
Gleichheit, Politik 
und Polizei:  
Jacques Rancière  
und die Sozial- 
wissenschaften

Thomas Linpinsel
Il-Tschung Lim Hrsg.



Reihe herausgegeben von
J. Ahrens, Gießen, Deutschland
J. Bonz, Hildesheim, Deutschland
M. Hamm, Graz, Österreich
U. Vedder, Berlin, Deutschland

Kulturelle Figurationen: Artefakte, 
Praktiken, Fiktionen



Kultur gilt – neben Kategorien wie Gesellschaft, Politik, Ökonomie – als eine 
grundlegende Ressource sozialer Semantiken, Praktiken und Lebenswelten. Die 
Kulturanalyse ist herausgefordert, kulturelle Figurationen als ebenso flüchtige 
wie hegemoniale, dynamische wie heterogene, globale wie lokale und heterotope 
Phänomene zu untersuchen. Kulturelle Figurationen sind Produkt menschlichen 
Zusammenlebens und bilden zugleich die sinnstiftende Folie, vor der Vergesell-
schaftung und Institutionenbildung stattfinden. In Gestalt von Artefakten, Prak-
tiken und Fiktionen sind sie uneinheitlich, widersprüchlich im Wortsinn und 
können doch selbst zum sozialen Akteur werden. Die Reihe „Kulturelle Figura-
tionen: Artefakte, Praktiken, Fiktionen“ untersucht kulturelle Phänomene in den 
Bedingungen ihrer Produktion und Genese aus einer interdisziplinären Perspek-
tive und folgt dabei der Verflechtung von Sinnzusammenhängen und Praxisfor-
men. Kulturelle Figurationen werden nicht isoliert betrachtet, sondern in ihren 
gesellschaftlichen Situierungen, ihren produktionsästhetischen und politischen 
Implikationen analysiert. Die Reihe publiziert Monographien, Sammelbände, 
Überblickswerke sowie Übersetzungen internationaler Studien.

Reihe herausgegeben von
Prof. Dr. Jörn Ahrens
Universitat Gießen
Deutschland

PD Dr. Jochen Bonz
Stiftung Universität Hildesheim
Deutschland

Dr. des. Marion Hamm
Karl-Franzens-Universität Graz
Österreich

Prof. Dr. Ulrike Vedder
Humboldt-Universität Berlin
Deutschland

Weitere Bände in der Reihe http://www.springer.com/series/11198

http://www.springer.com/series/11198


Thomas Linpinsel · Il-Tschung Lim 
(Hrsg.)

Gleichheit, Politik 
und Polizei: Jacques 
Rancière und die 
Sozialwissenschaften



Herausgeber
Thomas Linpinsel
Institut für Soziologie  
Universität Gießen 
Gießen, Deutschland

Il-Tschung Lim
Institut für Soziologie  
Universität Gießen 
Gießen, Hessen, Deutschland

Kulturelle Figurationen: Artefakte, Praktiken, Fiktionen 
ISBN 978-3-658-20669-7 	 ISBN 978-3-658-20670-3  (eBook)
https://doi.org/10.1007/978-3-658-20670-3

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbiblio-
grafie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Springer VS 
© Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH 2018
Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung, die 
nicht ausdrücklich vom Urheberrechtsgesetz zugelassen ist, bedarf der vorherigen Zustimmung 
des Verlags. Das gilt insbesondere für Vervielfältigungen, Bearbeitungen, Übersetzungen, 
Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen.
Die Wiedergabe von Gebrauchsnamen, Handelsnamen, Warenbezeichnungen usw. in diesem 
Werk berechtigt auch ohne besondere Kennzeichnung nicht zu der Annahme, dass solche Namen 
im Sinne der Warenzeichen- und Markenschutz-Gesetzgebung als frei zu betrachten wären und 
daher von jedermann benutzt werden dürften.
Der Verlag, die Autoren und die Herausgeber gehen davon aus, dass die Angaben und 
Informationen in diesem Werk zum Zeitpunkt der Veröffentlichung vollständig und korrekt 
sind. Weder der Verlag noch die Autoren oder die Herausgeber übernehmen, ausdrücklich oder 
implizit, Gewähr für den Inhalt des Werkes, etwaige Fehler oder Äußerungen. Der Verlag bleibt 
im Hinblick auf geografische Zuordnungen und Gebietsbezeichnungen in veröffentlichten Karten 
und Institutionsadressen neutral.

Gedruckt auf säurefreiem und chlorfrei gebleichtem Papier

Springer VS ist Teil von Springer Nature  
Die eingetragene Gesellschaft ist Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH 
Die Anschrift der Gesellschaft ist: Abraham-Lincoln-Str. 46, 65189 Wiesbaden, Germany



V

Einleitung. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                    	 1
Thomas Linpinsel und Il-Tschung Lim

Emanzipation und Demokratie jenseits der  
Aporien eines anti-soziologischen Egalitarismus. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 9
Marius Hildebrand

Rancière, Reckwitz und die Kritikmacht der Ästhetik. . . . . . . . . . . . . . . .               	 31
Aude Bertrand

Die Sichtbarkeit der Nightcleaners. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 53
Gisela Mackenroth

Rancière und die (radikale) Demokratie – eine Hassliebe? . . . . . . . . . . . .           	 75
Ulf Bohmann

Der double bind des Soziologenkönigs . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 91
Moritz von Stetten

„Doch diese Störung zielt eher auf ein Mehr  
als auf ein Weniger an Repräsentation“. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 121
Marina Martinez Mateo

Reinszenierungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             	 141
Christian Leonhardt

Die Konfliktsoziologie Dahrendorfs unter  
der Brille des Unvernehmens. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 165
Horst Grunwald und Lukas Herber

Inhaltsverzeichnis



VI Inhaltsverzeichnis

Von der Politischen Differenz zur Soziologie der Gleichheit? . . . . . . . . . .         	 187
Thomas Linpinsel

Dissens, Freiheit und die Literatur. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 217
Maike Weißpflug

Das anteillose Volk gegen die soziale Hierarchisierung. . . . . . . . . . . . . . . .               	 231
Aristotelis Agridopoulos

Die Ethik der Soziologie. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 249
Jacques Rancière

Der Eros der Straße . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 275
Philipp Kleinmichel und Veronika Zink



VII

Autorinnen- und Autorenverzeichnis

Aristotelis Agridopoulos  ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut für Sozi-
alforschung in Frankfurt am Main. Seine Forschungsinteressen sind: Politische 
Theorie insb. Radikale Demokratietheorie, Griechenlandforschung insb. Kri-
sen- und Schulddiskurse, Diskurs-, Hegemonie- und Populismustheorie. Seine 
aktuellen Publikationen sind: Demokratie – Ästhetik – Emanzipation. Jacques 
Rancières transdisziplinäres Denken (Schwerpunktheft), hrsg. mit Nabila Abbas, 
in: kultuRRevolution. Zeitschrift für angewandte Diskurstheorie, Nr. 75, 2/2018 
(i. E.). Populismus (Handbuchartikel) mit Seongcheol Kim, hrsg. von Dagmar 
Comtesse et al.: Handbuch Radikale Demokratietheorie. Berlin: Suhrkamp (i. E.). 
Griechenland im europäischen Kontext. Krise und Krisendiskurse, hrsg. mit Ilias 
Papagiannopoulos, Wiesbaden: Springer VS 2016.

Aude Bertrand,  Doktorandin an der Fakultät für Kulturreflexion der Universität 
Witten-Herdecke bei Prof. Matthias Kettner.

Arbeitsschwerpunkt: Institutionelle Neuentwicklungen und Rechtfertigungsnar-
rative der Gegenwartskunst im öffentlichen Raum. (Oder kürzer: Zeitgenössische 
Kunst im öffentlichen Raum.) Publikation: „De numeris non est disputandum! Die 
Zahl als Rechtfertigungsinstrument in der bildenden Kunst der Gegenwart.“ in: 
Höhne Steffen, Martin Tröndle, Bruno Seger und Leticia Labaronne, Hrsg. 2017.

Zeitschrift für Kulturmanagement Jg. 3, Heft 1: Evaluation im Kulturbereich.
Bielefeld: Transcript Verlag.

Dr. Ulf Bohmann  ist Vertretungsprofessor für Soziologische Theorien an der TU 
Chemnitz. Forschungsschwerpunkte: Politische Soziologie, Gesellschaftstheorie, 
Politische Philosophie, Ideengeschichte, Qualitative Sozialforschung, Zeitsoziolo-
gie, Demokratietheorie. Ausgewählte Veröffentlichungen: Neues Deutschland. Zur 
Aktualität des Multikulturalismus. Schwerpunktheft Mittelweg 36, Jg. 26 (2017), 



VIII Autorinnen- und Autorenverzeichnis

Nr. 2 (hrsg. mit Paul Sörensen); Demokratische Transformation als Transformation 
der Demokratie: Postwachstum und radikale Demokratie. In: AK Postwachstum 
2016 (Hrsg.): Wachstum – Krise und Kritik. Frankfurt a. M./New York: Campus, 
S. 289–311 (mit Barbara Muraca).

Horst Grunwald  hat BA Social Sciences an JLU Giessen studiert und ist gegen-
wärtig MA-Student der Kulturwissenschaften an der Universität Leipzig.

Lukas Herber  studiert Sozialwissenschaften an der Philipps-Universität Marburg 
und lebt in Leipzig. Er forscht zur poststrukturalistischen Sozialtheorie und macht 
Musik.

Dr. Marius Hildebrand  ist wissenschaftlicher Mitarbeiter in der Emmy-Noether 
Forschungsgruppe „Transnationale Solidaritätskonflikte“ an der Goethe-Universität 
Frankfurt am Main. Er ist zugleich Gastwissenschaftler am Max-Planck-Institut für 
ausländisches öffentliches Recht und Völkerrecht in Heidelberg. Marius Hildebrand 
hat Politikwissenschaft, Romanistik und Geografie studiert und 2016 mit einer hege-
monietheoretischen Arbeit über Rechtspopulismus in der Schweiz an der Universität 
Hamburg in Soziologie promoviert. Seine Forschungsschwerpunkte sind: Politische 
Theorie, Poststrukturalistische Soziologie, Demokratie- und Konflikttheorien, Par-
teiensysteme und soziale Bewegungen, Neoinstitutionalismus sowie Diskurstheorie 
und Gouvernementalitätsstudien. Einschlägige Publikationen: „Rechtspopulismus 
und Hegemonie. Der Aufstieg der SVP und die diskursive Transformation der 
politischen Schweiz, Bielefeld, 2017“ und „Populismus oder agonale Demokratie. 
Bruchlinien der theoretischen Symbiose von Laclau und Mouffe, Politische Viertel-
jahresschrift, 56/1, 2015, S. 27–43 (mit Astrid Séville)“.

Dr. phil. Philipp Kleinmichel  studierte Philosophie, Kunst- und Medientheorie in 
Freiburg, Karlsruhe und New York. Seine Forschung beschäftigt sich mit dem Wan-
del von Kunst und Massenkultur im digitalen Zeitalter. Er ist Absolvent des Indepen-
dent Study Program am Whitney Museum of American Art und war Stipendiat der 
Akademie Schloss Solitude. Seit Januar 2018 ist er wissenschaftlicher Mitarbeiter 
an der Zeppelin Universität und war zuvor Lehrbeauftragter u. a. an der Universi-
tät Gießen, der Universität Hamburg und der UDK Berlin. Wichtige Publikationen: 
„Im Namen der Kunst. Eine Genealogie der politischen Ästhetik (Wien, 2014)“; und 
„Zur Kosmologie des Posthumanismus, in: Dieter Mersch, Michael Mayer (Hrsg.): 
Internationales Jahrbuch für Medienphilosophie, De Gruyter, S. 101–112.“

Christian Leonhardt  hat an der Universität Bremen Politikwissenschaft studiert. 
Zur Zeit promoviert er an der Universität Bremen zur Konstellation zwischen 



IXAutorinnen- und Autorenverzeichnis

poststrukturalistischer und radikaler Demokratietheorie und Theorieproduktionen 
aus aktuellen sozialen Bewegungen. Mail: chleon@uni-bremen.de

Letzte Veröffentlichung: Leonhardt, Christian (2017): Zwei Namen des Aus-
nahmezustandes. Giorgio Agamben und Jacques Rancière im Unvernehmen. In: 
Matthias Lemke (Hrsg.): Ausnahmezustand. Grundlagen – Anwendungen – Pers-
pektiven. Wiesbaden: Springer VS, 41–56.

Dr. phil. Il-Tschung Lim,  Akademischer Rat a. Z. am Forschungsbereich „Allgemei-
ner Gesellschaftsvergleich“ des Instituts für Soziologie der Justus-Liebig-Universität 
Gießen. Forschungsinteressen: Deskriptive Soziologie, Lyrische Soziologie, Kulturso-
ziologie, Politische Soziologie, Theorie und Methodologie qualitativer Forschung.

Thomas Linpinsel  lehrt und forscht an der Professur Kultursoziologie am Ins-
titut für Soziologie der Justus-Liebig-Universität Gießen. Sein besonders Inter-
esse gilt der Gesellschaftstheorie, der Politischen Philosophie, dem Naturkonzept 
der Moderne sowie der Wissenschaftstheorie. Letzte Veröffentlichung: Linpinsel, 
Thomas (2017): Widerspenstige Kulturkritik. Oder: Das Projekt einer postmarxis-
tischen Gesellschaftskritik; in: Kultursoziologie 1/17, S. 76 – 95.

Gisela Mackenroth,  Jahrgang 1990, hat Soziologie und Humangeografie an der 
Universität Jena studiert. Gegenwärtig ist sie Lehrbeauftrage für Soziologie in 
Jena und München. Sie hat Rezensionen für soziopolis.de geschrieben. Ihre For-
schungsschwerpunkte liegen im Bereich Kunstsoziologie, politische Soziologie, 
Demokratietheorien und Wissens- und Bildungssoziologie.

Dr. phil. Marina Martinez Mateo  ist wissenschaftliche Mitarbeiterin am Institut 
für Philosophie der Goethe-Universität Frankfurt. Ihre Arbeitsschwerpunkte liegen 
in den Bereichen Demokratietheorien, Theorien der Souveränität, Feministisch 
Philosophie, Biopolitik und Ästhetik. Wichtige jüngere Publikationen: „Marina 
Martinez Mateo i. E. (2018): Politik der Repräsentation. Zwischen Formierung 
und Abbildung. Wiesbaden: Springer.“ und „Nele Kortendiek und Marina Martinez  
Mateo (Hrsg.) (2017): Grenze und Demokratie. Ein Spannungsverhältnis. Frankfurt  
a. M. und New York: Campus.“

Jacques Rancière  hat Philosophie an der Ecole Normale Supérieure studiert und 
lehrte ab 1968, seit 1990 als Professor, bis zu seiner Emeritierung im Jahr 2000 
Philosophie und Kunsttheorie an der Universität Paris VIII (Vincennes). Von 
1986 bis 1992 war er Programmdirektor am Collège International de Philoso-
phie. Zu seinen wichtigsten ins Deutsche übersetzten Publikationen zählen unter 



X Autorinnen- und Autorenverzeichnis

anderem: „Rancière, Jacques (1995): La Mésentente. Politique et Philosophie, 
Paris: Éditions Galilée/Rancière, Jacques (2002): Das Unvernehmen. Politik und 
Philosophie, Frankfurt am Main: Suhrkamp.“, „Rancière, Jacques (1983): Le phi-
losophe et ses pauvres, Paris: Fayard./Rancière, Jacques (2010): Der Philosoph 
und seine Armen, Wien: Passagen Verlag.“ sowie „Rancière, Jacques (2008): Le 
spectateur émancipé, Paris: la Fabrique/Rancière, Jacques (2010): Der emanzi-
pierte Zuschauer, Wien: Passagen Verlag.“

David Rupp  arbeitet als Übersetzer und Verlagslektor in Köln.

Moritz von Stetten  (M.A.) ist wissenschaftlicher Mitarbeit am Lehrstuhl für Kul-
tursoziologie der Universität Bonn. Forschungsschwerpunkte: Gesellschaftstheorie, 
Systemtheorie, Medientheorie, Soziologie psychischer Erkrankungen, Pop- und 
Subkulturforschung. Im Dezember 2017 hat er seine Dissertation abgeschlossen, 
die sich mit Niklas Luhmanns Theorietechnik der Verfremdung auseinandersetzt. 
Letzte Veröffentlichungen: „‚Vor dem Retrogott bist du ein Hurensohn‘. Die Figur 
des deutschen Gangsta-Rappers aus Sicht des Rap-Duos Huss und Hodn (2017). 
In: Dietrich, Marc & Seeliger, Martin (Hrsg., 2017) Deutscher Gangsta-Rap II. 
Popkultur als Kampf um Anerkennung und Integration. Bielefeld: transcript,  
241–266. (mit Jan Wysocki).“ Und: „Niklas Luhmann und die Überwindung des 
soziologischen Eurozentrismus (2015). Zeitschrift für Kultursoziologie, 2, 4–16.“

Dr. Maike Weißpflug  arbeitet am Museum für Naturkunde Berlin (Leibniz-Ins-
titut für Evolutions- und Biodiversitätsforschung). Ihre Arbeitsschwerpunkte sind 
Politische Theorie und Wissenschaftstheorie, Naturkonzeptionen, Open Science 
und Citizen Science. Ausgewählte Publikationen: „Erzählen und Urteilen. Nar-
rative politische Theorie nach Hannah Arendt, in: Wilhelm Hofmann/Judith Ren-
ner/Katja Teich (Hrsg.): Narrative Formen der Politik, Wiesbaden (Springer VS) 
2014, S. 209–225.“ und „Tigersprung ins Vergangene. Aktualisierung und Kritik 
als Problem der politischen Ideengeschichte. In: Andreas Busen/Alexander Weiß 
(Hrsg.): Ansätze und Methoden zur Erforschung politischen Denkens, Baden-
Baden 2013, S. 237–253.“

Dr. phil. Veronika Zink  lehrt und forscht im Bereich der Wirtschafts- und Orga-
nisationssoziologie an der Martin-Luther Universität Halle-Wittenberg. In Ihren 
Arbeiten widmet sie sich aus einer historisierend gesellschaftstheoretischen Per-
spektive dem Nexus von Kultur und Wirtschaft mit einem besonderen Fokus auf 
das Verhältnis von Kritik und moderner Kapitalismus. Unter Einbezug emotions-
soziologischer und affekttheoretischer Ansätze geht es ihr vorweg um ein Verste-
hen der moralischen Ordnung der Ökonomie. 2014 erschien ihre Monografie Von 
der Verehrung. Eine kultursoziologische Untersuchung (Campus).



1

Einleitung

Thomas Linpinsel und Il-Tschung Lim

Einen Fürsprecher haben die Sozialwissenschaften in dem französischen Philo-
sophen Jacques Rancière wahrlich nicht gewonnen. Sein grundsätzlicher Vorwurf 
lautet, dass sozialwissenschaftliche Analysen soziale Strukturen nicht einfach 
neutral abbilden, sondern performativ an deren Verfestigung mitwirken, ihre 
Beschreibungen mithin Festschreibungen der sozialen Ordnung vollziehen und 
folglich nur das bestätigen, was der soziologische Blick sehen will. Rancières 
Urteil ist rigoros: Die Sozialwissenschaften, auch die ihrem Selbstverständnis 
nach kritischen Ansätze, sind Teil der herrschaftlichen Ordnung.

Der vorliegende Band möchte genau diese prekäre Konstellation zwischen 
Rancière und den Sozialwissenschaften aufgreifen und zum Gegenstand eines 
intensiven Austauschs über die Anschlussmöglichkeiten Rancières in der sozi-
alwissenschaftlichen Diskussion machen. Während Rancière in benachbarten 
Disziplinen wie den Literatur-, Kultur- und Filmwissenschaften breit rezipiert 
wurde, ja die Hochzeit der Debatte hier bereits vorüber zu sein scheint, hat ihn 
die genuin sozialwissenschaftliche Diskussion nur vereinzelt und punktuell zur 
Kenntnis genommen. Ist die Stimme des französischen Denkers nur ein unhör-
barer Lärm im sozialwissenschaftlichen Diskurs? Sollten wir Rancières philo-
sophischen Spott auf die Sozialwissenschaften, der sich stellvertretend für die 
Disziplin vor allem über Pierre Bourdieu ergossen hat, einfach nur achselzuckend 

© Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH 2018 
T.  Linpinsel und I.-T.  Lim (Hrsg.), Gleichheit, Politik und Polizei: Jacques 
Rancière und die Sozialwissenschaften, Kulturelle Figurationen: Artefakte, 
Praktiken, Fiktionen, https://doi.org/10.1007/978-3-658-20670-3_1

T. Linpinsel (*) · I.-T. Lim 
Gießen, Deutschland
E-Mail: thomas.linpinsel@sowi.uni-giessen.de

I.-T. Lim 
E-Mail: Il-Tschung.Lim@sowi.uni-giessen.de



2 T. Linpinsel und I.-T. Lim

registrieren? Oder bietet dieses Unvernehmen nicht hinreichend Anlass für einen 
lohnenswerten Streit darüber, worin die Rezeption von Rancière auch sozialwis-
senschaftlich produktiv sein könnte? Der Sammelband möchte eine Bestandsauf-
nahme der Resonanzen und Irritationen von Rancières Politischer Philosophie 
und seiner Ästhetischen Theorie in Sozialtheorie und Sozialwissenschaften vor-
nehmen, ungenutzte Anknüpfungspunkte zur Sprache bringen und ebenso Mög-
lichkeiten zum soziologischen und politikwissenschaftlichen Einspruch gegen 
Rancière erörtern. In diesem Sinne nehmen die versammelten Beiträge Rancière 
zum Anlass, die eigene sozialwissenschaftliche Forschungspraxis und Theoriebil-
dung in den Kontext seiner Bezugsprobleme und Leitunterscheidungen zu stellen.

In seiner an Foucault angelehnten Begriffsbildung entwickelt Rancière mit 
dem Konzept der Polizei ein Ordnungsmodell, welches weit über die Idee des 
Staatsapparates hinausgeht. Die Ordnung der Polizei nimmt für Rancière die 
Form einer Aufteilung des Sinnlichen an, mit der staatliches Handeln ebenso wie 
bürokratische Verwaltungsakte und schließlich auch die sozialwissenschaftliche 
Expertise ein Regime der Sicht- und Sagbarkeit konstituieren, das auf dem Aus-
schluss derer beruht, die nicht Bestandteil der Aufteilung des Sinnlichen sind, 
deren Worte nur als Lärm, nicht als Rede gelten, deren Tätigkeiten nicht sichtbar 
sind, die also innerhalb der Polizeiordnung auf ein Unvernehmen treffen. Poli-
tik hingegen bezeichnet für Rancière ausschließlich jene seltenen Momente, in 
denen diese Ausgeschlossenen in die Aufteilung des Sinnlichen einbrechen und 
dort einen fundamentalen Dissens zum Ausdruck bringen. Politik kann im Rah-
men dieser für Rancière fundamentalen Unterscheidung eines Innen und Außen 
der sozialen Ordnung folglich nur als Unterbrechung oder Störung jeder Ordnung 
gedacht werden.

Mit der Beschreibung der sozialen und politischen Ordnung der Polizei als 
einer Aufteilung des Sinnlichen, in der die Teilungs- und Differenzierungsprin-
zipien des gesellschaftlich Sagbaren, Denkbaren und Machbaren zum Ausdruck 
kommen, wird die zentrale Bedeutung der Ästhetik identifizierbar, die für Ran-
cière das Initial politischer Emanzipation, des Ausbrechens aus und Einbrechens 
in die vorgegebenen sozialen Raster und Einteilungsprinzipien, darstellt. Nicht 
die Aussage, sondern die Äußerung markiert das entscheidende politische Datum 
punktueller Überschreitungen der gegebenen Ordnung; und als solches bringt es 
folglich die für Rancière grundsätzlich sinnliche und affektive, kurz: ästhetische 
Dimension des Politischen ins Spiel. Es verwundert nicht, dass Rancière in der 
Kunst und den Kulturwissenschaften, insgesamt im Schnittpunkt von Theorie, 
Kunst und Politik von Anfang an besonders intensiv diskutiert wurde, verspre-
chen doch seine Überlegungen nicht zuletzt auch, den genuin politischen Cha-
rakter von Kunst und künstlerischer Produktion zu behaupten. Mit der doppelten 



3Einleitung

Positionierung der Ästhetik im Feld des Politischen, einmal als ordnungserhal-
tende Ästhetik der Polizei, zum anderen als emanzipative politische Praxis im 
Sinne einer Politik der Ästhetik, scheint es Rancière zumindest zu gelingen, der 
grundlegend ästhetischen Dimension beider Momente, sowohl der affirmativen 
sozialen Praxis als auch kritischer Interventionen und Unterbrechungen, Rech-
nung zu tragen.

Im Anschluss an die diskurs- und kulturtheoretische Wende in den Sozialwis-
senschaften hat sich auch die Debatte um den Stellenwert des Subjekts in der 
Sozialtheorie wieder intensiviert. Auch in dieser Diskussion hat Rancière eine 
originäre Position eingenommen: seinem Konzept politischer Subjektivierung 
liegt ein Modell von Kollektivität zugrunde, das als lärmende Vielheit erfahrbar 
wird und sich als kollektive Stimme und Macht der zählenden, ein- und zutei-
lenden Logik der Polizei entzieht. Damit bietet Rancière eine Theorie politischer 
Subjektivierung an, die sich erst im Prozess seines Vernommen-Werdens in der 
politischen Auseinandersetzung formiert, in dem Moment also, wo der durch die 
Ordnung der Polizei zugewiesene Platz zurückgewiesen wird.

Vor diesem nur knapp skizzierten Hintergrund einiger zentraler Problemho-
rizonte in Rancières Politischer Philosophie schlagen die Beiträge des Sammel-
bandes bemerkenswert disparate Wege ein, die Herausforderungen seiner Begriffe 
und Konzepte anzunehmen und zum Ausgangspunkt einer kritischen Erörterung 
zu machen. In der Festlegung der Reihenfolge der folgenden Beiträge sind wir 
Rancières Gleichheits- und Demokratieideal gefolgt und haben das Los entschei-
den lassen.

Marius Hildebrand nimmt Rancières Kritik an der Soziologie Pierre Bour-
dieus und den Mainstream-Sozialwissenschaften zum Anlass, um für eine post-
fundamentalistische Sozialontologie und eine hegemonietheoretische Perspektive 
zu plädieren. Obwohl Hildebrand Rancières Kritik an den sogenannten kritischen 
Sozialwissenschaften teilt, erweisen sich für ihn die Präsupposition einer irreduzi-
blen Gleichheit und die Proklamation der permanenten Möglichkeit von Dissens 
und Emanzipation für die Analyse von Politik und Gesellschaft als wenig zufrie-
denstellend. Vor diesem Hintergrund argumentiert der Beitrag dafür, aus der von 
Ernesto Laclau und Chantal Mouffe formulierten Hegemonietheorie ein Konzept 
politischen Handelns zu gewinnen, das den Übergang vom Kontingenten zum 
Faktischen und, umgekehrt, vom Faktischen zum Kontingenten zu theoretisieren 
vermag. Im Horizont dieser Diskussion liegt für Hildebrand eine nicht-präskrip-
tive, radikaldemokratische Ethik, die ohne einen Begriff von Gleichheit als dem 
unhintergehbaren Horizont von Politik auskommt.

Aude Bertrand greift in ihrem Beitrag die Idee der Aufteilung des Sinnlichen 
auf und fragt nach der kritischen Dimension des Ästhetischen. Dazu verwickelt 



4 T. Linpinsel und I.-T. Lim

sie die Kultursoziologie von Andreas Reckwitz in ein Gespräch mit Rancière 
und erprobt dabei das Kritikpotenzial des Ästhetischen unter Bedingungen eines 
ästhetischen Kapitalismus. Hier zeigt Bertrand, dass sowohl Rancières als auch 
Reckwitzs Theorien des Ästhetischen deutliche Leerstellen aufweisen. Demge-
genüber verweist der Beitrag auf den ‚social turn‘ in der Kunst und zeigt, wie 
sich in diesen Kunstpraktiken ein neues emanzipatorisches Dispositiv heraus-
bildet, welches weder mit Rancière noch mit Reckwitz angemessen beschrieben 
werden kann. Letztlich plädiert Bertrand hier energisch für die Möglichkeit einer 
zeitgenössischen gesellschaftlich engagierten Kunst.

Das Verhältnis von Ästhetik und Politik liegt auch dem Beitrag von Gisela 
Mackenroth zugrunde, dem es im Kern um die Frage danach geht, ob künstle-
rische Avantgarden demokratische Partizipationsmöglichkeiten limitieren oder, 
umgekehrt, erweitern. Es ist wiederum Bourdieu, der als Gegenspieler zu Ranci-
ère auserkoren ist, um diese Frage zu erörtern. Im Zentrum steht für Mackenroth 
dabei der Begriff des Wissens, durch den die zentrale Differenz zwischen den bei-
den kunsttheoretischen Ansätzen markiert wird. Mackenroths These ist, dass im 
Zusammenwirken der in der erkenntnistheoretischen Debatte zwischen Bourdieu 
und Rancière angeführten Wissensformen der maßgebliche Beitrag zur Analyse 
politischer Partizipationsmöglichkeiten durch Kunst liegt. Dies zeigt sie exempla-
risch am Beispiel des Dokumentarfilms Nightcleaners (1975), in dem eine avant-
gardistische Ästhetik und eine politische Kampagne miteinander kollaborieren.

Der Beitrag von Ulf Bohmann nimmt das Motiv des Hasses zum Ausgang-
punkt und verfolgt dessen verschlungene Wege im demokratietheoretischen Werk 
Rancières. An seinem paradoxen Demokratiebegriff – die Demokratie steht nicht 
im Gegensatz zu etwas anderem, sondern zu sich selbst – ansetzend, zeichnet 
Bohmann das Spiel aus Liebe und Hass zur Demokratie bei Rancière nach. Über 
das Konzept der Gleichheit kommend diskutiert der Beitrag Rancières Platzie-
rung in den aktuellen radikaldemokratischen und postmarxistischen Diskussionen 
in der Politischen Theorie. Daran anschließend stellt Bohmann den Zusammen-
hang zwischen der Demokratie und der Politik sowie dem Politischen im Werk 
des französischen Philosophen her. Dabei kommt Bohmann zu dem überraschen-
den Schluss, dass offensichtlich eines oder mehrere dieser Konzepte überflüssig 
sind, da sie ineinander aufgehen.

Der Beitrag von Moritz von Stetten geht von der Beobachtung aus, dass Ran-
cières harsche Kritik am autoritären Wissenschaftsverständnis der Soziologie das 
Resultat einer besonders intensiven Auseinandersetzung mit der Soziologie von 
Pierre Bourdieu darstellt, um dann anschließend nach den Möglichkeiten einer 
Übertragung von Rancières Soziologie-Kritik auf die soziologische Systemtheo-
rie von Niklas Luhmann zu fragen. Dabei arbeitet von Stettens Diskussion sowohl 



5Einleitung

Ansätze für ein mögliches Komplementärverhältnis als auch für deutliche Rei-
bungspunkte zwischen Rancière und Luhmann heraus. Dies ermögliche schließ-
lich im Gegenzug aus der Perspektive der soziologischen Systemtheorie eine 
Kritik der Rancièreschen Konzepte von Gleichheit, Emanzipation und Demokra-
tie und darüber hinaus eine Neubewertung von Rancières Soziologiekritik.

Marina Martinez Mateo setzt in ihrem Beitrag an dem Rancièreschen 
Polizei/Politik-Schema an. Man komme nicht weit, so der Ausgangspunkt 
ihres Beitrags, wenn man das Rancièresche Verhältnis von Politik und Poli-
zei ausschließlich dualistisch und negativ verstehe. Produktiver ist es Marti-
nez Mateo zufolge, beides in einem Zusammenspiel zu begreifen, das sowohl 
eine destruktive als auch eine konstruktive Dimension enthalte. Martinez 
Mateo entfaltet diese Perspektive nun anhand einer Diskussion von Rancières 
„Regimen der Künste“, weil sie vermutet, dass das dort entwickelte Verhältnis 
von Repräsentation und Ästhetik ein tieferes Verständnis der Unterscheidung 
von Politik und Polizei zu enthüllen vermag. Auf dieser Grundlage plädiert 
sie für ein Konzept von Repräsentation, das diese als offenen und konflikthaf-
ten Prozess beschreibt, der auf einem Bruch mit den Regeln des Erscheinens 
polizeilicher Institutionen beruht. Für Martinez Mateo ist dies über Rancière 
hinausgehend von eminenter Aktualität, insofern hier das Potenzial liege, poli-
tische Repräsentation – ausgehend von einer grundlegenden Kritik an ihr – 
weiterzudenken.

Auch Christian Leonhardt geht von der Unterscheidung zwischen Polizei 
und Politik aus. Leonhardts Interesse gilt dabei dem Motiv des Bruchs, der im 
Berührungspunkt von Polizei und Politik jenen irreduziblen politischen Moment 
markiere, der als potenzielle Störung, Unterbrechung oder eben als Bruch mit der 
gesellschaftlichen Ordnung seiner Aktualisierung harrt. Beispielhaft hierfür stehe 
bei Rancière die Erzählung des Auszuges der Plebejer aus dem antiken Rom, 
die Leonhardt rekonstruiert, um nach dem Nutzen zu fragen, den diese Parabel 
heute, knapp 2500 Jahre später für die Mobilisierung politischer Momente haben 
könnte. Was Gegenstand des Bruchs ist und wie sich ein solcher Bruch als poli-
tischer Moment heute in aktuellen Bewegungen und Ereignissen (wie zum Bei-
spiel der Occupy Wall Street-Bewegung) vollzieht, ist demnach das Interesse von 
Leonhardts Beitrag.

Aus der gemeinsamen Lektüre des Unvernehmens im Lesekreis der GGS-
Sektion „Kulturen des Politischen“ ist der Beitrag von Horst Grunwald und 
Lukas Herber hervorgegangen. Der Beitrag zielt auf die Konzeptualisierung der 
prinzipiellen Konflikthaftigkeit sozialer Ordnung ab. Dabei gehen sie von Dah-
rendorfs Soziologie des Konfliktes aus und platzieren diese theoretisch zwischen 
Karl Marx und Talcott Parsons. Mit einem an Rancière geschulten Blick wird  



6 T. Linpinsel und I.-T. Lim

anschließend der Konfliktbegriff bei Dahrendorf als Desiderat eines dahinter-
liegenden Ordnungs- und Konsensmodells analysiert und Rancières Modell des 
Unvernehmens als robuste Begründung der prinzipiellen Konflikthaftigkeit aller 
sozialen Ordnungen eingeführt. Hiervon ausgehend wendet sich der Beitrag dem 
sozialen Wandel zu und kann dabei zeigen, wie Dahrendorf letztlich als soziolo-
gischer Lehrmeister einen solchen Wandel soziologisch zu bestimmen versucht. 
Rancières Konfliktbegriff ermöglicht es den beiden Autoren zufolge dagegen auch 
radikale Transformationsprozesse denken zu können.

Thomas Linpinsel stellt in seinem Beitrag Rancières Denken in den Kon-
text der Theorien der Politischen Differenz und zeigt, dass Rancière gerade keine 
Ontologie des Konfliktes ausarbeitet. Statt eines diskurstheoretisch umgedeuteten 
Antagonismus finde sich, so Linpinsel, im Werk Rancières stets die Gleichheit als 
theoretischer wie normativer Fluchtpunkt. Auch die Kritik an den Sozialwissen-
schaften speise sich aus dem egalitären Grundgedanken bei Rancière. Eine die 
Kritik von Rancière ernstnehmende Soziologie könne daher nur eine Soziologie 
der Gleichheit sein. Linpinsel reißt auf dieser Grundlage einige soziologische 
Anschlüsse skizzenhaft an und verteidigt die Möglichkeit einer Soziologie der 
Gleichheit.

Maike Weißpflug verfolgt das Anliegen, über einen Vergleich mit der Poli-
tischen Philosophie von Hannah Arendt einen neuen Blick auf die ästhetische 
Dimension von Rancières Politikbegriff zu entwickeln und somit die Beson-
derheiten seines politischen Denkens herauszuarbeiten. Im Zentrum stehen 
das Konzept der radikalen Gleichheit und der Begriff der Emanzipation, deren 
Rekonstruktion Weißpflug zufolge ermöglicht, die Spezifik seines politischen 
Projekts an der Schnittstelle von ästhetisch-literarischer und theoretischer Refle-
xion aufzuhellen.

Einen politik-philosophischen Zugang zum Werk Rancières wählt Aristotelis 
Agridopoulos in seinem Beitrag und stellt dabei den Populismusvorwurf gegen-
über dem französischen Denker in den Mittelpunkt seiner Argumentation. An der 
Kritik von Didier Eribon und Louis Pinto ansetzend erörtert Aristotelis Rancière 
Theoriefigur im Spannungsverhältnis zwischen einem egalitären Populismus und 
einem anarchistischen Grundimpuls. Vor allem die herausgehobene Stellung der 
Störung und Unterbrechung der Ordnung, das Zusammendenken der Aufteilung 
des Sinnlichen und der Figur der Anteillosen sowie das spezifische Gleichheits-
konzept werden in dem Beitrag als an-archistische Denkmotive herausgestellt und 
Rancière so gegenüber dem Populismusverdacht verteidigt.

Der hier in deutscher Erstübersetzung erscheinende Beitrag von Jacques Ran-
cière nimmt Pierre Bourdieus Antrittsvorlesung am Collège de France Leçon sur 
la leçon zum Anlass über die Ethik der Soziologie im Allgemeinen nachzudenken.  



7Einleitung

Den Widerspruch zwischen dem soziologischen Anspruch als Aufklärerin zu spre-
chen und der aus dem Drang nach Anerkennung als universitäre Wissenschaft 
erwachsende Sprecherinnenrolle der Meisterdenkerin ernstnehmend verfolgt 
Rancière hier den Weg der Idee einer Soziologie als humanistische Wissenschaft. 
Zunächst konstatiert Rancière, dass der von Bourdieu erhobene Vorwurf, Durk-
heim habe das Politische in der Soziologie verschleiert, in diesem Sinne nicht 
zutreffe. Gerade Durkheim habe die Soziologie als eine Waffe der Wissenschaft 
im Dienste der Kunst des Politischen verstanden. Von diesem Einsatz aus ver-
folgt Rancière dann den Weg der Soziologie über Mauss, Levi-Strauss, Marx und 
Weber bis zu Bourdieu. Dabei zeigt Rancière wie sich im Verlaufe der Etablierung 
der Soziologie als Wissenschaft die Theoriefigur des Verkennens etabliert und 
letztlich zur zentralen Kategorie der soziologischen Wissenstheorie avanciert. Am 
Ende sei es Bourdieu vorbehalten die Soziologie als Meisterdenkerin auszuwei-
sen und so aus der Lehre von der Lehre den unweigerlichen epistemologischen 
Schluss ziehen zu müssen, dass die soziologische Erkenntnis des stets verkannten 
Zusammenfallen von Wissen und sozialer Position im Habitus’ zum selbstlegiti-
mierenden Diskus der Soziologie geworden ist.

Philipp Kleinmichel und Veronika Zink nehmen Rancières pauschale Ableh-
nung der Soziologie zum Anlass, den Konsequenzen dieser, wie sie schreiben, 
„grundsätzlichen Verachtung gegenüber der Soziologie und ihren Methoden“ 
nachzugehen. Für Kleinmichel und Zink hängen der Erfolg von Rancières poli-
tischer Philosophie innerhalb wie außerhalb der Wissenschaften eng zusammen 
mit dessen kompromissloser Zurückweisung der Soziologie. Diese basiere auf der 
Auffassung, so die Kernthese des Beitrags, dass die Soziologie grundsätzlich eine 
Ordnungswissenschaft sei, deren Klassifikationsarbeit die Produktion emanzipa-
torischer Ideen und Sichtweisen und damit die Möglichkeit politisch-poetischer 
Weltöffnungen untergräbt und polizeilich zensiert. Kleinmichel und Zink argu-
mentieren dagegen, dass erst die Arbeit der Soziologie die epistemologischen 
Voraussetzungen für Rancières Beobachtungsschema einer Aufteilung des Sinn-
lichen und ihrer Valorisierung als produktive und wirksame politische Semantik 
schafft. Nach wie vor seien maßgeblich die politischen und sozialwissenschaft-
lichen Institute jene Produktionsorte, die das herstellen und auf die Straße und in 
die Kunstwelt ausliefern, was sich für Rancière als das Ergebnis einer Art sponta-
nen Avantgarde der Straße darstellt.

Dieser Sammelband geht zurück auf den Workshop „Jacques Rancière und die 
Sozialwissenschaften“, der im Sommersemester 2016 an der Justus-Liebig-Uni-
versität Gießen stattgefunden hat. Der Workshop wurde von der Sektion „Kultu-
ren des Politischen“ des Gießener Graduiertenzentrums Sozial-, Wirtschafts- und 
Rechtswissenschaften (GGS) ausgerichtet. Wir, die Herausgeber danken dem 



8 T. Linpinsel und I.-T. Lim

GGS für die finanzielle und infrastrukturelle Unterstützung des Workshops. Ein 
besonderer Dank gilt allen Autorinnen und Autoren des Bandes; ferner Jürgen 
Schraten und Dietmar J. Wetzel für ihre Beiträge bei dem Workshop sowie Jörn 
Ahrens, Andreas Langenohl und Felix Schütte für die Übernahme von Mode-
rationen. Den Herausgebern der VS-Reihe „Kulturelle Figurationen“ danken 
wir für die Aufnahme des Bandes in die Reihe sowie Cori Antonia Mackrodt 
und Daniel Hawig von Springer VS als zuverlässige Ansprechpartnerin. Horst 
Grunwald danken wir für seinen Einsatz bei der Organisation, Vorbereitung und 
Durchführung des Workshops. Springer VS hat die Übersetzung des Beitrags 
von Jacques Rancière großzügig unterstützt, dafür bedanken wir uns ebenso wie 
für den Hinweis von Moritz von Stetten auf diesen frühen Text aus den 1980er 
Jahren. Schließlich gilt unser Dank David Rupp für die kompetente Übersetzung 
des französischen Originaltextes. Last but not least gilt unser besonderer Dank 
Jacques Rancière für seine entgegenkommende Bereitschaft seinen Text in deut-
scher Erstübersetzung in diesem Band veröffentlichen zu dürfen.



9

Emanzipation und Demokratie jenseits 
der Aporien eines anti-soziologischen 
Egalitarismus

Ernesto Laclaus politische Ontologie als Antwort auf 
Jacques Rancières Soziologiekritik

Marius Hildebrand

© Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH 2018 
T.  Linpinsel und I.-T.  Lim (Hrsg.), Gleichheit, Politik und Polizei: Jacques 
Rancière und die Sozialwissenschaften, Kulturelle Figurationen: Artefakte, 
Praktiken, Fiktionen, https://doi.org/10.1007/978-3-658-20670-3_2

M. Hildebrand (*) 
Frankfurt am Main, Deutschland

1	� Einleitung

Die politische Wissenschaft wird aus einem Willen zur ‚Objektivierung‘ geboren, 
der vergisst, dass es keine Elemente oder Elementarstrukturen, keine Wesenheiten 
(Klassen oder Klassensegmente), keine gesellschaftlichen Beziehungen, keine öko-
nomische und technische Bestimmung gibt, die ‚vor‘ ihrer Formgebung existierten. 
Diese Formgebung (mise en forme) ist eine Sinngebung (mise en sens) und zugleich 
eine Inszenierung (mise en scène) (Lefort 1990, S. 284).

Als Theoretiker des Politischen und entschiedene Verfechter einer radikalen Demo-
kratie werden Jacques Rancière, Chantal Mouffe und Ernesto Laclau oftmals in 
einem Atemzug genannt. Und in der Tat gibt es eine Reihe von Analogien zwischen 
ihren politischen Theorien. Sowohl Rancière als auch Laclau und Mouffe gehen von 
einer irreduziblen Kontingenz des Sozialen aus und überführen diese in eine kon-
fliktzentrierte Konzeption von Politik und Gesellschaft. Alle drei streiten für eine 
Rückkehr des Politischen (Heil et al. 2004) als Grundvoraussetzung einer Radi-
kalisierung der Demokratie und polemisieren sowohl gegen die Rationalitäts- und 
Outputorientierung der Mainstream-Politologie als auch gegen totalitäre und avant-
gardistische Diskurse der politischen Linken. Indes lässt sich entgegen ihres gemein-
samen politischen Anliegens mit Blick auf ihre Politikbegriffe eine folgenreiche 



10 M. Hildebrand

Differenz beobachten: Rancière reserviert seinen Politikbegriff für demokratische 
politische Projekte. Laclau und Mouffe hingegen postulieren einen inhaltlich unbe-
stimmten Politikbegriff. Der vorliegende Aufsatz macht es sich zur Aufgabe, diese 
Differenz herauszuarbeiten und die politischen Theorien Laclau/Mouffes und Ranci-
ères hinsichtlich ihres analytischen und normativen Potenzials zu evaluieren.1

Hierbei nehme ich Rancières Kritik an den Sozialwissenschaften zum Anlass, 
um für die Position Laclau/Mouffes zu plädieren. Es geht nicht nur um eine sozio-
logische Gegenkritik der Soziologiekritik – nicht lediglich darum, Rancières 
„Anti-Soziologie“ (Celikates 2014, S. 139) zurückzuweisen (hierfür etwa Toscano 
2011, auch Jurt und Wuggening 2014). Vielmehr sollen mit Laclau/Mouffe die 
Konturen einer politischen Soziologie skizziert werden, welche die Aporien der 
Position Rancières zu umgehen vermag, ohne hinter seine Kritik einer auf Struk-
turalität und Reproduktion abonnierten Soziologie zurückzufallen. Für eine Ranci-
ère geschulte Sozialwissenschaft, so die Ausgangsthese, kommt es darauf an, nicht 
nur die prinzipielle Handlungsfähigkeit von Subjekten zu beschwören, sondern 
auch analysieren zu können, unter welchen Bedingungen und auf welche Weise 
sich diese Potenzialität in politischen Praktiken konkretisiert. Es geht um eine 
kritisch-realistische und performativ politisierende Soziologie – eine Soziologie, 
welche die einschränkende und produktive Macht sozialer Strukturen anerkennt, 
sie jedoch mit einem Begriff des Politischen artikuliert, der die reibungslose 
Reproduktion sozialer Ordnung durchkreuzt. So soll Rancières Politikbegriff als 
Dissens über die Aufteilung des Sinnlichen für eine Sozialwissenschaft gerettet 
werden, die einen herrschaftskritischen Anspruch verteidigt, an einem strategisch-
politischen Selbstverständnis festhält und gleichzeitig zu Selbstreflexivität und 
Verantwortung auffordert.

Hierzu werde ich zunächst auf die ‚Verwandtschaft‘ zwischen den politischen 
Theorien Rancières und Laclau/Mouffes eingehen. Dieses Kapitel ist aufgrund 
der gebotenen Kürze enumerativ und nicht systematisch angelegt. Sodann werde 
ich Rancières Kritik an einem ideologiekritischen Avantgardismus rekonstruieren 
und seinen Politikbegriff gegen die „Polizeivernunft“ (Rancière 1975, S. 8 f.) der 
politischen Philosophie (Rancière 2002) und gegen eine melancholische, struk-
tur- und reproduktionszentrierte Soziologie (Rancière 2009, insb. S. 48 f.) kontu-
rieren. Schließlich führe ich das Theorieprojekt Rancières an seine Grenzen und 

1Wenn die politischen Theorien Laclaus und Mouffe als Einheit vorgestellt werden, so 
geschieht dies in diesem Beitrag zur Reduktion von Komplexität (zur Differenz zwischen 
Laclau und Mouffe vgl. Hildebrand und Séville 2015). Im Folgenden wird insbesondere die 
politische Ontologie und damit in erster Linie Laclaus Denken in den Fokus gerückt.



11Emanzipation und Demokratie jenseits der Aporien eines …

leite meine Kritik in ein Plädoyer für einen konsequenten Postfundamentalismus 
und eine hegemonietheoretische Perspektive auf Politik und Gesellschaft über, 
wie sie Laclau und Mouffe sowie – im Anschluss an beide – Oliver Marchart ver-
treten (Laclau 1990; Laclau und Mouffe 2006; Marchart 2010). Hierbei geht es 
mir keineswegs um eine vollständige Entfaltung des kohärenten Begriffsinstru-
mentariums von Laclau und Mouffe (hierfür etwa Stäheli 2001; Reckwitz 2006). 
Ich möchte vielmehr dafür argumentieren, dass die Aporien Rancières mithilfe 
der politischen Ontologie korrigiert werden können, ohne eine emanzipatorische 
Ethik preiszugeben.

2	� Rancière und Laclau/Mouffe: zwei verwandte 
Theorien der politischen Gesellschaft

Sowohl Rancières als auch Laclaus und Mouffes politiktheoretische Karrieren 
beginnen mit einer theoretischen und praktisch-politischen Auseinandersetzung 
mit dem strukturalen Marxismus. Allen drei geht es um die Erarbeitung einer 
post-marxistischen Position, welche das materialistische Diktum der letztinstanz-
lichen Determinierung durch die ökonomische Basis mitsamt ihrer avantgardis-
tischen, teleologischen und potenziell totalitären Implikationen dekonstruiert, 
die Konfliktzentrierung des Marxismus und seine emanzipatorischen Intentionen 
jedoch beibehält und radikalisiert.2

Allerdings bleiben weder Laclau und Mouffe noch Rancière bei der Kritik des 
„akademischen Marxismus“ (Rancière 1975) stehen. Aus der Kritik des Klassen-
reduktionismus gewinnen beide eine Sozialontologie, die jeden Versuch zurück-
weist, das Soziale auf eine „privilegierte epistemologische Stelle“ (Laclau und 
Mouffe 2006, S. 28) zurückzuführen, und daher als „postfundamentalistisch“ (vgl. 
Marchart 2010) charakterisiert werden kann. Anstatt faktische oder ideale gesell-
schaftliche Institutionen von allgemeinen Ordnungsprinzipien zu deduzieren und 
adäquate von inadäquaten Repräsentationen der Gesellschaft zu unterscheiden, 

2Diese post-marxistische Kontinuation-Diskontinuation bei Rancière und Laclau/Mouffe 
lässt sich theoriegeschichtlich vor dem Hintergrund des sogenannten 68er Denkens (Alain 
Renaut u. Luc Ferry) und der Kritik an den totalitären Tendenzen der Maîtres-Penseurs 
(Glucksmann) verstehen. Außerdem stellen sich sowohl Rancière (implizit) als auch Laclau/
Mouffe (explizit) der Herausforderung des akademischen Marxismus durch die Cultural 
Studies, insofern sie die Identitäten der Subjekte, ihre Selbstbeschreibungen und Selbstver-
ständnisse ernst nehmen, anstatt sie objektiven Klassenlagen nachzuordnen (Niederberger 
2004, S. 133).



12 M. Hildebrand

begreifen Rancière und Laclau/Mouffe ihre Begründungen als kontingent und 
politisch anfechtbar. Dissense respektive Antagonismen sind für die drei Theore-
tiker irreduzibel, und das Politische lässt sich infolgedessen weder als Konsequenz 
gruppenspezifischer Positionsdifferenzen, noch als Überbau oder als selbstreferen-
zielles Subsystem von Gesellschaft verstehen. Es wird vielmehr mit einem weiten 
Begriff des Ästhetischen respektive des Diskursiven artikuliert und als „Aufteilung 
des Sinnlichen“ (Rancière 2002, S. 28) respektive als „instituierendes Moment des 
Sozialen“ (Laclau 1990, S. 36) gedacht. Politik verweist somit auf eine unhinter-
gehbare Kontingenz und die damit verbundene Konfliktualität des Sozialen, die 
nicht nur die ideengeschichtlichen Klassiker, sondern auch die Sozialwissenschaf-
ten ausblendeten. Rancières und Laclau/Mouffes Schriften können daher als kriti-
sche Interventionen innerhalb der Politischen Theorie und der Gesellschaftstheorie 
gelesen werden. Beide wenden sich gegen philosophische und sozialtheoretische 
Diskurse, welche die Anfechtbarkeit einer Aufteilung des Sinnlichen aufzuheben 
versuchen, indem sie das Soziale von allgemeingültigen Vernunft- und Gerechtig-
keitskriterien oder universellen Teilungsprinzipien ableiten.

Schließlich überführen die Theorieprojekte Rancières und Laclau/Mouffes die 
Kritik an Philosophie und Soziologie in einen politischen Volksbegriff, der nicht 
etwa eine selbstidentische Entität, sondern eine fluide, diskursiv generierte Äquiva-
lenz präsupponiert und insofern in der Lage ist, heterogene Elemente gegen einen 
Status quo zu artikulieren. Für alle drei ist ein ‚Volk‘ weder eine vorpolitisch gege-
bene Einheit noch ein Ausdruck eines ideologisch verzerrten Bewusstseins. Viel-
mehr handelt es sich um eine „wirkliche Verbindung zwischen sozialen Akteuren“ 
(Laclau 2005, S. 73), um eine diskursiv generierte, überdeterminierte Projektions-
fläche, die Forderungen, Erwartungen und Hoffnungen sowie Frustrations- und 
Missachtungserfahrungen innerhalb eines bipolaren Konfliktszenarios synchroni-
siert und so die hegemoniale Ordnung respektive die „polizeiliche Verteilung der 
Anteile“ (Rancière 2007, S. 6) zur Disposition stellt.

Sowohl Rancière als auch Laclau und Mouffe opponieren damit gegen das 
Ideal einer rationalen, konsensual integrierten Mitte, die politische Konflikte (etwa 
zwischen links und rechts) als unaufgeklärte Anachronismen diskursiviert und 
zugunsten einer postdemokratischen Output- und Gouvernance-Zentrierung sus-
pendiert (vgl. Ritzi 2016).3 Konsensorientierte Politik- und Demokratiemodelle 
wie etwa jene John Rawls’ oder Jürgen Habermas’ unterminieren aus ihrer Sicht 
die Legitimität von Streit, Widerspruch und politischer Opposition, insofern sie 

3Vgl. hierzu auch die vehemente Kritik Chantal Mouffes (1999) gegenüber Anthony 
Giddens, Ulrich Beck und der ‚Modernisierung der Sozialdemokratie‘ sowie Rancières 
(2011a, b) Polemik gegen die „Konsensgesellschaft“.



13Emanzipation und Demokratie jenseits der Aporien eines …

Dissens als Verweigerung der Teilhabe an einer vermeintlich inklusiven Diskurs-
gemeinschaft deuteten (Rancière 2002, S. 36, 111; Mouffe 2008, insb. S. 85 ff.; 
Böttger 2014, S. 259). Dagegen fordern Rancière und Laclau/Mouffe dazu auf, 
die Ausschlüsse zu visibilisieren, die mit der Instituierung politischer und gesell-
schaftlicher Ordnungen einhergehen (Rancière 2011a). Mit ihrem politischen 
Denken lässt sich für eine demokratische „Kultur der Dissensualität“ (Liebsch 
2005, S. 152) plädieren, die eine Ethik der Selbstreflexivität und Verantwortung 
nicht vorschreibt, aber favorisiert und begünstigt.

3	� Wider die Maîtres-Penseurs: Anti-Soziologie und 
die Synthese von Kontingenz und Gleichheit

Rancières Kritik der Sozialwissenschaften gründet auf einer Zurückweisung eines 
erkenntnistheoretischen Überlegenheitsanspruchs, den nicht nur die Philoso-
phie, sondern auch und gerade die Soziologie für sich reklamiere. Wie bei vielen 
anderen französischen Theoretikern, die mit den Mai-Revolten von 1968 sympa-
thisierten und im Verlauf der 1970er Jahre einen postmodernen Denkstil entwi-
ckelten, basiert diese Position auch bei Rancière auf einer Auseinandersetzung 
mit dem strukturalen Marxismus und dessen rigider Trennung zwischen (marxis-
tischer) Wissenschaft und Ideologie. So beginnt Rancières (1975) intellektuelle 
Karriere mit einer vehementen Kritik an der Lektion Althussers, dessen Marxlek-
türen den Diskurs der französischen Linksintellektuellen vor 1968 maßgeblich 
bestimmten.

In seiner Polemik gegen Althusser erkennt Rancière (1975, S. 9) im akade-
mischen Marxismus den Versuch, die „Polizeivernunft“ als ein System von kau-
saldeterministischen Zusammenhängen auf den emanzipatorischen Diskurs der 
68er-Bewegung auszuweiten:

Worum denn ginge es ohne Unterlass in den Althusserianischen Seminaren – und 
worum geht es noch heute in manchem Seminar? Um die Prüfung der Begriffe, 
darum, sie auf ihre Berechtigung zu befragen, ihnen die Frage ihrer Identität (Zuge-
hörigkeit) zu stellen, diejenigen festzunehmen, die ohne Pass über ihren Bereich 
hinaus umherschweiften usw. […] worum es hier im Grunde geht, das ist die Aus-
wirkung eines Systems von Zwängen dessen, was ich die Polizeivernunft nenne, auf 
einen besonderen philosophischen Diskurs (Rancière 1975, S. 8 f.).



14 M. Hildebrand

Demnach versuche der akademisch-marxistische Diskurs um Althusser der unge-
ordneten Spontaneität und der Vielstimmigkeit der Proteste Herr zu werden, 
indem er die Selbstverständnisse der beteiligten Akteure dezertifiziert und ihre 
soziale Wirklichkeit auf die Begriffe eines avantgardistischen Ökonomismus 
bringt. Für Rancière (1975, S. 12) ist es daher kein Zufall, dass sich die Begriffs-
polizei des wissenschaftlichen Marxismus in der Kritik des 68er-Diskurses mit 
der revisionistischen Politik des bürgerlichen Obrigkeitsstaates verbünde. Die 
polizeilich-restaurative Allianz rekurriere auf eine „tatsächliche theoretische und 
politische Solidarität“ (Rancière 1975, S. 12), die auf der gemeinsamen Vorstel-
lung gründet, rationale und legitime Identitäten von ideologischen und illegitimen 
Identitäten zu unterscheiden.

Folglich widerspricht Rancière der konsequenten Trennung von Wissenschaft 
und Ideologie, auf der das Theoriegebäude Althussers basiert:

[D]as Verhältnis von Wissenschaft und Ideologie [ist] kein Verhältnis des Bruchs, 
sondern eines der Verschränkung. Die herrschende Ideologie ist nicht das dunkle 
andere des reinen Lichts, sie ist der Raum selbst, in dem die wissenschaftlichen 
Erkenntnisse eingeschrieben sind (Rancière 1975, S. 25).

Im Gegensatz zur marxistisch fundierten Ideologiekritik ist für Rancière jedes 
Urteil und jede Repräsentation von Gesellschaft, auch die vermeintlich objektive 
des wissenschaftlichen Marxismus, ideologisch respektive politisch konnotiert. 
Infolgedessen besteht die Funktion der Intellektuellen wie bei Michel Foucault 
oder Judith Butler nicht mehr darin, die Wahrheit über die sozialen Verhältnisse 
offenzulegen und untergeordnete Gruppen aus ihrer Verblendung zu führen. Der 
„unwissende Lehrmeister“ (Rancière 2007) hat vielmehr die Aufgabe, den Unter-
drückten selbst eine Bühne zu geben. Er legt die Historizität und Kontingenz von 
Wissen-Macht-Regimen offen und lanciert auf diese Weise Gegen-Diskurse und 
„Formen der Subjektivität“, die etablierte Vorstellungen von Normalität konter-
karieren (Foucault 1987, hier S. 250; Butler 2002; Muhle 2006, S. 312, FN 1). 
Somit stellt Rancière (2005) bereits in seiner frühen Kritik des akademischen 
Marxismus die Weichen für ein historiografisch fundiertes Theorieprojekt, das 
untergeordnete Gruppen keineswegs in einem universellen Verblendungszusam-
menhang wähnt, sondern ihre Selbstbeschreibungen anerkennt und ihre relative 
Autonomie und Handlungsfähigkeit betont.

Die Kritik am strukturalen Marxismus generalisiert Rancière insbesondere in 
Der Philosoph und seine Armen (2010) und Der emanzipierte Zuschauer (2009) zu 
einer „veritablen Anti-Soziologie“ (Celikates 2014, S. 139). Als Antipode fungiert 
in erster Linie Pierre Bourdieu (Kastner und Sonderegger 2014; Nordmann 2014); 



15Emanzipation und Demokratie jenseits der Aporien eines …

Rancière setzt sich aber auch intensiv mit Guy Debord sowie mit Luc Boltanski 
und Ève Chiapello auseinander. Die Auswahl ist keineswegs zufällig: Denn Die 
feinen Unterschiede, Die Gesellschaft des Spektakels und Der neue Geist des Kapi-
talismus aktualisieren das aus Rancières Sicht genuin soziologische Paradigma 
einer ideologisch-habituellen Reproduktion von Ausbeutungs- und Ungleichheits-
verhältnissen, deren subtile Mechanismen sich dem geschulten Soziologen offen-
baren, dem Bewusstsein der Akteure hingegen entziehen. Bourdieus Postulat, dass 
die sozialen Akteure ihre habituellen Dispositionen nicht als gesellschaftlich ver-
fasste Tatsachen präsent halten, sondern als individuelle Präferenz oder subjektiven 
Geschmack aneignen und somit der politischen Infragestellung entziehen, entpuppt 
sich für Rancière (2009, S. 56) als eine Reinszenierung von Platons Höhlengleich-
nis, insofern es einen Unterschied zwischen dem Wissen des hellsichtigen Soziolo-
gen außerhalb der Höhle und dem Scheinwissen der verblendeten sozialen Akteure 
als Höhlenbewohnern instituiert. Indem die Soziologie das Verhältnis zwischen den 
kritisch-emanzipatorischen Soziologen und den zu emanzipierenden Gruppen als 
hierarchisches Lehrer-Schüler-Verhältnis vorstellt, begründe sie eine neue erkennt-
nistheoretisch privilegierte Position, deren Ziel darin bestehe, dieses strukturelle 
Ungleichheitsverhältnis zu verifizieren und das notwendige Scheitern von Emanzi-
pation zu beweisen.

Daher führt die ‚kritisch-realistische Soziologie‘, wie sie Bourdieu exempla-
risch verkörpert, aus Rancières Sicht zu einer Arretierung der struktural verfass-
ten Herrschaftsverhältnisse und zu einer historisch unhaltbaren Entmachtung 
der Untergeordneten. Sie spreche den Akteuren die Fähigkeit zu Selbstreflexion 
und Emanzipation ab. Wie der Philosoph seine Armen erst produziert (Rancière 
2010), so ziele auch die Soziologie darauf, marginalisierte Gruppen in die Armen 
des Soziologen zu verwandeln – und zwar mit Betonung des Possessivs, insofern 
sie ihre vielfältigen Selbst- und Weltbilder im Rahmen eines übergeordneten, 
wissenschaftlichen Diskurses transzendiere, der die ‚eigentlichen‘ Identitäten der 
soziologischen Laien autoritär festschreibe (Rancière 2009, S. 48 f.).

So ist aus Rancières Sicht gerade die herrschaftskritische Soziologie dazu 
übergegangen, die Chancenlosigkeit ihres emanzipatorischen Projekts zum 
eigentlichen Forschungsprogramm zu stilisieren. Sie habe sich in einem 
resignativen Fatalismus eingerichtet, den Rancière (2009, S. 48) als „linke 
Melancholie“ bezeichnet. Denn im Unterschied zu den ‚naiven‘ sozialen 
Akteuren, die auf Veränderung, Emanzipation und Spontaneität hoffen, haben 
die theoretisch geschulten Soziologen längst registriert, dass Gleichheit sich 
ohnehin nicht verwirklichen lässt, weil das ‚System‘ selbst Kritik zu absor-
bieren und für sich zu nutzen vermöge, während die Aufzuklärenden unauf-
klärbar seien:



16 M. Hildebrand

Diese aufgeklärte Vernunft [der kritischen Soziologen; M.H.] erweist sich selbst als 
wirkungslos für die Kranken, deren Krankheit darin besteht, sich nicht als krank 
zu erkennen. Die unaufhörliche Kritik des Systems ist letztlich identisch mit der 
Demonstration der Gründe, warum diese Kritik keine Wirkung hat (Rancière 2009, 
S. 52).

Infolgedessen seien die soziologischen Analysen der Reproduktion sozia-
ler Ungleichheitsverhältnisse letztlich nichts anderes als eine „Verdoppelung“ 
(Rancière 2009, S. 60) einer oligarchischen Herrschaftsstruktur. Die kritisch-
realistische Soziologie schlägt um in eine Selbstermächtigung gegenüber den 
Anteillosen. Sie führt einen epistemologisch fundierten Unterschied ein, der die 
Möglichkeit einer grundlegenden Egalität der Intelligenzen ausschließt, und ent-
puppt sich somit als Element eines „Dispositiv[s] der Ungleichheit“ (Fischbach 
2014, S. 55).

Im Gegensatz zu dieser melancholischen Diagnostik einer robusten Wieder-
holung von Ungleichheits- und Herrschaftsbeziehungen, geht es Rancière um 
eine Nivellierung unterschiedlicher Selbst- und Weltwahrnehmungen, wozu die 
Unterscheidungen zwischen Sehenden und Blinden, Wissenden und Unwissen-
den, Hellsichtigen und Fehlgeleiteten, mit denen gerade kritisch-emanzipatori-
sche Soziologien operieren, annulliert werden müssen. So fungiert die These, 
dass „immer die gleiche Intelligenz am Werk [sei], die Zeichen in Zeichen über-
setzt“ (Rancière 2009, S. 20), als fundamentales Axiom der politischen Theorie 
Rancières.

Diese epistemologisch verankerte Gleichheit strukturiert auch das Unverneh-
men (Rancière 2002) zwischen Politik und politischer Philosophie. Denn der poli-
tischen Philosophie geht es Rancière (2002, S. 12) zufolge keineswegs um eine 
Theoretisierung der Politik. Sie ziele vielmehr darauf, „mit der Politik Schluss zu 
machen“ (Rancière 2002, S. 12), die Historizität, Kontingenz und Konfliktualität 
des Sozialen zu transzendieren und die Möglichkeit der Einrichtung eines Dis-
senses zu löschen, indem sie eine bestimmte Aufteilung des Sinnlichen universa-
lisiert und der politischen Infragestellung entzieht.4 Die politische Philosophie 
versuche ein anerkennungswürdiges Ordnungs- oder Gerechtigkeitsprinzip zu ver-
wirklichen, das jedem seinen Platz im Rahmen einer wohlgeordneten Gesellschaft 

4Rancière (2002, S. 77 ff., 85 ff., 94 ff.) unterscheidet zwischen archepolitischen, parapoli-
tischen und metapolitischen Versuchen, den politischen Dissens zu überwinden. Und in der 
Tat lassen sich gerade die Klassiker der Politischen Theorie und Ideengeschichte anhand 
dieser Typologie systematisieren und (auch im Anschluss an die Perspektive der Cambridge 
School) als pazifizierende respektive polizeiliche Interventionen verstehen.



17Emanzipation und Demokratie jenseits der Aporien eines …

attribuiert. So ist die politische Philosophie in Rancières Begriffen eine Agentin der 
Polizei. Sie zielt auf die Stabilisierung eines Regimes des Sicht- und Sagbaren, auf 
eine identitäts- und sinnstiftende Anordnung der sozialen Körper und leugnet die 
Kontingenz dieser Positionierungen, indem sie ihre Operationen auf eine quasi-
natürliche, revisionsresistente Organisationsregel zurückführt, um auf diese Weise 
Macht zu organisieren und Konsensualität einzufordern (Rancière 2002, S. 41).

Politik bezeichnet hingegen eine Subversion der polizeilichen Ordnung, in 
der die irreduzible Kontingenz des Sozialen manifest wird. Politik erschöpft sich 
nicht in sozialen Konfliktlagen, der „Artikulation von Protest“ oder dem „Nicht-
einverständnis mit der herrschenden Ordnung“ (Krasmann 2015, S. 73). Sie 
manifestiert sich in einer ereignishaften „Demonstration des Dissenses [d.h.] als 
Vorhandensein zweier Welten in einer einzigen“ (Rancière 2008, S. 33). Dass es 
Politik gibt, gesellschaftliche Ordnungen von einer Konfliktualität heimgesucht 
werden, die der polizeiliche Diskurs nicht absorbieren kann, lässt sich somit als 
„praktische[r] Beweis der post-fundamentalistischen Kondition von Gesellschaft“ 
lesen (Marchart 2010, S. 180).

Während die Politik also die Kontingenz des polizeilichen Regimes aufs Tab-
leau bringt und eine „Ent-Identifizierung“ (Rancière 2002, S. 48) auslöst, aus der 
eine widerständische politische Subjektivität entstehen kann, zielt die Polizei auf 
eine Verschleierung der Kontingenz. Die Polizei drängt auf eine Eliminierung 
des Dissenses, indem sie „das Ganze einer Gemeinschaft restlos in der Summe 
seiner Teile aufgeh[en]“ (Rancière 2002, S. 132) lässt. Die paradigmatische Ver-
körperung dieser pazifizierenden Operation ist die Meinungsumfrage (Rancière 
2002, S. 112 f.). Sie „setzt das Volk mit der erfragten politischen Meinung gleich“ 
(Krasmann 2015, S. 78) und schafft so die Illusion einer vollständigen Darstell-
barkeit des populus als bloße Summe individueller Präferenzen. Als Sinnbild des 
„konsensuellen Systems“ der „Post-Demokratie“ identifiziert die Meinungsum-
frage nur noch miteinander zu versöhnende Differenzen (Rancière 2002, S. 112). 
Sie bringt den Raum für die Konstruktion einer grundlegenden, popularen Gleich-
heit zum Verschwinden und eliminiert die Möglichkeit für das Erscheinen des 
spezifisch demokratischen Subjekts des demos (Krasmann 2015, S. 78 f.).

Indes rekurriert Politik nicht allein auf der unaufhebbaren Kontingenz des 
Sozialen; Rancière artikuliert das politische Unvernehmen auch mit einem axio-
matischen Gleichheitsbegriff, den er insbesondere in Der unwissende Lehrmeister 
(2007) und Der emanzipierte Zuschauer (2009) entwickelt. Die Gleichheit fun-
giert als exzessiver Diskursoperator, insofern sie politisches Handeln in formaler 
und substanzieller Hinsicht strukturiert (Niederberger 2004, S. 143). Zum einen 
begründet die Gleichheit eine Horizontabilität, eine Interaktionsrelation unter 
Gleichen, in der sich ein demos als neues politisches Subjekt konstituiert. Zum 



18 M. Hildebrand

anderen bildet sie den gemeinsamen Bezugspunkt politischer Deliberationen und 
Dezisionen, die ansonsten bloß partikulare Forderungen wären. So können die 
Anteillosen ihren Teil fordern, indem sie den polizeilichen Status quo mit dem 
Gleichheitsprinzip konfrontieren.5 Ausschlaggebend ist aber, dass die Gleichheit 
als allgemeines Ordnungsprinzip dem Unvernehmen zwischen Polizei und Poli-
tik über- bzw. vorgeordnet ist, indem sie als notwendige Folge der Grundlosigkeit 
von Ordnung gedacht wird (Rancière 2002, S. 44 f., sowie Flügel-Martinsen 2017, 
S. 190). Denn dadurch kann Rancière postulieren, dass die politische Subversion, 
die mit dem Erscheinen des demos verbunden ist, notwendig emanzipatorisch- 
egalitäre Züge trägt.

4	� Aporien eines anti-soziologischen Politikbegriffs

Rancière weist die epistemologischen Überlegenheitsansprüche der politischen 
Philosophie zurück. Mit Blick auf kritische Soziologien kann er zeigen, inwie-
fern deren Paradigma der Reproduktion dieses fundamentalistische Erbe aktua-
lisiert und zur Reifikation von Ungleichheitsverhältnissen beiträgt. Gleich der 
politischen Philosophie versucht die kritische Soziologie aus Rancières Sicht, die 
Vielstimmigkeit der Anteillosen auf die Begriffe eines übergeordneten Diskurses 
zu bringen und ihre Inferiorität strukturell zu arretieren. Ferner sensibilisieren 
Rancières Texte für die Ausschlüsse, die das konsensuale Phantasma der wohlge-
ordneten Gesellschaft produziert. Sie machen deutlich, dass die Vorstellung einer 
vollkommen inklusiven politischen Ordnung und einer objektiven Repräsentation 
von Gesellschaft die Möglichkeit von Politik auflöst. Eine adäquate Repräsenta-
tion des populus ist weder realisierbar noch demokratietheoretisch wünschens-
wert. Vielmehr kann eine Vertiefung von Demokratie nur konfliktiv gedacht 
werden. Sie muss als „kritisch-subversiver Modus des Befragens“ (Flügel- 
Martinsen 2017, S. 239) verstanden werden und ist daher auf eine politische Kul-
tur, politische Diskurse und trotz ihrer anti-institutionellen Stoßrichtung auch auf 
politische Institutionen angewiesen, die Auseinandersetzungen über grundlegende 
Fragen des Zusammenlebens nicht als transiente Krisenphänomene pathologisie-
ren, sondern als Konstitutiva demokratischer Politik begrüßen.

5Vor diesem Hintergrund lässt sich verstehen, inwiefern allein die Tatsache, dass die Arbei-
ter in Die Nacht der Proletarier (Rancière 2005) schreiben und somit etwas tun, das nicht 
ihnen, sondern den höheren bürgerlichen Klassen zugedacht ist, eine Zäsur innerhalb der 
polizeilichen Ordnung markiert. Ihre kreative Praxis bedarf weder der Anleitung noch einer 



19Emanzipation und Demokratie jenseits der Aporien eines …

Jedoch verursacht Rancières politische Theorie sowohl in theoretisch-analyti
scher als auch in praktisch-politischer Hinsicht Probleme. Das erste Problem 
steht mit dem Begriffspaar von Polizei und Politik in Verbindung. Wenngleich 
Rancière Politik und Polizei nicht rigide getrennt hält, sondern als Spannungs-
verhältnis konzipiert, in dem jedes polizeiliche Dispositiv durch politische 
Interventionen unterminiert wird und diese sich wiederum in einer Neuvertei-
lung eines polizeilichen Regimes verwirklichen, lassen sich Politik und Polizei 
gesellschaftsanalytisch nur schwer aufeinander beziehen. Dies rührt daher, dass 
Rancière Politik nicht als kontextgebundene, soziale Praxis, sondern als außer-
ordentliches Ereignis konzipiert und infolgedessen Gefahr läuft, jeden Zusam-
menhang zwischen Politik und den sozialen Verhältnissen zu löschen (Fischbach 
2012). Rancières Bemühen, die Möglichkeit von Politik und die Handlungsfähig-
keit der Anteillosen zu verteidigen, kippt in einen anti-soziologischen Idealismus, 
der die gesellschaftlichen Bedingungen politischen Handelns negiert (Celikates 
2014, S. 141) und Gefahr läuft, die sozialwissenschaftlich drängende Frage nach 
den constraints einer wirkungsvollen Anfechtung der gewöhnlichen Ordnung 
aus dem Blick zu verlieren (Nordmann 2014, S. 36). Rancières politischem Den-
ken fehlt die gramscianische Vorstellung der Zivilgesellschaft als einer viskosen 
soziokulturellen Topografie, in der hegemoniale und gegenhegemoniale politische 
Kräfte permanent versuchen, Zustimmung und Gefolgschaft zu organisieren, die 
prinzipielle Kontingenz ihrer Praxis aber durch die teilweise Verfestigung histori-
scher Deutungskämpfe faktisch begrenzt ist.

Das zweite Problem gründet auf der Artikulation von Politik und Gleichheit. 
Rancière reserviert den Politikbegriff für egalitäre, emanzipatorische Projekte. 
Für ihn ist „Politik […] Politik der Gleichheit, ergo emanzipatorisch – oder 
sie ist keine Politik“, wie Oliver Marchart (2010, S. 183) kritisch bemerkt. Für 
den Laclau-Schüler Marchart handelt es sich bei diesem Politikbegriff um eine 
erneute Verdrängungsform des Politischen, die er als „emanzipatorischen Aprio-
rismus“ (ebd.) bezeichnet und verwirft. Dass Gleichheit der privilegierte Bezugs- 
und Zielpunkt von Politik sei, kann nur axiomatisch proklamiert werden, lässt 
sich aber keineswegs aus der ontologisch gesetzten Kontingenz deduzieren. Aus 
einer postfundamentalistischen Perspektive, wie sie Marchart, Laclau/Mouffe und 
bis zu einem gewissen Grad auch Rancière für sich reklamieren, kann es keine 
logische Garantie dafür geben kann, dass das Volk auf Gleichheit rekurriert und 

ideologiekritisch geschulten Analyse; das Schreiben selbst konstituiert eine Selbstermächti-
gung und eine ereignishafte Eruption der Gleichheit, in der sich für Rancière das Wesen der 
Politik entfaltet.

 



20 M. Hildebrand

sich „als historischer Akteur um eine progressive Identität formiert“ (Laclau 
2005, S. 246, sowie Marchart 2011, insb. S. 136 ff.).

Doch ist Rancières Position in diesem Punkt nicht nur theoretisch inkohärent, 
sondern auch empirisch problematisch. Denn politisches Handeln ist leider kein 
Privileg der Anteillosen, die für ihre Anerkennung als Gleiche streiten. Dass sich 
ein polizeiliches Regime eben nicht nur im Namen der Gleichheit herausfordern 
lässt, die Ungezählten ihre Unzählbarkeit auch in Formen ausdrücken, die den 
egalitären Zielen Rancières (und Laclaus) zuwiderlaufen, führen derzeit etwa 
rechtspopulistische Parteien vor. Ihre identitätspolitischen Dissens-Szenarien 
schöpfen einen demos, der nicht etwa eine Proliferation einer exzessiven Gleich-
heit bewirkt, sondern die Anwendbarkeit von Gleichheitsprinzipien im Namen 
einer vermeintlich organischen Sicherheitsgemeinschaft einzuschränken versucht.

Wenn die Irreduzibilität von Kontingenz und Dissensualität nicht nur ein 
kritisch-normativer Horizont von Gesellschaftsbeobachtungen, sondern auch 
Ausgangspunkt für eine allgemeine Sozialtheorie sein soll, bedarf es eines Theo-
rieprojekts, welches das Soziale und das Politische in einen dynamischen Zusam-
menhang stellt, der Faktizität restaurativer und anti-emanzipatorischer Politik 
gerecht wird und gleichzeitig auf die Möglichkeit von emanzipatorischer Politik 
insistiert. Im Folgenden möchte ich skizzieren, inwiefern der konsequente Post-
fundamentalismus Laclau/Mouffes diesem Anforderungsprofil begegnet.

5	� Non sequitur – Postfundamentalismus und 
politische Ontologie bei Laclau und Mouffe

Laclau/Mouffes politik- und gesellschaftstheoretisches Projekt emergiert am 
Schnittpunkt von Poststrukturalismus und Kulturmarxismus. So werden die Zei-
chentheorie de Saussures, der Diskursbegriff Foucaults, die Dekonstruktion Der-
ridas und die psychoanalytische Subjekttheorie Lacans mit Antonio Gramscis 
Hegemoniebegriff zu einer Theoriearchitektur verbunden, die einen vor- oder 
außerdiskursiven Referenzpunkt als ultimativen Grund von politischen und 
gesellschaftlichen Ordnungen verabschiedet. Diese postfundamentalistische 
Perspektive verdichten Laclau und Mouffe zu einen Politikbegriff, der sowohl 
den axiomatischen Egalitarismus als auch den antisoziologischen Idealismus 
Rancières hinter sich lässt und zu beschreiben vermag, wie die Kontingenz und 
die Konfliktualität des Sozialen politisch reaktiviert werden können.

Laclau/Mouffes Denken zeichnet sich dadurch aus, dass es das prioritäre Ver-
hältnis des Sozialen gegenüber dem Politischen umkehrt, indem es soziale Iden-
titäten als Sedimentierungen antagonistisch strukturierter Diskurse auffasst. Den 



21Emanzipation und Demokratie jenseits der Aporien eines …

Grundstein ihres Theorieprojekts bildet zunächst ein weiter Diskursbegriff, der es 
erlaubt, das das Soziale mit dem Diskursiven zu identifizieren und im Anschluss 
an Saussure und Derrida differenztheoretisch zu denken (Laclau und Mouffe 
2006, S. 141 ff.). Demzufolge kann die Identität eines Elements nur innerhalb 
einer Struktur von Differenzen bezeichnet werden, die ihrerseits aber niemals 
fixiert oder überzeitlich stabil, sondern offen ist und Verschiebungen und Anfech-
tungen unterliegt. Vor diesem Hintergrund

müssen [wir] die Offenheit des Sozialen als konstitutiven Grund beziehungsweise 
als ‚negative Essenz‘ des Existierenden ansehen sowie die verschiedenen ‚sozialen 
Ordnungen‘ als prekäre und letztlich verfehlte Versuche, das Feld der Differenzen 
zu zähmen (Laclau und Mouffe 2006, S. 130).

Das Soziale ist damit kein festgelegtes Faktum, sondern geht aus variablen Artikula-
tionen hervor, die den Sinn gesellschaftlicher Entitäten provisorisch fixieren. Diese 
prekären Sinnfixierungen bezeichnen Laclau und Mouffe als Hegemonisierung:

Jede hegemoniale Ordnung, jede Fixierung von Sinn und Identität kann von kon-
trahegemonialen Verfahrensweisen in Frage gestellt werden, d. h. von Verfahrens-
weisen, die versuchen werden, die bestehende Ordnung zu desartikulieren, um eine 
andere Form von Hegemonie zu installieren (Mouffe 2007, S. 27).

Als Schlüssel für die Konzeptualisierung dieser hegemonialen Organisation und 
Desorganisation von Sinnzusammenhängen erweist sich dabei der Begriff des 
Antagonismus: Der Antagonismusbegriff bezeichnet weder eine simple dia-
lektische Negation, noch entspricht er der identitären Vorstellung einer unver-
änderlichen Alterität zwischen zwei gegensätzlichen Einheiten. Er meint eine 
kontingente Grenzziehung, die eine Wir-Sie-Differenz als so oder anders mög-
liche Unterscheidung instituiert. Diese Unterscheidung spielt eine paradoxale 
Doppelrolle. Denn einerseits ist die Grenze zwischen ‚uns‘ und ‚ihnen‘ unent-
scheidbar, andererseits muss sie gezogen werden, da Sinn und Identität nur rela-
tional – qua Differenz – hergestellt werden können. Wenn jede Artikulation von 
Differenzen innerhalb eines Diskurses auf ein Außen verweist‚ dann ist der Ant-
agonismus die notwendige Bedingung von Objektivität und markiert zugleich 
deren Grenze. Seine untilgbare Präsenz zeigt, dass jede soziale Ordnung von 
einer „traumatischen Unmöglichkeit“ (Žižek 1990, S. 249) unterwandert wird 
und jede Begründung von Identität und Gesellschaft in ihrem universellen Gel-
tungsanspruch unterminiert ist. Infolgedessen kann Gesellschaft nicht als Totalität 
vorgestellt werden, sondern muss als eine prekäre Stabilisierung von Sinn ver-
standen werden, als ein entscheidungs- und machtimmanentes Gefüge, das sich 



22 M. Hildebrand

lediglich zeitweise mittels politischer Grenzziehungen stabilisiert (Laclau 1990, 
S. 89 ff.; Laclau und Mouffe 2006, S. 150; Sigglow 2010, S. 42). Gesellschaft ist 
eine temporäre Schließung eines offenen Sozialen. Sie besteht nur als Serie pre-
kärer Sinnfixierungen, wodurch sich gegenhegemonialen Projekten die Möglich-
keit eröffnet, die Partialität der polizeilichen Festschreibungen herauszufordern.

Angesichts der Irreduzibilität des Antagonismus kann das Politische weder 
auf ein ideologisches Überbauphänomen eines sozioökonomisch determinierten 
Grundes oder auf ein gesellschaftliches Teilsystem neben anderen noch auf eine 
Folgeerscheinung oder Aggregation individueller oder gruppenspezifischer Präfe-
renzen reduziert werden. Laclau und Mouffe proklamieren stattdessen ein Primat 
des Politischen (Laclau 1990, S. 36). Das Politische bezeichnet die antagonisti-
sche Logik, die der Einrichtung des Sozialen zugrunde liegt. Es unterminiert 
jeden positiven Referenzpunkt, von dem das Soziale als objektive Ordnung beob-
achtet und instituiert werden könnte und bildet zugleich einen negativen Horizont 
für die artikulatorische „Praxis des Erzeugens, der Reproduktion und Transfor-
mation sozialer Verhältnisse“, die Laclau und Mouffe (2006, S. 193) als Politik 
bezeichnen. Letztere fungiert demnach als ontisches Pendant der politischen 
Ontologie und wird ihrerseits durch das Politische (die Abwesenheit eines Grun-
des, der die Objektivität konkreter politischer Artikulationen und Grenzziehungen 
verbürgen könnte) unterlaufen.

Anstatt den Politikbegriff auf eine ereignishafte, gleichsam eruptive Artikula-
tion von Gleichheit zu reduzieren, wird Politik hier als ubiquitäre, kontinuierliche 
und inhaltlich unbestimmte artikulatorische Praxis gedacht. So lässt sich einerseits 
analysieren, wie soziale Differenzen in politische Dissense transformiert werden, 
indem die Konstruktion einer antagonistischen, inkompatiblen Differenz eine 
„äquivalenzlogische“ Artikulation heterogener Elemente bewirkt, und andererseits 
nachvollziehen, wie politische Dissense polizeilich absorbiert und eingehegt wer-
den, indem sie „differenzlogisch“ reartikuliert werden (Laclau und Mouffe 2006, 
S. 167 ff.). Die eigentliche Hegemonisierung, durch die sich ein partikulares Ele-
ment als Repräsentant einer antagonistisch blockierten Universalität konstituiert, 
vollzieht sich durch eine semantische Entleerung. Die tendenziell monistische 
Struktur eines hegemonialen Repräsentationsverhältnisses gründet darauf, dass ein 
Signifikant einer Äquivalenzkette seine spezifische Identität abstreift und sich in 
einen tendenziell „leeren Signifikanten“ (Laclau 2007, S. 65 ff.) verwandelt und 
die Einheit der antagonistisch artikulierten Elemente zum Ausdruck bringt. Uni-
verselle Begriffe wie Gemeinwohl, Nachhaltigkeit, Fortschritt oder Gerechtig-
keit werden daher keineswegs aus der politischen Sphäre verbannt, sie werden zu 
politisch umkämpften Bezugspunkten rhetorischer Universalisierungen, die ihre 
Partialität niemals vollkommen löschen können.



23Emanzipation und Demokratie jenseits der Aporien eines …

Im Zentrum demokratischer Politik stehen für Mouffe (2008, S. 65 ff.) und 
für Laclau (2005, S. 65 ff.) indes nicht Gerechtigkeit oder Fortschritt, sondern die 
Kategorie des Volkes. Wenngleich eine vollständige Repräsentation des Volkes 
theorieimmanent ausgeschlossen wird, seine Identität als legitimitätsverbürgender 
„Ort der Macht“ (Lefort 1990, S. 296) nicht ein für alle Mal bezeichnet werden 
kann, sind „partielle Verkörperungen“ (Laclau 2005, S. 166) des Subjekts demo-
kratischer Politik möglich und politisch angezeigt.6

Der unüberbrückbare Spalt zwischen Politik und dem Politischen erweist 
sich somit als Schlüssel. Er erlaubt es, jede Sinnzuschreibung, jede Identität und 
damit auch „jeden Konsens als ein zeitweiliges Resultat einer provisorischen […] 
Stabilisierung von Macht“ (Mouffe 1999, S. 32) zu dekonstruieren. Dies versetzt 
Laclau und Mouffe in die Lage, sowohl die Kontinuität und Robustheit gesell-
schaftlicher Formationen, als auch die Bedingungen und Prozesse ihrer Infrage-
stellung zu theoretisieren. Denn das Postulat, dass Politik prinzipiell als „creatio 
ex nihilo“ (Laclau 1990, S. 109) gedacht werden muss, ist keineswegs gleichbe-
deutend mit der aus sozialwissenschaftlicher Sicht verhängnisvollen Suggestion, 
Politik operiere in einen strukturlosen Raum. Es besagt lediglich, dass gesellschaft-
liche Formationen als Sedimentierungen antagonistischer Sinnfixierungen zu kon-
zipieren sind und als solche prinzipiell politisch herausgefordert werden können. 
Eine hegemonietheoretische Lektüre von Politik und Gesellschaft erschließt somit 
immer auch einen Möglichkeits- und Handlungsraum, um eine polizeiliche Auftei-
lung des Sinnlichen mit demokratischen und libertären Idealen zu konfrontieren. 
Sie zielt auf ein Erscheinen des demos – nicht als substanzielle Einheit, sondern als 
hybride, prekäre und flexible Äquivalenz aus heterogenen Elementen.

Dabei spielt Gleichheit durchaus eine Schlüsselrolle: Wenngleich sie der Politik 
nicht vorgestellt werden kann, sondern selbst zur Disposition steht, fungiert sie als 
Transmissionsriemen des von Laclau und Mouffe favorisierten politischen Projekts 
der radikalen Demokratie. Denn im Rekurs auf eine abwesende Gleichheit können 
vielfältige Unterordnungsverhältnisse als Unterdrückungsverhältnisse reformuliert 
und zu einer widerständischen, popularen Identität artikuliert werden.

6Laclau knüpft somit an Claude Leforts Reflexion über die symbolische Transformation 
von Legitimität an, die sich mit dem Übergang von der absolutistischen zur demokratischen 
Gesellschaft vollzieht. An die Stelle der göttlichen Einheit von Wissen, Recht und Macht, die 
der Körper des Erbmonarchen repräsentiert, tritt eine neue Gesellschaftsform, deren Charak-
teristikum darin besteht, dass sie sich „dadurch instituiert und erhält, dass sie die Grundlagen 
aller Gewissheit auflöst“ (Lefort 1990, S. 296). Während Lefort jedoch jeden Repräsentati-
onsversuch des Volkes als totalitär verwirft, eröffnet das Theorem des leeren Signifikanten 
die Möglichkeit für eine hegemoniale Inkarnation des Volkes (Laclau 2005, S. 164 ff.).



24 M. Hildebrand

Dennoch kapriziert sich der Demokratiebegriff Laclau/Mouffes im Unterschied 
zu jenem Rancières nicht in erster Linie auf die Verifizierung der Gleichheit der 
Intelligenzen, sondern auf Kontingenzwahrung, d. h. auf den paradoxalen Versuch, 
eine ‚Ordnung‘ zu errichten, welche „die Unbestimmtheit in ihre Form aufnimmt 
und erhält“ (Lefort 1990, S. 291).7 Mit diesem Ziel überführt Mouffe die theoreti-
sche Negation eines objektivitätsverbürgenden Grundes und die Irreduzibilität des 
Antagonismus in ein normatives Demokratiemodell. Ihr agonistischer Pluralismus 
versucht der Schließung politischer Faktionen um voll-konstituierte Identitäten ent-
gegenzuwirken und die Möglichkeit einer pluralistischen und damit notwendig streit-
baren Instituierung von Gesellschaft zu garantieren (Mouffe 2008, S. 34 ff., 85 ff.).

Die politische Ontologie selbst privilegiert jedoch kein bestimmtes politisches 
Projekt. Gleichheit ist der politischen Auseinandersetzung keineswegs als zentra-
ler Diskursoperator vorgeordnet. Der leere Ort der Macht kann auch durch einen 
anderen Signifikanten okkupiert werden. – Man denke etwa an einen autoritären 
Führer, politische Schlagworte wie Wirtschaftswachstum, Vollbeschäftigung und 
Sicherheit oder aber die Vorstellung eines ethnisch homogenen Volkes, in dem 
alle internen Antagonismen negiert und gegebenenfalls gewaltsam ausgelöscht 
werden. Laclau und Mouffe kultivieren somit eine gewisse Sensibilität gegenüber 
dem herrschaftsförmigen und potenziell totalitären Charakter popularer Kontes-
tationen. Das ‚Volk‘ erscheint als ambivalente Kategorie – als prekäre „Kom-
munalität“ (Mouffe 2008, S. 65), die sich im Hinblick auf sehr unterschiedliche 
Ideale stabilisieren lässt. Dass ein demos nicht durch ethno-kommunitarisitische 
und autoritäre, sondern durch liberale, egalitäre und emanzipatorische Projekte 
hegemonisiert wird und Gleichheit und Freiheit zum Fluchtpunkt polysemischer 
Missachtungserfahrungen und heterogener grievances avancieren, kann nicht the-
oretisch begründet, sondern nur politisch erstritten werden.

6	� Politische Ontologie und radikaldemokratische 
Performativität

Rancières Politikbegriff rekurriert auf eine axiomatisch gesetzte Gleichheit. Jede 
politische Infragestellung einer polizeilichen Ordnung wird a priori als eine prak-
tische Anwendung von Gleichheitsprinzipien gerahmt. Gleichheit erscheint als 

7Entsprechend ist für Laclau (2007, S. 144 f.) „[e]ine demokratische Gesellschaft […] nicht etwa 
jene, in welcher der ‚beste‘ Inhalt unherausgefordert dominiert, sondern vielmehr eine, in der 
kein Ziel ein für allemal erreicht ist und es immer die Möglichkeit der Herausforderung gibt“.



25Emanzipation und Demokratie jenseits der Aporien eines …

notwendiges Resultat der erkenntnistheoretischen Nivellierung unterschiedlicher 
Diskurse (im Anschluss an Rancière auch Flügel-Martinsen 2017, insb. S. 190 f.). 
Die konsequent postfundamentalistische Position, die Laclau und Mouffe bezie-
hen, weist diesen Optimismus zurück. So steht Laclau sowohl einer notwendigen 
Beziehung von Kontingenz und Gleichheit als auch einer „Ethisierung“ (Stäheli 
2001, S. 222) der politischen Ontologie skeptisch gegenüber. Den Versuchen, aus 
der Irreduzibilität von Kontingenz, Unentscheidbarkeit und Antagonalität einen 
„ethischen Imperativ“ abzuleiten, sich „der Heterogenität des anderen gegenüber 
offen zu halten und verantwortlich zu erweisen“, erteilt er eine strikte Absage 
(Laclau 2007, S. 117 f.). Und auch Mouffes demokratietheoretisches Plädoyer für 
eine Ethik der wechselseitigen Anerkennung politischer Differenz rekurriert zwar 
auf die politische Ontologie, lässt sich aber keineswegs als Abkehr vom Post-
fundamentalismus verstehen. Denn ihr agonistisches Demokratiemodell ist nicht 
etwa die notwendige Schlussfolgerung der politischen Ontologie, sondern resul-
tiert aus einer kontingenten Artikulation von Hegemonie- und Demokratietheorie 
im Sinne einer politischen Indienstnahme der ersteren für eine Verteidigung und 
Vertiefung des liberaldemokratischen Projekts.

Dennoch ist die politische Ontologie auch für sich genommen nicht etwa 
ethisch folgenlos. Sie mündet weder in einem epistemologisch haltlosen Rela-
tivismus noch in politischem Dezisionismus und Voluntarismus, wie Karin 
Priester (2012, S. 116) argwöhnt, und sie führt auch nicht zu einer volunta-
ristischen „Hypostasierung“ beliebiger Konflikte „zum Sinn des Politischen“, 
wie Michael Hirsch (2007, S. 200) meint. Dieser Kritik entgeht, dass Laclau/
Mouffes Theorieprogramm selbst als politische Intervention gedacht werden 
muss. Die politische Ontologie zielt auf eine Visibilisierung von Macht und 
Historizität. Sie ermöglicht eine Infragestellung von sozialen Verhältnissen, die 
andernorts als rational, moralisch, alternativlos und quasi-natürlich entproble-
matisiert werden, und bildet die Grundvoraussetzung für eine Expansion von 
Gleichheits- und Freiheitseffekten, die sich gerade nicht in einer spezifisch 
verfassten Ordnung verwirklichen lassen, sondern nur in einer démocratie à 
venir (Derrida) politisch prozeduralisiert werden können. Aus dem ultimativen 
Scheitern von Sinnfixierungen folgt zwar kein Primat der Gleichheit; die radi-
kale Kontingenz und Konfliktualität, die Laclau und Mouffe ontologisch ver-
ankern und als irreduziblen Ausgangspunkt ihres politiktheoretischen Denkens 
setzen, lässt sich nicht transzendieren – auch nicht im Namen einer Gleich-
heit der Intelligenzen. Die Unhintergehbarkeit des Antagonismus entpuppt sich 
jedoch durchaus als notwendige Bedingung eines erkenntnistheoretischen Ega-
litarismus, der jede Form von Legitimität an Macht bindet und für politische 
Kontestationen öffnet.



26 M. Hildebrand

Die politische Ontologie birgt somit eine „implizite Ethik“; sie ist „performa-
tiv radikaldemokratisch“ (Hildebrand und Séville 2015, S. 38 f.). Denn nur wenn 
die Unentscheidbarkeit einer Aufteilung des Sinnlichen präsent gehalten wird, 
lässt sich das Soziale politisieren und demokratisieren. Der ethische Impetus der 
Hegemonietheorie besteht also nicht in der Verwirklichung bestimmter Politikin-
halte oder der Realisierung universeller Gerechtigkeits- oder Vernunftprinzipien, 
sondern in der Entscheidung, Gesellschaft und Politik hegemonietheoretisch zu 
lesen, um vermeintlich fixierte Identitäten mit der Kontingenz ihrer Grundlegun-
gen zu konfrontieren und eine hybride Gegenhegemonie zu lancieren.

Die politische Theorie Laclau/Mouffes liefert somit keinen „präskriptiven 
Normativismus“ (Hildebrand und Séville 2015, S. 35), der sich in allgemeingül-
tigen Gerechtigkeits-, Rationalitäts- oder Gleichheitsgrundsätzen konkretisie-
ren würde, wohl aber ein Votum für eine politische Kultur, welche das totalitäre 
Phantasma einer versöhnten Gesellschaft verabschiedet und den „positive[n] 
Wert einer dislozierten Identität“ anerkennt (Laclau 2007, S. 145; auch Mouffe 
2008, S. 125 ff.). Sie hält in Erinnerung, dass sich der politisch-antagonistischer 
Charakter von Gesellschaft nicht transzendieren lässt – auch nicht durch einen 
sozialwissenschaftlichen Diskurs, weil jede Repräsentation von Gesellschaft auf 
ein antagonistisches Anderes verweist, das ihren universellen Geltungsanspruch 
konterkariert. Eine kritisch-emanzipatorisch orientierte Sozialwissenschaft muss 
die traditionellen epistemologischen Überlegenheitsansprüche hinter sich lassen 
und den Dualismus von laienhafter Ideologie und soziologischer Wissenschaft 
zurückweisen. Dies bedeutet gerade nicht, dass sich soziologische Praxis von 
politischen Kämpfen fernzuhalten hat, sondern läuft vielmehr darauf hinaus, dass 
sie als strategisch intervenierende und zugleich selbstreflexive Praxis gedacht 
werden kann. Hierfür – und dies begründet die Überlegenheit von Laclau/ 
Mouffes Konzeption des Politischen gegenüber jener Rancières – muss sie in der 
Lage sein zu beobachten, wie hegemoniale Ordnungen respektive polizeiliche 
Sinnstrukturen und die Machtwirkungen, die sie entfalten, durch politische Arti-
kulationen kontinuierlich aktualisiert, stabilisiert, modifiziert und herausgefordert 
werden können.

Literatur

Böttger, Felix. 2014. Postliberalismus: Zur Liberalismuskritik der politischen Philosophie 
der Gegenwart. Frankfurt/New York: Campus.

Butler, Judith. 2002. What is critique? An essay on Foucault’s virtue. In The Political: 
Readings in Continental Philosophy, Hrsg. David Ingram, 212–228. London: Blackwell.



27Emanzipation und Demokratie jenseits der Aporien eines …

Celikates, Robin. 2014. Kritik der pädagogischen Vernunft: Bourdieu, Rancière und die 
Idee einer kritischen Sozialwissenschaft. In Pierre Bourdieu und Jacques Rancière. 
Emanzipatorische Praxis denken, Hrsg. J. Kastner und R. Sonderegger, 123–146. Wien: 
Turia + Kant.

Fischbach, Franck. 2012. Le déni du social, deux exemples contemporains: Abensour 
et Rancière. In Histoires et définitions de la philosophie sociale, Hrsg. E. Dufour,  
F. Fischbach und E. Renault, 29–46. Paris: Vrin.

Fischbach, Franck. 2014. Die unglücklichen Abenteuer der Kritik: Überlegungen im Aus-
gang von Jacques Rancière. In Pierre Bourdieu und Jacques Rancière. Emanzipatori-
sche Praxis denken, Hrsg. J. Kastner und R. Sonderegger, 51–62. Wien: Turia + Kant.

Flügel, A., R. Heil, und A. Hetzel. 2004. Die Rückkehr des Politischen. In Die Rückkehr 
des Politischen. Demokratietheorien heute, Hrsg. Flügel, A., R. Heil, und A. Hetzel, 
7–16. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Flügel-Martinsen, Oliver. 2017. Befragungen des Politischen. Subjektkonstitution – Gesell-
schaftsordnung – Radikale Demokratie. Wiesbaden: Springer VS Verlag für Sozialwis-
senschaften.

Foucault, Michel. 1987. Das Subjekt und die Macht. In Michel Foucault. Jenseits von Struk-
turalismus und Hermeneutik, Hrsg. H. Dreyfus und P. Rabinow, 241–261, Frankfurt  
a. M.: Athenäum.

Hildebrand, M., und A. Séville. 2015. Populismus oder agonale Demokratie? Bruchlinien 
der theoretischen Symbiose von Laclau und Mouffe. Politische Vierteljahresschrift 
56/1: 27–43.

Hirsch, Michael. 2007. Die zwei Seiten der Entpolitisierung. Zur politischen Theorie der 
Gegenwart. Stuttgart: Steiner.

Jurt, P., und U. Wuggening. 2014. Kritischer Realismus und das Axiom der Gleichheit. 
Der Antagonismus von Pierre Bourdieu und Jacques Rancière. In Pierre Bourdieu und 
Jacques Rancière. Emanzipatorische Praxis denken, Hrsg. J. Kastner und R. Sonderegger,  
183–211. Wien: Turia + Kant.

Kastner, J., und R. Sonderegger. 2014. Emanzipation von ihren Extremen her denken. Ein 
einleitendes Plädoyer für Bourdieu und / mit Rancière. In Pierre Bourdieu und Jacques 
Rancière. Emanzipatorische Praxis denken, Hrsg. J. Kastner und R. Sonderegger, 7–30. 
Wien: Turia + Kant.

Krasmann, Susanne. 2015. Das Unvernehmen als das Andere der Ordnung. Zur Bedeutung 
des Sinnlichen in der politischen Philosophie Jacques Rancières. In Das Andere der 
Ordnung. Theorien des Exzeptionellen, Hrsg. U. Bröckling, C. Dries, M. Leanza und  
T. Schlechtriemen, 73–88. Weilerswist: Vellbrück Wissenschaft.

Laclau, Ernesto. 1990. New reflections on the revolution of our time. London/New York: 
Verso.

Laclau, Ernesto. 2005. On populist reason. London/New York: Verso.
Laclau, Ernesto. 2007. Emanzipation und Kontingenz. Wien: Turia + Kant.
Laclau, E., und C. Mouffe. 2006. Hegemonie und radikale Demokratie: Zur Dekonstruk-

tion des Marxismus. Wien: Passagen Verlag.
Lefort, Claude. 1990. Die Frage der Demokratie. In Autonome Gesellschaft und libertäre 

Demokratie, Hrsg. U. Rödel, G. Frankenberg und H. Dubiel, 281–297. Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp.



28 M. Hildebrand

Liebsch, Burkhard. 2005. Widerstreit und Dissens. Kritische Überlegungen zum POLE-
MOS bei Jacques Rancière. In Hermeneutische Phänomenologie – phänomenologi-
sche Hermeneutik, Hrsg. H. Vetter und M. Flatscher, 135–155, Frankfurt a. Main: Peter 
Lang.

Marchart, Oliver. 2010. Die politische Differenz: Zum Denken des Politischen bei Nancy, 
Lefort, Badiou, Laclau und Agamben. Berlin: Suhrkamp.

Marchart, Oliver. 2011. The second return of the political: Democracy and the syllogism of 
equality. In Reading Rancière, Hrsg. P. Bowman und R. Stamp, 128–147. London/New 
York: Continuum.

Mouffe, Chantal. 1999. Dekonstruktion, Pragmatismus und die Politik der Demokratie. In 
Dekonstruktion und Pragmatismus: Demokratie, Wahrheit und Vernunft, Hrsg. Chantal 
Mouffe, 11–36, Wien: Passagen-Verlag.

Mouffe, Chantal. 2007. Über das Politische. Wider die kosmopolitische Illusion. Frankfurt 
a. M.: Suhrkamp.

Mouffe, Chantal. 2008. Das demokratische Paradox. Wien: Turia + Kant.
Muhle, Maria. 2006. Jacques Rancière. Für eine Politik des Erscheinens. In Kultur. Theorien 

der Gegenwart, Hrsg. S. Moebius und D. Quadflieg, 311–320. Wiesbaden: VS Verlag.
Niederberger, Andreas. 2004. Aufteilungen unter Gleichen. Zur Theorie der demokra-

tischen Konstitution der Welt bei Jacques Rancière. In Die Rückkehr des Politischen. 
Demokratietheorien heute, Hrsg. O. Flügel, A. Heil und A. Hetzel, 129–145. Darmstadt: 
Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Nordmann, Charlotte. 2014. Bourdieu und Rancière in Beziehung setzen, um die Emanzi-
pation zu denken. In Pierre Bourdieu und Jacques Rancière. Emanzipatorische Praxis 
denken, Hrsg. J. Kastner und R. Sonderegger, 31–50. Wien: Turia + Kant.

Priester, Karin. 2012. Die Stunde der Entscheidung. Radikale Linke im Geiste Carl 
Schmitts. In Blätter für deutsche und internationale Politik 6: 108–119.

Rancière, Jacques. 1975. Wider den akademischen Marxismus. Berlin: Merve-Verlag.
Rancière, Jacques. 2002. Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. Frankfurt a. M.: 

Suhrkamp.
Rancière, Jacques. 2005. Die Nacht der Proletarier. Wien: Turia + Kant.
Rancière, Jacques. 2007. Die Entsorgung der Demokratie. Interview mit Christian Höller. 

Eurozines. http://www.eurozine.com/pdf/2007-11-30-ranciere-de.pdf. Zugegriffen: 1. 
März 2016.

Rancière, Jacques. 2007. Der unwissende Lehrmeister: Fünf Lektionen über die intellektu-
elle Emanzipation. Wien: Passagen-Verlag.

Rancière, Jacques, 2008. Zehn Thesen zur Politik. Berlin: Diaphanes.
Rancière, Jacques. 2009. Der emanzipierte Zuschauer. Wien: Passagen-Verlag.
Rancière, Jacques. 2010. Der Philosoph und seine Armen. Wien: Passagen-Verlag.
Rancière, Jacques. 2011a. The thinking of dissensus: Politics and aesthetics. In Reading 

Rancière, Hrsg. P. Bowman und R. Stamp, 1–17. London/New York: Continuum.
Rancière, Jacques. 2011b. Chronik der Konsensgesellschaft. Wien: Passagen-Verlag.
Reckwitz, Andreas. 2006. Ernesto Laclau: Diskurse, Hegemonien, Antagonismen. In Kul-

tur. Theorien der Gegenwart, Hrsg. S. Moebius und D. Quadflieg, 339–349. Wiesbaden: 
VS Verlag.

Ritzi, Claudia. 2016. Postdemokratie. In Zeitgenössische Demokratietheorien. Band 2: 
Empirische Demokratietheorien, Hrsg. O. W. Lembcke, G. S. Schaal und C. Ritzi, 
S. 199–225. Wiesbaden: Springer VS.

http://www.eurozine.com/pdf/2007-11-30-ranciere-de.pdf


29Emanzipation und Demokratie jenseits der Aporien eines …

Sigglow, Astrid. 2010. Emanzipation und Kontingenz: Poststrukturalistische Demokratie-
theorie bei Chantal Mouffe, Ernesto Laclau und Jacques Derrida, unveröffentlichte 
Magisterarbeit, Albert-Ludwigs-Universität Freiburg.

Stäheli, Urs. 2001. Die politische Theorie der Hegemonie. Ernesto Laclau und Chantal 
Mouffe. In Politische Theorien der Gegenwart. Band 2, Hrsg. A. Brodocz und G. S. 
Schaal, 193–224, Opladen: Leske + Budrich.

Toscano, Alberto, 2011. Anti-sociology and its limits. In Reading Rancière, Hrsg. P. Bowman 
und R. Stamp, 217–237. London/New York: Continuum.

Žižek, Slavoj. 1990. Beyond Discourse Analysis. In New Reflections on the Revolution of 
Our Time, Ernesto Laclau, 249–260, London/ New York: Verso.



31

Rancière, Reckwitz und die Kritikmacht 
der Ästhetik

Eine Parallele

Aude Bertrand

1	� Einleitung

Der Künstler ist seit der Entstehung des philosophischen Denkens eine kontro-
verse, aus der politeia zu verbannende und somit bedeutsame Figur. In der Sozio-
logie wurde das künstlerische Schaffen wiederum bisher als Marginalie oder 
Dysfunktion (mit Durkheim), als Austragungsort für Machtverhältnisse (mit 
Bourdieu oder Becker) oder Symptom für Pathologien der sozio-ökonomischen 
Sphäre behandelt (etwa mit Menger (2014) oder Boltanski und Chiapello (1999)). 
Dass Kunst ein zentrales Thema der Politik und der Soziologie werden könnte, 
war vor einigen Jahrzehnten kaum zu erahnen.

Für Rancière und für Reckwitz spielt das Ästhetische eine zentrale Rolle inso-
fern, als diese Kategorie beiden Autoren Anlass bietet, die jeweilige Disziplin struk-
turell zu überdenken. Rancière betrachtet nicht nur das Ästhetische als Instrument 
der Politik im weitesten Sinne, etwa durch visuelle Propaganda oder rhetorische 
Manipulation in der platonischen Tradition, sondern er begründet den politischen 
Moment auf das Sichtbarwerden und Wahrnehmen von Körper, Stimme, Geste wel-
che hierdurch eine Legitimität oder metaphorisch eine Bühne bekommen. Sowohl 
in Kunst als auch in Politik geht es um „Positionen und Bewegungen von Körpern, 
Funktionen des Worts, Verteilungen des Sichtbaren und Unsichtbaren“ (Rancière 
2008a, S. 34). So vollzieht der Autor eine ontische Gleichsetzung zwischen Poli-
tik und Kunst, als zwei Modi der Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik wird zum 

© Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH 2018 
T.  Linpinsel und I.-T.  Lim (Hrsg.), Gleichheit, Politik und Polizei: Jacques 
Rancière und die Sozialwissenschaften, Kulturelle Figurationen: Artefakte, 
Praktiken, Fiktionen, https://doi.org/10.1007/978-3-658-20670-3_3

A. Bertrand (*) 
Witten, Deutschland



32 A. Bertrand

Einbruch in die Ordnung der Dinge, zur Epiphanie als Erscheinungs- und Erkennt-
nismoment einer möglichen Neu-Anordnung des Sozialen, des ‚Gemeinwesen‘. In 
der Politik nehmen sonst ausgeschlossene Gruppen (ihren) Teil an der res publica, 
indem sie auf der öffentlichen Bühne auftreten; in der Kunst werden sonst nicht 
betrachtete oder ganz neue Formen oder Sujets auf den Sockel gesetzt und dadurch 
mit bereits etablierten Kunstformen gleichgesetzt. Kunst wie Politik sind aber Aus-
nahmesituationen: Denn im Umkehrschluss existieren Machtverhältnisse durchaus 
ohne Politik (in Form von Polizei) und die Erzeugung von Formen reicht nicht aus, 
um Kunst zu produzieren. Somit arbeitet Rancière sowohl mit einer sehr eigenen, 
originellen Definition von Politik als auch von Kunst.

Reckwitz betrachtet das Ästhetische aus dem Blickwinkel der Soziologie 
und vollzieht eine Wende, die in Analogie mit Rancières Betrachtung der Kunst 
gesehen werden kann: Infolge der Ästhetisierung sieht Reckwitz das Sinnliche 
als nunmehr integrativer Bestandteil von Alltagspraktiken. Zudem erkennt er das 
Kritikpotenzial der Ästhetik als eine notwendige Ergänzung zur Sozialkritik, wel-
che in die Soziologie integriert werden muss – und unternimmt das Projekt einer 
Erneuerung der eigenen Disziplin als Bruch mit der vernunftbasierten, nicht-
ästhetischen Soziologie-Tradition.

Nach einem Umriss der besonderen ästhetischen Betrachtung bei Rancière 
(Abschn. 2) und Reckwitz (Abschn. 3) gehe ich exemplarisch auf neuere Kunst-
formen ein (Abschn. 4) und auf deren Unterscheidung zu dem, was sowohl Ran-
cière und Reckwitz als idealtypische bzw. (gute) Kunst fassen.

Abschließend skizziere ich ein gesellschaftliches Regime der Kunst (Abschn. 5) –  
nicht als Gegenentwurf zum ästhetischen Regime, sondern als Loslösung von einem 
Kunstbegriff, welcher vordergründig eine Antwort auf eine ästhetische Frage stellt, 
d. h. um die Frage und Neudefinition der eigenen ‚Kunsthaftigkeit‘ kreist und im 
Spannungsfeld zwischen Kunst und Gesellschaftskritik zu verorten wäre. Das gesell-
schaftliche Regime klammert nicht nur die Frage nach dem Künstlerischen in der 
Kunst aus, sondern bietet auch eine Möglichkeit zur Überwindung des Kreativitäts- 
bzw. Neuheitsimperativs unter Rekurs auf die Sozialkritik.

2	� Die Aufteilung des Sinnlichen: Der 
gesellschaftspolitische Stellenwert der Kunst bei 
Rancière

Ästhetik ist das Andere der Politik. Die politische Philosophie baut auf teils ver-
nunftbegabte, teils Gewalt übende, immer interessegeleitete Individuen. Ausge-
rechnet der Künstler wird aus der platonischen Republik vertrieben. Bis in die 
Gegenwart hat der Raum der Gründe, selbst um die narrativ-performative Dimension  



33Rancière, Reckwitz und die Kritikmacht der Ästhetik

ausgeweitet (Forst 2015), kaum Platz für das Sinnliche (oder wenn, dann auf das 
Instrumentelle, Manipulative bis Kontrafaktische reduziert). Rancière sieht in der 
Rationalität der Politik nichts als ‚Unvernehmen‘. „Die Grundlegung der Politik 
ist tatsächlich um nichts mehr Konvention als Natur: sie ist die Abwesenheit eines 
Grundes, die reine Kontingenz aller gesellschaftlichen Ordnung“ (Rancière 2002, 
S. 28, meine Hervorhebung).

Es ist Rancières Verdienst, eine Wende in unserem Verständnis der Politik zu 
schaffen, die das Ästhetische mit einbezieht – und zwar nicht als bloß instru-
mentell, sondern als konstitutiv für den politischen Moment oder die politische 
Dimension. Man könnte Rancières Politik geradezu als eine ästhetische Politik 
kennzeichnen, so zentral das Sinnliche für Rancière ist.

Ästhetik im allgemeineren Sinne einer Untersuchung sinnlicher Wahrneh-
mungen impliziert immer auch Distinktion, Unterscheiden – etwa zwischen 
dem gezeigten und dem nicht gezeigten, zwischen dem Aufzeigbaren und dem 
nicht Aufzeigbaren, dem Sagbaren und dem nicht Sagbaren. Über die Ebene des 
Sakralen oder des Tabus (kurz, des Ethischen) hin zur Ebene des Machtappa-
rats (der Repräsentation) kommt es in der Moderne zu einem Moment, wo neue 
Situationen erzeugt werden können und wo herrschende Weltverhältnisse, seien 
sie etwa machtpolitischer oder religiöser Natur, hinterfragt werden können und 
konkurrierende Darstellungsmodi oder Weltanschauungen vorgeschlagen, ausge-
testet werden. Die Moderne kann aus diesem Grund als ein Zeitalter aufgefasst 
werden, wodurch die Rahmenbedingungen für kontinuierliche Neu-Aufteilungen 
des Sinnlichen zumindest vorgegeben sind. Potenzielle Neu-Aufteilungen wie-
derum sind keine Exklusivität des modernen Zeitalters, sondern vielmehr als 
ahistorische/transhistorische Möglichkeit zu betrachten. Rancière rekurriert in 
das Unvernehmen auf das antike Paradebeispiel politischen Dissenses, Situation 
wo die Plebeier und Patrizier miteinander konfrontiert werden: der Einbruch der 
Plebeier ist eine vorbildliche Situation, in der das einfache Volk, die Anteillosen, 
sich Gehör verschaffen, auf die politische Bühne auftreten, die ‚Bühne der Sicht-
barmachung‘ (Rancière 2002, S. 37). Indem deren Stimme nicht bloß als Lärm, 
sondern als Sprache anerkannt wird, bekommen sie einen Anteil am politischen 
Geschehen (Rancière 2002, S. 35–37).

Was meint eine Aufteilung des Sinnlichen und warum ist sie sowohl eminent 
politisch als auch eminent ästhetisch?

Das Bewusstsein um die eigene selektive Wahrnehmung fassen wir in der 
Gegenwart eher als das Ergebnis individueller Ausprägungen, Beschäftigungen 
und Interessen auf – die Aufteilung des Sinnlichen wäre so etwas wie eine kol-
lektiv generierte bzw. intersubjektiv erzwungene, also normbeladene selektive 
Wahrnehmung wodurch bestimmt und legitimiert wird, wer am gemeinschaftli-
chen Geschehen teilhat (und wer nicht), wer verschiedene Formen und Anteile 



34 A. Bertrand

von Kapital (ökonomisch, symbolisch, kulturell, politisch) besetzen darf und wer 
nicht; aber auch, welche Weisen der Welterzeugungen oder ‚Weltverhältnisse‘ als 
real oder legitim gelten und welche wiederum als fiktional oder illegitim.

Oder nach Rancière:

‚Aufteilung des Sinnlichen‘ nenne ich jenes System sinnlicher Evidenzen, das 
zugleich die Existenz eines Gemeinsamen aufzeigt wie auch die Unterteilungen, 
durch die innerhalb dieses Gemeinsamen die jeweiligen Orte und Anteile bestimmt 
werden. Eine Aufteilung des Sinnlichen legt sowohl ein Gemeinsames, das geteilt 
wird, fest als auch Teile, die exklusiv bleiben (Rancière 2008a, S. 25).

Rancière definiert zwei Ästhetiken: die primäre Ästhetik, wodurch wir die Welt 
und die Weltverhältnisse wahrnehmen und die sekundäre Ästhetik, welche sich 
spezifisch auf Kunst bezieht und beim Verständnis neuerer Kunstentwicklungen 
von der Moderne bis in die Gegenwart eine besondere Rolle spielt.

Die sekundäre Ästhetik bezieht sich auf die besondere ‚Seinsweise‘ des 
Kunstobjekts (Rancière 2008a, S. 27), ist also zugleich ein Analyseraster, um 
(gute) Kunst von nicht-(guter-)Kunst zu unterscheiden, wenngleich Rancière 
diese kunstanalytische Rolle bei der eigenen Definition von Ästhetik zurückweist: 
Unter Ästhetik versteht Rancière keine Kunsttheorie. Sein eigenes Verständnis 
von Ästhetik als Moment des Dissenses verwendet er trotzdem als Messlatte für 
gute Kunst (siehe insb. Rancière 2007, 2008).

Kunst ist gekennzeichnet durch eine hybride oder doppelte ‚Seinsweise‘ zwi-
schen Kunst als Ort oder Moment der Fiktion einerseits und Handlung oder Ein-
griff in die gemeinschaftlich anerkannte Realität andererseits:

Platons Verbannung der Dichter gründet sich nicht erst auf den unmoralischen Inhalt 
der Fabeln, sondern bereits auf die Unfähigkeit, zwei Dinge gleichzeitig zu tun. Die 
Frage, was Fiktion ist, ist zunächst die Verteilung von Orten. Aus platonischer Sicht 
bringt die Theaterbühne – zugleich ein Raum öffentlicher Tätigkeit und ein Ort der 
Vorführung von ‚Trugbildern‘ – die Aufteilung von Identitäten, Tätigkeiten und 
Räumen durcheinander (Rancière 2008a, S. 27).

Diese Ästhetik im engeren Sinne, diese sekundäre Ästhetik entfaltet erst mit der 
Geburt der Moderne ihr Potenzial: In der Antike und bis zum Spätmittelalter 
herrscht das ethische Regime der Bilder, wo noch nicht von Kunst im heutigen 
Sinne die Rede sein kann. Bilder (zu denen man Artefakten hinzufügen könnte, 
etwa Fetische, Figuren, Ikonen und Reliquien…) haben eine ethische Funktion, 
in ihnen wird das magisch-religiöse gezeigt (oder verborgen, wie im Fall des Iko-
noklasmus), Rituale, Tabus, werden durch sie getragen, sie klären auf (wie im 



35Rancière, Reckwitz und die Kritikmacht der Ästhetik

religiösen) oder verführen (wie bei Platon). Verstärkt ab dem Spätmittelalter dient 
die Kunst einer machtstützenden, -bejahenden und -verbreitenden Funktion: ob 
mit imposanten Bauten oder Porträts der Herrschenden als Gemälde oder über-
große Skulptur. Im repräsentativen Regime der Kunst blühen die schönen Künste 
auf. Diese sind um Normen des Schönen, um Kanons gebaut. In der Renaissance 
wird die Kunst zu einer Wissenschaft, zu einer neuen Ordnung der Dinge und zu 
einem Symbol der Macht. Diese Kunst kann als polizeilich betrachtet werden: Sie 
stützt und bestätigt die Aufteilung, ist Instrument der Herrschenden. Die Kunst 
unter Diktatoren im XX. Jahrhundert, etwa mit der Wiederaufnahme antiker und 
klassizistischer Formen oder mit der Verbannung ‚entarteter Kunst‘ unter dem 
NS-Regime kann als eine Verlängerung des repräsentativen Regimes betrachtet 
werden; sie bildet trotzdem eine Ausnahme im Kunstgeschehen seit der Frühmo-
derne. Die Geburt der Moderne besteht nämlich in einer Geste der Emanzipation, 
des Freimachens von Kanons. Nicht nur formal, sondern auch thematisch wird 
experimentiert, werden neue Methoden erfunden, neue Sujets aufgegriffen.

Handwerk (ars oder technè), schöne Künste (als Teil der artes liberales), freie 
Kunst – diese drei Begriffe bieten eine grobe Rahmung der jeweiligen Funktio-
nen und Möglichkeiten der Kunst, die sich je nach Epoche stark ausdifferenzieren 
aber einander nie vollständig ausschließen können.

Die Pointe in Rancières Verständnis der Kunst ist, dass diese immer eine poli-
tische Komponente birgt – und zwar nicht, indem der Künstler politisch enga-
giert ist oder politische Sujets aufgreift, sondern in der Natur des künstlerischen 
Erscheinungsmoments selbst. Paradoxerweise ist eine Kunst, die sich nicht um 
die herrschenden Glaubensfragen oder Figuren der Macht, sondern um sich selbst 
dreht, eine latent politische – und zwar indem sie die eigene Kunsthaftigkeit aus-
lotet, d. h. Regeln oder Normen der Kunst kontinuierlich aufbricht und Nicht-
Kunst zu Kunst erklärt. In diesem Prozess der Selbstsuche und des Austestens der 
eigenen Grenzen erstellt Kunst einen Bezug zur Außenwelt – von der Moderne 
bis zur Gegenwart ist Kunst immer ein Versuch, sich selbst zu überwinden und 
durch Neudefinition wiederzufinden.

Damit eine Sache politisch ist, muss sie eine Begegnung zwischen der polizeilichen 
und der gleichheitlichen Logik stattfinden lassen (…). Nichts ist also an sich poli-
tisch. Aber alles kann es werden, wenn es die Begegnung der zwei Logiken stattfin-
den lässt (Rancière 2002, S. 44).

In der Moderne, im ästhetischen Regime also, bekommt die Kunst die etablierten 
Aufteilungen nicht übertragen oder hat nicht mehr den Auftrag, diese aufzuzeigen. 
Sondern sie hat die Fähigkeit, tradierte (ob religiöse, sittliche, macht-bezogene…) 
Aufteilungen aufzubrechen und neu zu definieren, was aufzeigbar ist und was 



36 A. Bertrand

nicht – etwa obszöne Körperteile (mit Gustave Courbet, L’origine du monde, 1866: 
Statt einer Allegorie über den Ursprung der Welt bekommt man ein weibliches 
Geschlechtsteil zu sehen), Nicht-Habende oder ausgeschlossene Randgruppen (Edou-
ard Manet, Olympia, 1865: Der entblößte liegende Körper, von der Komposition und 
Maltechnik her kaum von einer Göttin zu unterscheiden, ist der einer Prostituierten), 
banale bis widerliche Alltagsgegenstände (Duchamps Fountain aus dem Jahr 1917 
war das erste Ready Made. Anders als Andy Warhols’ Brillo Box, 1964, wurde die-
ses industriell angefertigte Urinal nicht einmal durch den Künstler reproduziert, son-
dern so wie es war auf einem Podest ausgestellt und unter dem Pseudonym ‚R. Mutt‘ 
signiert). Die Liste ließe sich bis in die Gegenwart fortführen, etwa indem einfache 
Gesten des Laufens oder Stehen als Performance-Akt (Bruce Naumann) dargestellt 
werden oder architektonische Bauten zerstört werden (Gordon Matta-Clark). Mit der 
Darstellung von Randgruppen, beispielsweise mit queer art, feminist art, street art 
oder sonstigen urbanen Kunstformen, wird das emanzipatorische Potenzial moderner 
Kunst auch heute sichtbar: Plötzlich sind auch Frauen, auch Farbige, Homosexuelle, 
Teenager aus unterprivilegierten Vierteln oder andere Randgruppen von Interesse, 
dürfen porträtiert werden, sind der Rede wert, dürfen gewisse Funktionen in der 
Gesellschaft einnehmen oder Forderungen geltend machen. Politische Subjektwer-
dungs-Strategien sind bei Rancière insofern ästhetisch im erweiterten Sinne, als dass 
das Sinnliche allgemein, das als intersubjektiv legitim Geltende sich im Moment der 
Darstellung verändert.

Dies impliziert, dass mit Kunst nicht nur herrschaftliche, sondern auch ganz 
neue Weltverhältnisse dargestellt werden können: In Kunst kann ein politischer 
Moment zustande kommen. Formen, die lediglich die herrschenden Weltver-
hältnisse darstellen, können als polizeilich gekennzeichnet werden. Erst seit der 
Moderne, im ästhetischen Regime der Kunst, emanzipiert sich Kunst von der 
Polizei, kann also mehr als die getreue Nachahmung und Wiedergabe der Macht-
verhältnisse. Analog zu neuen Kunstformen, die sich zu Kunst selbsterklären, 
obwohl sie nicht zum bisherigen Register oder Kanon zählen, erfolgen emanzi-
patorische Subjektivierungsstrategien durch eine Kopplung aus Nachahmung 
(man eignet sich die Sprache, die Gesten, den Habitus der Herrschenden an) und 
Ausdifferenzierung (indem ein Individuum sich als gruppenzugehörig bekennt, 
etwa als Proletarier oder als Frau, die durch ihre Präsenz bei einer Versammlung 
beweist, dass Frauen bei Versammlungen vertreten sein könnten).

Diese Subjektivierungsstrategien beruhen auf Akten:

[die Plebejer] haben sich Namen gegeben. Sie haben eine Reihe von Sprechakten 
ausgeführt, die das Leben ihrer Körper mit den Wörtern und mit dem Gebrauch der 
Wörter verbindet (Rancière 2002, S. 36).



37Rancière, Reckwitz und die Kritikmacht der Ästhetik

3	� Vom ästhetischen Regime bei Rancière zum 
Regime des ästhetisch Neuen bei Reckwitz: 
Ästhetik hält Einzug in der Soziologie

Eine auffallende Ähnlichkeit zwischen Rancière und Reckwitz liegt in der Rolle, 
die der deutsche Soziologe dem ästhetischen Phänomen beimisst: Analog dazu, 
wie das ästhetische Regime der Kunst bei Rancière politisch bestimmt ist und 
Kunst eine zentrale politische Funktion übernimmt, prägt das gesellschaftliche 
Regime des ästhetisch Neuen für Reckwitz die ganze Gesellschaft: etwa Subjek-
tivierungsformen, Wirtschaftszweige und Arbeitsweisen oder Urbanismus-Strate-
gien. Das Ästhetische ist ein gesamtgesellschaftliches Phänomen, welches nicht 
mehr nur in den Fachdisziplinen der Visual Studies und der ästhetischen Theorie 
gänzlich zu analysieren ist. Somit werden ästhetische Formen und Phänomene für 
die Soziologie zu einem zentralen Untersuchungsgegenstand, der weit über das 
Feld der Kultursoziologie als Untersuchung der Kunstwelt(en) hinausragt. Hinzu 
kommt aber, dass die ästhetische Kategorie (oder: die Kategorie des Ästheti-
schen) die individuelle Selbst-Regierung zunehmend bestimmt: In Anlehnung an 
Foucault basiert Reckwitz seine Analyse ästhetischer Phänomene der Gegenwart 
auf ein kreatives Dispositiv als eine aktualisierte Form von Gouvernementalität 
und ‚Hegemonie‘ (2012, S. 131). Daraus resultiert eine Paradoxie: Kreativsein-
Wollen-Müssen wird als Wunsch der Selbstbestimmung erstrebt und gleichzeitig 
als Zwang erlitten, soll Abweichung sein und wird zur Norm, verspricht Emanzi-
pation und führt zu Unterdrückung oder Fremd-Bestimmung. Insofern ist seine 
Analyse weit mehr als eine Vertiefung bisheriger soziologischer Analysen ästheti-
scher Alltags-Phänomene, etwa mit Warenästhetik (Haug 1971) oder Atmosphäre 
(Böhme 1995). Sein Projekt steht im Einklang mit neueren Gesellschaftsanaly-
sen, die im Erstreben nach dem Kreativ-Sein eine – nun machtlos gewordene, da 
vereinnahmte – „Künstlerkritik“ (Boltanski und Chiapello 1999) sehen, welche 
die ideelle Rechtfertigungsgrundlage für eine neue Form von Kapitalismus bieten 
(Lipovetsky und Serroy 2014). Auch mit Böhme (2016) hat man es mit affekt-
orientierten ‚Begehrnissen‘ statt mit objekt-orientierten ‚Bedürfnissen‘ zu tun.

Im Kern des Kreativitätsdispositivs steht das Künstlerideal, welches in Sub-
kulturen des XIX. Jahrhunderts und insbesondere im Bohème-Milieu entstanden 
ist. Dieses Künstlerideal stützt sich auf der Idee der Selbstbestimmung, Selbst-
verwirklichung, Originalität und Authentizität als Opposition zur kühlen Welt der 
Moderne und der Industrialisierung und als Gegenbewegung zur mit Max Weber 
als Charaktermerkmal festgehaltenen Entzauberung. Ab dem späten XX. Jahr-
hundert konvergiert dieses individuelle Erstreben nach Originalität und Neuheit 



38 A. Bertrand

mit der Steigerung des Neuen als Wert und Projekt per se. Im Spät-Kapitalismus 
löst sich das Bedürfnis nach Neuigkeit von den Fortschritts- und Optimierungs-
projekten, welche dem industriellen respektive im managerialen Kapitalismus 
inhärent waren. Die Durchdringung der Ästhetik in alle gesellschaftlichen Sphä-
ren führt Reckwitz dazu, sinnliche Phänomene strukturell zu betrachten.

In dieser Rahmung bekommt Kunst als privilegierte Auslöserin „spezifischer, 
ästhetischer sinnlicher Wahrnehmungen“ (Reckwitz 2016, S. 22) eine ganz beson-
dere Rolle zugeteilt. Ab diesem Zeitpunkt rückt die künstlerische Tätigkeit und 
das Kunstfeld in den Kern der Gesellschaftsanalyse und -kritik, denn Kunst bietet 
sowohl Anlass zur Gesellschaftskritik als auch zur Selbstreflexion (2012, S. 131).

Die Funktion der Gesellschaftsbeobachtung und -kritik, die sonst im Bereich 
der Sozialwissenschaften angesiedelt war, findet in einer ästhetisierten Gesell-
schaft ihr Pendant in der Kunst:

Wenn das Kunstfeld in mancher Hinsicht das Modell für dieses Dispositiv bildet, 
dann kann es sich konsequenterweise auch zum bevorzugten Ort der Proble-
matisierung seiner Mechanismen entwickeln. Die zentrifugale Kunst übernimmt 
dann die Funktion einer Instanz der gesamtgesellschaftlichen Selbstbeobachtung 
(Reckwitz 2012, S. 132, meine Hervorhebung).

Darauf aufbauend unternimmt Reckwitz (2016) das Projekt einer Rehabilitierung 
des Ästhetischen innerhalb der Soziologie – einer Disziplin, die seit der Mitte des 
XIX. Jahrhunderts auf „ein Bias zugunsten der Entästhetisierung“ (2016, S. 16) 
beruht. Einerseits geht es um die weit gefasste Bestrebung, „ästhetische Praktiken 
und Prozesse der Ästhetisierung soziologisch sichtbar zu machen“ (2016, S. 16). 
Andererseits (oder spezifischer) geht es um eine differenzierte Offenlegung des 
bereits 2014 angedeuteten Kritikpotenzials der Kunst. Wir haben es also auf dem 
ersten Blick mit einer allgemeinen Gesellschaftsästhetik zu tun. Seine Analyse 
stützt Reckwitz (2016) jedoch nicht auf allen Formen sinnlicher Erfahrung, im 
weitesten Sinne des Begriffs Ästhetik, sondern auf eine engere Definition. Bezug 
nehmend auf Gottlieb Baumgarten fasst Reckwitz (2016, S. 22) Ästhetik als „eine 
Analytik spezifischer sinnlicher Wahrnehmungen“, welche durch Kunst hervor-
gerufen werden können (und nicht nur etwa auf die bloße Schönheitserfahrung, 
die auch ohne Kunstobjekt zustande kommen kann). Für diese spezifisch sinnli-
che Wahrnehmung durch Kunst definiert er idealtypisch fünf Merkmale: ‚Selbst-
referentialität‘; ‚kreative Gestaltung‘; ‚Affiziertheit‘; ‚Interpretationen‘ und 
‚Spiel‘ (Reckwitz 2016, S. 25–29).

Reckwitz schreibt der Kunst ein zweifaches Kritikpotenzial zu: das Potenzial, 
sich von der vernunftbasierten Modernen zu emanzipieren aber auch die Fähigkeit, 



39Rancière, Reckwitz und die Kritikmacht der Ästhetik

alternative Möglichkeitsräume zu herrschenden Formen vorzuschlagen. Die ‚erste 
Ebene‘ ästhetischer Gesellschaftskritik beruht auf der Ablehnung der Entfrem-
dung und Selbst-Verdinglichung, die aus vernunftbasierten Handlungen und aus 
dem Unterdrücken des sensiblen Menschseins resultieren kann. Es geht um eine 
„Emanzipation vom zweckrationalen Handeln“ (Reckwitz 2016, S. 44) und um die 
Wertschätzung für sich – ob des Individuums oder etwa der Handlung. (Selbst-)
Verdinglichung impliziert nämlich (Selbst-)Rationalisierung und Instrumentali-
sierung zur Erfüllung eines Zwecks und geht mit Optimierung einher. Die ‚zweite 
Ebene‘ ist wiederum stärker an künstlerische Praktiken verbunden, so Reckwitz 
(2016, S. 46). Es geht um die Infragestellung herrschaftlicher Strukturen – nicht 
durch ratio, sondern durch Subversion. Es geht um das Freiheitspotenzial der 
Kunst als „Emanzipation von herrschenden sozialkulturellen Formen, deren Nicht-
Notwendigkeit demonstriert wird“ (ebd.).

Was erst als Indiz gedeutet wurde (Reckwitz 2012, S. 130: „Einige Indizien 
sprechen dafür, dass das zentrifugale Kunstfeld auf die Ästhetisierung und Kre-
ativitätsorientierung seiner Umwelt reagiert und – ob implizit oder explizit –  
entscheidende Unterscheidungsstrategien entwickelt hat.“) wird programmatisch 
wiederaufgegriffen: Skizzenhaft unternimmt der Autor das Programm einer neuen 
Soziologie, die die Künstlerkritik, also den Wunsch nach Autonomie, Originalität, 
Individualität und Selbstverwirklichung, als mindestens gleichberechtigtes Ziel 
der gesellschaftlichen Analyse neben der Sozialkritik auffasst. Die tradierte Sozi-
alkritik, also die Forderung nach Gleichheit, Absicherung und sozialer Integra-
tion, die das Grundgerüst des modernen soziologischen Blickwinkels bildet, soll 
bestenfalls lediglich Grundvoraussetzung für die Realisation der Künstlerkritik 
sein oder schlimmstenfalls einen Gegenentwurf oder ‚Konkurrenzprojekt‘ (2012, 
S. 19) darstellen. Anhand des Denkrasters der Kunst sollen drei noch gültige 
Kernfragen der Soziologie auf neue Weise beleuchtet werden: „die Frage nach der 
(…) Gesellschaft, nach dem Sozialen und nach der Kritik“ (ebd.).

Die Frage die sich stellt ist, ob eine ästhetische Reflexion der richtige Aus-
gangspunkt für die Ausformulierung neuer Antworten der Soziologie ist – und 
zwar aus drei Gründen. Erstens fußt das Kreativitätsdispositiv auf einer Dialek-
tik, welche zwischen Hoffnung auf emanzipatorische Subjektivierungsstrategien 
und pathologischem Selbstverdinglichungszwang oszilliert. Reckwitz (2012) 
unterstreicht das diesem ästhetischen Regime zugrunde liegende Imperativ,

Kreativität umfasst in spätmodernen Zeiten dabei eine Dopplung von Kreativitäts-
wunsch und Kreativitätsimperativ, von subjektivem Begehren und sozialer Erwartung: 
man will kreativ sein – und man soll es sein (Reckwitz 2012, S. 10).



40 A. Bertrand

welches einer Kapitulation der ‚Künstlerkritik‘ (Boltanski und Chiapello 1999) 
gleichkommt. Der Wille nach Selbstverwirklichung mündet nämlich in sein 
Gegenteil. Der damit einhergehende Subjektivierungswunsch ist nicht emanzipie-
rend, sondern resultiert in Selbst-Verdinglichung (Honneth 2010). Die Facetten 
und Konsequenzen sind weitreichend: für das Individuum, welches nicht mehr 
schöpferisch tätig sondern sich in einer Aneinanderreihung von Projekten und 
bis zur Erschöpfung unter Beweis stellen muss (Ehrenberg 2008); für die Kunst, 
die sich formal kaum von anhand Werbe- und Marketingstrategien erzeugten 
‚Begehrnissen‘ (Böhme 2016) zu unterscheiden vermag; für den Rezipienten, der 
zu seiner ästhetischen Erziehung gleichermaßen auf Kunstware und Designge-
genständen zurückgreifen kann (Ullrich 2013, S. 28–29).

Zweitens vermag selbst die Kunst es nicht, alternative kulturkritische Formen 
zu produzieren, da sie auch dem Imperativ des Neuen unterliegt und auf diesem 
Weg Herrschaftsstrukturen bestärkt und bestätigt:

Mögen die Kunstinhalte und -formen sich auch kritisch mit diesen Bedingungen 
auseinandersetzen – als künstlerische Ereignisse, hervorgebracht von Künstler-
subjekten mit breiten intellektuell-medialen Portfolios und im Angesicht eines an 
Irritationen interessierten Publikums, reproduzieren auch diese Kritik-Events den 
immerwährenden Zyklus des ästhetisch Neuen. Sie gliedern sich ein in eine Ästhe-
tik der Irritation, in der auch die Akte der Kritik einer Logik der ästhetischen Über-
raschung folgen (Reckwitz 2012, S. 132).

Drittens, und das ist der zentrale Punkt: Neuere Kunstentwicklungen können die 
fünf Kriterien nicht mehr gänzlich erfüllen, die Reckwitz als idealtypische Defini-
tion für Kunst festhält.

4	� Die soziale Wende: Post-ästhetische Kunstformen 
in der Gegenwart

Verstärkt seit der XXI. Jahrhundertwende verbreiten sich Kunstformen, die man 
im Zuge des social turn (Bishop 2012) als post-ästhetisch kennzeichnen kann. 
Damit ist mehr als eine Ausweitung der Kunstzone gemeint, die auch mit Reck-
witz ein Charakteristikum der ‚zentrifugalen Kunst‘ seit der Moderne ist. Damit ist 
schlichtweg das Verlassen ästhetischer Kategorien und des ästhetischen Regimes 
(Rancière) gemeint. Einige Beispiele: 2010 gründete Jeanne van Heeswijk eine 
Bäckerei mit den Bewohnerinnen eines vernachlässigten Viertels von Liverpool. 
Derzeit baut sie einen gemeinnützigen Verein in Dinslaken aus: Auf Zeche Loh-
berg wird seit 2015 das Café Parkwerk e. V. von Anwohnern und Anwohnerinnen, 



41Rancière, Reckwitz und die Kritikmacht der Ästhetik

größtenteils mit Migrationshintergrund, betrieben. 1995 besetzt eine Bürgergruppe 
einen brachliegenden Park in Hamburg und bietet einen Gegenentwurf zu den 
gemeinsam mit einer Beratungsfirma vorgelegten Stadtmarketingplänen (Lewitsky 
2005, S. 40): Park Fiction ist noch heute Treffpunkt, Ort für Partys, Diskussio-
nen, frei zugänglicher und kollektiv veranstalteter öffentlicher Raum. Mit einer 
mobilen Ambulanz wurden bedürftige Menschen, die sonst keinen Zugang zu 
medizinischer Pflege haben, elf Wochen lang im Zentrum der Stadt Wien durch 
das Kollektiv wochenklausur betreut (Medizinische Versorgung Obdachloser, 
1993). 2013 unterstützt dieselbe Künstlergruppe Arbeitsloserinnen in Glasgow 
bei der Gründung einer Kooperative (Kooperative für Arbeitnehmerinnen)1 oder 
berät die Stadt Köln bei der Verbesserung eines Stadtteils (Vorschläge für die 
Verbesserung eines Stadtteils). 2016 renovierte sie ein verlassenes Hotel zur Auf-
nahme von geflüchteten Menschen in Gislaved, Schweden (Neugestaltung eines 
Flüchtlingsheims). Mit Hospital Equipment (2014) nutzt die dänische Künstler-
gruppe Superflex das ihr zur Verfügung gestellte Ausstellungsbudget, um eine OP- 
Ausstattung anzuschaffen, die kurz als Installation gezeigt wird – allerdings nur, 
um unmittelbar danach in einen Kriegsgebiet im Nahen Osten verschickt zu wer-
den. Der kurdische Künstler Ahmet Ögut hat mit der Silent University eine inter-
nationale Plattform (2012 angefangen in London und mittlerweile u. a. auch in 
Athen, Hamburg und seit 2015 im Ruhrgebiet angesiedelt) geschaffen, womit 
geflüchtete Menschen ihr akademisches Wissen weitergeben können und durch die 
Institution Kunst (an den Hürden des Arbeitsmarktes vorbei) ein Honorar für Vor-
träge oder Lehrtätigkeiten erhalten können. Der spanische Künstler und Architekt 
Santiago Cirugeda hilft Gruppen bei der autarken Instandsetzung leer stehender 
Gebäude in Sevilla oder Madrid.

Wie lassen sich diese Projekte als Kunst rezipieren? Rancière (2007, 
S. 127 ff.) setzt sich mit der ethischen Wende in Kunst und Politik auseinander. 
Bemerkenswert ist, dass das „Kippen der Ästhetik in die Ethik“ (Rancière 2008, 
S. 147) das bisherige Rancière’sche Schema der Rezeption von Kunst im ästheti-
schen Regime geradezu aufbricht. Auf der dem ästhetischen Regime inhärenten 
Spannung zwischen Kunst und nicht-Kunst, zwischen Kunst und Gesellschaft 
scheint im Laufe der ethischen Wende eine Entzweiung zu folgen:

1Näheres über Projekte der Künstlerkollektivs Wochenklausur siehe:
http://www.wochenklausur.at/projekt.php?lang=de&id=3
http://www.wochenklausur.at/projekt.php?lang=de&id=41
http://www.wochenklausur.at/projekt.php?lang=de&id=42.

http://www.wochenklausur.at/projekt.php?lang=de&id=3
http://www.wochenklausur.at/projekt.php?lang=de&id=41
http://www.wochenklausur.at/projekt.php?lang=de&id=42


42 A. Bertrand

Die geschichtliche Spannung zwischen diesen zwei Gestalten der Avantgarde neigt 
also dazu, sich im ethischen Paar einer Kunst der Nachbarschaft, die sich dem 
Kitten des gesellschaftlichen Zusammenhaltes widmet, und einer Kunst, die die 
unwiderrufliche, am Ursprung dieses Zusammenhalts selbst liegende Katastrophe 
bezeugt, aufzulösen (Rancière 2007, S. 149).

Die Debatte, die 2006 zwischen Claire Bishop und Grant Kester im internationa-
len Kunstmagazin Artforum zu verfolgen war2, illustriert diesen Bruch zwischen 
Verfechtern künstlerischer, ästhetischer Kunst einerseits und Verfechtern sozial 
engagierter, ethischer Kunst andererseits. Mehr als ein Jahrzehnt nach diesem 
Austausch erleben wir anlässlich der diesjährigen Documenta eine lebhafte Aus-
einandersetzung mit sozial engagierter Kunst3.

Hier könnte man einen Bezug zu der Querelle des Anciens et des Modernes in 
der Wende zwischen dem 17. und 18. Jahrhundert herstellen, die sich bekannter-
maßen als Disput um die Einführung neuer, nicht-klassischer Sujets in der Kunst 
in Frankreich und Europa entfachte und somit als Aufbrechen des herrschenden 
Kanons und Vorzeichen des ästhetischen Regimes gelesen werden kann. Um 
diese Wende innerhalb des derzeit (noch) herrschenden ästhetischen Regimes 

2In einem Artikel-Austausch in den Februar- und Mai-2006-Ausgaben der Zeitschrift Art 
Forum. Siehe insb:

Bishop, Claire: ‚The Social Turn: Collaboration and Its Discontents‘. In Artforum, Feb 
2006, S. 179–185.

Kester, Grant: ‚Another Turn‘. In Artforum, Mai 2006, S. 186–191. Der Austausch zwi-
schen beiden Kunstkritikern ist online abrufbar via thefreelibrary.com.

Kester, Grant. 2004. Conversation Pieces: Community and Communication in Modern 
Art. Berkeley: University of California Press.
3Siehe insbesondere diese Artikeln der Süddeutschen Zeitung und der Frankfurter Allge-
meine Zeitung:

Lorch, Cathrin, 2017. Die documenta – durch und durch politisch. Sueddeutsche.de. http://
www.sueddeutsche.de/kultur/kunst-die-documenta-durch-und-durch-politisch-1.3455433. 
Zugegriffen 5. September 2017.

Reichert, Kolja, 2017. Auschwitz on the Beach. FAZ.net. http://www.faz.net/aktuell/
feuilleton/kunst/superkunstjahr-2017/. Zugegriffen 5. September 2017.

Hierzu avanciert der Kunsthistoriker Wolfgang Ullrich neuerdings die These eines 
‚Schismas der Kunst‘ die als eine innerhalb eines Jahrzehnts verschärfte Fortsetzung dieser 
Querele gelesen werden kann: Verfechter ästhetischer, typischerweise Kunstmarktorientier-
ter respektive gesellschaftlicher, nicht-kommerzieller Kunst beanspruchen für die jeweilige 
Form den gültigen Kunstbegriff und schließen einander gegenseitig aus. Quelle: Ullrich, 
Wolfgang. 2017. Zwischen Deko und Diskurs.

https://www.perlentaucher.de/essay/wolfgang-ullrich-ueber-kuratoren-und-kunstmarkt-
kunst.html. Zugegriffen 5. September 2017.

http://thefreelibrary.com
http://Sueddeutsche.de
http://www.sueddeutsche.de/kultur/kunst-die-documenta-durch-und-durch-politisch-1.3455433
http://www.sueddeutsche.de/kultur/kunst-die-documenta-durch-und-durch-politisch-1.3455433
http://FAZ.net
http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/kunst/superkunstjahr-2017/
http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/kunst/superkunstjahr-2017/
https://www.perlentaucher.de/essay/wolfgang-ullrich-ueber-kuratoren-und-kunstmarktkunst.html
https://www.perlentaucher.de/essay/wolfgang-ullrich-ueber-kuratoren-und-kunstmarktkunst.html


43Rancière, Reckwitz und die Kritikmacht der Ästhetik

seismografisch aufzuspüren, lohnt es, auf Motive, Formen und Rezeptionen bzw. 
Funktionen emergenter Kunstprojekte näher einzugehen.

Motive gesellschaftlich orientierter Kunst
Gesellschaftlich engagierte Kunst findet ihren Ursprung in dem im ästhetischen 
Regime inhärenten Spannungsfeld zwischen Kunst und Gesellschaft. Allerdings 
überwindet sie dieses Wechselspiel um sich in gesellschaftsbezogene Hand-
lungen aufzulösen. Hierfür lassen sich ideelle, räumliche, politische Motive 
zurückverfolgen.

Für den Kunsthistoriker Paul Ardenne (2002) findet Kontext-bezogene Kunst 
(oder ‚Kontextkunst‘, ‚art contextuel‘) ihren Ursprung in dem (mit den bereits 
erwähnten Malern Gustave Courbet oder Edouard Manet) angefangenen Realis-
mus. Als Fortsetzung dieser Bewegung verlassen Künstler das Terrain des Idea-
len und konfrontieren sich immer mehr mit ihrem realen Umfeld – bis zu dem 
Zeitpunkt, wo der Künstler das Atelier verlässt und sich vordergründig als sozi-
aler Akteur versteht, der in der Öffentlichkeit, das heißt zunehmend im urbanen 
Kontext, interveniert (bereits 1972 deklariert der Künstler Paul Metzger, dass die 
Frage, ob seine Interventionen Kunst sind, ihn nicht beschäftigt. Es sei ihm lieber, 
seine Aktionen würden nicht als Kunst rezipiert; zitiert in Ardenne 2002, S. 19).

Der Bezug zum Raum und das Verlassen des Ateliers spielt für die Kunsthis-
torikerin Miwon Kwon (2002) eine entscheidende Rolle bei der Entstehung neuer 
Skulpturformen. Mit dem Verlassen des geschlossenen Raumes vollzieht sich eine 
Verwandlung vom Objekt zum Pro-jekt als Projektion in die Öffentlichkeit. Ein-
fach da platzierte Skulpturen, ‚drop down sculptures‘, die keinen Bezug zum Ort 
haben und bestenfalls eine repräsentative ornamentale Funktion erfüllen, geraten 
in Diskredit. Nach der Orts-Spezifität, wonach Skulpturen eigens in Reaktion auf 
eine Topologie geschaffen werden, werden soziale Topologien sondiert: im New 
Genre Public Art geht es um die Interaktion mit Menschen, um das gemeinsame 
Gestalten neuer Gemeinschaften, um die konkrete Umsetzung von Ideen die in 
den cultural und gender studies in dieser Zeit verbreitet werden.

Auch bei der Künstlerin und Kunstkritikerin Suzan Lacy geht es um Formen 
des Zusammenlebens, wodurch Kunst zu mehr als sozialer Plastik als punktuel-
les Experiment wird, sondern zum Instrument neuer Lebensverhältnisse. Hier-
bei ist also ein anderer Zweig zu finden als bei der Ästhetik des Performativen 
(Fischer-Lichte 2004), welche als ein Versuch echter statt fingierter Handlungen 
gelesen werden kann (mit der nun berühmten Formel echtes Blut statt Theater-
Ketchup der Künstlerin Marina Abramovic, exemplarisch bei ihren ersten Perfor-
mances in den 1970er Jahren). Erste Experimente neuer Lebensformen sind bei 
Künstlergruppen oder Künstler-WGs (‚artist-run community space‘) zu finden, 



44 A. Bertrand

insbesondere in der sich im spät-zwanzigsten Jahrhundert zusammenbildenden 
süd-kalifornischen Schule um Künstlerinnen und Künstler wie Suzan Lacy, Valie 
Export oder Allan Kaprow, und wiederum eng verknüpft mit blühenden afro-ame-
rikanischen, pazifistischen, feministischen und homosexuellen Bewegungen zwi-
schen Santa Barbara, Los Angeles und San Diego (Gourbe 2016, S. 16–19).

Sicherlich ist der politische Moment und das Schaffen neuer Situationen ein 
bezeichnender Moment gesellschaftlich orientierter Kunst. Für Raunig (2015, 
S. 16) sind Kunst und Revolution seit dem spät-XIX. Jahrhundert ineinander ver-
kettet, wobei Formen aktivistischer Kunst durch die Kunstinstitutionen margina-
lisiert wurden. Zentral ist die Situationistische Bewegung um Guy Debord und 
Henri Lefebvre als ein Versuch, jenseits des Spektakels Ausnahmesituationen zu 
schaffen, wodurch utopische Potenziale temporär aufgezeigt werden können. Die 
Situationistische Bewegung kann als direkter Vorgänger gegenwärtiger, gesell-
schaftlich orientierter Kunst gesehen werden. Den Situationisten geht es um ein 
Gegenmodell:

[D]ie Situation fassen wir als das Gegenteil des Kunstwerks auf, das ein Versuch 
der absoluten Wertsteigerung und der Erhaltung des gegenwärtigen Augenblicks ist 
(Ivain, Manifest für einen neuen Urbanismus, zitiert in Raunig 2015, S. 156).

Heute sind selbst die Situationistischen Methoden der dérive, parcours und 
détournement schon längst als Teil von Werbestrategien und Kunst-Events verein-
nahmt worden. Welche Formen entstehen mit gesellschaftlich orientierter Kunst?

Neue soziale Formen: Von Intervention und Partizipation zu Praxen des 
Commoning. Anlässlich der documenta 1977 lässt Joseph Beuys 1000 Eichen 
in die Stadt pflanzen, die übrigens heute noch durch einen eigens hierfür 
gegründeten Verein gepflegt werden, wobei die damalige Aktion auf Wider-
stand seitens der Kasseler Anwohner stößt. Das Hamburger Künstlerduo We 
Are Visual installiert 2013 ein temporär gebautes Doppel-Bett auf die Straße, 
um Obdachlose zu beherbergen4. Ein Charakteristikum künstlerischer Interven-
tionen ist, dass sie zeitbasiert und intrusiv sind, ggf. ohne Einwilligung seitens 
des Rezipienten, überraschend oder gar illegal im außer-künstlerischen Raum 
durchgeführt werden (nach dieser Definition realisieren beauftragte Künstler, 
die etwa im Unternehmen für ein besseres Klima sorgen müssen oder Inno-
vationen generieren müssen, keine Intervention). Die Grenze zwischen Inter-
vention und Partizipation kann auch verfließend sein, wenn beispielsweise das 

4https://w3arevisual.wordpress.com/2013/06/18/zwei-betten-2013/.

https://w3arevisual.wordpress.com/2013/06/18/zwei-betten-2013/


45Rancière, Reckwitz und die Kritikmacht der Ästhetik

eigene künstlerische Vorhaben mithilfe anderer realisiert wird, wie in dem Fall 
von Beuys’ Stadtverwaldung statt Stadtverwaltung oder im Fall der Aktion 
„when faith moves mountains“ von Francis Alÿs (2002)5, wo der Künstler 
gemeinsam mit den Anwohnern einen Sandhügel versetzt hat.

Charakteristisch für partizipative Projekte ist, dass sie ohne interagierende 
Menschen nicht zustande kommen bzw. nicht realisiert werden können. Ein 
Augenmerk partizipatorischer Projekte ist wiederum die geteilte Autorenschaft 
und Mit-Entscheidung um Struktur, Form und Ablauf des Projektes. Eins von 
vielen Beispielen wäre das Geschmacksarchiv, welches die Künstlerin Angela 
Lilijanic 2015 im Dortmunder Norden gemeinsam mit den Anwohnern realisiert 
hat: Nachdem verschiedene Kräuter angelegt wurden, brachte jeder ein Rezept 
mit, was gemeinsam gekocht und verzehrt wurde. So bekam das Viertel allmäh-
lich eine neue sensorische Identität. In partizipatorischen Kunstprojekten können 
Beteiligte sogar den Sinn und Inhalt des Projektes mit-beeinflussen, beispiels-
weise indem gemeinsam entschieden wird, welches Programm durchgeführt 
wird.

Wird das Projekt in dauerhafte Strukturen überführt, entstehen zwangsläu-
fig kollaborative Strukturen, die in Praxen des Commoning münden: ob durch 
Lokalwährungen, Vereine, Stiftungen oder gemeinnützige GmbHs. Bei diesen 
langfristig angelegten Projekten erübrigt sich die Frage nach Autorschaft und 
nicht selten auch die Frage nach Kunst. Einige Beispiele: seit 1998 betreiben 
Rirkrit Tiravanija/Kamin Lerdchaiprasert die Stiftung The Land Foundation im 
thailändischen Dorf Sanpatong. Dort werden insbesondere Modelle autonomer 
Agrarwirtschaft neben Wohnungsexperimenten gemeinsam mit den Dorfbewoh-
nern und geladenen Künstlern umgesetzt. Die bereits erwähnte Niederländi-
sche Künstlerin Jeanne van Heeswijk hat im Jahr 2010 die Initiative homebaked 
zusammen mit Bewohnerinnen eines Stadtviertels in Liverpool gegründet: Nach 
gemeinsamer Renovierung eines Lokals wird nun für die Gemeinschaft Brot 
gebacken. Die Herangehensweise ist eine andere als in dem Fall einer Interven-
tion: von Anfang an gemeinschaftlich statt individuell und konsensuell statt dis-
ruptiv. In diesem Bereich finden sich mittlerweile unterstützende Organismen 
wie Nouveaux Commanditaires/New Patrons (Fondation de France) oder die 
Montag Stiftungen. Was unterscheidet diese Kunstprojekte von Nicht-Kunst-
projekten, etwa durch eine NGO oder einen Sozialarbeiter? Der Kunstkritiker 
Nato Thompson schließt soziale Initiativen in die Bewegung sozial engagierter  
Projekte mit ein:

5https://vimeo.com/14129166.

https://vimeo.com/14129166


46 A. Bertrand

As opposed to assuming there is an inherent difference between artist-initiated pro-
jects and non-artist initiated projects, I have opted to simply include them all. (…) 
United Indian Health Services located in Northern California, which combines tradi-
tional programming with access to health care, consider what they do, not who they 
are (Thompson 2012, S. 27–28).

5	� Die Kunst des Konsenses: Ein gesellschaftliches 
Regime der Kunst?

(…) modernism was stepped in an ,oppositional imaginary‘, to borrow a phrase 
from Gilbert Durand, it worked with breaks and clashes, and cheerfully dishonoured 
the past in the name of the future. It was based on conflict, whereas the imaginary of 
our period is concerned with negotiations, links and coexistence. We no longer try to 
make progress thanks to conflict and clashes, but by discovering new assemblages, 
possible relations between distinct units, and by building alliances between different 
partners. Like social contracts, aesthetic contracts are seen for what they are: (…) 
we are quite happy to create modus vivendi that make possible fairer social relations 
(…) (Bourriaud in Bishop 2016, S. 166–167).

Paradigmenwechsel
Der anhand verschiedener neuerer Kunstbeispiele vorangekündigte Paradigmen-
wechsel wird deutlich, wenn Funktionen bzw. Rezeptionsmodi näher betrachtet 
werden. Die Künstlerin Tania Bruguera äußert sich sich wie folgt:

I don’t want an art that points at a thing, I want an art that is the thing. (…) It is time 
to put Duchamp’s urinal back in the restroom (Thompson 2012, S. 21).

Genannte Kunstprojekte sind realitätsbezogen statt rein fiktional: Es werden 
keine symbolischen Gesten sondern konkrete Handlungen vollzogen. Bei diesen 
Projekten geht es um eine Ent-Fiktionalisierung des Kunstwerkes, welche in die 
entgegengesetzte Richtung des Readymades geht: Bei Duchamps Readymade 
wurde ein banaler Gegenstand gleichzeitig zu Kunst ernannt – wobei die Linien 
darstellbarer Kunst aufgebrochen wurden. Bei sozial engagierten Künstlern 
wird nicht selten das künstlerische Vorhaben zu einer Form oder einem Objekt 
des Alltags. Die Künstlergruppe Superflex benennt das eigene Hospital Equip-
ment zutreffenderweise ein ‚readymade upside down‘: Das Objekt verschwindet 
schlichtweg von der Bühne. Damit einhergehend besteht ein fundamentaler onto-
logischer Unterschied zur Kunstauffassung bei Rancière. Mit einer rancière’schen 
Metapher könnte man behaupten, dass sozial engagierte Kunst die Bühne verlässt 
bzw. die Bühne erst gar nicht betritt und die Codes des Sinnlichen nicht mehr 



47Rancière, Reckwitz und die Kritikmacht der Ästhetik

durchmischen will, sich also nicht als aisthetisch fassen lässt. Die Projekte sind 
signifikant, haben also eine ganz bestimmte, gezielte Bedeutung und intendierte 
Wirkung. Das Kunstprojekt ist kein Objekt der Betrachtung sondern wird zum 
Aktant, an dem Produzent und Rezipient zur Gemeinschaft werden und gleicher-
maßen beteiligt sind. Demnach erfolgt die Rezeption sozial engagierter Kunst-
projekte nicht mehr nach distanzierten kunst-kritischen Kriterien, sondern nach 
praktischen, entweder funktionalen oder ethischen Kriterien. Wie fügt sich diese 
Kunstform in das ästhetische Regime ein?

Die Geburt der singulären Kunst unter dem Regime des Ästhetischen war 
zugleich Loslösung und „Außerkraftsetzung des Systems der schönen Künste“ 
(Rancière 2008, S. 53). Sie impliziert Gleichheit und Gleichgültigkeit: Gleichheit, 
weil alles Mögliche zum Sujet werden kann. Gleichgültigkeit, weil es keine auf-
gezwungenen Regeln oder Hierarchien zur Betrachtung von Kunst in Bezug auf 
die herrschende gesellschaftliche Ordnung gibt.

Diese relativ-ontologische Lektüre der Kunst, die Sicht von Kunst als eine 
bestimmte ‚Seinsweise‘, die gleichzeitig nicht den Charakter einer Absolutheit 
hat, sondern ihre Nennung und Definition im entsprechenden Regime findet, hat 
den Vorteil der Dauerhaftigkeit und der ‚Robustheit‘, auch entgegen kurzweili-
gen Bewegungen oder Wendungen, wie der Postmoderne6 oder des Immer-neuen. 
So fügen sich neue mediale Formen wie Videokunst oder Elemente der populä-
ren Kultur oder Wiederholungen und Reenactments problemlos in das ästhetische 
Regime ein, denn das Ästhetische lässt sich weder durch Form noch durch Inten-
tion als solche definieren. Charakteristisch für das Ästhetische sind gerade die 
Grenzverschiebungen und Einverleibungen kunstfremder Elemente als Teil und 
Form legitimer Kunst: „Die Vermischung ist ein wesentliches Merkmal des ästhe-
tischen Regimes der Kunst“ (Rancière 2008, S. 91).

Rancières Auffassung einer sich selbst austestenden und ausbreitenden Kunst 
innerhalb eines lang haltenden ästhetischen Regimes hat allerdings den Nachteil, 
dass sie kleinere, unterschwellige Bewegungen, die außerhalb dieses Denkrasters 

6„Es ist in jedem Fall nicht mein Problem, Rahmen anzubieten, die alles umfassen könnten. 
Es geht darum, eine bestimmte Anzahl von kategorialen Aufteilungen wieder anzu-
zweifeln, deren explikativer Wert äußerst gering ist, die sich aber im Dienste eines 
bestimmten Zeitgeistes aufgedrängt haben. Die Deklaration der Postmoderne sagt im 
Groben: Was auch immer es sein mag, wir glauben nicht mehr an das revolutionäre Poten-
tial der Kunst. Damit ist man nicht wirklich dafür ausgerüstet, das Kino, das Video oder 
die Musik von heute zu analysieren, genauso wenig wie man es mit den modernistischen 
Kategorien war, um die Malerei von Monet, Kandinsky oder Malewitsch zu analysieren“ 
(Rancière 2008: Ist Kunst Widerständig S. 56).



48 A. Bertrand

stattfinden, nicht aufspürt. Zu vermuten ist außerdem, dass Rancière die neuere 
gesellschaftsorientierte Entwicklung in der Kunst durchaus erkennt und zugleich 
verkennt: Erkennt, da er sich in mehreren Schriften und im speziellen, einem Auf-
satz ausführlich mit ihr auseinandersetzt (Rancière 2008a, S. 75–99). Verkennt, 
weil diese Entwicklung offenbar in sein Denkschema nicht passt. Die genannten 
Projekte können natürlich als einen weiteren Versuch der Entgrenzung des Kunst-
feldes gelesen werden. In diesem Fall wird der Betrachter aber enttäuscht: Das 
kontextbezogene Kunstwerk oder Kunstprojekt unterscheidet sich in seiner Seins-
weise kaum von dem Realen. Als „ein reines Zeugnis der Wirklichkeit, wenn nicht 
sogar eine direkte Intervention in dieser Wirklichkeit“ (Rancière 2008a, S. 91), 
bestätigt ein solches Kunstwerk den Status quo der sinnlichen Ordnung. Rancière 
(ebd.: S. 96) sieht keinen kritischen Wert in dieser Kunstform, da er sie als kon-
sensuell wahrnimmt. Nach Rancière ist diese Kunst zum Scheitern verurteilt, da 
sie zum Ersatz für „Aufgaben von Nachbarschaftspolitik und eines sozialen Heil-
mittels“ (Rancière 2008a, S. 96) wird. Anstatt Dissense zu schaffen, anstatt neue 
Welten zu erzeugen, bewegt sich eine in die Gesellschaft intervenierende Kunst 
innerhalb der Welt in der wir leben: Sie ist zugleich Bejahung unseres Umfeldes 
und Verneinung seiner selbst, seiner fiktionalen Essenz.

Jenseits des Neuen. Eine neue Kritik im Konsens?
Gesellschaftliche Kunstprojekte entziehen sich auch dem Regime des Neuen: 
Es geht um alternative, unscheinbare Lebensformen, die als Gegenmodell zum 
neoliberalen ‚Spectacular Living‘ (Thompson 2012, S. 20) stehen. Appliziert 
man die fünf Kriterien für idealtypische Kunst laut Reckwitz, werden die Kon-
turen dieses Gegenmodells greifbar: Anstelle von Selbstreferentialität kommt 
eine Selbst-Funktionalisierung zustande. Das Kunstfeld bietet lediglich einen 
Handlungsrahmen, in dem die Realisierung (ob Finanzierung oder Genehmigung) 
eigener Projekte ermöglicht wird, die Kunst wird zum Mittel oder Instrument. 
Anstelle kreativer Gestaltung spielen Prozessausgestaltung, Projektsteuerung und 
damit einhergehend die Frage nach übertragbaren Methoden eine immer wichti-
gere Rolle. Die derzeit laufende Ausstellung Actopolis | die Kunst zu Handeln hat 
eigens den Methoden künstlerischer Intervention ein Kapitel gewidmet. Anstelle 
von Affiziertheit und Spiel, treten künstlerische Strategien in den Vordergrund, 
die auf nicht-spektakuläre oder post-dramaturgische Experimente beruhen. Auch 
der Rezeptions- und Analysemodus, gekennzeichnet durch eine interpretatori-
sche Freiheit, wird eingeengt. bzw. bildet sich anders heraus: Das Kunstprojekt 
ist Handlung und Anlass zu einer kommunikativen Handlung, in der nicht Inter-
pretationen, sondern Argumente ausgetauscht werden. Anstelle des freien Spiels 
sind (neu)Verhandlungen unter den involvierten Akteuren und ggf. mit beteilig-
ten Institutionen gefragt.



49Rancière, Reckwitz und die Kritikmacht der Ästhetik

Anstelle einer interpretatorischen Offenheit ist eine prozesshafte Offenheit 
vorhanden, Potenzialitäten konkretisieren sich also nicht im Modus des Spiels, 
sondern der Verhandlung: über die jeweiligen Rollen, Erwartungen, Initiativen 
oder Szenarien. Verhandlung wiederum erzeugt Konsens bzw. greift Kritik im 
Konsens auf. Im post-ästhetischen, gesellschaftlichen Regime der Kunst profi-
liert sich eine Sozialkritik nicht nur durch die vorhin exemplarisch dargestellten 
Kunstformen, sondern auch in der Kunst.

Auch innerhalb der Kunstsphären sind autonome Bewegungen im Gange, die 
darauf abzielen, in tradierter sozialkritischer Manier Kollektivinteressen verschie-
dener Kunstschaffenden zu vertreten (etwa durch faire Vergütungen, das Denun-
zieren kultureller Einrichtungen die Künstler unzureichend honorieren oder durch 
die Forderung eines Künstler-Mindestlohns oder der Bekämpfung von Altersar-
mut bei Künstlern und Künstlerinnen. Künstlergruppierungen wie W.A.G.E., 
(Working Artists and the Greater Economy), M.A.L. (Making a Living), Preca-
rious Workers Brigade oder im deutsch-sprachigen Raum ‚Art But Fair‘ sind nur 
einige aktuelle Beispiele. Diese Bewegungen fügen sich allerdings nicht dem 
ökonomischen Mainstream, beschreiben sie den Künstler als Arbeiter innerhalb 
einer auf Förderungen und Subventionen angewiesenen, also nicht unmittelbar 
profitablen Tätigkeitssphäre. Dem Künstler als Unternehmer bzw. der politischen 
Konstruktion einer ‚creative class‘ (Florida 2002) halten sie ein Gegenbild entge-
gen: das des prekären Arbeiters, etwa in der Figur des Prekariats oder des ‚Pro-
jektariats‘ (Szreder in Dockx und Gielen 2015, S. 196). Der Subjekt-bezogenen 
Künstlerkritik und ihrer Verbreitung durch den pathologisch gewordenen Impera-
tiv der Selbstverwirklichung folgt die Wiedergeburt der Sozialkritik durch Kunst, 
nicht nur an der Gesellschaft, sondern auch innerhalb der Kunstsphäre.

Charakteristisch ist die Ausformulierung dieser doppelten (gesellschaftlichen 
wie auch kunstbezogenen) Kritik durch kollektive Verhandlungen, Teilhabe und 
Konsens statt durch Bruch, Intrusion und Dissens. Diesen Künstlergruppierungen 
gelingt eine Emanzipation durch ihre Positionierung außerhalb des ästhetischen 
Regimes. Gesellschaftlich orientierte Künstlergruppen legen die Künstlerkritik ab 
(es geht nicht mehr um die Frage nach Autorenschaft, Selbstverwirklichung, Ori-
ginalität) und machen sich die Sozialkritik zu eigen – angefangen bei den eige-
nen Arbeits- und Lebensbedingungen. Zwar lässt sich die mit dem neuen Geist 
des Kapitalismus einhergehende Projektstadt (‚cité par projets‘) hierdurch nicht 
abschaffen, aber es werden neue Optionen für Kunstschaffende aufgezeigt:

In contrast to cynical opportunists, who pursue their individual interests while sub-
mitting to neoliberal hegemony, a radical opportunist attempts to tactically politicize 
the project-related systems of production in accordance with such values as solida-
rity, equality and self-governance (ebd, S. 196).



50 A. Bertrand

Solidarisch handelnde Kunstschaffende heben sich von denen ab, die ledig-
lich Katalog-Aktivismus (Gielen) betreiben, also politisch brisante Themen für 
die eigene Kunstkarriere aufgreifen aber die Kunstinstitution bestätigen. Dem 
Konzept des radical opportunism wohnt eine Spannung inne, als „a continuous 
friction between pragmatic concerns and political principles, between short-term 
individualism and communal sustenance, between independency and interdepen-
dency“ (ebd, S. 208): eine moralisch-pragmatische Spannung, welche durch Ver-
handlungen überwunden werden kann.

Ausblick: (was) kann man aus künstlerischen Strategien der Gegenwart  
lernen?
Ist Kunst (noch) widerständig? Im herrschenden ästhetischen Regime erscheint 
die Kunst der (Hyper)moderne als ein gewichtiges gesellschaftskritisches 
Werkzeug. Im Zuge der gesellschaftlichen Ästhetisierung erweist sie sich als 
zweischneidiges Schwert: Durch Formenwiederholung bestätigt Kunst das (poli-
zeiliche) Status quo der Machtrepräsentationen. Aber auch durch die Suche nach 
dem Neuen kann sie, unter dem Primat der Kreativität und Selbstverwirklichung, 
bereits bestehende gesellschaftliche Pathologien explizieren und beschleunigen.

In ihrer heutigen Ausprägung, insbesondere unter Berücksichtigung einer ethi-
schen Wende bzw. der Hypothese eines gesellschaftlichen Regimes, bildet die 
künstlerische Praxis jedoch eine Lücke oder einen blinden Fleck gegenüber Reck-
witz’ idealtypischen Vorstellung: Das Projekt einer im Ästhetischen fußenden 
Gesellschaftskritik scheint einer Analyse der Moderne gerecht, doch kaum noch 
der Gegenwart.

Sofern sich die künstlerische Praxis sich der Fiktion und der Bühne des Sicht-
barmachens radikal abwendet, erscheint sie auch als die Achillesferse in Rancières 
Modell einer der primären Ästhetik des Politischen zugehörigen Kunstsphäre.

Der – in Relation zu seiner breiten gesellschaftlichen Akzeptanz – einge-
schränkte Handlungsspielraum des Kunstfelds zwingt Kunstschaffende zum 
Gebrauch subtiler Strategien, die nicht mehr auf das Zeigen des nicht-Zeigbaren 
bzw. auf das Neuaufteilen des Sinnlichen abzielen können. Wenn solche sensatio-
nelle Methoden bereits in der Werbung oder im Marketing verbreitet sind, müssen 
Kunstschaffende den realen Effekt dem intendierten bevorzugen. Konsenserzeu-
gung und Verhandlung erscheinen hierbei als genauso wichtige Instrumente wie 
das konkrete Handeln. Die aktuellen kollektiven Kunstprojekte deuten darauf 
hin, dass Künstler in der Sozialkritik, nicht mehr aber in der Künstlerkritik, einen 
Ausweg und eine neue Emanzipationsstrategie definieren.

Diese Strategie ist wiederum nicht Kunst-spezifisch und lässt sich auch bei 
zeitgenössischen Aktivisten finden, die eine verwandte Herangehensweise adop-
tiert haben: die ‚neuen Dissidenten‘ (Eltchaninoff 2016). Diese Aktivisten stellen 



51Rancière, Reckwitz und die Kritikmacht der Ästhetik

sich als gewaltfrei und kaum hörbar dar, agieren meist individuell, friedlich und 
kollaborativ statt konfrontativ – allerdings mit beschränkter Resonanz.

Offen bleibt, inwieweit sich derartige Praktiken des gesellschaftlichen ausbrei-
ten werden, um einen Kontrapunkt innerhalb des Künstlerkapitalismus zu bilden 
und ob kollektive, konsens-orientierte Verhandlungsstrategien auch jenseits des 
Kunstfelds eine Wiedergeburt der Sozialkritik vor-ankündigen.

Bibliografie

Ardenne, Paul. 2002. Un art contextuel: Création artistique en milieu urbain, en situation, 
d’intervention, de participation. Paris: Flammarion champs art.

Bishop, Claire. 2012. Artificial Hells: Participatory Art and the Politics of Spectatorship. 
London: MIT Press.

Böhme, Gernot. 1995. Atmosphäre: Essays zur neuen Ästhetik. Frankfurt: Suhrkamp Verlag.
Böhme, Gernot. 2016. Ästhetischer Kapitalismus. Berlin: Suhrkamp Verlag.
Boltanski, Luc und Eve Chiapello. 1999. Le nouvel esprit du capitalisme. Paris: Gallimard.
Bourriaud, Nicolas. 2016. Relational Aesthetics. In Participation, Hrsg. Claire Bishop, 

160–170. London: The MIT Press.
Fischer-Lichte, Erika. 2004. Ästhetik des Performativen. Frankfurt: Edition Suhrkamp.
Florida, Richard. 2002. The Rise of the Creative Class. New York: Basic Books.
Forst, Rainer. 2015. Normativität und Macht: Zur Analyse sozialer Rechtfertigungsordnungen. 

Berlin: suhrkamp taschenbuch wissenschaft.
Dockx, Nico und Pascal Gielen, Hrsg. 2015. Mobile Autonomy. Exercises in Artists‘ Self-

Organization. Amsterdam: Antenae Valiz.
Ehrenberg, Alain. 2008. Das erschöpfte Selbst. Depression und Gesellschaft in der Gegenwart. 

Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Eltchaninoff, Michel. 2016. Les nouveaux dissidents. Paris: Stock.
Gourbe, Géraldine. 2016. In the Canyon, Revise the Canon. Savoir utopique, pédagogie 

radicale et artist-run community art space en Californie du sud. Rennes: Shelter Press / 
ESAA Editions.

Haug, Wolfgang Fritz. 1971. Kritik der Warenästhetik. Frankfurt: Edition Suhrkamp.
Honneth, Axel. 2010. Organisierte Selbstverwirklichung: Paradoxien der Individualisie-

rung. In Kreation und Depression: Freiheit im gegenwärtigen Kapitalismus. Hrsg. C. 
Menke, J. Rebentisch, 63–80. Berlin: Kadmos.

Kwon, Miwon. 2002. One Place after Another. Site-Specific Art and Locational Identity. 
Cambridge MA: The MIT Press.

Lewitsky, Uwe. 2005. Kunst für alle? Kunst im öffentlichen Raum zwischen Partizipation, 
Intervention und Neuer Urbanität. Bielefeld: Transcript Verlag.

Lipovetsky, Gilles und Jean Serroy. 2014. L’esthétisation du monde: Vivre à l’âge du capi-
talisme artiste. Paris: Gallimard.

Menger, Pierre-Michel. 2014. Le travail créateur. S’accomplir dans l’incertain. Paris: Seuil-
Gallimard “Hautes Études”.

Rancière, Jacques. 2008a. Die Aufteilung des Sinnlichen: Die Politik der Kunst und ihre 
Paradoxien. Berlin: b_books Verlag.



52 A. Bertrand

Rancière, Jacques. 2008. Ist Kunst widerständig? Berlin: Merve Verlag.
Rancière, Jacques. 2007. Das Unbehagen in der Ästhetik. Wien: Passagen Verlag.
Rancière, Jacques. 2002. Das Unvernehmen: Politik und Philosophie. Berlin: suhrkamp 

taschenbuch wissenschaft.
Raunig, Gerald. 2015. Kunst und Revolution: Künstlerischer Aktivismus im langen 20. 

Jahrhundert. Wien: Verlag Turia + Kant.
Reckwitz Andreas. 2016. Ästhetik und Gesellschaft – ein analytischer Bezugsrahmen. In 

Ästhetik und Gesellschaft: Grundlagentexte aus Soziologie und Kulturwissenschaften. 
Hrsg. A. Reckwitz, S. Prinz und H. Schäfer, 13–51. Berlin: suhrkamp taschenbuch 
wissenschaft.

Reckwitz, Andreas. 2012. Die Erfindung der Kreativität: zum Prozess gesellschaftlicher 
Ästhetisierung. Berlin: Suhrkamp taschenbuch wissenschaft.

Thompson, Nato. 2012. Living as Form: Socially Engaged Art from 1991–2011. Cambridge: 
The MIT Press.

Ullrich, Wolfgang. 2013. Alles nur Konsum. Kritik der Warenästhetischen Erziehung. Berlin: 
Wagenbach.



53

Die Sichtbarkeit der Nightcleaners

Zur Frage politischer Partizipationsmöglichkeit durch 
eine künstlerische Avantgarde

Gisela Mackenroth

1	� Einleitung

Die Theorien Jacques Rancières und Pierre Bourdieus eint in Bezug auf Kunst 
eine gemeinsame Position, die bereits vielfach Ausgangspunkt von Vergleichen 
zwischen beiden Perspektiven war. Beide verstehen Kunst im grundlegenden 
gesellschaftlichen Zusammenhang von „Denk-, Wahrnehmungs- und Handlungs-
strukturen“ (Sonderegger und Kastner 2014). Zugleich setzt sich Rancière von 
Bourdieu theoretisch stark ab, indem er dessen methodologische Annahme eines 
„doppelten Bruchs“ des/r Soziolog*in mit Alltagswissen – und die damit privile-
gierte Position von soziologischem Wissen und Kritik kritisiert (Rancière 2010). 
Damit steht für einen Vergleich beider theoretischer Positionen auch die Katego-
rie des Wissens zur Disposition. Anschließend daran unterscheiden sich die Theo-
retiker auch in der Herangehensweise an den emanzipativen Charakter von Kunst: 
Während Bourdieu diesen als den Regeln des Feldes inhärente Erscheinung ana-
lysiert, betrachtet Rancière – umfassender – Kunst als Möglichkeit der Unterbre-
chung der Ordnung des Sinnlichen (Bourdieu 2001; Rancière 2008a).

Von dieser ersten Gemeinsamkeit ausgehend, möchte ich in dem folgenden 
Aufsatz das Verhältnis von Politik und Kunst diskutieren – und damit die Frage 
nach der Erweiterung politischer Handlungsmöglichkeiten durch künstlerische 
Praktiken, ob und wie Kunst diese einschränkt oder ermöglicht. Diese kunstso-
ziologische Debatte zwischen Bourdieu und Rancière ließe sich anhand folgender 
zugespitzter Fragen führen: Wer, mit Bourdieu, schaut sich die politische Kunst 

© Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH 2018 
T.  Linpinsel und I.-T.  Lim (Hrsg.), Gleichheit, Politik und Polizei: Jacques 
Rancière und die Sozialwissenschaften, Kulturelle Figurationen: Artefakte, 
Praktiken, Fiktionen, https://doi.org/10.1007/978-3-658-20670-3_4

G. Mackenroth () 
Jena, Deutschland



54 G. Mackenroth

an, die Rancière als Unterbrechung der Ordnung des Sinnlichen zu entdecken 
glaubt? Und mit Rancière gegen Bourdieu: Vergisst dessen Analyse von Feldre-
geln nicht engagierte Kunstprojekte jenseits eines institutionellen Rahmens im 
Feld? Damit, so meine Überlegung, treiben beide einander und die Debatte, in 
ihrem Anspruch und Widerspruch, Kunst in ihrem sozialen Zusammenhang zu 
fassen und zu erklären, aus dem abgeschlossenen Ausstellungs- und Aufführungs-
raum hinaus, hin zu Grenzfällen der Kunst, die Elemente der Unentscheidbarkeit 
zwischen Kunst und Politik aufweisen. Beispiele für solche Grenzgänge wären 
meiner Ansicht nach Christoph Schlingensiefs Parteigründung der Chance 2000 
(1998), Ken Loachs dokumentarisch-fiktionale Methodik im Film Cathy Come 
Home (1966) oder der Kampagnenfilm Nightcleaners des Berwick Street Film 
Collective (1975). Hier arbeitet eine künstlerische Avantgarde für eine politische 
Bewegung – und macht sich ästhetisch zunehmend selbstständig. Ich möchte 
Nightcleaners als Fallbeispiel für eine Analyse politischer Kunst in diesem Auf-
satz diskutieren.

Die Fragerichtung meines Aufsatzes möchte ich ausgehend von einer hin-
führenden Skizze beider kunsttheoretischer Positionen und darin enthaltender 
Bezüge zu ‚Politik‘ (Rancière) und sozialstruktureller Herrschaft (Bourdieu) ent-
wickeln. Dabei werde ich zunächst einleitend die ästhetische Dimensionierung 
sozialer Praxis bei beiden Theorien aufzeigen und beider Rekonstruktionen der 
Einbindung von Ästhetik in gesellschaftliche Strukturen vergleichen. Die deut-
lich werdende grundlegende unterschiedliche Einschätzung politischer Möglich-
keiten von künstlerischem Handeln vertiefe ich durch einen Blick auf die dem 
zugrunde liegenden pädagogischen Argumentationen beider. Dies nähert die 
kunstsoziologische Debatte der erkenntnistheoretischen Diskussion beider Posi-
tionen an. Anschließend an Celikates’ (2014) Diskussion der beiden Theorien zur 
politischen Position von Gesellschaftskritik werde ich vertieft am Beispiel von 
Nightcleaners die genannten Argumentationsschritte hinsichtlich der Rolle von 
soziologischem Wissen zusammenführen und mit der Herausstellung von dessen 
Relevanz vertreten, diese wissenssoziologische Ebene in die kunstsoziologische 
Diskussion einzuführen. Dabei Bourdieu und Rancière mit dem nötigen Diskus-
sionsabstand zusammenzudenken, so meine daraus folgende These, ermöglicht 
eine Konkretisierung künstlerisch-ästhetischen Handelns in Situation der Auswei-
tung politischer Handlungsmöglichkeiten.



55Die Sichtbarkeit der Nightcleaners

2	� Politische Kunst innerhalb der Ordnung der 
Sinnlichkeit

Mit Rancière können zunächst der Politikbegriff mikropolitisch erweitert und 
damit Interaktionen von künstlerischen und politischen Praktiken als Erweiterung 
demokratischer Partizipationsmöglichkeiten ernst genommen werden. Rancière 
definiert Politik in Abgrenzung zur Polizei, also einer Ordnung von Plätzen und 
darin möglicher Handlungen und Sprechakte, die in der Aufteilung des Sinnlichen 
zur Darstellung und Wahrnehmung gebracht werden kann. Mit dieser ästhetisch-
sinnlichen Struktur (primäre Ästhetik) werden Bezugsmöglichkeiten auf Formen 
der Repräsentation, das in Erscheinung Treten bestimmter Subjektpositionen ein-
geschränkt oder ermöglicht. Politik entsteht aus dem Spannungsfeld einer poli-
zeilichen Ordnung und einer dieser implizit zugrunde liegenden Gleichheit – die 
sich als Paradox zur durch die Ordnung vermittelten Ungleichheit formulieren 
lässt, was Rancière anhand des Verstehens eines Befehls erläutert, welches eine 
grundlegende Gleichheit gegenüber des in einem Befehl behaupteten Unter-
schieds voraussetzt (Rancière 2002, S. 29).

Politik setzt der Ordnung diese Gleichheit entgegen, indem sie eine Gemeinschaft 
der Gleichheit aktualisiert und diese dissensuell, in Hinblick auf den vorgelagerten 
Widerspruch zwischen Gleichheit und Ungleichheit unentscheidbar der polizeilichen 
Ordnung entgegenhält. Die politischen Handlungen, die Rancière (2008a, S. 26) 
im Blick hat, enthalten unmittelbar eine sinnlich-ästhetische Dimension. Sie stellen 
Entidentifizierungen mit einem zugewiesenen Ort dar, indem sie sichtbar machen, 
was zuvor unsichtbar war, oder als verständliche, vernünftige oder angemessene 
Rede geltend, was zuvor ‚unvernehmbar‘ war. Sie führen also eine Rede in Kontexte 
ein, zu denen diese zuvor keinen Zugang hatte.

3	� Die Verbindung des Feldes der Kunst mit dem 
Feld der Macht

Bei Bourdieu verdichtet sich die ästhetische Dimension des Sozialen im Begriff 
des Habitus – sie wird durch ihn permanent körperlich und sinnlich in Haltun-
gen, Gesten, Sprechweisen, sowie Formen des Fühlens oder Denkens aktualisiert 
(Bourdieu 1976, S. 195 f.). Die situativ neu generierten und aktualisierten Hand-
lungsmuster verdichten sich in spezifischen Wahrnehmungen und Gedanken, zu 
positionsbezogenen und insofern relativen Erkenntnisstrukturen (Ebd., S. 99 ff.).



56 G. Mackenroth

Der soziologische Blick Bourdieus, der durch eine objektivistische Sicht 
mit einem sozialen Standort bricht und gleichzeitig mit der Distanz ersterer den 
subjektiven Sinn der Akteure rekonstruiert, vergegenwärtigt, dass ‚Geschmack‘ 
sozial bedingt ist. Dabei basiert er einerseits auf gesellschaftlich und individu-
ell vermittelten Naturalisierungen als sich selbst zugeschriebener Mangel oder 
Reichtum an Fähigkeiten und Begabungen und andererseits als Identifiziert-Wer-
den mit einem Geschmack und ästhetischem Urteils- und Wahrnehmungsvermö-
gen (Bourdieu 1991).

Die Frage nach dem Verhältnis von Kunst und Politik kann bei Bourdieu auf 
den ersten Blick mit einer Analyse von künstlerisch-ästhetischen Praktiken durch 
seine sozialtheoretischen Grundbegrifflichkeiten aufgegriffen werden, anhand 
derer er eine Verbindung von Kunst und sozialen Ungleichheiten, sowie der (sozi-
alstrukturellen) Begrenzung von Handlungsmöglichkeiten aufzeigt (Ebd.). Kunst 
ist in ihrer Produktions- und Rezeptionsstruktur ein autonomes Feld und ist struk-
turiert durch Kämpfe um feldinterne Anerkennung und jeweilige Positionierun-
gen und Klassifizierungen, was Kunst ist und was nicht. Dabei ist die Rezeption 
und darüber vermittelt auch die Produktion von Kunst mit der Durchsetzung und 
Stabilisierung symbolisch vermittelter Herrschafts- und Distinktionsformen ver-
bunden. Bourdieu (2001) ermöglicht eine institutionelle und strukturbezogene 
Sicht auf das Verhältnis von Kunst und politischen Handlungsmöglichkeiten; wie 
also der Kunstmarkt oder die Herkunft der beteiligten Künstler*innen auf die 
Struktur der Situation einwirken.

Mit Rancière dagegen lässt sich eine Autonomisierung von Kunst in gesell-
schaftlichen Strukturen über die historische Entwicklung neuer Regime formu-
lieren, als jeweilige Formen der gesellschaftlichen Identifizierung von Kunst 
(Muhle 2008, S. 8) – der unmittelbaren Abbildung der Gemeinschaft (ethisches 
Regime), der Abgrenzung der Kunst als Tätigkeitsform (repräsentatives Regime) 
und der selbstreflexiven Hinterfragung dieser Tätigkeitszuschreibung (ästheti-
sches Regime) (Rancière 2008a, S. 36–48). Mit letzterer tut die Kunst, was Ran-
cière (2002, S. 55 ff.) an anderer Stelle auch für die Politik, systematisch in Das 
Unvernehmen, feststellt: Sie aktualisiert (in ihrem Fall mit der Beziehung zwi-
schen primärer und künstlerischer Ästhetik) eine zugrunde liegende Gleichheit –  
der Gattungen, der Tätigkeiten, der Repräsentation und abgebildeten Motive. 
Auch die Ordnung von Akteuren innerhalb der Kunst wird gegenüber dem reprä-
sentativen Regime mit dieser Gleichheit konfrontiert – als „Identität des Wissens 
und des Nichtwissens, des Aktiven und des Passiven, der Tätigkeit und des Lei-
dens“ (Muhle 2008, S. 15). Die Gleichheit, die das ästhetische Regime postuliert, 
setzt Dinge in einen neuen Bezug und schlägt eine Neuordnung des Sinnlichen 
vor (Rancière 2008a, S. 43).



57Die Sichtbarkeit der Nightcleaners

Mit seinem Feldbegriff widerspricht Bourdieu der Auffassung, eine derartige 
ästhetische Reflexivität ließe sich mit einer politischen Dynamik in Verbindung 
setzen. An dieser Stelle möchte ich eine zweite Diskussionsebene um die Ent-
wicklung kritischen Wissens ins Spiel bringen. Ästhetische Neuerungen, vermut-
lich auch solche des ästhetischen Regimes, zeigt Bourdieu, wie erwähnt, als in 
Rezeption und Produktion selbstbezügliche Anerkennungskämpfe im Feld auf. 
Einer Ausweitung von Partizipation laufen dabei die Wissensstrukturen des Fel-
des entgegen, mit dem zentralen Strukturierungsmoment gesellschaftlicher Dis-
tinktion (Bourdieu 2001, S. 341 ff.).

Exemplarisch wird dies bereits in der von Bourdieu rekonstruierten Feldge-
nese deutlich, in der das künstlerische Spiel mit den Feldregeln auf habituellem, 
voraussetzungsvollem Wissen basiert, sowie auf dem Zugzwang jener künstle-
rischen Avantgarde, diese neue autonome Position der Kunst auch im Feld der 
Macht als solche aufzubauen, um strukturbildend zu sein. Die Vertreter*innen 
einer autonomen Kunst, der l’art pour l’art-Bewegung, gehen zu allen gesell-
schaftlichen Plätzen auf Distanz, ihre Position im Feld ist uneindeutig und dabei 
in einem starken habituellen Spannungsfeld und Widerspruch aus Teilhabe und 
Ausschluss zwischen Herrschenden und Beherrschten. Diese widersprüchliche 
Position war hier stärker ausgeprägt als etwa bei unmittelbar sozial engagierten 
Künstler*innen. In diesem Spannungsfeld institutioneller Unsicherheit beobachtet 
Bourdieu (2001, S. 109) ambivalente Bezüge zur Herkunft, die jeweils zu unter-
schiedlichen Strategien des Bruchs oder des absichernden Rückbezuges auf etab-
lierte (Macht-)Strukturen führen.

Künstlerische Entwicklungen und Brüche beruhen auf „strukturellen Lücken“ 
innerhalb vorhandener (feldinterner) Möglichkeiten und auf Kämpfen unter vorhande-
nen Positionen (Kastner 2012, S. 22). Sie vollziehen sich in Bezug auf „ökonomische[] 
und morphologische[] Veränderungen“, also auf den Markt, Bildungsinstitutionen oder 
andere institutionelle Anerkennungsstrukturen (Bourdieu 2015, S. 652). Das auto-
nome Feld der Kunst entsteht damit im Zusammenhang mit einem sozialstruktu-
rell verorteten Künstlertypus zwischen Freiheit und feldinternem Konformismus 
(Bourdieu 2001, S. 184).

Die Position des unklassifizierbaren Dazwischen-Seins – was an das Moment 
der Entidentifizierung und der politischen Subjektivierung bei Rancière erinnern 
könnte – stellt Bourdieu in Zusammenhang mit einer spezifischen Machtposition 
durch den Besitz umfangreichen symbolischen Kapitals (Ebd., S. 184). Durch 
den Feld- und Habitusbegriff expliziert Bourdieu eine in der Selbstbeschreibung 
einer autonomen Kunst verschwiegene Sozialität. Er zeigt auf, dass die Codes 
der ‚Kunst‘ in ihrer Interpretation voraussetzungsvoll sind. Die Rezeption bezieht 
sich also nicht auf die vorsoziale ‚Genialität‘ des/der Künstler*in, sondern auf 



58 G. Mackenroth

Erziehung und Sozialisation im Feld. Für den legitimen Blick auf das Kunstwerk 
bedarf es – und zwar umso mehr je abstrakter es wird – einer institutionalisierten 
und insbesondere informellen Vorbildung (Ebd., S. 162 f.). Diese künstlerischen 
Absicherungen in den Machtstrukturen des Feldes durch eine radikale Bezüglich-
keit auf Bedeutungsspiele im Feld laufen der Vorstellung Rancières einer politi-
schen Position von Avantgardekunst wiederum entgegen.

4	� Bildung als Voraussetzung für künstlerische 
Brüche

Der beschriebene Distinktionsprozess funktioniert durch ein Zusammenwir-
ken von explizitem Wissen – über die Klassifikation ästhetischer Möglichkeiten, 
Bezüge und Stile – und implizitem Wissen, der sinnlichen Erfahrung, Inkorporie-
rung und Einübung des expliziten Wissens, das eine explizite Übersetzung von 
Kunst-Bedeutung nicht vollständig ausfüllen kann (Bourdieu 1991, S. 182 ff.). 
Im Zusammenwirken dieser beiden Strukturen des Wissens liegt nun die unde-
mokratische Auswirkung der Kunstwahrnehmung. Bildungsinstitutionen vermit-
teln einen expliziten Kanon künstlerischer Codes. Die Fähigkeit der Aneignung 
eines ästhetischen Urteils als Teil der eigenen Persönlichkeit geschieht implizit 
über private Bildungsinstanzen und die Möglichkeit der intuitiven Erfahrung und 
Inkorporierung des Wissens (Ebd., S. 185 ff.). Diese als natürliche Begabung 
verschleierten Bedingungen des Geschmacks werden zu einem Instrument der 
Herrschaft, das den Akteur*innen ihren sozialstrukturellen Status plausibilisiert. 
In diesem Verhältnis der Wissensstrukturen der Kunstwahrnehmung zueinander 
und zu Bildungseinrichtungen entwickelt sich die unterschiedliche Teilhabe an 
ästhetischen Diskursen in der Verflechtung mit demokratischen Strukturen (Ebd., 
S. 199 ff.). Dass die Feldstrukturen und das Verhältnis zum Feld der Macht inner-
halb des Feldes der Kunst den Akteur*innen nicht reflexiv-kritisch zugänglich 
sind, Bourdieu also vor allem die Stabilisierung von Strukturen zeigt, liegt darin 
begründet, dass sich das Feld durch Strukturen und Verteilungen von Wissen, die 
zudem hochrelevant sind für eine sozialstrukturelle Differenzierung, ordnet und 
reproduziert – und den Akteur*innen eine reflexive Draufsicht vorenthalten bleibt.

Es stellt sich in Bezug auf das Verhältnis von ästhetischen und politischen 
Handlungsmöglichkeiten die Frage, ob Bourdieus Theorie eine Möglichkeit der 
Unterwanderung einer durch klassifizierte Geschmacksunterschiede legitimierten 
Herrschaft sieht. Diese findet sich vor allem in deren Explikation, also einer Art 
symbolisch-ästhetischer Aufklärung als demokratische Gegenstrategie zu deren 



59Die Sichtbarkeit der Nightcleaners

systematischer Verschleierung und wäre damit angewiesen auf soziologische Kri-
tik (Bourdieu 1991, S. 193 ff.).

In Bourdieus Feldrekonstruktion bleibt jedoch eine Frage für das Ziel dieses 
Aufsatzes, der sozialwissenschaftlichen Interpretation von Interaktionen zwi-
schen politischem und künstlerischem Handeln offen: Indem der Zugriff auf 
künstlerische Praktiken durch die beschriebenen Wissensstrukturen reglementiert 
ist, wird ein wechselseitiger Bezug zwischen künstlerischen Darstellungsmitteln 
und der subjektiven ästhetischen Kategorisierung bzw. Wahrnehmung des Alltags 
voraussetzungsvoll. Die Rekonstruktion des autonomen Feldes der Kunst mit der 
beschriebenen analytischen Rahmung orientiert sich in Bourdieus Werk selbst 
mehr und mehr an der Kunstproduktion innerhalb der Feldregeln. Kritisch ließe 
sich fragen: Warum systematisiert Bourdieu eine engagierte Kunst, wie er sie in 
der Entstehungsphase des Feldes noch wahrnimmt (Bourdieu 2001, S. 181 ff.), 
nicht mehr in der weiteren Strukturbildung? Offen bleibt damit, wie Elemente 
der Kunst einzuordnen sind, die sich an den Rändern des Feldes und seiner Aner-
kennungsstrukturen bewegen, indem sie auf andere Felder, darin stattfindende 
Kämpfe und institutionelle Arrangements unmittelbar Bezug nehmen – eine ähn-
liche Kritik wie Jens Kastner (2012) sie an anderer Stelle hinsichtlich der Mög-
lichkeit von Konflikten zwischen Feldern formuliert. Die einleitend erwähnten 
Beispiele geben Anlass zu überprüfen, ob sich hier die Praktiken zwischen den 
Feldern entsprechend auseinander halten lassen und welche Folgen diese Über-
schneidungen – wenn sich also Künstler*innen nicht allein auf die Regeln des 
Feldes der Kunst beziehen, sondern sich in Bezug zu anderen Lebensbereichen 
setzen – bei Bourdieu hätten.

5	� Strategien einer Politik der Kunst

Hier möchte ich Rancières Konzeption politischer Kunst ins Spiel bringen. Denn 
diese begreift in genau einem solchen Zusammenwirken von Handlungsfeldern 
erst die Möglichkeit von Politik. Rancière entwickelt die (politische) Destabilisie-
rung und Ausweitung zugewiesener Plätze und Sprecherpositionen, insofern als 
auch er sich mit der Frage eines kritischen Erkenntnisprozesses im Zusammen-
hang mit Politik auseinandersetzt. Für die Kunst formuliert er zwei grundlegende 
Möglichkeiten, womit im Zentrum steht, was in der Analyse der Feldregeln außen 
vor bleibt: zum einen die Formulierung eines politischen Dissenses im Paradox 
von „relationaler Ästhetik“, in dezidiertem Bezug auf die Verschiebung alltägli-
cher Erfahrung durch eine Neuverteilung der Plätze und damit einer „Politik des 
Leben-Werdens der Kunst“ (Rancière 2008b, S. 55). Zum anderen die „erhabene“ 



60 G. Mackenroth

Ästhetik, der „Politik der widerständischen Form“ (Ebd.), als größtmögliche 
Distanz zur alltäglichen Erfahrung und „passive Begegnung“ mit dem Anderen, 
gleichgültig gegenüber „jeder bestimmten Politik“ (Rancière 2008b, S. 34). Die 
andere Möglichkeit bezieht sich, wie ich später ausführen werde, auf das Verhält-
nis zwischen Zuschauenden und Künstler*innen. Das Spezifische einer Politik 
der Ästhetik ist, dass sie mit ihrem Spiel von Tätigkeiten und Positionen, etwa 
des aktiven Zuschauers, der Fiktion in der Dokumentation oder des Literarischen 
in der Beschreibung der Wirklichkeit eine „Autonomie der sinnlichen Erfahrung 
ermöglich[t]“, diese also an einer „Revolution der sinnlichen Existenz“ selbst 
ansetzt – gegenüber etwa solchen, die von einer „Revolution des Staates“ oder 
juristischer Arrangements ausgehen (Ebd., S. 43).

Diese Politik der Kunst in dem angesprochenen Paradox wirkt sich dahin-
gehend aus, dass sie „[…] insofern Kunst [ist], als sie auch Nicht-Kunst, etwas 
anderes als Kunst ist“ (Rancière 2008b, S. 47). Sie ist insofern Kunst, als dass 
sie einen abgetrennten Raum der ästhetischen Erfahrung eröffnet, der in Distanz 
zum/zur Betrachter*in liegt und dabei unerreichbar in sich das Versprechen von 
einer anderen Gemeinschaft trägt. Gleichzeitig ist das Kunstwerk insofern keine 
Kunst, als sie Form des Lebens wird und unmittelbar eine andere Gemeinschaft 
ausdrückt, die Kunst und Gemeinschaft nicht mehr unterscheidet (Ebd.). Die 
Politik der Kunst besteht folglich darin, dass sie im Spanungsfeld zwischen zwei 
Gemeinschaften gleichzeitig in der Erfahrung, der Herstellung und Betrachtung 
von Kunst, zwar eine neue Gemeinschaft verspricht und dabei eine Gegenwart 
dieser Gemeinschaft ist, die jedoch nie vollständig eingeholt werden kann. In 
dieser Widersprüchlichkeit ist die Kunst widerständig und baut einen politischen 
Dissens auf. Einzeln liefen beide Richtungen als ethischer Teil einer Sichtbarkeit 
auf eine Entpolitisierung hinaus. So ergibt sich eine spezifische Möglichkeit der 
Aufrechterhaltung des politischen Dissenses durch die Kunst – einerseits „die 
Lesbarkeit einer politischen Bedeutung und andererseits einer sinnlichen Erfah-
rung, die genau jener gewonnenen Bedeutung widerstreitet.“ (Muhle 2008, S. 13). 
Für die Politik der Kunst wird so möglich, was in Das Unvernehmen noch nicht 
erschlossen wird: Zugespitzt formuliert kann Kunst im Gegensatz zu anderen 
politischen Tätigkeiten der Replatzierung nach einem gescheiterten Versuch des 
Politischen oder dem Aufgehen in einer neuen Ordnung (Polizei) ihrer politischen 
Aussage eine Art Unabgeschlossenheit einschreiben. Diese realisiert sich im Fort-
bestand des Spannungsverhältnisses von Polizei und Politik, indem ein politisches 
Moment nie auf eine endgültige, vollständige Realisierung der dissensuell formu-
lierten Gleichheit hinausläuft.



61Die Sichtbarkeit der Nightcleaners

6	� Die Aufführung als kritischer Erkenntnisprozess

Mit dieser Perspektive Rancières, die sich für die Möglichkeiten politischer 
Dynamik in ästhetischen Strategien interessiert, kann ich eine engagierte Position 
von Kunst systematisch einbeziehen. Gegenüber einer soziologisch-ästhetischen 
Aufklärung, mit der Bourdieu das herrschaftsstabilisierende Verhältnis der Regeln 
der Kunst zum Feld der Macht zu unterwandern sucht, erkennt Rancière in der 
Situation der Aufführung und Rezeption selbst die Möglichkeit (nicht die Selbst-
verständlichkeit) kritischer Erkenntnis. Damit erhebt er die Gleichheit nicht nur in 
der Politik und der Pädagogik (Rancière 2009b, S. 24 ff.) – in Kritik einer privi-
legierten (soziologischen) Erkenntnisposition – auch zum Axiom der Politik der 
Kunst.

Das Hinterfragen von Herrschafts- und Ungleichheitsstrukturen basiert – das 
wird mit dem Bezug auf die Zuschauerrezeption deutlich – auf unklaren, prozess-
haften Erkenntnissituationen. Während Bourdieu vorschlägt, sozialstrukturelle 
Zuschreibungen von Wahrnehmungsmöglichkeiten zu kritisieren, indem man 
Wissensstrukturen expliziert, geht Rancière genau den entgegengesetzten Weg: 
der Wissensgenerierung setzt er die Veränderung von Handlungsmöglichkeiten 
und Sprecherpositionen voraus. Emanzipation beginne folglich in der Auffüh-
rung, wenn „der Gegensatz zwischen Sehen und Handeln“ infrage gestellt wird, 
„[…] wenn man versteht, dass Sehen auch eine Handlung ist, die diese Verteilung 
von Positionen bestätigt oder verändert“ (Rancière 2009a, S. 23).

Mit dieser These kritisiert Rancière (ebd., S. 12) die Annahme, als Zuschau-
ender „[…] von der Fähigkeit zur Erkenntnis und von der zur Handlung getrennt 
zu sein []“ als austauschbare Zuschreibung von Aktivität und Passivität einer 
Ordnung der Wahrnehmung. Vorausgesetzt werde dabei, dass Sehen nicht dazu 
führe die Wahrheit bzw. die Wirklichkeit in und hinter dem Bild zu erkennen 
(Ebd., S. 22). Dagegen stellt Rancière die These, dass die Sehenden bzw. Hören-
den über die Aufführenden in ihrer Erkenntnis hinausgehen könnten. Dies wird 
für Rancière (ebd., S. 19 ff.) als pädagogische Beziehung möglich, in der die 
Aufführungspraxis von Wissen nicht als „eine Menge von Kenntnissen“ sondern 
als „Position“ betrachtet wird. Die Lehrenden bzw. in diesem Fall die Auffüh-
rung würde damit die Zuschauenden als aktiv begreifen, indem sich das Wissen 
erst in der Positionierung als Übersetzung zwischen beiden herausbildet. Der/die 
Zuschauende handelt dabei analog zur Situation des „unwissenden Lehrmeisters“, 
„er beobachtet, er wählt aus, er vergleicht, er interpretiert. Er verbindet das, was 
er sieht, mit vielen anderen Dingen, die er gesehen hat, auf anderen Bühnen und 
anderen Arten von Orten.“ (Rancière 2009a, S. 23). Die Aufführenden sind damit 



62 G. Mackenroth

der Kontingenz der Assoziation des Zuschauenden ausgesetzt. Statt einer „direk-
ten und identischen Übertragung“ (ebd., S. 24) wird die Aufführung zu einer 
„dritten Sache“, deren „Sinn niemand besitzt“. In diesem „Spiel“ der jeweiligen 
unüberbrückbaren und fortlaufenden „Assoziation“ und „Dissoziation“ durch 
die Zuschauenden entsteht eine Gemeinschaft der „Gleichheit der Intelligenzen“ 
(ebd., S. 28). Dadurch, dass Bedeutung prozesshaft generiert wird, setzt die Auf-
führung eine Gleichheit und riskiert eine politische Dynamik der Platzverschie-
bung. Das emanzipative Moment liegt dabei vor allem in der Anerkennung des 
Wissens, das der/die Zuschauende bereits besitzt.

Die Frage nach der Rolle der Zuschauenden hängt eng mit der Debatte um 
eine erst theoretisch-intellektuell nachvollziehbare Klassensituation gegenüber 
einer spezifisch durch praktische Erfahrung nachvollziehbaren, dem Beherrsch-
ten eigenen Reflexivität zusammen. In der Kritik an beiden Perspektiven ist für 
Rancière das Verhältnis zwischen, zugespitzt, Intellektuellen und Arbeiter*innen 
keine Frage von Unwissenheit und Wissen. In den Vordergrund rückt vielmehr 
„[…] das Verwischen der Grenzen zwischen denen, die handeln, und denen, die 
zusehen […]“ und zwischen „empirischer Geschichte und reiner Philosophie“, 
indem zwischen beiden Wahrnehmungsebenen Übersetzungsprozesse stattfinden 
(Rancière 2009a, S. 30 f.).

Mit dieser Einordnung des politisch-künstlerischen Prozesses bei Rancière 
möchte ich verdeutlichen, dass die Entfaltung eines politischen Ansatzpunktes der 
Kunst in der Prozesshaftigkeit und produktiven Unsicherheit des Wissens bzw. 
der Wissensgenerierung liegt – als ein permanenter Wechsel von Positionen und 
deren Fortentwicklung.

Für einen politisch-künstlerischen Prozess, etwa eine Theateraufführung, hält 
Rancière einen Arbeitsprozess fest, der die künstlerische Sinngebung der Assozi-
ation der Zuschauenden aussetzt, der damit selbst zum Zuschauenden wird, und 
so permanente Übersetzungen stattfinden (Ebd., S. 33). Ziel sei es, „[…] was man 
weiß mit dem zu verbinden, was man nicht weiß, gleichzeitig Performer zu sein, 
der seine Kompetenz entfaltet und Zuschauer, der beobachtet, was diese Kompe-
tenzen in einem neuen Kontext bei anderen Zuschauern hervorrufen.“ (Ebd.).

In der Aufführung und Rezeption formuliert Rancière eine ästhetische Stra-
tegie der Entwicklung von Kritik. In der Prozesshaftigkeit von Darstellung und 
Rezeption entsteht ein politischer Möglichkeitsraum. Dies möchte ich anhand des 
filmischen Beispiels Nightcleaners aufgreifen und in Bezug zu Bourdieu setzen. 
Vorbereitend möchte ich jedoch die bis hierhin erörterte Position des Wissens in 
einer produktiv-konflikthaften Verbindung beider Konzeptionen von Kritik für die 
ästhetische Diskussion zusammenführen.



63Die Sichtbarkeit der Nightcleaners

7	� Zusammenführender Exkurs zum Verhältnis 
zwischen Kunst und Kritik

Die bis hierhin aufgezeigten wissenssoziologischen Aspekte in der Diskussion 
um den Handlungsspielraum politischer Kunst sollen nun durch einige metho-
dologische Bezugspunkte des Soziologen Celikates (2009), aufbauend auf sei-
nem Konzept der „rekonstruktiven Kritik“ gebündelt werden. Diese greift die 
erkenntnistheoretische Kritik Rancières (2010, S. 225 ff.) an Bourdieu auf, in der 
dieser die privilegierte Position der Soziologie, der Entzauberung sich verschlei-
ernder Herrschaftsstrukturen, hinterfragt. Auch auf die Kunstsoziologie kann 
diese Kritik Rancières bezogen werden, die Fragerichtung Bourdieus, werfe die 
Befragten vor allem auf ihre Unfähigkeit zurück. Die Abfrage in den Schemata 
der Ungleichheit suche vor allem weitere soziale Distanzierungen (in Rezeption 
und Produktion), womit Situationen der Begegnung und die Widerständigkeit des 
Kunstwerks systematisch vernachlässigt werden (Ebd., S. 256 ff.).

Damit greift Rancière zudem die methodologische Position Bourdieus an, 
im Habitus sei die Anerkennung und Legitimation sozialer Verhältnisse auf-
gehoben (Celikates 2014, S. 130). Die Struktur des Sozialen lässt sich also nur 
in der Distanz zu ihr, also durch einen „Standpunkt außerhalb ihrer Praktiken“ 
(ebd., S. 127 f.) und im Bruch mit ihren vordergründigen Legitimationsstruktu-
ren erkennen, der den Zusammenhang von objektiven und subjektiven Sinn, die 
Logik sozialer Praxis analysiert. Die soziologische Perspektive generiert abseits 
sozialer Bedingtheit ein Wissen, mit dem sie über die Sozialität der ‚selbstver-
ständlichen‘ Verhältnisse aufklären kann und das damit Voraussetzung von 
Gesellschaftskritik und „emanzipatorischen kollektiven Handeln“ ist (Ebd., 
S. 130).

Mit Bezug auf Rancières Kritik an diesem vermeintlichen Wissensvorsprung 
der Soziologie entwickelt Celikates (ebd., S. 134) folgende Konzeption kriti-
schen Wissens: Mit Rancière lässt sich anführen, dass Bourdieu die „reflexiven 
Fähigkeiten“ der Akteure – Künstler*innen und Rezipient*innen – unterschätzt 
und mit dieser Festlegung der erkenntnistheoretischen Möglichkeiten die eigenen 
privilegierten Erkenntnismöglichkeiten fixiert und legitimiert. Emanzipatorisches 
Denken setzt damit für Rancière gerade an der Kritik bzw. Zurückweisung einer 
privilegierten aufklärerischen Erkenntnisposition an und nimmt damit auch nicht 
allein und notwendig ihren Ausgangspunkt in soziologischer Erkenntnis.

In und mit dieser Position, so Celikates (ebd., S. 139), weise Rancière 
jedoch die Berücksichtigung jeglicher „Analyse sozialer Konstellationen bzw. 
herrschender Kräfteverhältnisse […] und […] die Berücksichtigung jeglichen 



64 G. Mackenroth

sozialwissenschaftlichen Wissens […]“ als Bestandteil einer „emanzipato-
rischen Politik“ zurück. Damit bleibe Rancière jedoch selbst hinter seinen 
Ansprüchen zurück. Es bleibt das Problem, dass die Politik als Unterbrechung 
der Ordnung zum voraussetzungs- und geschichtslosen Ereignis werden könnte. 
So kommt die dafür nötige Berücksichtigung von Blockaden und Vorausset-
zungen reflexiver Fähigkeiten nicht ohne eine Berücksichtigung soziologischen 
Wissens aus. Indem Rancière dieses jedoch nicht als Teil von Politik fasst, 
dafür das „Soziale“ vom „politischen Dissens“ unterscheidet, bleibe offen, wie 
Rancière Politik als „Praxis“, also als „historisch und sozial situierten Prozess“ 
begreifen will (Ebd., S. 141). Celikates (2014, S. 143) schlägt vor, sowohl die 
Erkenntnis über Voraussetzungen von reflexiven Möglichkeiten als auch deren 
Blockaden zum Teil einer politischen Praxis zu erklären und gleichzeitig, die 
Kritik Rancières aufnehmend, dieser Erkenntnis nicht (wie Bourdieu) eine 
besondere Position jenseits dieser Praxis zuzuschreiben. Damit bindet Celikates 
(ebd., S. 144) beide von Rancière und Bourdieu jeweils jenseits von sozialer 
Praxis verorteten Ansatzpunkte von Kritik (politischer Dissens und soziologi-
sches Wissen) aufeinander bezogen in diese ein.

Die Frage nach der Position von Soziologie und Philosophie in Bezug auf die 
Formulierung von Kritik kann in Hinblick auf die Erkenntnisposition politischer 
Kunst weitergeführt werden. Mit Celikates möchte ich für die jeweiligen zuvor 
bei Bourdieu und Rancière herausgearbeiteten Wissensformen und Erkenntnis-
möglichkeiten in Kunstproduktion und -rezeption feststellen, dass für diese Situ-
ationen politischer Kunst zu betrachten wäre, welche (verschiedenen) Formen der 
Wissensproduktion – damit auch Blockaden oder Möglichkeiten von Kritik – zu 
erkennen sind. So ließen sich die gesellschaftskritischen Perspektiven Rancières 
(die Gleichheit der Erkenntnismöglichkeiten im Übersetzungsprozess zwischen 
Positionen) und Bourdieus (die Distanz zur unhintergehbaren Praxis) zusammen-
führen.

Die bisherige Argumentation zusammenfassend, habe ich bis zu dieser Stelle 
theoretisch aufgezeigt, dass Bourdieu in seiner Feldanalyse das Phänomen enga-
gierter Kunst ausklammert, wohingegen Rancière gerade eine solche ins Zentrum 
der Analyse von ästhetischer Dimensionierung des Politischen stellt. Dabei legt 
Bourdieu zugrunde, dass eine Reflexivität gegenüber der eigenen Position den 
Akteuren in sozialer Praxis nicht unmittelbar zugänglich ist. Rancière hingegen 
zeigt, inwiefern Reflexivität möglich wird durch die ästhetisch-künstlerische 
Dimensionierung des Politischen. Diesen pädagogischen Aspekt weiterführend 
stellen Lernen und Erkenntnis im Feld der Kunst zunächst Wissens- und Macht-
strukturen der Platzierung der Akteure her, die durch Explizierung im Nachgang 
eines soziologischen Bruchs hinterfragt werden können. Rancière hingegen 



65Die Sichtbarkeit der Nightcleaners

beschreibt – zentral in der emanzipierte Zuschauer – Einflüsse künstlerischer Pro-
duktion als Möglichkeit der Prozesshaftigkeit von Bedeutungen und Neubezeich-
nungen im Politischen.

Die These Celikates’ hinzunehmend, kann jedoch gegenüber Rancière einge-
wandt werden, dass ihm sozialwissenschaftliche Begriffe und Wissensbestände 
aus dem Blick geraten, obwohl sie dennoch eine Rolle spielen.

Anhand des Beispiels der Nightcleaners werde ich beide Schwerpunktsetzun-
gen diskutieren und fragen, ob sie zusammengedacht werden können. Die Frage 
ist damit, ob sozialwissenschaftliche Kategorien Teil einer Situation der Kunst als  
politischer Erkenntnisprozess in einer (mit Rancière) politischen Situation der 
Verschiebung von Subjektpositionen sein können. Damit wäre erstens ausformu-
liert, was Bourdieu vernachlässigt und dem künstlerischen Prozess (gegenüber 
der privilegierten soziologischen Erkenntnis) nicht zutraut und, entgegen Ran-
cières Annahme, wäre gezeigt, dass sozialwissenschaftliches Wissen Teil politi-
scher Dynamik sein kann.

Diese Überlegung im Hinterkopf, möchte ich nun exemplarisch und explora-
tiv am Beispiel des Films The Nightcleaners verschiedene Formen des Wissens 
im Zusammenwirken von Politik und Kunst bzw. in dieser Situation formulierter 
Kritik aufzeigen. Dabei werde ich die These verfolgen, dass sich eine Politik der 
Kunst als Erkenntnisprozess hier vor allem in Momenten des Zweifelns wieder-
findet.

8	� The Nightcleaners – Politische Erkenntnis im 
Zweifeln

Zunächst werde ich erläutern, inwiefern sich in der gefilmten gewerkschaftli-
chen Organisation der Arbeiterinnen Elemente einer im Rancièreschen Sinne 
politischen Situation wiederfinden, dann die Stilmittel des Films anhand der Ein-
gangsszenen aufzeigen, um darauf aufbauend die Frage der Wissensproduktion 
ausführen zu können.

Der Dokumentarfilm begleitet die Versuche von weiblichen Reinigungskräf-
ten, die nachts Bürogebäude reinigen, sich gewerkschaftlich zu organisieren, mit 
dem Ziel besserer Arbeitsbedingungen und höherer Löhne. Die Künstler*innen 
des Berwick Street Film Collective haben über 18 Monate die Arbeiterinnen bei 
ihrer Nachtschicht, bei politischen Treffen und in ihrem Privatleben begleitet, 
wodurch sich der Film aus Aufnahmen der Arbeit, und der Aktivitst*innen, Inter-
views mit den Arbeiterinnen und ihrem Arbeitgeber und Bildern von Demonstra-
tionen zusammensetzt.



66 G. Mackenroth

Der Film war ursprünglich von den Initiatorinnen als Kampagnenfilm in Auf-
trag gegeben worden und hat sich dann zu jenem Dokumentarfilm entwickelt, der 
sich im Rückblick der filmischen Avantgarde seiner Zeit zuordnen lässt (Wilson 
2015, S. 4 f.). Für die Rezeption war seine Vorführung beim Edinburgh Internati-
onal Film Festival 1975 während eines thematisch spezifischen Screenings Brecht 
and Cinema/Film and Politics bedeutsam (ebd.), ebenso wie die Rezeption durch 
die Filmkritiker*innen Claire Johnston und Paul Willemen (1975).

Nightcleaners stellt insofern ein wichtiges Beispiel dar, als dass erstens eine 
enge Verbindung zwischen einem künstlerischen und einem politischem Prozess 
deutlich wird, zweitens handelt es sich um eine voraussetzungsvolle politische 
Situation. Die Kampagne wurde durch eine kleine Gruppe der Arbeiterinnen ini-
tiiert, die eine feministische Studiengruppe um Unterstützung bat (Wilson 2015, 
S. 3). Sie begann mit der Verteilung von Flugblättern, um die Arbeiterinnen für 
einen Gewerkschaftsbeitritt zu gewinnen, kämpfte im Folgenden insbesondere 
um den Rückhalt der großen Traditionsgewerkschaften und weitete sich zu einem 
wilden Streik im August 1972 aus, der schließlich gewerkschaftlich unterstützt 
wurde (Night Cleaners Collective 1971 (1973)). Die politische Kampagne mit 
dem Ziel der gewerkschaftlichen Vertretung und Verbesserung der Arbeitssitua-
tion bezeichnen die Initiatorinnen der Kampagne als permanenten Prozess „des 
Sichtbarmachens“ einer „unsichtbaren“ Arbeit der Arbeiterinnengruppe (Ebd., 
S. 178). Die damit beschriebene Komplexität der politischen Situation bezieht 
sich auf verschiedene Dimensionen und zeigt, dass eine Einbettung in instituti-
onelle Strukturen der Politik nicht unmittelbar möglich ist. Vielmehr, so meine 
Deutung, werden in der unklaren Position der Arbeiterinnen mikropolitische 
Strategien zur politischen Positionierung relevant. Indem die Reinigungskräfte 
zu diesem Zeitpunkt über von den Unternehmen beauftragte Reinigungsfir-
men beschäftigt waren, waren sie nicht Teil einer gewerkschaftlichen Struktur. 
Dadurch blieben die Bedingungen des Reinigungsauftrags für die Arbeitneh-
merinnen intransparent (Ebd., S. 175 f.). Erschwert wurde die gewerkschaftliche 
Organisation dieser Arbeiterinnen durch die Haltung der Gewerkschaften, die 
sich zunächst außerstande sahen, die Initiative zu unterstützen. Dennoch sah die 
Kampagne darin die einzige politische Durchsetzungsmöglichkeit und positio-
nierte sich zu einer feministischen Kritik an gewerkschaftlichen Strukturen prag-
matisch (Ebd., S. 178).

Zu diesem Kampf um Repräsentation setzte sich die Kampagne auch gegen 
gesellschaftliche Stereotypen und Marginalisierungen dieser weiblichen Vollzeit-
arbeit als casual work ein (Ebd., S. 179). Strukturell nehmen die Arbeiter*innen 
auch unter anderen Werktätigen eine Isolation wahr: „Night cleaning is invisible 
work. Who knows or cares what goes on? The Owner of the office and all the 



67Die Sichtbarkeit der Nightcleaners

office workers are trucked up in bed. So this and other fiddles pass unnoticed.“ 
(Ebd., S. 175). Gleichzeitig sind kollektive Erfahrung und Selbstbild unklar, da 
die Frauen in kleinen Einheiten, teilweise auch vereinzelt in Stockwerken arbei-
ten und sich während der Arbeit nicht sehen und politische Treffen o. ä. aufgrund 
der Doppelbelastung von Nachtarbeit und Familie schwierig sind. Auf gesell-
schaftlicher, gewerkschaftlicher und individueller Ebene werden die Arbeiterin-
nen in ihrer Arbeit nicht anerkannt bzw. repräsentiert. Mit dem, was sie nachts 
tun, werden sie nicht identifiziert und fallen so aus politischen Repräsentations- 
und Handlungsstrukturen heraus. Damit, in dieser hinsichtlich eines Platzes in 
der institutionellen Politik (mit Rancière) ungezählten, anteilslosen Position der 
Arbeiterinnen, wäre dieser Kampf um gewerkschaftliche Einbindung und Lohn-
forderungen, mit Rancière, als ein politischer zu Denken.

Wie lässt sich nun Nightcleaners auf die theoretisch erarbeitete These bezie-
hen, dass die politischen Möglichkeiten von Kunst vor allem in mit diesen künst-
lerischen Situationen verbundenen Erkenntnisprozessen zu suchen sind?

Die Struktur des politischen Erkenntnis- und Reflexionsprozesses lässt sich 
zunächst durch die Perspektive des Films verstehen. Diese besteht einerseits aus 
einer distanzierten und andererseits einer empathisch nahen Sichtweise sowie 
verschiedenen Ebenen der Reflexivität. Die Formsprache wird im ersten Drittel 
des Films erkennbar. Nightcleaners beginnt mit der verfremdeten Nahaufnahme 
eines lachenden Gesichts in Zeitlupe, das zunehmend verzerrt wird. In einzelnen 
Buchstaben wird der Filmtitel eingeblendet, sowie die Höhe des wöchentlichen 
Lohns. Anschließend sieht man eine Vorarbeiterin vor einem Telefon. Sie blickt 
aufmerksam in die Kamera. Eine eingeblendete Filmklappe kündigt die erste 
Szene und den Drehort an. Die Arbeiterin nickt, wählt und telefoniert bezüglich 
erforderlicher Arbeitsmittel. Es folgt eine mehrsekündige Schwarzblende, in 
der eine Tonspur zu hören ist und schließlich das Bild dazu: Der Chef des Rei-
nigungsunternehmens erläutert die Unternehmensstruktur. Darauf folgt erneut 
eine Schwarzblende, während derer sich mehrere Tonspuren – Äußerungen des 
Unternehmers über die Konkurrenz und Arbeiterinnen-Stimmen während Pro-
testaktionen, die später erneut zu hören sein werden – überlagern. Danach beob-
achten die Zuschauenden die Reinigung einer Toilette. Die Kamera steht dabei 
hinter der Arbeiterin und filmt zwischen ihre schrubbenden Arme, fokussiert in 
die Toilettenschüssel. Die Frau erzählt dabei in ironischem Ton von ihrem Ehe-
mann. Mit diesem Szenen-Einstieg montiert der Film in seine Argumentations-
struktur einen Dialog hinein. Die konstruierende Rolle legt er mit der Explikation 
der filmischen Technik offen. Mit einer weiteren Schwarzblende kommt eine 
neue Ebene hinzu, eine weibliche Off-Stimme, die, über die Länge des Filmes 
hinweg unsichtbar, eine feministische Reflexion beginnt: „Something we speak  



68 G. Mackenroth

that is upon right from the start in this relation is that we had to make a politics 
which came out of our experience of the childhood, to make politics about how 
we have been conditioned to be feminin.“ (’5:18) Dies äußert die Sprecherin erst 
vor der Schwarzblende, anschließend ist eine Arbeiterin alleine in einem Groß-
raumbüro zu sehen, unzählige Mülleimer leerend. Der Off-Kommentar, der quasi 
akustisch in das Bild von der Arbeit hineinragt, stoppt. Nach einigen Sekunden 
setzt eine Arbeiterin mit der Beschreibung ihrer Tätigkeiten ein, die auf der Bild-
ebene betont wird. Schließlich wird der Ton ausgeblendet und es bleibt nur das 
Bild der Arbeitenden.

Ich möchte nun punktuell anhand der Stilmittel verschiedene Wissensformen 
und Erkenntnisstrukturen aufzeigen, die im Film angelegt sind. Zunächst würde 
ich eine Wissens-Asymmetrie als zentrales Stilmittel herausstellen. Der Film lässt 
die Zuschauenden in kategorialer sozialstruktureller Unsicherheit über nicht vor-
gestellte Personen und Stimmen. Aufgrund der fehlenden Exposition entwickeln 
die Zuschauenden erst nach und nach ein Gespür für die Positionen im Film.

Die Filmwissenschaftlerin Siona Wilson (2015, S. 7) zeigt auf, dass sich 
Nightcleaners in eine Strömung einreiht, mit der sich der britische Film Prinzi-
pien der brechtschen Theaterlehre aneignete. Prägend war damals Walter Benja-
mins Essay Der Autor als Produzent und dessen Anspruch, die Zuschauenden in 
den Herstellungsprozess, die Bedeutungsproduktion des politischen Films ein-
zubinden. Indem der Film eindeutige politische Aussagen offen lässt, wird die-
ser Anspruch für Nightcleaners evident: Die Unsicherheit, in der der Film die 
Zuschauenden bezüglich der Einordnung der Personen hält, lässt die Bedeutungs-
produktion für ‚Hinzukommende‘ prekär werden. Damit überträgt der Film eine 
ambivalente Spannung aus Nähe und Distanz bzw. Gleichheit und Differenzie-
rung auf die Zuschauenden, die den beschriebenen politischen Prozess in seiner 
Zusammensetzung prägt.

Durch die selbstreflexive Thematisierung der filmischen Inszenierung, nimmt 
der Film dieses Spannungsfeld in sich auf, was Claire Johnston als brechtsche 
Distanzierung von einem rein empathischen Nachvollzug interpretiert (Johnston 
und Willemen 1975, S. 112 f.).

Im Film entwickelt sich so ein wechselseitiger Erkenntnisprozess, in dem ana-
lytisches Wissen und praktisches Alltagswissen auf institutioneller, kollektiver 
und individueller Ebene in Hinblick auf den möglichen politischen Ort der Night-
cleaners in Beziehung gesetzt werden.

Es entsteht hier und im Folgenden vertieft erkennbar ein produktiver Zusam-
menhang zwischen den Perspektiven Rancières und Bourdieus: Objektiv-analy-
tische Wissensbestände werden mit unsicheren, etwa solchen bezüglich einer 
zukünftigen politischen Position, sowie empirischen Thematisierungen von 



69Die Sichtbarkeit der Nightcleaners

Ungleichheit und ‚politischen‘ der Gleichheit in Beziehung gesetzt. Das Span-
nungsfeld von Gleichheit und Ungleichheit durchzieht den politischen Prozess 
und wird zwischen verschiedenen Wissensstrukturen des Films verhandelt.

So baut der Film eine detailreiche Nähe zu den Arbeiterinnen, ihrer Arbeit 
sowie ihrer politischen Positionierung und Selbstbeschreibung auf. Er schafft eine 
Art kollektive Erfahrung in Momenten, in denen die Arbeiterinnen teilweise auch 
Bezug auf das Gefilmtwerden durch die Kamera nehmen. Durch das filmische 
Arrangement schafft der Film Situationen, in denen sich die Involvierten gegen-
seitig sehen und hören, und kommt dabei stellenweise einer unmittelbar nachvoll-
ziehbaren aktiven Annäherung an den politischen Prozess nahe – etwa wenn eine 
Arbeiterin das Interview mit dem Chef nachhört und kommentiert oder wenn erst 
der Film politisch-reflexive Handlungen, die den Beteiligten bisher offensicht-
lich unplausibel waren, wie beispielsweise das reflektierende Aufschreiben der 
Arbeitsbedingungen, im Interview diskursiv erarbeitet.

Zudem entstehen Situationen, in denen ein zugewiesener Platz unterwan-
dert wird: Eine Sichtbarmachung der Arbeit zeigt sich im Film in verschiedenen 
genretechnischen Kreuzungen, beispielsweise der Vermischung von doku-
mentarischen und fiktionalen Elementen, was in der Rezeption dann (politisch) 
bedeutsam sein könnte. So wird, nachdem eine Arbeiterin und ihre Kollegin ihre 
Arbeit und die Gründe für ihre Erwerbstätigkeit dargestellt haben, letztere aus der 
Distanz gezeigt, wie sie den gläsernen Eingangsbereich eines Bürogebäudes, um 
Zimmerpflanzen herummanövrierend, saugt. Währenddessen laufen zwei Männer 
durch den Bereich, irritiert von der Arbeiterin, kurz mit ihr redend. Die Kame-
raeinstellung als Totale und die Abgeschlossenheit des gläsernen Raums darin 
verschieben die Einstellung von einer dokumentarischen Darstellung der Arbeit 
hin zu einem theatral-komödiantischen Moment, in dem die Arbeitssituation in 
ihrer Erscheinung eher an (fiktive) Interaktionen zwischen Ehemann und Haus-
frau erinnert.

In Bezug auf die feministische Reflexion und die Reflexion der sozialen 
Zusammensetzung der Aktivistinnen sowie die Äußerungen der Gewerkschaf-
ten zur politischen Organisation setzt der Film mit den genannten Stilmitteln die 
erwähnte Verunsicherung gefestigter Wissensbestände und politischer Positionen 
fort. Der Off-Kommentar korrespondiert, wie erwähnt, mit dem durch die Arbei-
terinnen angesprochenen Erfahrungsraum, er bildet diesen jedoch nie konsistent 
ab. So reflektiert der Kommentar im Anschluss an eine Interviewsequenz mit dem 
Chef nach einem Schwenk über die nächtlich beleuchteten Gebäude:

Sexuality is crucial aspect to the individuals’ consciousness. For anyone who wants 
to change society, to ignore the ways we perceive ourselves in others through sexual 



70 G. Mackenroth

relation is to miss out a whole area of experience which is continually held and left 
back the possibility to attack capitalism […] (18:56 ff.).

Die visuelle Ebene distanziert sich während dieser Reflexion vom Geschehen. 
Gezeigt werden die Arbeiterinnen von draußen durch das Fenster aus einer exter-
nen Beobachterposition. Den Zuschauenden wird damit kein verifizierendes Bild 
zur feministisch-soziologischen Begriffsbildung angeboten, vielmehr müssen sie 
mit der prekären Distanz auskommen, wobei zugleich deutlich wird, dass die 
Arbeiterinnen sich von der Kamera beobachtet fühlen, indem sie immer wieder 
irritiert und nervös aus dem Fenster schauen. Mit keinem Bild gesättigt, wird die 
Reflexion in ihrer Autorität verunsichert (Wilson 2015, S. 44).

Die Bewegung thematisiert derartiges soziologisch-analytisches Wissen selbst-
reflexiv in Bezug auf ihre innere Heterogenität, und diese Kategorien sind über 
den Film hinweg Bestandteil der Off-Reflexion: Diese analysiert fortlaufend, 
worin die vielfachen Ausschlüsse der Nightcleaners aus politischen Situationen 
bestehen: ihrer unbewussten Implementierung in Strukturierungen und ihrem 
integralen Zusammenhang mit ‚privaten‘ Geschlechterverhältnissen.

Der Film zeigt dabei auf, wie sich diese analytischen Wissensbestände einer 
politischen Praxis annähern. Einen Redeausschnitt –

They say that the women’s liberation is made up by middle class in professional 
ways. This is not true, the liberation is made up by the working class women. And I 
say […] get up and fight now and show the men, we are not the little thing and we 
stand up (’35:35).

– ordnet der Film, sozialstrukturell nicht (explizit) ein, sodass nur vermutet wer-
den kann, dass es sich um eine Nightcleanerin handelt. Zudem schließt an die 
Rede keine Szene an, die die politische Ankündigung weiterführt, sondern eine 
wiederholte Darstellung von Arbeit und Lebenswelt der Arbeiterinnen, die die 
meist relativ pragmatischen Argumente für die Erwerbstätigkeit aktualisiert 
(Familie), sowie eine Interviewsequenz, in der zwei Arbeiterinnen an ihren poli-
tischen Möglichkeiten zweifeln. An dieser Stelle führt der Film die politisch-ana-
lytische Positionierung nicht fort, sondern bricht sie mit der Alltagssituation der 
Arbeiterinnen und lässt so eine gegenüber dem Aktivismus ambivalente Distanz 
entstehen.

Ein wichtiges Stilmittel, das ebenfalls mit der kontinuierlichen Fortentwick-
lung von Analyse und politischer Dynamik bricht, stellen die in der Eingangs-
szene beschriebene und im Film wiederholten Nahaufnahmen der Gesichter der 
Arbeiterinnen in Zeitlupe dar. In ihnen sind ambivalente Verschiebungen eines 



71Die Sichtbarkeit der Nightcleaners

emotionalen Ausdrucks zu erkennen, die Wilson (2015, S. 33) als „Portraits“ 
bezeichnet, welche folgendes leisten: „It tracks the movement of consciousness 
without decisive content. These passages are counterweight to the focus on the 
empirical depiction of cleaning elsewhere in the film, since they indicate unveria-
ble interiority as opposed to the absolute external materiality.“

Die Portraits brechen – mit Rancière den oben beschriebenen Verweis auf 
Brecht und Benjamin weitergeführt – die Bedeutungsproduktion durch die 
Zuschauenden und die reflexiven Kommentare im Film und damit die Aufteilung 
der Tätigkeiten zwischen der Produktivität der Arbeiterinnen und der Bedeutungs
produktivität der Zuschauenden auf. Wilson (ebd., S. 44) verdeutlicht anhand 
der ‚Portraits‘, dass der Film keine handlungsbezogene Stoßrichtung verfolgt, 
sondern vor allem politische Widersprüchlichkeiten in einer unklaren politischen 
Gegenwart aufzeigt.

Der politische Prozess der Verunsicherung durch den Film – zuletzt in den 
Portraits gezeigt – findet sich auch in der Rezeption u. a. durch die politischen 
Akteure wieder. So zeigt sich in der Diskussion beim Edinburgh Film Festival, 
dass er zunächst als Agitprop-Film, zur Mobilisierung und Spendengenerierung 
in einer Kollaboration von Aktivistinnen und Filmteam konzipiert war. In Hin-
blick auf das Ergebnis und die nach sich ziehende Kritik durch die Aktivistinnen 
wird deutlich, dass es bei den Künstler*innen innerhalb des Arbeitsprozesses eine 
Veränderung des Selbstverständnisses der eigenen Tätigkeit gab. Dieser Prozess 
lässt sich als sozialtheoretischer Impuls weiterführen. Die paradoxe Vereinigung 
einer relationalen mit einer distanzierten Ästhetik, die Rancière beschreibt, muss 
offenbar über eine theoretisch-logische Figur hinausgehend, als konkreter wider-
sprüchlicher, evtl. konflikthafter Prozess der Positionierung im politisch-ästheti-
schen Prozess gesehen werden. Zu fragen wäre darüber hinausgehend empirisch, 
in welchen Momenten dieses Spannungsfeld wie konkret verhandelt wird.

Die Kritik an dem Film warf zudem die Frage auf, wie viel Kompetenz zum 
Verständnis des Films den Arbeiterinnen zugetraut werden kann (Johnston und 
Willemen [Street Film Collective] 1975, S. 118) und stellt die Anforderung eines 
politisch konsistenten, eindeutig verständlichen Films in den Raum. Dass der Film 
sich gegen eine solche erklärende Position – basierend auf der Annahme einer 
intellektuellen Ungleichheit mit der Folge ungleicher Kompetenzen zur Bildung 
politischen Bewusstseins – wendet, bestärkt der Anspruch des Filmteams, Scree-
nings vielmehr als Kampf um politische Ambivalenzen und die Aufrechterhaltung 
des Politischen im Kunstwerk und in der Zuschauersituation zu verstehen, in der 
es den direkten Streit um die Bedeutung und die politische Situation weiterführen 
möchte (Ebd., S. 118). In dem Anspruch als Künstler*innen selbst anwesend und 
streitbar zu sein, widerspricht Nightcleaners einer symbolischen Distanz im Feld 



72 G. Mackenroth

der Kunst. Die Bedeutungsproduktion und damit der Erkenntnisprozess als Poli-
tik gehen so in der Rezeption weiter. Die im Film provozierten Verunsicherungen 
könnten in diesem Rezeptionsprozess politische Möglichkeiten und Subjektposi
tionen eröffnen. Eine solche in der Feldrekonstruktion unberücksichtigte Strategie 
der Verunsicherung politischer Gewissheiten und dabei der Rolle sozialwissen-
schaftlicher Wissensbestände in sozialer und politischer Praxis dürfte auch für die 
Sichtweise Bourdieus relevant sein. Systematisiert und aufgezeigt kann sie jedoch 
erst durch die Thesen Rancières werden.

Was wiederum am Beispiel von Nightcleaners für das Verhältnis von Rancière 
und sozialwissenschaftlichem Wissen an dieser Stelle deutlich wird ist, dass dieses –  
entgegen Rancières Kritik – zentraler Ausgangspunkt für politische Positionie
rungen sein kann. Dabei gewinnt sozialwissenschaftliche Erkenntnis – mit 
Rancière nun gegen Bourdieu eingewandt – nicht in Form einer Erklärung durch 
eine privilegierte Erkenntnisposition politische Bedeutung. Seine Stoßrichtung 
entwickelt sich vielmehr erst, indem sie im Prozess der politischen Situation 
einer permanenten Verunsicherung ausgesetzt wird – wie mit Nightcleaners 
beispielhaft gezeigt. In einer derartigen (hier ästhetischen) Ausweitung des 
sozialwissenschaftlichen Erkenntnisprozesses, so meine These, wird eine politi-
sche Neuformulierung von Subjektpositionen, wie sie Rancière behauptet, plau-
sibler – vor dem Hintergrund, dass der Standpunkt soziologischen Wissens, nicht 
im methodologischen Bruch erkenntnistheoretisch endet, sondern selbst Teil der 
politischen Verschiebungen wird.

9	� Fazit

Nightcleaners zeigt, wie in einer politischen Situation, sowohl auf analytisch-
soziologische Wissensbestände Bezug genommen wird, als auch ein eigenstän-
diger politischer Erkenntnisprozess und Wissens- und Bedeutungsproduktionen 
erkennbar werden. Deren Zusammenwirken wird in ästhetischen Strategien der 
Aneignung von Tätigkeiten und Sprechakten, in der Verunsicherung kategorialer 
Offensichtlichkeiten und in der Verschiebung von Bedeutungsproduktionen und 
deren Unabgeschlossenheit deutlich. Mit einer Zuordnung der Wissenden und 
einer politisch handelnden organisierten Linken, einer feministischen Analyse 
und einer belehrten, durch dieses Wissen zu organisierenden Arbeiter*innenschaft 
geht der Film in den Dissens. Er inszeniert den eigenen Schaffensprozess, die 
Arbeiterinnen, die Gewerkschaften und die Aktivistinnen selbst als einen Pro-
zess des Scheiterns im Spannungsfeld der politischen Situation und als Lernpro-
zess, der bis zum Ende thematisiert wird. Dies geschieht maßgeblich durch die 
beteiligten, dargestellten Akteur*innen in deren Reflexion des Prozesses selbst, 



73Die Sichtbarkeit der Nightcleaners

mündet aber in der Rezeption letztlich in der Streitfrage, ob der Film in der Kam-
pagne nicht politische Eindeutigkeiten vertreten soll, oder aber ob in den Bildern 
ein Bedeutungsspielraum entwickelt werden soll, der ermöglichender Teil einer 
politischen Fortentwicklung in der Filmproduktion und -rezeption selbst wird – 
wie also der Film in den politischen Prozess hineinwirkt.

Anhand dieses Beispiels habe ich versucht zu verdeutlichen, dass die Katego-
rie des Wissens und der Erkenntnis für eine Diskussion der Positionen von Bour-
dieu und Rancière produktiv sein kann und dass diese Kategorie es ermöglicht, 
die Differenz zwischen beiden Theorien aufrechtzuerhalten, ohne diese dabei 
voneinander fortzuentwickeln. Vielmehr gibt das Beispiel der Nightcleaners 
Anlass zur Vermutung, dass eine Aufrechterhaltung beider Positionen in einer 
empirischen Vertiefung der Debatte sozialtheoretische Impulse geben kann. Mit 
dem Beispiel der Nightcleaners, welches Bourdieus Feldrekonstruktion zunächst 
den Fall engagierter Avantgarde-Kunst entgegensetzt, lässt sich die theoretische 
Kontroverse zwischen Bourdieu und Rancière dahin gehend weiterentwickeln, 
dass Rancières Thesen einer Widerständigkeit der Kunst, gerade durch die Invol-
vierung sozialwissenschaftlichen Wissens, eine Konkretisierung als Situationen 
des Politischen erfahren. Zugleich wird mit Rancière gegen Bourdieu deutlich, 
dass sich exemplarisch und systematisch im Prozess des zweifelnden Lernens –  
das an Rancières pädagogische Position erinnert – Erkenntnissituationen fin-
den, die mit soziologischem Wissen Möglichkeiten der Kritik und Reflexivi-
tät erschließen, welche über diejenigen der soziologischen Erkenntnisposition 
hinausgehen.

Literatur

Bourdieu, Pierre. 1976. Entwurf einer Theorie der Praxis auf der Grundlage der kabyli-
schen Gesellschaft. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre. 1991. Zur Soziologie der symbolischen Formen. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp.

Bourdieu, Pierre. 2001. Die Regeln der Kunst. Genese und Struktur des literarischen Fel-
des. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre. 2015. Manet. Eine symbolische Revolution. Vorlesungen am Collège de 
France 1998–2000, Hrsg. P. Casanova, P. Champagne und C. Carle et al. Berlin: Suhr-
kamp.

Celikates, Robin. 2009. Kritik als soziale Praxis. Gesellschaftliche Selbstverständigung 
und kritische Theorie. Frankfurt, New York: Campus.

Celikates, Robin. 2014. Kritik der pädagogischen Vernunft. Bourdieu, Rancière und die 
Idee einer kritischen Sozialwissenschaft. In Pierre Bourdieu und Jacques Rancière. 
Emanzipatorische Praxis denken, Hrsg. J. Kastner und R. Sonderegger, 123–146. Wien: 
Turia und Kant.



74 G. Mackenroth

Johnston, C., und P. Willemen. 1975. Brecht in Britain. The Independent Political Film. On 
the Nightcleaners. Screen 16(4): 101–118.

Kastner, Jens. 2012. Der Streit um den ästhetischen Blick. Kunst und Politik zwischen 
Pierre Bourdieu und Jacques Rancière. Wien: Turia und Kant.

Kastner, J., und R. Sonderegger. 2014. Emanzipation von ihren Extremen her denken. Ein 
einleitendes Plädoyer für Bourdieu und / mit Rancière. In Pierre Bourdieu und Jacques 
Rancière. Emanzipatorische Praxis denken, Hrsg. Dies., 7–30. Wien: Turia und Kant.

London Women’s Liberation Night-Cleaners’ Collective. 1971 [1973]. Nightcleaners’ Cam-
pain. Radical America 7: 174–187.

Muhle, Maria. 2008. Einleitung. In Rancière, Jacques: Die Aufteilung des Sinnlichen. Die 
Politik der Kunst und ihre Paradoxien, Hrsg. M. Muhle, 7–20. Berlin: b_books.

Nightcleaners. Großbritannien 1975. Regie: Berwick Street Film Collective (Marc Karlin, 
Mary Kelley, James Scott, Humphry Trevelyan). Lux Film Distribution.

Rancière, Jacques. 2002. Das Unvernehmen. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Rancière, Jacques. 2008a. Die Aufteilung des Sinnlichen. Ästhetik und Politik. In Ranci-

ère, Jacques: Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der Kunst und ihre Paradoxien, 
Hrsg. M. Muhle, 21–74. Berlin: b_books.

Rancière, Jacques. 2008b. Das Unbehagen in der Ästhetik. Wien: Passagen Verlag.
Rancière, Jacques. 2009a. Der emanzipierte Zuschauer. Wien: Passagen Verlag.
Rancière, Jacques. 2009b. Der unwissende Lehrmeister. Fünf Lektionen über die intellektu-

elle Emanzipation. Wien: Passagen Verlag.
Rancière, Jacques. 2010. Der Philosoph und seine Armen. Wien: Passagen Verlag.
Wilson, Siona. 2015. Art Labor, Sex Politics. Feminist Effects in 1970s British Art and Per-

formance. Minneapolis, London: University of Minnesota Press.



75

Rancière und die (radikale) Demokratie – 
eine Hassliebe?

Ulf Bohmann

1	� Einleitung

Es sind vielleicht die beliebtesten aller Floskeln der Sozialwissenschaften, ent-
weder die Umkämpftheit oder die Uneindeutigkeit maßgeblicher Begriffe festzu-
stellen, spätestens wenn selbigen eine Bedeutung für die politische Wirklichkeit 
zukommt. Die Folge ist dann entweder auf die theoretisch niemals abzustellende 
Offenheit zu pochen, oder eine analytisch trennscharfe und fixierende Definition 
anzumahnen. Und obwohl also eine gehörige Spannung zwischen diesen beiden 
Optionen liegt, werden sie nicht selten simultan adressiert. Der Grund dafür liegt in 
deren zirkulären Verhältnis, da die Uneindeutigkeit den Raum für die Umkämpft-
heit bietet, und die Umkämpftheit dafür sorgt, dass die Uneindeutigkeit nie ausge-
räumt werden kann. Der Begriff der Demokratie ist ein Paradebeispiel für dieses 
Phänomen, und so nimmt es nicht wunder, dass eine Aufarbeitung entsprechender 
sozialwissenschaftlicher Bewegungen ganze Bibliotheken füllen würde.

Und natürlich muss auch für den vorliegenden ‚Fall‘ festgestellt werden, dass 
die aufgerufenen Begriffseigenschaften der Uneindeutigkeit und Umkämpft-
heit vollumfänglich sowohl für die Haltung als auch das Repertoire von Jacques 
Rancière zutreffen. Zunächst hält er fest: „Wenn seit Aufkommen des Wortes 
‚Demokratie‘ Einigkeit herrschte, dann darin, daß es verschiedene und gegen-
sätzliche Dinge zum Ausdruck bringt.“ (Rancière 2012, S. 91); sodann gibt er 
im Anschluss daran eine recht deutliche Platzanweisung, was das Verhältnis bei-
der Eigenschaften anbelangt: „Ich denke, das Wesen politischer Begriffe besteht 

© Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH 2018 
T.  Linpinsel und I.-T.  Lim (Hrsg.), Gleichheit, Politik und Polizei: Jacques 
Rancière und die Sozialwissenschaften, Kulturelle Figurationen: Artefakte, 
Praktiken, Fiktionen, https://doi.org/10.1007/978-3-658-20670-3_5

U. Bohmann (*) 
Chemnitz, Deutschland
E-Mail: ulf.bohmann@soziologie.tu-chemnitz.de



76 U. Bohmann

weniger in ihrer mal stärkeren, mal schwächeren Vieldeutigkeit, sondern in erster 
Linie darin, dass sie Gegenstand eines Kampfes sind. Der politische Kampf ist 
auch ein Kampf um die Aneignung von Wörtern.“ (Rancière 2012, S. 92).

Was bedeutet das für die Auseinandersetzung mit dem Begriffsarsenal eines 
Denkers? Wirklich lohnenswert werden damit wohl nur noch jene theoretischen 
Einlassungen, die einerseits einen besonders eigentümlichen Charakter aufwei-
sen, und die es andererseits vermögen, eine Irritation für ein Mehrheitsverständ-
nis darzustellen, so diffus jenes auch verstanden werden möge. Es ist wohl kein 
nennenswertes Wagnis, beides für das Demokratieverständnis von Rancière zu  
unterstellen. Eine echte Herausforderung ist demgegenüber, hinreichend klar  
darzulegen worin nun genau dieses Demokratieverständnis besteht. Denn wie quasi 
alle ordentlichen Postmarxistinnen, zumal französischer Provenienz, beherrscht 
auch Rancière das Spiel aus Offenbarung und Verhüllung nur allzu gut. So ist 
von einer mehrfachen Herausforderung auszugehen: zunächst im rein handwerk-
lichen Sinne, da der Terminus über sehr zahlreiche Arbeiten verstreut ist. Es ist 
eher die Minderheit seiner Schriften, die wirklich ganz ohne den Demokratiebe-
griff auskommen, selbst bei denjenigen zur Ästhetik (mit Demokratie: Rancière 
2006). Entsprechend wird sich im Folgenden vornehmlich auf das – so soll hier 
unterstellt werden – letztlich einschlägigste Buch konzentriert, namentlich das im 
Original 2005 erschienene „Der Hass der Demokratie“ (Rancière 2011). Des Wei-
teren wird bei der Lektüre schnell ersichtlich, dass Rancière das Wort ‚Demokra-
tie‘ nicht im herkömmlichen, etablierten Sinne verwendet. Vielmehr versucht er 
„eine Konzeption von Demokratie zu verteidigen, die sich weder auf eine Regie-
rungsform, noch auf eine Gesellschaftsform beschränken läßt“ (Rancière 2012, 
S. 90), bzw. keines von beiden im eigentlichen Sinne bezeichnet (Rancière 2011, 
S. 77; siehe auch seine vierte These aus Rancière 2008). In den maßgeblichen 
Schriften zur Sache findet sich keine stabile oder systematische Modellierung der 
Demokratie. Dies ist gleichwohl nicht bloß ein einfach abzustellendes Versäum-
nis, sondern gewollt und geradezu charakteristisch, wirft doch Rancière gerade 
der analytischen Philosophie und den Sozialwissenschaften vor, sinnlos und ver-
geblich davon besessen zu sein, Begriffe eindeutig klarstellen, und damit auch 
eindeutig kaltstellen zu wollen. Demgegenüber holt er die Umkämpftheit und 
Uneindeutigkeit in seine eigene Theorieperspektive, indem er das von ihm Affir-
mierte wie Verabscheute zugleich mit dem identischen, allgemeinen Begriff der 
Demokratie belegt. Er unterscheidet mithin nicht zwischen einer ‚richtigen‘ und 
einer ‚falschen‘ Lesart, und verzichtet bewusst auf die sozialwissenschaftlich und 
politikphilosophisch durchaus beliebte Qualifizierung mittels eines positiven oder 
negativen Adjektivs, etwa als ‚wahre‘, ‚simulative‘, ‚rebellische‘, ‚realistische‘, 



77Rancière und die (radikale) Demokratie – eine Hassliebe?

‚marktförmige‘ oder ‚aversive‘ Demokratie. Er will vielmehr die charakteris-
tische Spannung des Begriffes darlegen und beibehalten. Doch handelt es sich 
dabei nicht um das kühle Interesse an der treffenden Bezeichnung, sondern um 
eine glühende Leidenschaft: Im – wie zu zeigen sein wird wiederum mehrdeu-
tigen und mehrperspektivischen – Motiv des Hasses der Demokratie scheint nur 
allzu deutlich auf, dass es sich um eine starke Aufladung des Begriffes handelt, 
die gleichwohl in diametral entgegengesetzten Richtungen zu funktionieren 
scheint. Darüber hinaus wird eine isolierte Betrachtung des Demokratiebegriffes 
im Rancièreschen Werk ein unmögliches Unterfangen, geht dieser doch geradezu 
konstitutive Verbindungen zu verwandten Hauptbegriffen in ebenjenem Werk 
ein, hier insbesondere mit der Gleichheit und der Politik. Für diese beiden gilt 
zugleich, dass sie ebenfalls nicht im herkömmlichen Sinne – als normatives Ideal 
und fester Maßstab auf der einen, und als Beschreibung der einschlägigen Ins-
titutionen und den darin ordnungsgemäß vollzogenen Praktiken auf der anderen 
Seite – verstanden werden können. Schließlich entspricht die Rezeption im zeit-
genössischen Theoriediskurs, die Rancière konsequent (und trefflich) einem radi-
kaldemokratischen Ansatz zuordnet, nicht seiner eigenen expliziten Benennung: 
Er verwendet die Bezeichnung ‚radikal‘ nicht für sein eigenes demokratiebezo-
genes Unterfangen, ja, er scheint ihn gar zu verschmähen. Obwohl Rancière, so 
darf man behaupten, in keiner anspruchsvolleren aktuelleren Übersicht zu theo-
retischen Ansätzen der radikalen Demokratie fehlt (die gegenwärtig insbesondere 
postmarxistischen Denkrichtungen entstammen und typischerweise zugleich the-
oretische Ansätze ‚des Politischen‘ sind, siehe insbesondere Bedorf und Röttgers 
2010; Flügel-Martinsen et al. 2004; Bröckling und Feustel 2010; Heil und Hetzel 
2006; Marchart 2010; Hirsch 2007), bleibt mithin eigentümlich unausgesprochen, 
was diese radikale Demokratie für Rancière eigentlich genau ist. Der Umstand, 
dass Rancière diesen Begriff nicht gebraucht und aus Überzeugung kein großes 
Interesse an einer analytischen Definition hat, mag ein Grund für diesen Mangel 
sein; gleichwohl kein hinreichender Grund, führt man sich die immer wieder vor-
genommene und weithin unbestrittene Einordnung zu ebenjenen Ansätzen vor 
Augen, die zwar vollkommen zutreffend ist, aber in der impliziten Unterstellung 
verbleibt. Dem kann hier naheliegenderweise nicht hinreichend oder gar erschöp-
fend Abhilfe geschaffen werden – aber vielleicht doch ein bisschen, und ebendies 
soll ein wesentliches Ziel dieses Beitrages sein.

Das Vorgehen dieses Textes teilt sich in folgende Schritte auf: Zunächst wird 
das ungewöhnliche Motiv des Hasses der Demokratie behandelt (Abschn. 2); 
sodann wird das Verhältnis zu Rancières vielleicht emphatischsten Begriff, der 
Gleichheit, geklärt (Abschn. 3); daraufhin soll der implizite Begriff der radika-
len Demokratie beleuchtet und eingeordnet werden (Abschn. 4); schließlich wird 



78 U. Bohmann

der Zusammenhang der Demokratie zu ‚der Politik‘ und ‚dem Politischen‘ herge-
stellt, was in der Diskussion mündet, ob nicht eines oder mehrere dieser Konzepte 
überflüssig sind, da sie ineinander aufzugehen scheinen (Abschn. 5); beschlossen 
wird der Beitrag mit der daraus zu ziehenden Konklusion (Abschn. 6).

2	� Der Hass

In seiner ausdrücklichsten Schrift zur Demokratie nähert sich Rancière seinem 
Gegenstand durchaus unkonventionell über das Motiv des ‚Hasses‘ (Rancière 
2011). Was ist damit gemeint? Rancières Ausgangspunkt ist ein Paradoxon: 
Anstelle eines anachronistisch gewordenen eindeutigen Gegensatzes von Demo-
kratie und Totalitarismus müssten wir heute – und das scheint charakteristisch für 
postmarxistische Denker des Politischen zu sein – von einem intimeren Gegensatz 
innerhalb der gegenwärtigen Demokratie ausgehen: „Denn die gute demokra-
tische Regierung ist diejenige, die in der Lage ist, ein Übel zu beherrschen, das 
ganz einfach ‚das demokratische Leben‘ heißt.“ (Rancière 2011, S. 16). Nun ist 
diese Regierung nicht mit der gewählten Administration zu verwechseln, sondern 
ist mit Foucault als politische Technik zu verstehen; und sie ist für Rancière alles 
andere als gut in einem naiven Sinne. „Der Hass der Demokratie“ ist nun dadurch 
charakterisiert – und hier weicht er wieder von Foucault ab – dass ein Träger, eine 
Art hassendes Kollektivsubjekt, zu identifizieren ist. Hierfür verwendet Rancière 
ein letztlich zweiseitig-klassenkämpferisches Bild von ‚oben‘ und ‚unten‘: Für 
ihn sind es die (in seinen Beispielen vorwiegend französische) ‚Elite‘, die ‚Intel-
ligenz‘, die Klasse der ‚Besitzenden‘, die sich als geeignete Herrschende setzen, 
und Hass gegenüber der Masse des ‚Pöbels‘ empfinden. Demokratie ist dann 
zugleich die Selbstbetitelung jener Elite, die als gute Regierung ordnend und bän-
digend auf das unübersichtliche Gewühl des ‚Pöbels‘ zugreifen will, den sie hasst, 
und der Name des Übels, des ungeordneten und ungebändigten ‚demokratischen 
Lebens‘. Zur Charakterisierung dieses demokratischen Lebens bringt Rancière in 
mehrfachen Umkreisungen eine ganze Reihe von Inferiorisierungen, formuliert 
aus der Perspektive der Demokratie-Elite: In ihm manifestiere sich die „Herr-
schaft des narzisstischen Verbrauchers“ (Rancière 2011, S. 39); dadurch komme 
es zur „zivilisatorischen Katastrophe“ der „konsumtrunkenen Demokratie“, die das 
„Ende der Kultur“ durch den „Supermarkt der Lebensstile“ und die „Club-Medi-
terranisierung der Welt“ (Rancière 2011, S. 44) bedeute; und schließlich sei es 
eine Anmaßung der zügellos fordernden Armen, die exzesshaft Anspruch auf das 
Privileg des Individualismus nehmen würden (Rancière 2011, S. 47 f.). Demge-
genüber reagiere die Elite also mit einer Anrufung einer umfassend verstandenen 



79Rancière und die (radikale) Demokratie – eine Hassliebe?

Ordnung – und zwar innerstaatlich wie auch international, da auch anderen Völ-
kern die Wohltat der geordneten Demokratie zu bringen sei. Rancière formuliert 
erneut paradox: „Weil die Demokratie nicht die Idylle der Regierung des Vol-
kes durch sich selbst, sondern die Unordnung der nach Befriedigung durstenden 
Leidenschaften ist, kann und muss sie sogar von außen und beschützt durch die 
Waffen einer Supermacht eingeführt werden.“ (Rancière 2011, S. 14). Ob Zügel-
losigkeiten zu Hause oder barbarische Verhältnisse andernorts, stets verlangt es der 
Demokratie-Elite danach, durchaus unter Zuhilfenahme von Gewalt, in das Übel 
des ‚demokratischen Lebens‘ zu intervenieren. Es ist bezeichnend und charakte-
ristisch zugleich, dass Rancière nun Platon als Erfinder dieser scheinbar moder-
nen, soziologischen Lesart anführt, der zufolge Demokratie zu verstehen ist als 
ein „Lebensstil, der sich jeder geordneten Regierung widersetzt“ (Rancière 2011, 
S. 56). Ebendies ist für Rancière die Wurzel des Übels. So erklärt sich auch seine 
kontinuierliche Polemik gegen die Soziologie und die Sozialwissenschaften, von 
welcher der vorliegende Band beredt Zeugnis ablegt, und wozu sich auch zahllose 
Stellen in „Der Hass der Demokratie“ finden.

Rancière behandelt vorwiegend einen aktuellen Diskurs, der das uneindeu-
tige und umkämpfte Wort ‚Demokratie‘ für sich, und gegen sein gleichlautendes 
Anderes, reklamieren will. Doch sein vielsagender Hinweis auf Platon deutet 
schon an: Begriffsgeschichtlich sei der Demokratie der Hass gewissermaßen 
immer schon eingeschrieben. Er sei „genauso alt wie die Demokratie selbst“ 
und schon im antiken Griechenland als Beleidigung zu finden, die sich „dieje-
nigen ausgedacht hatten, die in der namenlosen Regierung der Masse den Ruin 
einer jeden legitimen Ordnung sahen.“ (Rancière 2011, S. 8). Rancière interes-
siert sich demgegenüber aber vordinglich für ein Gegenwartsphänomen, mithin 
für einen ‚neuen Hass‘. Worin dieser im Kern besteht, lässt sich für Rancière in 
knapper Form bündeln: „Der neue Hass der Demokratie kann in einer einfachen 
These zusammengefasst werden: Es gibt nur eine gute Demokratie, nämlich die-
jenige, die die Katastrophe der demokratischen Kultur unterdrückt.“ (Rancière 
2011, S. 11). Dabei sei angemerkt, dass Rancière ‚Leben‘ und ‚Kultur‘ letztlich  
synonym verwendet.

In Erweiterung der nun dargelegten Ambiguität des Demokratiebegriffs lässt 
sich in Rancières Argument analog eine zweite Ebene der Doppeldeutigkeit 
erkennen, die im Titel „Der Hass der Demokratie“ offenkundig bewusst angelegt 
ist, aber nicht explizit benannt wird: Es geht sowohl darum, die Demokratie zu 
hassen, als auch zugleich um den Hass, der von der Demokratie ausgeht: Im ers-
ten Fall als das Objekt der elitären Verachtung, das ‚demokratische Leben‘, das 
zu jeder Demokratie gehört; im zweiten Fall als das Subjekt des Hasses, eben-
jene Elite, die sich selbst als ‚gute demokratische Regierung‘ versteht und ebenso 



80 U. Bohmann

elementarer Teil jeder Demokratie ist. Jenseits des Argumentes scheint aber nur 
allzu deutlich eine dritte Ebene der Doppeldeutigkeit auf, bei der es sich genau 
spiegelbildlich verhält: dem Hass des Autors Rancière. Wie ist es nun um den 
Hass (oder die Liebe) des Denkers selbst bestellt? In Umkehrung des Sentiments 
dieser antidemokratischen Demokratie der Elite hat Rancière offenkundig nur 
Verachtung (oder auch Hass) für die vermeintlich ‚gute Regierung‘ und die sich 
selbst als herrschaftsberechtigt gerierenden, selbst ernannten Demokraten übrig, 
aber empfindet Hochachtung (oder auch Liebe) für den ‚Pöbel‘ und seine ‚demo-
kratische Kultur‘.

Festzuhalten bleibt: Rancière möchte also die Doppeldeutigkeit des Demo-
kratiebegriffs beibehalten, doch gerade nicht, um den Kampf um den Begriff 
aufzugeben. Sein erklärtes Ziel ist vielmehr, den „Skandal, der dem Wort ‚Demo-
kratie‘ eingeschrieben ist, positiv zu wenden und ihrer Idee die Sprengkraft wie-
derzugeben“ (Rancière 2011, S. 11). Denn es sei ein „Skandal für die ‚besseren‘ 
Menschen, die nicht zulassen können, dass ihre Geburt, ihr Alter oder ihr Wissen 
[oder ihr Reichtum] sich dem Gesetz des Zufalls beugen sollen.“ (Rancière 2011, 
S. 62 f.) – und Rancière liebt diesen Skandal.

3	� Die Gleichheit

Die konstitutive Spaltung der Demokratie in ein ‚oben‘ der Elite und ein ‚unten‘ 
des Pöbels macht schnell ersichtlich, welches fundamentale Prinzip infrage steht: 
die Gleichheit. Sie ist ein roter Faden durch die Vielzahl der Schriften Rancières, 
und der Demokratie elementar eingeschrieben. Doch auch hier entzieht sich Ran-
cière dem gewissermaßen handelsüblichen Verständnis von Gleichheit wie auch 
einer trennscharfen begrifflichen Festlegung: Zum einen kann (etwa anders als 
in vielen liberalen Ansätzen) nie eindeutig und mit universalistischer Gültigkeit 
abgeleitet werden, worin exakt diese Gleichheit besteht. So bleibt die Frage: 
Gleichheit von was? Formale und rechtliche Gleichheit sind damit nicht gemeint 
– eher die gleiche Sprachfähigkeit des Menschen und der gleiche Anspruch auf 
einen Platz im öffentlichen Leben (Rancière 2002). Rancière geht es aber begriffs-
politisch vor allem um immer neue Interpretationen von Gleichheit, die sich auf 
immer neue Bereiche auszudehnen haben (vgl. ausführlich Rancière 2007a, 2014; 
im hier verhandelten Kontext etwa Rancière 2011, S. 86). Zum anderen, und das 
erscheint besonders kontraintuitiv, ist Gleichheit kein Ideal, kein zu erreichen-
des Ziel, sondern eine Voraussetzung für Demokratie. Während die Soziologie 
nur Art und Ausmaß der Ungleichheit messe (etwa Rancière 2011, S. 41), legt  
Rancière die Gleichheit immer schon zugrunde. Für die Demokratie folgt für  



81Rancière und die (radikale) Demokratie – eine Hassliebe?

ihn daraus: „Was ich zu sagen versuche, ist, daß die Demokratie im Sinne der 
Volksherrschaft, als Herrschaft derer, die weder einen besonderen Anspruch auf 
ihre Ausübung noch eine spezifische Eignung dafür besitzen, Politik überhaupt 
erst denkbar macht. Wenn die Herrschaft wieder in die Hände der Geschicktesten, 
Stärksten und Reichsten gelangt, findet keine Politik mehr statt.“ (Rancière 2012, 
S. 93). Und dieses Abstellen von Politik ist für Rancière letztlich der Tod jeder 
Demokratie.

Gleichheit ist also umgekehrt ein wünschenswerter Zustand der Unordnung, 
und demokratisch ‚skandalös‘ aufseiten des ‚Pöbels‘ beheimatet. Der Hass der 
Eliten richtet sich auf den demokratischen Menschen, als des „vor Gleichheit 
trunkenen, demokratischen Verbrauchers“ (Rancière 2011, S. 46), der „sich der 
Herrschaft der Finanz- und Staatsoligarchien widersetzt“ (Rancière 2011, S. 131). 
Entsprechend ist alles, was die scheinbar natürliche Überlegenheit – sei es durch 
Wissen, Reichtum oder Fähigkeit – einer Gruppe über eine andere bedeutet und 
in Herrschaftsstrukturen manifestiert wird, als fatale Auflösung der doppeldeuti-
gen Demokratie zu einer Seite hin zu verstehen. Somit ist jede Maßnahme, die 
eine feste Ordnung in ein ‚oben‘ und ‚unten‘ unterläuft, in umfassender demo-
kratischer Hinsicht willkommen. In „Der Hass der Demokratie“ wird Rancière 
jedoch in Anbetracht der flüchtigen Begriffsverwendung überraschenderweise 
erstaunlich konkret mit einem Institutionalisierungsvorschlag: Es ist das Losver-
fahren zur Besetzung politischer Ämter auf Zeit (insb. Rancière 2011, S. 64 ff.), 
das für ihn offenbar eine geradezu paradigmatische Verkörperung der verflüs-
sigten Ordnung (oder gelebten demokratischen Unordnung) darstellt. Dem Los 
wohnt der ‚Skandal‘ des Zufalls inne, dass niemand qua vorgängiger Berechti-
gung, sondern allein qua Zufall – der für alle vollkommen gleich ist – in eine 
vorübergehende Herrschaftsposition gelangt. Bei aller Betonung der konstitutiven 
Verbindung von Gleichheit und Demokratie, und bei einer kaum zu leugnenden 
Originalität im theoretischen Zugriff, bleibt jedoch fraglich, wie erschöpfend 
Rancières Demokratieverständnis durch seinen Gleichheitsbegriff erklärt werden 
kann.

4	� Radikale Demokratie?

Wie wir gesehen haben ist Rancière sehr zurückhaltend, was die in vergleichba-
ren Theorieansätzen gar nicht so seltene, emphatische Anrufung einer ‚echten‘ 
oder ‚wahren‘ Demokratie anbelangt, oder die Postulierung eines ‚korrekten‘  
Verständnisses betrifft. Er bleibt beim allgemeinen Demokratiebegriff und behält 
die Spaltung (Rancière 2012, S. 91) oder auch „Zweideutigkeit des Namens“ 



82 U. Bohmann

(Rancière 2011, S. 19) bei, anders als manche Bezugnahmen suggerieren  
(Nonhoff 2013, S. 313). Diese Begriffsstrategie der gleichsam kämpferischen 
Uneindeutigkeit hat zweifellos seine Vorteile – nicht zuletzt im soziologischen 
Sinne, am tatsächlichen gegenwärtigen Diskurs bzw. an der Selbstbeschreibung 
der Akteure (hier: der Elite) anzusetzen. Gleichwohl ist es das klassische Privi-
leg der geneigten Interpretin, das Sprachspiel des Autors zu durchbrechen und 
stellvertretende Zuordnungen vorzunehmen, um die (von Rancière nicht als 
Selbstzweck angestrebte) analytische Klarheit zu erhöhen. Entsprechend soll 
vorgeschlagen werden, zum einen an den von Rancière (1996) selbst verwende-
ten, ja maßgeblich mitgeprägten Begriff der Postdemokratie anzuschließen, und 
zum anderen den geradezu diametralen Begriff der radikalen Demokratie zuzu-
schreiben. Letzteres ist insofern geboten, als zwar wie erwähnt in der Rezeption 
eine eindeutige Zuordnung Rancières zu entsprechenden Ansätzen besteht, im 
strengen Sinne aber ebenjener Begriff bei ihm weder vorliegt (und wenn dann 
als missverständliche Wiedergabe, siehe Rancière 2011, S. 26) noch unmittel-
bar rekonstruierbar ist. Die hier provisorisch vorgeschlagene Zuordnung besteht 
also darin, zweierlei Wahlverwandtschaften ins Spiel zu bringen: einerseits zwi-
schen der verhassten elitären ‚guten demokratischen Regierung‘ und der Post-
demokratie, andererseits zwischen dem geliebten ‚demokratischen Leben‘ und 
der radikalen Demokratie. Eine solche zweiseitige Sortierung untergräbt für 
analytische Zwecke also Rancières Doppeldeutigkeit der Demokratie; zugleich 
bringt dies einen zusätzlichen systematischen Vorteil mit sich: die konzeptu-
elle Verknüpfung der radikalen Demokratie mit der von Rancière auch in „Der 
Hass der Demokratie“ häufiger aufgerufenen Anarchie.

Zunächst zur Postdemokratie. Diese wird hier nicht umfassend und systema-
tisch rekonstruiert (siehe dafür Ritzi 2014, auch Agridopoulos 2015), sondern 
nur einige hervorstechende Merkmale herausgegriffen, um die Zuordnung zur 
‚Elitenseite‘ der doppeldeutigen Demokratie zu plausibilisieren. Die Postdemo-
kratie stellt nun in älteren Schriften Rancières streng genommen keine Form von 
Demokratie dar (Rancière 1996). Jedoch ist hier zu vermuten, dass aus analyti-
scher Perspektive schlichtweg ein Mangel an Begriffskontinuität im Laufe der 
Werksentwicklung vorliegt. Gleichwohl behalten maßgebliche Elemente ihre Gül-
tigkeit und offenbaren deutliche Parallelen zur ‚guten demokratischen Ordnung‘, 
allen voran die postdemokratische Vormachtstellung der Experten (Rancière 1996, 
S. 145) bzw. die Übertragung der Herrscherpositionen an die Fähigsten (Rancière 
1996, S. 154), was, wie angedeutet, Rancières Gleichheitskriterium verletzt. 
Zusätzlich beschreibt Rancière die zunehmende Etablierung einer konsensuel-
len Demokratie, in welcher der grundlegende politische Dissens zugunsten einer 
ordentlichen und guten Regierung ausgeklammert wird, als wesentliches Merkmal 



83Rancière und die (radikale) Demokratie – eine Hassliebe?

der Postdemokratisierung (Rancière 1996, S. 138). Nicht zuletzt bedeutet Postde-
mokratie für Rancière, die umfassend verstandene Politik zu suspendieren, und nur 
noch in eingedampfter Form als Berechnung auftreten zu lassen (Rancière 1996, 
S. 141), als entleertes arithmetisches Schauspiel der Wahlen und des Parlamenta-
rismus. Doch auch über den expliziten Postdemokratiebegriff hinaus gilt für Ran-
cière: Mag ‚repräsentative Demokratie‘ für die konventionelle Demokratietheorie 
nach einem unnötig verdoppelnden Pleonasmus klingen, sei sie doch eigentlich ein 
Oxymoron – entweder Demokratie, oder Repräsentation (Rancière 2011, S. 80 f.), 
denn Repräsentation sei zu verstehen als zahlenmäßiges Abbild eines vermeintli-
chen Wählerwillens innerhalb des klassisch liberaldemokratischen parlamentari-
schen Systems.

Die charakteristische postmarxistische Vorstellung einer radikalen Demokra-
tie, zu der sich Rancière nach übereinstimmendem Dafürhalten aller Interpre-
tinnen eindeutig zuordnen lässt, ist hingegen eine ganz andere: ‚radikal‘ ist hier 
gerade nicht in dem Sinne einer radikalen (Auf-)Lösung zu verstehen, die ein für 
alle Mal festlegt, wie Demokratie (als politisches Regime oder institutionelles 
Arrangement) aussehen sollte, und zielt also nicht auf eine ‚wahre‘ oder ‚reine‘ 
Demokratie ab; radikal ist selbige vielmehr in ihrer radikalen Unmöglichkeit 
und nur durch dieses Eingeständnis überhaupt zu retten (Norval 2001, S. 589). 
Für Rancière liegt die Essenz der Demokratie wie bei allen Postmarxisten im fun-
damentalen Dissens. Sie ist in der Eruption derjenigen zu finden, die im Namen 
der Gleichheit gegen ihren – entsprechend: radikalen – Ausschluss aufbegehren; 
dies nennt er die Einforderung des ‚Anteils der Anteilslosen‘. In ganz ähnli-
chen Bahnen läuft sein zentrales Konzept der ‚Unterbrechung‘, das das fraglose 
Bestehen und ungestörte Funktionieren gegebener Hierarchien, Ordnungen und 
Herrschaftsstrukturen unterbinden soll (Rancière 2002). Diese Stoßrichtung ist 
in „Der Hass der Demokratie“ in abgewandelter Form ebenso maßgeblich, lässt 
sich doch das ‚demokratische Leben‘ des ‚Pöbels‘ nur unschwer mit den Anteils-
losen in Verbindung bringen, während die vermeintlich natürliche Herrschaft 
der Fähigsten das zu Unterbrechende darstellt. Verwunderlich ist nur, dass die 
Liebe zu dieser Art der radikalen Demokratie in den jüngeren Schriften etwas 
erkaltet zu sein scheint. So fehlt nunmehr der aktivistische Gestus des Aufbegeh-
rens, an den es durchaus breiten Anschluss gibt (May 2010). Es gehe ihm nicht 
um bloße Erhebungen, um eine Gleichheit auf den Barrikaden (Rancière 2012, 
S. 94). Vielmehr solidarisiert sich Rancière doch gerade mit der Passivität, dem 
versinnbildlichten „vor dem Fernseher lümmelnden Supermarktkunden“ (Ran-
cière 2012, S. 92). Womöglich, da er auch darin einen Entzug aus der Ordnung 
erblickt. Rancière stellt weiterführend fest: Der Hass der Demokratie – als der 
Hass der Intellektuellen gegenüber den bloßen Konsumenten – fände sich von der  



84 U. Bohmann

politischen Rechten bis zu extremen Linken (Rancière 2012, S. 91). Um ein Bei-
spiel herauszugreifen: In letzterem Fall fällt ausdrücklich der Name Tiqqun, und 
dies überrascht. Es handelt sich dabei um ein aktivistisches Autorenkollektiv, das 
einerseits mit ihren Schriften zum „kommenden Aufstand“ (Unsichtbares Komi-
tee 2010) oder der „Einführung in den Bürgerkrieg“ (Tiqqun 2012) theoretische 
Aufmerksamkeit erlangt hat, das aber andererseits auch unmittelbar für tatsäch-
liche Anschläge auf Infrastrukturen verantwortlich gemacht wurde – es hat sich 
den fundamentalen Dissens und die ‚Unterbrechung‘ der Ordnung quasi auf die 
Fahnen geschrieben. Wenn eine radikale Demokratie für Rancière also nicht mehr 
im Aufbegehren besteht, dann womöglich allein in der wie auch immer gearteten 
Verwirklichung von Gleichheit – eine Verwirklichung wohlgemerkt, die es in die-
ser Perspektive niemals vollständig geben kann.

Im Diskurs um die radikale Demokratie gibt es neben der postmarxistischen 
Variante jedoch noch mindestens einen zweiten Hauptstrang, der als ‚neo-athe-
nisch‘ bezeichnet werden könnte (vgl. Bohmann und Muraca 2016, S. 298 ff.). 
Dieser Typus von radikalen Demokratievorstellungen lässt sich daraufhin ver-
dichten, dass heutige Massendemokratien wieder wortwörtlich auf ihre Wurzeln 
zurückgeführt werden sollten (zu den Ursprüngen der radikalen Demokratie wie-
derum siehe Oppelt 2017). Der Name ‚Athen‘ steht dabei als Idealisierung von 
Prinzipien, die es historisch in dieser Form selbstredend nie gegeben hat: Unmit-
telbarkeit, Inklusivität, kollektive Autonomie und Deliberation machen den Kern 
dieser Vorstellungen aus. Demokratietheoretisch bedeutet das zunächst eine klare 
Differenz zu klassisch wahlbasierter parlamentarischer Repräsentation auf natio-
naler Ebene, mithin vielmehr eine kollektive Selbstregierung jenseits von Markt 
und Staat, mithin ‚von unten‘ statt ‚von oben‘. Des Weiteren wird in entspre-
chenden Ansätzen typischerweise auch in der Sachdimension argumentiert und 
die Verknüpfung üblicherweise getrennter Sphären – von ökologischen über öko-
nomische und soziokulturelle bis hin zu klassisch politischen Fragen – und der 
maximale demokratische Zugriff auf ebenjene Gesamtheit als ein wesentliches 
Strukturprinzip radikaler Demokratie ausgemacht. Aus Rancières Perspektive ist 
nun sympathisch, dass damit zugleich die Erkundung neuer Formen des Zusam-
menlebens und der kollektiven Ausübung von Autonomie in Angriff genommen 
wird. Er sieht sich schließlich ausdrücklich als „Denker der Emanzipation, die 
(…) nach Formen der Gemeinschaft sucht, die nicht die des Staates, des Konsen-
ses“ seien (Rancière 2012, S. 94). Zugleich bedeutet eine solche neo-athenische 
Form dass eine Selbstregierung nicht von den Fähigsten, sondern von allen glei-
chermaßen ausgeübt wird, was Rancières Gleichheitspostulat entgegenkommt. 
Aus seiner Perspektive erscheint diese Form hingegen dann als verachtenswert, 
wenn sie kulturelle (oder gar ethnische) Homogenisierung mit sich bringt und mit 



85Rancière und die (radikale) Demokratie – eine Hassliebe?

einer Tyrannei der Mehrheit einhergeht, sich also die verhassten Elitenphänomene 
nur auf anderer Ebene wiederholen. Je stärker zudem die neo-athenische Regie-
rung aller durch alle angestrebt wird, desto wahrscheinlicher ist eine immense 
Konsensanforderung – ein Merkmal, das Rancière stets deutlich zurückweist 
(Rancière 2011, S. 136). Ob er also mehr Liebe als Hass für diese Form der radi-
kalen Demokratie übrig hat, bleibt im Unklaren.

Uneingeschränkt positiv ist demgegenüber Rancières Bewertung der Anar-
chie (siehe dazu etwa Flügel 2006; exemplarisch in „Der Hass der Demokratie“ 
etwa Rancière 2011, S. 64). Anarchie weist für ihn eine elementare Verbindung 
zur geliebten Seite der Demokratie auf: „Demokratie bedeutet also zunächst 
Folgendes: eine anarchische Regierung, die auf nichts anderem gründet als auf 
dem Fehlen jedes Herrschaftsanspruchs.“ (Rancière 2011, S. 64). Und weiter 
stellt er unmissverständlich fest: Das ‚demokratische Leben‘ des vermeintlichen 
‚Pöbels‘ identifiziere sich mit dem „anarchischen Prinzip, das eine Macht des 
Volkes behauptet“ (Rancière 2011, S. 16). Demokratie sei, wie oben angeführt, 
nicht als Verfassungstyp oder Regierungsform zu verstehen, sondern als Macht 
des Volkes: nicht der Bevölkerung, nicht der Mehrheit, nicht der Arbeiterklasse, 
sondern als Macht, die „denjenigen eigen ist, die weder zum Regieren bestimmt 
sind, noch zum Regiertwerden.“ (Rancière 2011, S. 71). Das Interessante für die 
hier verfolgte Darstellung ist nun, dass eine derart verstandene Anarchie zu bei-
den skizzierten Varianten der radikalen Demokratie passen kann: einerseits zur 
postmarxistischen Unterbrechung der guten Ordnung, da bestehende Herrschafts-
ansprüche im Namen der Gleichheit subversiv unterlaufen werden, aber auch 
andererseits zur neo-athenischen Selbstregierung des Volkes als Regierung aller 
durch alle, da Anarchie nicht Abwesenheit von jeglicher Steuerung, sondern eine 
radikale Form der temporären, fluiden Selbstregierung ‚von unten‘ meint. Etwas 
unklar bleibt dabei allerdings, ob Rancières Macht des Volkes nun streng genom-
men allein die Macht der Beliebigen, oder nicht auch die Macht aller meint. Bei-
des könnte schließlich unter gewissen Bedingungen mit dem Gleichheitspostulat 
vereinbar sein. Gegen die Regierung aller durch alle spricht, dass das Ensem-
ble ‚aller‘ aus Rancières Perspektive niemals vollständig und ungebrochen sein 
kann, sondern sich stets als partikulare Anmaßung setzt und fixiert, und dabei 
Ausschlüsse – die Anteilslosen – produziert. Sein überraschender Institutionali-
sierungsvorschlag des Losverfahrens (Rancière 2011, S. 64 ff.) spricht hingegen 
klar für ersteres – falls Rancière tatsächlich in diesem Verfahren die demokratie-
theoretische Lösung schlechthin erblickt. In seiner eindeutigen Konkretisierung 
widerspricht das Losverfahren jedoch, so muss man anmerken, wiederum der 
Unerreichbarkeit und Unmöglichkeit radikaler Demokratie und der unablässigen 
Neuinterpretation der Gleichheit.



86 U. Bohmann

Es bleibt also festzuhalten: Während in Rancières doppeldeutiger Demokra-
tie der Hass und die Liebe klar zuzuschreiben sind, bleibt dies für die radikale 
Demokratie also in beiden genannten Varianten und auch unter Zuhilfenahme des 
Anarchiebegriffs eigentümlich offen – es könnte mithin auch eine Hassliebe sein.

5	� Konzeptuelle Aufräumarbeiten

Rancières Ansatz, Geliebtes wie Verhasstes zugleich in einem Begriff der Demo-
kratie zu versammeln, kann wie gesehen analytisch sinnvoll weiter aufgeschlüs-
selt werden. Wie ist es aber um das Verhältnis zum maßgeblichen verwandten 
Konzept der Politik innerhalb seines Werkes bestellt? Im Folgenden wird argu-
mentiert dass Rancière, wenn es ihm um seine Strategie der begrifflichen Verei-
nigung von Verschiedenem ernst ist, konzeptuell noch radikaler vorgehen müsste. 
Es mag zunächst überraschend klingen, aber gerade der so einschlägige und viel 
zitierte Politikbegriff Rancières ließe sich nahezu umstandslos im Demokratiebe-
griff auflösen und könnte somit fallen gelassen werden. Dafür spricht zunächst, 
dass Rancière nur allzu häufig in seinem Werk die Demokratie und die Politik 
ausdrücklich gleichsetzt. Das gilt auch für „Der Hass der Demokratie“, wo Ran-
cière etwa schreibt: Das ‚demokratische Verbrechen‘, sich gegen die vermeint-
lich natürliche Ordnung zu erheben, sei zugleich ein ‚politisches Verbrechen‘, 
oder noch bündiger und durchaus mit Allgemeinheitsanspruch: „Mit dem Namen 
Demokratie ist also die Politik selbst gemeint.“ (Rancière 2011, S. 53). Auch bei 
einer Positionierung wie „Die Politik ist die Begründung der Regierungsmacht im 
Fehlen jeder Grundlage“ (Rancière 2011, S. 75) könnte in Anbetracht der oben 
skizzierten Merkmale die Politik umstandslos mit dem Wort ‚Demokratie‘ ersetzt 
werden. Zwar gibt es in anderen Schriften auch anderslautende Feststellungen 
wie diejenige, dass die Demokratie der Politik vorausgehe (Rancière 2008, S. 19), 
doch da Rancière damit keinen konzeptuellen Mehrwert einzuführen vermag der 
von systematischer Bedeutung wäre, darf eine solche Formulierung vernachläs-
sigt werden.

Für ein Aufgehen des Politikbegriffs im Demokratiebegriff spricht des Weite-
ren, dass sich zentrale Unterscheidungen bei Rancière parallelisieren lassen, wie 
die bekannt gewordene Differenzierung von ‚Polizei‘ und ‚Politik‘ mit der ‚guten 
demokratischen Regierung‘ und dem ‚demokratischen Leben‘. Die Ordnung, die 
aus elitärer Sicht gegen die unzivilisierten Exzesse des ‚demokratischen Lebens‘ 
durchgesetzt werden soll, ist dabei nur unschwer mit Rancières an Foucault ange-
lehnten Begriff der ‚Polizei‘ zu identifizieren (insb. Rancière 2002, S. 39 ff.). 
Als ‚Polizei‘ ist mithin eine Art von Politik beschrieben, die die soziale Ordnung 



87Rancière und die (radikale) Demokratie – eine Hassliebe?

aufrechterhält, indem sie ihre Wahrnehmung reguliert und strukturiert. Dadurch 
gehört jede Institution, die gesellschaftliche Plätze verteilt, der Sphäre der Polizei 
an. ‚Politik‘ im engeren Sinne zeigt sich wiederum in solchen Ereignissen, wo 
diese Zuteilung und Stabilisierung unterbrochen und die Ordnung infrage gestellt 
werden, mithin: wo das ‚demokratische Leben‘ sich der Einhegung widersetzt.

‚Das Politische‘ ist ein weiterer Kandidat, der sich als konzeptuell überflüs-
sig erweist. Hierbei muss zur Vermeidung von Missverständnissen zunächst auf 
die „politische Differenz“ (Marchart 2010) zwischen ‚der Politik‘ und ‚dem Poli-
tischen‘ (oder auch la politique und le politique) verwiesen werden, die gerade 
in postmarxistisch-radikaldemokratischen Zusammenhängen häufig zum Einsatz 
kommt und diskutiert wird. Denn bei Rancière verhält es sich nun cum grano 
salis so, dass sein Verständnis von ‚Polizei‘ in den einschlägigen Debatten mit 
dem Namen ‚Politik‘ versehen, und sein Verständnis von ‚Politik‘ als ‚das Poli-
tische‘ firmieren würde (dazu auch Flügel-Martinsen 2017, S. 161 ff.). Darüber 
hinaus aber gibt es bei Rancière aber ebenfalls die Bezeichnung ‚das Politische‘, 
was zu einem Dreiklang aus ‚der Polizei‘, ‚der Politik‘ und ‚dem Politischen‘ 
führt, wie er etwa bereits 1990 festhält (Rancière 2007b). In einem jüngeren 
Interview beschreibt Rancière es folgendermaßen: „Was ich ‚das Politische‘ 
nenne, ist der Interaktionsraum zwischen Polizei und Politik“, da von einer sau-
beren Aufteilung in Institutionen (als Polizei) auf der einen, und Aufstand (als 
Politik) auf der anderen Seite keine Rede sein könne (Rancière 2016, S. 166). 
Rancière überzeugt mit dem Argument (oder besser: der Klarstellung gegenüber 
allzu schnellen Interpretationen), dass es in der Realität um keine strenge Tren-
nung gehen kann, und Politik nicht alleine in seltenen, ereignishaften Eruptionen 
zu erblicken ist. Mit dieser Dreifachunterscheidung ist jedoch konzeptuell nicht 
allzu viel gewonnen, wenn sich das Politische tatsächlich darin erschöpft, dar-
auf hinzuweisen, dass Politik und Polizei keine strikt getrennten Sphären sind, 
sondern Wechselspiele oder bestimmte Verknüpfungen bestehen; und das Ter-
rain könnte man sich zwar räumlich als Bühne vorstellen (um eine von Ranci-
ères Lieblingsmetaphern zu verwenden), an dem diese Interaktionen stattfinden, 
aber dann gibt es wiederum nichts, wovon sich abzugrenzen wäre: schlechthin 
jeder Ort des Sozialen kommt dafür infrage, solange die Gleichheit ihren Auf-
tritt hat. Und nicht zuletzt lässt sich auch hier eine nahezu gleichlautende Passage 
bei Rancière finden, die nahelegt, dass ein eigenständiger Begriff des Politischen 
nicht unbedingt vonnöten ist: denn auch Demokratie sei „die Erschaffung eines 
Raumes“, in welchem sich der Dissens offenbare (Rancière 1996, S. 135).

Nun ist es theoretisch möglich, unterschiedliche Funktionen von Politik, Poli-
zei, dem Politischen und der Demokratie zuzuschreiben, wie luzide bei Ritzi 



88 U. Bohmann

(2014, S. 39); gleichwohl erscheint die Verflüssigung (bis zur Überflüssigkeit) 
einer begrifflichen Unterscheidung überzeugender, kippt doch die Verwendung 
nicht nur zufällig allzu oft und allzu deutlich ineinander über. Damit bleibt kon-
zeptuell letztlich nur noch übrig: (radikale)Demokratie als Anrufung der Gleich-
heit im Dissens. Die unter dem Deckmantel der umkämpften Uneindeutigkeit des 
Demokratiebegriffs einzige stille Differenzierung wäre dann, die (von Rancière) 
verhasste Demokratie der ‚guten Ordnung‘ als Feind der Gleichheit zu verstehen, 
und die geliebte Demokratie des ‚demokratischen Lebens‘ als Freund der Gleich-
heit – und sonst nichts.

6	� Konklusion

Rancières Begriff der Demokratie hat Charme und Chuzpe: In gezielter und 
kämpferischer Doppeldeutigkeit vereint er Gegenteiliges, Geliebtes wie Verhass-
tes, unter einem einzigen Namen. Er entzaubert damit die scheinbar fraglose und 
unhintergehbare Bejahung der Demokratie, indem er den Kampf in ihrem Herzen 
aufzeigt. Wie kleinlich erscheinen demgegenüber analytische Sortierungsversu-
che – und doch sind sie angezeigt, genauso wie Hinweise auf konzeptuelle Pro-
bleme.

Und so wurde sortiert: Die verhasste elitäre Seite der Demokratie kann als 
Postdemokratie beschrieben werden, die geliebte Seite hingegen als anarchistisch 
geprägte radikale Demokratie von unten. Die in der Demokratie eingefangene 
Spannung scheint jedoch erneut hervor, wenn die radikale Demokratie genauer 
bestimmt und weiter unterteilt wird in eine postmarxistische und eine neo-athe-
nische Variante. Dabei bleibt vor allen Dingen unklar, wie es Rancière nun einer-
seits mit der aktiven Unterbrechung der geordneten Herrschaft, und andererseits 
mit der nicht ohne Konsens auskommenden Selbstregierung hält. Des Weiteren 
ist fraglich, ob die unaufhörlich erstrebte Gleichheit mithin allein in der durch das 
Los gewährten zufälligen Regierung der Beliebigen, oder auch in anderen anar-
chistischen Formen der Regierung aller unabhängig von ihrer Befähigung zum 
Ausdruck kommt. Auf der Ebene der konzeptuellen Systematik wiederum sollte 
sich Rancière entscheiden, ob er Demokratie und Politik in ihren drei Erschei-
nungsformen trennschärfer bestimmt, oder aber, wie hier nahegelegt, seine Stra-
tegie der begrifflichen Vereinigung von Verschiedenem radikalisiert und gänzlich 
auf den Politikbegriff verzichtet.

Was bleibt? (Radikale) Demokratie, wie sie Rancière zugeschrieben werden 
kann, ist also eine energische, aber nie vollständig verwirklichbare Anrufung der 
Gleichheit, die ‚unordentliche‘ Selbstregierung derjenigen, die keinen besonderen 



89Rancière und die (radikale) Demokratie – eine Hassliebe?

Anspruch darauf haben. Rancière hat Liebe für den ‚Pöbel‘ übrig – und Hass für 
den elitären Snobismus und Chauvinismus, der sich des Begriffes der Demokra-
tie bemächtigt, um seine oligarchische Herrschaft des Reichtums, um die Kon-
servierung der kapitalistischen Verhältnisse, um die Anmaßung der eigenen (eben 
doch: antidemokratischen Auserwähltheit) zu verschleiern. Die geliebte Seite der 
Demokratie ist für Rancière also das ‚demokratische Leben‘ – letztlich kein phi-
losophischer oder politiktheoretischer Punkt, sondern eine zutiefst soziologische 
Kategorie.

Literatur

Agridopoulos, Aristotelis. 2015. Philosophische Reflexionen zur Postdemokratie mit  
Jacques Rancière. Politik Unterrichten 30(1): 5–10.

Bedorf, Thomas und K. Röttgers, Hrsg. 2010. Das Politische und die Politik. Berlin: Suhr-
kamp.

Bohmann, Ulf und B. Muraca. 2016. Demokratische Transformation als Transformation 
der Demokratie: Postwachstum und radikale Demokratie. In Wachstum – Krise und Kri-
tik, Hrsg. AK Postwachstum, 289–311. Frankfurt a. M. und New York: Campus.

Bröckling, Ulrich und R. Feustel, Hrsg. 2010. Das Politische denken. Zeitgenössische Posi-
tionen. Bielefeld: transcript.

Flügel-Martinsen, Oliver, R. Heil und A. Hetzel, Hrsg. 2004. Die Rückkehr des Politischen. 
Demokratietheorie heute. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Flügel-Martinsen, Oliver. 2006. Der an-archische Stachel im Herzen der Demokratie. Das 
politische Denken Jacques Rancières. Forschungsjournal Neue Soziale Bewegungen 
19(4): 129–133.

Flügel-Martinsen, Oliver. 2017. Befragungen des Politischen. Subjektkonstitution – Gesell-
schaftsordnung – Radikale Demokratie. Wiesbaden: Springer VS.

Heil, Reinhard und A. Hetzel. 2006. Die unendliche Aufgabe. Perspektiven und Grenzen 
radikaler Demokratie. In Die unendliche Aufgabe. Kritik und Perspektiven der Demo-
kratietheorie, Hrsg. dies., 7–23. Bielefeld: transcript.

Hirsch, Michael. 2007. Die zwei Seiten der Entpolitisierung. Zur politischen Theorie der 
Gegenwart. Stuttgart: Franz Steiner Verlag.

Marchart, Oliver. 2010. Die politische Differenz. Zum Denken des Politischen bei Nancy, 
Lefort, Badiou, Laclau und Agamben. Berlin: Suhrkamp.

May, Todd. 2010. Contemporary Movements and the Thought of Jacques Rancière: Equa-
lity in Action. Edinburgh: Edinburgh University Press.

Nonhoff, Martin. 2013. Demokratisches Verfahren und politische Wahrheitsproduktion. 
Eine radikaldemokratische Kritik der direkten Demokratie. In Die Versprechen der 
Demokratie, Hrsg. Hubertus Buchstein, 313–332. Baden-Baden: Nomos.

Norval, Aletta. 2001. Radical Democracy. In Encyclopedia of Democratic Thought, Hrsg. 
P.B. Clarke und J. Foweraker, 587–594. London: Routledge.

Oppelt, Martin. 2017. Gefährliche Freiheit. Rousseau, Lefort und die Ursprünge der radi-
kalen Demokratie. Baden-Baden: Nomos.



90 U. Bohmann

Rancière, Jacques. 1996. Demokratie und Postdemokratie. In Politik der Wahrheit, mit A. 
Badiou, 119–156. Wien: Turia+Kant.

Rancière, Jacques. 2002. Das Unvernehmen: Politik und Philosophie. Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp.

Rancière, Jacques. 2006. Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der Kunst und ihre 
Paradoxien. Berlin: b_books.

Rancière, Jacques. 2007a. Der unwissende Lehrmeister. Fünf Lektionen über die intellektu-
elle Emanzipation. Wien: Passagen.

Rancière, Jacques. 2007b. On the Shores of Politics. London: Verso.
Rancière, Jacques. 2008. Zehn Thesen zur Politik. Zürich: Diaphanes.
Rancière, Jacques. 2011. Der Hass der Demokratie. Berlin: August.
Rancière, Jacques. 2012. Demokratien gegen Demokratie. Jacques Rancière im Gespräch 

mit Eric Hazan. In Demokratie? Eine Debatte, ders. et al., 90–95. Berlin: Suhrkamp.
Rancière, Jacques. 2014. Die Methode der Gleichheit. Wien: Passagen Verlag.
Rancière, Jacques. 2016. Interview Thomas Claviez/ Dietmar Wetzel mit Jacques Rancière. 

In Zur Aktualität von Jacques Rancière. Einleitung in sein Werk, D. Wetzel und  
T. Claviez, 153–170. Wiesbaden: Springer VS.

Ritzi, Claudia. 2014. Postdemokratie im Werk von Jacques Rancière. In Die Postdemokra-
tisierung politischer Öffentlichkeit. Kritik zeitgenössischer Demokratie – theoretische 
Grundlagen und analytische Perspektiven, 31–60. Wiesbaden: Springer VS.

Tiqqun. 2012. Anleitung zum Bürgerkrieg. Hamburg: Laika Verlag.
Unsichtbares Komitee. 2010. Der kommende Aufstand. Hamburg: Edition Nautilus.



91

Der double bind des Soziologenkönigs

Gilt Jacques Rancières Soziologie-Kritik an Pierre 
Bourdieu auch für Niklas Luhmanns Systemtheorie?

Moritz von Stetten

1	� Einleitung: Der double bind Effekt der Soziologie

Die Figur des double bind ist gut geeignet, um die Kritik des französischen  
Philosophen Jacques Rancière gegenüber Pierre Bourdieus Soziologie in einem 
Bild zusammenzufassen.1 Aus Rancières Sicht spielt die Soziologie Bourdieus 
ein doppeltes Spiel. Einerseits wehrt sie sich gegen die epistemische Gewalt einer 
von theoretischer Überheblichkeit angetriebenen Philosophie. Andererseits bean-
sprucht sie selbst eine methodisch legitimierte Hoheit über objektives Wissen, 
im Sinne der Kenntnis einer „Wahrheit über die soziale Welt“ (Bourdieu 1993, 
S. 47). Die Soziologie tritt aus Rancières Sicht ab dem 19. Jahrhundert als „Sozio-
logenkönig“ das Erbe von Platons „Philosophenkönig“ an, der das Bild einer 
Überlegenheit der Wissenschaft gegenüber der Politik zu reaktualisieren versucht 
(Rancière 2010, S. 242 ff.). Der Soziologie ist aber nicht nur die Reinkarnation 
eines autoritären Ordnungsverständnisses im intellektualistisch-wissenschaftli-
chen Gewand. Sie geht in Rancières Augen vielmehr über die Machtstrategien der 
Philosophie hinaus. Im Gegensatz zum alten Philosophenkönig nutzt der Sozio-
loge die Kluft zwischen Denkenden und Arbeitenden, zwischen Sprechenden und 
Lärmenden, zwischen Herrschenden und Beherrschten, zwischen Reichen und 

© Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH 2018 
T.  Linpinsel und I.-T.  Lim (Hrsg.), Gleichheit, Politik und Polizei: Jacques 
Rancière und die Sozialwissenschaften, Kulturelle Figurationen: Artefakte, 
Praktiken, Fiktionen, https://doi.org/10.1007/978-3-658-20670-3_6

M. von Stetten (*) 
Bonn, Deutschland
E-Mail: mstetten@uni-bonn.de

1Ich danke Malte Miram, Felix Klopotek sowie den Herausgebern für ihre kritischen 
Anmerkungen.



92 M. von Stetten

Armen nicht mehr nur als politische Machtdemonstration aus einer privilegierten 
Perspektive, sondern er verwandelt sie mithilfe seines methodischen Instrumenta-
riums in unveränderliche soziale Tatsachen.

Rancières Kritik der Soziologie beginnt mit einer Lektüre von Pierre Bour-
dieus „Die feinen Unterschiede“, und sie ist weitestgehend auch eine Aus-
einandersetzung mit Bourdieus Werk geblieben. Ausnahmen bilden kürzere 
Beschäftigungen mit Marcel Mauss, Émile Durkheim, Jürgen Habermas und 
Max Weber (vgl. Rancière 1984, 2002). Es lässt sich also vermuten, dass Ran-
cières Polemik nicht an die Soziologie im Allgemeinen gerichtet ist, sondern 
einer einseitigen Lektüre von Bourdieu geschuldet bleibt. Diese vermeintliche 
Einseitigkeit nehme ich im Folgenden zum Anlass, um Rancières Kritik aus einer 
anderen soziologischen Perspektive näher zu beleuchten. Das Ziel der folgen-
den Ausführungen besteht in einem Abgleich von Rancières Anprangerungen 
mit dem Verständnis und Erkenntnisziel der soziologischen Systemtheorie von 
Niklas Luhmann.2 Es stellt sich die Frage, inwiefern Rancières Kritikpunkt auch 
auf eine anders gelagerte, systemtheoretisch ausgerichtete Soziologie zutreffen.3 
Außerdem dient die Systemtheorie umgekehrt auch als Kontrastfolie für die Stoß-
richtung von Rancières Soziologiekritik. Die These des Textes besagt, dass sich 
einerseits überraschende Gemeinsamkeiten zwischen einer „dekonstruktiven Lek-
türe“ der Systemtheorie (Urs Stäheli) und Rancières Verständnis des Politischen 
ergeben, andererseits aber die Grenzen eines solchen Vergleichs benannt werden 
müssen. Insbesondere der anti-institutionelle Gestus von Rancières radikaldemo-
kratischer Kritik ist mit dem systemtheoretischen Denken nicht mit zusammenzu-
bringen.

In einem ersten Schritt rekonstruiere ich die Kritik von Jacques Rancière 
an der Soziologie im Hinblick auf sein Konzept von Gleichheit, auf die Herr-
schaftsinstrumente der Soziologie sowie Rancières tief greifendes Misstrauen 

2Die Auswahl der soziologischen Systemtheorie von Luhmann ist nicht willkürlich. Erstens 
bietet Luhmann ein ähnlich anspruchsvolles soziologisches Theorieunternehmen an wie 
Bourdieu. Zweitens unterscheidet es sich aber an wesentlichen Punkten von diesem, sodass 
Rancières Kritik noch einmal überprüft werden kann. Drittens steht die Systemtheorie in 
einer theoretischen und intellektuellen Nähe zum Gründungskontext des double bind Kon-
zeptes (vgl. Bateson et al. 1969; Luhmann 1991).
3Es geht mir hier folglich auch nicht darum zu beurteilen, ob Rancières Kritik an Bourdieu 
in allen Punkten stichhaltig ist (vgl. Kastner und Sonderegger 2014). Gleiches gilt für die 
Frage, inwiefern sie auch für die Verschiebungen in den Veröffentlichungen von Luc Bol-
tanski mit Ève Chiapello und Laurent Thévenot zutrifft (vgl. Boltanski und Chiapello 2003; 
Boltanski und Thévenot 2007).



93Der double bind des Soziologenkönigs

gegenüber Institutionen (Abschn. 2). Anschließend beschäftige ich mich mit 
möglichen Anschlusspunkten von Rancières Kritik an Niklas Luhmanns soziolo-
gische Systemtheorie (Abschn. 3). Dies betrifft einen Vergleich der beiden Theo-
retiker in einem auf den ersten Blick überraschenden Bereich: den Überlegungen 
von beiden zur modernen Pädagogik und Erziehung. Außerdem finden sich Ver-
knüpfungspunkte für den Begriff des Politischen, insofern man der Systemthe-
orie eine „dekonstruktive Lektüre“ im Sinne von Urs Stäheli unterzieht (Stäheli 
2000). Abschließend komme ich zurück auf die Ausgangsfrage, um die Grenzen 
von Rancières Soziologieverständnis im Hinblick auf die Systemtheorie neu zu 
bestimmen (Abschn. 4). Dabei soll sich zeigen, dass sich Rancières gesellschafts-
kritische Perspektive zwar in einigen Punkten grundlegend von Luhmanns Sys-
temtheorie unterscheidet, der Vergleich jedoch auch zeigt, wie viele Abstriche 
Rancière an seiner marxistisch motivierten Position im Laufe der Jahrzehnte 
gemacht hat.

Eine ergänzende Vorbemerkung zum double bind Effekt und dessen Bedeu-
tung im Kontext von Rancières Kritik der Soziologie. Man darf ihn nicht vor-
schnell mit zwei anderen Konfliktfeldern innerhalb der soziologischen Diskussion 
in Beziehung setzen. Das gilt zunächst für das Problem der Werturteilsfreiheit 
im Sinne von Max Weber. Bourdieu selbst hat die Kontroversen um sein Wis-
senschaftsverständnis meistens in diesem Kontext von Webers Soziologie einge-
ordnet. Das gilt beispielsweise für den Vorwurf, Bourdieu habe in ästhetischen 
Fragen im Gegensatz zu seiner eigenen Einschätzung klar eine wertende Position 
bezogen (Bourdieu 1982; Bürger 1990; Garnham 1986; Jameson 1990). Es wäre 
außerdem zu kurz gegriffen, wenn man Rancières Soziologiekritik auf der glei-
chen Ebene verhandelt wie Luc Boltanskis Loslösung vom Erbe seines langjäh-
rigen Förderers Pierre Bourdieu (vgl. Bogusz 2010; Boltanski 2010). Boltanski 
sieht in Bourdieus Ansatz eine Überschätzung der strukturellen Reproduktions-
mechanismen sowie eine Re-Ontologisierung sozialer Kategorien, die einen 
eigentlich nicht intendierten Positivismus zu einem Erscheinen durch die Hinter-
tür verhilft (Bogusz 2010, S. 33 ff.). Boltanski schlägt daher eine pragmatistische 
Wendung der Soziologie vor, um die Kontextgebundenheit individueller und kol-
lektiver Praktiken jenseits starrer sozialer Strukturen betrachten zu können.

Rancière setzt demgegenüber auf einer anderen Ebene an, die eine noch viel 
tiefer verwurzelte Skepsis gegenüber wissenschaftlichen Autoritätsansprüchen 
verrät. In Rancières Soziologiekritik geht es um die Rhetorik und Performanz der 
soziologischen Sprache, Theorie und Begriffsbildung. Der „Zirkel des Soziologen-
königs“ ist aus Rancières Sicht – um die These polemisch zuzuspitzen – eine per-
fide Machtdemonstration derjenigen bürgerlichen Wissenschaftselite, die den neu 
gewonnen Legitimitätsglaube an die Methoden der empirischen Sozialforschung 



94 M. von Stetten

für eine abgründige Überlegenheitsgeste schamlos ausnutzt (Rancière 2010, 
S. 259). Jeder ideologische Kampf wird vom Soziologen zu einer utopischen Illu-
sion degradiert, die die wissenschaftlich feststellbaren Unterschiede zwischen dem 
bürgerlichen Ethos der Distinktion und dem Ethos des gemeinen Volkes übersieht. 
Was bleibt, ist ein cleveres Theoriekonstrukt, in dessen Kern „die traurige Wahr-
heit der menschlichen Eitelkeit euphemisiert wird“ (Rancière 2010, S. 262). Die 
Doppelbindung der Soziologie lautet folgendermaßen: ‚wir sind nicht so beleh-
rend wie die eitlen Philosophen, aber seht nur, wir Soziologen wissen es objektiv 
besser!‘ Am Ende, folgt man Rancière, dient das soziologische Wissen wiederum 
nur einer Herstellung von Ungleichheit durch die Produktion neuen Herrschafts-
wissens, nur dass die Soziologie sich nun selbst auf den Thron der Sprachmäch-
tigen gesetzt hat. Die Soziologie weicht – ganz im Sinne eines gesellschaftlichen 
Ödipus-Komplexes4 – dem eigentlichen Problem aus, nämlich der Frage, welche 
materiell-performative Rolle die Soziologie in diesem Kampf einnimmt.

2	� Die autoritäre Wissensproduktion der Soziologie

In diesem ersten Teil soll Jacques Rancières Kritik an der Soziologie rekonstru-
iert werden. Dazu zeige ich zunächst, inwiefern die „Logik der Gleichheit“ als 
leitende Prämisse von Rancières Kritik fungiert (2.1). Anschließend gehe ich 
auf zwei Mittel und Wege ein, die Rancière als Herrschaftsmittel der Soziologie 
identifiziert: erstens die Auftrennung von poetischer und argumentativer Sprache, 
zweitens die Methoden der empirischen Sozialforschung (2.2). Schließlich erläu-
tere ich Rancières tief greifende Skepsis gegenüber jeder Form von theoretischer 
Rechtfertigung von konkreten gesellschaftlichen Institutionen einer demokrati-
schen Ordnung (2.3).

2.1	� Der Soziologenkönig und die Logik der Gleichheit

Jacques Rancière versteht die Soziologie als Fortsetzung eines autoritären Philo-
sophieverständnisses, das die Abschaffung des Politischen mit anderen Mitteln 

4Der double bind Effekt der soziologischen Sprache ähnelt an dieser Stelle dem gesell-
schaftlich produzierten Ödipus-Komplex, den Gilles Deleuze und Félix Guattari der Psy-
choanalyse und ihrer gesellschaftstheoretischen Verwandtschaft attestieren (vgl. Deleuze 
und Guattari 1977, S. 102 ff.).



95Der double bind des Soziologenkönigs

fortsetzt. Sie ist „die letzte Form, die das gespannte Verhältnis zwischen Philo-
sophie und Politik, und das philosophische Projekt, die Politik zu verwirklichen, 
um sie aufzuheben, angenommen hat“ (Rancière 2002, S. 103). Die Soziologie 
ermöglicht die Naturalisierung der gesellschaftlichen Verhältnisse im Reich des 
willkürlich herrschenden Philosophenkönigs:

Die Soziologie, die sich vornahm, die Listen der Herrschaft zu demaskieren, schloss 
somit den Kreis des Verbots und des Unmöglichen. Sie verlieh der willkürlichen 
Geste, durch die der Philosoph einst entschieden hatte, wer denken könnte und wer 
nicht, das Fleisch der wirklichen Erfahrung. Sie machte diese Aufteilung zur letzten 
Wahrheit des Diskurses, der behauptete, von der Kritik der Illusion der Beherrschten 
zum Umsturz der Herrschaft zu führen (Rancière 2010, S. 297).

So wird der Raum des politischen Miteinanders zwar von jeder Regierungsform 
und Gesellschaftsordnung mit der Produktion sozialer Ungleichheit bedroht. 
Anstatt jedoch die Ambiguität des Politischen zu entfalten, und Emanzipations-
möglichkeiten aufzuzeigen, erhebt die Soziologie die Ungleichheit zur historisch 
übergreifenden Konstante gesellschaftlicher Ordnungsbildung, und spricht der 
beherrschten, arbeitenden Klasse die Einsicht in diese Wahrheit ab. Für Ranci-
ère ist damit die Vorgehensweise des Philosophenkönigs vom Soziologenkönig 
nochmals gesteigert worden: „Das Verdammungsurteil wird also erbarmungslo-
ser als jemals zuvor gefällt […]“ (Rancière 2010, S. 243). Die Soziologie ent-
zieht jeder philosophischen Utopie der Gleichheit und Freiheit die Grundlage. 
Sie versteht unter Freiheit nur noch „die bloße Verleugnung der gesellschaftlichen 
Herrschaftsverhältnisse“ (Rancière 2010, S. 274). Sie versucht die Philosophie 
daraufhin zu weisen, dass sie von der „Illusion der Freiheit“ ausgeht, und dass 
darin ein falscher Glaube, eine „Allodoxie“ liegt (Rancière 2010, S. 243, 269).

Rancières Kritik ist in dieser Stelle geleitet von einer zentralen Vorannahme, 
einem „Ausgangsaxiom“, wie Rancière es nennt: die Logik der Gleichheit 
(Rancière 2010, S. 301). Dieses Axiom bedarf keiner übergeordneten Herlei-
tung, Rechtfertigung oder Legitimation, es ist kein zu erreichendes, norma-
tives Ideal (Rancière 2002, S. 111, 2011a, S. 52, 2012a, S. 93). Gleichheit ist 
keine philosophische Fiktion oder historische Utopie, sondern vielmehr eine 
Form emanzipatorischer Praxis, eine implizite Bedingung, die an verschie-
denen historischen und gegenwärtigen Situationen beobachtet und rekonstru-
iert werden kann. Die darin enthaltene Freiheit ist nicht die negative Freiheit 
staatlich geschützter Individuen, sondern eine pragmatistisch anmutende „Form 
von konkret erlebter Erfahrung“ (Rancière 2016, S. 56). Die Praktiken emanzi-
patorischen Handelns bilden die Grundlage für Gemeinschaften, die aus einem  



96 M. von Stetten

kollektiven Miteinander entstehen.5 Seinen Begriff der Politik knüpft Rancière 
eng an dieses Verständnis von Gleichheit, Emanzipation und Gemeinschaft an. 
Die Politik bietet die „Bühne der paradoxen Gemeinschaft“ (Rancière 2002, 
S. 61), die sich nicht über gemeinsame Ziele, sondern über den offen zutage tre-
tenden Konflikt und Widerspruch definiert, der in der wechselseitigen Anerken-
nung der Gleichheit aller besteht: „Es gibt Politik, wenn die Gemeinschaft der 
argumentativen und der metaphorischen Fähigkeiten jederzeit und durch jeden 
Beliebigen sich ereignen kann“ (Rancière 2002, S. 72). Das Paradox, das hin-
ter diesem Verständnis von Gleichheit und Politik steht, muss als unauflösbarer 
Widerspruch eines emanzipatorischen Miteinanders angesehen werden. Einerseits 
bietet die Logik der Gleichheit die Essenz dessen, was das Politische als emanzi-
patorische Lebensform im Kern auszeichnet. Andererseits kann sie nicht als Ziel 
dieser Praxis dienen, wenn sie sich nicht selbst in Gefahr bringen will. Damit ist 
der Gedanke verbunden, dass Regierungen, staatliche Organisationen oder andere 
Institutionen an dieser Grundparadoxie nichts ändern können. Ganz im Gegen-
teil bestehen Praktiken der Gleichheit nur in nicht-institutionalisierten Gemein-
schaftskontexten, wohingegen in Regierungen, Staaten und Organisationen die 
Ungleichheit nur „unendlich reproduziert“ wird (Rancière 2010, S. 301).

Für dieses Gleichheitsverständnis beruft sich Rancière auf den französischen 
Gelehrten Jean Joseph Jacotot, dessen Konzept der Gleichheit er in seinem Buch 
„Der unwissende Lehrmeister“ behandelt. Gleichheit wird dort nicht als bloß ver-
liehene, „passiv erhaltene“ Gleichheit verstanden, sondern als „tätige Gleichheit“, 
die den Raum für die Bildung neuer Gemeinschaften entstehen lässt (Rancière 
2009, S. 90). Jacotots Modell richtet sich gegen eine hierarchische Struktur der 
Lehrer/Schüler-Beziehung im Kontext der intellektuellen, universitären Bildung, 
die die Emanzipation des Menschen zum Ziel hat. Demnach handelt es sich bei 
der Unterrichtssituation nicht um die Weitergabe von Wissen im Sinne einer 
Belehrung des unwissenden Schülers durch den wissenden Lehrer. Vielmehr tref-
fen sich beide in der Situation des „universellen Unterrichts“, die jegliche Hierar-
chisierung der Lernsituation verabschiedet (Rancière 2009, S. 85).

5Die historische Studie „Die Nacht der Proletarier“ zum Lebensalltag von Arbeitern der 
1830er und 1840er Jahre in Frankreich dient als Anschauungsmaterial für die Stoßrichtung 
dieser Überlegungen (Rancière 2013b). Rancière analysiert dort deren Briefe, Alltagsbe-
schreibungen, Gedichte und Essays als gelebte Formen emanzipatorischer Praxis und 
Gleichheit. Sie sind aus Rancières Sicht lebende Beweise für die Kritik und Emanzipation 
einzelner Menschen und daraus entstehender Gemeinschaften auf Basis der Annahme glei-
cher Fähigkeiten und Intelligenz.



97Der double bind des Soziologenkönigs

Dahinter steckt zudem die Annahme, dass keine Emanzipation ohne ein freies 
ästhetisches Urteil denkbar und möglich ist. Die Aufmerksamkeit für die sinnli-
che Gestalt der sozialen Welt sowie die damit verbundenen Ordnungen, Hierar-
chisierungen und Ausbeutungen sind keine Begleitprodukte einer intellektuellen 
Einsicht in die Ungerechtigkeit der Klassengesellschaft, sondern notwendige 
Bedingung für Gesellschaftskritik: „Die Arbeiteremanzipation war zuerst eine 
ästhetische Revolution“ (Rancière 2010, S. 296). Rancières Logik der Gleichheit 
impliziert also nicht nur eine „Gleichheit der Intelligenzen“, die einer gemeinsa-
men emanzipatorischen Praxis vorausgesetzt wird, sondern auch eine performativ 
erzeugte, ästhetische Erfahrungswelt, in der sich diese abspielt. Eng verbunden 
mit der Dimension ästhetischer Erfahrung im Rahmen emanzipatorischer Praxis 
ist Rancières Konzept der „Aufteilung des Sinnlichen“ (Rancière 2008). Rancière  
versteht darunter eine Teilung des gesamten ästhetischen Erfahrungsraums auf-
grund der Institutionalisierungen einer politischen Ordnung. Das betrifft die 
Grenzziehungen des Sagbaren, Denkbaren und Wahrnehmbaren. Die Aufteilung 
des Sinnlichen verweist als theoretische Figur somit auf die paradoxe Gestalt 
jeder politisch-sozialen Wirklichkeit. Während sich die Logik der Gleichheit 
auf die nicht-institutionalisierten Räume gemeinsamen Handelns bezieht, geht 
mit dem Aufbau einer institutionellen Ordnung eine polizeiliche Ordnung ein-
her, die die Hierarchien zwischen den sozialen Gruppen herstellt. Die Aufteilung 
des Sinnlichen ist also nicht analog zum Gegensatz von Politik und Polizei zu 
verstehen. Es geht nicht um die Aufteilung einer Ordnung in die Pole von Poli-
tik und Polizei. Die Aufteilung des Sinnlichen folgt einzig und allein der Logik 
der Ungleichheit einer polizeilichen Ordnung. Sie ist ein Mechanismus, der das 
Gemeinsame einer Ordnung festsetzt (ein Volk, eine Nation, eine Ideologie, etc.), 
indem er das von ihr ausgeschlossene unsichtbar macht. Die Politik stellt also 
nicht die andere Seite der Aufteilung des Sinnlichen dar, sondern den Moment, 
indem die bestehende Aufteilung gestört und unterbrochen wird, um die Auftei-
lung neu zu verhandeln. Die Figur der Aufteilung des Sinnlichen erscheint so als 
eine differenzbasierte Einheit, die ständig an der Verschleierung ihres ursprüngli-
chen Bruches arbeitet. Die von ihr vorgelegte Konstruktion tendiert unvermeid-
lich zur Kaschierung der eigenen Bestandsvoraussetzungen.

Rancière verwirft daher das – auch von Bourdieu angestrebte – Ziel einer 
Befreiung von gesellschaftlichen Illusionen, und präferiert eine Transforma-
tion des sinnlichen Universums im Sinne einer Gleichheit ästhetischer Erfahrung 
(Rancière 2016, S. 67). Er verweigert sich der Einteilung der Welt in Schein und 
Sein, in Illusion und gesellschaftliche Realität, die vor allem den akademischen 
Marxismus dazu bewogen hat, wenig Vertrauen in eine Arbeiteremanzipation „von 
unten“ zu haben. Schließlich ist das Konzept der „Aufteilung des Sinnlichen“  



98 M. von Stetten

auch das Ergebnis der Auseinandersetzung mit Bourdieus Buch „Die fei-
nen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft“ (Bourdieu 1982). 
Bourdieus These besagt, dass Kants Konzept ästhetischer Erfahrung und reflek-
tierender Urteilskraft kein Moment eines allgemeingültigen Vernunftbegriffs 
darstellt. Vielmehr sei die Urteilskraft ein Produkt der Klassenlage, in der sich 
Personen und Gruppen befinden. Rancière deutet dies als Versuch, die emanzipa-
torische Kraft der ästhetischen Erfahrung zu verabschieden. Damit reproduziert 
Bourdieu die sozioökonomische Einteilung in soziale Klassen in einem Kon-
zept sozialer Distinktion, indem die Soziologie selbst die Rolle eines methodisch 
abgesicherten Wissensproduzenten einnimmt. Der rebellierende Arbeiter kann 
demnach die soziale Ungleichheit und Ausbeutung nicht durchbrechen, sondern 
bestätigt vielmehr deren Existenz, indem er rebelliert. Es schließt sich der Kreis 
des double bind, in dem sich die Soziologie in der „position de seul dénonciateur 
légitime“ bequem macht (Rancière 1984, S. 28).

2.2	� Die Herrschaftsinstrumente der Soziologie

Aus Rancières Sicht verfügt die Soziologie über spezifische Herrschaftsins-
trumente, die sie in der Nachfolge zum autoritären Erbe des Philosophenkönigs 
gebraucht. Ein wichtiges Mittel besteht in der epistemologischen Unterscheidung 
von poetischem und positivistischem Wissen. Rancière verdeutlicht dies in seiner 
Beschäftigung mit Jürgen Habermas Kritik an der – laut letzterem vor allem unter 
französischen Intellektuellen verbreiteten – „Ästhetisierung der Sprache“ (Habermas  
1985, S. 240). Habermas verweist auf die argumentative Kraft sachlich legiti-
mierter Geltungsansprüche, die die Herstellung eines vernünftigen Konsenses 
in politischen Diskursen ermöglicht (vgl. Habermas 1983, 1991). Hinter dieser 
Zuversicht steckt die Unterscheidung einer poetischen Sprache der Weltöffnung, 
sowie einer vernünftigen Sprache der politischen Argumentation. Je nachdem in 
welchen Sprachspielen man sich befindet, muss, so Habermas, der jeweils legitime 
Geltungsanspruch berücksichtig werden. Die französische Philosophie im losen 
Anschluss an Nietzsche (Bataille, Foucault, Derrida) kritisiert Habermas dahin 
gehend, dass in deren Begriffsbildung das philosophische Denken „nicht nur sei-
nes Ernstes, sondern seiner Produktivität und Leistungsfähigkeit beraubt“ werde 
(Habermas 1985, S. 246).

Rancière hält die damit einhergehenden Unterscheidungen zwischen Argu-
mentation und Poetik, sowie zwischen Poetik und Rhetorik für – um es direkt 
auszusprechen – undemokratisch und autoritär (Rancière 2002, S. 59 ff.). Aus 
seiner Sicht ist die These der „Ästhetisierung der Sprache“ irreführend, da 



99Der double bind des Soziologenkönigs

die Politik „ihrem Prinzip nach ästhetisch“ sei (Rancière 2002, S. 69). Im Hin-
blick auf den ästhetisch-sinnlichen Gehalt jedes politischen Erscheinens kriti-
siert Rancière die Einteilung von Wissensformen in Typen von Sprechakten als 
Moment des Verkennens, als Akt der symbolisch-sprachlichen Gewaltausübung. 
Das „Unvernehmen“ bezeichnet daher im Hinblick auf Habermas‘ Konzept der 
idealen Sprechsituation „den Streit darüber, was Sprechen heißt, die Rationali-
tät der Sprechsituation selbst ausmacht“ (Rancière 2002, S. 10). Praktiken poli-
tischer Emanzipation in sozialen Bewegungen, politischen Gemeinschaften 
und kritischen Öffentlichkeiten sind aus Rancières Sicht „immer gleichzeitig 
Argumentation und Weltöffnung“ (Rancière 2002, S. 67). Da Habermas jedoch 
ästhetisch-sinnliche Momente der Welterschließung aus der vernünftigen Gestalt 
politischer Diskurse heraushält, übersieht er, so, Rancière, dass das Politische 
nicht den vernünftigen Konsens gleicher Bürger zum Kern hat, sondern den Streit 
und Dissens, der die unterschiedlichen Wahrnehmungen der politischen Welt 
offen zutage treten lässt. Auch der Soziologie von Bourdieu wirft Rancière ein 
Verkennen der Verflochtenheit von poetischer und argumentativer Sprache vor. 
Die Abtrennung der poetischen Sprache erfolgt dort über den Umweg der „Posi-
tivität der Klassen“ (Rancière 2010, S. 262). Diese wird daran anschließend mit 
der Logik der Distinktion angereichert, die den Klassen bestimmte Formen ästhe-
tischer Erfahrung zuordnet. Nur die Soziologie beansprucht für sich das Sprach-
spiel der „Distanz“, das überhaupt die tiefere Wahrheit der sozialen Ungleichheit 
mit Rückgriff auf gültige Wissensformen zu beschreiben imstande ist (Rancière 
2010, S. 257). Bourdieus Modell stellt demnach eine Radikalisierung des Haber-
masschen Vorschlags dar. Während Habermas noch die potenzielle Einbindung 
aller unter dem Vorwand eines argumentativ ausgerichteten Sprachspiels vorsieht, 
erklärt Bourdieu das Projekt einer gemeinsamen politischen Sprache vorneherein 
für gescheitert.

Die Vorrangigkeit des argumentativen vor dem poetischen Wissen begrün-
det die Soziologie aus Rancières Sicht – und das ist ein zweites Herrschafts-
instrument der Soziologie – Rückgriff auf die Methoden der empirischen 
Sozialforschung. Aus Rancières Sicht stellen Fragebögen und Statistiken ledig-
lich Instrumente zur „Herstellung von Offensichtlichkeiten“ dar, die dem Alltags-
wissen keine zusätzlichen Gedanken an die Seite stellt (Rancière 2010, S. 230):

Indem der Soziologe auf der Straße herumläuft und die Meinungen, die bereits von 
alleine geläufig sind, an der Leine hält, läuft er immer hinter seiner eigenen Kari-
katur hinterher, eingeschlossen im Teufelskreis seiner Wahrscheinlichkeiten, die nur 
zwingend sind, wenn sie die Wahrheit auf Distanz halten, der sie in jedem Punkt 



100 M. von Stetten

ähneln, außer in den entscheidenden, dass die Wahrheit per Definition nicht auf der 
Straße herumläuft (Rancière 2010, S. 231).

Rancière wirft der Soziologie vor, durch ihre Methoden einerseits kein zusätzli-
ches Wissen anzubieten, andererseits aber eine „Verschleierung“ in der eigenen 
Vorgehensweise mitzuschleifen, die den eigenen Herrschaftsanspruch untermau-
ert und festigt (Rancière 2010, S. 232). Indem der Soziologe das Offensichtliche 
zum Verborgenen, das Sichtbare zum Verdeckten erklärt, beansprucht er nicht nur 
den alleinigen Geltungsanspruch für das allen sowieso bekannte Herrschaftswis-
sen, sondern er disqualifiziert auch jedes davon abweichende Wissen zu einem 
bloßen Ablenkungsmanöver von den wissenschaftlichen Erkenntnissen. Wer das 
für alle Sichtbare nicht zunächst in wissenschaftlicher Form einsieht und aner-
kennt, hat keine Befugnis, andere Denk- und Sichtweisen vorzuschlagen. Ob und 
wann dies erlaubt ist, liegt wiederum in der Entscheidungsobhut der Soziologie. 
Während die Soziologie mit ihren Messinstrumenten nach einer empirischen 
Einbettung des Unterschieds zwischen Herrschenden und Beherrschten strebt, 
verweist Rancière auf den Bruch, den die eigentliche Gestalt des Politischen 
ermöglicht: „die Einführung eines Unmessbaren in die Mitte der Verteilung der 
sprechenden Körper“ (Rancière 2002, S. 32, Hervorhebung von mir).

Die „Wahlsoziologie“ stellt daher das „verwirklichte Trugbild der Demokra-
tie“ dar, eine Fortsetzung der „Trauerarbeit des Gleichheitsgedankens“, der jeg-
liche Hoffnung auf emanzipatorische Praktiken schon über Bord geworfen hat 
(Rancière 2010, S. 288). Die Wahlforschung steht Pate für eine harsche Kritik an 
den Quantifizierungen der Sozialwissenschaften im Allgemeinen. Das „Zählen“ 
ermöglicht einerseits eine umfassende Einordnung der in einem Gebiet leben-
den Menschen in soziale Kategorien wie Gruppen, Klassen und Schichten. Das 
ist der erste Schritt zur soziologischen Kontrolle über das Herrschaftswissen über 
die Gesellschaft. Andererseits wird der Anteil der Anteillosen – „die Armen der 
Antike, der dritte Stand, oder das moderne Proletariat“ (Rancière 2002, S. 22) 
– mit den Mitteln der Sozialwissenschaften unsichtbar gemacht. Rancière wird 
jedoch nicht müde zu betonen, dass Politik nur existiert, „wenn die natürliche 
Ordnung der Herrschaft unterbrochen ist durch die Einrichtung eines Anteils der 
Anteillosen“ (Rancière 2002, S. 24).

2.3	� Rancières Institutionenskepsis

Es steht ein weiterer Vorwurf von Rancière an die Soziologie im Raum: Die 
Soziologie naturalisiere nicht nur die historische Gestalt sozialer Ungleichheit, 



101Der double bind des Soziologenkönigs

sondern sie arbeite zudem an der Verabschiedung des Projekts einer demokra-
tischen Gesellschaft. Das Konzept der Demokratie wird – wie schon der Mar-
xismus – zu einer idealistischen Illusion der beherrschten Klasse erklärt, die 
übersieht, dass die demokratische Gesellschaftsordnung eine Illusion der Vor-
stellungen innerhalb einer Klassenlage darstellt. Für Rancière stellt sich daran 
anschließend die Frage, ob die Reflexion auf die historischen und theoretischen 
Ausgangspunkte des demokratischen Denkens eine melancholische oder eine 
widerständige Form bilden, ob es sich dabei um „die Hoffnung der Demokratie 
oder die Trauer um sie“ handelt (Rancière 2010, S. 291). Aus Rancières Sicht 
leistet die Soziologie bloße „Trauerarbeit des Gleichheitsgedankens“ (Rancière 
2010, S. 288). Die Soziologie trägt mit seinen Gesellschaftsbeschreibungen zu 
dieser Umkehrung bei, und entpuppt sich mindestens implizit als antidemokra-
tische Stimme der modernen Geisteswissenschaften. Den eigentlichen Kern der 
demokratischen Praxis – „die maßlose Unordnung der wuchernden Vervielfälti-
gung der Sprecher, die das Ereignis von körperlosen Abstraktionen ausmachen 
(Volk, Freiheit, Gleichheit und so weiter)“ (Rancière 2012b, S. 74) – erstickt sie 
im Keim, in dem sie die unmögliche Kommunikation unterschiedlicher sozialer 
Klassen und Gruppen herausstellt.

Hinter dieser Kritik an der soziologischen Aushöhlung demokratischer Prinzi-
pien steckt eine tiefe Skepsis gegenüber sozialen Institutionen. Es fällt ins Auge, 
dass Rancière in allen seinen Veröffentlichungen wenig Konkretes über eine ins-
titutionelle Kritik und Umsetzung seines Denkens aussagt. Seine Überlegungen 
zur politischen Philosophie kommen beispielsweise fast völlig ohne die Beschäf-
tigung mit politischen Institutionen wie Regierungen, Parlamenten, Gerichten 
oder zivilgesellschaftlichen Organisationen aus.6 Gleiches gilt für seine Ausein-
andersetzung mit der französischen Arbeiterbewegung. Auch hier ist Rancière 
vorrangig an Lebensformen, nicht an deren Wirkungen oder Zusammenspiel mit 
sozialen Institutionen interessiert. Rancières Institutionenskepsis hat jedoch noch 
einen tieferen Grund, der direkt mit der Kritik an der Soziologie in Zusammen-
hang steht. Sie verdankt sich nicht einem utopisch-idealistischen Verständnis von 
Philosophie, sondern vielmehr einem performativen Verständnis des politischen 
Denkens, das der Philosophie keiner weiteren Begründung schuldig bleiben will. 

6Entsprechend vage fallen auch Rancières Überlegungen zum Losverfahren als alternati-
ves Instrument zum demokratischen Repräsentationssystem aus (Rancière 2011a, S. 46 ff.). 
Dementsprechend bleibt es auch eher bei der Einschätzung, dass das Losverfahren im Ver-
gleich beispielsweise zur attischen Demokratie in modernen Systemen „Gegenstand einer 
gewaltigen Vergessensarbeit“ sei (Rancière 2011a, S. 47).



102 M. von Stetten

Der fehlende Anschluss an die Institutionen von Recht, Politik oder Demokratie 
markiert den Abstand des freien Denkers Jacques Rancière gegenüber mehreren 
Engführungen seines Begriffs von Politik. Einerseits distanziert sich Rancière 
von einer modernen politischen Philosophie, die nahtlose Verknüpfungen zwi-
schen philosophischer Rechtfertigung, normativer Prinzipienbildung und insti-
tutioneller Umsetzung herzustellen versucht. Andererseits vermeidet Rancière 
eine Einordnung seiner Überlegungen in soziologische Diskurse, die sich mit der 
Funktionsweise und Umsetzbarkeit politisch-rechtlicher Institutionen beschäfti-
gen. Rancières Theorie des Politischen sucht nach einem Denkhorizont, der sich 
gegenüber der institutionellen, fachlich-disziplinären Einordnung immunisiert, 
um die Performanz seines Denkens zu wahren. Die Institutionenskepsis kann so 
im Kontext einer Theorieperformanz gesehen werden, die sich sowohl im Hin-
blick auf Rancières Erzählungen zu seinem eigenen Werdegang als auch auf 
die inhaltliche Ausrichtung seiner Theorie erläutern lassen. Rancière erfuhr im 
Laufe seiner jahrzehntelangen Tätigkeit an der Pariser Reformuniversität Paris-
VIII häufig Ablehnung von Historikern und Philosophen, weil seine Forschungen  
in beiden Fachrichtungen nur als Außenseiterposition wahrgenommen wurden 
(Rancière 2014, S. 38 ff.). Die Entwicklung hin zu einer interdisziplinären Ver-
flechtung von ästhetischen, philosophischen, politischen und historischen Dis-
kursen in den 1980er und 1990er Jahren kamen ihm insofern entgegen, als seine 
fachlich unbestimmten und rhetorisch unkonventionellen Texte dem Zeitgeist 
Deutungsmaterial bieten konnte. Eine fachlich-institutionelle Heimat ist dadurch 
jedoch nicht entstanden. Vielmehr hat Rancière immer wieder betont, dass seine 
politisch-philosophischen Abhandlungen nicht als systematische Argumentati-
onen verstanden werden sollten, sondern als Ergänzungen und Erläuterungen 
schon zuvor geäußerter Überlegungen. Sein wohl bekanntester Text aus dem 
Bereich der politischen Philosophie mit dem Titel „Das Unvernehmen“ bezeich-
net Rancière als eine „Rückübersetzung“ seines Buches über die Arbeitereman-
zipation in den 1830er und 1840er Jahren in Frankreich (Rancière 2016, S. 22).

Die Soziologie präsentiert sich für Rancière in diesem Sinne als Produkt einer 
historischen Entwicklung, in der Institutionalisierungsprozesse zunächst aus 
Emanzipationsbedürfnissen entstehen, diese jedoch anschließend in ihrer Exis-
tenz bedrohen. Sie übertrifft diese Entwicklung noch um einen weiteren Moment, 
indem sie die Institutionalisierung selbst zu ihrem ersten Thema macht, und ihre 
integrative Bedeutung für den gesellschaftlichen Gesamtzusammenhang nicht nur 
hervorhebt, sondern zu einer besonderen Form des wissenschaftlichen Erkennens 
erklärt. Institutionen sind nicht nur das zentrale Thema der Soziologie, sie sind 
gewissermaßen ihr existenzielles Schicksal, und das macht sie so gefährlich für 
eine radikale Institutionenkritik.



103Der double bind des Soziologenkönigs

3	� Rancières Soziologiekritik und die Systemtheorie

Rancières Kritik des soziologischen Denkens lässt sich auf den ersten Blick 
wunderbar von Bourdieu direkt auf Niklas Luhmanns Systemtheorie übertra-
gen. Gerade Luhmann wurde für seine abschätzigen Bemerkungen zu sozialen 
Protestbewegungen und demokratischen Hoffnungen, zu ideologischen Stand-
punkten und moralischen Anprangerungen, für seinen soziologisch begründeten 
„Gestus der traditionellen konservativen Intellektuellenschelte“, heftig kritisiert 
(vgl. Joas und Knöbl 2004, S. 386 ff.; Luhmann 1986a, S. 235, 1997a, S. 850, Fn. 
451).7 Auf den zweiten Blick findet sich jedoch auch bei linksorientierten Auto-
ren die Einschätzung, dass dieses Problem nicht unbedingt aus der theoretischen 
Anlage von Luhmanns Denken heraus abgeleitet werden kann: „Wir wissen frei-
lich, daß dies weniger das intellektuelle Problem der Systemtheorie ist, als viel-
mehr das soziale Problem der Intellektuellen“ (Neckel und Wolf 1990, S. 74). 
Und auch wenn das Emanzipationspotenzial der Systemtheorie selbst von einigen 
doch eher als gering eingeschätzt wird (vgl. Demirović 2001), finden sich unter 
dem Schlagwort einer „kritischen Systemtheorie“ mittlerweile Positionen, die die 
Systemtheorie von ihrer selbst verschuldeten konservativen Färbung zu befreien 
versuchen (vgl. Amstutz und Fischer-Lescano 2013). Die Anwendung von Ran-
cières Soziologiekritik auf Luhmanns Systemtheorie wird noch komplizierter, 
wenn man bemerkt, dass die Ansätze der beiden auch einige Gemeinsamkeiten 
aufweisen.

Diese Ambivalenzen sind das Themas des vorliegenden Abschnittes. Zunächst 
weise ich auf einige dieser Gemeinsamkeiten kurz hin (Abschn. 3.1). Anschlie-
ßend erinnere ich an Luhmanns Überlegungen zur modernen Erziehung, und 
stelle deren Parallelen zu Rancières ähnlich gelagertem Pädagogikverständ-
nis heraus (Abschn. 3.2). Schließlich zeige ich, inwiefern eine „dekonstruktive 
Lektüre“ (Stäheli 2000) die Systemtheorie in direkte Nähe zu Rancières Begriff 
des Politischen rückt, und worin die Grenzen eines solchen Vergleichs liegen 
(Abschn. 3.3).

7Schon in einem frühen Aufsatz kann man die dialektisch geschulte Skepsis Luhmanns 
in aller Prägnanz nachlesen: „Emanzipation kann schrecklich werden“ (Luhmann 1969, 
S. 134). Man fühlt sich direkt an Bourdieus Hinweis auf das „Paradox der Beherrschten“ 
erinnert: „Widerspruch kann entfremdend wirken und Unterwerfung befreiend“ (Bourdieu 
1992, S. 172).



104 M. von Stetten

3.1	� Drei Gemeinsamkeiten zwischen Rancière und 
Luhmann

Es sollen nun zunächst einige Gemeinsamkeiten von Rancière und Luhmann 
erläutert werden, die trotz aller grundlegenden Unterschiede ins Auge springen. 
Dazu gehört erstens Luhmanns starke Skepsis gegenüber der im 20. Jahrhundert 
zunehmend verbreiteten und einflussreichen empirischen Sozialforschung. Zwei-
tens geht es um eine Absage an Vorstellungen sozialer Ungleichheit als Prämissen 
und Vorannahmen gesellschaftstheoretischer Überlegungen. Drittens teilen Ranci-
ère und Luhmann eine gemeinsame Kritik an Habermas‘ verständigungsorientier-
tem Konsensmodell.

Luhmanns Kritik der empirischen Sozialforschung schlägt in eine ähnliche 
Kerbe wie Rancières Kritik der Wahlsoziologie. Die Tendenz des zunehmenden 
Gewinns empirischer Daten „mit Hilfe neu entwickelter Methoden der Daten-
analyse“ interpretiert Luhmann als „Theoriedesaster“, das die Probleme einer 
autonomen Wissenschaft mit falschen Lösungsansätzen konfrontiert (Luhmann 
1990, S. 410). Daran anschließend vertritt Luhmann die Einschätzung, dass die 
Unterscheidung von Theorien und Methoden sowie von Theorie und Empirie 
letztendlich der Funktionsweise autopoietischer Wissenschaftskommunikation 
geschuldet sind, jedoch zu genuiner wissenschaftlicher Erkenntnis nichts bei-
tragen (Luhmann 1990, S. 403 ff.). Diese Unterscheidungen versteht Luhmann 
primär als reflexive Steuerungs- und Kontrollversuche eines sozialen Diskursfel-
des, das sich als autonomes Wissenschaftssystem beschreibt. „Die Wissenschaft 
versucht, mit anderen Worten, den mit Komplexitätszunahme einhergehenden 
Zuwachs an Unsicherheit noch unter Kontrolle zu halten. Ihre Methoden dienen 
der Kompensation ihrer eigenen Effekte“ (Luhmann 1990, S. 325). Das Paradox 
der (modernen, autonomen) Wissenschaft besteht aus Luhmanns Sicht darin, dass 
ihr Schicksal darin besteht, die Komplexitätszunahme durch Komplexitätsreduk-
tion zu erweitern. Luhmann hat nie versucht zu verschleiern, dass die Soziolo-
gie von dieser Paradoxie nicht ausgeschlossen ist, sondern selbst an ihr mitwirkt. 
Die Soziologie mag daher von sich angeben, dass sie verborgene Ungleichheiten 
aufdecken, legitime Kritik üben und methodisch gesicherte Prognosen abgeben 
kann. Alle derartigen Verbesserungs- und Emanzipationsbemühungen fallen bei 
Luhmann jedoch unter die Kategorie einer weiteren Selbst- und Fremdbeschrei-
bung des Wissenschaftssystems.

Es lassen sich zwei weitere Gemeinsamkeiten von Luhmanns Systemtheo-
rie und Rancières Soziologiekritik benennen. Die erste bezieht sich auf einen 
gemeinsamen Kritikpunkt an Bourdieu. Luhmann versteht Konzepte und Theorien 



105Der double bind des Soziologenkönigs

sozialer Ungleichheit nicht als fundamentale Kategorien der Gesellschaftstheorie, 
sondern als Folgewirkungen gesellschaftlicher Differenzierung (Luhmann 1985). 
Alle soziologischen Kategorien wie Klasse, Schicht oder Milieu interpretiert Luh-
mann als Zurechnungsgrößen gesellschaftlicher Teilsysteme. Das gleiche gilt für 
Kollektivbegriffe wie Gruppe oder Gemeinschaft. Vor allem der späte Luhmann 
nach der autopoietischen Wende verzichtet zudem völlig auf die Möglichkeit 
einer Kongruenz zwischen sozialen Kategorien und konkreten Menschengrup-
pen. Genauso wie Rancière sucht Luhmann nach einem Weg, die Identifikation 
eines theoretischen Konzepts mit konkreten gesellschaftlichen Phänomenen strikt 
zu vermeiden. Eine empirische Verifizierung sozialer Systeme analog zur Vorge-
hensweise von Bourdieu wäre unvereinbar mit den Grundprämissen der System-
theorie. Die Gründe für diese Vorbehalte sind bei Rancière und Luhmann jedoch 
durchaus unterschiedlich gelagert. Während Rancière eher Praktiken der Eman-
zipation und Kritik von externen Zuschreibungen entlasten will, weist Luhmann 
vor allem auf die Loslösung autonomer Kommunikationssysteme hin, die parado-
xerweise jeweils eine neben anderen Beschreibungen der Gesellschaft anfertigen, 
obwohl sie die eine Gesellschaft adressieren.

Die zweite Gemeinsamkeit besteht in der Kritik an Jürgen Habermas. Ähn-
lich wie Rancière sieht Luhmann das Problem, dass Habermas‘ Diskursethik die 
Paradoxie rationaler Argumentationen nicht hinreichend erfasst. Aus Luhmanns 
Sicht handelt es sich bei allen Sprechsituationen um Konstellationen doppel-
ter Kontingenz, die durch moralische, rechtliche oder politische Normsetzungen 
nicht aufgelöst, sondern auf einer emergenten Ebene des Sozialen weitergeführt 
werden. Bei Luhmann äußert sich dies in einer klaren Abgrenzung des Konzepts 
der doppelten Kontingenz von Habermas‘ verständigungsorientierter Intersubjek-
tivitätstheorie. Rancière dagegen geht auf Habermas‘ Figur des „performativen 
Widerspruchs“ ein, die eine implizite Gültigkeit bestimmter Argumentationsbe-
dingungen vernünftiger Sprechakte herausstellt. Aus Rancières Sicht verschleiert 
das damit verbundene Konsensmodell, dass jeder Geltungsanspruch immer auf-
teilt zwischen denjenigen, die einen Sprechakt verstehen und freiwillig akzeptie-
ren, und denjenigen, die nur einem Befehl gehorchen (Rancière 2002, S. 56 ff.).

Der Kontingenz des Sozialen ist folglich eine ebenso fundamentale Grundan-
nahme in Luhmanns Systemtheorie wie in Rancière Verständnis des Politischen 
als Konflikt und Dissens. Der normative Horizont des scheinbar vernünftigen 
demokratischen Konsenses ist die gemeinsame Kontrastfolie von Rancière und 
Luhmann. Wie Rancière beginnt auch Luhmann mit der paradoxen Einsicht, 
dass jede Form der Rationalität paradoxerweise auch Irrationalität, jede Inklu-
sion auch Exklusion, jedes Sprechen auch Lärm produziert. Rancières Rede 
vom „Lärm irritierter Körper“ (Rancière 2002, S. 64) hätte ebenso gut in einem  



106 M. von Stetten

späten Aufsatz von Luhmann zu Exklusionsverhältnissen fallen können (vgl. 
Luhmann 1995b). Luhmann hat sich natürlich nie wirklich für die Geschichten 
und Praktiken der als „exkludiert“ gekennzeichneten Menschen interessiert, die 
Rancière in seinem Buch „Die Nacht der Proletarier“ im Geiste eine „history 
from below“ zu Wort kommen lässt (vgl. Thompson 1963). Gleichzeitig lässt 
jedoch Luhmanns Vorgehensweise einen Freiraum, der genau dies ermöglicht. 
Letztendlich bringt die Systemtheorie nur diejenigen Paradoxien und Sogkräfte 
zur Sprache, die die von Rancière angesprochene „Gesellschaftsmaschine“ kenn-
zeichnen (Rancière 2010, S. 232). Rancières Kritik dagegen beginnt an den Rän-
dern der gesellschaftlichen Systeme, dort, wo „die parasitäre Heimsuchung von 
Kommunikation durch Sprache“ ihre Spuren hinterlässt (Stäheli 2000, S. 183). 
Hält man sich an die „dekonstruktive Lektüre“ von Urs Stäheli, bietet die System-
theorie an dieser Stelle deutliche Anknüpfungspunkte für Rancières Soziologie-
kritik. Rancière schreibt: „Die Dialektik der befreienden Geschichte wird immer 
ununterscheidbar sein von ihren Simulationen“ (Rancière 2010, S. 211). Aus mei-
ner Sicht ist es diese gesellschaftlich verursachte Ununterscheidbarkeit von Rea-
lität und Konstruktion einer emanzipatorischen Wirklichkeit, die Luhmann unter 
dem Schlagwort der „Abklärung der Aufklärung“ beschreibt. Im Unterschied zu 
Luhmann gibt sich Rancière jedoch nicht mit der Einsicht zufrieden, dass jede 
Emanzipationshoffnung im Labyrinth der gesellschaftlichen Institutionen ver-
pufft, sondern begreift diese Dialektik darüber hinaus als „ständige Parasitierung“ 
(Rancière 2010, S. 211). Mit anderen Worten: gerade weil Luhmann so deutlich 
daraufhin weist, dass die Soziologie nicht für Emanzipationsfragen zuständig 
ist, bleibt Raum für ein kritisches Denken, dass sich deutlich von akademischer 
Gesellschaftstheorie abzugrenzen versucht.

3.2	� Emanzipation als Illusion der Pädagogik

Niklas Luhmann hat sich ab den 1980er Jahren in Zusammenarbeit mit dem 
Erziehungswissenschaftler Karl Eberhard Schorr um eine Anwendung der sys-
temtheoretischen Begriffe auf Fragen der Pädagogik, Erziehung und Sozialisation 
bemüht (Luhmann 1982, 1986b, 1997b, 2002; Luhmann und Schorr 1982a, b). In 
diesen Texten finden sich mehrere Überlegungen, die interessante Anschlüsse an 
Rancières Kritik der Pädagogik bieten. Ich werde diese kurz aufführen, um die 
Parallelen zu Rancière deutlich zu machen.

Luhmann schreibt: „Wenn man individuelle Menschen als Konglomerat 
autopoietischer, eigendynamischer, nichttrivialer Systeme begreift, gibt es kei-
nen Anlaß zu der Vermutung, man könne sie erziehen“ (Luhmann 2002, S. 82).  



107Der double bind des Soziologenkönigs

Luhmann stellt sich mit dieser Definition gegen ein einfaches Input-Output-
Modell, das Erziehung und Bildung auf Praktiken bloßer Wissensübertragung 
reduziert. In den damit verbunden Instrumenten des Unterrichtens, Prüfens und 
Benotens erkennt Luhmann Versuche der „Trivialisierung“ komplexer Soziali-
sationsprozesse durch gesellschaftliche Erziehungsprogramme (Luhmann 2002, 
S. 77 ff.). Die „soziale Ambivalenz des ‚bürgerlichen‘ Freiheitsprogramms“ 
besteht einerseits im propagierten Ziel einer „Emanzipation“ des Subjekts, die 
andererseits die „Unsicherheit des anderen“, also die mitgetragene Ungleichheit 
im Prozess der angeblichen Erziehung zur Emanzipation unberücksichtigt lässt 
(Luhmann 2002, S. 197). Luhmann betont, dass das bürgerliche Erziehungs-
modell sich mit dem „Beruhigungsbegriff der ‚Institution‘ begnügt“ habe, um 
einen „Ausweg aus einer unzumutbaren Unberechenbarkeit der Verhältnisse“ zu 
ermöglichen (Luhmann 2002, S. 197). Genauso wie Rancière deutet Luhmann die 
Forderungen nach Institutionalisierung von Emanzipationsambitionen als einen 
immanenten und unauflösbaren Widerspruch der bürgerlichen Pädagogik. Daran 
anschließend interpretiert Luhmann die Unterscheidung von Erzieher und Kind 
als „soziale Konstruktion, die es dem Erzieher ermöglicht, daran zu glauben, man 
könne Kinder erziehen“ (Luhmann 2002, S. 91). Gleiches gilt für die „asymmet-
rische Rollenstruktur Lehrer/Schüler, die Autorität, Situationskontrolle und Rede-
zeit massiv zugunsten des Lehrers disbalanciert“ (Luhmann 2002, S. 108). Kurz: 
Die Ungleichheit der Menschen ist keine natürliche Begebenheit, sondern eine 
Asymmetrie der sozialen Rollen. Von einer Essenzialisierung sozialer Ungleich-
heiten fehlt hier jede Spur.

Unter Emanzipation lässt sich aus systemtheoretischer Sicht letztendlich 
jedoch nicht viel mehr verstehen als die Semantik eines herrschenden Bildungs-
bürgertums. Es ist nicht eindeutig, inwiefern die Systemtheorie an dieser Stelle 
für eine soziologische Enthaltsamkeit in Fragen der Emanzipation, Pädago-
gik und Erziehung eintritt, oder ob sie einen eigenen Standpunkt entwickelt.  
Luhmann spricht von einem „berechtigten Interesse der Gesellschaft an Vorher-
sehbarkeit“, also einer gewissen Unabwendbarkeit der angesprochenen Triviali-
sierung der menschlichen Persönlichkeit im Kontext institutionalisierter Bildung 
(Luhmann 2002, S. 79). Man kann diese Einschätzung auf zwei Arten lesen. 
Einerseits kann man sie als normatives Programm verstehen, das bestimmte Ins-
titutionen als stabilisierend und wünschenswert herausstellt – wenn auch völlig 
unklar bleibt, welche überhaupt. Andererseits kann man sie als empirische Ein-
schätzung interpretieren, die die Stabilität und Widerständigkeit bestimmter sozi-
aler Prozesse und Strukturen betrifft. Außerdem lässt sich nur vermuten, was 
unter dem „Zeitproblem“ verstanden werden kann, das jeder „Selbstkontakt“ 
eines Systems mit sich bringt, wie Luhmann und Schorr etwas technisch den 



108 M. von Stetten

Kern einer erfolgreichen subjektiven Selbstbestimmung beschreiben (Luhmann 
und Schorr 1982a, S. 32). Jeder Zusammenhang zu einem Konzept der Emanzi-
pation wird hier ausdrücklich vermieden – und in anderen Texten nur als eines 
von vielen „verbrauchte[n] Modethemen“ behandelt (Luhmann 2000, S. 128). 
Was aber unter einem zeitaufwendigen „Begreifen“ statt bloßem „Verstehen“ 
und „Lernen“ näher verstanden werden kann, bleibt sehr vage (vgl. Luhmann 
1986b). Sehr deutlich wird dagegen, dass Luhmann Sozialisation, Erziehung 
und Pädagogik als gesellschaftliche Prozesse deutet, die mit sozialen Ungleich-
heiten und Rollenasymmetrien einhergehen. Die Hoffnungen einer institutiona-
lisierten Emanzipation fungieren als Selbstbeschreibungen eines bürgerlichen 
Erziehungsmodells, die übersehen, in welche Widersprüche und Paradoxien sich 
ein solches Vorhaben begibt. Diese Paradoxien sind ein Merkmal von moderner 
Erziehungskommunikation im Allgemeinen, und deren Entfaltung ist letztendlich 
das vorrangige und möglicherweise auch einzige Ziel einer systemtheoretischen 
Betrachtung.

Schon diese kurze Erläuterung von Luhmanns Überlegungen zur modernen 
Erziehung weist zwei deutliche Ähnlichkeiten zu Rancières Institutionen- und 
Pädagogikkritik auf. Erstens erteilen sowohl Luhmann als auch Rancière der Her-
stellung einer institutionell ermöglichten Gleichheit eine strikte Absage. Beide 
weisen nachdrücklich auf die Gefahr hin, die soziale Macht moderner Erzie-
hung mit einer moralisch motivierten Möglichkeit von gesellschaftlich abgesi-
cherter Gleichheit zu verwechseln. Für beide ist das gleichzeitige Auftreten von 
moderner, gesellschaftlich institutionalisierter Pädagogik einerseits, und sozialer 
Ungleichheit andererseits, unausweichlich. Auch wenn sich bei Luhmann kein 
Pendant zu Rancières Verständnis von Gleichheit als emanzipatorischer Praxis 
findet, verbindet beide ein tiefes Misstrauen gegenüber den Ansprüchen einer 
modernen Pädagogik und deren Vorstellung von anerzogener demokratischer 
Gleichheit. Zweitens findet sich bei beiden eine ähnliche anthropologische Aus-
gangslage. Sowohl Rancière als auch Luhmann betonen die Freiheit des Einzel-
nen im Hinblick auf die Sogkräfte des modernen Erziehungssystems. Auch wenn 
sich beide gegenüber dem Entrinnen des Individuums aus den gesellschaftlichen 
Wirkkräften sehr skeptisch äußern, erinnern sie an die ebenso gegebenen Frei-
räume der individuellen Entfaltung. Hinter dem Verweis auf die Ausweglosigkeit 
gesellschaftlicher Mechanismen steckt bei beiden ein zwar kulturpessimistischer, 
aber im aufklärerischen Geist formulierte Robustheit der individuellen Autono-
mie. Eine Anthropologie im Geiste der Aufklärung ist die gemeinsame Basis von 
Rancière und Luhmann – trotz aller daran anschließenden Unterschiede im Hin-
blick auf die Möglichkeit von Gesellschaftskritik.



109Der double bind des Soziologenkönigs

3.3	� Der Ort des Politischen

Eine entscheidende Frage besteht nun aber darin, den Ort des Politischen genauer 
zu bestimmen. Dazu komme ich in diesem Abschnitt auch auf den double bind 
Effekt als explizit politischem Herrschaftsinstrument zurück. Bourdieu versteht 
die soziale Welt als ein großes „Schlachtfeld“ (Bourdieu und Wacquant 1996, 
S. 38), auf dem soziale Kämpfe zwischen Institutionen sowie kollektiven und 
individuellen Akteuren ausgefochten werden. Dabei können soziale Felder unter-
schieden werden, die wie Arenen für bestimmte Kämpfe (politische, ökonomi-
sche, ästhetische, etc.) funktionieren. Die Politik stellt eines dieser Felder dar. 
Rancière dagegen versteht die Politik niemals als ein Feld neben anderen, son-
dern als einen Streit und Dissens um die Deutungshoheit in einer Gesellschaft 
jenseits aller gesellschaftlichen Institutionalisierungen. Politik findet nicht in oder 
zwischen Institutionen und sozialen Akteuren statt, sondern dort, wo ihre Gel-
tungsgrundlage und Wirksamkeit gebrochen oder zum Erliegen gebracht wird. 
Den Kampf der Institutionen untereinander müsste mit Rancière entweder als 
interner Streit der polizeilichen Ordnung gefasst werden, oder als ein moment-
haftes Erscheinen einer genuin politischen Auseinandersetzung, die immer wieder 
von der polizeilichen Logik in ihre Schranken gewiesen wird.

Man könnte an dieser Stelle nun anmerken, dass der Witz der Bourdieuschen 
Soziologie ja gerade darin liegt, dass die Wissenschaft – genauso wie alle ande-
ren sozialen Felder – „wie ein Kampffeld funktioniert“, und sich dafür ihrem 
Schicksal nach mit „objektivem“ Wissen wappnen muss (Bourdieu 1993, S. 65). 
Dass diese Kämpfe noch ausgefochten werden, sieht Bourdieu als den eigentli-
chen Kern der Hoffnung, dass die Gesellschaft sich auch ändern kann. Handelt 
es sich hier also nicht um eine verblüffende Parallele zu Rancières Idee, dass die 
eigentliche Bedeutung des Politischen im Dissens, im Streit, in der offenen Aus-
einandersetzung liegt? Immerhin kennzeichnet Bourdieu das „soziale Universum“ 
als „Ort ständiger Kämpfe um den Sinn dieser Welt“ (Bourdieu und Wacquant 
1996, S. 101). Es ließe sich vermuten, dass soziale Kämpfe in Bourdieus Sozio-
logie einen sehr ähnlichen Stellenwert haben wie der basale Dissens und Streit in 
Rancières Überlegungen. Rancière verneint jedoch diesen Einwurf. Wenn Bour-
dieu in der Soziologie die Funktion sieht, den in einer umkämpften Gesellschaft 
lebenden Menschen „die Möglichkeit anzubieten, ihren Habitus ohne Schuldge-
fühl und ohne Leiden zu akzeptieren“ (Bourdieu 1993, S. 41), dann impliziert 
dies für Rancière keine kämpferische Handlung, sondern eine strategisch einge-
setzte Deutung im und über das Kampffeld. Einerseits wird den „Leidenden“ eine 
rettende Hand ausgestreckt, andererseits liegt aber die Deutungshoheit darüber, 



110 M. von Stetten

wer ein „Leidender“ ist, bei der Soziologie selbst. Worin liegt dann das Erkennt-
nisinteresse der Soziologie?

Mein Ziel besteht darin, mit zu verhindern, daß beliebig über die soziale Welt 
gesprochen werden kann. Schönberg sagte einmal, daß er komponiere, damit die 
Leute nicht mehr in der Lage sind, Musik zu schreiben. Ich schreibe, damit die 
Leute, und zunächst einmal jene, die das Wort haben, die Wortführer, nicht mehr in 
bezug auf die soziale Welt Lärm produzieren können, der den Anschein von Musik 
vermittelt (Bourdieu 1993, S. 18).

Das Problem besteht darin, zu unterscheiden, wer die Grenze zwischen Lärm und 
Musik eigentlich zieht. Anders gesagt: Es handelt sich wiederum um einen dou-
ble bind Effekt der Soziologie, die im Namen der modernen Wissenschaft ande-
ren Stimmen ein legitimes Urteilen über die soziale Welt abspricht, damit aber 
nur die autoritären Strukturen reproduziert, die sie anprangert. Bourdieu ist sich 
dieser Situation durchaus bewusst, und thematisiert sogar den „double bind“ 
der Soziologie auf seine eigenen Anstrengungen (Bourdieu 1988; Bourdieu und  
Wacquant 1996, S. 279 ff.). Rancière erkennt darin aber wiederum nur einen wei-
teren strategischen Versuch des Erzeugens von „höchst harten Realitäten“, über 
deren Existenz und Funktionsweise nur die Soziologie selbst Auskunft geben 
kann (Bourdieu 1993, S. 21).

Diese Analyse des versteckten autoritären Stils der Soziologie erklärt auch 
die Skepsis Rancières gegenüber dem politischen Engagement des späten Bour-
dieu (Bourdieu und Wacquant 1996, S. 85 ff.).8 Rancière gibt an, dass er immer 
wieder nach seiner Einschätzung von Bourdieus Solidarität mit den verschiede-
nen sozialen Bewegungen seit Mitte der 1990er Jahre gefragt wurde (Rancière 
2010, S. 301 ff.). Die Nachfragen beziehen sich auf den Umstand, dass Rancières 
Kritik am elitären Wissenschaftsbild der Soziologie mit diesem persönlichen Ein-
satz Bourdieus wohlmöglich nicht übereinstimme. Rancière merkt dazu zunächst 
an, dass es ihm nicht um die Diskreditierung einer Einzelperson gegangen sei, 
sondern um die „Logik eines Diskurses“ (Rancière 2010, S. 301). Das vermeint-
lich solidarische Handeln Bourdieus ändert für Rancière nichts an der Ambiva-
lenz, die die Soziologie in ihren wissenschaftlichen Beschreibungen vermittelt. 

8Eine in diesem Zusammenhang sehr interessante Einsicht liefert der Film „Soziologie ist 
ein Kampfsport“, der Bourdieu bei seiner Arbeit am „Collège de France“, bei öffentlichen 
Auftritten und bei Demonstrationen Mitte der 1990er Jahre begleitet. Dort sind auch zahl-
reichen Szenen zum Engagement Bourdieus, sowie zu seiner Auseinandersetzung mit Kri-
tik an seinem Vortrags- und Wissenschaftsstil bei öffentlichen Vorträgen zu sehen.



111Der double bind des Soziologenkönigs

Denn obwohl die Soziologie sich scheinbar darum bemüht, soziale Ungleichhei-
ten zu thematisieren, übersieht sie die Zuschreibungen und Etikettierungen, die 
sie selbst produziert: „Das erste Leiden ist genau das, als Leidender behandelt 
zu werden“ (Rancière 2010, S. 302). Das Problem der Soziologie ist ihre Igno-
ranz gegenüber den Sichtweisen, Geschichten und Gründen derjenigen, die von 
ihr beispielsweise als „Arme“, „Proletariat“ oder „Unterschicht“ in einer Situa-
tion sozialer Benachteiligung verortet werden. Diese Einteilung verhindert von 
Vorneherein jegliche Einbindung der Logik der Gleichheit innerhalb der soziolo-
gischen Beschreibungen. Rancière fasst die Ambiguität von Bourdieus Auftreten 
als öffentlichem Intellektuellen folgendermaßen zusammen:

einerseits die Position des Gelehrten, eingespannt in die unendliche Denunzierung 
der falschen Gelehrten, Halb-Gelehrten und anderen unheilvollen Zwischenglieder, 
welche die Wissenschaft daran hinderten, das Unwissen zu heilen; auf der anderen 
Seite die Haltung des Mannes, der schlicht die Verachtung nicht erträgt, welche die 
Unwissenden fabriziert, und der dem kollektiven Intellektuellen vertraut, der die 
Hierarchien der Wissenschaft und die Beweise der Notwendigkeit ablehnt (Rancière 
2010, S. 303).

Trotz allen Engagements wurzelt Bourdieus Kritik in einer sozialontologischen 
Setzung von strukturellen Klassenunterschieden in einem Verständnis des Pro-
letariats, das seine Gesellschaftsbeschreibungen in der Blase eines abgetrennten 
Milieus anfertigt: „Die Frage, ob es Klassen gibt oder nicht, ist auch ein Kamp-
fobjekt zwischen den Klassen“ (Bourdieu 1993, S. 37). Auch hier erscheint wie-
der der double bind Effekt der Soziologie. Einerseits wird die Frage nach der 
Existenz sozialer Klassen auf einen gesellschaftlichen Kampf zurückgeführt. 
Andererseits wird in einem Zirkelschluss dieser Kampf wiederum als Auseinan-
dersetzung zwischen real bestehenden Klassen gedeutet. Der Begriff der Klasse 
schwankt so zwischen ideologischer Illusion und harter materieller Realität, 
wobei beide Seiten immer wieder vorsorglich gegeneinander ausgespielt werden 
können. Für Rancière handelt es sich vielmehr beim Proletariat – davon unab-
hängig und positiv-emanzipatorisch formuliert – um „die Klasse derer, die eine 
alternative Macht zur kapitalistischen Herrschaft bilden können“. Weiter erläu-
tert Rancière: „Die Idee des Klassenkampfes besagt nicht, dass es zuerst Klas-
sen gibt, die dann in den Kampf treten, sondern dass es ein Herrschaftssystem 
gibt und Kräfte, die gegen dieses Herrschaftssystem kämpfen“ (Rancière 2016, 
S. 87). Der Klassenkampf ist für Rancière nicht die strukturell-materielle Wahr-
heit einer empirischen Soziologie, sondern die ideelle Bühne einer genuin politi-
schen Auseinandersetzung.



112 M. von Stetten

Wie verhält es sich nun mit dem Ort des Politischen in der Systemtheo-
rie? Ähnlich wie bei Bourdieus finden wir auch bei Luhmann die Idee, dass die 
Politik ein ausdifferenziertes Teilsystem der Gesamtgesellschaft darstellt.9 Das 
politische System ist ein autonomer sozialer Bereich, der über eine Eigenlogik 
verfügt. Man kommt jedoch zu weiteren, darüber hinausgehenden Überlegungen, 
wenn die „dekonstruktive Lektüre“ von Urs Stäheli zurate zieht (Stäheli 2000).10 
Stäheli unterscheidet zwischen der Politik und dem Politischen, um entlang des 
Stichwortes einer „Politik der Entparadoxierung“ eine poststrukturalistisch tiefer 
gelegte Systemtheorie zu entwickeln. Während die Politik als autonomes gesell-
schaftliches Teilgebiet verstanden werden kann, hat der Begriff des Politischen 
eine darüber hinausgehende Bedeutung, der nicht nur die Politik, sondern auch 
alle anderen Systeme betrifft. Stäheli führt die These ein, dass „alle Systeme als 
Metapher des Politischen fungieren, da sie auf einer unüberwindbaren Unent-
scheidbarkeit gegründet sind“ (Stäheli 2000, S. 265). Er stellt dem Konzept der 
funktional differenzierten Gesellschaft einen Begriff des Politischen zur Seite, 
der die Brüche und Ränder des gesamten Konstrukts ausleuchtet und betrachtet. 
Eine entscheidende Scharnierstelle von Stähelis umfangreicher Interpretation 
und Kritik von Luhmanns Theorie betrifft den Status von binären Codes für die 
„Re-Artikulation“ sozialer Funktionssysteme. Stäheli geht davon aus, dass politi-
sche Widersprüche und Konflikte nicht nur auf der Grundlage von binären Codes 
erfolgen, sondern diese auch grundsätzlich infrage stellen:

Die Reorganisation eines Systems als Konflikt müßte in diesem Fall, über Luhmann 
hinausgehend, als Reaktivierung der Kontingenz des eigenen Codes und als Kampf 
um die Besetzung dieser Position verstanden werden (Stäheli 2000, S. 283).

Eine „Re-Artikulation“ eines jeden Systems kann folglich als politischer Kampf 
um die Neugestaltung ihrer Grundlagen verstanden werden. Meine These lautet 

9Bourdieu selbst sieht Gemeinsamkeiten und Unterschiede zwischen Feld- und System-
theorie (Bourdieu und Wacquant 1996, S. 132 ff.). Die Unterschiede sieht er im fehlenden 
„Funktionalismus“ und „Organizismus“ der Feldtheorie, sowie den „potentiell offenen 
Spiel-Raum mit dynamischen Grenzen“ (Bourdieu und Wacquant 1996, S. 134 f.). An die-
ser Stelle sei nur bemerkt, dass sowohl eine solche strukturfunktionalistische Deutung als 
auch die einseitige Lesart geschlossener Systeme mit der Luhmannschen Systemtheorie 
nicht vereinbar sind (vgl. Luhmann 1984; Teubner 1991).
10Stäheli spricht auch von einer „parasitäre[n] Lektürestrategie“, um auf die Unterwande-
rung einer grundsätzlich systemtheoretisch angelegten Argumentation durch dekonstruktive 
und poststrukturalistische Denkfiguren hinzuweisen (Stäheli 2000, S. 19).



113Der double bind des Soziologenkönigs

nun, dass binäre Codes als double bind der Systemtheorie fungieren. Ein double 
bind schafft eine Situation, in der nur noch – wie Deleuze und Guattari in Bezug 
auf den psychoanalytischen Ödipus-Komplex ausführen – „zwischen zwei Polen 
oszilliert“ wird (Deleuze und Guattari 1977, S. 103). Diese beiden Pole geben 
dem System die Möglichkeit, jeden Widerspruch sofort einordnen und einhegen 
zu können, ohne an Stabilität einzubüßen. Stäheli nennt beispielsweise den politi-
schen Code progressiv/liberal als eine systemische Ausrichtung, die immer mehr 
an Bedeutung verlieren kann, wenn politische Konflikte nicht in dieser Binarität 
verortet werden können (Stäheli 2000, S. 287 ff.). Politische Kämpfe finden nicht 
innerhalb, sondern jenseits der binären Codes des politischen Systems statt.

Daran anschließend ergeben sich Gemeinsamkeiten und Unterschiede in Stä-
helis poststrukturalistischer Systemtheorie einerseits, und Rancières Begriff des 
Politischen andererseits. Die Gemeinsamkeit betrifft den Zusammenhang von 
Kontingenz und Politischem. Rancière spricht vom Politischen als „Abwesenheit 
eines Grundes, die reine Kontingenz aller gesellschaftlichen Ordnung“ (Rancière 
2002, S. 28). Das kommt der Deutung von Urs Stäheli sehr nahe, sodass man ein 
Komplementärverhältnis von dekonstruktiv gelesener Systemtheorie und einem 
Rancièreschen Verständnis von Politik vermuten könnte. Es zeigt sich aber auch 
ein Unterschied. Stähelis Begriff des Politischen bezieht sich vor allem auf die 
„Rhetorizität der Sprache“, da die Materialität sozialer Systeme in der Sprach-
lichkeit von Kommunikationen gesucht werden muss (Stäheli 2000, S. 160). 
Rancière dagegen versteht darunter im Sinne der „Aufteilung des Sinnlichen“ 
einen ästhetischen Erfahrungsraum, der sich nicht nur auf das Medium der Spra-
che bezieht. Während die Systemtheorie selbst in ihrer dekonstruktiven Version 
immer noch alle Formen nicht-sprachlicher Materialität als strikt systemexterne 
Momente verstehen muss, lässt sich mit Rancière auf einen weiter gefassten 
Materialitätsbegriff verweisen, der auch nicht-sprachliche Widerstandspraktiken 
als politische Formen der Konfliktaustragung versteht.11 Um dem double bind der 
Politik zu entgehen, ist man aus Rancières Sicht einem tief greifenden Dissens in 
Fragen ästhetisch-politischer Erfahrungen ausgesetzt.

Dieser feine Unterschied zeigt vor allem, dass sich Rancière nicht mit den 
poststrukturalistischen Hinweisen auf „rhetorische“ Widersprüche begnügen 
kann. Anders gesagt: Er will das bloße Rauschen dieses systemisch vernommenen  

11Auch Sven Opitz‘ Konzept der Materialität, das sich mit genau dieser Frage beschäftigt, 
kommt an dieser Stelle nicht über die genannten Grenzen systemtheoretischen Denkens 
hinaus, sondern bestätigt vielmehr die Kongruenz von sozialer Systembildung und dem 
Medium Sprache (Opitz 2008).



114 M. von Stetten

Lärms nicht einfach nostalgisch an sich vorbeiziehen lassen, sondern den dahinter 
stehenden Geschichten und Sprechern auf Augenhöhe begegnen.12 Eine dekon-
struktive Lesart der Systemtheorie kann darauf hinweisen, dass das Systemver-
ständnis bei Luhmann immer auch einen Überschuss, eine Latenz impliziert, die 
von den Systemen selbst nur als Irritation und Lärm bemerkt werden kann. Ran-
cière jedoch interessiert sich für die Stimmen, die diesen Lärm erzeugen, für die 
Inhalte, die jenseits der systemischen Logiken auftauchen. Er will die Systemper-
spektive verlassen, die auch Stähelis Interpretation noch aufrechterhält. Die Prak-
tiken der Emanzipation bleiben zwar immer noch an eine erste Aufteilung, einen 
ersten Bruch gebunden – keine Emanzipation macht Sinn ohne bestehende Herr-
schaftsordnung – sie sucht jedoch nach den Räumen, in denen die Politik nicht 
nur als amorphes Rauschen, sondern als sinnhaftes Erscheinen vernommen wer-
den kann. Damit verweist Rancière auf die Situation, „wo der Ort, der Gegen-
stand und die Subjekte der Diskussion selbst strittig sind und zuerst bewiesen 
werden müssen“ (Rancière 2002, S. 66). Das Politische wird nicht mehr nur vom 
System aus gedacht, als dessen Sinnüberschuss und rhetorischer Einwand, son-
dern als der brüchige Moment, in dem die Auftrennung der systemischen Eigen-
logiken unklar ist. Das Politische spielt sich in kleinteiligen sozialen Beziehungen 
ab, „die eine bestimmte Form gesellschaftlicher Logik unterbricht“ (Rancière 
2013a, S. 151). Hier zeichnet sich die Systemtheorie über eine eigentümliche 
Sprachlosigkeit aus, um die Materialität des Politischen vollständig erfassen zu 
können.

4	� Schluss: ein doppeltes Unbehagen

Lässt sich am Ende dennoch ganz zuversichtlich von einem möglichen Ergän-
zungs- und Komplementärverhältnis zwischen Rancière und Luhmann gegen 
Rancières Verständnis der Soziologie von Bourdieu sprechen? Trotz aller 
Gemeinsamkeiten zwischen Rancière und Luhmann bleibt ein Unbehagen 
zurück. Und zwar ein doppeltes.

Erstens lässt sich kaum abstreiten, dass sich die Luhmannsche Gesellschafts-
theorie selbst in ihrer poststrukturalistischen Variante in zentralen politischen 
und theoretischen Fragen deutlich von Rancières Soziologiekritik unterscheidet.  

12Hier ließen sich auch weitergehende Gemeinsamkeiten zwischen Rancières und Boltanskis 
Kritik des elitären Soziologieverständnisses von Bourdieu herausarbeiten (vgl. Boltanski 2010, 
Boltanski und Thévenot 2007).



115Der double bind des Soziologenkönigs

Rancières Kritik der Soziologie beruht nicht zuletzt auf der Annahme, dass jede 
Theoriesprache mit einer basalen Untrennbarkeit von Performanz und Inhalt 
arbeitet. Und es lässt sich wohl kaum bestreiten, dass die Systemtheorie nicht nur 
ein hoch ironisches und überaus technisches Begriffsangebot vorlegt, sondern vor 
allem durch einen „konservativen und abwehrenden Ton“ auffällt (Haferkamp 
1987, S. 77). Hinsichtlich einer möglichen Übertragung von Rancières Soziolo-
giekritik auf Luhmanns Systemtheorie stellt sich demnach folgendes Problem: 
die Systemtheorie hat theoretisch – wie Urs Stäheli umfassend gezeigt hat – viele 
Freiräume gelassen, um die Widerständigkeit der Praxis gegenüber der Gesell-
schaft, sowie der Menschen gegenüber den sozialen Systemen denken zu können. 
Luhmann spricht in diesem Zusammenhang sogar davon, dass die Systemtheorie 
diejenige Gesellschaftstheorie sei, „die das Individuum ernst nimmt“ (Luhmann 
1995a, S. 36). Hier bestehen jedoch nur vordergründig Anknüpfungspunkte an 
die Skepsis Rancières gegenüber dem akademischen Marxismus, gegenüber der 
politischen Philosophie und gegenüber der empirischen Soziologie. Selbst wenn 
man die schon angesprochenen, expliziten Anprangerungen Luhmanns gegenüber 
sozialen Bewegungen und gesellschaftlicher Kritik außen vor lässt, bleibt ein wis-
senschaftliches Sprachspiel zurück, eine textlich vollzogene Theorieperformanz, 
die neben sich kaum Spielraum für abweichende Sichtweisen erlaubt. Der chro-
nische Umformulierungszwang der Systemtheorie folgt fast stereotypisch dem 
Überlegenheitsgestus und Objektivierungsdrang der Bourdieuschen Soziologie, 
den Rancière als antidemokratischen Moment herausstellt. Die systemtheore-
tische Sprache hat ein überzeichnetes Theorielabyrinth entworfen, in dem stel-
lenweise nicht mehr klar ist, wozu es eigentlich dient. Die Ironie dient dabei als 
rhetorische Waffe, um den faktenorientierten Überprüfungsstil der Soziologie zu 
überzeichnen. Und am Ende bleiben dennoch so grobschlächtige Einschätzungen 
wie die von Norbert Bolz, dass man als Luhmannianer „auf intelligente Weise 
konservativ werden“ könne (Bolz 2012, S. 40). Auch bei Luhmann findet sich 
daher die Paradoxie, die Rancière beim frühen und späten Bourdieu entdeckt, der 
double bind Effekt, der Enthaltsamkeit in normativen Fragen predigt, wohinge-
gen sich am Ende „die konstruktivistische Beobachtung sozialer Konstruktionen  
als realistisch argumentierende Beschreibung der gegenwärtigen Gesellschaft 
[entpuppt]“ (Renn 2008, S. 145).

Zweitens gilt aber umgekehrt, dass sich Zweifel an Rancières so bequemer 
Enthaltsamkeit in Fragen der konkreten Beschaffenheit demokratischer Instituti-
onen zeigen. Vielleicht bleibt von Rancières Soziologiekritik am Ende nicht die 
Gesellschaftskritik eines autonomen Marxisten, sondern nur die symbolische 
Geste eines autoritätsphobischen Freidenkers übrig, die auf unterschiedlichem Ter-
rain mit der Rolle des Philosophenkönigs hadert: in der Geschichtswissenschaft, 



116 M. von Stetten

in der Soziologie, in der Ästhetik, Pädagogik, politischen Theorie und in der Phi-
losophie selbst. Es bleibt die leise Vermutung, dass es sich bei der Systemtheorie 
um eine geheime Komplizin der Rancièreschen Philosophie auf dem Gebiet der 
Soziologie handeln könnte. Und das heißt nichts Gutes für diejenigen, die Ran-
cières Theorie des Politischen als anti-akademischen, autonomen Marxismus 
preisen.13 Sobald Rancières Denken in die Nähe der Systemtheorie verortet wird, 
zeigt sich möglicherweise, inwiefern Rancière seinen eigenen Ansatz zunehmend  
entpolitisiert.

Vielleicht sollte diese Interpretation von Rancières Denken aber wiederum mit 
der Figur des double bind gegengelesen werden. Werfen wir einen Blick auf das 
Verständnis des double bind aus Sicht ihres psychotherapeutischen Ursprungs-
kontextes: „The most useful way to phrase double bind description is not in terms 
of a binder and a victim but in terms of people caught up in an ongoing system 
which produces conflicting definitions of the relationship and consequent sub-
jective distress“ (Bateson et al. 1963). Der double bind Effekt trifft sich in die-
ser Definition mit Rancières Begriff des Politischen, dem kein Antagonismus 
von Gruppen oder Personen, sondern von politisch-ideologischen Komplexen, 
von ästhetischen Erfahrungshorizonten zugrunde liegt. Rancière sieht selbstver-
ständlich, dass der politische Moment des Dissenses, des Streits, des Bruchs der 
Weltwahrnehmungen in der Demokratie zu jeder Zeit die abgründigen Züge eins 
„perfect double bind“ annehmen kann: die Demokratie als Regierungsform sieht 
sich vom Sozialleben des Demokratischen bedroht, und reagiert im Gegenzug 
mit einer Repression von demokratischen Bewegungen (Rancière 2011b, S. 47). 
Dieser binär codierten Situation versucht Rancières Denken jedoch zu entgehen. 
Damit verkörpert sein Denken – und zwar jenseits aller vermeintlichen Nähe zur 
Systemtheorie – einen grundlegenden radikaldemokratischen Gedanken: Zu einer 
Demokratie gehört, dass jeder Widerspruch als solcher hörbar ist, selbst wenn mit 
ihm auf den ersten Blick kein produktiver Anschluss an bestehende Systemstruk-
turen möglich ist.

13Man kann diesen Punkt noch weiter zuspitzen. Felix Klopotek hat mich darauf hinge-
wiesen, dass die Gegenüberstellung von Rancière und Luhmann vor allem zeigen würde, 
wie sehr sich Rancière von seiner (in manchen marxistischen Kreisen als hoffnungsvoll 
wahrgenommenen) Rolle als autonomer Kritiker des akademischen Marxismus im Laufe 
der Jahrzehnte verabschiedet hat. Die ursprüngliche Radikalität des Aktivisten Rancière ist 
einem zunehmenden Konformismus des Professors Rancière gewichen, der sich selbst zum 
Philosophenkönig einer alternativen Demokratietheorie entwickelt hat.



117Der double bind des Soziologenkönigs

Literatur

Amstutz, Marc und Andreas Fischer-Lescano, Hrsg. 2013. Kritische Systemtheorie: zur 
Evolution einer normativen Theorie. Bielefeld: Transcript.

Bateson, Gregory, Don D. Jackson und Jay Haley, Hrsg. 1969. Schizophrenie und Familie: 
Beiträge zu einer neuen Theorie. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Bateson, Gregory, Don D. Jackson, Jay Haley und John H. Weakland. 1963. A Note on the 
Double Bind. Family Process 2, 1: 154–161.

Bogusz, Tanja. 2010. Zur Aktualität von Luc Boltanski. Wiesbaden: VS Verlag für Sozial-
wissenschaften.

Boltanski, Luc. 2010. Soziologie und Sozialkritik. Berlin: Suhrkamp.
Boltanski, Luc und Ève Chiapello. 2003. Der neue Geist des Kapitalismus. Konstanz: 

UVK-Verlag-Gesellschaft.
Boltanski, Luc und Laurent Thévenot. 2007. Über die Rechtfertigung: eine Soziologie der 

kritischen Urteilskraft. Hamburg: Hamburger Edition.
Bolz, Norbert. 2012. Ratten im Labyrinth. Niklas Luhmann und die Grenzen der Aufklä-

rung. München: Fink.
Bourdieu, Pierre. 1982. Die feinen Unterschiede: Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft. 

Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Bourdieu, Pierre. 1988. Homo academicus. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Bourdieu, Pierre. 1992. Rede und Antwort. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Bourdieu, Pierre. 1993. Soziologische Fragen. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Bourdieu, Pierre und Loïc Wacquant. 1996. Reflexive Anthropologie. Frankfurt am Main: 

Suhrkamp.
Bürger, Peter. 1990. The Problem of Aesthetic Value. In Literary Theory Today, Hrsg. 

Colier, P. und H. Geyer-Ryan, 23–34. Ithaca: Cornell University Press.
Deleuze, Gilles und Félix Guattari. 1977. Anti-Ödipus. Kapitalismus und Schizophrenie I. 

Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Demirović, Alex, Hrsg. 2001. Komplexität und Emanzipation: kritische Gesellschaftsthe-

orie und die Herausforderung der Systemtheorie Niklas Luhmanns. Münster: Westfäli-
sches Dampfboot.

Garnham, Nicholas. 1986. Extended review: Bourdieu’s Distinction. The Sociological 
Review 34, 2: 423–433.

Habermas, Jürgen. 1983. Moralbewusstsein und kommunikatives Handeln. Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp.

Habermas, Jürgen. 1985. Der philosophische Diskurs der Moderne. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp.

Habermas, Jürgen. 1991. Erläuterungen zur Diskursethik. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Haferkamp, Hans. 1987. Autopoietischesches soziales System oder konstruktives sozi-

ales Handeln? Zur Ankunft der Handlungstheorie und zur Abweisung empirischer 
Forschung in Niklas Luhmanns Systemtheorie. In Sinn, Kommunikation und soziale 
Differenzierung, Hrsg. Schmid, M. und H. Haferkamp, 51–88. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp.

Jameson, Frederic. 1990. Postmodernism or, The Cultural Logic of Capitalism. Durham: 
Duke University Press.



118 M. von Stetten

Joas, Hans und Wolfgang Knöbl. 2004. Sozialtheorie: zwanzig einführende Vorlesungen. 
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Kastner, Jens und Ruth Sonderegger, Hrsg. 2014. Pierre Bourdieu und Jacques Rancière. 
Emanzipatorische Praxis denken. Wien, Berlin: Turia + Kant.

Luhmann, Niklas. 1969. Die Praxis der Theorie. Soziale Welt 20, 2: 129–144.
Luhmann, Niklas. 1982. Die Voraussetzung der Kausalität. In Zwischen Technologie 

und Selbstreferenz, Hrsg. Luhmann, N. und K.E. Schorr, 41–50. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp.

Luhmann, Niklas. 1984. Soziale Systeme. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Luhmann, Niklas, Hrsg. 1985. Soziale Differenzierung: zur Geschichte einer Idee. Opladen: 

Westdeutscher Verlag.
Luhmann, Niklas. 1986a. Ökologische Kommunikation: Kann die moderne Gesellschaft 

sich auf ökologische Gefährdungen einstellen? Opladen: Westdeutscher Verlag.
Luhmann, Niklas. 1986b. Systeme verstehen Systeme. In Zwischen Intransparenz und Ver-

stehen, Hrsg. Luhmann, N. und K.E. Schorr, 72–117. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Luhmann, Niklas. 1990. Die Wissenschaft der Gesellschaft. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Luhmann, Niklas. 1991. Wie lassen sich latente Strukturen beobachten? In Das Auge des 

Betrachters: Beiträge zum Konstruktivismus. Festschrift für Heinz von Foerster, Hrsg. 
Krieg, P. und P. Watzlawick, 61–74. München: Piper.

Luhmann, Niklas. 1995a. Die operative Geschlossenheit psychischer und sozialer Systeme. 
In Soziologische Aufklärung 6: Die Soziologie und der Mensch, Hrsg. Luhmann, N., 
25–36. Opladen: Westdeutscher Verlag.

Luhmann, Niklas. 1995b. Inklusion und Exklusion. In Soziologische Aufklärung 6: Die 
Soziologie und der Mensch, Hrsg. Luhmann, N., 237–264. Opladen: Westdeutscher 
Verlag.

Luhmann, Niklas. 1997a. Die Gesellschaft der Gesellschaft. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp.

Luhmann, Niklas. 1997b. Erziehung als Formung des Lebenslaufs. In Bildung und Wei-
terbildung im Erziehungssystem. Lebenslauf und HUmanontogenese als Medium und 
Form, Hrsg. Lenzen, D. und N. Luhmann, 11–29. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Luhmann, Niklas. 2000. Die Politik der Gesellschaft. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Luhmann, Niklas. 2002. Das Erziehungssystem der Gesellschaft. Frankfurt am Main: Suhr-

kamp.
Luhmann, Niklas und Karl Eberhard Schorr. 1982a. Das Technologiedefizit der Erziehung 

und die Pädagogik. In Zwischen Technologie und Selbstreferenz, Hrsg. Luhmann, N. 
und K.E. Schorr, 11–40. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Luhmann, Niklas und Karl Eberhard Schorr. 1982b. Personale Identität und Möglichkei-
ten der Erziehung. In Zwischen Technologie und Selbstreferenz, Hrsg. Luhmann, N. und 
K.E. Schorr, 224–261. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Neckel, Sighard und Jürgen Wolf. 1990. Die Faszination der Amoralität. Zur Systemtheorie 
der Moral, mit Seitenblicken auf ihre Resonanz. Prokla, 70: 57–77.

Opitz, Sven. 2008. Die Materialität der Exklusion: Vom ausgeschlossenen Körper zum 
Körper des Ausgeschlossenen. Soziale Systeme 14, 2: 229–253.

Rancière, Jacques. 1984. L’éthique de la sociologie. In L’empire du sociologue, Hrsg. 
logiques«, C.R., 13–36. Paris: La Découverte.

Rancière, Jacques. 2002. Das Unvernehmen: Politik und Philosophie. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp.



119Der double bind des Soziologenkönigs

Rancière, Jacques. 2008. Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der Kunst und ihre 
Paradoxien. Berlin: b books.

Rancière, Jacques. 2009. Der unwissende Lehrmeister. Fünf Lektionen über die intellektu-
elle Emanzipation. Wien: Passagen.

Rancière, Jacques. 2010. Der Philosoph und seine Armen. Wien: Passagen.
Rancière, Jacques. 2011a. Der Hass der Demokratie. Berlin, Köln: August-Verlag.
Rancière, Jacques. 2011b. Dissensus: on Politics and Aesthetics. London: Continuum.
Rancière, Jacques. 2012a. Demokratien gegen die Demokratie. Jacques Rancière im 

Gespräch mit Eric Hazan. In Demokratie? Eine Debatte, Hrsg. Agamben, G., 90–95. 
Berlin: Suhrkamp.

Rancière, Jacques. 2012b. Und die Müden haben Pech gehabt! Interviews 1976-1999. 
Wien: Passagen.

Rancière, Jacques. 2013a. Das Volk und seine Fiktionen. Interviews 2003-2005. Wien: 
Passagen.

Rancière, Jacques. 2013b. Die Nacht der Proletarier: Archive des Arbeitertraums. Wien: 
Turia + Kant.

Rancière, Jacques. 2014. Die Methode der Gleichheit. Wien: Passagen.
Rancière, Jacques. 2016. Politik und Ästhetik. Im Gespräch mit Peter Engelmann. Wien: 

Passagen.
Renn, Joachim. 2008. Gegenwärtige Systemtheorie oder Systemtheorie der Gegenwart? 

Soziologische Revue 31, 137–145.
Stäheli, Urs. 2000. Sinnzusammenbrüche: eine dekonstruktive Lektüre von Niklas Luh-

manns Systemtheorie. Weilerswist: Velbrück Wissenschaft.
Teubner, Gunther. 1991. ‚L’ouvert s’appuye sur le fermé’: Offene Fragen zur Offenheit 

geschlossener Systeme. Journal für Sozialforschung 31, 287–291.
Thompson, Edward P. 1963. The Making of the English Working Class. London: Gollancz.



121

„Doch diese Störung zielt eher auf 
ein Mehr als auf ein Weniger an 
Repräsentation“

Ästhetik und politische Repräsentationskritik bei 
Jacques Rancière

Marina Martinez Mateo

1	� Einleitung

Rancières prominente Unterscheidung von Politik und Polizei lässt sich leicht als 
Kritik an repräsentativer Demokratie verstehen. Die liberale Legitimation poli-
tischer Institutionen darüber, dass sie gesellschaftliche Interessen abbilden und 
durch politische Debatten in Entscheidungen transformieren, die diese Interessen 
verwirklichen und das Gemeinwohl umsetzen;1 all das entspricht der Ideologie 
und Funktionsweise der Rancièreschen Polizei. Dennoch – so der Ausgangspunkt 
dieses Aufsatzes – kommt Rancières Idee von Politik, wenn sie plausibilisiert 
werden soll, selbst nicht ohne einen Bezug auf Repräsentation aus. Rancière ver-
fängt sich allerdings so in seine eigene Rhetorik eines Dualismus von Politik und 

© Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH 2018 
T.  Linpinsel und I.-T.  Lim (Hrsg.), Gleichheit, Politik und Polizei: Jacques 
Rancière und die Sozialwissenschaften, Kulturelle Figurationen: Artefakte, 
Praktiken, Fiktionen, https://doi.org/10.1007/978-3-658-20670-3_7

M. Martinez Mateo (*) 
Institut für Philosophie; Exzellenzcluster Normative Orders, Goethe-Universität 
Frankfurt, Frankfurt am Main, Deutschland
E-Mail: marina.martinezmateo@normativeorders.net

1Ebendies ist es, was in den letzten Jahren der „Standard Account of Representation“ 
(Urbinati und Warren 2008) genannt wurde. Er besteht in der Idee, dass politische Reprä-
sentation sich 1) auf ein territorial abgegrenztes „Volk“ beziehe, 2) sich in parlamentari-
schen Strukturen verwirkliche, 3) nach dem Modell der Stellvertretung beschreibbar sei 
und deshalb 4) ein unidirektionales Verhältnis bilde, das den Willen ausschließlich bei den 
Repräsentierten verorte (Disch 2015, S. 489).



122 M. Martinez Mateo

Polizei, dass sich innerhalb seiner politischen Kategorien kaum beschreiben lässt, 
wie sich das Verhältnis von Politik und Repräsentation oder auch von Politik 
und Repräsentationskritik gestalten könnte. Um an dieser Stelle weiterzudenken, 
möchte ich vorschlagen, den Rahmen dieses Dualismus zu verlassen und sich den 
ästhetischen Arbeiten Rancières zuzuwenden. Im dort ausgearbeiteten Verhältnis 
von Repräsentation und Ästhetik findet sich eine Form von Repräsentationskritik, 
die ein Verständnis von politischem Handeln ermöglicht, das den Dualismus zur 
Polizei überwinden kann: Ästhetik bricht mit den Regeln der Repräsentation und 
affirmiert dabei (eben durch den Regelbruch) die Tatsache des Repräsentierens 
überhaupt. Sie transformiert darin das Verständnis von Repräsentation: weg von 
einem in sich geschlossenen regelbasierten System, hin zu einem offenen Pro-
zess, einer Irritation, einem Streit. Dies – wenn auch mit Bezug auf die Kunst ent-
wickelt – ist insofern auch für die Politik von Bedeutung, weil es nicht nur neues 
Licht auf das Verhältnis von Politik und Polizei wirft, sondern auch auf neuere 
demokratietheoretische, „konstruktivistische“ Ansätze politischer Repräsentation. 
Diese Ansätze berufen sich zwar kaum auf Rancière, doch können sie durch einen 
Bezug auf dessen Verhältnis von Repräsentation und Ästhetik vertiefend disku-
tiert werden. Auf diese Weise kann die Beschäftigung mit Rancière – gegen sein 
eigenes Selbstverständnis – einen Beitrag leisten zu einer politiktheoretischen 
Auseinandersetzung mit Repräsentation. Rancière ist dann nicht nur hilfreich zur 
Formulierung einer Repräsentationskritik, wie man auf den ersten Blick meinen 
könnte, sondern trägt auf dieser Grundlage auch zur Entwicklung einer neuen 
Theorie der Repräsentation bei. Dies möchte ich im Folgenden zeigen, indem ich 
zunächst Rancières Repräsentationskritik nachzeichne und aufzeige, weshalb das 
Verhältnis von Politik und Polizei nicht ohne ein Verständnis von Repräsentation 
beschrieben werden kann, das allerdings die politischen Arbeiten Rancières nicht 
anbieten. Zweitens wird der Bogen zu den ästhetischen Arbeiten geschlagen, 
um das Verhältnis von Ästhetik und Repräsentation zu beschreiben. Drittens soll 
daraus ein produktiveres Verständnis von Politik entwickelt werden, das zwar an 
Rancière anknüpft, ihn aber an einigen entscheidenden Punkten hinter sich lässt.

2	� Polizei, Politik – und Repräsentation

Rancières Unterscheidung von Polizei und Politik ist viel diskutiert und aufgeru-
fen worden. Er führt sie im Unvernehmen ein, um sich gegen Verwendungen von 
Politik zu wenden, die mit diesem Ausdruck „die Gesamtheit der Vorgänge, durch 
welche sich die Vereinigung und die Übereinstimmung der Gemeinschaften, die 
Organisation der Mächte, die Verteilung der Plätze und Funktionen und das System 



123„Doch diese Störung zielt eher …

der Legitimierung dieser Verteilung“ (Rancière 2002, S. 39) bezeichnen. All 
dies möchte er stattdessen „Polizei“ nennen, um den Namen der Politik für etwas 
Anderes, gewissermaßen für das Gegenteil – die Trennung statt der Vereinigung –  
zu reservieren. Der Begriff der „Polizei“ bezeichnet also die Gesamtheit an Instituti-
onen, die eine gesellschaftliche Struktur und Ordnung konstituieren (ebd., S. 40). Sie 
funktioniert dabei als eine „Aufteilung des Sinnlichen“, die eine Grenze zwischen 
einem sichtbaren, teilhabenden Innen und einem ausgeschlossenen Außen zieht 
und so das „Ganze“ einer Bevölkerungseinheit hervorbringt. Polizei meint insofern 
„eine Ordnung des Sichtbaren und des Sagbaren, die dafür zuständig ist, dass diese 
Tätigkeit sichtbar ist und jene andere es nicht ist, dass dieses Wort als Rede verstan-
den wird, und jenes als Lärm“ (ebd., S. 41). Zugleich ist die Einheit des Sichtba-
ren in sich differenziert. Es werden innerhalb des definierten Ganzen Identitäten 
ausgemacht und „gezählt“, die jeweils spezifische Orte einnehmen und bestimmte 
Rollen erfüllen (ebd., S. 47). Es entstehen verschiedentlich sichtbare Teile – Positi-
onen, Interessen, Identitäten –, denen jeweils spezifische Orte zugesprochen werden 
(Rancière 2008, S. 31). Einerseits geht es also um den Dualismus von sichtbar und 
unsichtbar; andererseits um die Differenzierung spezifischer Formen von Sichtbar-
keit. Dadurch kommt es nicht nur zur Etablierung von Macht und Herrschaft, son-
dern von Gesellschaft überhaupt. Der Begriff der Polizei wäre also sicher zu eng 
gefasst, wenn man ihn mit politischer Repräsentation gleichsetzen würde, doch 
ist es sicherlich im Sinne Rancières, repräsentative Institutionen als polizeilich zu 
bezeichnen. Parteien und Parlamente haben ihre Funktion gerade darin, einerseits 
die Einheit eines souveränen (Staats-)Volks herzustellen und andererseits jeweils 
unterschiedliche Interessen (die mit je unterschiedlichen Positionen und Identitäten 
bzw. Zugehörigkeiten verbunden werden) zu erfüllen, indem sie beides – Einheit 
gegenüber einem Außen und interne strukturierte Differenz – sichtbar machen.2

Politik bezeichnet demgegenüber jenen Akt, durch den diejenigen, die aus dem 
Rahmen der polizeilichen Ordnung herausfallen – die sich also nicht repräsentiert 
finden –, auf nicht-institutionalisierte Weise sichtbar hervortreten, indem sie etwa 
auf die Straße gehen und skandalisieren, dass sie bisher unsichtbar waren (Rancière 
2002, S. 41). Sie machen in diesem Akt sichtbar, dass die Einheit der polizeilichen 
Sichtbarkeit auf Ausschließungen beruht und also „Lücken“ enthält. Politische 
Kollektive bilden sich in diesen Ausschließungen, als Gruppen, die zwar Teil der 
Ordnung sind, aber keinen sichtbaren Ort darin einnehmen – Rancière nennt sie die 

2Vgl. mit der begrifflichen Zusammenführung von Polizei und dem System repräsentativer 
Demokratie Lievens (2014, S. 8), der dies die „Police Conception of Representation“ nennt.



124 M. Martinez Mateo

„Anteillosen“.3 Auch wenn deren Aufbegehren subjektiv identitätspolitisch gemeint 
ist, ist die politische Bedeutung des aufbegehrenden Volks in erster Linie negativ: 
Es produziert einen Bruch mit der scheinbar kohärenten Ganzheit der Bevölkerung. 
Die positive Sichtbarkeit demonstrierender Anteilloser ist erst dadurch politisch, 
dass durch sie die Lücken in der Ordnung sichtbar werden. Das Entscheidende der 
Politik ist also nicht, dass sie eine Inklusion der Anteillosen und damit eine Opti-
mierung der institutionalisierten Aufteilung erreicht. Es geht nicht darum, neue 
Sichtbarkeiten und Darstellungen für diese Gruppen zu finden.4 Im Gegenteil: Es 
soll eine negative Bewegung initiiert werden, die jeden Darstellungsversuch unter-
wandert, damit der Glaube an Kohärenz und Einheit einer polizeilichen Ordnung 
überhaupt aufgebrochen wird.

In diesem Sinne ist Politik also grundlegend repräsentationskritisch: Sie ersucht 
nicht Repräsentation für neue Gruppen, sondern den Irrglauben zu entlarven, dass 
Repräsentation überhaupt eine gute Form der Realisierung von Demokratie sei. Sie 
bricht mit der Ideologie der repräsentativen Demokratie, dass durch die Sichtbar-
machung gesellschaftlicher Interessen das „Volk“ herrschen könne. Stattdessen – so 
die Annahme der Politik – produziert Repräsentation in ebendieser Sichtbarma-
chung nicht nur Ausschlüsse, sondern auch interne Hierarchien und Machtverhält-
nisse, die mit der Etablierung verschiedentlich sichtbarer Identitäten einhergehen. 
Vielmehr ist der politische Akt gerade in dieser Kritik grundlegend demokratisch, 
weil er eine unhintergehbare (und als solche nicht repräsentierbare) Gleichheit in 
den Mittelpunkt stellt, aus der heraus jede polizeiliche Struktur – nicht nur der Aus-
schluss einer bestimmten Gruppe – illegitim wird. Demokratie bildet, so verstan-
den, „das genaue Gegenteil von Repräsentation“ (Rancière 2012a, S. 59),5 und zwar 
weil sie das genaue Gegenteil von Polizei ist.

Mit dieser dualistischen Sicht, die in Rancières Rhetorik und Argumentation 
angelegt ist, rückt er allerdings in die Nähe einer Form von Repräsentationskritik, 

3Mit den Anteillosen sind also nicht (primär) diejenigen gemeint, die komplett aus der Ord-
nung exkludiert sind, sondern diejenigen, die einerseits – von Rechts wegen – Teil der Ord-
nung sind, also auf ihren Status als Bürger_innen verweisen können, für die andererseits 
diese Rechte aber weniger oder gar nicht gelten: Es sind, kurz gesagt, Arbeiter_innen und 
Frauen, nicht illegale Migrant_innen.
4Schließlich liegt der Vorwurf gegenüber der sogenannten „Konsensdemokratie“ genau 
darin, dass angenommen wird, es könne eine restlos inkludierende Polizei gestaltet und so 
das Problem der Anteillosen gelöst werden (vgl. z. B. Rancière 2002, S. 112).
5Zu diesem Zitat muss allerdings angemerkt werden, dass Rancière an dieser Stelle lediglich 
historisch argumentiert: Die Einführung des repräsentativen Systems wurde aus einer Kritik 
an direkter Demokratie geboren. Dies ist ideengeschichtlich durchaus zutreffend, sagt aller-
dings wenig über die systematische Vereinbarkeit von Repräsentation und Demokratie aus.



125„Doch diese Störung zielt eher …

der er eigentlich skeptisch gegenübersteht. Für diese von Rousseau bzw. Spinoza 
ausgehende Tradition, die sich etwa bei Michael Hardt und Antonio Negri findet, 
kann nur das unvermittelt öffentlich auftretende Volk der spontanen Versammlung 
souverän sein. Demokratische Politik findet in der Lebendigkeit einer unkontrol-
lierbaren, inkohärenten Multitude statt, die sich erst dann entfalten kann, wenn 
sich die Menge von ihrer Repräsentation, das heißt von ihrer Einheit, befreit und 
einer spontanen politischen Kraft Raum macht.6 Sie bildet keine Souveränität und 
keine Regierungsform aus (Hardt und Negri 2004, S. 363), sondern konstituiert 
sich ständig selbst als fluide, netzwerk- oder schwarmartige Kollektivität. „Die 
Multitude ist eine diffuse Ansammlung von Singularitäten, die ein gemeinsames 
Leben produzieren; sie ist eine Art soziales Fleisch, das sich zu einem neuen 
sozialen Körper zusammensetzt“ (ebd., S. 384). Die Form, die sie sich gibt, ist 
nie gesetzt und kann daher auch nie repräsentiert werden. Gegen Repräsentation 
wird hier eine Politik reiner Präsenz gesetzt, die Isabell Lorey explizit „presentist 
democracy“ nennt. Sie meint damit eine antirepräsentative Bewegung, die sich 
immer nur gegenwärtig, im Moment ihrer Ausführung und in konkreten Prakti-
ken realisieren kann (Lorey 2011). Die konstituierende Transformation einer 
politischen Ordnung soll in diesem gegenwärtigen Vollzug einer Erprobung von 
Alltagspraktiken geschehen (Lorey 2012, S. 30). Politik wird dadurch zur Einheit 
eines Moments komprimiert.

Damit ist sogleich das Problem offenbar: Eine Politik reiner Präsenz kann 
keine Dauer annehmen und keine Institutionen begründen oder auch nur auf 
bestehende einwirken, ohne sich in ihr Gegenteil zu verkehren. Sie muss sich mit 
ihrem momenthaften Aufscheinen zufriedengeben und dann verschwinden. Wie 
Alain Brossat in seiner Beschreibung der Pariser riots betont, kann eine solche 
negativistische, rein repräsentationskritische Bewegung letztlich nur gewaltsam 
sein, weil die Anteillosen keine eigene Sprache zur Verfügung haben, um Forde-
rungen zu stellen, während ihnen die Sprache der Ordnung, insofern sie aus die-
ser ausgeschlossen sind, nicht zur Verfügung steht (Brossat 2012, S. 88, 94). Die 
Abkehr von Bestimmungen, die in der Beschreibung als reiner Ausschluss liegt, 
verunmöglicht nicht nur jegliche Verstetigung, sondern jede Positivität und alles 
Hervorbringende an politischen Handlungen überhaupt. So mutet der politische 
Akt isoliert und folgenlos an und scheint sich gänzlich zu entleeren. Rancière 
selbst gesteht dies zu – allerdings ohne es zu problematisieren:

6Wörtlich: „Repräsentation diente ihnen [den Revolutionären des 18. Jahrhunderts] als eine 
Art Schutzimpfung gegen die Gefahren absoluter Demokratie; damit gibt man dem sozia-
len Körper eine kleine, wohl bemessene Dosis Volksherrschaft, und gleichzeitig impft man 
ihn gegen die gefürchteten Exzesse der Multitude.“ (Hardt und Negri 2004, S. 268).



126 M. Martinez Mateo

„Die Gleichheit schlägt in ihr Gegenteil um, sobald sie sich in einen Platz 
gesellschaftlicher oder staatlicher Organisation einschreiben will. […] Die Politik 
ist somit der Name von nichts. Sie kann nichts anderes sein als die Polizei, das 
heißt die Verneinung von Gleichheit. […] Entweder hat die Gleichheit keine Wir-
kung in der gesellschaftlichen Ordnung, oder sie hat darin Wirkung in der spezifi-
schen Form des Unrechts“ (Rancière 2002, S. 46).

Dass dies die Konsequenz aus Rancières politischem Denken sein soll, muss 
zumindest erstaunen. Wenn Politik, obwohl mit so viel Emphase und emanzi-
patorischem Anspruch eingeführt, am Ende „der Name von nichts“ ist, weil sie 
sich nur in ihrem Gegenteil zeigen kann; wenn Gleichheit ebenfalls entweder 
wirkungslos bleibt oder aber zu Ungleichheit wird, so stellt sich die Frage, was 
eigentlich erreicht wurde. Warum sollte man bei einem solchen Ergebnis noch 
von Politik sprechen? Macht es dann überhaupt noch einen Unterschied, ob es 
Politik gibt oder nicht?

Anstatt diese Frage in ihren Konsequenzen zu Ende zu denken, scheint 
sich Rancière im Grunde auf die andere Seite zu schlagen. Politik und Polizei 
sind dann womöglich gar nicht so entgegengesetzt, wie es auf den ersten Blick 
erscheint. Zunächst und zumindest aus einer Akteursperspektive findet Politik 
schließlich als Streit um Repräsentation statt. Anstatt die Ordnung abzulehnen, 
fordern Anteillose die gleichwertige Anerkennung als politische Subjekte ein, 
deren Stimme zählt und die gleichermaßen am Gemeinsamen teilhaben dürfen 
(Rancière 2012a, S. 68). Politik ist ein Kampf um Sichtbarkeit – und insofern um 
Repräsentation. Deshalb bildet für Matthias Lievens Repräsentation das unausge-
sprochene Zentrum von Rancières politischer Philosophie (Lievens 2014, S. 5). 
Und aus dem gleichen Grund kann etwa Catherine Colliot-Thélène das politische 
Subjekt Rancières recht unbedarft mit dem modernen Rechtssubjekt identifizieren, 
das die polizeilichen Institutionen lediglich adressiert, ohne sie dadurch infrage zu 
stellen (Colliot-Thélène 2011, S. 189). Erst in einem zweiten Schritt – und Peter 
Hallward merkt kritisch an: in der Perspektive der Beobachter_innen (Hallward 
2006, S. 123) – werden solche Anerkennungskämpfe politisch in dem Sinn, dass 
sie die Institutionen, die sie adressieren, auf ihr Ungenügen zurückwerfen und 
grundsätzlich infrage stellen.

Es scheint also beide Seiten zu geben: die Affirmation wie die Abkehr von 
Repräsentation und Positivität. Doch wie hält Rancière die Spannung zwischen 
einem negativistischen, fundamental kritischen Politikbegriff und einer lediglich 
affirmativen Identitäts- und Repräsentationspolitik? Man könnte, wie Samuel 
Chambers’, annehmen, Rancière würde gerade dazu auffordern, die Paradoxie zu 
ertragen, dass es immer beides zugleich braucht.



127„Doch diese Störung zielt eher …

„Hence, politics must be other to police, but not purely other. The key to  
responding to this paradox is to refuse to overcome it. Instead, Rancièreʼs theory of 
politics must be understood as thinking the paradox, as capturing its flavor and mobi-
lizing its force, rather than attempting to erase or resolve it“ (Chambers 2011, S. 310).

Als Beschreibung politischen Handelns bleibt dies aber unbefriedigend, denn 
es erlaubt keine Konkretisierung. Chambers spricht von der Forderung nach einer 
„renegotiation of the very police order in which we live“ (ebd., S. 318), doch wie 
diese „renegotiation“ sich gestalten kann, inwiefern sie produktiv auf die Schaf-
fung neuer Ordnungen und Institutionen hinwirkt und worauf sie beruht, bleibt 
dabei im Dunkeln. Ich möchte hingegen vorschlagen, diese Paradoxie zum Aus-
gangspunkt für die Entwicklung eines anderen Repräsentationsverständnisses zu 
nehmen. Die Dopplung von Repräsentation und Repräsentationskritik, die Ran-
cière in die Spezifik politischer Sichtbarkeit legt, kann produktiv in eine eigene 
Form von Repräsentation gewendet werden. Wenn Matthias Lievens bemängelt, 
dass Rancière zwar die „ästhetische Dimension“ von Repräsentation hervorhebe, 
weil er Repräsentation mit ihrer „disruption or contestation“ in Verbindung bringe 
(Lievens 2014, S. 5), nicht aber zeigen können, wie sich solche Brüche positiv 
materialisieren (ebd., S. 16), so möchte ich daran anknüpfen und die ästhetische 
Dimension im Repräsentationsbegriff ausgehend von Rancière ernst nehmen. 
Dazu schlage ich vor, den Kontext zu wechseln und dahin zu blicken, wo Rancière 
explizit einen ästhetischen Repräsentationsbegriff entwickelt: in der Kunst.

3	� Ästhetik und Repräsentation

Rancière unterscheidet seit der Aufteilung des Sinnlichen drei sogenannte 
„Regime der Künste“ als drei Weisen, Gegenstände oder Handlungen zu identi-
fizieren und einem Bereich zuzuordnen, der davon ausgehend dann als derjenige 
der „Künste“ definiert wird (Rancière 2008, S. 36). Er nennt sie das „ethische“, 
das „repräsentative“ und das „ästhetische“ Regime. Mir scheint die Unterschei-
dung dieser drei Regime durchaus plausibel und produktiv, wenn sie systematisch 
statt historisch gelesen wird.7 Sie sind dann drei Umgänge mit der Frage nach 

7Rancière spricht an einigen Stellen so, als seien die Regime historisch gemeint. Das plato-
nische ethische Regime wird demnach von Aristotelesʼ Mimesis-Begriff abgelöst, der das 
repräsentative Regime begründet. Mit Beginn der Moderne im 18. Jahrhundert setzt das 
ästhetische Regime ein. In dieser Beschreibung bleibt allerdings häufig unklar, wie sich die 
verschiedenen Epochen zueinander verhalten und wie sich die Übergänge vollziehen. Die 
Laxheit im Umgang mit seiner eigenen historischen Erzählung macht es womöglich legitim, 
sie beiseite zu lassen und die Regime stattdessen systematisch zu lesen.



128 M. Martinez Mateo

Repräsentation; d. h. drei Konstellationen im Verhältnis von Repräsentation und 
Repräsentationskritik. Dies soll im Folgenden kurz dargestellt werden, um davon 
ausgehend einen Begriff „ästhetischer Repräsentation“ zu entwickeln.

Das repräsentative ist das zentrale Regime, da es Repräsentation instituiert, 
indem es das Gelingen des Repräsentationsverhältnisses behauptet. Eine Darstel-
lung (in diesem Sinne eine Repräsentation) ist darin eine eigenständige Form der 
Wirklichkeit, insofern sie etwas abbildet und dadurch ein plausibles Verhältnis zur 
Realität herstellt, von der sie sich zugleich unterscheidet. Diese eigene Wirklich-
keit wird „Fiktion“ genannt. Rancière führt dies anhand von Aristoteles’ Begriff 
der „Mimesis“ aus. „Nachahmungen“ machen bei Aristoteles erstmals eine eigene 
Form der Tätigkeit aus, die sich eigens dadurch definiert, nachzuahmen. Die Tat-
sache, dass Bilder (bzw. die Tragödie oder die Erzählung) als nachahmende not-
wendig nach der Wirklichkeit kommen, also gemachte Kunstprodukte sind, macht 
sie dem Original gegenüber nicht unterprivilegiert, sondern autonom (ebd., S. 37). 
Um als gelingende Darstellungen zu gelten, müssen sie sich deshalb auch nicht vor 
dem Original rechtfertigen (etwa indem sie ihre Ähnlichkeit zu diesem ausweisen), 
sondern selbst gesetzte Regeln der Darstellung erfüllen – die „Vernunft der Fik-
tion“ statt derjenigen der „empirischen Tatsachen“ (Rancière 2009a, S. 139). Der 
Definition dieser eigenständigen Vernunft ist das ganze Projekt der Aristotelischen 
Poetik gewidmet. Es geht um die Bestimmung und Etablierung eigenständiger 
Regeln der Fiktion, die die Zugehörigkeit zu diesem Bereich der Nachahmungen 
(bzw. der Künste) regulieren. Anstatt eine möglichst bruchlose Annäherung an das 
Wirkliche zu suchen, sind diese Regeln der Bildung einer in sich kohärenten Ganz-
heit und vernünftigen Notwendigkeit gewidmet, die die Zufälligkeiten des Wirkli-
chen ersetzt.8 Die Erzählung muss kohärent und bedeutsam statt wahrheitsgetreu 
sein (ebd.). Nur unter dieser Bedingung, dass sie in sich plausibel und vollständig 
ist, kann sie der doppelten Abgrenzung gegenüber der Geschichtsschreibung wie 
der Lüge standhalten. Das Verhältnis zum Original definiert sich also nicht durch 
Ähnlichkeit, sondern durch Entsprechung – als „richtige“ Transformation, gemäß 
der Kriterien und Regeln, die innerhalb des Repräsentativen gelten. So wird auf 
der Grundlage autonom gewonnener Regeln ein eigenständiger Bereich der Künste 

8So die einflussreichen Ausführungen Aristoteles’ zum Drama: „Und es müssen die Teile der 
Begebenheiten so zusammenhängen, daß, wenn auch nur einer dieser Teile versetzt oder weg-
genommen wird, das Ganze zerstört wird und auseinander fällt. Denn dasjenige, was ohne 
einen in die Augen springenden Eindruck zu machen, vorhanden oder nicht vorhanden sein 
kann, ist kein (wesentlicher) Teil des Ganzen mehr.“ (Aristoteles 2002, Poetik, S. 1451a).



129„Doch diese Störung zielt eher …

gebildet. Gleichzeitig ist dieser Bereich dadurch notwendig auch intern normativ 
strukturiert.

„Auf diese Weise ist das Prinzip der äußeren Begrenzung eines Bereichs, der 
aus Nachahmungen besteht, gleichzeitig ein normatives Prinzip des Einschlusses. 
Dieses entwickelt sich in Gestalt von Normen, die die Bedingungen festlegen, 
nach denen die Nachahmungen als rechtens zu einer Kunst zugehörig anerkannt 
und innerhalb des jeweiligen Rahmens dann als gut oder schlecht, passend oder 
unpassend bewertet werden können“ (Rancière 2008, S. 37–38).

Zu den Normen des Ein- und Ausschlusses kommen im selben Zug Normen, 
die den so entstehenden Bereich intern strukturieren und hierarchisieren. Die 
Abgrenzung eines Bereichs durch die Festlegung von Normen macht es gleicher-
maßen erforderlich, graduelle Unterschiede zu bestimmen, wie gut sie jeweils 
erfüllt werden. Deshalb gibt es innerhalb des repräsentativen Regimes „die 
Künste“ nur im Plural, denn anhand der jeweiligen Entsprechung zu diesen Nor-
men werden verschiedene Kunstgattungen differenziert und hierarchisiert.

Das repräsentative Regime der Künste – so lässt sich mit Bezug auf die vor-
hergehenden Ausführungen zum Verhältnis von Politik und Polizei konkludie-
ren – betrachtet und definiert künstlerische Produkte nach polizeilicher Logik, 
nämlich nach dem Prinzip des Ein- und Ausschlusses bzw. der Hierarchisierung. 
Es vollzieht eine Institutionalisierung und Ordnung der Künste: durch die Ein-
setzung von Regeln, die über eine gelungene Form entscheiden, und von Auto-
ritäten, die diese Regeln zu setzen befugt sind. So wird zwar ein autonomer 
Bereich der Künste gewonnen, allerdings durch ebenjene Logik, durch die eine 
in sich differenzierte hierarchische Gesellschaft sowie politische Institutionen 
der Souveränität überhaupt entstehen. Die Bestimmung eines Tätigkeitsbereichs, 
der sich eigens durch die Produktion von Nachahmungen definiert, ordnet sich 
in eine Differenzierung und Abgrenzung von Betätigungsfeldern ein, die über 
die Festlegung von Identitäten und Plätzen funktioniert: Es gibt einen definier-
ten autonomen Bereich der Künste nur in einer Welt, in der auch Handwerker 
als Handwerker und Denkerinnen als Denkerinnen identifiziert werden – und 
einen entsprechenden gesellschaftlichen Ort einnehmen. Die Differenzierung 
der Tätigkeiten geht mit der Definition ihrer jeweiligen sozialen Stellung einher, 
ihrer Entlohnung und ihrem Wert sowie dem Grad ihrer öffentlichen Sichtbarkeit 
bzw. ihrer Teilhabe am Gemeinsamen. Mimesis ist daher kein genuin künstleri-
sches Verfahren, sondern ein „Sichtbarkeitsregime“ (ebd., S. 38), weil es mit der 
Festlegung von Regeln für Einschlüsse und Ausschlüsse verbunden ist, das heißt 
mit der Bestimmung dessen, was als Kunst sichtbar wird und was etwa als blo-
ßes Handwerk gilt. Dies ist nicht davon zu lösen, dass Letzteres eben „bloßes“ 



130 M. Martinez Mateo

Handwerk ist, und auch nicht davon, dass es innerhalb der Künste „niedere“ und 
„höhere“ Kunst gibt. So liegt im repräsentativen Regime ein ordnungsbildendes 
Moment, das über die Kunst selbst hinausgeht. Es behauptet das Gelingen einer 
polizeilichen Aufteilung des Sinnlichen überhaupt.

Die anderen beiden Regime lassen sich als Repräsentationskritiken verste-
hen, da sie sich gegen die im repräsentativen Regime etablierte Struktur wenden. 
Sie verhalten sich kritisch gegenüber den Regeln der Nachahmung und ebenso 
gegenüber der in dieser Regelsetzung vorausgesetzten und etablierten polizeili-
chen Ordnung. Beide bezweifeln, dass sich in der Mimesis tatsächlich ein in sich 
kohärentes Ganzes herstellen ließe, in dem das Bild dem Abgebildeten entsprä-
che. Stattdessen gäbe es immer eine unüberbrückbare Diskontinuität zwischen 
Bild und Wirklichkeit, die es unmöglich mache, Regeln der „richtigen“ Abbil-
dung zu bestimmen und zu erfüllen. Das ethische Regime argumentiert dabei 
von der Seite des Wirklichen aus. Ein Bild kann aus dieser Sicht heraus im bes-
ten Fall eine mangelhafte und stets verfremdende Annäherung an das Wirkliche 
sein – im schlimmsten Fall ist es eine mutwillige Lüge, nichts als ein „Trugbild“ 
(Rancière 2011, S. 204). Hier wird also die Autonomie der Nachahmung grund-
sätzlich verworfen: Sie soll nicht eigene Regeln erfüllen, sondern ist dem Origi-
nal nachgestellt. Auf dieser Grundlage richtet sich die Kritik am Repräsentativen 
zugleich gegen die mit der Eigenlogik der Nachahmung einhergehende polizeili-
che Struktur. Stattdessen wird eine Gemeinschaft aufgerufen, die weder Differenz 
noch Hierarchien kennt, sondern unmittelbar und in purer Lebendigkeit mit sich 
selbst identisch ist. Dies entspricht der oben angedeuteten Form politischer Reprä-
sentationskritik: Ein souveränes Volk kann, wenn es repräsentiert wird, eigentlich 
nur verfälscht und zerstört werden. Politische Äußerungen sind nur dann legitim, 
wenn sie durch eine unvermittelte Gemeinschaft selbst spontan getätigt werden.

Diese Kritik an einem gelingenden Kohärenzmodell von Repräsentation ist für 
Rancière nicht ganz falsch, doch von der falschen Seite aus gedacht. Tatsächlich 
ist die Idee einer gelingenden Autonomie der Nachahmung eine Illusion, doch die 
Alternative darf nicht in der Ablehnung von Fiktionen liegen. Tatsächlich muss die 
Errichtung regelsetzender Institutionen der so produzierten Ausschlüsse wegen 
kritisiert werden, doch die Alternative zu den Institutionen der Herrschaft darf 
nicht die unmittelbare Verkörperung des Gesetzes in einer bruchlosen Gemein-
schaft sein. Gegen die beiden falschen Alternativen von Repräsentation und Ethik 
bildet Ästhetik ein Drittes, indem sie sich einer Paradoxie – einem paradoxen 
Zusammenspiel von Repräsentation und Repräsentationskritik – stellt: „Das ästhe-
tische Regime der Künste bestätigt die absolute Besonderheit der Kunst und zer-
stört zugleich jedes pragmatische Kriterium dieser Besonderheit.“ (Rancière 2008, 
S. 40). Durch die Bestätigung der „absoluten Besonderheit der Kunst“ wird in 



131„Doch diese Störung zielt eher …

Entsprechung mit dem Regime der Repräsentation gegen die ethische Kritik ein 
Bereich verteidigt, der gegenüber den scheinbar unmittelbar gegebenen Verhält-
nissen die Unabhängigkeit der Fiktion besitzt. Allerdings handelt es sich um eine 
Unabhängigkeit, die „jedes pragmatische Kriterium“, auf dem sie beruht, zerstört. 
Die Autonomie der Kunst gilt nur, insofern und indem sie im selben Zug mit den 
Regeln und Kriterien bricht, die sie sich setzt. Diese Aufforderung zum Regel-
bruch gilt, wie im Folgenden nacheinander gezeigt werden soll, erstens in Bezug 
auf die institutionelle Ordnung, durch die sich eine autonome Kunst verwirklicht, 
sowie zweitens in Bezug auf die autonomen Regeln der Nachahmung selbst.

Erstens wendet sich das ästhetische Regime von der Vorstellung ab, dass 
es eine regelbasierte Absicherung der Autonomie des Repräsentativen geben 
könne. Schließlich ist jede normative Abgrenzung polizeilich und büßt damit 
das entscheidende Merkmal einer Autonomie der Fiktion, nämlich deren Frei-
heit von gegebenen Verhältnissen, unmittelbar wieder ein. Wenn den Künsten 
ebenso (d. h. auf dieselbe Weise) ein fester gesellschaftlicher Ort zugeschrieben 
wird wie anderen Tätigkeitsfeldern auch, so kann sich dieser eigenständige Ort 
weder strukturell von anderen unterscheiden noch zum polizeilichen System des 
Unterscheidens selbst Distanz einnehmen. Das Ergebnis ist, dass diese Logik des 
Unterscheidens auch intern das System der Künste durchzieht und sie intern hie-
rarchisiert. Je bestimmter sie also ihre Autonomie behaupten, desto tiefer werden 
die Künste von der polizeilichen Ordnung, die sie ihr zuspricht, eingeholt. Wenn 
hingegen die Autonomie fiktiver Nachahmung auf der Idee einer Distanz zum 
Bestehenden beruht, so kann sich diese Distanz nur realisieren, wenn zugleich 
mit der polizeilichen Struktur des Sozialen gebrochen wird. Wenn Kunst sich tat-
sächlich nur über eigene Regeln und Funktionsweisen definieren soll, so darf sie 
auch nicht die Struktur akzeptieren, die es ihr „erlaubt“, sich eigene Regeln zu 
setzen. Das bedeutet praktisch, dass sich die Kunst nicht ihren eigenen Regeln 
unterwerfen, sich also gerade nicht absolut abgrenzen darf. Nur wenn die Auto-
nomie sich als paradoxe affirmiert, indem sie sich auf der Grundlage dessen 
behauptet, dass sie nie gänzlich gelingen kann, kann sie sich von der Ordnung 
der Tätigkeiten befreien und also „wirklich“ autonom werden. „Die Kunst exis-
tiert als selbstständige Welt, seitdem alles Mögliche in sie hineingelangen kann“ 
(Rancière 2013, S. 13). In diesem „alles Mögliche“, in dem das Fundament der 
„selbstständigen Welt“ der Kunst liegt, ist ein Bruch mit den Regeln des Ein-
schlusses enthalten – ein Regelbruch allerdings, der nur dann seinen vollen Sinn 
erhält, wenn zugleich an dieser Selbstständigkeit festgehalten wird und sich die 
Fiktion vom Wirklichen unterscheidet. Im Bruch mit den Regeln der Künste liegt 
die eigentliche Geburt der Kunst (im Singular). Das Ästhetische stellt das Reprä-
sentative nicht nur infrage, sondern transformiert es. Es ist damit ihm gegenüber 
nicht nur affirmativ, sondern gar konstruktiv.



132 M. Martinez Mateo

Es geht der ästhetischen Kritik am Repräsentativen also um eine Befreiung der 
Fiktion von den Regeln der Fiktion. Dies gilt, zweitens, auch in Bezug auf das 
Bild selbst. Es kann keine gelingenden Regeln der Abbildung geben, weil deren 
Verhältnis zum Abgebildeten immer eine Diskontinuität enthält. Wie bereits die 
ethische Kritik weiß, gibt es kein „richtiges“ Bild, weil das Bild sich zwar vom 
Abgebildeten unterscheiden muss, sich aber nie das richtige Maß dieser Unter-
scheidung bestimmen lässt. Doch für das ästhetische Regime liegt hier ein Argu-
ment zugunsten des Bilds und nicht dagegen: Dass jede Darstellung „versagt“ 
und in sich fragmentiert ist (Rancière 2009a, S. 142), darf nicht bedeuten, dass 
Repräsentation abgelehnt werden sollte, sondern dass es eine „Anti-Repräsenta-
tion“ im Medium der Repräsentation braucht (ebd., S. 138). Durch den Bruch mit 
den Regeln der Abbildung werden neue Bilder möglich, die bewusst und aktiv 
fragmentieren und das Misslingen der Darstellung in ihr Zentrum rücken.

„Doch diese Störung zielt eher auf ein Mehr als auf ein Weniger an Repräsen-
tation: mehr Möglichkeiten, Äquivalenzen zu schaffen, das Abwesende anwesend 
zu machen und eine bestimmte Regulierung der Beziehung zwischen Sinn und 
Nicht-Sinn mit einer bestimmten Regulierung der Beziehung zwischen Präsenta-
tion und Entzug zu vereinen“ (Ebd., S. 157–158).

Ebendieses konstruktive „Mehr an Repräsentation“, das dadurch entstehen soll, 
dass mit den Regeln der Repräsentation gebrochen und ihr Ungenügen aufgezeigt 
wird, – dieses Zusammenspiel von Repräsentation und Repräsentationskritik – ver-
mag Rancière in Bezug auf Politik nicht zu formulieren. Während die ästhetische 
Kritik dem repräsentativen Regime positiv als seine Ermöglichung gegenübersteht, 
kennzeichnet Rancière Politik in ihrem Verhältnis zu Repräsentation ausschließlich 
negativ. Die Tatsache, dass er politische Handlungen und die Prinzipien der Demo-
kratie lediglich durch Begriffe konkretisiert, die künstlerischen Praktiken entnom-
men sind, zeigt auf, dass darin für Rancière selbst ein Problem liegt: Einerseits 
kommt Politik nicht ohne die produktive Kritik am Repräsentativen aus, die im 
ästhetischen Regime eine Rolle spielt (deshalb braucht es den Verweis auf ästheti-
sche Zusammenhänge); andererseits zeigt sich, dass er keine Begrifflichkeiten zur 
Verfügung hat, um dieses Verhältnis als ein politisches zu beschreiben. Begriffe 
wie Fiktion, Inszenierung und Bühne wirken aber im politischen Zusammen-
hang oft eher wie Metaphern denn wie eine positive Praxis.9 Denn was kann eine 
ästhetische Politik sein, wenn sie Politik bleiben und nicht Kunst werden soll? Ich 

9In diesem Sinne sagt Markus Klammer, dass „Rancière selbst die Gewohnheit hat, an ent-
scheidenden Stellen seiner Texte Ästhetisches und Politisches einfach parataktisch nebenei-
nander zu stellen, ohne diese Parataxen argumentativ einzuholen.“ Darauf fußt Klammers 
Verdacht, Ästhetik würde bei Rancière ideologisch eingesetzt, um Politik unbestimmt halten 
zu können (Klammer 2010, S. 201).



133„Doch diese Störung zielt eher …

möchte nicht dagegen argumentieren, ästhetische Figuren in die Politik zu holen, 
doch glaube ich, dass die Verlagerung der Begriffe in den neuen Bedeutungskon-
text es notwendig macht, ihre Bedeutung zu präzisieren und neu zu bestimmen. 
Erst dann kann diskutiert werden, was eine ästhetische Repräsentation in einem 
politischen Sinn bedeuten kann. Dies soll im Folgenden versucht werden.

4	� Politik als ästhetische Repräsentation

Das Verhältnis von Politik und ästhetischer Repräsentation lässt sich aus zwei 
Richtungen formulieren, die zu je unterschiedlichen politischen Konsequen-
zen führen: Entweder man beginnt vom Ästhetischen oder vom Politischen aus. 
Während ersteres dem Ansatz neuer politischer Theorien der Repräsentation ent-
spricht, bildet letzteres meinen Gegenvorschlag.

Zu Ersterem: Die ästhetische Autonomie der Kunst ist im selben Sinne poli-
tisch, wie die repräsentative Autonomie polizeilich ist. Indem sie sich gegen die 
autonomen Regeln des repräsentativen Regimes richtet, richtet sie sich allgemein 
gegen die polizeiliche Ordnung, die verschiedene Bereiche voneinander abgrenzt 
und ihnen jeweils eigene Tätigkeiten und Sprechpositionen zuschreibt. Die Kunst 
tut dies, indem sie die Eigenständigkeit der Orte der Fiktion nutzt und darin etwas 
geschehen lässt, was nicht den Regeln dieser Eigenständigkeit entspricht. Wenn 
etwa Gegenstände im Museum ausgestellt werden, die nicht den traditionellen 
Regeln dessen entsprechen, was in ein Museum gehört, oder wenn abstrakte Bil-
der entstehen, die nichts bedeuten, die also nicht die Entsprechung von Bild und 
Abgebildetem behaupten, erscheinen nicht nur die Regeln der Künste fraglich, 
sondern es steht überhaupt eine Welt infrage, in der Bereiche normativ abgegrenzt 
werden. So schafft die Selbstständigkeit der Kunst Orte, in denen eine Distanz 
zur polizeilichen Gemeinschaft möglich wird, sodass sich die Veränderbarkeit 
dieser Struktur zeigen kann. Der darin enthaltene Bruch mit der Polizei ist es, was 
das Museum mit der politischen Aktion eint.

Der Einwand gegen eine so optimistische Beschreibung liegt auf der Zunge: 
Wenn tatsächlich alles Mögliche in einem Museum Platz findet und es bereits zum 
festen Regelwerk der Institution und ihrer polizeilichen Legitimation gehört, dass sie 
sich – gegen ihre eigenen Regeln – öffnet, so wird fraglich, inwieweit ein künstleri-
scher Regelbruch auf die polizeiliche Ordnung in einem weiteren Sinne ausstrahlen 
kann. Die Institution, die den Bruch mit den Regeln der Institution ermöglicht, wird 
auf eine fundamentale Weise affirmiert. Dies positiviert das Moment des Bruchs und 
holt ihn wieder in ein Gelingensmodell ein. Eine solche grundlegend affirmierende 
Haltung findet sich in neueren demokratietheoretischen Ansätzen zu Repräsentation, 



134 M. Martinez Mateo

die unter dem Label „representative turn in democratic theory“ (Näsström 2011) 
oder „constructivist turn in democratic representation“ (Disch 2015) kursieren und 
die sich in gewissem Sinne als politische Adaptionen des hier entwickelten ästhe-
tischen Modells beschreiben lassen. Zentral ist hier die Idee, dass Repräsentation 
nicht in ihrem liberalen Versprechen, ein kohärentes Abbild des Repräsentierten zu 
schaffen, demokratisch ist, sondern gerade im Bruch mit dieser Kohärenz (Näsström 
2006, S. 322, 324). Durch diesen Bruch entsteht eine Unbestimmtheit, die Raum für 
Kritik und Gestaltung lässt. Besonders prominent ist der Ansatz von Michael Saward 
in The Representative Claim (2006), der das Verhältnis von Repräsentiertem und 
Repräsentierendem als ein „dynamic process“ verstehen möchte, der sich immer 
wieder von neuem realisieren muss. Repräsentant zu sein ist ein „claim“, der auf 
verschiedene Weisen geäußert werden kann und immer wieder anerkannt werden 
muss (Saward 2010, S. 3). Darin soll eine ästhetische Sicht auf politische Repräsen-
tation liegen: „more creatively, generatively and dynamically […] than statically and 
‚unidirectionally‘ as the prevailing normative theory of representative democracy 
prescribes.“ (Disch 2015, S. 488; mit Bezug auf Saward). Politische soll ebenso 
wie ästhetische Repräsentation in der Lage sein, das, was sie abbilden soll, selbst zu 
schaffen – insofern ist die Abweichung gegenüber dem Original gerade ihr Privileg: 
Sie kann neue Identitäten und Kollektive formen und neue Weisen der Äußerung 
politischer Forderungen finden (Saward 2010, S. 75).

Am Ende bleibt das umgekehrte Problem zu demjenigen von Rancières Poli-
tik/Polizei-Unterscheidung: Wenn dort nur Repräsentationskritik sichtbar wurde, 
ohne ihre institutionelle Einbettung zu zeigen, gibt es hier nur noch eine Art kri-
tisch informierte Affirmation dieser Institutionen und der Moment des Bruchs geht 
verloren. Das „Mehr an Repräsentation“, das im ästhetischen Regime gesucht 
wurde, bedeutet hier lediglich, dass repräsentative Demokratie von ihrer Bindung 
an nationalstaatliche parlamentarische Strukturen befreit werden sollte, um eine 
größere Vielfalt möglicher repräsentativer Institutionen und Verfahren bzw. reprä-
sentierter Kollektive zu denken (Urbinati und Warren 2008, S. 403–407). Der 
Verlust des kritischen Moments liegt darin, dass die Analogie zwischen Kunst 
und Politik gewissermaßen „zu weit“ getrieben wird und dadurch der Eindruck 
entsteht, polizeiliche Institutionen seien Orte eines freien ästhetischen Spiels, in 
dem alles Mögliche erlaubt ist, ohne die zentrale Einsicht aus der Polizei/Politik-
Unterscheidung zu berücksichtigen, dass eben nicht alles gleichermaßen Teil von 
diesem Spiel der Repräsentation sein kann, da es strukturell Machtasymmetrien 
und Ausschlüsse enthält. Stattdessen möchte ich eine andere Idee ästhetisch-poli-
tischer Repräsentation vorschlagen, die wieder stärker an den politischen Rancière 
anknüpft, und zwar an die Spezifik politischer Sichtbarkeit selbst.



135„Doch diese Störung zielt eher …

Politische Sichtbarkeit, wie sie oben eingeführt wurde, steht vor einem doppelt 
paradoxen Anspruch. Die erste Paradoxie liegt darin, dass Politik das zur Erschei-
nung bringen soll, was faktisch nicht sichtbar ist. Die Anteillosen definieren sich 
gerade dadurch, dass sie nicht Teil der sichtbaren Öffentlichkeit sind – dennoch 
erscheinen sie durch den politischen Akt. Die zweite Paradoxie liegt darin, dass 
sie in diesem Erscheinen nicht lediglich sichtbar werden sollen, sondern vielmehr 
sichtbar werden soll, dass sie unsichtbar sind. Sie sollen als Unsichtbare sichtbar 
werden, um so zu zeigen, dass in der polizeilichen Zählung – entgegen ihrer Ideo-
logie – nicht alles gezählt wurde. Es geht gerade nicht um eine weiterreichende 
Inklusion, sondern darum, den exkludierten Anteil in jeder (noch so konsensu-
ellen) Ordnung aufzuzeigen. Beide Paradoxien kreisen um die Suche nach einer 
Sichtbarkeit, die einen unsichtbaren Anteil enthält. Dies kann durch die Politisie-
rung eines ästhetischen Fiktionsbegriffs erreicht werden.

Wenn Anteillose aus ihrer Unsichtbarkeit hervortreten und ihre gleichwertige 
Teilhabe am Gemeinsamen einfordern, so ist das Entscheidende an diesem poli-
tischen Kampf, dass sie nicht lediglich Forderungen stellen, sondern das, was sie 
einfordern (Gleichheit und Teilhabe) inszenieren. Die Dimension der Inszenie-
rung ist entscheidend, denn nur so können sie eine Gleichheit, die es faktisch für 
sie nicht gibt, zur Erscheinung bringen.

„Das Subjekt Arbeiter, das sich dabei als Sprecher zählen lässt, muss so tun, 
als ob die Szene existierte, als ob es eine gemeinsame Welt der Argumentation 
gäbe, was höchst vernünftig und höchst unvernünftig, höchst weise und entschie-
den untergrabend ist, denn diese Welt existiert nicht“ (Rancière 2002, S. 64).

Obwohl faktisch ausgeschlossen, beharren die Anteillosen darauf, dass sich ihr 
Ausschluss performativ ignorieren lässt. Dies ist nur auf Bühnen möglich, inso-
fern sie Orte der Fiktion sind, auf denen das erscheinen kann, was es nicht gibt.10 
Um dieser Erkenntnis die volle politische Bedeutung zu verleihen, braucht es eine 
ästhetische Fiktion, die mit den Regeln bricht, auf denen die repräsentative Unter-
scheidung von Geschichte, Fiktion und Lüge beruht (Rancière 2008, S. 59). Durch 
diesen Regelbruch wird sichtbar, dass es tatsächlich Regeln des Erscheinens gibt, die 

10Es gehört inzwischen zu den Allgemeinplätzen der Diskussionen um Rancière, die 
Bedeutung der Bühne für sein Verständnis von Demokratie zu betonen; vgl. etwa Hallward 
(2006) und Lievens (2014). Letzterer wörtlich: „Importantly, in order to become visible, 
political subjects have to stage their appearance in a very particular theatrical way that can 
be said to constitute a democratic counterpart to the police conception of representation.“ 
(Lievens 2014, S. 13).



136 M. Martinez Mateo

bestimmen, was auf welche Weise und an welchem Ort sichtbar werden kann – dass 
diese Regeln aber auch veränderbar sind. In diesem Sinne zeigt Fiktion auf, dass 
sowohl das Faktische als auch das Fiktive (und das heißt: deren Unterscheidung) auf 
einer polizeilichen Aufteilung des Sinnlichen beruht – dieselbe, die auch die Anteil-
losen produziert.

„Das Reale ist immer ein Gegenstand der Fiktion, das heißt eine Konstruktion 
des Raumes, wo sich das Sichtbare, das Sagbare und das Machbare miteinander 
verknüpfen. Die herrschende Fiktion, die konsensuelle Fiktion leugnet ihre fiktio-
nale Eigenschaft und gibt sich als das Wirkliche selbst aus und zieht eine einfache 
Trennlinie zwischen dem Bereich dieses Wirklichen und dem der Repräsentatio-
nen und Erscheinungen, der Meinungen und der Utopien. Die künstlerische Fik-
tion und die politische Aktion höhlen dieses Wirkliche aus, sie spalten es und 
vervielfältigen es auf polemische Weise“ (Rancière 2009b, S. 91; Hervorh. MM).

Um die „konsensuelle Fiktion“, die das Wirkliche bildet, als eine Möglichkeit 
unter vielen zu entlarven, wird – durch Kunst wie durch Politik – eine Gegen-
fiktion produziert, die dieses Wirkliche „aushöhlt“. Dass die Wirklichkeit Fiktion 
genannt wird, sagt nichts über ihre Tatsächlichkeit aus, sondern bloß über deren 
Veränderbarkeit: Sie enthält in sich einen Bereich des Möglichen, der erst durch 
die Aushöhlung hervortritt. Rancière nennt ihn in verschiedenen Zusammenhän-
gen etwa „eine Welt in einer anderen“ (Rancière 2008, S. 35) oder eine „Welt der 
Mutmaßung“ (Rancière 2002, S. 69), durch die sich die scheinbaren Tatsachen 
oder „natürlichen“ Bestimmungen dessen, was wie erscheinen kann, verschieben 
lassen (Rancière 2008, S. 62) und eine „Wertschätzung der ‚künstlichen‘ Dimen-
sion des In-Gemeinschaft-Seins“ (Rancière 2012b, S. 48) gelingen kann. Diese 
künstliche Dimension der Gemeinschaft ist entscheidend: Das souveräne Volk 
der Polizei wird zur Fiktion, weil sichtbar wird, dass es nicht voraussetzungslos 
eine geschlossene Einheit bildet, sondern nur in der Produktion von Anteillosen. 
Ebenso ist das erscheinende Kollektiv fiktiv, weil es sich nur durch die Parado-
xie, die es inszeniert, definiert (ebd., S. 182). Es stellt keine neuen Regeln der 
Zuordnung und Entsprechung auf, sondern ein bestimmtes Verhältnis gegenüber 
den geltenden Regeln und Aufteilungen, gegenüber der Welt des Wirklichen also. 
Dies soll genauer diskutiert werden:

„Es gibt zwei Arten, die Teile der Gemeinschaft zu zählen. Die erste zählt nur 
die wirklichen Teile, die tatsächlichen Gruppen, die durch die Unterschiede in 
der Geburt bestimmt sind, die Funktionen, Plätze und Interessen, die den Gesell-
schaftskörper bilden, unter Ausschluss jedes Supplements. Die zweite zählt 
‚zusätzlich‘ einen Anteil der Anteillosen. Man nenne die erste Polizei, die zweite 
Politik“ (Rancière 2008, S. 28–29).



137„Doch diese Störung zielt eher …

Zwei Kollektive stehen sich hier gegenüber: Das „Wirkliche“ und „Tatsächli-
che“ auf der einen Seite – und das „Zusätzliche“, das „Supplement“ auf der ande-
ren Seite.11 Doch beide Zählungen bzw. Kollektive stehen sich asymmetrisch 
gegenüber, denn im „Zusätzlich“ (nicht umsonst in Anführungszeichen) ändert 
sich die Zählung auf grundlegende Weise: Wenn die erste Zählung das Wirkliche 
abbilden sollte, so musste sie glauben machen, dass es jenseits von ihr nichts gäbe. 
Dieser Glaube ist es, was erschüttert wird, wenn durch die zweite Zählung das 
„Supplement“ hervortritt. Indem es den Charakter des „Supplements“ beibehält 
und nicht eine neue Aufteilung setzt, bleibt es im Reich der Fiktion. Die zweite 
Zählung stellt nicht eine neue Ordnung her, sondern bildet ein neues Verhältnis 
zur alten. Was sichtbar gemacht wird, sind nicht nur die Anteillosen selbst, son-
dern grundlegender die „reine Zufälligkeit der Ordnung“ (Rancière 2002, S. 42).12 
Durch die Anteillosen wird inszeniert, dass es kein Fundament gibt, aus dem die 
Ordnung hätte abgeleitet werden können, die sie zu Anteillosen gemacht hat.

Die zweifache Paradoxie politischen Erscheinens ist also nur durch ein ästhe-
tisches Verständnis von Bühne und Fiktion lösbar: Als ästhetischer Raum fängt 
die Bühne die erste Paradoxie auf, indem auf ihr gerade das erscheinen kann, 
was nicht wirklich ist, also innerhalb des Wirklichen keinen Ort hat, zu erschei-
nen. Nur wenn der politische Raum ästhetisiert wird, kann die ausschließende 
Dimension der polizeilichen Ordnung produktiv gewendet und in politisches 
Handeln transformiert werden. Die zweite Paradoxie, dass die Invisibilisierung 
selbst erscheinen soll, wird dadurch adressiert, dass keine Gegenrepräsentation 
produziert wird, sondern eine negativierende Bezugnahme auf die Regeln der 
Repräsentation. Was im politischen Kampf zur Darstellung gebracht wird, ist 
das Scheitern des Repräsentativen, das heißt die Unmöglichkeit, eine geschlos-
sene Darstellung (ein geschlossenes Volk) zu errichten. Wenn dieses Scheitern 
zur Fiktion ästhetisiert wird, so kann sichtbar werden, dass das Wirkliche nicht 
alles ist, dass es also etwas gibt, das fiktiv und dennoch Teil der Wirklichkeit ist: 
das Supplement zum Wirklichen – ein Raum, in dem Neues geschaffen werden 
kann. Erst auf der Grundlage einer ästhetischen Unbestimmtheit kann innerhalb 

11Samuel Chambers betont (mit Verweis auf Maria Muhle) die Bedeutung des Zusatzes 
„unter Ausschluss jedes Supplements“, durch den hervorgehoben wird, dass das Problem 
dieser Art der Zählung insbesondere in der Tatsache liegt, dass sie sich als vollständig defi-
niert. Er betont dies vor allem, weil dieser Zusatz in der englischen Übersetzung ausgespart 
wurde (Chambers 2011, S. 306–307).
12Vgl. auch Lievens (2014, S. 15): „The logic of the supplement reveals the fundamental con-
tingency and indeterminacy of each social order, its unfinished nature, the absence of arkhé“.



138 M. Martinez Mateo

der Aufteilung des Sinnlichen eine Distanz entstehen, die auf die mangelnde 
Übereinstimmung zwischen dem, was gesehen und gesagt werden kann, und 
dem, was gesehen und gesagt werden könnte, verweist. Diese Unbestimmtheit 
und der daraus hervorgehende Gestaltungsspielraum finden sich also nicht in 
einem freien Spiel der Institutionen, sondern nur im Ort des Ausschlusses und 
d. h. im Scheitern der Repräsentation selbst. Dies ist es, was die ästhetischen 
Theorien politischer Repräsentation ausblenden.

Aus der Beschäftigung mit Rancières Ästhetik kann also ein Verständnis von 
politischer Repräsentation gewonnen werden, das das Ungenügen repräsentativer 
Institutionen in einen Möglichkeitsraum zu verwandeln vermag. Repräsentation 
kann so zu einem Begriff werden, der Repräsentationskritik mit einbezieht – dies 
ist nicht nur eine Bereicherung für neuere Theorien politischer Repräsentation, 
die an ein (vereinfachtes) Verständnis von Ästhetik anknüpfen, sondern auch 
für die Politik/Polizei-Unterscheidung von Rancière selbst. Politik darf sich zur 
Polizei weder in eine reine Opposition setzen noch in ein bloß konstruktives Ver-
hältnis, sondern so, wie es das ästhetische Regime gegenüber der repräsentativen 
Autonomie der Kunst tut: Nicht weil es Orte gibt, die in Distanz zur bestehenden 
polizeilichen Gemeinschaft und zu den darin determinierten Sprechpositionen 
treten können, gibt es Politik, sondern weil es diese Orte nicht gibt. Im Gegensatz 
zur Kunst, die auf der Existenz von legitimen Orten der Kunst beruht, liegt Politik 
gerade im (immer illegitimen) Versuch, solche Orte zu errichten. Politik besteht 
in der Bildung von Repräsentationen, doch immer nur als Fehlrepräsentationen, 
als kritische Repräsentationen, die das Scheitern der polizeilichen Institutionen 
der Repräsentation in ihren Mittelpunkt stellen.

Literatur

Aristoteles. 2002 [1994]. Poetik. Hrsg. Manfred Fuhrmann. Stuttgart: Reclam.
Brossat, Alain. 2012. Plebs Invicta. Berlin: August.
Chambers, Samuel A. 2011. Jacques Rancière and the problem of pure politics. European 

Journal of Political Theory. https://doi.org/10.1177/1474885111406386.
Colliot-Thélène, Catherine. 2011. Demokratie ohne Volk. Hamburg: HIS-Verlag.
Disch, Lisa. 2015. The ‚Constructivist Turn‘ in Democratic Representation: A Normative 

Dead-End?, in: Constellations. https://doi.org/10.1111/1467-8675.12201.
Hallward, Peter. 2006. Staging Equality. On Rancière’s Theatrocracy. New Left Review 37: 

109–129.
Hardt, Michael und A. Negri. 2004. Multitude. Krieg und Demokratie im Empire. Frankfurt 

a. M. und New York: Campus.

http://dx.doi.org/10.1177/1474885111406386
http://dx.doi.org/10.1111/1467-8675.12201


139„Doch diese Störung zielt eher …

Klammer, Markus. 2010. Jacques Rancière und die Universalität der Gleichheit. In Das 
Streit-Bild. Film, Geschichte und Politik bei Jacques Rancière. Hrsg. D. Robnik, T. Hübel 
und S. Mattl, 195–211. Wien und Berlin: Turia + Kant.

Lievens, Matthias. 2014. Contesting representation: Rancière on democracy and represen-
tative government. Thesis Eleven. https://doi.org/10.1177/0725513614535693.

Lorey, Isabell. 2011. Non-representationist, Presentist Democracy. Lecture given at the 
„Autonomy Project Symposium“, October 7–9, 2011, Van Abbemuseum Eindhoven 
(short version). http://eipcp.net/transversal/1011/lorey/en. Zugegriffen: 01. Februar 
2017.

Lorey, Isabell. 2012. Demokratie statt Repräsentation. Zur konstituierenden Macht der 
Besetzungsbewegungen. In Occupy! Die aktuellen Kämpfe um die Besetzung des Poli-
tischen. Hrsg. I. Lorey, J. Kastner, G. Raunig und T. Waibel, 7–49. Wien und Berlin: 
Turia + Kant.

Näsström, Sofia. 2006. Representative Democracy as Tautology: Ankersmit and 
Lefort on Representation. European Journal of Political Theory. https://doi.
org/10.1177/1474885106064664.

Näsström, Sofia. 2011. Where Is the Representative Turn Going? European Journal of Poli-
tical Theory. https://doi.org/10.1177/1474885111417783.

Rancière, Jacques. 2002 [1995]. Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. Frankfurt 
a. M.: Suhrkamp.

Rancière, Jacques. 2008 [2000]. Die Aufteilung des Sinnlichen. Ästhetik und Politik. In 
Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der Kunst und ihre Paradoxien. Hrsg. Maria 
Muhle, 21–73. Berlin: b_books.

Rancière, Jacques. 2008 [2001]. Zehn Thesen zur Politik. Berlin: diaphanes.
Rancière, Jacques. 2009a [2003]. Politik der Bilder. Zürich und Berlin: diaphanes.
Rancière, Jacques. 2009b. Der emanzipierte Zuschauer. Wien: Passagen-Verlag.
Rancière, Jacques. 2011. Chronik der Konsensgesellschaft. Wien: Passagen.
Rancière, Jacques. 2012a [2005]. Der Hass der Demokratie. Berlin: August.
Rancière, Jacques. 2012b. Die Wörter des Dissenses. Interviews 2000–2002. Wien: Passagen.
Rancière, Jacques. 2013 [2011]. Aisthesis. Vierzehn Szenen. Wien: Passagen.
Saward, Michael. 2010 [2006]. The Representative Claim. Oxford: Oxford University 

Press.
Urbinati, Nadia und M. E. Warren. 2008. The Concept of Representation in Contemporary 

Democratic Theory. Annual Review of Political Science. https://doi.org/10.1146/annu-
rev.polisci.11.053006.190533.

http://dx.doi.org/10.1177/0725513614535693
http://eipcp.net/transversal/1011/lorey/en
http://dx.doi.org/10.1177/1474885106064664
http://dx.doi.org/10.1177/1474885106064664
http://dx.doi.org/10.1177/1474885111417783
http://dx.doi.org/10.1146/annurev.polisci.11.053006.190533
http://dx.doi.org/10.1146/annurev.polisci.11.053006.190533


141

Reinszenierungen

Von der Szene der Plebejer zur Untersuchung des 
politischen Moments in gegenwärtigen Bewegungen

Christian Leonhardt

1	� Einleitung

Jacques Rancière konzipiert im Berührungspunkt zwischen dem, was er Polizei1 
nennt, und dem, was er als Politik bezeichnet, den politischen Moment als Bruch 
mit der Ordnung einer Gesellschaft.2 Gesellschaftlichen Ordnungen liegt dabei 
eine sinnliche Aufteilung zugrunde in diejenigen, die als politische Wesen wahrge-
nommen werden, und diejenigen, die nicht als solche erscheinen. Rancière bindet 
diesen Umstand an die Frage nach der Fähigkeit zu Sprechen – politische Wesen 
besitzen lógos, andere nicht. Der Bruch im politischen Moment besteht genau 
darin, dass letztere ihre Stimme erheben und anfangen zu sprechen, als wären sie –  
gleich den anderen – politische Wesen. Beispielhaft hierfür steht bei Rancière die 
Erzählung des Auszuges der Plebejer aus dem antiken Rom. Die Frage ist, was 
kann dieses Ereignis vor 2500 Jahren über die Möglichkeit politischer Momente 
in der Gegenwart erzählen?

Ziel dieses Textes ist daher erstens inhaltlich zu klären, was ein politischer 
Moment aus einer rancièreschen Perspektive ist, wie man sich zweitens aus dieser 

© Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH 2018 
T.  Linpinsel und I.-T.  Lim (Hrsg.), Gleichheit, Politik und Polizei: Jacques 
Rancière und die Sozialwissenschaften, Kulturelle Figurationen: Artefakte, 
Praktiken, Fiktionen, https://doi.org/10.1007/978-3-658-20670-3_8

C. Leonhardt () 
Bremen, Deutschland

1Da ich zwischen der Alltagsbedeutung von Polizei und Politik und der Bedeutung, die 
Rancière Polizei und Politik zuteilt, differenziere, sind letztere immer kursiv geschrieben. 
Ausnahmen sind direkte Zitate.
2Für sehr hilfreiche Kommentare und Korrekturen danke ich Edda Grimm, Lena Twardowski, 
Carolin Zieringer, Martin Nonhoff und Thomas Linpinsel.



142 C. Leonhardt

Perspektive mit diesem auseinandersetzen kann und drittens, wie eine solche Aus-
einandersetzung mit gegenwärtigen Ereignissen aussehen könnte. Im Folgenden 
werde ich daher zunächst dem politischen Moment auf der strukturellen Ebene bei 
Rancière nachgehen und ausgehend von seinen Überlegungen zur Politik und Poli-
zei herausarbeiten, was ein politischer Moment ist und mit was in ihm gebrochen 
wird. Ausgehend von diesen formellen Überlegungen des Bruchs stellt sich die 
Frage nach dem Moment, in dem dieser Bruch sich vollzieht. Ein Beispiel für die-
sen Moment ist die Szene der Plebejer. Anhand dieser Szene lassen sich weitere 
Überlegungen zum Moment des Bruches anstellen und konkretisieren. Allerdings 
zeigt sich hier auch ein Problem, denn die Szene konzentriert sich auf die Sprech-
akte der Plebejer und scheint damit das Gelingen des Moments von dem Ver-
nehmen ihres Gegenübers, den Patriziern, abhängig zu machen. Daher wird eine 
Reinszenierung der Szene notwendig. In dieser werde ich drei weitere Elemente 
des politischen Moments aufzeigen: dass die Sprechakte von weiteren Handlun-
gen begleitet werden, die man als (doppelten) Entzug aus und von der Ordnung 
begreifen kann, dass die Demonstration der Gleichheit von dem Präsenthalten 
dieses Entzuges abhängt und dass der politische Moment seine Grenzen hat. Auf 
Grundlage der sich durch die Reinszenierung ergebenden Bestimmung des politi-
schen Moments werde ich dann letztlich einen Vorschlag für die Auseinanderset-
zung mit diesem in der Gegenwart erarbeiten. Dabei gehe ich von der These aus, 
dass der politische Moment in aktuellen Bewegungen und Ereignissen zu suchen 
ist und anhand von aktivistischen Reflexionen (d. h. aktivistischen Theorieproduk-
tionen) im Sinne Rancières Methode der Gleichheit untersucht werden kann.

2	� Der Bruch: Berührungspunkt von Politik und 
Polizei

Der politische Moment als Bruch konstituiert sich für Rancière in der Begegnung 
zweier unterschiedlicher Logiken: die der Polizei, als ein Modus der Aufteilung 
einer Gemeinschaft, die diese konstituiert, und die der Politik, die durch das Vor-
führen einer prinzipiellen Gleichheit diese konstitutive Aufteilung infrage stellt. 
Kurz: Der politische Moment offenbart sich im Bruch der Politik mit der Polizei. 
Um den politischen Moment zu verstehen, werde ich daher zunächst klären, was 
mit Polizei gemeint ist, um dann darauf eingehen, womit die Politik bricht und 
wie sich dieser Bruch vollzieht.

Grundlegend für jede Form von Kollektivität ist für Rancière eine Aufteilung 
des Sinnlichen. Bevor eine Gemeinschaft als Gemeinschaft mit einer bestimmten 
Identität, einer Ordnung der Beziehungen und ihrer Rechte erscheint, bezieht sie 



143Reinszenierungen

sich im weitesten Sinne auf eine Aufteilung in Wahrnehmbares und in das, was 
nicht wahrnehmbar ist (Rancière 2002, S. 22). Anders formuliert: Noch bevor eine 
gesellschaftliche Ordnung sich konstituiert, die zwischen König_innen und Unter-
tanen, Wähler_innen und Gewählten oder auch freien Individuen in freiwilliger 
Assoziation unterscheidet, bezieht sie sich auf eine Aufteilung des Sinnlichen, die 
diese Subjektpositionen als solche erst erscheinen lässt. Die Aufteilung des Sinn-
lichen ist somit die allgemeine Art und Weise, die „die Formen des Teilhabens 
bestimmt, indem es zuerst die Wahrnehmungsweise festlegt, in die sie sich ein-
schreibt“ (Rancière 2008, S. 31). Es ist also erst die Ordnung der Wahrnehmungs-
weisen, die den Dingen ihren Anteil an und ihren Ort in der Ordnung zuweist. Die 
allgemeine Logik der Aufteilung nennt Rancière Polizei. Sie ist daher

eine Ordnung der Körper, die die Aufteilung unter den Weisen des Machens, den 
Weisen des Seins und den Weisen des Sagens bestimmt, die dafür zuständig ist, dass 
diese Körper durch ihren Namen diesem Platz und jener Aufgabe zugewiesen sind; 
sie ist eine Ordnung des Sichtbaren und des Sagbaren, die dafür zuständig ist, dass 
diese Tätigkeit sichtbar ist und jenen andere es nicht ist, dass dieses Wort als Rede 
verstanden wird, und jenes andere als Lärm (Rancière 2002, S. 41).

Da die Aufteilung des Sinnlichen konstitutiv für jede Gemeinschaft ist, hat jede 
Form von Kollektivität ihre Polizei, egal wie egalitär, freiheitlich und gerecht sie 
organisiert sein mag.3 Der Begriff beschreibt also lediglich den Umstand, dass 
jede Gemeinschaft einer Logik der Aufteilung folgt. Daher wird er hier in einem 
„weiteren Sinne, der auch ein neutraler, nicht abwertender Sinn ist“ (Rancière 
2002, S. 40), verwendet.

Insofern ist auch das Erscheinen als politisches Subjekt von der Polizei abhän-
gig. Es muss nicht nur als Subjektposition in dieser Sinnlichkeit enthalten und 
seine Identität polizeilich identifizierbar sein, sondern die polizeiliche Identität 
muss auch eine solche sein, die in der Aufteilung des Sinnlichen als politische 
(an)erkannt ist. Diesen Umstand bindet Rancière an die Frage, ob das Subjekt als 
ein Wesen mit lógos oder mit phonḗ in der Ordnung erscheint. Bezeichnet phonḗ 
lediglich den allgemeinen Besitz einer Stimme, die in der Lage ist, Emotionen aus-
zudrücken und z. B. Zustimmung oder Ablehnung zu signalisieren, ist lógos der 

3Daher ist der Begriff der Polizei nicht nur nicht mit der gleichnamigen Ordnungsmacht 
oder dem Staatsapparat im Allgemein zu verwechseln (Rancière 2002, S. 40), sondern es 
ist auch verkürzt, ihn mit dem Verweis auf das englische Verb policing auf „Überwachung“ 
(Davis 2014, S. 125) festzunageln und ihm „düstere Untertöne“ (Davis 2014, S. 145) zu 
unterstellen, wie es Oliver Davis in seiner Standard-Rancière-Einführung macht.



144 C. Leonhardt

besondere Besitz der Sprache. Nur Wesen mit lógos sind in der Lage wirklich zu 
sprechen, zu argumentieren, der Vernunft Ausdruck zu geben. Der lógos bestimmt 
also die auditive Aufteilung des Sinnlichen,

wodurch eine lautliche Aussendung als Rede verstanden wird, fähig, das Recht aus-
zusprechen, während eine andere nur als Lärm wahrgenommen wird, der Freude 
oder Schmerz, Zustimmung und Revolte signalisiert (Rancière 2002, S. 34).

Als Aufteilung ist der lógos daher nicht nur etwas, was Wesen als politischen Wesen 
zuteil wird, sondern er ist die Zuteilung und verortet das Prinzip der Zuteilung in 
sich selbst. Damit entscheidet die Aufteilung und Zugehörigkeit zum lógos nicht 
nur über die Wahrnehmung eines Wesens als politisches Wesen, sondern bestimmt 
auch den Raum des Sprachlichen als (privilegierten) Ort der Politik. Die politische 
Identität eines Subjekts als politisches Wesen wird also darüber gemessen, was, 
wie und wo dieses Wesen sprachlich etwas zum Gesellschaftlichen beitragen kann. 
Umgekehrt heißt jemanden nicht als politisches Wesen anzuerkennen, zuerst „nicht 
zu verstehen, was er sagt, nicht zu hören, dass es eine Rede ist, die aus seinem 
Mund kommt“ (Rancière 2008, S. 34).

Politik4 bezeichnet nun für Rancière jene Handlungen, die zu einem Bruch mit 
der polizeilichen Aufteilung des Sinnlichen führen, das heißt mit dem, was gesehen 
und gesagt werden kann (und was nicht).5 Sie ist von daher zuallererst eine „Inter-
vention in das Sichtbare und das Sagbare“ (Rancière 2008, S. 32): Sie „lässt sehen, 
was keinen Ort hatte gesehen zu werden, lässt eine Rede hören, die nur als Lärm 
gehört wurde“ (Rancière 2002, S. 41). Demzufolge ist der Bruch radikalen Charak-
ters, da er auf der konstitutiven Ebene ansetzt. Die Politik ist nicht nur der Bruch 
mit der Zuteilung der Anteile mehr oder weniger fixer identifizierbarer Identitäten 
in einer Ordnung, „sondern eine Unterbrechung in der Idee der Dispositionen, die 
diese Positionen ‚eigen‘ machen“ (Rancière 2008, S. 15). Kurz: Sie ist der Bruch mit 
der Logik der Identifizierung und Erscheinung von Identität und damit der Identi-
täten selbst. Die politische Handlung zeigt sich daher in einer „Ent-Identifizierung“ 
(Rancière 2002, S. 48) von den ihnen zugewiesenen Subjektpositionen, indem sich 
z. B. – wie sich später zeigen wird – nicht dafür fähig befundene Subjekte für ebenso 
fähig erklären, über politische Entscheidungen zu befinden, wie Politiker_innen und 

4Folgende Ausführungen und insbesondere die Teile zu Gleichheit und Streit lehnen sich an 
Leonhardt (2017, S. 47–52) an.
5Ich konzentriere mich an dieser Stelle auf die Frage des Sagbaren. Vgl. u. a. für das 
„Sichtbare“ Rancières Überlegungen zu Kunst und Ästhetik (Rancière 2005).



145Reinszenierungen

König_innen. Damit verlangen sie weder ein neues Arrangement innerhalb einer 
gegebenen Ordnung (eine neue Zuteilung), noch setzen sie einer Aufteilungsvorstel-
lung eine andere entgegen. Indem sie sich als gleich erklären, machen sie die Idee 
der Aufteilung und Zuordnung der politischen Wesen und ihrer Anteile zunichte. Was 
die Politik der polizeilichen Aufteilung also entgegensetzt, ist in gewisser Weise die 
Nicht-Aufteilung der Gleichheit. Sie stellt der polizeilichen Logik der Aufteilung und 
Identifizierung eine Logik der Gleichheit und der „Ent-Identifizierung“ entgegen.

Die Gleichheit als Nicht-Aufteilung ist von daher kein normatives Konzept6 
oder ein durch emanzipatorische Politik erreichbarer gesellschaftlicher Zustand. 
Die politische Gleichheit ist so gesehen leer. Indem sie nicht nur die Verteilung 
der Positionen infrage stellt, sondern auch das, was diese Positionen eigen macht, 
stellt sie das infrage, was Subjekte erst als gleiche Identitäten erscheinen las-
sen könnte. Die Gleichheit der Politik ist eine Gleichheit, nicht weil alle gleich 
sind, sondern weil der Maßstab, die Logik der Unterscheidung, die Kriterien zur 
Erkennung von Ungleichheit fehlen. Das führt zu einer weiteren Eigenschaft der 
politischen Gleichheit: Die politische Gleichheit kann nicht als solche erscheinen. 
Die Negierung jeglicher Aufteilung des Sinnlichen wäre nicht nur die Negierung 
jeglicher Ordnung, jeglicher Kollektivität und Subjektivität, sondern eben auch 
jeder Möglichkeit das, was wir sehen und hören, zueinander in Beziehung zu 
setzen und zu verstehen. Es gibt kein Sein oder Werden außerhalb einer Auftei-
lung des Sinnlichen – was es gibt, sind Momente des Bruchs, der Infragestellung 
und des Streits mit der Polizei. Daher erscheint die politische Gleichheit in der 
Demonstration des Unrechts der Ungleichheit (Rancière 2002, S. 50).

Das Unrecht ist für Rancière die Subjektivierungsweise, in der die Gleichheit 
eine politische Gestalt annimmt (Rancière 2002, S. 50). Dieses Unrecht ist jedoch 
von einer besonderen Art: Es ist ein Unrecht, was in der gegebenen Aufteilung 
des Sinnlichen nicht formuliert werden kann und sein Erscheinen ist für eine Auf-
teilung, die nichts außerhalb von sich kennt, immer eine Infragestellung dieser 
Aufteilung. Das Unrecht ist von daher immer konflikthaft und sein Erscheinen 
daran gebunden, dass es in der Lage ist, diesen Konflikt, den es eigentlich nicht 
geben kann, trotzdem auszustellen. Daher gibt es dann einen politischen Moment, 
wenn es gelingt eine „Bühne des Dissens“ (Rancière 2011a, S. 8 f.) einzurichten, 
auf der der politische Streit über „das Dasein einer gemeinsamen Bühne, über das 
Dasein und die Eigenschaft derer, die auf ihr gegenwärtig sind“ (Rancière 2002, 
S. 38) geführt werden kann. Da jedoch das Unrecht selbst in der polizeilichen 

6Für eine solche Interpretation vgl. z. B. Hürlimann (2015, S. 15).



146 C. Leonhardt

Ordnung keinen Ausdruck finden kann und in Konflikt mit der Ordnung steht, hat 
auch der Streit selbst keinen Ort in der Ordnung und ist selbst umstritten. Der 
Streit entbrennt zwischen diesem Nichtverstehen, das die Ordnung des Sinnlichen 
selbst ausdrückt (Rancière 2002, S. 36), und dem, „der spricht, obwohl er nicht zu 
sprechen hat“ (Rancière 2008, S. 21), und betrifft so die Grenzziehung zwischen 
phonḗ und lógos. Wenn jedoch die Frage, was sprechen heißt und wer sprechen 
kann, selbst Gegenstand des Streits sind, dann kann es keine Form eines rational-
argumentativen Austausches geben, „weder Regel noch Code für die Diskussion“ 
(Rancière 2002, S. 35). Diese Sprechsituation, in der „der Streit darüber, was 
Sprechen heißt, die Rationalität der Sprechsituation selber ausmacht“ (Rancière 
2002, S. 10), nennt Rancière Unvernehmen.

Im politischen Moment wird also mit der polizeilichen Aufteilung des Sinn-
lichen gebrochen. Der Bruch besteht darin, dass Wesen den ihnen zugewiesen 
Platz in einer Gesellschaft verlassen und an einem Ort die Stimme ergreifen, an 
dem sie eigentlich kein Recht haben zu sprechen. Dies tun sie, indem sie sich von 
ihrer zugewiesenen Subjektposition ent-identifizieren und sich in einem Prozess 
der „politischen Subjektivierung“ (Rancière 2002, S. 48) begeben, der es ihnen 
erlaubt, den Bruch als solchen auszustellen. Dieses Ausstellen ist die konflikthafte 
Demonstration der Gleichheit in der Ungleichheit auf einer Bühne des Dissens. 
In Rancières Überlegungen zu Politik und Polizei zeigt sich so auf der formellen 
Ebene mit was gebrochen (mit der Aufteilung des Sinnlichen, der Aufteilung in 
lógos und phonḗ, in politische und unpolitische Wesen) und wie gebrochen (Ent-
Identifizierung und politische Subjektivierung, konflikthafte Demonstration der 
Gleichheit in der Ungleichheit) wird. Wie diese formellen Überlegungen konkret 
im politischen Moment funktionieren, wird in der Szene, die Rancière anhand des 
Auszuges der Plebejer aus Rom konstruiert, deutlich.

3	� Die Szene der Plebejer

Rancière (2002, S. 41) nennt im Unvernehmen drei Beispiele für mögliche politische 
Tätigkeiten: die Sprechakte der Plebejer während des ersten Auszuges aus dem anti-
ken Rom, die philosophischen Tätigkeiten mancher sozialistischer Arbeiter_innen 
des 19. Jahrhunderts und das Agieren von Demonstrant_innen und Barrikaden-
kämpfer_innen. Während die letzteren beiden im Verlauf des Textes nur sporadisch 
auftauchen, beschäftigt sich Rancière mit ersterem intensiver, indem er über eine 
Neuerzählung des Auszuges eine Szene konstruiert. Im Folgenden werde ich daher 
kurz klären, welche Rolle die Konstruktion von Szenen im Allgemeinen in Rancières 
Denken spielt, um dann auf die Szene der Plebejer einzugehen.



147Reinszenierungen

Konstruktionen von Szenen sind für Rancière wichtig, da er über das Neu-
und-anders-Erzählen von Ereignissen und Handlungen den Akt der Ent-Identi-
fizierung und die Demonstration der Gleichheit in seinem Erzählen performativ 
zu verlängern und somit den politischen Moment auszustellen versucht. So sind 
Szenen Erzählungen von Momenten des Bruchs. Um diesen jedoch nicht wieder 
in eine erklärende Aufteilung einzuschreiben (und damit den Bruch wieder zu 
kitten), trifft er zwei Vorkehrungen. Erstens geht es Rancière in der Betrachtung 
eines Ereignisses oder Handlung weniger um die ökonomische und soziale Veran-
kerungen von Subjekten, um daraus ihr Handeln erklären zu können (Identifizie-
rung). Vielmehr interessiert er sich für solches Handeln, das in diesen Kontexten 
entsteht, diese jedoch überschreitet, mit ihnen bricht und in Konflikt mit ihnen 
gerät (Ent-Identifizierung; Rancière 2016c, S. 154). Erzählungen über solches 
Handeln bezeichnet Rancière (2013, S. 17) auch als Gegenmythen. Zweitens geht 
es ihm darum, die in diesen Gegenmythen demonstrierte Gleichheit auch in der 
Erzählung selbst auszustellen, indem er davon ausgeht, dass Denken und Handeln 
nicht das Privileg einer bestimmten sozialen Gruppe ist, sondern überall stattfin-
det (Rancière 2016c, S. 154). Diese präfigurativ-performative Gleichheit nennt 
Rancière „Methode der Gleichheit“ (Rancière 2016a, S. 139). Die Szene ist also 
eine Erzählung von Momenten des Bruchs, der sich durch ein kontextüberschrei-
tendes und Gleichheit demonstrierendes Handeln auszeichnet, und die versucht, 
diese Gleichheit präfigurativ und performativ in der Erzählung selbst umzusetzen. 
Eine solche Szene konstruiert Rancière um den Auszug der Plebejer aus Rom.

Die klassische Quelle der Erzählung der Sezession der Plebejer wurde von 
Titus Livius in Ab urbe condita Liber verfasst. Diese erzählt von dem im Jahre 
Jahre 494/493 v. u. Z. in Rom stattfindenden Konflikt zwischen den Patriziern 
(dem römischen Adel) und den Plebejern (dem Volk). Der Ausgangspunkt des 
Konfliktes war eine existenzielle Verschuldung großer Teile der plebejischen 
Bevölkerung aufgrund von Kriegseinsätzen und hoher Steuerbelastung. Schnell 
weitete sich der Konflikt jedoch zu einem um die politischen Ordnung Roms 
aus und erreichte seinen Höhepunkt mit dem Auszug der Plebejer aus Rom vor 
die Tore der Stadt auf den Heiligen Berg (Sacer Mons)7. Dies setzte die Patrizier 
soweit unter Druck, dass sie nach Verhandlungen dazu bereit waren, den Plebe-
jern eine eigene politische Vertretung zu gewähren, die als Gegengewicht zu den 
patrizischen Konsuln dienen sollten: das Tribunat.

7In der Erzählung von Ballanche (siehe nächster Absatz) ziehen die Plebejer auf den Aventin 
(Rancière 2002, S. 34), einen der sieben Hügel Roms, der sich damals ebenfalls außerhalb 
des Pomeriums (dem offizielle Stadtgebiet) befand (Livius 1999, S. 208).



148 C. Leonhardt

Rancière bezieht sich bewusst nicht auf diese Standard-Quelle, sondern auf 
die Neuerzählung des französischen Schriftstellers Pierre-Simon Ballanche, die 
dieser 1829 in seiner Formule général de [l’histoire de] tous les peuples appli-
quée à l’histoire du peuple romain (Allgemeine Formel der Geschichte der Völker, 
auf die Geschichte des römischen Volkes angewandt) verfasste (Rancière 2002, 
S. 35). Seine Begründung ist, dass sich Ballanche dem widme, was Livius ent-
gehe: den Sprechakten der Plebejer und der Art und Weise des Streits zwischen 
Plebejern und Patriziern (Rancière 2002, S. 34 f.). Livius könne – so der Vorwurf 
Ballanches (und letztlich auch Rancières) – den Auszug nur, „als einen Aufstand 
des Elends und des Zornes“ (Rancière 2002, S. 34–35) denken. Rancière reinsze-
niert daher die Reinszenierung Ballanches, um den artikulativen Streit zwischen 
Patriziern und Plebejern um die Möglichkeit der Artikulation selbst ein weiteres 
Mal herauszustreichen.8

Im Sinne der Szene konzentriert sich Rancière in seiner Konstruktion auf die 
Ausstellung des politischen Konfliktes. Er interessiert sich daher kaum für die Auf-
teilung Roms, die sozialen und ökonomischen Hintergründe der Beteiligten. Wor-
auf er dagegen seinen Fokus richtet, sind die Szenen der Sprechakte und die darin 
enthaltenen Erzählungen. Auf der einen Seite gibt es die Szene der Patrizier – bei 
Ballanche personifiziert in der Person des Konsul Appius Claudius. Für diesen gibt 
es nichts zu diskutieren mit „Wesen ohne Namen […], ohne Logos, das heißt, ohne 
symbolische Einschreibung im Gemeinwesen“ (Rancière 2002, S. 35; H. i. O.). Für 
Appius ist alles, was die Plebejer von sich geben (noch bevor sie den Mund öff-
nen), „eine Sprache, die eine Art flüchtiger Ton, eine Art Brüllen, Zeichen eines 
Bedürfnisses ist, nicht Manifestation der Intelligenz“ (Rancière 2002, S. 35).9 Auf 
der anderen Seite gibt es die Szenen der Plebejer, die vor die Tore Roms ziehen, ein 
Lager aufschlagen und sich dort das aneignen, was ihnen die Patrizier absprechen, 
besitzen zu können: Sprache, Namen, Repräsentation (Rancière 2002, S. 36). Sie 
erfinden dabei keine andere Sprache, eine plebejische Sprache oder eine ganz neue 
Sprache, sondern sie mimen die Sprechakte der Patrizier (Rancière 2002, S. 36), 
zeigen daher die Ungültigkeit der Aufteilung des Sinnlichen auf und demonstrieren 
die Gleichheit aller sprechenden Wesen.

Die Gleichheit, die sich in der Szene zeigt, ist also wieder keine allgemeine 
Gleichheit, sondern eine relative Gleichheit, da sie eine bestimmte Ungleichheit 

9Da es keine deutsche Übersetzung des Textes von Ballanche gibt, sind hier alle Zitate aus 
dem Unvernehmen übernommen und jeweils im Satz als Zitate aus dem Ballanche Text 
ausgewiesen.

8Zur Politik des historischen Erzählens vgl. Rancière (2015).



149Reinszenierungen

performativ ad absurdum führt, indem Subjekte das, was ihnen durch eine Auftei-
lung abgesprochen wird, dennoch praktizieren, sich aneignen. Diesen Prozess der 
Aneignung von Subjekten nennt Rancière (2016a, S. 140) Emanzipation: „the att-
empt to get rid of the ways of being, seeing, saying, and doing that made them fit 
for their condition.“ Dadurch, dass die Plebejer die gleiche Sprache sprechen, die 
gleichen Gedanken denken und verstehen können wie die Patrizier, zeigen sie die 
Ungültigkeit der Aufteilung auf, die ihnen diese Fähigkeit absprechen und die die 
Patrizier nur für sich beanspruchen (Rancière 2002, S. 37). Diese Beanspruchung 
erscheint jedoch im Angesicht der performativ vorgetragenen Gleichheit der Ple-
bejer auf einmal nicht mehr als Affirmation der Aufteilung der Welt, sondern als 
performativer Widerspruch, der an dieser Aufteilung zweifeln lässt. Die Szene 
erzählt also eine Geschichte, in der die Plebejer im Begriff sind, die Welt umzu-
konstruieren, dadurch auf die Konstruiertheit der Welt der Patrizier verweisen und 
diese somit dekonstruieren. So konstruiert die Szene selbst eine dekonstruktive 
Geschichte und verweist auf die Konstruiertheit jeder gesellschaftlichen Ordnung.

Diese Demonstration der Gleichheit bedarf jedoch der „Entfaltung einer spezi-
fischen Bühne der Sichtbarmachung“ (Rancière 2002, S. 37), die ihr Wirksamkeit 
verleihe. Im Auszug organisieren die Plebejer ein zwar prekäres, aber funktionie-
rendes Gemeinwesen, in dem sie wiederum eine Gleichheit demonstrieren, indem 
sie das der Patrizier mimen.10 Die Ausstellung der Gleichheit versucht die Szene 
zu verlängern, indem sie die Plebejer nicht auf ihre soziale und ökonomische 
Position zurückverweist und darin die ausschließlichen Gründe für ihr Handeln 
sucht. Sondern die Szene ist der Versuch die Bühne des Dissens in der Erzählung 
noch einmal zu errichten, indem sie die emanzipativen Sprechakte der Plebejer 
rekonstruiert.

In der Szene lassen sich also die formellen Überlegungen zu Politik und 
Polizei wiederfinden, indem sie den Streit über die Unterscheidung in lógos und 
phonḗ, in politische und unpolitische Wesen ausstellt und zeigt, wie der Bruch 
aus der Demonstration der Gleichheit entsteht. Dabei passieren drei Dinge 
gleichzeitig: Erstens ent-identifizieren die Plebejer sich von ihrem zugewiese-
nen Ort, indem sie anfangen zu sprechen und sich zu organisieren wie politi-
sche Wesen (in diesem Fall, wie die Patrizier). Zweitens gründen sie daher in 
diesem Sinne keine Gegenmacht, die der Macht der Patrizier konträr entgegen-
steht und diese zu überwinden sucht, sondern sie stellen die Aufteilung, aus der 

10„[…] sie sprechen Verwünschungen und Vergötterungen aus; sie wählen einen unter 
ihnen aus, um ihre Orakel zu befragen; sie geben sich Repräsentanten, indem sie ihnen 
neue Namen geben“ (Rancière 2002, S. 36; H. i. O.).



150 C. Leonhardt

die Patrizier ihre Macht(ansprüche) ableiten, als null und nichtig dar. Drittens 
wird diese Darstellung nicht einfach von den Patriziern akzeptiert, sondern 
die Demonstration der Gleichheit kann nur in der Ausstellung des Konfliktes 
erscheinen. Die Frage, die jedoch weiter bleibt, ist, was genau heißt es, eine 
Bühne des Dissens zu errichten, den Dissens auszustellen und einen Resonanz-
raum zu schaffen? Wie schaffen es die Plebejer, dass sie den Konflikt soweit auf-
rechterhalten und ausweiten, dass er sich in die Ordnung der Patrizier fortpflanzt, 
dass sie einen konflikthaften Diskurs darüber etablieren, was sprechen heißt?

Rancière (2002, S. 36) verweist an dieser Stelle auf zwei merkwürdige Dinge: 
Einerseits gibt es Figuren, die zwischen der rechtmäßigen Szene der Patrizier 
und der unrechtmäßigen Szene der Plebejer zirkulieren – allerdings nur in eine 
Richtung. Nämlich jene atypischen Patrizier, die meinen, etwas wie Sprache bei 
den Plebejern vernommen zu haben. Andererseits gibt es bei Ballanche im Senat 
einen geheimen Rat weiser Alter, die wüssten, wann eine Ära zu Ende sei und 
daraus schließen, „dass, da die Plebejer Wesen der Sprache geworden sind, es 
nichts anderes zu tun gibt, als mit ihnen zu sprechen“ (Rancière 2002, S. 37). 
Aber sollte der Akt der Emanzipation der Plebejer in seinem Gelingen allein von 
dem wohlwollenden Bemühen einiger Patrizier und der Beurteilung einiger alter 
und einflussreicher Politiker abhängen? Verschiebt eine solche Erzählung nicht 
wieder im letzten Moment den Akt der Emanzipation in Richtung Ungleichheit, 
indem sie den Resonanzraum von denen abhängig macht, die ihn verschwinden 
lassen wollen? Es ist eine Sache zu sagen, dass Emanzipation und Ent-Iden-
tifizierung nicht nur die Plebejer betrifft, sondern, da dieser Akt die Aufteilung 
als Ganzes infrage stellt, auch einer Änderung der Position der Patrizier bedarf. 
Eine andere Sache wäre es allerdings zu sagen, dass dies nicht nur eine notwen-
dige, sondern gar die hauptsächliche Bedingung sei. Um dieser hypothetischen 
Behauptung zu widersprechen, muss ich die Szene der Plebejer ein weiteres Mal 
reinszenieren.

4	� Reinszenierung

Die aktive Demonstration, das Ausstellen oder auch die Sichtbarmachung der 
Gleichheit, ist ein zentrales Element der Überlegungen Rancières zum politi-
schen Moment. In den formellen Überlegungen habe ich darauf hingewiesen, dass 
die Gleichheit nur in Form des Unrechts der Ungleichheit erscheinen kann, und 
dass dieses Unrecht sowohl im Absprechen des lógos liegt, wie auch darin, dass 
es weder als solches in der Aufteilung des Sinnlichen erkannt noch formuliert 
werden kann. Der Art des Unrechts und der Weise seiner Sichtbarmachung werde  



151Reinszenierungen

ich daher in der folgenden Reinszenierung weiter nachgehen. Die These hier 
ist, dass der politische Moment nicht nur im Akt des plebejischen Mimens der 
Patrizier liegt, sondern ebenso im Akt des Auszuges, der erst die Bresche für 
den Raum der Umgestaltung öffnet. Um dies zu zeigen, werde ich im Folgenden 
sowohl wieder auf die Quelle des Livius zurückgreifen müssen, als mich auch in 
Teilen an Isabell Loreys Studie über die Figuren des Immunen anlehnen. Denn in 
dieser umfangreichen Studie der antiken Quellen zum ersten und zweiten Auszug 
der Plebejer konzentriert sich Lorey nicht nur auf die Sprechakte der Plebejer und 
Patrizier, sondern beschäftigt sich ausführlich mit dem Auszug, der Rückkehr und 
ihrer politisch-theoretischen Bedeutung. So erlaubt ihre Studie nicht nur weitere 
politische Elemente in der Erzählung, sondern auch die Grenzen des politischen 
Momentes zu erkennen.

4.1	� Erste Reinszenierung: Das doppelte Unrecht

Die Ausgangsfrage dieser Reinszenierung ist, um welche Art des Unrechts es sich 
beim politischen Moment handelt? Diese Frage ist gleichzeitig die Frage nach der 
Ausgangssituation der Szene. Jene ist zunächst durch zwei Umstände gekenn-
zeichnet. Der erste ist der bereits bekannte, dass die Bevölkerung Roms in zwei 
Stände geteilt war: einerseits die politische Klasse der Patrizier und andererseits 
die Plebejer; das heißt alle anderen, die weder Patrizier – und damit politisch 
einflusslos – noch Sklaven waren (Lorey 2011, S. 32). Gleichzeitig stellten die 
Plebejer den Großteil des Heeres und damit der Verteidigung der Stadt. Hier setzt 
der zweiten Umstand an. Rom war zu dieser Zeit noch kein großes Imperium, 
sondern lag als Stadt mit umliegenden Städten in Konflikt. Durch die ständigen 
Kriege waren die Bauern teils mehr auf dem Schlachtfeld als auf ihren Feldern 
und konnten daher die Ernte nicht einholen oder säen bzw. waren ihre Felder und 
Höfe vor Rom geplündert und niedergebrannt worden, sodass sie sich verschulden 
mussten (Livius 1999, S. 65, 198–199). Da sie aber ständig von neuem eingezo-
gen wurden, konnten sie die Schulden nicht abarbeiten, sodass diese immer weiter 
wuchsen, bis viele Plebejer zu Quasi-Leibeigenen wurden (Livius 1999, S. 65).

Die Plebejer versammelten sich daher auf dem Forum, um ihrem Unmut 
Luft zu machen und den Senat dazu zu bewegen, zusammenzutreten und sich 
des Problems anzunehmen (Livius 1999, S. 67). Dieser tat sich jedoch schwer 
damit, sich in einer beschlussfähigen Anzahl zu versammeln und – als er es end-
lich war –, sich mit dem Thema auseinander zu setzen. Ob Zufall oder nicht, 
bevor eine Entscheidung getroffen werden konnte, kam die Nachricht, dass ein 



152 C. Leonhardt

Heer der Volsker11 auf die Stadt zumarschiere. Der darauf folgende Versuch einer 
Truppenaushebung schlug jedoch fehl, da man der Meinung war, dass die Patri-
zier selbst Kriegsdienst tun sollten: „[W]er die Kriegsbeute bekommt, der solle 
gleichermaßen auch die Gefahren zu tragen haben“ (Livius 1999, S. 71). Damit 
die Stadt dennoch verteidigt werden konnte, erließ der Konsul12 Publius Servi-
lius ein Edikt, das besagte, dass niemand in Gewahrsam gehalten und somit vom 
Kriegsdienst abgehalten werden kann und auch niemand Ansprüche an jemanden 
und seinen Besitz stellen durfte, solange dieser im Kriegsdienst sei. Daraufhin 
meldeten sich viele Schuldpflichtige und das so aufgestellte Heer schlug das der 
Volsker in die Flucht (Livius 1999, S. 71, 73). Auch die in den nächsten Tagen 
darauf folgenden Kämpfe gegen die Sabiner und Aurunker gingen für Rom posi-
tiv aus (Livius 1999, S. 75). Doch trotz dieser Loyalitätsbekundung der Plebejer 
an Rom wurde das Versprechen des Edikts nicht eingehalten. Eine Vielzahl von 
Patrizier im Senat bestand auf die Einhaltung der Schuldenregel. Dieser Kreis-
lauf von Aufruhe – Verweigerung zum Kriegsdienst – Versprechen – erfolgrei-
cher Krieg – Bruch des Versprechens – wieder Aufruhe etc. wiederholte sich 
daraufhin mehrfach (Livius 1999, S. 77–93).

Was diese Ausgangsszene und ihrem kreislaufartigen Verlauf zeigt, ist, dass 
das hier interessierende Unrecht sich nicht so sehr aus der sozialen und ökono-
mischen Lage der Plebejer ergibt. Als solches hätte es auch in der Ordnung der 
Patrizier gelöst werden können – das Edikt des Servilius ist der Versuch einer sol-
chen Lösung. Das Unrecht liegt vielmehr sowohl darin, dass die Plebejer nicht 
als politische und sprachbegabte Wesen anerkannt werden, wie auch darin, dass 
das Unrecht weder artikulierbar ist noch als ein solches wahrgenommen werden 
kann. Das Elend der Plebejer wird von den Patriziern nicht nur einfach überhört 
und übersehen, sondern sie begreifen es nicht als ein Problem, was sich aus gesell-
schaftlichen Verhältnissen ergibt. Sowohl die Plebejer als sprechende Wesen wie 
auch das Unrecht haben hier keinen Platz – die einen können das andere weder 
artikulieren noch selber lösen. Die Ausgangsszene ist durch dieses doppelte 
Unrecht gekennzeichnet.

11Die Volsker, wie auch die folgenden Sabiner und Aurunker, waren Volksstämme, die zu 
der Zeit in direkter Nachbarschaft zu Rom siedelten und in Konflikt mit der Stadt gerieten, 
die Rom langfristig für sich entscheiden konnten.
12Das Konsulat war das höchste Amt in Rom und die beiden Konsuln standen u. a. dem 
Senat vor.



153Reinszenierungen

4.2	� Zweite Reinszenierung: Der doppelte Entzug

Dieses doppelte Unrecht führt nicht zwangsläufig zu einem politischen Moment. 
Da das Unrecht in der gegebenen Aufteilung des Sinnlichen als solches nicht 
erscheinen kann, muss es durch eine Umstrukturierung der Aufteilung sichtbar 
gemacht werden. Zunächst hätte es mindestens drei andere, polizeiliche Möglich-
keiten des weiteren Verlaufes der Geschichte jenseits des politischen Moments 
geben können. Erstens hätten sich – wie erwähnt – die Patrizier des ökonomi-
schen Unrechts annehmen können, ohne etwas an der politischen oder sozi-
alen Organisierung Roms ändern zu müssen. Zweitens hätten sich die Plebejer 
ihrem Schicksal beugen können und damit ebenso wenig an der Aufteilung des 
Sinnlichen geändert. Und drittens hätten sie den offenen Aufstand proben kön-
nen (Livius 1999, S. 81, 93). Die Plebejer taten jedoch weder das eine noch das 
andere, sondern entzogen.

sich gerade einer binären Logik von Gesetz und Verbot, von Ordnung und Aufstand“ 
(Lorey 2011, S. 48) und durchquerten „[j]enseits der Muster, in denen die Patrizier 
den Aufstand befürchten und ihm durch Pflicht und Verbot zuvorzukommen trach-
ten, […] die Sicherungs- und Schutzmechanismen der patrizischen Herrschaftsord-
nung (Lorey 2011, S. 308).

Indem die Plebejer weder vor der Herrschaft der Patrizier einknickten noch den 
Aufstand probten, entzogen sie sich den Orten und Handlungsweisen, die die Auf-
teilung des Sinnlichen für sie bereit hielt. Das politische Moment ist also dort zu 
suchen, wo im Angesicht eines doppelten Unrechts diesem dadurch zum Erschein 
geholfen wird, indem sich zunächst der Aufteilung entzogen und der Raum dieses 
Entzuges so umorganisiert wird, dass das Unrecht dort erscheinen kann.

Dies taten die Plebejer, indem sie beschlossen „auf den Rat eines gewissen 
Sicinius ohne Befehl der Konsuln auf den heiligen Berg“ (Livius 1999, S. 93) 
auszuziehen, wo sie ohne Anführer ein befestigtes Lager errichteten (Livius 1999, 
S. 95). Der Akt des Auszuges entzieht der Gemeinschaft so einen Teil, der sich über 
jene Handlung erst als solcher konstituiert. Durch diese Neukonstitution im Auszug 
weisen die Plebejer eine bestimmte Art von Subjektivierung, die sie machtlos macht, 
zurück. Der Auszug ist zunächst also ein doppelter Entzug. Er ist auf der einen Seite 
ein Sich-Entziehen vor den gesellschaftlichen Verhältnissen und der zugeschriebe-
nen Rolle in ihnen: also ein Ent-Identifizieren von den zugeschriebenen Subjekti-
vierungsformen, dass sich bei den Plebejern z. B. im Auszug „ohne den Befehl 
der Konsuln“ (Livius 1999, S. 93) ausdrückt. Wenn man sich jedoch den gesell-
schaftlichen Verhältnissen entzieht, entzieht man damit auf der anderen Seite der 
Gesellschaft einen Teil der in ihr verfassten Subjektivitäten: ein Entzug als Abzug.



154 C. Leonhardt

Der doppelte Entzug wirkt jedoch nur, wenn er präsent bleibt. Der Auszug 
ist kein Exodus, kein Wegzug und Zurücklassen. Die Plebejer entziehen sich der 
Ordnung, aber sie bleiben in Sichtweite, vor den Toren der Stadt. Distanziert, 
aber erreichbar sind sie präsent und unterstreichen damit noch einmal ihren Ent-
zug. Der Auszug gibt den Plebejern einerseits die Möglichkeit, den Raum neu zu 
strukturieren, einen Raum, in dem sie zeigen, dass sie gleich den Patrizier sind. 
Aber dieser umstrukturierte Raum muss andererseits auch für die Patrizier sicht-
bar sein. Durch die Präsenz des doppelten Entzuges errichten die Plebejer eine 
Bühne des Dissenses, in Anbetracht derer die Patrizier das doppelte Unrecht nicht 
mehr – zumindest nicht widerspruchsfrei – ignorieren können. Der politische 
Moment beginnt also nicht nur mit den Sprechakten der Plebejer, sondern auch 
mit dem Entschluss auszuziehen und damit mit dem doppelten Entzug.

4.3	� Dritte Reinszenierung: Die Grenzen des politischen 
Moments

In den formellen Überlegungen weise ich darauf hin, dass der Bruch mit einer 
Aufteilung des Sinnlichen nicht die absolute Negierung jeglicher Aufteilung ist. 
Dies wird auch hier deutlich, wenn die Plebejer die Gleichheit aller sprechenden 
Wesen demonstrieren, indem sie die Patrizier mimen. So zeigen sie einerseits den 
Patriziern nicht eine neu Art und Weise des politischen Gemeinwesens, sondern 
nur allzu Bekanntes. Was das Zeigen des Bekannten politisch macht, ist, dass 
die Plebejer es an einem anderen Ort aufzeigen, wo es vorher nicht erscheinen 
konnte; dass Wesen, die vorher nicht sprechen konnten, auf einmal einen lógos 
besitzen. Andererseits verweist das Mimen auch auf all das, womit nicht gebro-
chen wurde. Denn wie Lorey (2011, S. 41) in ihrer Plebejer-Studie herausarbeitet, 
ging es im Streit zwischen Patriziern und Plebejern ausschließlich um die politi-
sche Vollfreiheit der männlichen Plebejer, die nicht nur ihre politischen Rechte, 
sondern auch ihren Status als patres familias umfasste. Der Bruch im politischen 
Moment bricht also nicht mit der Gesamtheit einer Aufteilung. Es gibt nicht so 
etwas wie ein vollständig deterritorialisiertes Subjekt (Day 2005, S. 173). Womit 
gebrochen wird, ist einerseits immer mit einer spezifischen Polizei und ande-
rerseits immer nur mit bestimmten Konstellation in ihr. Es gibt immer andere 
Verhältnisse, die vom politischen Moment unberührt bleiben.13 Der politische 
Moment erfindet daher nicht komplett neue Welten aus dem nichts, sondern ist 

13Vgl. hierzu Laclau (2002, S. 23 ff.).



155Reinszenierungen

eher eine Verschiebung und Neuordnung der Räume und dem Aufzeigen dessen, 
dass dies immer und durch jede_n möglich ist.

Hiermit lässt sich der politische Moment im Bezug auf die Szene der Plebejer 
folgendermaßen zusammenfassen: Zunächst geht ihm eine Situation des doppelten 
Unrechts voraus. Dieses Unrecht betrifft die Unmöglichkeit, ein Unrecht in einer 
gegebenen Aufteilung des Sinnlichen zu formulieren, und die Aberkennung der 
Sprache von Wesen, die es erleiden. Der politische Moment beginnt mit der Ent-
scheidung sich doppelt zu entziehen. Dies beinhaltet daher sowohl die Ent-Identi-
fizierung von einer Subjektposition, als auch einem daraus folgendem Bruch mit 
der Aufteilung des Sinnlichen. Die Demonstration der Gleichheit und der Bruch 
mit der Aufteilung des Sinnlichen finden jedoch nicht jenseits des Sinnlichen und 
der Ordnung statt, sondern erscheinen als Infragestellung dieser und betreffen 
nicht alle Aufteilungen, sondern nur die im Auszug involvierten. Da im politischen 
Moment kein Exodus stattfindet, sondern der doppelten Entzug weiterhin präsent 
ist, richtet er in Mitten der Gemeinschaft eine Bühne des Dissenses ein, im auf der 
über das Erscheinen von sprechenden Wesen und das doppelte Unrecht gestritten 
werden kann. Von hier ausgehend will ich nun letztendlich auf die Ausgangsfrage 
des Textes eingehen, was diese Szene über die Möglichkeit politischer Momente 
in der Gegenwart erzählen kann.

5	� Das politische Moment und aktivistische 
Theorieproduktionen

Das Problem, das die Szene der Plebejer für die gegenwärtige Zeit aufwirft, ist 
zunächst offensichtlich: Es gibt keinen heiligen Berg vor den Toren der Stadt, auf 
den aktuell sich konstituierende politische Subjekte ausziehen könnten. Selbst im 
übertragenen Sinne, als ein Ort jenseits gesellschaftlicher, politischer und rechtli-
cher Verhältnisse, ist ein solcher konstant anwesender „glatter“ Raum (Deleuze 
und Guattari 1992, S. 658 ff.) schwierig auszumachen. Aber die Szene der Ple-
bejer als etwas zu verstehen, das man in der Gegenwart suchen könnte, würde 
bedeuten, das Pferd von hinten aufzuzäumen. Erstens ist die Szene der Ple-
bejer nicht zuerst die Erzählung eines Auszuges, sondern die eines Gleichheit 
demonstrierenden Moments des Bruchs, der in ihr als spezifische Handlung des 
Auszuges erscheint. Was also den Moment des Auszuges zu einem politischen 
Moment macht, ist nicht der Auszug an sich oder der Ort, an den er sich begibt, 



156 C. Leonhardt

sondern die politischen Handlungen, die den Auszug und seinen Ort konsti-
tuieren: der doppelte Entzug, die Umgestaltung des Raumes, die politische 
Subjektivierung und die Demonstration der Gleichheit. Diese politischen Hand-
lungen sind zweitens deswegen politisch, weil sie in Bezug auf eine spezifische  
Polizei einen Bruch darstellen. Es macht von daher einen Unterschied, gegen wel-
che Aufteilung des Sinnlichen sich wer auf welche Art und Weise richtet. Die 
Form des politischen Moments ist also nicht auf die des Auszuges festgelegt. Im 
Gegenteil wird die Form aus den politischen Handlungen konstituiert, die wiede-
rum Handlungen im Kontext einer spezifischen Polizei sind. Da „die Verifizierung 
der Gleichheit unendlich ist, und weil der Widerstand jeder polizeilichen Ordnung 
gegen diese Verifizierung grundsätzlich ist“ (Rancière 2002, S. 51) kommt letzt-
lich hinzu, dass weder bestimmte politische Handlungen zwingend eine bestimmte 
Form annehmen müssen, noch dass eine Polizei nur ein bestimmtes beschränktes 
Set an politischen Handlungen hervorbringen kann. Die Formen des Politischen 
sind so gesehen ebenso unendlich.

Der Ausgangspunkt der Antwort auf die Frage nach dem politischen Moment 
in der Gegenwart ist also zunächst weder die aktuelle Möglichkeit eines Aus-
zugs noch die einer anderen bestimmten Form des Politischen, sondern die 
Frage nach möglichen politischen Handlungen; also nach dem doppelten Ent-
zug, der Umgestaltung des Raumes, der politische Subjektivierung und der 
Demonstration der Gleichheit. Das bedeutet jedoch nicht, dass die Frage nach 
der Form irrelevant wäre. Die Form ist die konkrete Manifestation politischen 
Handelns in der Gegenwart. Wenn eine Theorie des Politischen nicht nur kom-
mentierender Zuschauer politischer Momente sein will, muss sie etwas zu den 
Formen des politischen Handelns – und weiter – zu ihren „Gelingensbedin-
gungen“ (Kastner 2012, S. 61) zu sagen haben. Um diesen Zweischritt, politi-
sche Handlungen und ihre Form, im Bezug auf die Frage nach dem politischen 
Moment in der Gegenwart nachzuvollziehen, werde ich im Folgenden zunächst 
auf die Frage nach den politischen Handlungen in der Gegenwart eingehen. 
Für Rancière erscheinen diese in sozialen Bewegungen und Ereignissen wie 
Occupy Wall Street. Allerdings belässt er es meist bei der bloßen Feststellung 
dessen und kann so weder etwas über die konkreten politischen Handlungen 
(also ihre Form) noch über ihre Möglichkeiten aussagen. Und tatsächlich sind 
solche Aussagen aus rancièrescher Perspektive mit dem Problem behaftet, Bewe-
gungen, Subjekte und Ereignisse wieder in eine Polizei einzuschreiben. Um dem 
zu begegnen, schlage ich daher in einem zweiten Schritt bezüglich der Formen 
des Politischen vor, die Handlungen und Ereignisse dieser Bewegungen mit der 
Methode der Gleichheit zu reinszenieren und sich dabei theoretisierende und 
reflektierende Texte aus den Bewegungen anzusehen. Denn in diesen aktivisti-



157Reinszenierungen

schen Theorieproduktionen werden bereits die gegenwärtigen Formen des poli-
tischen Handelns und ihre Bedingungen verhandelt. Die These ist also, dass 
der politische Moment in der Gegenwart in den Handlungen aktueller sozialer 
Bewegungen und Ereignissen erscheint und sich anhand der aktivistischen Theo-
rieproduktionen mit der Methode der Gleichheit untersuchen lässt.

5.1	� Das politische Moment in aktuellen Bewegungen

Dass es sich bei Occupy Wall Street, bei den spanischen Indignados oder den 
Gezi-Park-Protesten in der Türkei um Ereignisse und Bewegungen handelt, die 
jenseits institutionalisierter Politikformen erscheinen und sich meist gegen ins-
titutionalisierte Politikformen der repräsentativen Demokratie richten, ist auch 
jenseits des medialen Echos in der akademischen Betrachtung zumindest gra-
duell Konsens.14 Es verwundert daher kaum, dass auch Rancière in ihnen Mani-
festationsformen des Politischen sieht. Diese Bewegungen riefen das Prinzip der 
Demokratie in Erinnerung, „dass nämlich eine Macht derer existiert, die nicht an 
der Macht teilhaben oder über keine Kompetenzen verfügen“ (Rancière 2016b, 
S. 79). Der politische Moment äußert sich hier jedoch anders als bei den Plebejern 
und damit zeigt sich, wie kontextualisiert und lokal die Formen des politischen 
Handelns sind.

Zunächst lässt sich dazu festhalten, dass für Rancière das Nicht-Vernehmen-
Wollen der Patrizier ein klassisches Modell der Reaktion der Polizei auf eine 
politische Provokation darstellt (Rancière 2002, S. 39). Die moderne Version 
dieser polizeilichen Reaktion sieht er dagegen in dem, was er als Post-Demo-
kratie bzw. Konsensgesellschaft beschreibt (Rancière 2002, S. 39, 2011b): 
Eine Demokratie, in der der Demos nur noch in der simulierten Form der Mei-
nungsforschung auftaucht (Rancière 2002, S. 111). Diese „ununterbrochene[…] 
Berechnung, durch die das Ganze der ‚öffentlichen Meinung‘ als mit dem Körper 
identisch dargestellt wird“ (Rancière 2010b, S. 139), macht jede Diskussion über-
flüssig, da sich – selbst wenn sie zum Schein geführt wird – ein Konsens a priori 
objektiv ermitteln lässt. Wenn bereits klar ist, was die Interessen, Meinungen und 
Handlungen der Einzelnen aufgrund ihres sozialen Status, ihrer Vorlieben und 
Begehren sind, dann sind jedoch nicht nur Diskussion überflüssig, sondern wird 

14Vgl. dazu u. a. Décieux und Nachtwey (2014); Mörtenböck und Mooshammer (2012); 
Lorey et al. (2012).



158 C. Leonhardt

auch der Streit um das Unrecht zu einem bloßen Meinungs- oder Interessensstreit 
degradiert, der entweder belanglos, irrational oder den unterschiedlichen polizei-
lichen Identitäten geschuldet ist. Der Konsens besetzt den Ort des Erscheinens 
politischer Handlungen, nicht indem er wie die Patrizier die Plebejer ignoriert, 
sondern indem er eine vollständige Sichtbarkeit und All-Repräsentierbarkeit vor-
gibt. Doch dort, wo alles sichtbar und (re)präsent ist, hat „das Erscheinen keinen 
Ort […] zu erscheinen […]“ (Rancière 2002, S. 114).15 Wurde also den Plebejern 
die Fähigkeit zur Identitäts- und Interessenvertretung abgesprochen und konnten 
sie durch das Mimen von politischen Handlungen der Patrizier ihre Gleichheit 
mit diesen demonstrieren, sind die aktuellen sozialen Bewegungen gerade mit 
vielseitigen Repräsentationsansprüchen konfrontiert, die das Mimen von poli-
tischen Formen regelrecht fordern. Denn die Aufteilung des Sinnlichen sieht in 
westlichen Demokratien ja gerade vor, dass sich politische und soziale Interes-
sen in Parteien, Verbänden, Gewerkschaften und in NGOs organisieren. So sind 
die vermeintlichen Interessen und Gründe, weswegen Menschen auf die Straße 
gehen, in westlichen Demokratien schon längst vielschichtig vertreten. Und wenn 
sie schon vertreten sind, was gäbe es dann für einen Grund, sich jenseits der ins-
titutionalisierten politischen Formen auf die Straße zu begeben?16 Damit werde 
den aktuellen sozialen Bewegungen nicht nur ihre Legitimität entzogen, sondern 
ihnen die Fähigkeit abgesprochen, am Regierungsgeschehen in ihrer Form teilha-
ben zu können (Rancière 2016b, S. 79).

Aber genau die Fähigkeit, Politik zu machen, zeigt sich für Rancière in die-
sen Bewegungen (Rancière 2016b, S. 79). Diese Demonstration der gleichen 
Fähigkeit zur Politik ist jedoch nicht das Mimen institutionalisierter Politikfor-
men, sondern im Gegenteil erschient sie über eine Differenz zu ihnen und der 
institutionalisierten Demokratie. Zunächst fällt dabei auf, dass der doppelte Ent-
zug nun in dem Versuch der Bewegungen besteht, eine politische Verfasstheit, 
die ihre Daseinsberechtigung repräsentieren und sie damit entmündigen will, 
zurückzuweisen. Das tun sie, indem sie sich einerseits nicht mehr an der insti-
tutionalisierten Form beteiligen und andererseits dieser gleichzeitig präfigurativ 

15Vgl. hierzu auch Leonhardt (2017, S. 51 f.).
16So formuliert z. B. Anna-Lena Dießelmann in Anbetracht der Pressestrategie der 
Regierung Merkel während der Protesten gegen den G8-Gipfel 2007 in Heiligendamm, 
dass Partizipation zum neuen Zauberwort geworden sei, „mit dem Protest delegitimiert 
wird. Dazu wurde der Anschein erweckt, dass die Meinung der Protestierenden bereits 
erfragt worden sei und so keine wirkliche politische Motivation hinter dem Protest stehe“ 
(Dießelmann 2015, S. 284). 



159Reinszenierungen

eine andere entgegenstellen. Damit können sie beweisen, dass sie sowohl selbst 
zur Politik in der Lage sind, als auch, dass Politik auf andere Weise stattfinden 
kann; sie demonstrieren die Gleichheit, dass jede_r zu Demokratie fähig ist und 
dass es immer eine Alternative zu ihrer je institutionalisierten Form gibt. Diese 
Demonstration gelingt jedoch nicht einfach, sondern die Bewegungen müssen der 
Präfiguration eine Form zu geben, also

ihre eigenen Agenden, eigene Ziele und eigene Formen der Versammlung, der 
Handlung, der Information und der Verbreitung entwickeln (Rancière 2016b, S. 80), 
die außerhalb der üblichen Formen von politischer Repräsentation oder sozialer 
Bewegung stehen (Rancière 2016b, S. 80–81).

Die Frage nach den Gelingensbedingungen liegt also in den präfigurativen 
Handlungen und der autonomen Organisierungen der Bewegungen. Diese sind 
daher der Punkt, an dem eine Auseinandersetzung einer Theorie des politischen 
Moments mit aktuellen Bewegungen ansetzen kann.

5.2	� Aktivistische Theorieproduktionen

Die präfigurativen Handlungen und autonomen Organisierungen zu untersuchen, 
heißt im Normalfall Bewegungsforschung zu betreiben und damit eben jene soziolo-
gisch-erklärende Einschreibung vorzunehmen, die Rancière mit der Konstruktion der 
Szene eigentlich verhindern wollte. Sich auf der anderen Seite wie Teile der sympa-
thisierenden politischen Theorie allein auf die intellektuelle (ex post) Kommentierung 
der Proteste zu beschränken bzw. diesen den „praktischen“ Teil des Experimentes 
zu überantworten, ist jedoch nicht nur unbefriedigend, sondern ebenso problema-
tisch. Es kann aus rancièreistischer Perspektive gerade nicht – wie von Oliver Flügel-
Martinsen jüngst behauptet – die Aufgabe der Politischen Theorie sein, „die Kämpfe 
politischer und sozialer Bewegungen reflektierend zu begleiten“ (Flügel-Martinsen 
2017, S. 251). Denn so wird lediglich sowohl die Ungleichheit zwischen der_dem 
Philosoph_in und ihrer_seiner Bewegung17 reaktualisiert wie auch das betrachtete 
Ereignis in eine Ordnung eingeschrieben, seine Subjekte identifiziert und damit die 
Artikulation der Gleichheit im politischen Moment verpasst. Mein Vorschlag für eine 
Theorie des politischen Moments ist daher, diesem Problem genauso zu begegnen, 

17Der Titel von Rancières Auseinandersetzung mit Philosophie und Sozialwissenschaften 
und ihrem politischen Subjekten ist Der Philosoph und seine Armen (Rancière 2010a).



160 C. Leonhardt

wie es Rancière in seinen historischen Beispielen vorgeführt hat: Sich mit aktuellen 
Bewegungen, ihren Handlungen und Organisierungen über die Methode der Gleich-
heit auseinanderzusetzen.

Eine Theorie des politischen Moments müsste also die Bewegungen reinszenie-
ren, indem sie in ihren Erzählungen die Gleichheit selbst voraus- und umsetzt. Aus 
der Perspektive der Politische Theorie würde das bedeuten, nicht für sich allein die 
Aktivität des Theoretisierens und Reflektierens zu beanspruchen, sondern Texte 
aus den Bewegungen unter der Prämisse zu lesen, „dass sie ‚Philosophie‘ betrei-
ben“ (Rancière 2016c, S. 153). Wenn daran anschließend der Ansatzpunkt für die 
Auseinandersetzung mit den aktuellen Bewegungen und ihren politischen Formen 
die präfigurativen Handlungen und autonomen Organisierungen sind, kann es 
nicht darum gehen, diese zu theoretisieren und zu reflektieren, um ihn eine Kon-
sistenz zu verleihen, die sie ansonsten nicht besitzen würden. Vielmehr gilt es für 
die Äußerungen, die in den Bewegungen zu Handlung und Organisierung gemacht 
werden, die gleiche inhaltliche, theoretische Konsistenz vorauszusetzen, wie für 
Texte, die zum politisch-theoretischen Kanon gehören.18

Diese aktivistischen Theorieproduktionen richten sich nicht an ein akade-
misches, sondern an ein aktivistisches Publikum und bedienen sich dabei eines 
breiten Spektrums an Kommunikations-, Diskussions- und Veröffentlichungsme-
dien. Insofern gehen sie nicht von einem philosophisch-gesellschaftspolitischen 
Kontext aus, sondern sind theoretisierende Selbstreflexionen und -verständigun-
gen politischer Handlungen. Durch diesen konkreten und praktischen Bezug zum 
Geschehen stellen sie handlungsspezifische Überlegungen an und theoretisieren 
damit Formen des Politischen (also die jeweils konkreten Handlungen und Orga-
nisierungen, die dem Politischen in dem jeweiligen Moment Form geben). Als sol-
che sind aktivistische Theorieproduktionen lokale Theorien politischer Formen.19 
Mit Rancière könnte man von ihnen auch als „Gelegenheitstexte“ sprechen, also 
Texte, die davon ausgehen, „dass es keine Politik außerhalb der Gelegenheit gibt, 
die jeweils dazu zwingt, die Politik wahrzunehmen“ (Rancière 2011a, S. 12).

18Neben der hier gemachten Argumentation hätte ein solches Vorgehen einen weiteren 
interessanten Effekt: Wenn aktivistische Theorieproduktionen wie Texte der Politischen 
Theorie gelesen werden, dann beschäftigt sich die Politische Theorie mit Material, was in 
anderen sozialwissenschaftlichen Kontexten als empirisches Material gelten würde. Kurz: 
Es würde bedeuten, mit dem Vorgehen der Politischen Theorie auch quasi-empirisch arbei-
ten zu können.
19Für ein Beispiel aktivistischer Theorieproduktion vgl. meine Untersuchung zur inhalt-
lichen Affinität zwischen Rancière und dem US-amerikanischen Kollektiv CrimethInc. 
(Leonhardt 2018).



161Reinszenierungen

Als Gelegenheitstexte verweisen die aktivistischen Theorieproduktionen 
jedoch nicht nur auf die lokale, sondern auch auf eine andere Dimension des 
politischen Moments. Wenn man nur die politischen Ereignisse betrachtet, jedoch 
nicht nach ihrer Form und ihren Gelingensbedingungen fragt, dann scheint die 
Szene der Plebejer oder eine mögliche Szene der Besetzung des Zuccotti-Parks 
zu suggerieren, dass politische Momente zwangsläufig mit dem zusammenfallen, 
was allgemein unter Revolution oder zumindest Ereignissen der Revolte und des 
Aufstandes verstanden wird. Eine solche Konstruktion würde jedoch Kriterien 
für eine Ungleichheit zwischen den großen Momenten der Geschichte und dem 
Alltag ihrer Subjekte einführen und wäre für mögliche Akte der Emanzipation 
jenseits solcher Ereignisse blind. Betrachtet man jedoch die Handlungen und 
Organisierungen der Bewegungen wird klar, dass so spezifisch und singulär die 
zeitlichen Ereignisse der Szenen auch sind, es die Elemente, aus denen sie beste-
hen, es nicht sind. So gibt es sicherlich bedeutende Kristallisationsmomente wie 
den Auszug der Plebejer oder die Besetzung des Zuccotti-Parks. Das Handeln 
jedoch, was sie auszeichnet, geht durch sie hindurch und über sie hinaus. Bedien-
ten sich die Plebejer einer politischen Praxis, die ihnen vorenthalten wurden, 
wurde die Besetzung im Zuge von Occupy Wall Street durch Handlungen voll-
zogen, die zwar nicht als politische Handlungen anerkannt waren, jedoch bereits 
in anderen Bewegungen praktiziert wurden. Besetzung öffentlichen Raums, Kon-
sensprinzip, peopleʼs microphone etc. – Handlungen, die mit die mit Occupy 
Wall Street identifiziert werden, sind nicht spontan in diesem Ereignis entwickelt 
worden, sondern stammen aus der sogenannten Anti-Globalisierungsbewegung 
oder sind – wie Platzbesetzungen – noch älteren Datums.20

Die Auseinandersetzung mit aktivistischen Theorieproduktionen aktuel-
ler Bewegungen mit der Methode der Gleichheit ermöglicht also einerseits, den 
jeweils konkreten Formen des politischen Handelns und ihren Gelingensbedingun-
gen nachzugehen. Aufgrund der Lokalität der aktivistischen Theorieproduktionen 
und des Politischen kann es jedoch keine allgemeine Theorie der politischen Form 
geben, sondern eine Untersuchung des politischen Moments gibt immer nur lokale 
und spezifische Antworten. Andererseits erlaubt die Auseinandersetzung mit den 
aktivistischen Theorieproduktionen dem politischen Moment auch jenseits des 
Narratives der großen Momente der Geschichte nachzugehen, indem sie diese 
nicht von ihren Kristallisationspunkten her betrachtet, sondern sich eher auf die 
politischen Praktiken im Konkreten bezieht. Dabei zeigt sich, dass die politischen 

20Vgl. hierfür u. a. Graeber (2009, 2012, S. 38 ff.).



162 C. Leonhardt

Praxen und ihre Theoretisierung über das bloße zeitliche Moment der Kristallisa-
tion hinausgehen. Insofern müsste man daher sagen – und ist damit auch wieder 
nah an Rancière –, dass das politische Moment nicht der Moment als Augen-
blick, als eng einzugrenzendes zeitliches Ereignis, ist, sondern das Moment: „der 
Impuls, der eine Bewegung anstößt oder ablenkt“ (Rancière 2011a, S. 9).

Was der Auszug der Plebejer aus Rom über politische Momente in der Gegen-
wart erzählen kann, ist also Folgendes: Der Auszug ist kein prototypisches 
Modell des politischen Moments, sondern er zeigt beispielhaft Elemente situative 
verankerten politisches Handelns: den doppelten Entzug, die Umgestaltung des 
Raumes, die politische Subjektivierung und die Demonstration der Gleichheit. 
Die Plebejer geben diesen Elementen eine Form, indem sie beschließen, aus Rom 
auszuziehen, sich am Ort ihrer Sezession wie die Patrizier zu organisieren und 
zu sprechen. Damit demonstrieren sie, dass sie ebenso fähig sind zur Politik wie 
jene. Da heute nicht vor die Tore einer Ordnung gezogen werden kann und auch 
die Frage der Teilhabe in westlichen Demokratien eine andere ist, ist auch die 
Form politischen Handelns eine andere. Der politische Moment ist gegenwärtig 
nicht in einem Auszug zu suchen, sondern in Bewegungen und Ereignissen wie 
Occupy Wall Street. Hier geht es nicht um die Aneignung einer politischen Prä-
senz durch Mimen, sondern durch das Entwickeln und Ausführen von anderen 
Formen demokratischer Praxis jenseits institutionalisierter politischer Abläufe. 
Eben diese Praxen lassen sich wiederum im Sinne der Konstruktion der Szene 
und der Methode der Gleichheit weiter untersuchen und zeigen so auf, wo, wie 
und was die politischen Momente in der Gegenwart sind.

Literatur

Davis, Oliver. 2014. Jacques Rancière. Eine Einführung. Wien: Turia+Kant.
Day, Richard J. F. 2005. Gramsci is Dead. Anarchist Currents in the Newest Social Movements. 

Lodon/Toronto: Pluto Press/Between the Lines.
Décieux, F., und O. Nachtwey. 2014. Occupy: Protest in der Postdemokratie. Forschungs-

journal Soziale Bewegungen 27(1): 75–88.
Deleuze, Gilles, und F. Guattari. 1992. Tausend Plateaus. Kapitalismus und Schizophrenie 

II. Berlin: Merve.
Dießelmann, Anna-Lena. 2015. Ausnahmezustand im Sicherheits- und Krisendiskurs. Eine 

diskurstheoretische Studie mit Fallanalysen. Siegen: Universitätsverlag Siegen.
Flügel-Martinsen, Oliver. 2017. Befragungen des Politischen. Subjektkonstitution – Gesell-

schaftsordnung – Radikale Demokratie. Wiesbaden: Springer.
Graeber, David. 2009. Direct Action: An Ethnography. Edinburgh/Oakland: AK Press.
Graeber, David. 2012. Inside Occupy. Frankfurt am Main: Campus.



163Reinszenierungen

Hürlimann, Gabriel. 2015. Analytik der Revolte. Über agonistische Konstellationen von 
Macht, Freiheit und Subjekt im Anschluss an Michel Foucault. Wien: Turia+Kant.

Kastner, Jens. 2012. Platzverweise. Die aktuellen sozialen Bewegungen zwischen Abseits 
und Zentrum. In Occupy! Die aktuellen Kämpfe um die Besetzung des Politischen, 
Hrsg. I. Lorey, J. Kastner, T. Waibel und G. Raunig, 50–86. Wien/Berlin: Turia+Kant.

Laclau, Ernesto. 2002. Jenseits von Emanzipation. In Emanzipation und Differenz, 23–44. 
Wien/Berlin: Turia+Kant.

Leonhardt, Christian. 2017. Zwei Namen des Ausnahmezustandes. Giorgio Agamben und 
Jacques Rancière im Unvernehmen. In Ausnahmezustand. Grundlagen – Anwendungen –  
Perspektiven, Hrsg. Matthias Lemke, 41–56. Wiesbaden: Springer.

Leonhardt, Christian. 2018. Jenseits der guten Ordnung. Theoretische Konstellationen zwi-
schen Bakunin, Rancière und CrimethInc. In Anarchie als herrschaftslose Ordnung?, 
Hrsg. K. Mathis und L. Langensand [im Erscheinen].

Livius, Titus. 1999. Ab urbe condita Liber II/Römische Geschichte 2. Buch. Stuttgart: 
Reclam.

Lorey, Isabell. 2011. Figuren des Immunen. Elemente einer politischen Theorie. Zürich: 
diaphanes.

Lorey, Isabell, J. Kastner, T. Waibel und G. Raunig. 2012. Occupy! Die aktuellen Kämpfe 
um die Besetzung des Politischen. Wien/Berlin: Turia+Kant.

Mörtenböck, Peter und H. Mooshammer. 2012. Occupy. Räume des Protests. Bielefeld: 
transcript.

Rancière, Jacques. 2002. Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp.

Rancière, Jacques. 2005. Politik der Bilder. Berlin: diaphanes.
Rancière, Jacques. 2008. Zehn Thesen zur Politik. Zürich/Berlin: diaphanes.
Rancière, Jacques. 2010a. Der Philosoph und seine Armen. Wien: Passagen Verlag.
Rancière, Jacques 2010b. Demokratie und Postdemokratie. In Politik der Wahrheit, 119–156. 

Wien: Turia+Kant.
Rancière, Jacques. 2011a. Vorwort. In Moments politiques: Interventionen 1977–2009, 

7–14. Zürich: diaphanes.
Rancière, Jacques.2011b: Chronik der Konsensgesellschaft. Wien: Passagen Verlag.
Rancière, Jacques. 2013. Die Nacht der Proletarier. Archiv des Arbeitertraums. Wien: 

Turia+Kant.
Rancière, Jacques. 2015. Die Wörter der Geschichte. Versuch einer Poetik des Wissens. 

Köln: August Verlag.
Rancière, Jacques. 2016a. The Method of Equality: Politics and Poetics. In Recognition or 

Disagreement: a critical encounter on the politics of freedom, equality, and identity, 
A. Honneth und J. Rancière, Hrsg. K. Genel und J.-P. Deranty, 133–155. New York: 
Columbia University Press.

Rancière, Jacques. 2016b. Politik und Ästhetik. Im Gespräch mit Peter Engelmann. Wien: 
Passagen Verlag.

Rancière, Jacques. 2016c. Appendix I: Interview Thomas Claviez/Dietmar Wetzel mit 
Jacques Rancière. In Zur Aktualität von Jacques Rancière. Einleitung in sein Werk, D. 
J. Wetzel und T. Claviez, 153–170. Wiesbaden: Springer.



165

Die Konfliktsoziologie Dahrendorfs 
unter der Brille des Unvernehmens

Horst Grunwald und Lukas Herber

1	� Einleitung

Das welterfahrenste Ideologem scheint zu sein, dass Ungleichheit zur „kernige[n] 
Gesundheit“ (Rancière 2016, S. 45) einer jeden sozialen Ordnung gehöre. 
Auch die Sozialwissenschaften zeichnen sich in ihrem Selbstverständnis als 
zentrale Observatorien sozialer Ungleichheitsphänomene innerhalb moder-
ner Gesellschaften aus. Wo die empirische Sichtbarmachung gesellschaftlicher 
Strukturverhältnisse auf dem Plan steht, lässt die Entdeckung von sich wechsel-
seitig entgegenstehenden gesellschaftlichen Positionen innerhalb jeweiliger Herr-
schafts- und Knechtschaftsverhältnisse nicht lange auf sich warten. Exemplarisch 
hierfür können konflikttheoretische Ansätze innerhalb der Soziologie herangezo-
gen werden, die es sich vor allem in den 1950er und 1960er Jahren zur Aufgabe 
gemacht haben, die zu der Zeit in den Sozialwissenschaften vorherrschende funk-
tionalistische Sichtweise auf westliche Gesellschaften durch einen strengen Fokus 
auf ungleiche Verteilungen von Herrschaftsressourcen abzulösen (vgl. Joas und 
Knöbl 2004, S. 265 f.). Im Zentrum der vorliegenden Arbeit steht einer der pro-
minentesten Vertreter dieses Theorieparadigmas, Ralf Dahrendorf, dessen sozio-
logisches Programm die Begriffe Macht und Herrschaft als Grundkategorien des 
Sozialen vorsieht (vgl. ebd.). Der Grundtenor seiner Arbeiten verweist auf die all-
gemeine Konflikthaftigkeit aller Gesellschaften, deren Grund Dahrendorf in den 

© Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH 2018 
T.  Linpinsel und I.-T.  Lim (Hrsg.), Gleichheit, Politik und Polizei: Jacques 
Rancière und die Sozialwissenschaften, Kulturelle Figurationen: Artefakte, 
Praktiken, Fiktionen, https://doi.org/10.1007/978-3-658-20670-3_9

H. Grunwald (*) · L. Herber 
Leipzig, Deutschland



166 H. Grunwald und L. Herber

vielfältigen gesellschaftlich produzierten Ungleichheiten entlang der Aufteilung 
von Herrschaftstiteln zu erkennen meint (vgl. ebd.).

In der folgenden Auseinandersetzung mit Dahrendorfs Problemkomplexen um 
Herrschaft, Ungleichheit und den sich daraus ergebenden Konflikten gilt beson-
deres Augenmerk der Frage inwieweit er es schafft den Ursprung sozialer Kon-
flikte hinreichend zu begründen und wie viel (Möglichkeits-)Raum seine Theorie 
dem Phänomen des sozialen Wandels in der konfliktuellen Verhandlung beste-
hender Herrschaftsverhältnisse durch involvierte gesellschaftliche Konfliktpar-
teien einräumt. Durch die Brille der philosophischen Idee des Unvernehmens von 
Jacques Rancière, einem der prominentesten Diskursteilnehmer in Hinblick auf 
aktuelle Problemstellungen des Politischen und der Philosophie, soll sich diesen 
Fragen angemessen angenähert werden.

Indem Dahrendorfs Positionen ins Verhältnis mit Rancières sozialphilosophi-
schen Überlegungen und seiner Vorstellung des Politischen gestellt werden, soll 
eine kritisch-reflexive Auseinandersetzung stattfinden, die sowohl die Schwächen, 
als auch die Stärken der Dahrendorfschen Theorie aufweisen. So sollen letztlich 
Aspekte aufgezeigt werden, die für die heutige Diskussion um gesellschaftliche 
Strukturen fruchtbringend sind. Zusätzlich soll dabei die Theorie des Unverneh-
mens als ein kritisches Werkzeug im Umgang mit Theorien des Sozialen vorge-
stellt werden. Dabei wird ein gewisses Grundverständnis über Rancières Arbeiten 
vorausgesetzt, es ist nicht Aufgabe dieser Arbeit, noch einmal alle Grundbegriffe 
des Unvernehmens aufzurollen, sofern sie nicht zum Erkenntnisgewinn gegen-
über Dahrendorfs Argumentation beitragen.

Das erste Kapitel bemüht sich um einen ausführlichen Überblick zu Dahren-
dorfs Theoriegebäude. Zuerst wird sein Ansatz im Spannungsverhältnis zwischen 
Karl Marx und Talcott Parsons verortet und seine zentralen Annahmen zur gesell-
schaftlichen Bedeutung des Konflikts ausgebreitet. Darüber hinaus werden in 
einem zweiten Schritt seine zentralen Begrifflichkeiten ausformuliert, wobei vor 
allem der Aspekt der Konfliktregelung betont wird, weil Dahrendorf an dieser 
Stelle seine Theorie zum Instrument der rationalen Bewältigung gesellschaftli-
cher Konfliktrealitäten erhebt (vgl. Dahrendorf 1972, S. 41). Im darauffolgenden 
zweiten Kapitel steht zunächst in Anknüpfung an Rancières politisches Denken 
die Frage nach einer robusten Herleitung der allgemeinen Konfliktualität mensch-
lichen Zusammenlebens im Vordergrund, wohingegen im Anschluss die Frage 
nach dem sozialen Wandel und Rancières und Dahrendorfs unterschiedliche 
Perspektiven dazu in den Mittelpunkt rücken. Abschließend werden im Fazit die 
zentralen Erkenntnisse des der Arbeit zusammengefasst und um einige kritischen 
Anmerkungen erweitert.



167Die Konfliktsoziologie Dahrendorfs…

2	� Dahrendorf: Elemente einer Theorie des sozialen 
Konflikts

Nachfolgend sollen die zentralen Annahmen sowie die grundlegenden Begriff-
lichkeiten und „Problemkomplexe“ (Dahrendorf 1972, S. 22) der Dahrendorf-
schen Konflikttheorie erörtert werden.

Dahrendorfs Ansatz zeichnet sich innerhalb der konflikttheoretischen Ansätze 
der 1950/1960er Jahre, die die direkte Antithese zu Parsonsʼ „Theorie funktiona-
ler Observanz“ (ebd., S. 29) darzustellen versuchten, als die „radikalste Kritik am 
Parsonianismus“ (Joas und Knöbl 2004, S. 263) aus. Dahrendorf hebt in erster 
Linie hervor, „dass funktionalistische Ansätze in der Tradition von Parsons dazu 
neigen, sich gesellschaftliche Integration als einen konfliktfreien Zustand vorzu-
stellen und damit systematisch das Charakteristikum moderner Gesellschaften 
verfehlen“ (Bonacker 2009, S. 180).

Gegenüber Parsonsʼ Grundannahme, dass ein wertegebundener Konsens 
die soziale Integration der Teileinheiten eines sozialen Systems leistet, betont  
Dahrendorf in Rekurs auf Thomas Hobbes und seine Lösung des von ihm gestellten 
Ordnungsproblems die sozialintegrative Wirksamkeit des Zwanges (vgl. Dahrendorf 
1972, S. 28): so beruhe der Zusammenhalt einer Gesellschaft auf Zwang, „auf der 
Souveränität des einen oder der wenigen, die Herrschaft ausüben“ (ebd.). Damit ein-
her geht in der Konflikttheorie eine Verschiebung des Gesellschaftsbildes: Parsonsʼ 
harmonisierende Vorstellung der Gesellschaft als ein „gleichgewichtiges Gefüge 
von Elementen“ (ebd., S. 29) tritt in den Hintergrund zugunsten der Annahme einer 
allgemeinen Konfliktualität allen menschlichen Zusammenlebens (vgl. ebd., S. 30). 
Während Parsons Konflikte noch als „exzeptionelle oder pathologische Erschei-
nungen“ (ebd.), als die Infragestellung der gegebenen Stabilität und des normativen 
Konsenses, versteht, setzt Dahrendorf hingegen auf die Produktivität von Konflik-
ten, die den „schöpferische[n] Kern aller Gesellschaften bilden“ (ebd., S. 47) und 
die Gesellschaft somit offen für Wandel hält (vgl. Bonacker 2009, S. 186). Auch 
die Idee einer grundsätzlichen Stabilität sozialer Systeme lehnt Dahrendorf ab unter 
Verweis auf die geschichtliche Allgegenwart sozialen Wandels (vgl. ebd., S. 30). So 
gebe es in keiner Gesellschaft etwas Beharrendes, „weil es nichts Gewisses gibt“ 
(ebd., S. 47).

Dem Phänomen der Konflikthaftigkeit sozialer Gebilde wohnt also eine Per-
manenz inne, die Dahrendorf auch dazu veranlasst, trotz seiner Anknüpfung an 
die Theoreme Marxʼ die Marxsche Setzung einer geschichtlichen Notwendigkeit 
sich befreiender Gesellschaften, an deren Ende die „klassenlose Gesellschaft“ 
erscheint, zu verabschieden (vgl. Joas und Knöbl 2004, S. 264). Stattdessen 



168 H. Grunwald und L. Herber

zeichnet er das Bild des potenziellen Bürgerkriegs als latente Drohkulisse aller 
modernen Gesellschaften, eine direkte Absage an das Denken einer Notwendig-
keit des Fortschritts von Gesellschaften (vgl. Dahrendorf 1972, S. 46).

Nichtsdestotrotz rekurriert Dahrendorfs theoretische Begriffsarbeit in weiten 
Teilen auf das Werk von Marx und zwar auf eine „stark modifizierte Marxsche 
Klassentheorie, die […] von allem „metaphysischen“, d. h. geschichts-philoso-
phischen und anthropologischen, aber auch polit-ökonomischen Ballast gereinigt 
und auf ihren soziologisch wertvollen Kern – die Erklärung sozialer Konflikte – 
reduziert“ ist (Joas und Knöbl 2004, S. 264). Nicht die Verteilung von Produkti-
onsmitteln, sondern Macht und Herrschaft sind für Dahrendorf die „irreduzible[n] 
Faktoren“ (Dahrendorf 1957, S. 138) des Sozialen und deshalb auch die Grund-
begriffe seiner soziologischen Herangehensweise. Die Frage nach dem „Besitz 
oder Nichtbesitz von fungierendem Privateigentum“ wird ersetzt durch „den 
Anteil an oder Ausschluss von Herrschaftspositionen als Kriterium der Klassen-
bildung“ (ebd., S. 138), weswegen Dahrendorf im scharfen Kontrast zu Marx die 
Eigentumsbeziehungen als lediglich eine spezielle Ausprägung von Herrschaftsa-
symmetrien bezeichnet (vgl. ebd., S. 138 f.). Im Zentrum von Dahrendorfs kon-
flikttheoretischem Ansatz steht also die Annahme, dass alle gesellschaftlichen 
Konflikte auf der Tatsache einer dichotomischen Verteilung von Herrschaftsti-
teln beruhen – für Dahrendorf ein Hinweis auf die jeder Gesellschaft zugrunde 
liegende „Kraft des Antagonismus“ (Dahrendorf 1972, S. 18), deren Ursache zu 
ergründen jedoch eine „spekulative Frage“ (ebd.) sei.

2.1	� Dahrendorfs Begriffe

Unter Herrschaft versteht Dahrendorf in Anlehnung an Max Weber die Verhaltens-
kontrolle durch Befehle und Anordnungen sowie die Sanktionierung von Nicht-
Befolgung, was einhergeht mit der Einflussnahme auf die Lebenschancen von 
beherrschten Gruppen (vgl. ebd., S. 18). Herrschaft konstituiert sich „innerhalb 
gewisser Einheiten sozialer Organisation“ (ebd., S. 32), die Dahrendorf in Bezug 
auf Webers Befund der in modernen Gesellschaften sich herausbildenden autono-
men gesellschaftlichen Sphären als je einzelne Herrschaftsverbände1 kennzeichnet  
(vgl. Bonacker 2009, S. 192). Das Verhältnis zwischen Herrschenden und 

1Beispiele hierfür sind die Sphären der Politik, der Wirtschaft, der Religion, der Pädagogik 
etc.



169Die Konfliktsoziologie Dahrendorfs…

Beherrschten innerhalb einzelner Herrschaftsverbände ist durch eine Vertei-
lung von Herrschaftstiteln institutionalisiert und konstituiert somit „Kategorien 
von Positionen gemeinsamer latenter oder Rollen-Interessen“ (Dahrendorf 1972, 
S. 13). Dahrendorf bezeichnet diese kollektiven gesellschaftlichen Ausgangsla-
gen als Quasi-Gruppen, „d. h. bloß erschlossene Mengen von Positionsträgern, 
denen Gemeinsamkeiten unterstellt werden, die ihnen nicht bewusst zu sein brau-
chen“ (ebd., S. 35), wobei die jeweiligen Interessenlagen von Herrschenden und 
Beherrschten sich notwendig diametral gegenüberstehen: „An positive Herrschafts-
rollen ist die Erwartung eines Interesses an der Erhaltung des Status quo, an nega-
tive Herrschaftsrollen dagegen die eines Interesses zur Veränderung des Status quo 
[geknüpft]“ (ebd., S. 116). Die ungleiche Verteilung von Herrschaft setzt also Bezie-
hungen zwischen „zwei und nur zwei“ Quasi-Gruppen (ebd., S. 24) ins Werk, denen 
eine objektive Gegensätzlichkeit innewohnt, weil Individuen innerhalb von Herr-
schaftsverbänden entlang der Verteilung von „staatsbürgerlichen“ Grundrechten und 
darüber hinausgehenden Herrschaftsbefugnissen aufgeteilt sind (vgl. ebd., S. 13). 
Diese sozialstrukturellen Ausgangslagen der Individuen implizieren aufseiten der 
Beherrschten immer ein latentes Interesse zur Veränderung der bestehenden Herr-
schaftsverhältnisse, auch wenn den Individuen dieses objektive Interesse unbewusst 
bleiben kann. Der Gegensatz kann „bewusst oder nur [sozialwissenschaftlich; Anm. 
d. Verf.] erschließbar“ (ebd., S. 24) sein, bleibt aber immer eine „Strukturtatsache“ 
(ebd., S. 35), der sich die Individuen nicht entziehen können.

Aufgrund der objektiven Gegebenheit dichotomischer Herrschaftsverteilung 
strebt jeder solcher latenten, (noch) unausgesprochenen Widersprüche nach Kris-
tallisierung und Artikulation, so Dahrendorfs These (vgl. ebd., S. 36). Dieser unter-
schwellige Antagonismus entlang einer gegebenen Herrschaftsverteilung bleibt 
jedoch so lange ein „unvollständiger Konflikt“ (ebd.), bis sich die betroffenen 
Quasi-Gruppen ihrer selbst bewusst werden und sich zu Interessengruppen zusam-
menfinden und somit eine „organisatorische Identität“ aufweisen (ebd.), wodurch 
der Konflikt sich manifestiert und seinen „sichtbaren Ausdruck“ (ebd.) findet.

Während in Dahrendorfs Konflikttheorie der erste analytische Schritt in der 
Identifikation der Quasi-Gruppen und ihrer sozialen Ausgangslagen besteht, führt 
der zweite Schritt zur Betrachtung jener Manifestierung des Konfliktes durch die 
Organisation von Interessengruppen, „weil Konflikte immer Auseinander-setzungen 
zwischen […] Elementen mit sichtbarer eigener Identität“ (ebd.) sind. Die Möglich-
keit zur Organisation der Konfliktparteien wiederum ist abhängig von verschiede-
nen technischen, sozialen und vor allem politischen Bedingungen: „Wo einige oder 
alle von diesen nicht gegeben sind, bleiben Konflikte latent, unterschwellig, ohne 
dadurch an Wirksamkeit zu verlieren“ (ebd.). Das Fehlen von politischen Bedin-
gungen kann zur Folge haben, das „die Organisation selbst zum unmittelbaren 



170 H. Grunwald und L. Herber

Gegenstand des Konflikts“ (ebd.) wird. In einem dritten Schritt gilt das Interesse der 
Konflikttheorie dem „ausgebildete[n] Konflikt selbst“ (ebd.), vor allem seiner Varia-
bilität in Bezug auf die Intensität und die mögliche Gewaltsamkeit.

Die Dimension der Intensität bemisst sich an den möglichen Kosten einer Nie-
derlage für die Beteiligten, also an der „von den Beteiligten investierten Energie“ 
(ebd., S. 38), welche auf die gesamtgesellschaftliche Relevanz bestimmter Kon-
flikte verweist (vgl. ebd.). Hingegen zielt die Frage nach der Gewaltsamkeit auf die 
angewendeten Mittel ab, welche von „Gespräch, Diskussion und Verhandlung in 
allen Formen der Höflichkeit“ hin zu „Krieg, Bürgerkrieg, generell bewaffnete[n] 
Auseinandersetzung[en]“ (ebd., S. 37) reichen. Eine von Dahrendorfs Grund-
aussagen in Bezug auf die Intensität und Gewaltsamkeit von Konflikten ist, dass 
beide Faktoren zunehmen, wenn die Organisation von Konflikten nicht möglich ist, 
wohingegen die „Manifestierung von Konflikten immer schon ein Schritt zur Mil-
derung ihrer Formen“ (ebd., S. 38) ist. Konflikte gewinnen ebenso an Intensität, je 
„stärker der einzelne an seine gesellschaftliche Position gekettet ist“ (ebd., S. 39) 
– was Dahrendorf an dem Beispiel der Kategorie des Alters verdeutlicht. Demge-
genüber sinkt der Grad an Intensität mit der Möglichkeit von horizontaler und ver-
tikaler Mobilität in Gesellschaften (vgl. ebd.). Auch die Herausbildung autonomer 
gesellschaftlicher Sphären wirkt mildernd auf Konflikte, weil von Auseinanderset-
zungen innerhalb einzelner Bereiche nicht so viel abhängt (vgl. ebd., S. 40). Jedoch 
wird ein Konflikt dementsprechend intensiver, wenn sich einzelne gesellschaftliche 
Strukturbereiche innerhalb des Konfliktes überlagern (vgl. ebd.), z. B. wenn religi-
öse Eliten ebenso einen Einfluss auf wirtschaftliche und politische Entscheidungen 
haben und die Auseinandersetzung um bestehende Herrschaftsverhältnisse somit 
innerhalb mehrerer relevanter Teilbereiche sich einem „Kampf um das Ganze“ 
(ebd.) annähert.

Der wohl einflussreichste Faktor auf die etwaige Gewaltsamkeit und Inten-
sität von Konflikten aber ist jener der Regelung von Konflikten, auf den Dah-
rendorf besonderes Augenmerk legt. Neben der von Dahrendorf verworfenen 
Möglichkeit Konflikte zu unterdrücken, was ihm zufolge ausschließlich die 
intensitätssteigernd wirkt und einen gewaltsamen Ausbruch provoziert, ist auch 
eine vermeintliche Lösung von Konflikten zum Scheitern verurteilt, weil die 
Beseitigung von „systematisch aus sozialen Strukturen herauswachsende[n]“ 
(ebd., S. 41) Gegensätzlichkeiten der Natur der Sache nach nicht möglich ist und 
letztendlich nur auf eine „Unterdrückung unter dem Mäntelchen der „Lösung“ 
von Konflikten“ (ebd.) verweist. Demgegenüber macht Dahrendorf die Regelung 
von Konflikten stark als die rationale, „d. h. den sozialen Gesetzlichkeiten von 
Konflikten“ (ebd., S. 40) angemessene Methode, um Konflikte unter Kontrolle 



171Die Konfliktsoziologie Dahrendorfs…

zu bringen und sie somit zu entschärfen, wodurch jegliches Gewaltpotenzial ver-
mindert und die allen Konflikten immanente „schöpferische Kraft in den Dienst 
einer allmählichen Entwicklung sozialer Strukturen gestellt“ (ebd.) wird. Vor-
aussetzungen für eine zielführende Konfliktregelung sind hierbei die allgemeine 
Anerkennung von Konflikten als unumgänglich und sinnvoll, die verbindliche 
Organisation von Interessengruppen sowie das Festlegen von „Spielregeln“, die 
weder die eine noch die andere Konfliktpartei bevorzugen oder benachteiligen 
und den verschiedenen Arten und Weisen des Austragens von Gegensätzen eine 
verbindliche Form auferlegen (vgl. ebd., S. 42).

Dahrendorf stellt vier Typen von Regelungsformen auf, die sich jeweils in 
der Frage der Hinzunahme einer neutralen dritten Person oder Instanz sowie 
in deren jeweiliger Verantwortlichkeit im Regelungsprozess unterscheiden 
(vgl. ebd., S. 43). Die niedrigschwelligste Variante ist die Verhandlung, die den 
Konfliktparteien ein Treffen in eigens erschaffenen Körperschaften ermöglicht 
und eine Einigung auf einen angemessenen Modus der Entscheidung vorsieht, 
bspw. Mehrheits- oder Einstimmigkeitsbeschlüsse. Die Vermittlung unterschei-
det sich davon in dem Aspekt der Hinzuziehung einer außenstehenden Instanz, 
deren Vorschläge jedoch unverbindlich bleiben, wohingegen die Schlichtung 
entweder die Hinzuziehung verbindlich festsetzt oder bei freiwilliger Hin-
zunahme außenstehender Vorschläge diese verbindlich angenommen werden 
müssen (vgl. ebd.). Die fortgeschrittenste und gleichzeitig prekärste, weil nahe 
an der Grenze zur Unterdrückung von Konflikten operierende Form der Kon-
fliktregelung ist die Zwangsschlichtung, die sowohl eine dritte Instanz sowie 
die Akzeptierung ihrer Entscheidung als verpflichtend setzt (vgl. ebd.).

3	� Die Kritik des Unvernehmens

Wir haben auf den vergangenen Seiten einen einleitenden Blick in die Konfliktthe-
orie Dahrendorfs erhalten. Dem aufmerksamen und unterrichteten Leser werden 
bereits einige Punkte aufgefallen sein, die mit heutigen Debatten um die Differenz 
zwischen Politik und dem Politischen (vgl. Bedorf 2010) korrelieren. Da wäre zum 
einen die Betonung der unbedingten Kontingenz der sozialen Ordnung, die jede 
Organisation von Gesellschaft zu einem streitbaren Thema macht. Die Abgren-
zung zur orthodoxen marxistischen Schule, vor allem von der Überzeugung einer 
notwendigen, strukturellen Grundlage in Form der Ökonomie, die alle Konflikte 
innerhalb der Gesellschaft auf den grundlegenden Klassenwiderspruch zwischen 
Proletariat und Bourgeoisie herunterbricht, stellt eine weitere wichtige Gemeinsam-
keit dar. Dagegen wird in irgendeiner Form zumeist die antagonistische Grundlage 



172 H. Grunwald und L. Herber

von Gesellschaft aus den marxistischen Lehren gerettet, die jedoch in einer Pluralität 
der Konfliktmöglichkeiten mündet. Letztlich werden diese Konflikte nicht mehr als 
Bedrohung für eine, in irgendeiner Weise als gut verstandene, Gesellschaft betrach-
tet, sondern als Motor für sozialen Wandel und politische Emanzipation. In einem 
zumeist affirmativen Verhältnis wird Herrschaft als Wesenszug moderner Gesell-
schaft betrachtet, das wiederum die Konflikthaftigkeit, wenn nicht begründet, so 
doch zumindest zur Folge hat. Nur wenn diese Konflikte als grundlegende Eigen-
schaften statt als pathologisches Merkmal moderner Gesellschaft verstanden und 
behandelt werden, kann eine fortlaufende Emanzipation und Kommunikation der 
verschiedenen Parteien dieser Gesellschaft gewährleistet werden. Mit diesen Ansich-
ten teilt die heute als historisch geltende Konflikttheorie Dahrendorfs also Positio-
nen, die in den heutigen Debatten der Politologie, Soziologie und Philosophie wieder 
höchste Aktualität verzeichnen.

Vorweg ist bei der nachfolgenden kritischen Durchleuchtung der Dahrendorf-
schen konflikttheoretischen Agenda zu betonen, dass die Gedanken von Dahren-
dorf in zwei Bereiche getrennt werden sollten, um eine faire Auseinandersetzung 
zu gewährleisten. Denn soweit Dahrendorf sozialphilosophische Überlegun-
gen zur ontologischen Begründung von Gesellschaft durch Konflikte anstellt 
und diesen Konflikten möglichst großen Raum zu ihrer Entfaltung zugesteht, 
erweist sich seine Theorie als äußerst erkenntnisreich für die Vorgänge inner-
halb unserer Gesellschaft und zeigt sich Dahrendorf als Avantgarde einer Zeit, 
in der die Erhaltung der Stabilität und die Verschleierung der Konflikthaftigkeit 
der westlichen Welt gegenüber der Sowjetunion höchste Priorität genoss. An 
dem Punkt jedoch, an dem Dahrendorf den objektivierenden Weg seiner sozio-
logischen Zunft als königlichen (vgl. Dahrendorf 1972, S. 11) bezeichnet und 
beginnt, Überlegungen zu Kategorien und Regelungen des Konflikts anzustellen, 
unterminiert er sein eigenes Unternehmen der Entwicklung einer neuen Gesell-
schaftstheorie (vgl. Marchart 2013, S. 209), indem er den potenziellen Wandel 
der Gesellschaft auf alte Wege des Status quo lenkt. Damit wird er sich selbst 
den Vorwurf, Vorreiter konsensueller Demokratietheorien zu sein, einhandeln und 
gerät in das Fadenkreuz der Rancièreschen Kritik an den Sozialwissenschaften, 
die ihren Beitrag an der Manifestierung und Reproduktion der hegemonialen 
Ordnung leisten. Diese Gespaltenheit, die sich im Denken Dahrendorfs auf-
weist, mag exemplarisch für den modernen Diskurs in den politischen Theorien 
betrachtet werden, der von einem radikalen Bruch durchzogen scheint, indem 
je unterschiedliche Seiten in der Radikalität des Denkens von Konflikten auf-
tauchen: einerseits der konsensuellen Kanalisierung von Konflikten durch Kom-
munikation in den Status quo; andererseits die Verweigerung letzter politischer 



173Die Konfliktsoziologie Dahrendorfs…

Antworten und der damit absoluten Affirmation des Konflikts, der allerhöchstens 
in agonaler Weise eine Regelung finden darf und die Betonung der Kontingenz 
gesellschaftlicher Ordnung als höchstes Prinzip verteidigt.

3.1	� Konflikt und Herrschaft: ein zirkuläres Argument

Wir haben gesehen, dass in Rekurs auf Weber Dahrendorf Gesellschaft als durch-
zogen von der „allgemeinsten Ungleichheit der Verteilung von legitimer Macht“ 
(ebd., S. 32) erfasst. Sobald sich Menschen in Institutionen und Organisatio-
nen zusammenfinden, etablieren sich aus den sozialen Positionen hierarchische 
Strukturen des „Oben“ und „Unten“, die den Menschen unter herrschaftliche 
Strukturen zwingen. Dahrendorf sieht in dieser herrschaftlichen Organisation 
von Gesellschaften den eigentlichen Ursprung von Konflikten: „es sich also bei 
den hier in Frage stehenden Konflikten stets um Konflikte auf Grund von und 
um Herrschaft handelt“ (ebd., S. 32). Damit überführt Dahrendorf das Marxsche 
Klassenmodell von Besitz und Nicht-Besitz in die Kategorien „[der] in Herr-
schaft ein- und die von Herrschaft ausgeschlossenen“ (Marchart 2013, S. 215). 
Herrschaft wird also der grundlegende Antagonismus, der immer den Konflikt 
zwischen Herrschenden und Beherrschten birgt. Der Marxsche Klassenkonflikt 
wird damit zu einer bloßen Sonderform dieser vielfältigen Konfliktmöglichkei-
ten (vgl. Dahrendorf 1972, S. 32). Doch Dahrendorf übersieht dabei den tauto-
logischen Charakter dieser Begründung von Konflikt. Herrschaft bringt Konflikt 
hervor, „ließe sich dann nicht genauso gut in umgekehrter Richtung verfahren“ 
(Marchart 2013, S. 215)? Mit der Gründung des Konflikts auf Herrschaft ist 
nichts ausgedrückt, einer Theorie des Konflikts fehlt also ihr Fundament, denn sie 
sagt nichts über den Ursprung der die Gesellschaft spaltenden Ungleichheit aus. 
Wirft man einen Blick in die Begründung des Dissenses des Unvernehmens lässt 
sich dagegen eine robustere Herleitung des Konflikts finden.

Rancière kristallisiert anhand der Aufteilung der antiken Polis aus seinen Ana-
lysen die der Gesellschaft zugrunde liegende Gleichheit der Beliebigen heraus, 
die tatsächlich erst den Dissens in die Gesellschaft einschreibt:

Der Autor des Gorgias [Platon; Anm. d. Verf.] bemüht sich verbissen, zu beweisen, 
dass [die Gleichheit zwischen Beliebigen; [Anm. d. Verf.]] nichts anderes als die 
arithmetische Gleichheit der Oligarchen ist, das heißt die Ungleichheit der Begierde, 
der Gelüste ohne Maß, die die vulgären Seelen im Kreis der Lust, die endlos von 
der Unlust begleitet wird […] drehen lässt. Die „Gleichheit“, die die Anführer 
der Volkspartei dem Volk von Athen gegeben haben, ist für Platon der niemals zu 



174 H. Grunwald und L. Herber

sättigende Heißhunger nach immer mehr: immer mehr Häfen und Schiffe, Waren 
und Kolonien, Arsenale und Befestigungen. Aber er weiß sehr wohl, dass das Übel 
tiefer liegt. Das Übel ist nicht der unersättliche Hunger nach Schiffen und Befesti-
gungen. Das Übel liegt darin, dass bei der Volksversammlung jeder Schuster oder 
Schmied aufstehen kann, um seine Meinung darüber abzugeben, wie diese Schiffe 
zu steuern oder wie diese Befestigungen zu bauen sind, und mehr noch über die 
gerechte oder ungerechte Weise, diese für das Gemeinwohl zu nützen (Rancière 
2016, S. 10).

In diesem Zitat verdeutlicht sich der Doppelcharakter der grundlegenden Frei-
heit des athenischen Demos, den Rancière als ‚Ursubjekt‘ eines fundamentalen 
Unrechts heranzieht und an dessen Verhandlung des Unrechts er die Gleichheit 
aller Menschen als ontologischen Grund des Sozialen exemplifiziert. Die Frei-
heit ist diejenige Eigenschaft, die als einzige dem Demos explizit zugesprochen 
wird. Die Freiheit des Volkes ist das einzige, was dem Demos gegenüber der Oli-
goi bleibt, was er aber gleichzeitig mit ihr teilt, er besitzt ansonsten kein positi-
ves Anspruchsrecht (vgl. Rancière 2016, S. 20 f.; vgl. Wetzel und Claviez 2016, 
S. 52). Aus der Universalität dieses Freiheitsbegriffes hinaus folgt die Gleichheit 
aller Menschen in der Polis. Aber die gleichzeitige Unbestimmbarkeit der Frei-
heit, die Leere dieses „uneigenen Eigentum[s]“ (Rancière 2016, S. 18) fesselt 
den „Haufen nichtiger Leute“ (ebd., S. 22) nichtsdestotrotz in die nichtssagende 
Anonymität der versammelten Masse. Die basale Gleichheit aller dieser Men-
schen, welche potenziell alle über die Belange der Polis mitreden können, ist die 
radikale Pointe, die uns Rancière innerhalb des „Anfangs der Politik“ aufbereitet, 
„die brutale Offenbarung der äußersten Anarchie, auf der jede Hierarchie beruht“ 
(ebd., S. 28), also die schlichte Unmöglichkeit eines (Natur- oder Gottes-)Geset-
zes, das die Weise des menschlichen Zusammenseins auf natürliche Weise ordnen 
würde. Sich anzumaßen im Namen des Ganzen zu sprechen, sich dazuzuzählen, 
obwohl man anteillos ist als armer Mensch in der natürlichen Ordnung der Anteil-
habenden, ist die Quintessenz der Rancièreschen Idee des genuin politischen 
Aktes, der „die Gleichheit [Aller; Anm. d. Verf.] aktualisiert“ (ebd., S. 30), sie ins 
Herz dieser natürlichen Ordnung der Herrschaft einschreibt. Was der Demos „zur 
Gemeinschaft beisteuert, ist eigentlich der Streit“ (ebd., S. 22).

Indem die Gleichheit eines Anteils der Anteillosen in der Auseinandersetzung 
mit den Teilen der Gesellschaft aktualisiert wird, findet der Dissens seine politi-
sche Bühne und begründet die Ungleichheit (vgl. Krasmann 2012, S. 82). Herr-
schaft begründet nicht mehr Konflikt und vice versa, sondern die grundlegende 
Gleichheit aller Subjekte wird zum Fundament des Konflikts. Diese Gleichheit 
hat weder einen weiteren Ursprung, noch kann sie zirkulär in einen anderen 
Begriff umgedeutet werden. Damit gelingt Rancière, was Dahrendorf versagt 
blieb: eine ontologische Begründung des Konflikts.



175Die Konfliktsoziologie Dahrendorfs…

Diese Gleichheit, als „politischer Grundbegriff“ (Wetzel und Claviez 2016, 
S. 49), ist von aller grundlegendster und fundamentalster Art für die Politik:

Vor dem Logos, der über das Nützliche und Schädliche diskutiert, gibt es den 
Logos, der befiehlt und Recht gibt zu befehlen. Es gibt eine Ordnung, weil die einen 
befehlen und die anderen gehorchen. Aber um einem Befehl zu gehorchen, bedarf 
es mindestens zweier Dinge: man muss den Befehl verstehen, und man muss ver-
stehen, dass man ihm gehorchen muss. Und um das zu tun, muss man bereits dem 
gleich sein, der einen befehligt. Dies ist die Gleichheit, die jede natürliche Ordnung 
aushöhlt (Rancière 2016, S. 29).

D. h. vor jeder Verhandlung über die konfligierenden Interessen innerhalb 
einer Gesellschaft, gibt es einen Moment, in der sich diese in Herrschende und 
Beherrschte verteilt. Doch diese Trennung hat zwei Implikationen: der Befeh-
lende muss voraussetzen, dass sein Befehl verstanden wird. Damit setzt er aber 
selbst die Gleichheit zwischen sich und dem Gehorchenden voraus. Der zweite 
Punkt folgt daraus: wenn sich beide Gleichen, gibt es keinen natürlichen Grund, 
warum eine/r den oder die andere(n) beherrschen sollte, sie ruht allein auf der 
Tatsache, dass akzeptiert wird, zu gehorchen. Indem der Herrschende selbst die 
Gleichheit zwischen sich und den Beherrschten einschreibt, überführt er seine 
Position als kontingent. Und so ist eine weitere grundlegende Vorbedingung 
der Rancièreschen Politik die absolute Kontingenz gesellschaftlicher Ordnung 
(Wetzel und Claviez 2016, S. 53). Allein weil es keine natürliche Ordnung der 
Gesellschaft gibt, ist sie streitbar und damit politisch. Diese Herleitung der Kon-
tingenz und Konflikthaftigkeit von Gesellschaft ist zugegebenermaßen umfang-
reicher und robuster, als es Dahrendorfs Versuch zu schaffen vermag. Für 
Dahrendorf reicht die banale Tatsache der Ungewissheit, dass also kein Mensch 
„je in der Lage sein wird, auf alle Fragen die ein für alle Mal richtigen Ant-
worten zu geben“ (Dahrendorf 1965, S. 129), um die Kontingenz sozialer Ord-
nungen zu begründen. Das Fehlen eines letzten Grundes der sozialen Ordnung 
ist zwar auch in aktuellen Debatten um das Wesen der Gesellschaft von gro-
ßer Bedeutung (vgl. Marchart 2013), aber Dahrendorfs Argumentation erweist 
sich dennoch als unterkomplex, versuchen doch gerade die konsensorientierten 
Demokratietheorien diesen Ungewissheit durch deliberative Methoden Herr zu 
werden. Gleichzeitig jedoch weist Dahrendorf mit seinen Gedanken eine gewisse 
Nähe zu Rancières Gleichheitsbegriff, wenn er schreibt: „Weil in der geschicht-
lichen Gesellschaft das heute Richtige morgen falsch sein kann […], und weil 
in der ungewissen Welt die Antwort des einen nicht richtiger sein kann als die 
des anderen [Hervorhebung d. Verf.], beruht aller Fortschritt auf der Vielfalt und 
Widersprüchlichkeit der menschlichen Gesellschaft“ (Dahrendorf 1965, S. 130).



176 H. Grunwald und L. Herber

3.2	� Sozialer Wandel der ‚Aufteilung des Sinnlichen’?

Es ist meine These, daß die permanente Aufgabe, der Sinn und die Konsequenz 
sozialer Konflikte darin liegt, den Wandel globaler Gesellschaften und ihrer Teile 
aufrechtzuerhalten und zu fördern. Wenn man so will, könnte man dies als die 
‚Funktion‘ sozialer Konflikte bezeichnen. Doch wird der Begriff der Funktion 
dann in einem ganz neutralen Sinne, d. h. ohne jeden Bezug auf ein als gleich-
gewichtig vorgestelltes ‚System‘ gebraucht. Die Konsequenzen sozialer Kon-
flikte sind unter dem Aspekt des sozialen Systems nicht zu begreifen; vielmehr 
werden Konflikte erst dann in ihrer Wirkung und Bedeutung verständlich, wenn 
wir sie auf den historischen Prozeß menschlicher Gesellschaften beziehen. Als 
ein Faktor im allgegenwärtigen Prozeß des sozialen Wandels sind Konflikte 
zutiefst notwendig. […] Immer […] liegt in sozialen Konflikten eine hervorra-
gende schöpferische Kraft von Gesellschaften. Gerade weil sie über je bestehende 
Zustände hinausweisen, sind Konflikte ein Lebenselement der Gesellschaft […] 
(Dahrendorf 1965, S. 124).

Sehr konzentriert fasst Dahrendorf an dieser Stelle seine Vorstellung der Funk-
tion von Konflikten innerhalb der Gesellschaft zusammen und grenzt sie dabei 
gleichzeitig von einer funktionalistischen Gesellschaftstheorie Parsonsʼ ab. Her-
ausstechend dabei ist die Historizität, die Dahrendorf Konflikten zuschreibt. Es ist 
nicht möglich, aus einer gegenwärtigen Perspektive die Auswirkung von Konflik-
ten abzuschätzen. Damit wird auch deutlich, wie Dahrendorf zu der letzten Aus-
sage seines Zitates gelangt. Die unklare Auswirkung von Konflikten unterstreicht 
die Kontingenz des Sozialen und führt über das Bestehende hinaus. Ist Dahren-
dorfs Begriff des sozialen Wandels daher auch vergleichbar mit dem Begriff des 
Politischen bei Rancière? Rancières Begriff des Politischen, soviel muss klar 
sein, hat nichts mit den technokratischen Verwaltungspraktiken einer Regierung 
zu tun. Diese sind immer nur besondere Ausdrucksformen einer Ordnung, die 
Rancière unter dem Begriff der Polizei zusammenfasst, die aber nicht mit diesem 
gleichzustellen ist. Die Polizei ist vielmehr der allgemeine Begriff einer Auftei-
lung des Sinnlichen, die vorgibt, was gesagt, getan und gehört werden kann. Sie 
ist damit auch dasjenige, was die Teile einer Gesellschaft von ihren Nicht-Teilen 
trennt (vgl. Rancière 2016, S. 39). Das Politische ist dieser Logik zu Folge eine 
Unterbrechung einer solchen Ordnung des Sozialen, indem sie „Körper von dem 
Ort entfernt, der ihm zugeordnet war oder die Bestimmung eines Ortes ändert; sie 
lässt sehen, was keinen Ort hatte gesehen zu werden, lässt eine Rede hören, die 
nur als Lärm gehört wurde“ (ebd., S. 41). Das Spezifikum des politischen Aktes, 
den uns Rancière beschreibt, liegt also gerade im Bruch mit dem gegebenen 



177Die Konfliktsoziologie Dahrendorfs…

Erfahrungsfeld (vgl. ebd.). Dahrendorfs sozialwissenschaftlicher Identifizierung 
von gesellschaftlichen Teilen steht die Rancièresche Idee einer Subjektivierung 
gegenüber, ein widerstreitendes Sich-Losreißen von hegemonialen Strukturkate-
gorien, das direkte Auswirkungen auf die Erfahrbarkeit ebenjener Kategorien hat:

Eine politische Subjektivierung ordnet das Erfahrungsfeld neu, das jedem seine 
Identität mit seinem Anteil gab. Sie löst und stellt die Verhältnisse zwischen den 
Weisen des Tuns, den Weisen des Seins und den Weisen des Sagens neu zusammen, 
die die sinnliche Organisation der Gemeinschaft, die Verhältnisse zwischen den 
Räumen, wo man eines macht, und denen, wo man anderes macht, die an dieses Tun 
geknüpften Fähigkeiten und jene, die für ein anderes benötigt werden, bestimmen. 
(ebd., S. 52)

Die Identifizierung einer vormals nicht-identifizierten, also neuen Streitinstanz 
geht somit einher mit der „Veränderung selbst des Bodens, auf dem das Spiel 
stattfindet […]“ (ebd., S. 51). Daran anknüpfend ist es also durchaus möglich, 
Rancières Theorie als eine Theorie des sozialen Wandels zu verstehen und in der 
Gegenüberstellung von soziologischer Identifizierung und politischer Subjekti-
vierung deutet sich bereits die erste zentrale Differenz zwischen der Theorie des 
Konflikts und der Theorie des Unvernehmens an.

Denn bei aller Philosophie bleibt Dahrendorf schlussendlich doch Soziologe, 
sein Hauptanliegen bleibt die Kartografie der Gesellschaft und die Übersetzung 
ihrer Widersprüche in soziologische Kategorien. Dabei glaubt er aus der „struk-
turellen Ausgangslage gewisser sozialer Konflikte, das heißt, [der] Identifizie-
rung der Herrschaftsverteilung“ (ebd., S. 33) gegenwärtige Konflikte zu 
erklären und Prognosen über zukünftige zu erstellen. Die aus der Analyse fol-
gernden, „unterstellten“ (ebd., S. 35), latenten Interessen von Gruppen „gehören 
zu sozialen Positionen“ sie sind den Trägern weder notwendig bewußt, noch 
werden sie unbedingt von diesen akzeptiert […]. Dahrendorf äußert damit 
einige Annahmen, die aus Rancières Perspektive zu einer Unterdrückung tat-
sächlicher Emanzipation führen. Einerseits tritt der tautologische Charakter der 
Soziologie zu Tage, die schlicht das Offensichtliche als Wahrheit festzuhalten 
versucht (vgl. Rancière 2010, S. 230). Damit nicht genug, reduziert Dahrendorf 
mit dem Versuch der Objektivierung sozialer Konflikte „als ein empirisch 
beschreibbares Verhältnis zwischen zwei […] im sozialen Raum lokalisierbaren 
und den jeweiligen Konflikt tragenden Akteure […]“ (Marchart 2013, S. 211) 
seine eigene Gesellschaftstheorie zu einer bloßen „Kasuistik unterschiedlicher 
Konfliktformen“, die „glaubte, der sozialen Realität einen Konflikt gleichsam 
vom Gesicht ablesen zu können, wenn man ihn als Verhältnisform zwischen 
bereits existierenden Gruppen oder Individuen versteht“ (ebd., S. 212). Eine 



178 H. Grunwald und L. Herber

solche Objektivierung seiner Theorie lässt Dahrendorf die ontologische Dimen-
sion einer Theorie des Konflikts wegschneiden und bleibt daher der ganzen 
Erkenntnis um das Wesen des Konflikts schuldig, die eine Differenzierung zwi-
schen Konflikt und Antagonismus nötig machen würde (vgl. ebd., S. 214). Mit 
der Reduktion des Ursprungs sozialer Konflikte auf eine strukturelle Ausgangs-
lage entwickelt Dahrendorf zudem eine negative Definition von Emanzipation: 
das Interesse einer unterdrückten Klasse steht immer nur in direkter Abhängig-
keit zur herrschenden Klasse und folgt der Logik dieser Klasse. Ihr Interesse 
kann nur darin liegen, den gleichen Lohn wie die Unternehmer zu erhalten, als 
gleichwertige Anteilhaber am Unternehmen verstanden zu werden oder, um ein 
aktuelles Beispiel zu bedienen, die gleiche Staatsbürgerschaft wie die Bürger 
des Landes zu erhalten, in dem sie Asyl suchen. Schon damit ist die Emanzipa-
tionsgabe unterdrückter Gesellschaftsteile eingeschränkt, da sie sich nur in dem 
Maße emanzipieren können, wie es ihrer unterdrückten Rolle in Abhängigkeit 
zu der unterdrückenden Rolle entspricht. Dahrendorf schränkt also den Hori-
zont möglicher Konflikte auf Verteilungskonflikte2 zwischen Herrschenden und 
Beherrschten ein. Damit nimmt er jedoch eine ähnliche Position ein wie Platon, 
der in den Forderungen des Volkes den „niemals zu sättigenden sättigende 
Heißhunger nach immer mehr: immer mehr Häfen und Schiffe, Waren und 
Kolonien, Arsenale und Befestigungen“ (Rancière 2016, S. 10) sah. Damit wird 
die bereits angesprochene Differenz zwischen soziologischer „Identifikation“ 
und politischer „Subjektivierung“ noch einmal deutlich.. Im Lichte des theoreti-
schen Abgesangs des Subjekts in der Gesellschaft der siebziger Jahre sucht 
Rancière nach Möglichkeiten, die es erlauben, das Subjekt nicht mehr „aus-
schließlich als Effekt eines Aktes der Unterwerfung“ (Wetzel und Claviez 2016, 
S. 163) zu denken. Indem Rancière den Begriff des politischen Denkens einer 
weitreichenden Rekonfiguration unterzieht (vgl. Kertscher 2006, S. 58), erkennt 
er in der Artikulation des Unvernehmens eine solche Möglichkeit der Subjekti-
vierung. Es ist dabei kein Bewusstwerden einer Klasse für sich, wie sie in der 
Marxschen Lehre vertreten wird und wie Dahrendorf es ebenfalls annimmt. 
Rancière bezeichnet diese Subjektivierung stattdessen als „Ent-Identifizierung“ 
(Wetzel und Claviez 2016, S. 162 f.). Das politische Subjekt demonstriert einen 
Abstand zwischen dem polizeilich identifizierten Teil seines Selbst, seiner 
scheinbar fraglosen Identität und dem in der polizeilichen Anordnung der  

2Diese sind dabei keineswegs rein materieller Natur, sondern umfassen (vor allem) auch 
Bereiche wie das Recht.



179Die Konfliktsoziologie Dahrendorfs…

Körper abwesenden, ungezählten Teil der Gemeinschaft (vgl. Rancière 2016, 
S. 48). Rancière distanziert sich also ganz ausdrücklich von allen Identifikati-
onsversuchen zwischen Quasi-Gruppen und latenten Interessen zum Zwecke 
einer Prognose oder Analyse von sozialen Konflikten, da diese nur als Produkte 
einer vorherrschenden Ordnung des Wahrnehmbaren erfasst werden können. 
Wenn Dahrendorf zur Verdeutlichung seiner Theorie den realdokumentierten 
Streit zwischen einem Unternehmer und einem Gewerkschafter um eine Lohn-
erhöhung der Arbeiter heranzieht (vgl. Dahrendorf 1972, S. 49 ff.) und die „rati-
onale Bändigung“ solcher Konflikte als „zentrale Aufgaben der Politik“ (ebd., 
S. 44) bezeichnet, so würde Rancière diesen Konflikt als Beispiel eines polizei-
lichen Diskurs verstehen, der nichts mit seiner Idee des Politischen zu tun hat. 
Der Gewerkschafter vollführt hier allein die an seine gesellschaftliche Rolle 
gehegten Erwartungen, die Emanzipation der Arbeiter in einer bloßen Lohnan-
gleichung zu erschöpfen. Und auch Dahrendorfs Versuch, Prognosen über mög-
liche tiefer gehende (latente) Interessen der Arbeiter zu stellen, dass sie 
möglicherweise als gleichwertige Anteilhaber am Unternehmen anerkannt wer-
den möchten (vgl. ebd., S. 62), erfasst noch keine Unterbrechung der sozialen 
Ordnung. Einerseits da sie nicht von den betroffenen Subjekten oder ihrem 
erwählten Repräsentanten selbst geäußert werden, sondern von einem wissen-
den Lehrmeister der Soziologie ihrer eigenen Kommunikationsfähigkeit beraubt 
werden, und den Vorwurf erfahren müssen, sich ihrer Interessen möglicherweise 
noch nicht einmal bewusst zu sein. Denn indem sich Dahrendorf dazu verleiten 
lässt, eine Interpretation der Forderung der Arbeiter in seinem angeführten Kon-
flikt zwischen Unternehmer und Gewerkschaft zu verfassen, reproduziert Dah-
rendorf die Figur des Lehrmeisters, die Rancière in seinen Arbeiten zu Joseph 
Jacotot kritisiert. Erst der Lehrmeister verhindert die Möglichkeit des Wissens 
der Proletarier um ihre eigene Situation und ihre Möglichkeiten, indem er erst 
die Verständnisunfähigkeit als „strukturierende Fiktion“ (Rancière 2010, S. 16) 
schafft. Statt die Gewerkschaften bzw. die Proletarier in einem Akt der gleich-
heitlichen Reflexion ihre tatsächliche Emanzipation zu entwickeln, das sie dort 
beginne „wo sie tatsächlich ihren Anfang nimmt, nämlich in den Anstrengungen 
der Arbeiter, ihre Emanzipation zu denken und zu erwirken“ (Niederberger 
2004, S. 130), stellt sich Dahrendorf als Mitglied der „königlichen“ Disziplin 
der Sozialforschung paternalistisch über das proletarische Kind und erklärt 
ihnen ihre Situation und die Forderungen, die aus dieser folgen.3 Es bleibt dabei 

3Dabei bleibt zu beachten, dass das Ideal des „unwissenden Lehrmeisters“ auch für Rancière 
kein endgültig erreichter Zustand ist (vgl. Wetzel und Claviez 2016, S. 139).



180 H. Grunwald und L. Herber

jedoch festzuhalten, dass sich die Umdeutung der Proletarier zu gleichwertigen 
Teilhabern von Unternehmen aus Dahrendorfs Beispiel durchaus als eine Unter-
brechung der vorherrschenden Ordnung zwischen Arbeitern und Unternehmern 
verstehen lassen könnte. Denn indem die Arbeiter ihre grundlegende Gleichheit 
unter Beliebigen als eine Gleichheit zwischen ihnen und den Kapitaleignern des 
Unternehmens ausdrücken, lassen sie eine Gleichheit erscheinen, die vormals so 
nicht in der Ordnung der liberalen Gesellschaft vorgesehen war (vgl. ebd., 
S. 140). Hierin exemplifiziert sich ein Spannungsverhältnis der Theorie Ranci-
ères in der Auseinandersetzung mit den Sozialwissenschaften. Einerseits scheint 
es für die Soziologie möglich zu sein, Emanzipationsschritte aufzuweisen und 
mit einer argumentativen Fundierung den Emanzipationsbestrebungen „Klarheit 
und Kohärenz“ (Niederberger S. 130) zu verleihen. Damit wird jedoch gleich-
zeitig, so der Vorwurf Rancières, die Subjektivierung politischer Akteure vor-
weggenommen und zu einer verwaltbaren Ressource innerhalb der polizeilichen 
Ordnung gemacht, was „das Verschwinden jeglichen Abstandes zwischen der 
Partei eines Streits und dem Teil einer Gesellschaft“ (Rancière 2016, S. 112) 
zur Folge hat. Dies wird besonders deutlich in Dahrendorfs Vorschlag verschie-
dener Regulierungstechniken. Die Notwendigkeit und Legitimation zur Regu-
lierung von Konflikten folgt dabei aus dem Anliegen, einen gewalttätigen 
Ausbruch von Konflikten zu verhindern (vgl. Dahrendorf 1965, S. 227). Die 
Gefahr eines gewaltsamen Konflikts sieht Dahrendorf am größten, wenn Kon-
flikte entweder unterdrückt oder dem Schein nach gelöst werden, wobei jeder 
Lösungsversuch auf die Unterdrückung des Konflikts hinausläuft, weil der 
ursprüngliche Antagonismus sich nicht aus der Welt schaffen lässt. Die Lösung 
von Konflikten entspricht nach Dahrendorf immer nur der Verschleierung einer 
Konfliktualität unter Ideologemen wie der „Volksgemeinschaft“ oder der „klas-
senlosen Gesellschaft“ und behält damit das Potenzial zum gewalttätigen Aus-
bruch inne (vgl. ebd., S. 226 f.). Dahrendorf sucht also mit dem scheinbar 
hehren Ziel einer gewaltbefreiten Gesellschaft Konflikte zu einer verwaltbaren 
Größe zu machen, um so „revolutionären oder quasi-revolutionären Explosio-
nen“ (ebd: 223) Einhalt zu bieten. Um überhaupt die Möglichkeit einer Regulie-
rung zu schaffen, sind derer vier Bedingungen zu erfüllen: 1) die grundlegende 
Konflikthaftigkeit aller Gesellschaften muss anerkannt sein, 2) ein Versuch der 
Beseitigung von Ursachen der Konflikte muss verneint werden, da diese nur 
unterdrückt oder im obigen Sinne gelöst werden können, 3) der Konflikt muss 
sich in verbindlichen Streitparteien organisieren, 4) es muss festgesetzte „Spiel-
regeln“ geben, nach denen der Konflikt ausgetragen wird, die die konfligieren-
den Parteien zunächst erarbeiten (vgl. ebd., S. 228). Glaubt Dahrendorf, hiermit 
Bedingungen für die Regulierung von Konflikten zu nennen, verkennt er dabei, 



181Die Konfliktsoziologie Dahrendorfs…

dass bereits in der Anerkennung und Identifizierung der Streitparteien als auch 
in der Einigung auf Spielregeln sich das eigentliche Unvernehmen manifestiert. 
Für Rancière ist es schon das Gehört-werden, die „Neustrukturierung des Erfah-
rungsfeldes“ (Rancière 2016, S. 47) die konflikthaft ist. Vor allem die beiden 
letztgenannten Bedingungen zur erfolgreichen Regelung eines Konflikts stehen 
in der Abfolge hinter demjenigen, was Rancière als Unterbrechung der polizei-
lichen Ordnung qua Strukturen der Subjektivierung umschreibt. Jedoch sieht 
Dahrendorf in den Methoden der Soziologie gleichzeitig die Möglichkeit, 
latente Konflikte frühzeitig zu erkennen und in den vorherrschenden Diskurs zu 
integrieren und selbigen gegebenenfalls unter den vereinbarten Regeln zu 
erweitern. Wie bereits betont, tragen diese Methoden aktiv zu der Verrechnung 
bei, die Rancière im Modus der modernen Demokratie zu erkennen glaubt, und 
verhindern tatsächliche Brüche mit der polizeilichen Ordnung. Tatsächliches 
emanzipatorisches Potenzial wird damit entschärft und in der vorherrschenden 
Ordnung verortet.

Sind diese Bedingungen dennoch erfüllt, kann es im ersten Regulierungsver-
such zu Verhandlungen kommen, die im Lichte heutiger deliberativer Diskussio-
nen stehen. Indem eine Körperschaft gegründet wird, in der sich beide Parteien 
unter obigen Bedingungen begegnen, soll eine Entscheidung über den Konflikt 
getroffen werden. Bleibt diese Entscheidung aus, so kann eine dritte Instanz hin-
zugezogen werden, die als Vermittler dient. Spätestens hier wird deutlich, dass es 
Dahrendorf keinesfalls um grundlegende Aushandlungen der Art und Form von 
gesellschaftlichem Zusammenleben gehen kann. Die mögliche Existenz von einer 
dritten Instanz, mit direkten Beispielen wie dem Bundespräsident veranschaulicht 
(ebd., S. 229), zeigt schon, dass der Konflikt stets nur systemimmanent stattfinden 
kann. Die Möglichkeit einer fundamentalen Hinterfragung des Status quo scheint 
nicht mitgedacht in Dahrendorfs wissenschaftlicher „Kontrolle der Wirklichkeit“ 
(Dahrendorf 1972, S. 23). Kann schließlich keine Entscheidung getroffen wer-
den, kommt es zur Schlichtung bzw. Zwangsschlichtung durch eine entsprechende 
Autorität. Diese letzten Punkte lassen keinen Zweifel über die Systemaffirmation 
Dahrendorfs übrig, seine Relativierung, Zwangsschlichtung liege „an der Grenze 
von Regelung und Unterdrückung von Konflikten“ mutet schließlich inkonsequent 
gegenüber seinem eigenen Ansprüchen der Konfliktfähigkeit von Gesellschaft 
an. In dem Glauben, Konflikte und ihre Parteien identifizieren zu können und 
Sozialtechnologien zu ihrer Regulierung entwickeln zu können (vgl. Dahrendorf 
1965, S. 124), erweist sich Dahrendorf als Denker konsensueller Demokratiethe-
orien wie sie Rancière kritisiert. Dahrendorfs Absichten führen zur „Produktion 
einer doxa über die doxa“ (Rancière 2010, S. 229) in der der „Gemeinschaft […] 
unaufhörlich ihr selbst präsentiert“ (Rancière 2016, S. 112) wird. Damit wird aber 



182 H. Grunwald und L. Herber

die Möglichkeit des Erscheinens eines tatsächlichen Dissenses verhindert. Alle 
Sprecherpositionen werden als Quasi-Gruppen und latente Interessen mithilfe 
der Instrumente der Sozialwissenschaften, im Speziellen der Meinungsforschung, 
identifiziert und festgehalten. Hierin wird aber nicht der Vielheit und Kontingenz 
von Gesellschaften Raum gegeben, indem sie sich beispielsweise ihrer eigenen 
Pluralität unter Zuhilfenahme der Meinungsumfragen bewusst werden. Sondern 
sie identifizieren sich mit diesem bloßen „statistischen Querschnitt“ (ebd., S. 114) 
und verlieren damit alle Möglichkeiten einer Ent-Identifizierung ihrer Identitä-
ten. Die so identifizierten Teile des Ganzen der Gesellschaft sind damit für all-
umfassende Zählungsverfahren präformiert, die die Identität der Konflikte mit 
ihren Prognosen und Klassen an sich weiter manifestiert. Der gesamte Horizont 
der gesellschaftlichen Konflikte wird unter der sortierenden Hand der Sozialwis-
senschaften auf die Verteilungsstrategien der polizeilichen Ordnung reduziert. Der 
kontingente Begriff des sozialen Wandels, wie ihn Dahrendorf entwickelt, ver-
kommt unter der Kritik Rancières zur Zirkularität innerhalb dieser Ordnung, in 
welcher dem Prinzip nach bereits alles gesagt worden ist und alle Diskurspartner 
bereits ausgemacht sind. Der regulierte Konflikt, als Identität aus Klasse und Inte-
resse, weist nicht mehr über die gesellschaftlichen Zustände hinaus, sondern ver-
weist in einem selbstreferenziellen Akt immer wieder nur auf sich selbst. So wie 
die Praxis der „Kontrolle der Verfassungsmäßigkeit“ (ebd., S. 119) als eine staatli-
che Mimesis der politischen Praxis des Streits interpretiert wird, muss der Versuch 
einer Theorie des Konflikts, die den Anspruch der gleichzeitigen Regulierung der 
selbigen verkündet, als Teil dieser Mimesis betrachtet werden, „die die demokra-
tische Manifestation in ein Problem“ umwandelt, „das von einem Expertenwissen 
abhängt“ (ebd., S. 119).

Dieser Vorwurf wird ebenso wenig durch Dahrendorfs Forderung nach Aner-
kennung von Konflikten und ihren Parteien (vgl. Dahrendorf 1965, S. 124) auf-
gehoben. Dieser Anspruch könnte leicht mit Rancières sprachphilosophischer 
Ausrichtung des Unvernehmens verwechselt werden, die es durchaus erlaubt, den 
Begriff der Anerkennung als einen Operator in Rancières Denken zu verstehen 
(vgl. Kertscher 2006). Richtig ist, dass es Rancière nicht um die Verhandlung um 
Gegenstände geht, sondern um das Verhältnis der Sprecher selbst, also wer in den 
konstituierten Diskursen überhaupt berechtigt ist, zu sprechen und welche Forde-
rungen er oder sie stellen darf. Richtig ist auch, dass die politische Subjektivierung 
dem vorherigen Ganzen der Aufteilung des Sinnlichen immer etwas neues, einen 
neuen Sprecher hinzufügt, und dieser also durchaus um Anerkennung kämpft und 
sie gewissermaßen auch erhalten muss, um die polizeiliche Ordnung aufbrechen zu 
können. Dies wird deutlich, wenn Rancière betont, dass es immer auch atypische 
Agenten der Polizei geben muss, die die Stimme der Anteillosen vernimmt und in 



183Die Konfliktsoziologie Dahrendorfs…

den Diskurs aufnimmt (vgl. Rancière 2016, S. 36). Indem Dahrendorf aber seine 
Argumentation auf das Vorhandensein einer gewissen Rationalität fußt, überführt 
er sich selbst als Teil des polizeilichen Logos. Denn die Annahme einer allgemein-
gültigen Rationalität ist schließlich die große Kritik Rancières an der konsensuel-
len Demokratietheorie: sie fußt auf dem Glauben, Inhaber einer Rationalität der 
Gleichheit zu sein, in der alle Teilnehmer auf Grundlage eben dieser Rationalität 
zu einer Einigung finden können und die damit den Dissens schließlich befrie-
det. Stattdessen sieht sich jede Infragestellung der Ordnung dazu gezwungen 
„sich innerhalb des Aussagesystems und der Subjektpositionen, welche die Ord-
nung zulässt, zu artikulieren; jede Infragestellung läuft somit Gefahr, die vor-
gegeben Form der Sichtbarkeit nur zu reproduzieren“ (Krasmann 2012, S. 82). 
Dabei, um es noch einmal zu wiederholen, befreit sich die Konsenswirklichkeit 
also aller Möglichkeiten des Erscheinens eines Dissenses, der nicht dieser Rati-
onalität entspricht. Damit ist aber auch die Möglichkeit der Anerkennung immer 
mit dem Logos dieser Rationalität verkettet, reproduziert nur die bereits bekann-
ten Sprecherpositionen. Konsens bedeutet nicht Gleichheit unter Beliebigen, son-
dern Verschleierung der Herrschaft eines bestimmten Logos unter der Illusion der 
Manifestierung der Gleichheit.

4	� Fazit

Mit Rancières Theorie des Politischen und Dahrendorfs Versuch einer auf Herr-
schaftsungleichheiten fußenden Gesellschaftstheorie haben wir zwei Ansätze ken-
nengelernt, die sich beide unter verschiedenen Vorzeichen mit dem fortwährenden 
Aufkommen gesellschaftlicher Konflikte auseinandersetzen. Zu Beginn galt dem 
Konfliktsoziologen Dahrendorf das Interesse, der anhand einer Umformulierung 
des reduktionistischen Klassenmodells der Marxschen Theorie versucht, gesell-
schaftliche Kämpfe auf objektiv gegebenen Antagonismen zu gründen, die wie-
derum einzelne gesellschaftliche Teilbereiche entlang des Ein- oder Ausschlusses 
von Herrschaftsprivilegien strukturieren (Dahrendorf 1957, S. 138). Daraus ergibt 
sich innerhalb seiner Argumentation eine geschichtliche Allgegenwart gesell-
schaftlichen Wandels, denn jeder dieser Antagonismen strebt nach Artikulation 
und damit nach Veränderung bestehender Herrschaftsverhältnisse vonseiten der 
Unterprivilegierten (vgl. Dahrendorf 1972, S. 116). Seine Herangehensweise einer 
konfliktzentrierten Gesellschaftstheorie basiert somit auf der Annahme einer Kon-
tingenz menschlichen Zusammenlebens, die auch einen zentralen Platz in Ranci-
ères politischer Theorie einnimmt (vgl. Wetzel und Claviez 2016, S. 53) Während 
Dahrendorf jedoch die Frage nach dem Ursprung dieser Allgegenwart von 



184 H. Grunwald und L. Herber

gesellschaftlichen Konflikten und Kämpfen ausschließlich mit dem Verweis auf 
Herrschaftsungleichheit beantwortet und alle darüber hinausgehenden Begrün-
dungsversuche für „spekulativ“ (Dahrendorf 1972, S. 18) erachtet, übersteigt Ran-
cière in diesem Punkt Dahrendorfs sozialphilosophisches Fundament, indem er 
den politischen Grundbegriff der Gleichheit ins Zentrum seiner Reflexionen über 
das menschliche Zusammenleben setzt (vgl. Wetzel und Claviez 2016, S. 49). So 
lässt sich nach Rancière die ungleichheitliche Logik aller herrschaftlicher Ord-
nungen nur durch die ursprünglichere Gleichheit denken, die sich aus der schlich-
ten Unmöglichkeit eines natürlichen oder göttlichen Gesetzes der Anordnung 
gesellschaftlicher Gruppen ergibt und ihren Ausdruck findet in dem Vorhanden-
sein eines universalen Logos, der allen menschlichen Lebewesen innewohnt (vgl. 
Rancière 2016, S. 28). Erst einer von der Annahme der Gleichheit aller Menschen 
getriebenen Artikulation eines Dissenses entspringen daher gesellschaftliche Kon-
flikte (ebd., S. 22). Während, mit Marchart gesprochen, Dahrendorfs Herleitung 
von Konflikt durch Herrschaft einer argumentativen Zirkularität und damit der 
Tautologie verfällt (vgl. Marchart 2013, S. 215), setzt Rancière mit seinem radi-
kaldemokratischen Impetus der Betonung einer basalen Gleichheit eine robus-
tere Begründung der Konfliktualität und damit der Kontingenz aller menschlicher 
Gesellschaften.

In einem zweiten Schritt wurde die Aufmerksamkeit auf die Frage des sozia-
len Wandels gelenkt, zu der Dahrendorf und Rancière auf den ersten Blick ver-
meintlich ähnliche Positionen einnehmen, wobei eine genauere Betrachtung auch 
in diesem Punkt deutlich macht, dass Rancières Theorie weitgreifendere Aussagen 
trifft. Dahrendorf beschreibt gesellschaftlichen Wandel als Veränderung bestehen-
der Herrschaftsverhältnisse ausgehend von der unterprivilegierten Partei zweier 
involvierter gesellschaftlicher Teilgruppen, denen schon sozialwissenschaftlich 
erschließbare Interessen innewohnen, noch bevor diese sich überhaupt zu poli-
tisch motivierten Interessengruppen organisieren und ihre Interessenlagen artiku-
lieren (vgl. Dahrendorf 1972, S. 24). Die soziologische Analytik eilt also in ihrer 
„Lehrmeisterlichkeit“ der Realität voraus und präformiert gegebene Konfliktlinien 
entlang bestehender Strukturkategorien des Sozialen. Damit sperren Dahrendorfs 
„Strukturtatsachen“ mögliche politische Subjekte in ihre polizeilich identifizierte 
Identität ein, beschränken den Möglichkeitsbereich etwaiger dissensueller Inte-
ressen auf Kämpfe um Herrschaftsprivilegien und deklassieren damit jedweden 
gesellschaftlichen Konflikt zu Verteilungskämpfen ausschließlich innerhalb einer 
etablierten polizeilichen Aufteilung des Sinnlichen. Dahrendorfs Theorie als „Ins-
trument der rationalen Kontrolle der Wirklichkeit“ (ebd., S. 23) lässt sich analog 
zu dieser Selbstbeschreibung somit aus der Perspektive Rancières als Instrument 



185Die Konfliktsoziologie Dahrendorfs…

der „logischen“4 Kontrolle von kontingenten Konfliktrealitäten beschreiben. Kon-
flikte werden in Dahrendorfs soziologischer „Kasuistik“ (Marchart 2013, S. 212) 
behandelt nach der Offenbarkeit dessen, was sie in einer gegebenen Anordnung 
des Wahrnehmbaren zu sein scheinen. Sie bleiben immer der „sichtbare Ausdruck“ 
(Dahrendorf 1972, S. 36) jener fortwährender Offensichtlichkeit der in Herrschafts-
verbänden sich notwendig konstituierenden Antagonismen. Dahrendorfs Begriff 
des sozialen Wandels bleibt somit systemimmanent und damit aus der Perspektive 
des Unvernehmens auf halber Strecke stehen, denn er bleibt hegemonialen Deu-
tungsweisen und der Führung einer vermeintlich allgemeingültigen Rationalität 
unterworfen. Um Dahrendorfs Entwurf einer Theorie des Konflikts und sein Anlie-
gen der Regulierung dennoch zu retten und nicht vorschnell in die Reihe konsen-
sueller Regulierungsversuche zu integrieren, sei hier auf die Auseinandersetzung 
Chantal Mouffes mit dem Begriff des Politischen verwiesen. Denn ähnlich wie 
Dahrendorf ist es Mouffe an einer Regulierung der grundsätzlichen Konfliktuali-
tät gelegen, die sie in ihrem Begriff der Agonalität und der kollektiven Identitäten 
skizziert (vgl. Mouffe 2007).

Im Gegensatz dazu versinnbildlicht Rancière sein Verständnis dissensueller 
politischer Anliegen als „die Erfindung einer Frage, die noch niemand stellte“ 
(Rancière 2016, S. 44). Sein subjektzentriertes Denken von politischen Artiku-
lationen als ein Sichlosreißen von polizeilich oktroyierten Identitäten stellt die 
Auswirkungen der politischen Subjektivierungen auf die Erfahrbarkeit jener 
gesellschaftlichen Kategorien selbst und somit ihrer Transformationen in den 
Vordergrund (vgl. ebd., S. 38). Seine Idee sozialen Wandels gestaltet sich als 
fundamentaler: jeder politische Kampf ist immer ein „Kampf um das Ganze“ 
(Dahrendorf 1972, S. 40), weil er mit der „Neuordnung des Erfahrungsfeldes“ 
(Rancière 2016, S. 47) – also der Restrukturierung der polizeilichen Zählung und 
Anordnung der Gesellschaftsteile einhergeht.

4Im Sinne des polizeilichen Logos.



186 H. Grunwald und L. Herber

Literatur

Andreas Niederberger. 2004. „Aufteilung(en) unter Gleichen. Zur Theorie der demokrati-
schen Konstitution der Welt bei Jacques Ranciere.“ In Die Rückkehr des Politischen. 
Demokratietheorien heute, hrsg. v. Oliver Flügel-Martinsen, 129–145. Darmstadt: Wiss. 
Buchgesellschaft.

Bedorf, Thomas. 2010. „Das Politische und die Politik. Konturen einer Differenz.“ In 
Das Politische und die Politik, Thomas Bedorf und Kurt Röttgers, 13–37. Orig.-Ausg. 
1. Aufl. Berlin: Suhrkamp (Suhrkamp-Taschenbuch Wissenschaft, 1957).

Bonacker, Thorsten. 2009. „Konflikttheorien.“ In Handbuch soziologische Theorien, hrsg. 
v. Georg Kneer und Markus Schroer, S. 179–199. 1. Aufl. Wiesbaden: VS Verl. für 
Sozialwissenschaften.

Dahrendorf, Ralf. 1957. Soziale Klassen und Klassengesellschaft in der industriellen 
Gesellschaft. Stuttgart. Enke.

Dahrendorf, Ralf. 1965. Gesellschaft und Freiheit. Zur soziologischen Analyse der Gegen-
wart. München: Piper.

Dahrendorf, Ralf. 1972. Konflikt und Freiheit. Auf dem Weg zur Dienstklassengesellschaft. 
München: Piper.

Joas, Hans, Wolfgang Knöbl. 2004: Sozialtheorie. Zwanzig einführende Vorlesungen. 
Orig.-Ausg., 1. Aufl. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Kertscher, Jens. 2006. „Sprache und Anerkennung. Zur Rationalität des Politischen im 
Anschluss an Jürgen Habermasʼ Diskurstheorie des demokratischen Rechtsstaats und 
Jacques Rancières Unvernehmen.“ In Die unendliche Aufgabe. Kritik und Perspektiven 
der Demokratietheorie, hrsg v. Reinhard Heil und Andreas Hetzel, 57–76. Bielefeld: 
Transcript.

Krasmann, Susanne. 2012. „Jacques Rancière. Politik und Polizei im Unvernehmen.“ In 
Das Politische denken. Zeitgenössische Positionen, Ulrich Bröckling, 77–98. Bielefeld: 
Transcript.

Marchart, Oliver. 2013. Das unmögliche Objekt. Eine postfundamentalistische Theorie der 
Gesellschaft. 1. Aufl. Berlin: Suhrkamp.

Mouffe, Chantal. 2007. Über das Politische. Wider die kosmopolitische Illusion. Dt. Erst-
ausg., 1. Aufl. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Rancière, Jacques. 2010. Der Philosoph und seine Armen. Deutsche Erstausgabe. Wien: 
Passagen-Verlag.

Rancière, Jacques. 2016. Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. 6. Auflage. Frankfurt 
am Main: Suhrkamp.

Wetzel, Dietmar J., Thomas, Claviez. 2016. Zur Aktualität von Jacques Rancière. Einlei-
tung in sein Werk. 1. Aufl. Wiesbaden: Springer VS.



187

Von der Politischen Differenz zur 
Soziologie der Gleichheit?

Eine Skizze mit Jacques Rancière

Thomas Linpinsel

1	� Einleitung

Kontingenz nimmt ohne jeden Zweifel einen vorderen Platz im sozialtheore-
tischen Begriffsregister ein. Die Moderne in toto als „Entgrenzung des Mög-
lichkeitsbewußtseins“ (Makropoulos 1997, S. 19) aufzufassen, ist in den 
zeitgenössischen Gesellschaftswissenschaften gewöhnlicher Usus. Nichtsdesto-
trotz haben die jüngeren radikal auf Kontingenz abstellenden philosophischen, 
wissenschaftstheoretischen und kulturwissenschaftlichen Theoriebildungen 
gerade in den Gesellschafts- und Sozialwissenschaften derart enorme Schockwel-
len auslösen können, dass die disziplinären Selbstzweifel das altbekannte Maß 
weit hinter sich ließen und bisweilen gar die fundamentale Frage nach der eige-
nen Daseinsberechtigung evozieren. Der folgende Beitrag rekonstruiert die radi-
kale Kritik an der Soziologie im Werk des französischen Denkers der Gleichheit 
Jacques Rancière. Dabei werde ich Rancières egalitäre Kritik an der Soziologie 
vor dem Hintergrund der Debatten um die Theorien der Politischen Differenz ana-
lysieren und erörtern. Ich werde vor allem der Frage nachgehen, ob das Unver-
nehmen innerhalb der Theorien der Politischen Differenz als Alternative zu den 
Modellen des Antagonismus und der Hegemonie, wie sie prominent Chantal 

© Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH 2018 
T.  Linpinsel und I.-T.  Lim (Hrsg.), Gleichheit, Politik und Polizei: Jacques 
Rancière und die Sozialwissenschaften, Kulturelle Figurationen: Artefakte, 
Praktiken, Fiktionen, https://doi.org/10.1007/978-3-658-20670-3_10

T. Linpinsel (*) 
Gießen, Deutschland
E-Mail: thomas.linpinsel@sowi.uni-giessen.de

Ich danke Dominique Autschbach, Daniel Rotstein und Tobias Schädel für ihre Hinweise 
und Anmerkungen.



188 T. Linpinsel

Mouffe und Oliver Marchart ausarbeiten, rekonstruiert werden kann und ob sich 
eine von Rancière ausgehende Soziologie der Gleichheit denken lässt.

Die sozialwissenschaftliche Relevanz der Gedanken des französischen Philo-
sophen werde ich in vier Schritten herausarbeiten: Zunächst werde ich im ersten 
Kapitel die Theorie Rancières kurz umreißen und in den aktuellen Debatten um 
die Politische Differenz als genuines Kontingenzkonzept verorten (Abschn. 2). 
Daran anschließend wird die Bühnenmetapher eingeführt und als sozialer Ort 
der Gleichheit ausgewiesen (Abschn. 3) danach rückt Rancières Kritik an dem 
Soziologenkönig1 und den Sozialwissenschaften in den Fokus der Argumentation 
(Abschn.  4) und abschließend werde ich einige Überlegungen zu den Konturen 
einer an Rancière anschließenden Soziologie der Gleichheit anreißen (Abschn. 5).

2	� Jacques Rancière, die Politik der Gleichheit und 
die Kontingenz des Politischen

Dass in den zwei Dekaden der 1960er und 70er Jahre in den modernen westlichen 
Industriestaaten gesellschaftliche Transformationen ihren Ausgang nehmen, die 
die Formierung der europäischen Gegenwartsgesellschaften maßgeblich beein-
flusst haben, ist zu einem bekannten Topos unserer gesellschaftlichen, politischen 
und kulturellen Selbstbeschreibung avanciert. In den aktuelleren gesellschaftsthe-
oretischen Debatten spiegeln sich diese kulturellen Ungewissheiten in der Hypo-
these, dass lange unhinterfragte „Hintergrundannahmen und Basisprinzipien des 
gesellschaftlichen Zusammenlebens […] in Fluß“ (Beck et al. 2001, S. 11 f.) 
geraten sind. Der sozialtheoretische Fokus hat sich im Zuge dieser Entwicklung 
deutlich zu Phänomenen der Pluralität, der Ambivalenz und eben der Kontin-
genz verschoben; letztlich ist eine ambitionierte gesellschaftswissenschaftliche 
Theorie heute ohne die Berücksichtigung dieser Phänomene nicht mehr mög-
lich. Es sind die Debatten um die Postmoderne, den Poststrukturalismus und die 
Dekonstruktion, die in den Gesellschafts- und Kulturwissenschaften besonders 
produktive Auseinandersetzungen mit diesen neuen sozialen Uneindeutigkeits-
phänomenen ermöglicht haben. Dementsprechend gehören diese Theorien, selbst 
wenn es stimmen mag, dass Theorien, die „sich mit Lyotard, Baudrillard oder 
den Poststrukturalisten beschäftigte[n] […] lange als unseriös, unsystematisch  

1Über die Zuweisung des Genus hat bei geschlechtsspezifischen Ausdrücken der Zufall ent-
schieden (Würfelwurf).



189Von der Politischen Differenz zur Soziologie der Gleichheit?

und unwissenschaftlich abgetan“ (Moebius 2010, S. 283) wurden, mittlerweile 
anerkanntermaßen in den Kanon des sozialwissenschaftlichen Denkens. So hat 
vor allem Michel Foucault „in der deutschsprachigen Soziologie [so] vielfäl
tige Resonanzen“ (Farzin 2014, S. 208) erzeugen können, dass sich selbst in 
den Methodendebatten, dem wohl am stärksten traditionellen Theoriebeständen 
verpflichteten sozialwissenschaftlichen Feld, poststrukturalistisch informierte 
Ansätze deutlich Gehör haben verschaffen können. Von einer provokanten Geste 
gegenüber der eigenen Disziplin wird ein sozialwissenschaftliches Aufgreifen 
poststrukturalistischer und postmoderner Ansätze sicherlich schon lange nicht 
mehr begleitet.

Innerhalb der poststrukturalistischen Sozialtheorie stoßen zunehmend solche 
Theorien auf Interesse, die versuchen, die Spannung zwischen Kontingenz und 
Ordnung in einem dezidiert politischen Vokabular einzufangen. In dieser Theorie-
familie zieht sich das Kontingenzmotiv als Konfrontation zwischen Ordnung und 
Ereignis, Struktur und Neubeginn oder Identität und Differenz auf die terminolo-
gische Dichotomie von der Politik und dem Politischen zusammen und soll damit 
einer genuin politisierbaren neuen Sozialtheorie den Weg bereiten. Diese Theo-
rien der Politischen Differenz gehen aus der Erbmasse des westlichen Marxismus 
hervor und stehen in einem unmittelbaren Zusammenhang mit der intellektuellen 
Lektion 1968 und dem daran anschließenden Formalwandel in der französischen 
Sozialphilosophie (zur Transformation der französischen [Sozial]Philosophie in 
der Mitte des letzten Jahrhunderts nach wie vor lesenswert: Descombes 1987). 
Für die Debatten um die Politische Differenz lassen sich allerdings mit dem Cen-
tre de recherches philosophiques sur le politique, „einem Institut, das im Novem-
ber 1980 auf Initiative von Philippe Lacoue-Labarthe und Jean-Luc Nancy […] 
eingerichtet und im November 1984 von ihnen wieder aufgelöst worden ist“ 
(Lyotard 1988, S. 11) und dem gemeinsam von Ernesto Laclau und Chantal 
Mouffe verfassten und erstmals 1985 erschienenen Buch Hegemonie und radikale 
Demokratie zwei sehr konkrete Ausgangspunkte identifizieren.

In ihrem Kern zeichnen sich diese, häufig als radikal-demokratisch gelabelten, 
Theorien durch eine mehrfache kritische Stoßrichtung aus: So sollen einerseits 
die theoretischen Sackgassen der traditionell marxistischen kritischen Gesell-
schaftstheorie umgangen werden und gleichzeitig aber an der Kritik an der klas-
sisch liberalen Demokratietheorie festgehalten werden, auch die „postmodernen 
Versuche, die Politik für beendet zu erklären“ (Flügel et al. 2004, S. 11) werden 
in diesem Denken zurückgewiesen. Nicht unähnlich zur neokonservativen Skep-
sis gegenüber den philosophischen Meisterdenkern (Glucksmann 1978), dem 
postmodernen Abgesang auf die großen Erzählungen (Lyotard 1989) oder Cas-
toriadis (1990) Entwurf einer neuen politischen Philosophie nehmen auch die  



190 T. Linpinsel

Theorien der Politischen Differenz ihren Weg von der Kritik am Marxismus zu 
einer umfassenden Infragestellung moderner Ordnungsvorstellungen im Allge-
meinen. In der zugrunde gelegten Begriffsdualität verweist dabei die Politik ganz 
allgemein auf die institutionell realisierte Ordnung, während das Politische für 
eine radikale Form der Kritik am modernen Ordnungsdenken steht (Wevelsiep 
2006, S. 22). Den demokratischen Impuls dieser Theorien bringt Chantal Mouffe 
folgendermaßen auf den Punkt:

In den letzten Jahrzehnten sind Kategorien wie »menschliche Natur«, »universelle 
Vernunft« und »rationales autonomes Subjekt« zunehmend in Frage gestellt worden.  
[…] Eine solche Kritik des Aufklärungsuniversalismus und -rationalismus – die 
manchmal als »postmodern« bezeichnet wurde – wurde von manchen Autoren wie 
Jürgen Habermas als Bedrohung des modernen demokratischen Projekts gebrand-
markt. […] Tatsächlich werde ich argumentieren, dass es nur im Kontext einer 
politischen Theorie, die die Kritik des Essentialismus berücksichtigt – die ich als 
wesentlichen Beitrag der sogenannten »postmodernen« Ansätze betrachte – gelingen 
kann, die Ziele einer radikaldemokratischen Politik auf eine Weise zu formulieren, 
die der gegenwärtigen Proliferation politischer Räume und der Vielfalt demokrati-
scher Forderungen Raum eröffnet (Mouffe 2010, S. 33).

Ganz diesem Schema folgend weist Mouffe (2007, S. 15) dann auch eindeutige 
disziplinäre Zuständigkeitsbereiche zu: Während die politische Wissenschaft, 
als empirische Sozialwissenschaft, für die Politik zuständig ist, könne das Poli-
tische nur von der Politischen Philosophie angemessen befragt werden. In ihrem 
Modell werden die empirischen Sozialwissenschaften damit auf die Funktion 
der Tatsachenfeststellung beschränkt, die Politische Philosophie hingegen kann 
über den empirischen Rahmen hinausgehend nach dem Wesen des Politischen 
fragen. Für die deutschsprachigen Debatten um die Theorien der Politischen 
Differenz stecken bis heute vor allem die Studien von Oliver Marchart den the-
oretischen Rahmen ab. Letztlich sehr nah an Laclau und Mouffe argumentie-
rend, greift Marchart pointiert auf die Philosophie Heideggers zurück, um die 
konzeptionelle Vergleichbarkeit dieser Theorien herausarbeiten zu können. Die 
dezidiert postfundamentalistisch ansetzende Theoriefigur der Differenz zwischen 
der Politik und dem Politischen will Marchart, in den zahlreichen unterschied-
lichen theoretischen Spielarten, als Analogie zur ontisch-ontologischen Differenz 
lesbar machen. Die Bezugnahme auf diese Denkfigur erlaube es den Theorien 
der Politischen Differenz aus dem anti-essenzialistischen Ansatz nicht die post-
moderne Überhöhung der Verabschiedung aller Gründe zu folgern, sondern die 
notwendige Setzung erster kontingenter Gründe zum theoretischen Kerngedan-
ken zu erheben. Hier greift Marchart (2010, S. 68) auf Heideggers Konzept des  



191Von der Politischen Differenz zur Soziologie der Gleichheit?

Abgrundes zurück, der Ab-Grund ist als „Grund selbst gründend und grundlos 
zugleich.“ In dieser Form führe das Kontingenzmotiv in den Theorien der Poli-
tischen Differenz nicht in den postmodernen Antifundamentalismus und eröffne 
daher als postfundamentalistisches Konzept eine dezidiert politisierende Adap-
tion des philosophischen Kontingenzentwurfes. Das Soziale wird zur empirischen 
Gegebenheit, im Sinne der Politik zur geltenden Ordnung, die weder grundlos 
ist noch definitiv letztbegründet werden kann, das Politische wiederum verweist 
als Ab-Grund auf den jeweils letzten kontingent gesetzten Grund einer Ordnung. 
Das Politische ist so eine „Instanz radikaler Negativität“ (Marchart 2010, S. 320) 
und als ursprüngliche Instituierung des Sozialen stets umkämpft. Das Politische 
bezeichnet hier eine Situation in der die gegründete Ordnung antagonistisch mit 
Versuchen der Ent- oder Neugründung konfrontiert wird. Am Anfang einer jeden 
Ordnung vermutet Marchart also einen Antagonismus: im strengen Sinn sei der 
Antagonismus der „politische Name des Politischen“ (Marchart 2010, S. 321; 
Hervorhebung i. O.) In dem also ein „Primat des Politischen gegenüber dem 
Sozialen“ (Marchart 2010, S. 258) postuliert wird, kann sich die Politische Philo-
sophie zur neuen Ersten Philosophie erheben, welche intrinsisch auf eine Ontolo-
gie des Antagonismus verweist.

Eine solche Lesart stößt bei Rancière recht schnell an ihre Grenzen. Nicht nur 
die tiefe Skepsis gegenüber der Politischen Philosophie und der fehlende expli-
zite Bezug auf Heidegger, sondern vor allem die das gesamte Denken Rancières 
tragende begriffliche Dichotomie von Polizei und Politik, lassen sich nur mit 
erheblichem Aufwand in das heideggerianische Differenzmodell zwängen. Jüngst 
ist dieser Punkt besonders deutlich von Oliver Flügel-Martinsen herausgearbei-
tet worden. In seiner Lektüre verwickelt sich Rancières Idee der Politik gerade 
nicht in einer „Ontologie des Politischen“ (Flügel-Martinsen 2017, S. 192) und 
kann daher durchaus als ein Gegenmodell zur „Tiefenontologie des Konfliktes“ 
(Flügel-Martinsen 2017, S. 192), wie es Laclau, Mouffe und Marchart ausarbei-
ten, interpretiert werden. Vom starken Konzept der Gleichheit ausgehend, erkennt 
Flügel-Martinsen im Denken Rancières ein Modell der Politischen Differenz, wel-
ches den Konflikt nicht zum Wesenskern des Politischen hypostasiert. Gerade in 
der Zentralität des Gleichheitskonzeptes macht dagegen Marchart ein problemati-
sches, weil der Idee einer strikt nicht-essenzialistischen Theorie widersprechendes, 
emanzipatorisches A priori aus. Statt den letzten Grund als Ab-Grund wirklich in 
absoluter Kontingenz zu halten, und damit eine postfundamentalistische Theorie 
sui generis vorzulegen, bringe Rancière die Gleichheit derart zentral in die eigene 
Begriffsbestimmung der Politik ein, dass letztlich jede Politik „Politik der Gleich-
heit, ergo emanzipatorisch [ist] – oder sie ist keine Politik.“ (Marchart 2010,  
S. 183). In ihrem Kern basiert diese Diagnose auf der strikt heideggerianischen  



192 T. Linpinsel

Lesart der Politischen Differenz bei Marchart: Wenn der Konflikt zwischen der 
Politik und dem Politischen als ontologisch grundgelegter Antagonismus interpre-
tiert wird, dann muss die Gleichheit in der Konfrontation zwischen der Polizei und 
der Politik bei Rancière als eine Einhegung des radikalen Kontingenzkonzeptes 
erscheinen. Allerdings lässt sich Rancières Gleichheitsideal auch als ein alterna-
tives Kontingenzkonzept zur Ontologie des Konfliktes im Feld der Theorien des 
Politischen rekonstruieren.

Statt des antagonistischen Konflikts zwischen der Politik und dem Politischen 
zieht sich bei Rancière die Konfrontation zwischen der Logik der realisierten 
Ordnung und der diese prinzipiell herausfordernde Logik der Gleichheit wie ein 
roter Faden durch das Werk. Die Politik entspricht daher bei Rancière nicht eins 
zu eins dem Konzept des Politischen bei Marchart, Laclau und Mouffe. Die Poli-
tik wird hier nicht selbst zum Träger einer „postfundamentalistisch-entgründenden  
Logik“ (Marchart 2010, S. 180), wie es das Politische bei Marchart ist; sie 
bezeichnet hier die Momente der Konfrontation selbst. An die Stelle der begriff-
lichen Dichotomie von Politik und Politischem tritt bei Rancière also eine Triade 
aus Gleichheit, Polizei und Politik.

Nicht um die Notwendigkeit der politischen Instituierung des Sozialen oder 
den antagonistischen Konflikt zwischen hegemonialen Projekten spannt Ranci-
ère sein Gedankengebäude, sondern die Idee einer „Politik der Unterbrechung“ 
(Bedorf 2007, S. 707) ist das paradigmatische Motiv seines Denkens. Das tra-
gende Kontingenzpostulat findet sich bei Rancière in der Hypothese der prinzipi-
ellen Unabschließbarkeit aller Ordnungsmodelle, eine endgültige Ordnung kann 
niemals existieren. In dieser Annahme ist Rancière typischer Postmarxist: Die 
Hoffnung auf einen teleologischen Geschichtsprozess mit der ultimativ emanzi-
pierten Gesellschaft am Ende der menschlichen Vorgeschichte ist heute wohl nur 
noch als Karikatur zu haben, der Versuch auch ohne diesen Zielpunkt an einem 
Emanzipationsideal festzuhalten ein prägender Charakterzug aller postmarxis-
tischen Theorieentwürfe. Ordnungen werden in diesen Theorien niemals als 
universell gültig oder als überhistorisch bestehend angesehen, alle Ordnungen 
verweisen eo ipso auf ihre eigenen Grenzen und sind somit prinzipiell veränder-
bar. Wenn Ordnungen aber nicht durch ein transzendentales Prinzip, wie Gott 
oder die Vernunft, auf ewig perpetuiert werden können, muss sich jede Ordnung 
aktiv selbst stabilisieren. Rancière gibt diesem Prinzip der Ordnung den Namen 
Polizei, wobei die Nähe zum Denken Foucaults und der Policywissenschaft beab-
sichtigt ist (Flügel-Martinsen 2017, S. 186 ff.). In ihrer allgemeinsten Form ist die 
„Polizei […] keine gesellschaftliche Funktion, sondern eine symbolische Konst-
ruktion des Sozialen.“ (Rancière 2008a, S. 31). Entscheidend geht diese Idee der 
Polizei über das im französischen Denken seit Louis Althusser bekannte Konzept 



193Von der Politischen Differenz zur Soziologie der Gleichheit?

der Staatsapparate hinaus, da hier keine „Entgegensetzung von Staat und Gesell-
schaft“ unterstellt wird, sondern auch „staatliche Funktionen jener Distributionen 
von Stellen und Funktionen angehören, von der eine gesellschaftliche Ordnung 
gebildet wird.“ (Rancière 2010a, S. 82). Die Polizei wacht bei Rancière also nicht 
über die vielfältigen staatlichen Herrschaftsspielräume, sondern ist Platzhalter 
für ein genuin holistisches Ordnungsmodell, welches wiederum deutlich an Fou-
caults Theorie der produktiven Macht erinnert. Die Polizei herrscht in den Worten 
Rancières über die Aufteilung des Sinnlichen, sie ist somit

zuerst eine Ordnung der Körper, die die Aufteilung unter den Weisen des Machens, 
den Weisen des Seins und den Weisen des Sagens bestimmt, die dafür zuständig ist, 
dass diese Körper durch ihre Namen diesem Platz und jener Aufgabe zugewiesen 
sind; sie ist eine Ordnung das Sichtbaren und des Sagbaren, die dafür zuständig ist, 
dass diese Tätigkeit sichtbar und jene andere es nicht ist, dass dieses Wort als Rede 
verstanden wird, und jenes andere als Lärm (Rancière 2002, S. 41).

Da nun Rancière mit der Polizei offensichtlich mehr als eine Disziplinierung der 
Körper im Blick hat, er hier vielmehr auf eine Regel ihres Erscheinens abzielt, 
fundiert er seine eigene Theorie wahrnehmungstheoretisch. Nicht zufällig stellt 
Rancière statt des Diskurses die Ästhetik in das Zentrum seiner Theorie. Mit sei-
nem eigenen Ästhetikbegriff knüpft er explizit an Kant an und versteht sie als 
„ein System der Formen a priori […] insofern sie bestimmen, was der sinnlichen 
Erfahrung überhaupt gegeben ist.“ (Rancière 2008b, S. 26). Im eigenen Inneren 
zeichnet sich die Ordnung durch „die Abwesenheit von Leere und Supplement“ 
(Rancière 2008a, S. 31) aus, sie erscheint aus der eigenen Perspektive daher 
stets als abgeschlossen und vollständig, insofern auch als stabil und unveränder-
bar (Rancière 2008b, S. 26 f.). Es geht ihm mit diesem Begriff der Ästhetik also 
„um sinnliche Erfahrungen, die weit über das Ästhetische der Kunst hinausge-
hen. Zentral ist die Frage nach der Wahrnehmbarkeit von Gegebenen und Nicht-
Gegebenen und der Frage, wie sich diese Trennungen verschieben.“ (Bandi et al. 
2012, S. 170). Es ist also kein universelles wahrnehmungstheoretisches A priori 
gemeint, sondern ein historisches A priori der Wahrnehmung, ähnlich wie in den 
Werken Foucaults. Damit ist Ästhetik, gedacht als ein A priori der Wahrnehmung, 
immer an eine „kollektive Praxis“ der sinnlichen Wahrnehmung gekoppelt und ist 
historisch veränderbar (Muhle 2011, S. 316).

Die eigentliche Pointe im Denken Rancières ist nun, wie er die Politik als eine 
Unterbrechung dieser aus der Innenperspektive stabilen Ordnung in Szene setzt. 
Hierbei geht er über Althussers Theorie der Subjektivierung ebenso hinaus wie 
über Foucaults Konzept der produktiven Macht. Indem er die Politik zu einem 
Streit erklärt, „wer zum Streit überhaupt zugelassen wird“ (Hetzel 2004, S. 323), 



194 T. Linpinsel

bezieht die Politik sich immer auf nicht in der Ordnung der Polizei vorkommende 
Entitäten; die Politik fordert die Ordnung also extern heraus. Jede Ordnung kennt 
somit ein Außen, neben dem positiv feststellbaren Identitäten existiert in diesem 
Denken immer auch die radikale Negativität, durch deren Einbruch in das Innere 
der Ordnung die Polizei mit der eigenen Kontingenz konfrontiert wird. Während 
die Polizei die Struktur der Ordnung stabilisiert und konserviert, produziert sie 
immer auch den Ausschluss der Anteillosen. Es sind diese Anteillosen, also die-
jenigen, die in der realisierten Aufteilung des Sinnlichen nicht wahrnehmbar sind, 
die sich in dem Moment der Politik in Szene setzten:

Ich schlage nun vor, den Namen Politik auf genau die bestimmte Tätigkeit, die der 
ersten [die der Polizei T. L.] feindlich ist, zu beschränken: diejenige, die die sinnli-
che Gestaltung zerbricht, wo die Teile und die Anteile oder ihre Abwesenheit sich 
durch eine Annahme definieren, die darin per definitionem keinen Platz hat: die 
eines Anteils der Anteillosen (Rancière 2002, S. 41).

Damit bezeichnet Rancière solche Situationen als Politik, in denen das herr-
schende Repräsentationsregime der polizeilich geschützten Aufteilung des Sinn-
lichen herausgefordert, mitunter gar unterbrochen wird, was Rancière mit dem 
bezeichnenden Ausdruck des Unvernehmens paraphrasiert. Für diesen Bruch sind 
solche Vorgänge charakteristisch in denen Lärm zur Rede oder Nicht-Sichtbares 
sichtbar wird; also in der Polizeiordnung nicht Wahrnehmbares seine wahrnehm-
bare Präsenz einklagt. In der Politik manifestiert sich die Tatsache, dass die in 
jeder Polizeiordnung mögliche Zählung falsch ist. Da Rancière nun selbst das 
völlige Fehlen einer Leerstelle in der gesellschaftlichen Ordnung unterstellt, kann 
die Politik nur als radikale Negativität konzeptualisiert werden, oder wie Rancière 
(2002, S. 46) es selbst schreibt, als „der Name von nichts.“

Unübersehbar positioniert sich Rancière damit in den vielfältigen Debatten 
um das Subjekt in der französischen Nachkriegsphilosophie. Die weitgehende 
Verabschiedung des Subjekts in der Theorie der Subjektivierung bei Althusser  
oder Foucaults Proklamation vom Ende des Subjektes geht Rancière so nicht 
mit, er hält am Ideal eines politischen, zur Emanzipation fähigen, Subjektes 
fest. Da die identitären Subjektpositionen, welche innerhalb der Logik Poli-
zeiordnung ihren Platz finden, als Kandidaten für diese Subjektposition nicht 
infrage kommen, kann sich das politische Subjekt nur in der „Unterbrechung 
dieser Logik“ (Rancière 2008a, S. 13) konstituieren. Folglich können politische 
Subjekte ausschließlich in Situationen des Unvernehmens erscheinen.



195Von der Politischen Differenz zur Soziologie der Gleichheit?

Jede Subjektivierung ist eine Ent-Identifizierung, das Losreißen von einem natürli-
chen Platz, die Eröffnung eines Subjektraums, in dem sich jeder dazuzählen kann, 
da es ein Raum einer Zählung der Ungezählten, eines In-Bezug-Setzens eines 
Anteils der Abwesenheit eines Anteils ist (Rancière 2002, S. 48).

Klar ist dann auch, warum Rancière (2008a, S. 9 f.) nicht die Politik mittels eines 
ihr vorausgehenden politisch handlungsfähigen Subjektes versucht zu definieren, 
sondern umgekehrt die politische Beziehung selbst erst den Raum für das poli-
tische Subjekt öffnet (Krasmann 2010, S. 84 f.). Die Minimalanforderung an 
die Politik ist die im Auftauchen des politischen Subjektes sich manifestierende 
Infragestellung der herrschenden Aufteilung des Sinnlichen.

Da Rancière wie hier bereits angedeutet keine Tiefenontologie des Konfliktes 
auszuarbeiten versucht, sind Situationen des Unvernehmens – also die Politik – bei 
Rancière erklärungsbedürftig. Eine theoretische Nähe zum Denken Alain Badious 
ist Rancière öfters attestiert worden (Bedorf 2010, S. 26 f.) und kann gewiss auch 
nicht von der Hand gewiesen werden. Wenn Badiou (2010, S. 77) allerdings für 
das Wesen der Politik „keine andere Markierung als das Ereignis“ zulässt und 
damit die Politik zu einem Wahrheitsereignis überhöht, geht Rancière dies in die-
ser Konsequenz auch nicht mit. Letztlich zielt Rancière nicht auf ein klassisches 
Ereignisdenken ab, sondern widmet sein gesamtes Denken der Herausforderung –  
und Verifizierung – der Gleichheit. Er will die Politik als eine Konfrontation 
zwischen Herrschaft und Gleichheit verstanden wissen und nicht das Ereignis 
zur paradigmatischen Form der Politik erheben. Karin Meyer (2011, S. 25) liest 
Rancière hier so, dass „Gleichheit […] kein Zustand [ist], sondern der Prozess 
der politischen Subjektwerdung selber, das heißt der Prozess, in dem vormals 
nicht gezählte Individuen und Gruppen ihre Teilhabe am Demos einfordern und 
dadurch die jeweils bestehende politische Denkordnung in Frage stellen.“ Ranci-
ère erhebt weder eine politisch zu erreichende noch eine immer schon realisierte 
oder gar institutionalisierte Gleichheit zum Ideal, er verweist mit der Gleichheit 
vielmehr auf eine immer schon vorgängige unterstellte Eigenschaft: Die Gleich-
heit der Beliebigen. Und die Politik ist diese Gleichheit in Aktion (Rancière 
2010a, S. 85 ff.).

Bei Rancière findet sich ein ausgesprochen paradoxes Gleichheitsprinzip, 
besonders deutlich wird dieses an dem politischen Subjekt sui generis: dem Volk. 
Bereits in der Verwendungsweise des Wortes deutet Rancière die Vieldeutigkeit 
des Volkes an: So bezeichnet Rancière sowohl die polizeilich verfasste Bürger-
schaft als Volk, als auch die gesamte Potenzialität der Anteillosen:



196 T. Linpinsel

Dann ist aber auch das Volk, angebliches eindeutiges Subjekt der Demokratie, 
gespalten. Es taucht auf als die differenzierte, mit bestimmten Rollen, Rechten 
und Eigenschaften ausgestattete und wissenschaftlich beschreibbare soziale Entität 
im Inneren des politischen und gesellschaftlichen Systems; es ist aber zugleich die 
unförmige, heterogene, nichtverfasste Instanz der Forderung absoluter Gleichheit, 
mit der kein Staat zu machen ist (Saar 2014, S. 187).

Diese sich zwischen dem artikulierten und wahrnehmbaren Teilen der Polizei 
sowie den der Wahrnehmung entzogenen mehrdeutigen und unbestimmten 
Vielheiten vorausgesetzte Gleichheit kann damit „keine eigene Sichtbarkeit“ 
(Rancière 2010a, S. 86) haben. Hier wird dann klar, in welcher Weise sich 
Rancière gegen den Vorwurf des emanzipatorischen Aprioris verteidigen lässt. 
Die Gleichheit ist hier gerade nicht eine Gleichheit Aller, damit auch keine 
essenzialistische Denkfigur, sondern im radikalen Sinn einer Gleichheit der 
Beliebigen gerade die Bedingung der Möglichkeit von Kontingenz. Diese Gleich-
heit bezeichnet das Maß zwischen den zählbaren Identitäten innerhalb der Polizei 
und den niemals zählbaren unbestimmten, weil potenziell endlosen, Subjekti-
vierungsweisen im Außen der Ordnung. Damit diese Gleichheit aber, als ein „zu 
aktualisierendes Prinzip, das nur in der Form des Unvernehmens als spezifischer 
Form des Dissens zu Geltung gebracht werden kann“ (Kretscher 2006, S. 69) 
wahrnehmbar werden kann, bedarf es eigens hierfür sich öffnender Erscheinungs-
räume. Rancière wählt für diese Erscheinungsräume der Gleichheit die Leitmeta-
pher der Bühne.

3	� Das Unvernehmen auf der Bühne

Zunächst ist klar, dass es im Unvernehmen keine gemeinsame Wahrnehmungs-
welt als verständigungsleitende Grundlage geben kann. Explizit geht Rancière 
dabei auf die Diskurstheorie Jürgen Habermas ein. Habermas, so der Vorwurf 
Rancières, nagelt seinen Diskursbegriff auf die Logik des Dialoges fest und 
könne daher die wesentliche Logik der Politik nicht fassen. Statt, wie bei 
Habermas, in der Objektivierung der dritten Person das Einfrieren der kommuni-
kativen Rationalität zu sehen, komme eben dieser dritten Person, im Modus des 
Kommentars, die zentrale Funktion jeder politischen Diskussion zu (Rancière 
2002, S. 59 ff.).



197Von der Politischen Differenz zur Soziologie der Gleichheit?

Gegen diese Auslegung der Grammatik der Personalpronomina macht Rancière eine 
Funktion der dritten Person geltend, die bei Habermas verdeckt bleibt. Gemeint  
ist die Funktion des objektivierenden Kommentars, in der der Sprecher in der dritten 
Person zu seinem eigenen Sprechen eine Beobachterperspektive einnehmen kann, 
um für einen anderen Sprecher das Objektive und Gemeinsame der Situation sicht-
bar werden zu lassen, das beide Gesprächspartner eigentlich teilen, das aber aus 
deren performativen Ich-Du-Selbstverständnis von einem der Gesprächspartner 
geleugnet wird oder zumindest strittig ist (Kretscher 2006, S. 67).

Es bedarf also einem objektivierenden Kommentar, um überhaupt das Unrecht 
der Polizeiordnung thematisieren zu können. Eine bis dato nicht vernommene 
Stimme kann im Unvernehmen gar nicht ohne weiteres als Dialogpartnerin auf-
treten. Erst eine dritte Person, die zwischen der Sprache der Polizei und der 
beginnenden sprachlichen Artikulation der Anteillosen übersetzen kann, ermög-
licht die Inszenierung des Unvernehmens. Das politische Subjekt tritt im Moment 
des Unvernehmens daher in zwei Gestalten auf und es beherrscht zwei Sprachen, 
sowohl die Sprache der Polizei als auch die sich zur Sprache formenden Artikula-
tion der Anteillosen. So reicht auch das diskurs- und hegemonietheoretisch umge-
schriebene Antagonismuskonzept bei Marchart, Laclau und Mouffe nicht aus, 
um die Situation des Unvernehmens erfassen zu können. Der Zusammenstoß der 
Logik der Polizei mit der der Gleichheit bedarf der Initiierung einer gemeinsamen 
Wahrnehmungswelt – ansonsten blieben die Anteillosen schlicht unvernehmbar.

Nachdrücklich arbeitet Rancière diese Dimension der Politik in seiner Inter-
pretation der Emanzipation des Proletariats im 19. Jahrhundert heraus. Er macht 
in seiner Lektüre eines Briefverkehrs von zwei Arbeitern aus den 1830er Jahren 
immer wieder die Beobachtung, dass hier von Erlebnissen berichtet wird, die 
nicht der Erholung des Arbeiters dienen, sondern der

Muße des Ästheten, die die Formen, Lichter und Schatten der Landschaft genie-
ßen, von Philosophen, die es sich in einem Landgasthaus gemütlich machen, um 
metaphysische Hypothesen zu entwickeln und von den Aposteln, die den zufälligen 
Bekanntschaften, die sie auf dem Weg oder im Gasthaus machen, ihren Glauben zu 
verkünden (Rancière 2009a, S. 29 f.).

Mit dieser „Demonstration der Gleichheit“ (Rancière 2009a, S. 30) gelingt es den 
Arbeitern als Interpreten der eigenen Praxis aufzutreten. Sie nehmen also nicht 
nur die Position des Arbeiters ein, sondern treten ebenso als dritte Person auf, 



198 T. Linpinsel

die einen objektivierenden Kommentar der eigenen Situation vorlegt. Nicht die 
sozialen Kämpfe um Arbeit oder die sozialistischen Parteien und Gewerkschaften 
sind dann Träger der Emanzipation, es sind die lesenden, philosophierenden und 
kunstschaffenden Arbeiter, die die eigene Emanzipation in dieser ästhetischen 
Selbstermächtigung überhaupt erst ermöglichen.

Indem sie sich zu Zuschauern und Besuchern machten, erschütterten sie die Auftei-
lung des Sinnlichen, die verlangt, dass diejenigen die arbeiten, nicht die Zeit haben, 
ihre Schritte und Blicke vom Zufall lenken zu lassen, und dass die Glieder eines 
Kollektivkörpers keine Zeit haben sich den Formen und Abzeichen der Individuali-
tät zu widmen (Rancière 2009a, S. 30).

Es ist diesen, sich der Muße der Ästhetik hingebenden, Arbeitern also möglich, 
eine gemeinsame Welt mit der Polizeiordnung der bürgerlichen Welt des 19. Jahr-
hunderts zu schaffen und dort die eigene Anteilslosigkeit zu skandalisieren. Erst 
wenn das politische Subjekt den Namen des Ganzen usurpiert, erschafft es die 
Möglichkeit, das Unvernehmen als Aktivität der Gleichheit in Politik zu transfor-
mieren. Es sind explizit nicht die Sozialwissenschaften, die als sozialtheoretisch 
kommentierende dritte Person den Arbeiterinnen die Bühne des Unvernehmens 
einrichtet, sondern die Arbeiterinnen selbst bauen als paradox verdoppeltes poli-
tisches Subjekt ihre Bühne. Die politische Bühne ist demnach der Ort eines auf 
die Praxis der paradoxen Verdopplung des politischen Subjektes zurückgehenden 
selbstermächtigten Kommentars.

Heimgesucht wird die Polizei von der Logik der Gleichheit also an eigens 
hierfür geschaffen gesellschaftlichen Orten. Die Frage, ob die Politik einen 
eigenen Ort in der Gesellschaft haben muss, ist weder neu noch ein Spezifikum 
radikaldemokratischer Theorien. Gerade das Parlament soll ja in den liberalen 
Demokratietheorien ein solcher Ort sein. Aber auch in dezidiert repräsentations-
kritischen Demokratiemodellen kommt der Verortung der Politik eine enorme 
Bedeutung zu. Ein auch in den Theorien der Politischen Differenz immer wieder 
aufgegriffenes Motiv ist die von Hannah Arendt (1974) aufgegriffene radikale 
Trennung zwischen dem von Notwendigkeiten geprägten Sozialen und einer 
Polis, als Ort einer wahrhaften Politik der Freiheit. Da bei Rancière die Polizei 
aus der Innenperspektive als vollständig geschlosse Ordnung erscheint, kann es 
einen strukturell verstetigten Ort der Politik hier nicht geben. Das Unvernehmen  
der Anteillosen kann nur als Unterbrechung der Ordnung in Szene gesetzt 
werden. Diese Bühnen des Unvernehmens können weder gesellschaftstheoretisch 
aus den Pathologien der bestehenden Polizei hergeleitet werden, noch als 
institutionalisierter Ort der Polizei selbst existieren.



199Von der Politischen Differenz zur Soziologie der Gleichheit?

Der Ort der Politik ist bei Rancière so immer ein temporärer und situativer 
Raum, der sich weder auf Dauer stellen lässt noch auf spezifische gesellschaft-
liche Bereiche festgelegt werden kann. Diese Bühnen verdanken ihre Existenz 
als Orte der Politik gerade der immer und überall möglichen Konfrontation der 
Polizei mit der Logik der Gleichheit der Beliebigen. Es gibt für Rancière Poli-
tik wenn es ein Unvernehmen zwischen der Polizei und den Beliebigen gibt, und 
dieses Unvernehmen bedarf wiederum seiner eigenen Bühne, auf welcher der 
Streit einen Ort in der Aufteilung des Sinnlichen bekommt. Solche Bühnen kön-
nen nun aber weder vom Staat und der Polizei im Sinne einer institutionalisierten 
demokratischen Ordnung errichtet und dem Volk zur Verfügung gestellt werden,  
noch lässt sich ihr Erscheinen aus einer deskriptiven Analyse der Polizei 
gesellschaftstheoretisch deduzieren. Sie sind damit immer das Resultat letztlich 
nicht vorhersehbarer Artikulationen der Logik der Gleichheit und daher ebenso 
unkontrollierbar wie radikal unbeständig.

4	� Zum Problem der Gleichheit in den 
Sozialwissenschaften – Von der Polizei, der Kritik 
und dem Soziologenkönig

Die facettenreichen Debatten um die Theorien der Politischen Differenz wer-
den seit jeher auch von der Frage begleitet, ob diese Theorien letztlich nicht auf 
die totale Zurückweisung der Idee der Sozialwissenschaften selbst zulaufen. 
Rancières Figur der Anteillosen evoziert eine naheliegende Kritik an den Sozi-
alwissenschaften: als empirische Wissenschaft können die Sozialwissenschaften 
nur positiv Gegebenes als Daten anerkennen und bestätigen damit in der letz-
ten Instanz zwangsläufig die Polizei. So sind die Sozialwissenschaften Teil des 
„staatlichen Dispositivs, das mittels Recht, Wissenschaft, Medien und Ökonomie 
an der Feststellung sozialer Gegebenheiten, Rechtslagen und wirtschaftlicher 
Notwendigkeiten arbeitet und deren scheinobjektive symbolische Repräsentation 
erzeugt.“ (Meyer 2011, S. 25). Ohne Frage findet sich die Form der Kritik an den 
Sozialwissenschaften immer wieder prominent im Werk Rancières; aber er ver-
bindet mit dieser Kritik in keiner Weise die Forderung nach einer Reanimation 
der Politischen Philosophie – als Ausdruck einer neuen Priorität des Politischen 
gegenüber dem Sozialen (Rancière 2010a, S. 114 f.).

Besonders deutlich wird die Kritik an den Sozialwissenschaften in Rancières 
Zurückweisung der politikwissenschaftlichen Theoriearbeit sowie dem Ideal 
einer kritischen Soziologie. Beide Argumente sollen hier kurz dargestellt wer-
den. Erkennbar wird die anti-politikwissenschaftliche Stoßrichtung bei Rancière 



200 T. Linpinsel

vor allem in dessen politischer Streitschrift zum neuen Hass der Demokratie. In 
diversen Varianten spielt Rancière das Motiv des Hasses der Demokratie durch 
und entwickelt daraus eine weitreichende Kritik an der gegenwärtigen politischen 
Verfassung europäischer Gesellschaften; Teil dieser Kritik ist auch die Funktion 
der Sozialwissenschaften in diesen Gesellschaften. Ausgehend von der neokon-
servativen Hypothese einer neuen Krise der Demokratie identifiziert Rancière 
einen neuen Hass der Demokratie. Statt der Entgegensetzung zwischen Totalita-
rismus und Demokratie verweise dieser neue Hass auf einen Riss zwischen dem 
demokratischen Staat und der Zivilgesellschaft. Während demokratietheoretisch 
das Totalitarismuskonzept intrinsisch auf die demokratiegefährdende Folgen der 
staatlich-institutionellen Machtanmaßung verweise, sei für diesen neuen Hass die 
demokratische Gesellschaft selbst die größte Gefahr für die Demokratie. Im Prin-
zip würden heute jene „Eigenschaften, die gestern noch dem Totalitarismus als 
einem die Gesellschaft verschlingenden Staat zugeschrieben [wurden] nun zu den 
Eigenschaften der Demokratie als einer den Staat verschlingenden Gesellschaft“ 
(Rancière 2016, S. 23). Damit wird die Krise der Demokratie im neokonserva-
tiven Denken nicht mehr als Institutionenkrise rekonstruiert, sondern zu einer 
umfassenden Zivilisationskrise hypostasiert (Rancière 2016, S. 10). Die bekannte 
Argumentation von Daniel Bell und anderen, auf die sich Rancière hier explizit 
bezieht, unterstellt, dass der hemmungslose Individualismus sowie die antiau-
toritär strukturierte postmoderne Kultur in den westlichen Gesellschaften selbst 
zur Gefahr für die staatlichen Institutionen der Demokratie geworden seien. Die 
Bürger würden so sorglos gegenüber dem Allgemeinwohl und untergrüben so die 
Autorität der demokratischen Regierung (Rancière 2016, S. 17).

Ohne hier im Weiteren auf die lesenswerten demokratietheoretischen Überle-
gungen Rancières einzugehen, sollen hier nur die aufschlussreichen Gedanken zu 
den Sozialwissenschaften kurz erörtert werden. Die neokonservative These besagt 
also, dass eine Demokratie dann gut ist, wenn sie in der Lage ist die „Katastrophe 
der demokratischen Kultur“ (Rancière 2016, S. 10) zu unterdrücken. Verweisend 
auf die bekannte These, dass es stets zwei gegensätzliche Kritiken an der moder-
nen Vergesellschaftung gibt, stellt auch Rancière die Idee einer doppelten Kritik 
an der Französischen Revolution an den Beginn seiner Überlegungen. Neben 
der Kritik an den totalitären Charakterzügen der Französischen Revolution, der 
Terror im Namen der Gemeinschaft sei der Französischen Revolution ebenso 
inhärent wie sie dem stalinistischen Staatsterror als Blaupause diene, existiere 
auch eine genuin konterrevolutionäre Kritik am entfesselten Individualismus der 
Französischen Revolution. Hier wird nicht die totalitäre Gefahr für das Indivi-
duum beschworen, sondern die drohende Entropie der Gesellschaft werde zum 
Skandal der Demokratie (Rancière 2016, S. 25 f.). Die Kritik am postmodernen, 



201Von der Politischen Differenz zur Soziologie der Gleichheit?

individualistischen und hedonistischen Sittenverfall im neokonservativen Denken 
stehe ebenso in dieser Tradition wie deren Forderung nach einer staatlichen 
Regulation des gesellschaftlichen Kulturverfalls. Und an diesem Punkt greife die 
Politikwissenschaft in das Geschehen ein: Es sei ihre Aufgabe den Spalt zwischen 
der ungeregelten demokratischen Gesellschaft und dem geordneten Institutionen-
gefüge des Staates zuzuschütten und letztlich solle somit „Staat und Gesellschaft 
homogenisiert“ (Rancière 2016, S. 102) werden. Die Politikwissenschaft soll also 
die Sitten der Gesellschaft reglementieren und in den Dienst der staatlichen Ins-
titutionen stellen. Da Rancière sein demokratisches Ideal der Politik, wie gezeigt, 
an die Artikulation der Anteillosen bindet, kann eine solche Homogenisierung nur 
das Ende der Möglichkeit der Politik bedeuten. Damit ist die Politikwissenschaft 
in ihrer Funktion auf die Affirmation der unter dem Primat des Staates stehenden 
Polizeiordnung festgelegt: die politikwissenschaftliche Demokratietheorie exis-
tiere so nur als affirmative Staatstheorie.

Auch die Kritik an der kritischen Soziologie wird von Rancière auf die Fran-
zösische Revolution zurückgeführt und die Soziologie im Allgemeinen in die 
Nähe der anti-individualistischen Tradition der Gegenaufklärung gestellt. Es 
sei die Soziologie, die der „demokratischen Verstreuung die Neubildung eines 
Gesellschaftskörpers“ (Rancière 2016, S. 96) entgegensetze. Auch die Sozio-
logie unterstellt also die natürliche Einheit des Gesellschaftsstaates und dessen 
Hierarchien, sie macht mit anderen Worten Politik unmöglich. In der Soziologie 
wird die soziale Ungleichheit zu einem wissenschaftlich feststellbaren Faktum 
der Gesellschaft hypostasiert und damit der politische Charakter dieser sozialen 
Ungleichheit geleugnet. Seine Auseinandersetzung mit der Soziologie – die stark 
auf die Person Bourdieu fokussiert ist – steht im Kontext einer allgemeineren, 
in der französischen Sozialphilosophie bekannten, Kritik an der Kritik. In einer 
biografischen Notiz stellt Rancière dazu fest:

Ich gehöre einer Generation an, die zwischen zwei entgegengesetzten Ansprüchen 
hin- und hergerissen wurde. Nach dem einen sollten diejenigen, die das Gesell-
schaftssystem verstanden, es denen beibringen, die unter ihm litten, um sie für den 
Kampf zu bewaffnen. Nach dem anderen waren die vorgeblichen Gelehrten in Wirk-
lichkeit die Unwissenden, die nicht wussten, was Ausbeutung und Rebellion bedeu-
teten, und die von den Arbeitern lernen mussten, die sie als Unwissende behandeln 
(Rancière 2009a, S. 28 f.).

Eine sich als Hüterin der Kritik aufspielende Soziologie entmündigt die handeln-
den Akteure und kann so ihrem eigenen Anspruch nicht gerecht werden. Es ist 
einsichtig, dass diese Soziologie mit der Idee der Gleichheit bei Rancière nicht 
konform gehen kann. Die in pädagogischen Kontexten sich manifestierende 



202 T. Linpinsel

Verletzung dieser Idee der Gleichheit, die sich zwischen dem wissenden Lehr-
meister und der unwissenden Schülerin manifestiert, (Rancière 2009b) ist in der 
Soziologie ähnlich aber verwickelter angelegt. Hier stehen sich nicht die wis-
sende Lehrmeisterin und hörige Belehrte gegenüber. In der Soziologie realisiert 
sich das Hierarchiegefüge in einem Wechselspiel aus soziologischer Methode und 
der Struktur der Kritik. Auch Rancières Kritik an der Soziologie setzt am Gleich-
heitsbegriff an und wird von ihm dann ideengeschichtlich bis auf die Philosophie 
Platons zurückverfolgt. Schon im Staat bei Platon lasse sich eindrucksvoll zei-
gen, dass die aus der Arbeitsteilung erwachsene Ungleichheit nicht mit funktio-
nalen Erfordernissen begründet werden kann. Vielmehr führe Platon in einem 
Zusammenspiel von Soziologie und Ästhetik die Ungleichheit als ein Instrument 
der Herrschaft in seine Staatstheorie ein (Rancière 2010b, S. 15–79). Die soziale 
Ungleichheit sei Ausdruck der Herrschaft und ist damit in ihrem Kern eine poli-
tisch gewollte Verteilung der gesellschaftlichen Positionen.

Nun gesteht Rancière (in diesem Band) der Soziologie ausdrücklich zu, von 
einem kritischen und politischen Impuls beseelt zu sein. Ebenso wendet Ranci-
ère (2008a, S. 112) sich unmissverständlich gegen die Idee einer gegen die Vor-
herrschaft der Sozialwissenschaften gerichteten Politischen Philosophie; wie 
es gelegentlich bei Mouffe oder Marchart in der Idee einer neuen Ersten Phi-
losophie anklingt. Statt also einfach die gute Philosophie gegen die schlechte 
Soziologie auszuspielen, erklärt Rancière die Soziologie zur legitimen Nachfol-
gerin der Politischen Philosophie im 20. Jahrhundert. Dabei platziert Rancière 
die Soziologie sowohl in der individualismuskritischen Tradition der Gegen-
aufklärung also auch in der Tradition der aufgeklärten Pädagogik. Wenn Ran-
cière (2010b, S. 227) den Eröffnungssatz der Soziologie als Ermahnung an die 
Philosophin liest, diese kenne den Grund ihrer eigenen wahren Aussagen nicht, 
weicht er nicht sonderlich weit von der gängigen disziplinären soziologischen 
Selbstbeschreibung ab. Dieser folgend, setzt die soziologische Kritik dem uni-
versellen Vernunftstandpunkt der Philosophie so nachhaltig zu, dass es unter 
dem Einfluss des soziologischen Denkens zu einer „Ersetzung der Erkenntnis-
theorie“ komme. Indem die ersten soziologischen Autoren „ein dynamisches 
Wirklichkeitsverständnis zum Ausgangspunkt des Theoretisierens nahmen und 
entsprechend die konkreten sozio-historischen Aspekte im Prozess der Wissens-
konstitution“ berücksichtigten schafft die Soziologie einen neuen „relationisti-
schen Wissens- und Wissenschaftsbegriff.“ (Šuber 2007, S. 465, Hervorhebungen 
i. O.). Was der Philosophie nicht vergönnt war, veranschlagt die Soziologie damit 
ganz selbstverständlich für sich: Sie kann die sozialen Bedingungen der Möglich-
keit von Wissen überhaupt bestimmen. Da die Soziologie Wissen und das Soziale 



203Von der Politischen Differenz zur Soziologie der Gleichheit?

unmittelbar aneinander bindet, kann sie den charakteristischen Zirkelschluss 
vollführen. Demnach reproduziert sich das System selbst, weil es verkannt wird 
und es bewirkt diesen Effekt der Verkennung durch seine eigene Reproduktion. 
Es ist dann der Soziologenkönig, dem es gelingt was den handelnden Akteuren 
auf ewig vorenthalten ist: Das Durchschauen dieses Systems der Verkennungen 
(Celikates 2009, S. 85 f.).

Besonders brisant wirke sich dieser Gründungsmythos in der kritischen Sozio-
logie aus, welche in der Tradition der Aufklärung ihre Stimme für die Armen und 
Ausgeschlossenen erheben wolle. Auch hier setzt Rancière also an dem für die 
gesamte Aufklärung typischen Gegensatz von positivistischen Szientismus und 
dem politischen Autonomieideal an. Eben diesen Gegensatz erkennt Rancière 
(2010b, S. 99) auch im klassischen Marxismus wenn er den Verdacht äußert, dass 
der Materialismus der Geschichte und die Dialektik der Revolution gefahrlaufen, 
sich niemals zu begegnen. Dieser Vorwurf ist aus den marxistischen Theoriede-
batten des 20. Jahrhunderts bekannt. Nicht nur in der sozialwissenschaftlichen 
Praxis des positivistischen Datensammelns macht Rancière den herrschaftsaffir-
mativen Charakter der Soziologie aus, sondern vor allem in der Idee der wissen-
schaftlichen Identifizierung der Bedingung der Möglichkeit von Emanzipation 
innerhalb der bestehenden Ordnung. Die kritische Soziologie beschränkt sich 
also nicht auf die positivistische Feststellung des in der realisierten Aufteilung 
des Sinnlichen Gegebenen. Sie geht weit darüber hinaus und beansprucht letzt-
lich sowohl eine deskriptive Beschreibung des Gegebenen als auch eine dahinter 
liegende strukturelle Verankerung dieser Realität erkennen und so die emanzipa-
tive Transformation der Polizei wissenschaftlich bestimmen zu können. Auf die 
Gesellschaftstheorie Bourdieus gemünzt schreibt Rancière:

Der durch das Spiel und den Markt eröffnete Raum sollte uns aus der geschlossenen 
Logik der Reproduktion und der Muße herausführen, uns die Spieleinsätze und die 
gesellschaftlichen Werte als Ergebnisse eines Kampfes erscheinen lassen, als durch 
andere Kämpfe veränderbar, welchen durch die Erklärung der Regeln und der Art 
des Spiels durch den Soziologen geholfen wäre. Die Öffnung schließt sich jedoch 
solgleich. Der einzige Punkt, durch den der Soziologe auf den Habitus wirken kann, 
der weder frei noch mechanisch wäre, ist der ‚Erkenntniseffekt‘, der den Unter-
schied funktionieren lässt. Doch wenn diese Erkenntnis angemessen wäre, würde sie 
entweder auf die Freiheit des rational Handelnden – der Sartre’sche Philosoph oder 
der neoklassische Ökonom – oder auf die unerbittliche Notwenigkeit der Produk-
tions- und Herrschaftsverhältnisse verweisen. Dieser ‚Erkenntniseffekt‘ ist immer 
ein Verkennungseffekt. […] Um diesem Dilemma zu entgehen, wird der Soziologe 
die einfachste Lösung anwenden: er wird die zwei Ökonomien miteinander verbin-
den (Rancière 2010b, S. 249).



204 T. Linpinsel

Im Kern dieser Kritik der Kritik steht der doppelte Anspruch der Soziologie, 
sowohl die soziale Welt und deren für die Akteure nicht durchsichtigen Struktu-
ren und Gesetze feststellen zu können und gleichzeitig die Veränderbarkeit aus 
einer wissenschaftlichen Perspektive postulieren zu wollen. Wenn Boltanski der 
kritischen Soziologie eine Struktur bescheinigt, die aus dem Anspruch erwachse 
Instrument sowohl der „Beschreibung von Herrschaft“ als auch „Instrument der 
Emanzipation“ zu sein, (Boltanski 2010, S. 39) die auf eine Kritik der Realität 
selbst (Boltanski 2010, S. 61) hinauslaufe und somit einen Widerspruch zwischen 
einer sozialen Welt „die rigiden Gesetzen untersteht, die hinter dem Rücken der 
Akteur_innen wirken und aus der wissenschaftlichen Beobachterperspektive 
erkannt werden können“ und einer „kritischen Perspektive, die gerade die Verän-
derbarkeit der sozialen Verhältnisse und die Handlungsfähigkeit der Akteur_innen 
sowie deren Ansprechbarkeit durch die Kritik voraussetzt,“ (Celikates 2014, 
S. 132) postuliere, bringt er die Ausgangsüberlegung dieser Debatten auf den 
Punkt.

Bei Rancière setzt die Kritik an der kritischen Soziologie wiederum am Ideal 
der Gleichheit an. Selbstredend verstößt die Figur des Soziologenkönigs, als der-
jenige der die für die Akteure nicht sichtbaren Herrschaftsstrukturen sehen und 
als wissenschaftliche Aufklärung verkünden kann, gegen die Gleichheit zwi-
schen Akteur und Soziologin. Aber auch das sich im Gemeinschaftsideal mani-
festierende Emanzipationskonzept, dem „heute die postmarxistischen Denker 
des verlorenen Gesellschaftsbandes nachweinen“, sei die letztlich „harmoni-
sche Gemeinschaft, von der die „Denker der Gegenrevolution träumten […] in 
der jeder seinen Platz hat und über die sinnliche und intellektuelle Ausstattung 
verfügt, die diesem Platz und dieser Funktion zukommt: die platonische Gemein-
schaft, wo Handwerker an ihrem Platz bleiben müssen“ (Rancière 2009a, S. 54) 
habe den Begriff der Emanzipation verkehrt. Nicht mehr „das Heraustreten aus 
dem Zustand der Unmündigkeit“ (Rancière 2009a, S. 53), sondern die „Wiederer-
oberung einer verlorenen Einheit“ (Rancière 2009a, S. 55) werde so zum Ziel der 
Emanzipation. Dies sei die charakteristische antiegalitäre Verdrehung des Eman-
zipationsideals der postmarxistischen Soziologie. Die soziale Ungleichheit werde 
damit aber nicht infrage gestellt, sondern im eigenen Gemeinschaftsideal selbst 
sozialwissenschaftlich als unausweichliche Tatsache festgeschrieben und damit 
die Polizei soziologisch legitimiert und perpetuiert.

Letztlich erbe die kritische Soziologie so den auf Marx und Weber zurückge-
henden Gedanken einer „radikale[n] Kritik [an] einer radikal unveränderlichen 
Situation“ (Rancière in diesem Band). Die Soziologie führe damit die scheinbar 
arbiträre soziale Ordnung der Philosophie auf die Notwendigkeiten der Repro-
duktion zurück. Damit schaffe die Soziologie sich auch ihren eigenen Gegenstand 



205Von der Politischen Differenz zur Soziologie der Gleichheit?

und somit „ihre eigne Möglichkeitsbedingung als Wissenschaft.“ (Celikates 2014, 
S. 134). Der Soziologenkönig herrscht über das Reich der verborgenen Gesetze 
des Sozialen und kann zudem deren emanzipative Veränderbarkeit vorhersagen, 
doch diese Emanzipation könne nur „am Ende des Gesamtprozesses, der die 
Gesellschaft von ihrer Wahrheit getrennt hatte“, stehen. (Rancière 2009a, S. 55) 
Indem die Soziologie für sich in Anspruch nimmt, die Wahrheit dieser Trennung 
wissenschaftlich erkennen zu können, beansprucht sie den Platz der einzig wah-
ren Kritikerin am herrschenden System und schaffe damit gleichzeitig ihre eigene 
wissenschaftliche Existenzgrundlage. Ein solches Urteil lässt sich ohne jeden 
Zweifel als „veritable Anti-Soziologie“ (Celikates 2014, S. 139) verstehen.

5	� (K)eine Soziologie nach Rancière?

Die Sozialwissenschaft kommt bei Rancière also in erster Linie als herrschafts-
affirmative Hüterin der Polizei vor, sie ist Teil der technokratischen und szien-
tistischen Verhinderung demokratischer Politik: „Am Ende handelt es sich um 
die Verwandlung der Demokratie in ihren Ersatz, die Soziokratie.“ (Rancière 
2010b, S. 288) Ohne den Kern dieser Kritik infrage stellen zu wollen, soll hier 
gezeigt werden, dass eine endgültige Verabschiedung der Sozialwissenschaften 
nicht die Konsequenz aus Rancières Kritik sein muss. Dazu gilt zuallererst fest-
zustellen, dass viele der von Rancière aufgeworfenen kritischen Entwicklungen 
in der Tradition der Soziologie weder unerkannt geblieben sind noch einfach 
geleugnet werden. So ist die ambivalente Position zwischen Aufklärung und 
Gegenaufklärung für die Geschichte der Soziologie durchaus Teil des diszipli-
nären Selbstbildes (Wahl 2000, S. 25–47) und immer wieder Gegenstand sozio-
logischer Kontroversen. Auch die Verwurzelung der Soziologie im bürgerlichen 
Denken während der Etablierung als akademische Disziplin ist bereits mehrfach 
Gegenstand selbstreflexiver disziplinärer Selbstverortung gewesen. Eingedenk 
der „deformierten Lebenswelt des Bürgers am Ende des 19. und zu Beginn des 
20. Jahrhunderts“ bediene sich die etablierende deutsche akademische Soziolo-
gie bekanntermaßen nicht unerheblich in der gegenaufklärerischen Semantik des 
Kulturbegriffes um mittels einer kulturwissenschaftlichen fundierten Soziologie 
„dem deutschen Bürgertum zu einer eigenen Identität zu verhelfen.“ (Neumann 
2006, S. 39). Ebenso unbestreitbar sind die facettenreichen und gelegentlich aus-
ufernden Debatten um die sich in eine revolutionäre und eine wissenschaftliche 
aufspaltende marxistische Tradition der kritischen Soziologie. In deren Erbe die 
kritische Soziologie selbstverständlich für sich die Identifikation sozialer Patho-
logien reklamiert und somit glaubt Gesellschaftskritik auf ein wissenschaftliches 



206 T. Linpinsel

Niveau heben zu können. Diese Theoriefigur, auf der auch der Soziologenkönig 
bei Rancière seinen Thron errichtet, hat gerade auch in der kritischen Soziologie 
massiv an Glaubwürdigkeit verloren. Es ist nicht zuletzt die französische Kritik 
der Kritik, die mittlerweile dazu beigetragen hat, die Kritik an der Soziologie in 
eine neue Idee soziologischer Theorie zu transformieren. Allerdings will Rancière 
(2009a, S. 35) explizit nicht als Stimme in diesem Diskurs der Kritik der Kritik 
vernommen werden. Nichtsdestotrotz haben gerade die Theorien der Politischen 
Differenz in toto die Skepsis gegenüber der Soziologie in einer Art und Weise 
radikalisiert, dass eine Soziologie der Politischen Differenz nur schwer vorstellbar 
ist. Explizit von diesen Theorien ausgehend hat Marchart versucht eine neue Idee 
der Gesellschaftstheorie zu entwickeln. Dabei schließt Marchart unmittelbar an 
sein mit Laclau und Mouffe geteiltes Verständnis der Politischen Differenz an und 
versucht daraus eine postfundamentalistische Gesellschaftstheorie zu entwerfen.  
Sein starkes Insistieren auf Hegemonie und Konflikt prägen auch seine 
gesellschaftstheoretischen Überlegungen. Letztlich wird Gesellschaftstheorie 
ebenso wie das Ideal der demokratischen Gesellschaft auf die Erinnerung an den 
antagonistischen Ab-Grund eingedampft:

Aus postmarxistischer Perspektive lässt sich im »Außen« des Sozialen nichts ande-
res erkennen als Negativität. Erst – um im Bild zu bleiben – in der ständigen Faltung 
von Innen und Außen, das heißt in der unendlichen Verschachtelung von Totalität 
und Negativität, instituiert sich der soziale Relationsraum. Anders gesagt: Das Sozi-
ale besteht im Oszillieren zwischen Gesellschaft und Antagonismus (Marchart 2013, 
S. 439).

Die Sozialwissenschaften, als Wissenschaften der Gesellschaft, können ohne 
Frage die Seite der Ordnung untersuchen (und affirmativ festschreiben); auch 
gesteht Marchart (2013, S. 445) ihnen zu, in einem sehr begrenzten Umfang 
einen Anhaltspunkt für gesellschaftskritische Strategien bieten zu können, letzt-
lich wird die postfundamentalistische Gesellschaftstheorie dann aber auf die 
Wette der antagonistischen Natur der Gesellschaft beschränkt. Da sich das Poli-
tische nur aus reiner Negativität speisen kann, ist eine deduktive Herleitung 
gesellschaftskritischer Entwicklungen oder gar die gesellschaftstheoretische 
Identifikation kritischer Subjektivität schlicht ausgeschlossen. Günter Dux (2012) 
hält dem entgegen, dass sich in den Theorien der Politischen Differenz im Kern 
zunächst nur ein weiterer Säkularisationsschub innerhalb der Moderne mani-
festiere. Aber dennoch, so Dux im Anschluss an Badiou, lasse sich die Demo-
kratie nicht einfach auf ihre antagonistische Natur beschränken, sondern besitze 
ihre eigene Wahrheit. Diese bestehe in der humanen Lebensform und der damit 



207Von der Politischen Differenz zur Soziologie der Gleichheit?

einhergehenden Ermöglichung einer selbstbestimmten Lebensführung und daher 
müsse Gerechtigkeit als Wahrheit der Demokratie angesehen werden:

Wenn, wie wir gesagt haben, die Wahrheit der Demokratie in der humanen Lebens-
form gelegen ist, weil das Verständnis der humanen Lebensform als einer von Men-
schen selbst begründeten Lebensform sich in das demokratische Postulat umsetzt, 
die gesellschaftlichen Bedingungen einer selbstbestimmten Lebensführung zu 
schaffen, dann findet die Wahrheit der Demokratie in der Gerechtigkeit ihre Mani-
festation. Die hat ihre Wahrheit ebenso in der Demokratie wie in der humanen 
Lebensform (Dux 2012, S. 42).

In einer nicht unähnlichen Denkfigur führt auch Rancière, wie gesehen, sein 
Gleichheitsideal in seine Theorie ein. Wie bei Dux die Gerechtigkeit ist auch bei 
Rancière die Gleichheit nicht die Negation der Negativität im Außen und damit 
die Verleumdung der Kontingenz. Sie ist die Ermöglichung der Inszenierung 
der Kontingenz, nur weil die Gleichheit der Beliebigen existiert, kann sich das 
Außen in ein Verhältnis zum Innen setzen. Mit dieser starken Zentralität der Ord-
nungsstörung positioniert sich Rancière innerhalb der Debatten um die Politische 
Differenz deutlich auf der Seite der radikalen Staatskritik, ohne Frage entwirft 
Rancière hier eine tendenziell anarchistische Variante der Politischen Differenz. 
Daher mag es überraschen, dass hier gerade Rancière ein sozialwissenschaftlich 
fruchtbarer Ansatz zugeschrieben werden soll. Der Ausgangspunkt dieser Überle-
gung ist die im Denken Rancières omnipräsente Metapher der Bühne.

Zusammenfassend läuft Rancières Theorie darauf hinaus, dass die Politik als 
Artikulation der Gleichheit der Beliebigen innerhalb der Polizei nur auf eigens 
hierfür errichteten Bühnen möglich ist. Eine Soziologie, die für sich in Anspruch 
nimmt die Bedingungen des Wissens in der Tiefenstruktur sozialer Verhältnisse 
identifizieren zu können, tritt dann nicht einfach nur als Regisseurin, die den 
Akteuren ihre Handlungen vorschreiben kann, auf, sondern legt mit der Idee der 
Doxa das gesamte Bühnenbild fest. Sie geht damit über die Funktion der Regie-
anweisung, also der Bestimmung der konkreten Bewegungen der Akteure, hin-
aus, und steckt mit dem Bühnenbild die Struktur aller möglichen Handlungen ab. 
Als Gesellschaftstheorie legt die Soziologie nicht anders als die Bühnenbildnerin 
die unhintergehbaren Strukturen des Erscheinens fest. Mit der Bühne legt Ran-
cière ein für die Theorien der Politischen Differenz recht konkretes Strukturmo-
dell vor: Ohne Bühne keine Artikulationsmöglichkeit der Anteillosen, also keine 
Inszenierung des Unvernehmens und damit eben keine Politik. Eine Bühne des 
Unvernehmens muss sich nun deutlich von den gängigen sozialen Bühnen in der 
Soziologie unterscheiden. Wie sich Rancière diese herrschaftskritische Funktion 
denkt, wird besonders deutlich, wenn er die Hierarchie zwischen Schauspielerin 



208 T. Linpinsel

und Zuschauer im Theater problematisiert und dies in einen Zusammenhang mit 
der von ihm kritisierten Idee der Kritik bringt:

Wir müssen nicht die Zuschauer in Schauspieler / Akteure verwandeln und Unwis-
sende in Gelehrte. Wir müssen das Wissen anerkennen, das im Unwissenden am 
Werk ist und die Aktivität, die dem Zuschauer eigen ist (Rancière 2009a, S. 28).

Die Analogie ist offensichtlich: Ebenso wie im Theater sind in der kritischen Sozio-
logie die Akteure auf passiv Zuschauende reduziert. Der Reformvorschlag Ranci-
ères setzt nicht am Rollentausch (Zuschauerinnen werden Schauspielerinnen) an, 
sondern an der Struktur des Verhältnisses zwischen beiden. Im Akt der Interpreta-
tion der Zuschauer leisten die Zuschauer ihren aktiven Beitrag zum Theater, sie sind 
nicht auf die klassisch passive Rolle festgeschrieben. Hier wird dann auch klar, dass 
eine solche Transformation nicht einfach im Öffnen der Bühne für die Zuschauer 
bestehen kann, die Idee der Bühne selbst verändert sich. Ein Theaterstück findet 
seine Bühne im entgrenzten Raum, der sich zwischen den Schauspielern und den 
Zuschauerinnen aufspannt. Gesellschaftstheoretisch nimmt Rancière diesen Gedan-
ken in seiner Geschichte der proletarischen Emanzipation auf. Auch hier erkennt 
Rancière den eigentlich emanzipativen Akt in der Selbstermächtigung der Arbeiter 
ihre eigene Situation zu interpretieren. Es geht in einem ersten Schritt also um eine 
weitgehende Neubewertung der Interpretation. Besonders eindringlich beschreibt 
Rancière seine Idee der aktivistischen Interpretation am Beispiel der Politik der 
Literatur. Diese lasse sich angemessen nicht als „Herrschaft der Fiktion“ beschrei-
ben, sondern müsse als ein „Regime der Unbestimmtheit zwischen der Rationalität 
der Beschreibung und der Deutung der sozialhistorischen Phänomene“ (Rancière 
2008b, S. 59) aufgefasst werden. Die Literatur erschafft damit im Zwischenraum 
der narrativen Realitätsdeutung und der Realität der sozialen Phänomene eine Neu-
verteilung des Sinnlichen und kann somit als Politik im Sinne Rancières auftreten. 
Diese Politik der Literatur wird bei Rancière in einen unmittelbaren Kontrast zur 
Idee der kritischen Soziologie entfaltet:

Der Kritiker oder der Soziologe wird hier seine Revanche nehmen, indem er aus 
diesem Widerspruch das Kennzeichen der alten Illusion machen wird, die sich ein-
bildet, das Leben zu verändern, wo sie es in Wirklichkeit doch nur interpretiert. 
Aber die Interpretationen sind selbst wirkliche Veränderungen, wenn sie die Formen 
der Sichtbarkeit einer gemeinsamen Welt verändern und mit ihnen die Fähigkeiten, 
die beliebigen Körper, in ihr auf neue Landschaften des Gemeinsamen ausüben zu 
können (Rancière 2008c, S. 45 f.).



209Von der Politischen Differenz zur Soziologie der Gleichheit?

Die Idee, dass neue Interpretationen und Deutungen aktiv die Aufteilung des 
Sinnlichen transformieren können, findet sich als Ideal der Neubeschreibung auch 
im Werk Richard Rortys. Da unsere Realität immer narrativ verfasst sei, eröffne 
sich in neuen Erzählungen immer eine neue Realität; moralischer Fortschritt 
wird zur Sache der starken Dichter, nicht mehr das Resultat philosophischer oder 
wissenschaftlicher Reflexion (Rorty 1992). Dieser Dimension einer politischen 
Ästhetik kommt auch im Denken Rancières eine gewichtige Rolle zu. Aber Ran-
cières Gleichheitsdenken erhebt nicht (ausschließlich) den starken Dichter – im 
Sinne Nietzsches – zum Helden einer ironisch-solidarischen Gesellschaft. Auch 
die aktivistische Interpretation wird hier zum Privileg der Beliebigen, es ist deren 
Gleichheit die auf der Bühne verifiziert werden kann, nicht die Autorität eines 
neuen Königtums über die Realität.

Gesellschaftstheoretisch ist bei Rancière sicherlich das Konzept der Insze-
nierung des Unvernehmens auf der Bühne besonders fruchtbar. Das Stück folgt 
eben nicht dem „große[n] Gesetz der Gesellschaftsmaschine“, welches als Doxa 
„in letzter Instanz“ (Rancière 2010b, S. 230) nur die Produktionsverhältnisse 
als Drehbuch des Sozialen anerkennen würde. Rancières Idee einer „aus der 
»radikale[n] Gleichgültigkeit« hervorgehende Erneuerung der »gemeinsamen 
Bühne« der Politik“ (Scholz 2010, S. 194), kann nur die Gleichheit der Beliebi-
gen in Aktion sein und kann daher niemals Pate für die „Formen der Sozialwis-
senschaften“ stehen, die vorgeben „die Herrschaft zu demaskieren“ und dabei 
letztlich nur „ihr ältestes Axiom“ festigen, „dasjenige, das den Beherrschten vor-
schreibt auf ihrem Platz zu bleiben, denn nur das entspräche ihrer Seinsweise, 
und ihrer Seinsweise treu zu bleiben, denn nur diese sei dem Platz angemessen, 
den sie besetzen.“ (Rancière 2010b, S. 297).

Freilich kann die von ihm selbst praktizierte Arbeit im Archiv (Rancière 
2013) zu einer Methode ausgearbeitet werden; interessant dürfte Rancière hier 
für eine soziologische Genealogie sein. Während die von Foucault geprägte und 
in der Soziologie mittlerweile anerkannte Genealogie mit dem historischen Sinn 
vor allem die Ein- und Ausschlussmechanismen im Archiv zu finden versucht, 
würde eine an Rancière anschließende Genealogie auf solche Ereignisse abzie-
len in denen es qua einer selbst autorisierenden Interpretation der eigenen Pra-
xis zu Prozessen der Selbstermächtigung kommt. Eine solche Genealogie würde 
mit anderen Worten in der Veränderung der Aufteilung des Sinnlichen und der 
damit einhergehenden Idee der politischen Subjektivierung der Handlungsfähig-
keit kollektiver Akteure nachspüren. Eine solche Genealogie kann, wie es Ran-
cière exemplarisch mit der Geschichte der proletarischen Emanzipation vorführt, 
zeigen, dass vor dem offenen Austragen gesellschaftlicher Konflikte immer ein 



210 T. Linpinsel

wesentlich diffizilerer Prozess der interpretativen Selbstermächtigung liegt. 
Diesen zu rekonstruieren würde nicht nur die Kontingenz der realisierten Ord-
nung und deren ausschließende Strukturen in Erinnerung rufen, sondern könne 
als Genealogie der Emanzipation gerade auch Akte emanzipativer Selbstermäch-
tigung soziologisch lesbar machen. Wenn es einer solchen Genealogie gelänge, 
die in die „Szene des Dissenses“ investierten Fähigkeiten „von jedem Beliebigen“ 
zu finden und damit die „Eigenschaft des Mannes ohne Eigenschaft“ in das Zen-
trum der genealogischen Forschung zu stellen, dann wäre dies sicherlich ein Bei-
trag zu einer Soziologie, die versucht das Problem der Verbindung „zwischen der 
emanzipatorischen Logik der Fähigkeit und der kritischen Logik der kollektiven 
Gefangenschaft zu lösen.“ (Rancière 2009a, S. 60).

Auch an die radikalisierte Zurückweisung der Erklärung als sozialwissen-
schaftliche Methode bei Latour lassen sich Anschlüsse an Rancière denken. 
Wenn Latour (2010, S. 236 ff.) die gute Beschreibung als Methode gegen die Idee 
der Erklärung in der kritischen Soziologie ins Feld führt, verzichtet Latour hier 
ebenso wie Rancière auf jedes epistemologisches Primat der Gesellschaftstheorie. 
Für Latour ist aber ebenso klar, dass eine Soziologie, die nicht „die Stelle des all-
umfassenden und alles sehenden Gottes der Sozialwissenschaft einnehmen kann“ 
(Latour 2010, S. 243), nicht die völlige Aufgabe der Soziologie bedeuten müsse. 
Mit seiner Methode der Akteur-Netzwerk-Theorie zielt Latour auf eine möglichst 
exakte Beschreibung von Transformationen ab. Diese Situationen zeichnen sich 
bei Latour ganz ähnlich wie bei Rancière durch eine strukturelle Nicht-Verteilung 
aus. Neue Netzwerke müssen, um neue Verknüpfungen zu ermöglichen, immer 
Entitäten aus dem Plasma einbeziehen und diesen identitätsstiftende Plätze zutei-
len. Das Plasma bei Latour (2010, S. 419), das „was noch nicht formatiert, noch 
nicht gemessen, noch nicht sozialisiert ist,“ ist ebenso wie die Anteillosen bei 
Rancière zunächst reine Vielheit. Erst im Verknüpfen entstehen zählbare Entitä-
ten. In der Anlage sind also die Situation einer Neuverknüpfung bei Latour und 
das Unvernehmen bei Rancière ähnlich. Auch wenn Rancière im Gegensatz zu 
Latour sicherlich nicht an einer Gleichberechtigung zwischen menschlichen und 
nicht-menschlichen Akteuren interessiert ist, steht doch auch für Rancière fest, 
dass Identitäten das Resultat von Verknüpfungen sind, welche nur innerhalb 
polizeilicher Ordnungen möglich sind. Das prinzipielle Gleichheitspostulat wird 
von Rancière dann ja gerade den noch nicht verknüpften Anteillosen zugespro-
chen. Klar ist aber auch, dass Rancières Polizeibegriff dann als kritisches Pen-
dant zu Latours Kollektiven gedacht werden muss. Wenn Latour (2010, S. 254) 
als Devise ausgibt, dass eine „Beschreibung, wenn sie eine Erklärung benötigt, 
keine gute Beschreibung ist“ ließe sich für eine Sozialwissenschaft im Sinne Ran-
cières festhalten, dass sie Situationen des Unvernehmens, also das Entstehen von 



211Von der Politischen Differenz zur Soziologie der Gleichheit?

gesellschaftlichen Bühnen der Anteillosen, möglichst genau zu beschreiben habe 
und eben keine strukturelle Ursache als Erklärungen für deren Auftreten zu geben 
habe oder gar prognostische Voraussagen über deren zukünftiges Entstehen tref-
fen soll. In diesem Sinne ließe sich eine Soziologie im Anschluss an Rancière als 
eine Spurensuche denken. Jede sich konstituierende Bühne der Gleichheit ließe 
sich in exakten Beschreibungen feststellen und die mit diesen Bühnen einherge-
hende Transformation dürfte in der sozialen Topografie Spuren hinterlassen, die 
wiederum Beschreibungen ermöglichen. Als Soziologie der Gleichheit treten hier 
also die Momente der Artikulation der Gleichheit der Anteillosen in den Fokus 
der Beschreibung.

Zudem deutet Rancière im Kontext seiner Reformvorschläge für das Thea-
ter die Möglichkeit einer Soziologie an, die an der Konstitution der Bühne der 
Gleichheit selbst beteiligt ist. Das emanzipative Theater zielt bei Rancière (2009a, 
S. 33) darauf, „das, was man weiß, mit dem zu verbinden, was man nicht weiß, 
gleichzeitig Performer zu sein, der seine Kompetenzen entfaltet, und Zuschauer, 
der beobachtet, was diese Kompetenzen in einem neuen Kontext, bei anderen 
Zuschauern hervorrufen.“ Nicht völlig abwegig ist es sicherlich, diese Idee auf 
das Konzept der public sociology zu übertragen. Dies könnte ebenso Bühnen der 
Gleichheit errichten, auf denen Soziologie und die Leute zusammenkommen und 
gemeinsam neue Idiomen ausprobieren können:

Die Wirkung des Idioms kann nicht vorweggenommen werden. Es bedarf der 
Zuschauer, die die Rolle aktiver Interpreten spielen, die ihre eigenen Übersetzungen 
ausarbeiten, um sich die ‚Geschichte‘ anzueignen und daraus ihre eigene Geschichte 
zu machen (Rancière 2009a, S. 33).

In diesem Sinne träte die Soziologie nicht als wissenschaftliche autorisierte Spre-
cherin der Armen und Ausgeschlossenen auf, sondern als Erzählerin und Zuhöre-
rin neuer Geschichten und könne an neuen Übersetzungen arbeiten. Im Kontext 
der Idee einer Öffentlichen Gesellschaftswissenschaft (Selke und Treibel 2018) 
müssen allerdings zunächst die grundlegenden Transformationen in der Wissen-
schaftstheorie der letzten Dekaden in Rechnung gestellt werden. Wie auch immer 
die neuste Phase der Wissensproduktion in den Wissenschaften genannt werden 
mag, lassen sich die mit dem Konzept „mode 2“ (Nowotny et al. 2001) in Verbin-
dung gebrachten Wandlungsprozesse heute nicht mehr in toto zurückweisen und 
spielen in den Debatten um eine Öffentliche Gesellschaftswissenschaft ohnehin 
eine wichtige Rolle. Die von Rancière so nachhaltig kritisierte Figur der episte-
mischen Polizei ist in diesem Wissenschaftsmodus weitgehend dekonstruiert und 
die Wissensproduktion wird auch in den Wissenschaften als ein kollektiver Pro-
zess, in den ausdrücklich auch wissenschaftsferne Akteure einbezogen werden, 



212 T. Linpinsel

analysiert. Das Verhältnis zwischen der Wissenschaftlerin und dem Publikum 
wird also auch unabhängig von Rancières Kritik am Soziologenkönig heute nicht 
mehr derart hierarchisch gedacht, wie es der französische Denker unterstellt. Die 
Relation zwischen Wissenschaft und Öffentlichkeit tritt in den Debatten um die 
öffentlichen (Gesellschafts)Wissenschaften ohnehin in das Zentrum. Vor allem 
das Konzept der organischen Öffentlichen Soziologie (Burawoy 2015) fokus-
siert auf eine neue Balance zwischen der wissenschaftlichen Soziologie und der 
Öffentlichkeit. Die Überwindung epistemologischer Hierarchieverhältnisse zwi-
schen Soziologie und Gesellschaft ist bereits bei Burawoy zentraler Aspekt der 
organischen public sociology (Burawoy 2015, S. 216 ff.). Rancières Theaterkon-
zept und dessen Neuverortung des emanzipierten Zuschauers ist aber in dem Dis-
kurs um eine Öffentliche Gesellschaftswissenschaft bislang kaum aufgegriffen 
worden. Dies ist in Anbetracht der Idee, dass die Öffentliche Gesellschaftswis-
senschaft „kein elitäres Konzept“ sein soll, in dem „Hierarchien im Wissen-
schaftssystem […] in Frage“ (Aulenbacher et al. 2017) gestellt werden, doch 
verwunderlich. Rancière hat sicherlich wie wenig andere zeitgenössische Denker 
das hierarchische Verhältnis in den Wissenschaften, vor allem aber die Ungleich-
heit zwischen Wissenschaft und Öffentlichkeit, zum Thema seines Werkes erho-
ben. Rancières (2009b, S. 55) Diktum, dass „Vernunft […] dort verloren [gehe], 
wo ein Mensch zu einem anderen Menschen spricht, der ihm nicht antworten 
kann“, kann ohne jede Frage auch zur Leitvorstellung zahlreicher Beiträge in der 
gegenwärtigen Debatte um eine Öffentliche Gesellschaftswissenschaft ausgewie-
sen werden. Die Idee eines egalitär verfassten objektivierenden Kommentars kann 
dann ein vielversprechender Denkimpuls in diesen Debatten sein. Im Sinne Ran-
cières wäre eine Gesellschaftswissenschaft hier nicht mehr mit einem epistemolo-
gischen Primat ausgestattet noch muss sie auf jede epistemologische Kompetenz 
verzichten.

Gerade wenn die Öffentliche Gesellschaftswissenschaft als neues Konzept im 
Verhältnis zwischen Sozialwissenschaft und sozialen Bewegungen vorgetragen 
wird, in der das überkommende Distanzverhältnis durch ein zivilgesellschaft-
liches fundiertes Dialogverhältnis ersetzt werden soll, (Eversberg et al. 2017, 
S. 181 ff.), ließe sich die Öffentliche Gesellschaftswissenschaft als ein egalitäres 
Arbeiten am Unvernehmen denken. Konzeptionell liefe dies darauf hinaus, dass 
die Öffentliche Gesellschaftswissenschaft und der Lärm der Anteillosen eine 
Bühne schaffen könnten, auf der dann das Unvernehmen in Szene gesetzt wer-
den kann. Eine solche Bühne kann die Öffentliche Gesellschaftswissenschaft 
nur konstruieren, wenn der Lärm der Anteillosen nicht als eine prinzipiell in ein 
anerkanntes sozialwissenschaftliches Vokabular dechiffrierbare Artikulation auf-
gefasst wird, sondern die Arbeit am objektivierenden Kommentar als kollektive 



213Von der Politischen Differenz zur Soziologie der Gleichheit?

Aufgabe wahrgenommen wird. Analog zum emanzipativen Theater wäre die 
Bühne auch in der Öffentlichen Gesellschaftswissenschaft das Resultat des 
Zusammenwirkens von Gesellschaftswissenschaftlerin und Publikum. Hier wäre 
die emanzipierte Zuschauerin eine passende Folie für den Öffentlichkeitsbegriff 
der Öffentlichen Gesellschaftswissenschaft. Eine Soziologie, die ihre Funda-
mente auf das Ideal der Gleichheit der Beliebigen stellt, ist in diesem Sinne wohl 
weder unmöglich noch würde sie den akademischen Ruf der Disziplin leichtfertig 
auf Spiel setzen.

Literatur

Arendt, Hannah. 1974. Über die Revolution. München: Pieper.
Aulenbacher, Brigitte und M. Burawoy, K. Dörre, J. Sittel. 2017: Zur Einführung: Sozio-

logie und Öffentlichkeit im Krisendiskurs. In Öffentliche Soziologie. Wissenschaft im 
Dialog mit der Gesellschaft, Hrsg. B. Aulenbacher, M. Burawoy, K. Dörre und J. Sittel, 
S. 9–32, Frankfurt am Main: Campus Verlag.

Badiou, Alain. 2010. Ist Politik denkbar. morale provisoire #1. Berlin: Merve Verlag.
Bandi, N., und M. G. Kraft, S. Lasinger. 2012. Kunst, Politik und Polizei im Denken Jac-

ques Rancières. In Kunst, Krise, Suberversion. Zur Politik der Ästhetik, Hrsg. N. Bandi, 
M. G. Kraft, S. Lasinger. S. 167–181. Bielefeld: transcript.

Beck, U., und W. Bonß, C. Lau. 2001. Theorien reflexiver Modernisierung – Fragestellun-
gen, Hypothesen, Forschungsprogramme. In Die Modernisierung der Moderne, Hrsg. 
U. Beck, W. Bonß, 11–59. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Bedorf, Thomas. 2007. Der Kampf um den Sinn im Politischen. Deutsche Zeitschrift für 
Philosophie 55 S. 689–715.

Bedorf, Thomas. 2010. Das Politische und die Politik. Konturen einer Differenz. In Das 
Politische und die Politik. Hrsg. T. Bedorf und K. Röttgers, S. 13–37. Berlin: Suhrkamp.

Boltanski, Luc. 2010. Soziologie und Sozialkritik. Frankfurter Adorno-Vorlesungen 2008. 
Berlin: Suhrkamp.

Borawoy, Michael. 2015. Public Sociology. Öffentliche Soziologie gegen Marktfundamen-
talismus und globale Ungleichheit. Weinheim/Basel: Beltz Verlag.

Castoriadis, Cornelius. 1990. Gesellschaft als imaginäre Institution. Entwurf einer politi-
schen Philosophie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Celikates, Robin. 2009. Kritik als soziale Praxis. Gesellschaftliche Selbstverständigung 
und kritische Theorie. Frankfurt a. M./New York: Campus.

Celikates, Robin. 2014. Kritik der pädagogischen Vernunft. Bourdieu, Rancière und die 
Idee einer kritischen Sozialwissenschaft. In Pierre Bourdieu und Jacques Rancière. 
Emanzipatorische Praxis denken, Hrsg. J. Kastner und R. Sonderegger, S. 123–146. 
Wien/Berlin: Verlag Turia + Kant.

Dux, Günter. 2012. Gerechtigkeit. Die Wahrheit der Demokratie. Österreich Zeitschrift für 
Soziologie 31, S.23–45.

Eversberg, D. und S. Liebig, M. Schmelzer, N. Treu. 2017. Public Sociology in der Bewe-
gungsforschung: Zum Verhältnis von Soziologie, Gesellschaftskritik und sozialen 



214 T. Linpinsel

Bewegungen. In Öffentliche Soziologie. Wissenschaft im Dialog mit der Gesellschaft, 
Hrsg. B. Aulenbacher, M. Burawoy, K. Dörre und J. Sittel, S. 176–188, Frankfurt am 
Main: Campus Verlag.

Descombes, Vincent. 1987. Das Selbe und das Andere. Fünfundvierzig Jahre Philosophie 
in Frankreich 1933 bis 1978. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Farzin, Sina. 2014. Poststrukturalismus: Michel Foucault. In Handbuch Soziologie, Hrsg. 
J. Lamla, H. Laux, H. Rosa, D. Stecker, 197–212. Konstanz: UVK Verlagsgesellschaft.

Flügel, O. und R. Heil, A. Hetzel. 2004. Die Rückkehr des Politischen. In Die Rückkehr 
des Politischen. Demokratietheorien heute, Hrsg. O. Flügel, R. Heil, A. Hetzel, S. 7–16, 
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Flügel-Martinsen, Oliver. 2017. Befragungen des Politischen. Subjektkonstitution –  
Gesellschaftsordnung – Radikale Demokratie. Wiesbaden: Springer VS Verlag für Sozi-
alwissenschaften.

Glucksmann, André. 1978. Die Meisterdenker. Les Maîtres Penseurs. Reinbek bei Hamburg: 
Rowohlt.

Hetzel, Andreas 2004. Der Anteil der Anteillosen. Deutsche Zeitschrift für Philosophie 52, 
S. 322–326.

Krasmann, Susanne. 2010. Jacques Rancière: Politik und Polizei im Unvernehmen. In 
Das Politische denken. Zeitgenössische Positionen. Hrsg. U. Böckling und R. Feustel, 
S. 77–98. Bielefeld: transcript.

Kretscher, Jens. 2006. Sprache und Anerkennung. Zur Rationalität des Politischen in 
Anschluss an Jürgen Habermas´ Diskurstheorie des demokratischen Rechtsstaats und 
Jacques Rancières Unvernehmen. In Die unendliche Aufgabe. Kritik und Perspektiven 
der Demokratietheorie. Hrsg. R. Heil und A. Hetzel, S. 57–76. Bielefeld: transcript.

Latour, Bruno. 2010. Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft. Einführung in die 
Akteur-Netzwerk-Theorie. Berlin: Suhrkamp.

Lyotard, Jean-François. 1988. Der Enthusiasmus. Kants Kritik der Geschichte. Wien: 
Passagen Verlag.

Lyotard, Jean-François. 2. Korr. Aufl. 1989. Der Widerstreit. München: Wilhelm Fink Verlag.
Machart, Oliver. 2010. Die politische Differenz. Zum Denken des Politischen bei Nancy, 

Lefort, Badiou, Laclau und Agamben. Berlin: Suhrkamp.
Marchart, Oliver. 2013. Das unmögliche Objekt. Eine postfundamentalistische Theorie der 

Gesellschaft. Berlin: Suhrkamp.
Makropoulos, Michael. 1997. Modernität und Kontingenz. München: Wilhelm Fink Verlag.
Meyer, Katrin. 2011. Kritik der Postdemokratie. Rancière und Arendt über die Paradoxien 

von Macht und Gleichheit. Leviathan Zeitschrift für Sozialwissenschaften 39, S. 21–38.
Mouffe, Chantal. 2007. Über das Politische. Wider die kosmopolitische Illusion. Frankfurt 

am Main: Suhrkamp.
Mouffe Chantal. 2010. Das demokratische Paradox. Wien: Verlag Turia + Kant.
Moebius, Stephan. 2010. Debatten um Moderne und Postmoderne. In Soziologische Kont-

roversen, Hrsg. G. Kneer und S. Moebius, S. 254–290. Berlin: Suhrkamp.
Muhle, Maria. 2011. Jacques Rancière. Für eine Politik des Erscheinens. In Kultur. Theo-

rien der Gegenwart. Hrsg. S. Moebius und D. Quadflieg, S. 311–320. Wiesbaden: VS-
Verlag für Sozialwissenschaften.



215Von der Politischen Differenz zur Soziologie der Gleichheit?

Neumann, Michael. 2006. Warum Soziologie. Über Anfänge und Gründe der modernen 
Soziologie in Deutschland. In Soziologie als Gesellschaftskritik. Wider den Verlust einer 
aktuellen Tradition. Hrsg. S. Moebius und G. Schäfer, S. 32–43. Hamburg: VSA-Verlag.

Nowotny, Helga und P. Schott, M. Gibbons. 2001. Rethinking science: knowledge in an age 
of uncertainty. Cambridge: Polity.

Rancière, Jacques. 2002. Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. Franfurt am Main: 
Suhrkamp.

Rancière, Jacques. 2008a. Zehn Thesen zur Politik. Zürich-Berlin: diaphanes.
Rancière, Jacques 2008b. Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der Kunst und ihre 

Paradoxien. Berlin: b_books Verlag.
Rancière. Jacques. 2008c. Politik und Literatur. Wien: Passagen-Verlag.
Rancière, Jacques. 2009a. Der emanzipierte Zuschauer. Wien: Passagen-Verlag.
Rancière. Jacques. 2009b. Der unwissende Lehrmeister. Fünf Lektionen über die intellektu-

elle Emanzipation. Wien: Passagen.
Rancière, Jacques. 2010a. Gibt es eine Politische Philosophie. In Politik der Wahrheit von 

A. Badiou und J. Rancière, S. 79–118. Wien 2. durchgesehene Aufl. Turia + Kant.
Rancière, Jacques. 2010b. Der Philosoph und seine Armen. Wien: Passagen Verlag.
Rancière, Jacques. 2013. Die Nacht der Proletarier. Archiv des Arbeitertraums. Wien: 

Turia+Kant.
Rancière, Jacques. 2016. Der Hass der Demokratie. Berlin: August Verlag.
Rorty, Richard. 1992. Kontingenz, Ironie und Solidarität. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Saar, Martin. 2014. Heterogene Demokratie. Philosophische Rundschau 61, S. 183–205.
Scholz, Leander. 2010. Freiheit, Gleichheit, Sinnlichkeit. Jacques Rancière, Hegel und die 

holländische Malerei. Zeitschrift für Ästhetik und Allgemeine Kunstwissenschaften 55/2, 
S. 187–200.

Selke, Stefan und A. Treibel. 2018. Relevanz und Dilemma Öffentlicher Gesellschaftswis-
senschaft. Ein Dialog. In Öffentliche Gesellschaftswissenschaft. Grundlagen, Anwen-
dungsfelder und neue Perspektiven. Hrsg. S. Selke und A. Treibel, S. 1–20, Wiesbaden: 
VS-Verlag für Sozialwissenschaften.

Šuber, Daniel. 2007. Die soziologische Kritik der philosophischen Kritik. Zum Verhältnis 
von Soziologie und Philosophie um 1900. Bielefeld: transcript.

Wahl, Klaus. 2000. Kritik der soziologischen Vernunft. Sondierungen zu einer Tiefensozio-
logie. Weilerwist: Velbrück Wissenschaft.

Wevelsiep, Christian. 2006. Zur Metaphysik des Politischen. Die Radikalisierung der Post-
moderne im Ereignisdenken. Bonn: Pahl-Rugenstein Verlag.



217

Dissens, Freiheit und die Literatur

Rancière und Arendt im Widerstreit

Maike Weißpflug

1	� Einleitung

Jacques Rancière wird heute von ganz unterschiedlichen Disziplinen und in ganz 
unterschiedlichen Feldern breit rezipiert, aufgegriffen und als Inspirationsquelle 
genutzt, sodass manche schon von einer „Rezeptionsflut“ (Wetzel und Claviez 
2016, S. 1) sprechen. In den Sozialwissenschaften ist es vor allem sein heraus-
fordernder Politikbegriff, der eine intensive Diskussion ausgelöst hat, doch geht 
damit auch eine gewisse Verengung des sozialwissenschaftlichen Blicks auf 
Rancière einher. Sein Denken verdient jedoch auch aus sozialwissenschaftlicher 
Perspektive eine breitere Wahrnehmung, insbesondere, was seine spezifische 
Denkhaltung, seine ästhetische Neubeschreibung des politischen Denkens und 
des Verhältnisses zwischen Politik und Philosophie betrifft. Interessant ist hier 
vor allem das Nebeneinander von literarisch-poetischer und wissenschaftlich-
theoretischer Betrachtung des Politischen, mit der sich die sozialwissenschaftli-
chen Disziplinen eher schwertun. Gleichwohl geht gerade von dieser Verbindung 
des Politischen mit dem Ästhetischen der innovative Impuls für diese Dis-
ziplinen aus. In einem ersten Schritt werde ich zunächst Ranciéres Denken 
der radikalen Gleichheit und seinen Begriff der Emanzipation vorstellen –  
zwei Konzepte, die auch als Revision der kritischen Sozialwissenschaft nach 
Althusser und Bourdieu verstanden werden können. Ausgehend davon zeige 
ich in einem zweiten Schritt, wie sich aus dieser Haltung heraus Rancières 

© Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH 2018 
T.  Linpinsel und I.-T.  Lim (Hrsg.), Gleichheit, Politik und Polizei: Jacques 
Rancière und die Sozialwissenschaften, Kulturelle Figurationen: Artefakte, 
Praktiken, Fiktionen, https://doi.org/10.1007/978-3-658-20670-3_11

M. Weißpflug (*) 
Museum für Naturkunde Berlin, Leibniz-Institut für Evolutions- und 
Biodiversitätsforschung, Berlin, Deutschland
E-Mail: maike.weisspflug@mfn.berlin



218 M. Weißpflug

Politikbegriff entwickelt. In einem dritten Schritt schärfe ich anhand von 
Rancières doppelbödiger Nähe zu und Absetzbewegung von Hannah Arendt den 
Blick auf seine spezifische Denkhaltung, insbesondere den literarisch-ästheti-
schen Zugang zum Politischen und zur Welt, den Rancière mit Arendt auf den 
ersten Blick teilt, jedoch ganz anders als diese interpretiert.

2	� Emanzipation und radikale Gleichheit

Rancières intellektueller Weg beginnt in den 1960er Jahren im Kreis um Louis 
Althusser. Schon bald wächst bei ihm jedoch das Unbehagen gegenüber einer 
ideologiekritischen Perspektive und dem von ihm mehr und mehr als paternalis-
tisch empfundenen Anspruch kritischer Intellektueller, im Namen der Arbeiter 
und Unterdrückten zu sprechen. Sein Buch Le Maître ignorant (dt. Der unwis-
sende Lehrmeister) aus dem Jahr 1987 ist der Versuch, eine andere kritische 
Haltung zu entwickeln, die nicht auf der Hierarchie von Avantgarde und Massen 
basiert, sondern von der radikalen ‚Gleichheit der Intelligenzen‘ ausgeht. Ran-
cière erzählt die Geschichte von Joseph Jacotot, der im frühen 19. Jahrhundert 
als Lehrer an die Universität Leuven versetzt wird und dort flämischen Schü-
lern Französischunterricht geben soll. Da er selbst jedoch kein Flämisch spricht, 
befindet er sich in einer Notlage: Er kann seinen Schülern die Regeln des Fran-
zösischen nicht erklären. Darum greift er auf die neuartige Lösung zurück, die 
Schüler eigenständig lernen zu lassen. Er stellt ihnen eine zweisprachige Ausgabe 
von Fénélons Les Aventures de Télémaque zur Verfügung und trägt ihnen auf, 
mithilfe der französichen Wörter aus der Übersetzung eine Zusammenfassung 
und Interpretation des Buchs aufzuschreiben. Begeistert vom Erfolg seiner Schü-
ler entwickelt Jacotot die Methode des ‚universellen Unterrrichts‘, basierend auf 
der Überzeugung, dass jeder in der Lage ist, ohne die Erklärung eines Lehrers 
jeden beliebigen Stoff selbstständig zu lernen.

Jedoch verliert der Lehrer seine Funktion nicht ganz. Die Rolle des klassi-
schen Lehrers beschreibt Ranciere nämlich als doppelte: Er ist der Erklärende 
und derjenige, der durch seinen Willen und Befehl den Rahmen zum Lernen 
erzeugt. Während Jacotot also die Rolle des Erklärenden abstreift, bleibt seine 
Autorität als derjenige, der die Lernsituation schafft, bestehen. Die Schüler lernen 
zwar selbstständig, doch immer noch unter seinem Willen und seiner Aufsicht. 
Der ‚universelle Unterricht‘ lehnt die Vorstellung des ‚Nürnberger Trichters‘ nicht 
nur ab, sondern stellt es radikal auf den Kopf. Während das Modell des Trich-
ters beinhaltet, eine gute Erklärung durch den Lehrer könnte auch dem dümmsten 
und faulsten Schüler aufbereitetes Wissen ‚eintrichtern‘, geht Jacotots Methode 
alleine von der Selbsttätigkeit des Schülers aus, indem auf ein Erklären durch den 



219Dissens, Freiheit und die Literatur 

Lehrer ganz verzichtet wird. Dieser wird nur noch benötigt, um den Schüler zum 
Lernen zu motivieren: „Zwischen dem Lehrmeister und dem Schüler hatte sich 
ein reines Verhältnis von Wille zu Wille etabliert“ (Rancière 2007, S. 23). Mit 
der Erzählung von Jacotot und seiner Methode des „universellen Unterrrichts“ 
hebt Rancière die Teilung zwischen Wissenden und Unwissenden auf – es gibt 
nur noch die Gleichheit der Intelligenzen und das Ethos der Bildung, ohne das 
diese Methode nicht auskommen kann. „Der universelle Unterricht ist zuallererst 
die universelle Bestätigung des gleichen, die alle Emanzipierten, all jene erfahren 
können, die sich als Menschen denken, die allen anderen gleich sind“ (Rancière 
2007, S. 55).

Den Rollenwechsel des Lehrers fordert Rancière auch von den Intellektuellen 
ein. Sie sollen nicht mehr diejenigen sein, die den Arbeitern und Unterdrückten 
die Welt und die gesellschaftlichen Zusammenhänge erklären und sie so erst in 
den Stand versetzen, handlungsfähig zu werden. Rancière und überträgt damit 
den Gedanken der radikalen Gleichheit der Intelligenzen auf die Politik. Dies ist 
jedoch nicht bloß eine theoretische Forderung, sondern wird von Rancière auch 
empirisch-historisch eingeholt. Es ist nicht nur so, dass die Intellektuellen aufhö-
ren sollten, die Arbeiter zu bevormunden; die Arbeiter sind Rancière zufolge auch 
immer schon in der Lage gewesen, für sich selbst zu sprechen. Man müsse ihnen 
nur zuhören. In seiner Studie La nuit de prolétaires (dt. Die Nacht der Proletarier) 
geht Rancière den Texten von saint-simonistischen Arbeitern aus dem 19. Jahr-
hundert nach, die nach der täglichen Arbeit in den Fabriken intellektuell tätig 
wurden, sich bildeten und schrieben. Er zeigt, dass die Arbeiter über eine eigene 
Sprache verfügen, die der literarischen Hochsprache ebenbürtig ist und damit 
die Trennung zwischen „der Sprache des Volkes und der literarischen Sprache, 
der Realität und der Fiktion, dem Dokument und dem Argument […] anfechten“ 
(Rancière 2013, S. 16). In diesen frühen Arbeiten von Rancière ist sein Politikbe-
griff schon angelegt; er wird ihn später deutlicher um die ästhetisch-literarische 
Dimension erweitern.

3	� Das Erscheinen der Politik

So wie die Arbeiter um eine eigene Sprache ringen und sie der Nacht abtrotzen, 
charakterisiert Rancière das Politische als Kampf um die Wahrnehmung der Welt. 
Sein in den Sozialwissenschaften breit rezipiertes und diskutiertes Begriffspaar 
Politik/Polizei (u. a. Röttgers und Bedorf 2010) basiert auf der Überlegung, dass 
es Politik nicht einfach durch Macht- und Herrschaftsansprüche gibt. Sie ist für 
ihn spezifischer eine bestimmte Art und Weise der ‚Aufteilung des Sinnlichen‘ 
und besteht nur, „wenn die natürliche Ordnung der Herrschaft unterbrochen ist“ 



220 M. Weißpflug

(Rancière 2002, S. 24). Die Polizei hingegen entspricht dem, was landläufig und 
auch in wissenschaftlichen Definitionen häufig als ‚Politik‘ bezeichnet wird: 
„die Vereinigung und die Übereinstimmung der Gemeinschaften, die Organisa-
tion der Mächte, die Verteilung der Plätze und Funktionen und das System der 
Legitimierung dieser Verteilung“ (Rancière 2002, S. 39). Rancière stützt sich hier 
stark auf Überlegungen von Michel Foucault, der den Begriff der Polizei ganz 
ähnlich fasst: Es handelt sich hierbei um eine spezifische, historisch neue Technik 
des staatlichen Regierens, der Kontrolle der Lebensführung. Die Polizei erwei-
tert den Bereich staatlicher Kontrolle und bezeichnet den neuen Bereich, „in den 
die politische und administrative zentralisierte Macht eingreifen kann“ (Foucault 
1981, S. 192). Mit dem Begriff der Polizei beschreibt Rancière eine bestimmte 
„Ordnung der Körper, die die Aufteilungen unter den Weisen des Machens, den 
Weisen des Seins und den Weisen des Sagens“ (Rancière 2002, S. 41), die immer 
eine Form von Herrschaft ist. Rancière geht noch einen Schritt über Foucault hin-
aus, indem er den Begriff ins Ästhetische übersetzt: Es handelt sich hierbei um 
eine Ordnung der Wahrnehmung und des Wahrgenommen-Werdens, des Sichtba-
ren, des Sagbaren, des Hörbaren, des Erscheines. In Der emanzipierte Zuschauer 
schreibt Rancière (2009, S. 23), es gehe ihm darum, den Gegensatz zwischen 
Sehen und Handeln infrage zu stellen: Sehen sei auch eine Handlung (Rancière 
2009, S. 23).

Rancière interessiert nun, auf welche Weisen die Ordnung der Polizei verän-
dert und überwunden werden kann und ergänzt Foucaults Begriff der Polizei um 
den Begriff der Politik, die genau auf den Moment der Störung der polizeilichen 
Ordnung verweist. Politik ist jedoch nach Rancière explizit nicht mit der Revolte 
und dem Aufstand gleichzusetzen. Es ist vielmehr ein Überwinden von Wahrneh-
mungsgrenzen durch eine aktive Neucodierung des ästhetischen Regimes. Diese 
Wahrnehmungsgrenzen beschreibt Rancière mit dem Begriff des Unvernehmens:

Unter Unvernehmen wird man einen bestimmten Typus einer Sprechsituation verste-
hen: jene, bei der einer der Gesprächspartner gleichzeitig vernimmt und auch nicht 
vernimmt, was der andere sagt. Das Unvernehmen ist nicht der Konflikt zwischen 
dem, der weiß und jenem, der schwarz sagt. Es ist der Konflikt zwischen dem, der 
‚weiß‘ sagt und jenem, der auch ‚weiß‘ sagt, aber der keineswegs dasselbe darunter 
versteht (Rancière 2002, S. 9 f.).

Die Bedeutungsverwirrung betrifft jedoch nicht allein den Sinn der Wörter, son-
dern markiert die soziale Situation der Sprechenden, den Ein- und den Ausschluss 
von Personen. Aus der ‚Aufteilung des Sinnlichen‘ sind diejenigen ausgeschlos-
sen, deren Worte nicht gehört werden: Rancière bezeichnet sie als die Anteilslosen; 



221Dissens, Freiheit und die Literatur 

es sind diejenigen, deren Stimme nicht zählt. Politik beginnt für Rancière immer 
dann, wenn das Sprechen selbst – die Sprechsituation und die Rationalitätsan-
forderungen an die Rede – verhandelt wird. Er hat dabei insbesondere den Fall 
vor Augen, wenn die Ausgeschlossenen, die Anteilslosen beginnen, ihre Stimme 
gegen ihren Ausschluss zu erheben. Die Politik wird von Rancière also stets als 
Emanzipation, ganz im Sinn der radikalen Gleichheit der Intelligenzen, die er in 
Der unwissende Lehrmeister und Die Nacht der Proletarier entwickelt hat, ver-
standen. Es bedarf jedoch eines Ortes, an dem sich Polizei und Politik begegnen. 
Hier führt Rancière einen dritten Begriff, den des Politischen (le politique), ein, 
der das Feld markiert, auf dem polizeiliche und emanzipatorische Prozesse mitei-
nander in Berührung kommen:

Nous avons alors trois termes: la police, l ́émancipation et le politique. Si nous 
voulons insister sur leur entrela- cement, nous pouvons donner au procès d 
́émancipation le nom de la politique. Nous distinguerons alors la police, la politique 
et le politique. Le politique sera le terrain de la rencontre entre la politique et la 
police dans le traitement d ́un tort (Rancière 2004, S. 113).

4	� Ästhetik und Literatur: Politische Geschichten

Rancières theoretisches Schreiben weist eine Besonderheit auf, die er mit Autoren 
wie Hannah Arendt, Richard Rorty oder Martha Nussbaum teilt: Er nutzt beim 
Entfalten seiner Begriffe und Überlegungen litererische oder historische Erzäh-
lungen. Diese Erzählungen dienen dabei nicht einfach nur der Illustration eines 
Gedankengangs, sondern sind auf eine gewisse Weise der Gedanke selbst, stellen 
also eine eigenständige Methode des politischen Denkens dar. In Der unwissende 
Lehrmeister ist es die Geschichte von Jacotot, der die Methode des ‚universellen 
Unterrichts‘ entdeckt und von Rancière als Kern der Idee einer radikalen Gleich-
heit der Intelligenzen aufgegriffen wird. In Das Unvernehmen greift Rancière auf 
eine Wiedererzählung und Neuinterpretation der Erzählung des Titus Livius vom 
Auszug der römischen Plebejer auf den Aventin durch Pierre-Simon Ballanche 
aus dem Jahr 1830 zurück, um seinen Begriff der Politik zu entfalten. Anders als 
Titus Livius deute Ballanche das Geschehen nicht als Revolte, sondern als Streit 
„über die Frage nach der Sprache selbst“ (Rancière 2002, S. 34) – und damit, in 
Rancières Terminologie, als Politik (la politique). Die Beschreibung der Szenerie 
durch Ballanche, die Rancière wiedergibt, gleicht teils bis in die Formulierung 
hinein seiner Definition von Politik:



222 M. Weißpflug

Die Position der unbeugsamen Patrizier ist einfach: es gibt keinen Ort, um mit den 
Plebejern zu diskutieren, aus dem einfachen Grund, weil diese nicht sprechen. Und 
sie sprechen nicht, weil sie Wesen ohne Namen sind, ohne Logos, das heißt ohne 
symbolische Einschreibung im Gemeinwesen. […] Derjenige, der ohne Namen ist, 
kann nicht sprechen (Rancière 2002, S. 35).

Genau dieses Nicht-Hören, Nicht-Wahrnehmen stellt nach Rancière die herr-
schaftskonstituierende „Ordnung des Sinnlichen“ (Rancière 2002, S. 35 f.) dar. 
Solange die Patrizier die Plebejer nicht hören, gibt es eine Bühne, keinen Erschei-
nungsraum der Politik. Doch die Plebejer wehren sich, und zwar nicht mit Gewalt 
(damit würden sie nicht in die Aufteilung des Sinnlichen eingreifen), sondern 
indem sie „eine andere Ordnung, eine andere Aufteilung des Sinnlichen“ (Rancière 
2002, S. 36) errichten, indem sie beginnen zu sprechen:

Sie führen somit eine Reihe von Sprechakten aus, die jene der Patrizier mimen: sie 
sprechen Verwünschungen und Vergötterungen aus; sie wählen einen unter ihnen 
aus, um ihre Orakel zu befragen; sie geben sich Repräsentanten, indem sie ihnen 
neue Namen geben. Kurz, sie verhalten sich wie Wesen, die Namen haben. […] 
Kurz, in der Sprache Ballanches, aus den ‚Sterblichen‘, die sie waren, sind ‚Men-
schen‘ geworden. […] Sie sind zu Wesen geworden, die fähig sind, Versprechen zu 
geben und Verträge zu schließen (Rancière 2002, S. 36).

Für ihn besteht kein Unterschied zwischen der kommunikativen und der erschlie-
ßenden, poetischen Funktion der Sprache. Ganz im Gegenteil: Die Macht politi-
scher Veränderung ist nach Rancière ein Effekt von Handlungen, die „gleichzeitig 
argumentativ und dichterische/schöpferische Kraftschläge“ (Rancière 2002, S. 71) 
sind. Poetische Neubeschreibungen stellen bei ihm gewissermaßen das Paradigma 
dessen, was Politik ist, dar: Politik ist eine Praxis, die in die bestehende Ordnung, 
in Rancières Terminologie: in die ‚Aufteilung des Sinnlichen‘ eingreift – und ist 
damit von vorne herein ein ästhetisches und sinnliches, an Sprache und Wahrneh-
mung gebundenes Geschehen. Aus diesem Grunde ist es wohl legitim, Rancières 
Position dem romantischen Paradigma zuzuordnen: die Möglichkeit poetisch-
erschließender Weltveränderung steht im Zentrum seines politischen Denkens. 
Eines trennt Rancière allerdings deutlich von Romantikern wie Hölderlin oder 
den Brüdern Schlegel: nicht die poetische Schaffung einer Gemeinschaft, son-
dern die Infragestellung einer jeglichen Ordnung, der Dissenz ist das Ziel seines 
Politikbegriffs. Rancières politisch-poetische ‚Kraftschläge‘ sind emanzipatorisch, 
sie geschehen immer im Namen der Gleichheit, die jedoch von keiner Ordnung 
vollständig realisiert werden kann. Es gibt immer Ausgeschlossene, Unsichtbare, 
solche, die keine Stimme haben. Rancières ästhetischer Politikbegriff bezieht den 



223Dissens, Freiheit und die Literatur 

Bereich der Kultur vollständig mit ein. Alle Formen der Kunst und damit auch 
der Literatur sind, da sie durch die Erschließung neuer Perspektiven und Beschrei-
bungen in die ‚Aufteilung des Sinnlichen‘ eingreifen, in einem direktem Sinne 
als politisch zu verstehen. Die Politik ist nach Rancière ein unendlicher Prozess, 
der sich gegen politische und kulturelle Schließungen (die bei Rancière mit dem 
Namen ‚Polizei‘ belegt sind) richtet. Rancière scheint hier genau das zu beschrei-
ben, was Rorty mit der Beschränkung der poetischen Vervollkommnung auf das 
Private (Rorty 1989) verhindern möchte: das Streben nach einer totalen Revolu-
tion, nach kollektiver statt nach individueller Autonomie. Auf den ersten Blick 
mag es also so erscheinen, dass Rancière die Frage nach der politischen Macht 
der Literatur so beantwortet: Prinzipiell erscheinen die ‚Macht der Literatur‘ 
und der ‚poetische Kraftschlag‘ der Neubeschreibung grenzenlos und negativ. 
Unendlich, da der Kampf um Emanzipation, der Streit um die Gleichheit bei ihm 
a priori nicht aufhören darf. Negativ ist diese politische und kulturelle Macht, da 
sie keine konstituierende Macht ist, sondern sich stets gegen geronnene, polizeili-
che Formen von Macht – bzw. Herrschaft oder Hegemonie, diese Begriffe wären 
hier wohl angemessener – richtet. Sie ist nicht nur unendlich und negativ, sondern 
auch eine intransitive Form der Macht: sie bezieht sich auf das Selbstverständnis 
einer Gemeinschaft und stellt die Frage nach politischer Zugehörigkeit neu. Auch 
wenn dies mit Blick auf Rancières Politikbegriff eine angemessene Beschrei-
bung der politischen ‚Macht der Literatur‘ sein mag, so findet sich in Rancières 
Schrift Die Politik der Literatur eine Differenzierung, die die unendliche Macht 
romantisch-emanzipatorischer Neubeschreibung zumindest mit einem Fragezei-
chen versieht. Hier beschreibt Rancière (2008a, S. 58) den Unterschied zwischen 
der Politik und der Literatur so: „Die Politik bearbeitet das Ganze, die Literatur 
die Einheiten“ (Rancière 2008a, S. 58). Man könnte auch sagen: das Individuelle, 
denn sie erschafft „neue Formen der Individualität“ (Rancière 2008a, S. 58). Die 
Literatur kann durch die erschließende Kraft der Sprache nicht nur zur Neube-
schreibung der Gemeinschaft, also dem Ganzen, beitragen, sondern sie hebt auch 
stets das Besondere, den einzelnen Menschen hervor. Auch in dieser Beschrei-
bung scheint der Literatur das Potenzial innezuwohnen, dem Einzelnen gerecht zu 
werden, die Macht, das Individuum zu einer autonomen Existenz zu verhelfen. Es 
deutet dabei auf eine Spannung in Rancières Denken hin, dass dabei nicht ganz 
klar wird, wie genau diese zutiefst liberale Haltung mit seinem Politikbegriff und 
dessen Primat politisch-emanzipatorischer Praxis zu vereinbaren ist.



224 M. Weißpflug

5	� Dissens oder Freiheit? Rancière und Arendt im 
Widerstreit

Das spannungsreiche Verhältnis zwischen Rancière und der politischen Philo-
sophie lässt sich gut an seiner Auseinandersetzung mit dem politischen Denken 
Hannah Arendts ablesen. Ich möchte auch hier mit einer Geschichte beginnen, 
einer Geschichte, die Hannah Arendt in Zwischen Vergangenheit und Zukunft 
erzählt, um ihren Begriff politischen Handelns und der Freiheit zu entwickeln. 
Im Vergleich mit Rancières Erzählung werden die Unterschiede und damit auch 
die Spezifika beider Denkweisen auf eine sehr deutliche Weise erkennbar. Arendt 
greift, ganz ähnlich wie Rancière, die Erzählung eines Dritten auf, es handelt sich 
also auch hier um eine Neu- oder Nacherzählung, in diesem Fall der Geschichte 
des Dichters Réné Char, der in der französischen Résistance die Freiheit als Phä-
nomen des gemeinsamen Handelns erlebte:

‘Notre héritage n’est précédé d’aucun testament’ – ‘unserer Erbschaft ist keinerlei 
Testament vorausgegangen’: Dies ist vielleicht der seltsamste von den seltsam jähen 
Aphorismen, in welche der französische Dichter und Schriftsteller René Char die 
Quintessenz dessen hineingepackt hat, was einer ganzen Generation europäischer 
Schriftsteller und Literaten vier Jahre Résistance schließlich bedeuten sollten. Ein 
für sie vollkommen unerwartetes Ereignis, der Zusammenbruch Frankreichs, hatte 
ihr Land von einem Tag zu anderen politisch leergefegt und den marionetten-ähnli-
chen grotesken Schurken- und Narrenfiguren überlassen, wobei diejenigen, die sich 
am offiziellen Geschäft der Dritten Republik ganz selbstverständlich nicht beteiligt 
hatten, wie mit der Kraft eines Vakuums angesaugt, in die Politik hineingezogen 
wurden. Deshalb war es ihnen zugefallen, ohne Vorwarnung und wahrscheinlich 
gegen ihre bewußten Neigungen, nolens volens einen öffentlichen Raum zu schaf-
fen, in welchem alle relevanten, die Angelegenheiten des Landes betreffenden 
Geschäfte – ohne das Drum und Dran offiziellen und vor den Augen von Freund 
und Feind verborgenen Gehabes – verhandelt, durch Tat und Wort erledigt wurden 
(Arendt 1994, S. 7).

Die Pointe dieser Passage kann leicht missverstanden werden, da Arendt hier 
nicht den Befreiungskampf gegen die Nazis selbst als den Ort der Freiheit 
beschreibt, sondern das, was sich dabei en passant ereignete. Als sich Char und 
seine Mitstreiter dem Widerstand anschließen, entdecken sie inmitten der Bedro-
hung und des Schreckens die Schönheit des Miteinander-Handelns: Sie waren



225Dissens, Freiheit und die Literatur 

zum ersten Mal in ihrem Leben von der Erscheinung der Freiheit heimgesucht 
worden – und dies gewiß nicht deshalb, weil ihr Handeln gegen die Tyrannei oder 
Schlimmeres gerichtet war […], sondern weil sie ‘Herausforderer’ geworden waren, 
selbst die Initiative ergriffen hatten und deshalb, ohne es zu wissen oder gar zu 
bemerken, begonnen hatten, jenen öffentlichen Raum zwischen sich zu schaffen, wo 
die Freiheit erscheinen konnte (Arendt 1994, S. 8).

Im Gegensatz zu Rancières Erzählung steht im Zentrum gerade nicht der Streit 
um die ‚Aufteilung des Sinnlichen‘ – ein Streit, der mit den Besatzern sicher 
nicht politisch hätte ausgetragen werden können –, sondern die Entdeckung des 
Handelns unter Gleichen, „reiner Politik“ (Rancière 2008b, S. 8), wie Rancière 
sagt. Arendt betrachtet das Handeln als eine stets verfügbare, aber nicht immer 
realisierte Möglichkeit des Menschen, der Akte der Freiheit jederzeit spontan 
hervorbringen kann. Für Rancière hingegen ist das Eigene der Politik genau in 
dem Moment verloren, wenn man es so wie Arendt mit Réné Char als „spezi-
fische Erfahrungswelt“ (Rancière 2008b, S. 9) denkt. Auch Arendt weist jedoch 
im Fortgang der Geschichte auf die sprachliche Dimension der Politik hin, 
denn ohne ein Wort dafür und damit ohne eine Vorstellung dessen, was Freiheit 
ist – eben ohne ein ‚Testament‘ – drohe der ‚Schatz‘ der Freiheit wieder verlo-
ren zu gehen, droht menschliches Handeln zu einem bewusstlosen, quasi-natür-
lichen Verhalten zu schrumpfen. Das ‚Testament‘ Chars übersetzt Arendt mit 
dem Begriff Tradition; es ist in ihrer Interpretation der Verlust der politischen 
Orientierung, die dazu führte, dass die Kämpfer der Revolution sich nach der 
Befreiung Frankreichs „in die schwerelose Irrelevanz ihrer persönlichen Ange-
legenheiten“ und „die ‚traurige Undurchdringlichkeit‘ eines um nichts als sich 
selbst zentrierten privaten Lebens“ (Arendt 1994, S. 7) zurückgeworfen fühlten. 
Das Glück des Handelns und die Erfahrung der Freiheit sind nach Arendt also 
zugleich natürlich und kulturell bedingt. Es handelt sich hier um eine spezifi-
sche Form politischer Ontologie, die von einer „Wechselwirkung von ontologi-
scher Einsicht und menschlicher Praxis“ (Saar 2013, S. 421) ausgeht. Arendts 
politische Kritik arbeitet genau an dieser Schnittstelle: Sie bietet uns eine Welt-
beschreibung an, doch nicht als frei stehende wissenschaftliche oder philosophi-
sche Theorie von der Natur des Menschen, sondern sie beglaubigt und evaluiert 
den Wert dieser Ontologie der Freiheit ‚perlentauchend‘ mithilfe von ganz unter-
schiedlichen Erzählungen. Zwischen der ontologischen Weltbeschreibung und 
ihrem narrativen Nachvollziehen in der Wirklichkeit entsteht eine Spannung, die 
für Arendt die Quelle der Kritik ist. Aber wir müssen uns immer daran erinnern, 
dass die Beschreibung, mit der wir unsere Alltagserfahrungen mit Sinn versehen, 
immer kontingent bleibt und von ihrer inneren Überzeugungskraft lebt. Nach 



226 M. Weißpflug

Arendt dürfen wir nicht vergessen, dass die Grundlage einer politischen Ordnung 
nur aus dem Handeln selbst stammen kann, aus einer Gründung. Eine philosophi-
sche Begründung der Politik läuft nach Arendt stets Gefahr, ideologisch zu wer-
den, den Kontakt zur Wirklichkeit zu verlieren und gewaltaffin zu werden.

Rancière wendet sich gegen den ontologischen Rest in Arendts Denken, durch 
den sie in seinen Augen eine Vertrerin der philosophischen Tradition – gegen die 
sie selbst anzuschreiben versucht – bleibt. Zugleich wird auch deutlich, wie nah 
sich Arendt und Rancière in ihren Ausgangspunkten sind: Beide lehnen die philoso-
phische Begründung von Politik ab und versuchen der Entwertung der Politik durch 
die Philosophie seit Platon ein anderes Modell politischen Denkens entgegenzuset-
zen. Beide nutzen und schätzen – auch dies eine Wendung gegen Platon – die Lite-
ratur als Quelle politischer Erfahrungen:

Rancière and Arendt are both praxis theorists who want to escape political 
philosophy’s reduction of political issues to questions of government. For each of 
them, Plato seems to stand in for their former teacher, exemplifying the philosopher’s 
antipathy towards politics (Schaap 2012, S. 146).

An den politischen Geschichten, die beide erzählen, wird besonders gut erkenn-
bar, was beide Autoren trennt. Während im Zentrum von Arendts Erzählung 
die Entdeckung der Freiheit im gemeinsamen Handeln steht, handelt Rancières 
Erzählung vom Dissens und der Austragung des Konflikts zwischen den anteils-
losen Plebejern, die sich Gehör verschaffen und damit die ‚Aufteilung des Sinn-
lichen‘, die Ordnung der Patrizier infrage stellen. Es ist auffällig, dass Rancière 
seinen Politikbegriff an vielen Stellen in expliziter Abgrenzung zu Arendt ent-
wickelt, etwa in Zehn Thesen zur Politik, von denen beinahe jede einzelne als 
genaue Gegenthese zu Arendt gelesen werden kann. „Exemplarisch“, schreibt 
Rancière, „bezeugt dies jene Passage aus Über die Revolution, in der Hannah 
Arendt den Text John Adams kommentiert, der das Unglück des Armen mit der 
Tatsache, ‚nicht gesehen zu werden‘ gleichsetzt“ (Rancière 2008b, S. 37). Arendt 
beschreibt in dieser Passage eine politische Einsicht, die man auf den ersten Blick 
für das gemeinsame Element in Rancières und Arendts Denken halten könnte: das 
Politische als ein Modus des Erscheinens. Auf den zweiten Blick – und genau 
darum beharrt Rancière auf dem Unterschied – enthüllt sich jedoch ein Unter-
schied in der Denkhaltung. Arendt schreibt über die Erkenntnis von John Adams, 
das Unglück der Armut sei die Unsichtbarkeit:

diese Einsicht ist im Unterschied zu dem Wissen um augenfälliges materielles Elend 
und sein Verderben, das allen ans Herz greift, nur denen zugänglich, die selber zu den 
Privilegierten gehören, und als eine Einsicht der Privilegierten, die sie den Armen 
kaum mitteilen konnten, blieb sie ohne Einfluß auf die Geschichte der Revolutionen 
und die revolutionäre Tradition (Arendt 1974, S. 87).



227Dissens, Freiheit und die Literatur 

Im Gegensatz zu Rancière traut Arendt den Armen politisches Handeln nicht 
zu – im Gegenteil: sie weist ihnen eine entscheidende Rolle in der modernen 
Abschaffung der Politik zu, da sie ihr soziales Leid in den Mittelpunkt stellen. 
Zudem, und das ist der Kern von Rancières Kritik, leite Arendt Politik „von 
einer spezifischen Welt der Gleichen oder von freien Menschen“ (Rancière 
2008b, S. 37) ab. Rancière kommt, gestützt auf seine historischen Studien über 
die saint-simonistischen Arbeiterintellektuellen, zu einem empirisch unterfütter-
ten, ganz anderen Ergebnis. Die Arbeiter können erkennen, dass die Unsichtbar-
keit ihr größtes Unglück ist, ohne dass ihnen die Freien und Privilegierten dies 
erklären. Sie – und in Rancières Beschreibung nur sie – sind auch in der Lage, 
die bestehende Ordnung infrage zu stellen und damit politisch zu handeln. Es sei 
falsch, das Soziale „in der Tradition, die von Aristoteles zu Arendt reicht“ (Wetzel 
und Claviez 2016, S. 167) als Sphäre der Bedürfnisse zu begreifen. Die Grenz-
ziehung zwischen dem Politischen und dem Sozialen reproduziere Herrschaft 
und schließe diejenigen, die der Welt des Sozialen zugeschrieben werden, vom 
Handeln aus. Nun kann gegen beide eingewendet werden, dass sie in ihrer Argu-
mentation in einen sozialtheoretischen Essenzialismus verfallen, der den Armen 
bestimmte Qualitäten und eine feste Rolle in der Politik zuschreibt: Arendt sieht 
in den Armen die Parvenues, die sich nicht von dem Wunsch sozialer Teilhabe 
befreien können und darum ihren Anteil an der modernen Politikvergessenheit 
haben, während Rancière in ihnen das politische Subjekt erblickt.

Dennoch tritt nun der Unterschied in der politischen Haltung beider deutlich 
hervor: Rancière überträgt den Gedanken der radikalen Gleichheit der Intelligen-
zen (was Arendt für das Denken im übrigen unterstreichen würde) auf die Poli-
tik und versteht diese als Ereignis der Emanzipation. Diesen Schritt geht Arendt 
nicht mit. Es ist in ihren Augen weder notwendig noch wünschenswert, dass alle 
Menschen sich an der Politik beteiligen. Ebenso wenig hält sie soziale Gleichheit 
für ein erstrebenswertes Ziel. Politik ist in ihren Augen das gemeinsame Handeln 
von Verschiedenen, die die wechselseitige Anerkennung ihrer Verschiedenheit im 
Handeln zu Gleichen (aber eben nur in der Sphäre der Politik) macht. Die Einfor-
derung sozialer Gleichheit ist für Arendt Parvenue-Verhalten und das Gegenteil 
von Politik.

Während Rancière den Streit, das Aufbrechen des politisch-ästhetischen 
Regimes als zentrale Eigenschaft der Politik begreift, die das Soziale immer ein-
schließt, fasst Arendt Politik als Sphäre, in der die sozial Unterschiedlichen sich 
als Gleiche anerkennen und damit aus der Welt des Sozialen in die Welt – oder 
den Modus – des Politischen übertreten. In Rancières Augen reproduziert jedoch 
genau diese Abtrennung des Sozialen die Ungleichheit. Deutlich wird dieser 
Unterschied auch in Rancières Aufgreifen von Arendts Begriff des Zwischen oder 



228 M. Weißpflug

„Dazwischen-Seins“, den er gleichsam auf den Kopf stellt: „Die Politik […] ist 
auch nicht die Gemeinschaft eines Dazwischen-Seins, eines Interesses, das ihr 
seine Ursprünglichkeit aufzwänge. […] Das Inter des politischen Interesses ist 
jenes einer Unterbrechung oder eines Intervalls“ (Rancière 2002, S. 146). In Are-
ndts politischer Theorie ist das gemeinsame und geteilte Interesse an der Welt die 
machterzeugende Basis der Politik. Rancière trennt den Streit um die ‚Aufteilung 
des Sinnlichen‘ von der Macht: „Politik ist nicht Ausübung von Macht“ (Rancière 
2008b, S. 7). Zwar versucht auch Arendt, Politik nicht-essenzialistisch und relati-
onal zu denken, doch bleibt nach Rancière ihr Verständnis von Politik als Interesse 
der Hypostasierung der Gemeinschaft verhaftet und damit letztlich eine klassische 
philosophische Begründungsfigur.

Dies führt Rancière auch zu einer Ablehnung eines weiteren essenziellen, näm-
lich institutionentheoretischen Elements von Arendts politischer Theorie. Die 
Demokratie, schreibt er in Der Hass der Demokratie, „wird durch keine instituti-
onelle Form gewährleistet“ (Rancière 2010, S. 115). Zwar setzt Rancière Insti-
tutionen nicht mit seinem Begriff der Polizei gleich; zugleich ist seine Haltung 
Institutionen gegenüber weitaus skeptischer als Arendts: Institutionen tendierten 
„durch die Trägkeit ihrer eigenen Masse dazu, sich in polizeiliche Institutionen zu 
verwandeln; sie neigen dazu, einen Konsens darüber herzustellen, was das Gesetz, 
Rechte, oder die Rolle der Institutionen sei“ (Wetzel und Claviez 2016, S. 167). 
Letztlich liegen Rancères und Arendts Position in diesem Punkt jedoch nicht so weit 
auseinander: beide beharren auf einer Spannung zwischen konstituierter und konsti-
tuierender Macht, die nie ganz zu einer Seite hin aufgelöst werden darf. Der Unter-
schied liegt eher in der Haltung oder in der Betonung unterschiedlicher Momente: 
den Streit (Rancière) oder das gemeinsame Handeln (Arendt). Eine andere, grund-
sätzlichere Differenz liegt in einem Feld, das sich durch das Gegensatzpaar radikale 
Gleichheit (Rancière) und Pluralität (Arendt) fassen lässt. Es ist vielleicht die größte 
Schwäche in Rancières Denken, dass er das „Problem der Alterität“ (Wetzel und 
Claviez 2016, S. 150) nicht behandelt. Verschiedenheit, kulturelle und soziale Identi-
tät lösen sich bei Rancière im Streit um radikale Gleichheit auf und fallen unter den 
Vorwurf des Essenzialismus.

Der stärkste und innovativste, bislang in den Sozialwissenschaften kaum auf-
gegriffene Impuls geht von der ästhetischen Dimension in Rancières Werk aus, 
vom produktiven und kritischen Aufgreifen von Kunst, Literatur und Kino. Damit 
setzt er einen Weg kritischen Denkens fort, der in den aktuellen Debatten der kri-
tischen Theorie beinahe vollständig fallen gelassen wurde.



229

Literatur

Arendt, Hannah. 1974. Über die Revolution. 2. München: Piper.
Arendt, Hannah. 1994. Zwischen Vergangenheit und Zukunft. Übungen im politischen Den-

ken I. München: Piper.
Foucault, Michel. 1981. „Omnes et singulatim. Zu einer Kritik der politischen Vernunft“. In 

Dits et Ecrits. Schriften in vier Bänden. Band 4, 1980–1988, herausgegeben von Daniel 
Defert und François Ewald, 65–93. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Rancière, Jacques. 2002. Das Unvernehmen. Philosophie und Politik. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp.

Rancière, Jacques. 2004. Aux bords du politique. Paris: Folio.
Rancière, Jacques. 2007. Der unwissende Lehrmeister: Fünf Lektionen über die intellektu-

elle Emanzipation. Herausgegeben von Peter Engelmann. Übersetzt von Richard Steu-
rer. Wien: Passagen.

Rancière, Jacques. 2008a. Die Politik der Literatur. Wien: Passagen.
Rancière, Jacques. 2008b. Zehn Thesen zur Politik. Zürich und Berlin: Diaphanes.
Rancière, Jacques. 2009. Der emanzipierte Zuschauer. Wien: Passagen.
Rancière, Jacques. 2010. Der Hass der Demokratie. Übersetzt von Maria Muhle. 3. Aufl. 

Berlin: August Verlag.
Rancière, Jacques. 2013. Die Nacht der Proletarier: Archive des Arbeitertraums. Übersetzt 

von Brita Pohl. Wien: Turia + Kant.
Rorty, Richard. 1989. Kontingenz, Ironie und Solidarität. Suhrkamp.
Röttgers, Kurt, und Thomas Bedorf. 2010. Das Politische und die Politik. Frankfurt am 

Main: Suhrkamp.
Saar, Martin. 2013. Die Immanenz der Macht. Politische Theorie nach Spinoza. Berlin: 

Suhrkamp.
Schaap, Andrew. 2012. „Hannah Arendt and the Philosophical Repression of Politics“. In 

Jacques Ranciere and the Contemporary Scene: The Philosophy of Radical Equality, 
herausgegeben von Jean-Philippe Deranty und Alison Ross. Bloomsbury.

Wetzel, Dietmar, und Thomas Claviez. 2016. Zur Aktualität von Jacques Rancière. Einlei-
tung in sein Werk. Wiesbaden: Springer VS.

Dissens, Freiheit und die Literatur 



231

Das anteillose Volk gegen die soziale 
Hierarchisierung

Zur an-archischen und egalitären Logik im Denken 
Rancières

Aristotelis Agridopoulos

Aber das ‚wahre‘ Volk existiert nicht, es gibt immer nur 
miteinander rivalisierende Volkskonstrukte.

Jacques Rancière

1	� Rancières A-Disziplinärität und die egalitäre 
Störung des Volkes

Jacques Rancière gehört zu den eigentümlichsten Philosophen der Gegenwart.1 
Seine Arbeiten sind nach seiner eigenen Einschätzung „not ‚theories of‘“, sondern 
„‚interventions on‘ […] polemical interventions.“ (Rancière 2009a, S. 116). Gerade 
dieser polemische und dissensuelle Aspekt seiner Interventionen macht ihn auf der 
einen Seite zu einem provokanten Denker und Kritiker der politischen Philosophie 
und auf der anderen Seite zu einem radikalen Kritiker von Eliten, Disziplinen und 
Ordnungen. Sein Werk lässt sich infolgedessen alles andere als leicht in bestimmte 
akademische Fächer zuordnen. Es ist anspruchsvoll und vielschichtig, da es sich in 

© Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH 2018 
T.  Linpinsel und I.-T.  Lim (Hrsg.), Gleichheit, Politik und Polizei: Jacques 
Rancière und die Sozialwissenschaften, Kulturelle Figurationen: Artefakte, 
Praktiken, Fiktionen, https://doi.org/10.1007/978-3-658-20670-3_12

A. Agridopoulos (*) 
Frankfurt a. M., Deutschland

1Mein herzlicher Dank geht an Felix Trautmann und Maurits Heumann für ihre wertvollen 
Hinweise und kritischen Kommentare.



232 A. Agridopoulos

unterschiedlichen Disziplinen wie der Kunsttheorie, Historiografie, Literatur- und 
Filmwissenschaft, Philosophie und Politologie bewegt. Rancière offenbart selbst, 
dass seine Arbeiten nicht interdisziplinär, sondern eher in- oder a-disziplinär seien:

I would describe my attitude as a-disciplinarity or in-disciplinarity rather than inter-
disciplinary. The stake of this attitude is clearly a political one. A discipline is much 
more than the study of a field of objects and questions. It is the delineation of a ter-
ritory, which means a double operation of exclusion. First of all, the distribution of 
disciplines means the exclusion of those who have not the specific competence for 
exploring a territory. […] They are forms of distribution of the visible and the thin-
kable (Rancière 2007b, S. 99; Hervorh. i. O.).

Diese Aussage Rancières macht den explizit politischen Charakter seines eman-
zipatorischen Anliegens deutlich. Rancières Verhältnis zu einer bestimmten Fach-
wissenschaft zu beleuchten, ist legitim und plausibel, dennoch sollte klar sein, 
dass Rancières radikale Kritik der disziplinären Logik nicht nur die Soziologie, 
sondern auch die Philosophie und damit insgesamt alle Fachdisziplinen trifft.

Die sinnliche Aufteilung der Welt, die die Bereiche des „Sicht- und Denkba-
ren“ konstituiert, ist das zentrale Ausgangskonzept des Rancière’schen Denkens. 
Diese Aufteilung gilt auch im Bereich der starren Wissenschaftsdisziplinen, daher 
kritisiert Rancière diese Exklusion in bestimmte Fachdisziplinen des ‚Wissens‘ 
und ‚Nicht-Wissens‘ vehement. Die dahinterstehende Rancierè’sche Intention 
zur sprengenden Vielfalt und grenzüberschreitenden Störung der Fachdisziplinen 
ist tief mit seiner werkimmanenten Idee der radikalen „Gleichheit der Intelligen-
zen“ (Rancière 2002, S. 46, 2007a) verwoben. Der fundamentale Gedanke der 
Rancière’schen A-Disziplinarität stellt eine Art der Aufhebung und Unterbrechung 
der oligarchisch-polizeilichen Logik in allen hierarchischen Bereichen des Sinnli-
chen dar: „Es gibt einer Politik der Ästhetik, weil die Ästhetik Formen der Gemein-
schaft erschafft, die Ordnung der Wahrnehmung unterbricht und die sinnlichen 
Hierarchien erschüttert.“ (Rancière 2008c, S. 85). Jene an-archische Logik der Poli-
tik, die die ordnungsaufhebende und zugleich situative Störung der Völker/Demoi 
antreibt, um das Unrecht der stets falschen Zählung aufzuzeigen, tritt im raren 
Moment der Gleich-Gültigkeit aller Subjekte im Namen der Demokratie zu Tage.

Rancières Kritik an der oligarchischen und herrschenden Elite wird in Der 
Hass der Demokratie am prägnantesten artikuliert. Er konstatiert, dass in den 
postdemokratischen Konsensgesellschaften jegliche Formen demokratischer Kri-
tik an den Eliten als populistisch diffamiert werde:

Populismus ist das bequeme Wort, hinter dem sich der heftige Widerspruch zwischen 
Volks- und Wissenslegitimität versteckt, die Schwierigkeit der Expertenregierung, 



233Das anteillose Volk gegen die soziale Hierarchisierung

sich mit den Erscheinungen der Demokratie und selbst der Mischform des repräsen-
tativen Systems abzufinden. Dieser Name verdeckt und offenbart gleichermaßen den 
großen Wunsch der Oligarchie – ohne Volk [zu] regieren, d.h. ohne die Teilung des 
Volks regieren; ohne Politik regieren (Rancière 2012a, S. 96).

Gerade deshalb setzt Rancière (2015, 2008a, S. 31) auch das demokratische Prin-
zip dem oligarchischen und repräsentativen Prinzip des Staates entgegen. Die Eli-
ten unserer Zeit wollen ‚ohne den Demos regieren‘ und ‚ohne Politik‘, d. h. ohne 
die Störung von Subjekten auf den Straßen oder in anderen öffentlichen Räumen. 
Das überschüssige und damit stets geteilte Volk darf aus der Perspektive der  
oligarchischen Elite nicht eine ‚gemeinsame Bühne des Streits‘ errichten und auf 
dieser in Erscheinung treten, da es die ‚sinnliche Hierarchie‘ der Polizei durch-
einander-bringen würde. Jedes Subjekt soll an seinem ihm zugewiesenen Platz 
und an seiner Identität festhalten. Dem Kollektivsubjekt des Volkes bzw. des 
Demos kommt hierbei eine ganz wesentliche und entscheidende Rolle zu. Ran-
cière fragt sich, welcher Teil des Volkes innerhalb der Aufteilung des Sinnlichen 
überhaupt sichtbar ist und welcher nicht. „Im Namen des Unrechts, das ihm von 
den anderen Teilen angetan wird, identifiziert sich das Volk mit dem Ganzen der 
Gemeinschaft“ und ist somit das politische Subjekt par excellence (Rancière 
2002, S. 22). Aber gegen wen soll sich überhaupt die Offenlegung des Unrechts 
und der Streit der Anteillosen richten? Wer ist eigentlich ihr Antagonist, sind es 
polizeiliche Regime oder bestimmte oligarchische Kollektivsubjekte? Kann hier-
bei eine populistische Logik im Denken Rancières nachgewiesen werden, wie die 
im Folgenden vorzustellenden Behauptungen zweier prominenter Soziologen?

2	� Der Populismusvorwurf und die Kritik der 
Soziologen an Rancière

Bislang bildet die Untersuchung einer populistischen Logik im Werk Rancières 
ein Forschungsdesiderat. Der prominenteste jedoch eher plakative Populismus-
vorwurf gegen Rancière stammt aus Frankreich selbst: Didier Eribon (2011, 
S. 30, Übers.: AA), der selbst stark vom Denken Michel Foucaults und Pierre 
Bourdieus beeinflusst ist, kritisiert in Bezug auf den radikaldemokratischen 
Diskurs bei Rancière dessen „populistische Lobpreisung“. Für Eribon verkör-
pern Subjekte die soziale Ungleichheit selbst, die sie in ihrem Leben erfahren 
haben; der Begriff der Ungleichheit stellt für ihn sogar ein „Euphemismus“ dar, 
den er lieber gleich als „nackte[], ausbeuterische[] Gewalt“ bezeichnet (2016a, 
S. 78). Daneben greift Eribon (2016a, S. 144) auch in seinem international stark 



234 A. Agridopoulos

rezipierten autobiografischen Werk Rückkehr nach Reims die Idee der Gleichheit 
und der aleatorischen Demokratie bei Rancière vehement an, weil er die „Macht 
des Volkes“ und den „Lob der allgemeinen ‚Kompetenz‘ und des Losverfahrens“ 
in seinem Denken als „höchst gefährlich“ einstuft.

Aus diesem Grund ist eine Philosophie der ‚Demokratie‘, die sich (so radikal ihre 
Vertreter sich auch geben mögen) damit begnügt, die grundsätzliche ‚Gleichheit‘ 
aller Menschen zu feiern und immer wieder zu betonen, dass alle Individuen über 
die gleichen ‚Kompetenzen‘ verfügen, letztlich alles andere als emanzipatorisch. Sie 
fragt nämlich gar nicht danach, wie sich Meinungen herausbilden oder wie es sein 
kann, dass die Ansichten und Haltungen, die aus dieser ‚Kompetenz‘ resultieren, 
bei ein und derselben Person oder in ein und derselben sozialen Gruppe jederzeit 
umschlagen können – zum Besseren oder zum Schlechteren, je nachdem, in wel-
chem Kontext sich die Person oder die Gruppe gerade befindet, wie die politische 
Konjunktur aussieht und welche diskursiven Konfigurationen vorherrschen (Eribon 
2016a, S. 143).

Es wird deutlich, dass Eribon Rancières Begriff der Gleichheit als einen idealis-
tischen und positivistischen deutet und ihn klar zurückweist. Eribon interpretiert 
Rancière jedoch falsch, wenn er die Gleichheit als soziale Gleichheit und damit 
als politisch realisierbare begreift. Vielmehr schreckt Eribon von der Idee einer 
allgemeinen Emanzipation zurück, weil er an das Ereignis ihrer Verkehrung 
denkt.

Louis Pinto, ein Schüler Bourdieus, entdeckt sogar einen „methodologischen 
Populismus“2 in der Heuristik Rancières (Pinto 2011, S. 109, Übers.: AA). Seine 
Ausführungen zu Rancière sind von besonderem Interesse, da er ihn dezidiert 
aus einer soziologischen Position beurteilen möchte. Pinto zufolge wird Rancière 
den Aristokratismus in seinem politisch-philosophischen Denken nicht los, weil 
er die Idee des privilegierten Standpunkts nicht ganz abstreifen kann bzw. einen 
Standpunkt einnimmt, der sich gerade dadurch, dass er, immer wenn er seine 
eigene Privilegiertheit und sein eigenes Erkenntnisinteresse versucht unsichtbar 

2Pinto knüpft hier an die Debatten des „methodologischen Nationalismus“ oder des 
„methodologischen Individualismus“ innerhalb der Soziologie an. Letzterer setzt vor allem 
einen wissenschaftstheoretischen Fokus nur auf das Individuum, um über seine Handlungen 
das Soziale erklären zu können. Wenn Pinto nun Rancière einen „methodologischen Popu-
lismus“ vorwirft, bedeutet dies, dass Rancière in seinen Ausführungen nur aus der Position 
des aufbegehrenden Volkes (‚Anteil der Anteillosen‘) gegen die ‚Eliten‘ oder die Strukturen 
der Polizei spricht. Pinto kritisiert vor allem, dass Rancière seine Theorie nur anwendet, 
wenn das soziale oder historische Ereignis seiner Philosophie der Unterbrechung/Störung 
entspricht.



235Das anteillose Volk gegen die soziale Hierarchisierung

zu machen, selbst reproduziert. Dort, wo Rancière emphatisch davon spricht, dass 
die Arbeiter_innen bzw. Subalterne doch immer schon sprechen und sich auto-
didaktisch emanzipieren, folge bei Rancière wieder die Enteignung dieser Praxis 
zugunsten seiner Philosophie der egalitären Emanzipation (Pinto 2011, S. 109 f.). 
Pinto plädiert im Gegenzug für die soziologische Analyse der soziostrukturellen 
Bedingungen der Arbeiter und des Volkes und ihrer Artikulationen, um ihre Stim-
men tatsächlich zu vernehmen und nicht bei einem Philosophismus der Gleichheit 
zu verbleiben.

Von Bedeutung ist dabei, dass die genannten Kritiker Rancières Soziologen 
sind, welches sicherlich mit der fundamentalen Kritik Rancières (Nordmann 
2006; Sonderegger 2010; Kastner und Sonderegger 2014) an ihrem Fach, allen 
voran an Bourdieu, den er in Anlehnung an den platonischen Philosophenkö-
nig in einem ironischen Duktus als Soziologenkönig bezeichnet (Rancière 2010, 
S. 225 ff.), zusammenhängen mag.3

Doch was verstehen die Soziologen eigentlich unter Populismus? Eine Frage, die 
von Eribon und Pinto nicht unmittelbar beantwortet wird. Nicht jede Elitenkritik ist 
zwangsläufig als populistisch zu bezeichnen. Es lohnt sich daher ein Blick in das 
Werk von Ernesto Laclau, der eine politische Theorie des Populismus entworfen hat.

Laclau (2005b, S. 48, Hervor. i. O.) definiert das Kollektivsubjekt ‚Volk‘ als 
ein Konstrukt innerhalb eines populistischen Diskurses: „[T]he ‘people’, as ope-
rating in populist discourses, is never a primary datum but a construct – popu-
list discourse does not simply express some kind of original popular identity; it 
actually constitutes the latter“. Nicht erfüllte Forderungen stellen einen wichtigen 
Ausgangspunkt für seine Populismustheorie dar. Nur durch das Zusammentref-
fen und die Organisation einer Vielzahl von Ansprüchen zu einer gemeinsamen 
Stimme (‚popular demands‘) kann ein ‚populares Subjekt‘ eines Volkes bzw. eines 
Demos innerhalb einer Äquivalenzkette von Forderungen entstehen und eine Sys-
temkritik im Ganzen artikulieren (Laclau 2017, S. 234 f.). Die Dichotomisierung 
des Sozialen in zwei antagonistische Subjektpole, dem Establishment oder dem 
Machtblock gegenüber dem Volk bildet die erste Bedingung für einen populisti-
schen Diskurs. Die zweite ist die Zentralität des Signifikanten ‚das Volk‘, der als 
Knotenpunkt oder als leerer Signifikant innerhalb eines populistischen Diskurses 
konstruiert wird und die Pluralität von Forderungen repräsentiert. Folglich ist der 
Populismus nach Laclau (2005b, S. 34) eine Logik der Artikulation, die Macht-
effekte der Strukturierung produziert, die sich selbst auf der Ebene der Modi der 
Repräsentation manifestieren. Dabei steht der Begriff der Hegemonie als Frage  

3Siehe dazu in diesem Sammelband den nachfolgenden und grundlegendsten Aufsatz von 
Jacques Rancière gegen Bourdieu und die Soziologie im Allgemeinen aus dem Jahre 1984, 
Die Ethik der Soziologie, S. 249–273.



236 A. Agridopoulos

nach dem Allgemeinen in einem engen Zusammenhang mit dem Begriff des leeren 
Signifikanten (Laclau 2005a, S. 70 ff).

Die hier auszuführende Untersuchung steht jedoch nicht auf der gleichen 
Ebene mit den angeführten Populismusvorwürfen seitens der Soziologen. Ganz 
im Gegensatz zu diesen, soll die folgende Analyse das Rancière’sche Denken des 
Volkes aus einer politisch-philosophischen Perspektive prüfen. Rancières politi-
sches Denken soll auf dessen Populismusgehalt hin gelesen und auch gegen die 
zuvor vorgestellten Vertreter der Soziologie verteidigt werden. Bedient sich Ran-
cière eines populistischen Denkens in Gestalt eines immer wieder auftretenden 
egalitären Populismus, ohne diesen selbst derart zu bezeichnen? Oder weist seine 
radikaldemokratische Konzeption, die die Unterbrechung der polizeilichen Logik 
durch das ambivalente Subjekt des Volkes kennzeichnet, nicht die notwendigen 
populistischen Merkmale auf? Die Untersuchung beschränkt sich hierbei sowohl 
auf Rancières zentrale politiktheoretische Schriften Das Unvernehmen, Zehn 
Thesen zur Politik und Der Hass der Demokratie als auch auf ausgewählte Inter-
views, die wie Oliver Davis (2014, S. 8) zurecht anmerkt, „unschätzbar“ sind und 
„den Brückenschlag zwischen der akademischen Welt und einer breiteren Öffent-
lichkeit bilden“.

3	� Die elementaren Denkfiguren im Werk Jacques 
Rancières

Im Folgenden werden die drei Denkfiguren des Rancière’schen Werkes – 1) die 
Aufteilung des Sinnlichen/Polizei, 2) das ambivalente Kollektivsubjekt des Vol-
kes/der Anteil der Anteillosen und 3) die Politik als Ereignis der Gleichheit/
Demokratie – rekonstruiert und hinsichtlich ihrer Begriffs- und Verhältnisbestim-
mungen einer ihr möglichen inhärenten populistischen Logik analysiert.

3.1	� Die Ordnung der Polizei als Aufteilung des 
Sinnlichen und die Logik der Arche

Rancière konzeptualisiert die hierarchische Ordnung mittels einer politischen 
Phänomenologie der Ästhetik. „Die Polizei ist keine gesellschaftliche Funktion, 
sondern eine symbolische Konstitution des Sozialen. Das Wesentliche der Poli-
zei ist nicht die Repression und auch nicht die Kontrolle über das Lebendige. 
Ihr Wesentliches ist eine gewisse Aufteilung des Sinnlichen.“ (Rancière 2008a, 
S. 31). Die polizeiliche Machtform ordnet die Auf- und Verteilung (partage) 



237Das anteillose Volk gegen die soziale Hierarchisierung

der „Anteile und Orte […], Räume, Zeiten und Tätigkeiten“ (Rancière 2008b, 
S. 25 f.) der einzelnen Subjekte an. Die Polizei muss im Sinne Rancières als eine 
hierarchische Herrschaftsordnung gedacht werden, da sie symbolisch bzw. dis-
kursiv, ästhetisch und materiell zugleich wirkt und ist. In ihr wird die „Verteilung 
der Plätze und Funktionen“ (Rancière 2002, S. 39) organisiert. „Diese Aufteilung 
ist im doppelten Sinne des Wortes zu verstehen: einerseits das, was trennt und 
ausschließt, andererseits das, was teilnehmen lässt“ (Rancière 2008a, S. 31). Ran-
cière betont jedoch, dass er den Begriff der Polizei ‚neutraler‘ und nicht ‚abwer-
tend‘ anwendet (Rancière 2002, S. 40). Ines Kleesattel merkt jedoch zu Recht an: 
„Angesichts von Rancières klarer Positionierung für eine Politik als Gegenkraft 
zur Polizei halte ich es für unangebracht, ihm eine wertfreie ‚Neutralitätsdeutung‘ 
von Polizei zu konstatieren und Polizei als semiotische oder phänomenologische 
Sinnkonstitutionsinstanz zu interpretieren.“ (2016, S. 24). Die Polizei dient Ran-
cière als „existenzielle Möglichkeitsbedingung“ (Kleesattel 2016, S. 25) und kon-
stituiert jedes soziale Ordnungsgefüge. Wie kann man sich diese Aufteilung der 
Subjekte in bestimmte Funktionen genauer vorstellen?

Die Polizei ist somit zuerst eine Ordnung der Körper, die die Aufteilungen unter den 
Weisen des Machens, den Weisen des Seins und den Weisen des Sagens bestimmt, 
die dafür zuständig ist, dass diese Körper durch ihre Namen diesem Platz und jener 
Aufgabe zugewiesen sind; sie ist eine Ordnung des Sichtbaren und des Sagbaren, 
die dafür zuständig ist, dass diese Tätigkeit sichtbar ist und jene andere es nicht ist, 
dass dieses Wort als Rede verstanden wird, und jenes andere als Lärm (Rancière 
2002, S. 41).

Rancière spricht von Wahrnehmungsweisen und -regimen des Seins, des Tuns und 
des Sagbaren innerhalb derer die entscheidende hierarchische Teilung von Sub-
jekten institutionalisiert wird: Das Gehört-Werden der einen, die die ‚Fähigkeit‘ 
der Sprache (logos) besitzen und das Nicht-Gehört-Werden der anderen, die nur 
die ‚Unfähigkeit‘ des Lärm-Machens (phoné) besitzen, setzt den entscheidenden 
„Unterschied zwischen zwei Weisen, am Sinnlichen teilzunehmen“ (Rancière 
2002, S. 14) fest. Dies ist ein, in Anlehnung an Aristoteles, sehr zentraler Topos 
des Rancière’schen Denkens, welcher eng mit der Frage der Anerkennung und 
Verkennung von Subjekten innerhalb gesellschaftlicher Ordnungen verknüpft ist 
(Genel und Deranty 2016).

Nun stellt sich die Frage, wer sind überhaupt die Ordnungshüter dieser Auf-
teilung des Sinnlichen im Hinblick auf die Notwendigkeit eines konstitutiven 
Außen, welches für den Populismus nach Laclau eine notwendige Bedingung ist? 
Gibt es ein Pendant zur Figur des Anteils der Anteillosen? Rancière beantwortet 
diese Frage nicht explizit: Die Oligarchie bestehend aus diversen politischen und 
ökomischen Eliten kann jedoch als Ordnungshüter der sinnlichen Aufteilungen 



238 A. Agridopoulos

bzw. der polizeilichen Logik angesehen werden. Mit der Bezugnahme auf (Platon 
1991) der nach Rancière (2002, S. 22 f.) der „Antidemokrat“ par excellence ist, 
versucht Rancière die Logik der Arche (Anfang/Prinzip), also das jeweilige Prin-
zip herrschen zu dürfen, dem Platon (690a) den Namen Herrschaftsansprüche 
(axiomata) verleiht, zu rekonstruieren. Diese Herrschaftslegitimationen haben 
bis heute in den liberalen ‚Demokratien‘, die Rancière ‚oligarchische Rechtsstaa-
ten‘ bezeichnet, Bestand. Im dritten Buch der Nomoi unterscheidet Platon sieben 
Regierungs- bzw. Herrschaftstitel. Rancière (2008a, S. 15) bezeichnet die ersten 
vier als „traditionelle Autoritätsansprüche“ (Macht der Eltern, Älteren, Herren, 
Tugendreichen), weil sie auf Ursachen „der Natur“ bzw. „der Geburt“ fußen. Der 
fünfte Herrschaftsanspruch ist die „Macht des Stärkeren“ und der sechste „die 
Macht der Wissenden über die Unwissenden“. Heute dominieren die Eliten vor 
allem mit zwei jener Herrschaftstitel unsere Gesellschaften weiterhin: es sind vor 
allem die Macht des Reichtums und die des Expertenwissens. „Die oligarchische 
Allianz von Reichtum und Wissen fordert heutzutage die gesamte Macht und 
macht es dem Volk auf diese Weise unmöglich, sich weiter zu teilen und zu ver-
vielfältigen“ (Ranciere 2012a, S. 95). Der autoritäre Titel der elterlichen Herkunft 
wird gegenwärtig in zahlreichen rassistischen Narrativen reartikuliert. „Das alte 
Prinzip der Geburt und der Abstammung“ kehrt heute wiederum im rechtextre-
men Gewand in Form „identitäre[r] Bewegungen“ und „religiöse[r] Fundamenta-
lismen“ zurück auf die Tagesordnung (Rancière 2012a, S. 95). Rancière (2012a, 
S. 50) bringt es auf den Punkt, wenn er die ersten sechs Herrschaftsansprüche 
bewerten: „All diese Titel und Rechtsansprüche erfüllen die beiden erforderlichen 
Bedingungen: Erstens bestimmen sie eine Hierarchie der Rollen und Positionen, 
und zweitens definieren sie diese Hierarchie in Kontinuität mit der Natur.“

Im letzten Herrschaftstitel Platons (690c), den er von der „Verlosung“ und 
der „Gunst der Götter“ abhängig sieht, erkennt Rancière (2012a, S. 51) im 
Gesetz des „Zufallsgottes“ das demokratische Prinzip: „Der siebte Titel ist 
das Fehlen jeglichen Titels. Das ist die tiefe Unordnung, die das Wort Demo-
kratie bedeutet.“ Infolgedessen bezeichnet Rancière (2012a, S. 57) diesen 
letzten Anspruch als „anarchische[n] Titel […] der denjenigen zukommt, die 
weder dazu bestimmt sind zu regieren, noch regiert zu werden“. Die Logik der 
Arche ist damit grundsätzlich mit der polizeilichen Logik gleichzusetzen. Nur 
der Titel des Nicht-Titels, der demokratische Herrschaftsanspruch, kann Ranci-
ère zufolge, die „Unterbrechung der Logik der arche [als] Unterbrechung der 
Logik von Anfangen/Herrschen“ (Rancière 2008a, S. 23, Hervor. i. O.) realisie-
ren. Der sehr bemerkenswerte Gedanke der abwesenden Arche der Demokratie 
verweist auf sein allgemeines Kontingenztheorem, den fehlenden Ursprung jeg-
lichen sozialen Gefüges aus dem das einzige Prinzip nämlich die Gleichheit und 



239Das anteillose Volk gegen die soziale Hierarchisierung

Gleich-Gültigkeit aller Subjekte für Rancière entspringt. „Diese Gleichheit ist 
einfach die Gleichheit zwischen Beliebigen, das heißt letztlich das Fehlen der 
Arche, die reine Kontingenz jeder sozialen Ordnung“ (Rancière 2002, S. 28).

Jene Unterbrechung der hierarchischen Logik der Arche kann jedoch nur 
durch die Praxis eines politischen Subjektes eintreten, der jene einführt und sich 
selbst auf die Bühne der sichtbaren und streitbaren Existenz stellt.

3.2	� Die paradoxe Figur des Volks/Demos als der Anteil 
der Anteillosen und das egalitäre Ereignis der 
Politik

In Rekurs auf Aristoteles Aufteilungen der politischen Eigenschaften der Polis-
gemeinschaft in die Oligoi (die Reichen), die Aristoi (die Tugendreichen) und 
den Demos (das ‚freie‘ Volk) konzeptualisiert Rancière das Kollektivsubjekt des 
‚Anteils der Anteillosen‘.

Nicht nur lässt sich das ‚Eigene‘ des Demos, die Freiheit, durch keine positive 
Eigenschaft bestimmen. Sondern dieses Eigene ist noch dazu dem Volk nicht eigen. 
Das Volk ist nichts anderes als die undifferenzierte Masse derer, die keine positi-
ven Anspruchsrechte haben – weder Reichtum noch Tugend –, aber denen den-
noch dieselbe Freiheit zuerkannt wird wie denen, die diese Anrechte besitzen. […] 
Der Demos teilt sich als eigenen Anteil die Gleichheit zu, die allen Bürgern gehört 
(Rancière 2002, S. 21, Hervor. i. O.).

Dem Volk kommen damit zwei entscheidende Qualitäten zu: es re-präsentiert die 
Freiheit und allen voran die Gleichheit. Rancière (2002, S. 22) setzt dieses ambi-
valente Subjekt auch mit den „Armen in der Antike, dem dritten Stand oder dem 
modernen Proletariat“ gleich. Der Anteil der Anteillosen als Volksubjekt ist eine 
unbestimmte, paradoxe „Vielheit“ (Rancière 2002, S. 47), er „ist zugleich immer 
mehr oder weniger als es selbst“ (Rancière 2002, S. 23). Diese überschüssige und 
negative Figur ist zugleich stets ‚die Klasse des Unrechts‘ im doppelten Sinne: 
„Das Volk ist nicht eine Klasse unter anderen. Es ist die Klasse des Unrechts, das 
der Gemeinschaft Unrecht zufügt und sie als ‚Gemeinschaft‘ des Gerechten und 
des Ungerechten einrichtet“ (Rancière, S. 22). Dem Demos, wird auf der einen 
Seite, vor allem wegen der polizeilichen Logik und der damit einhergehenden 
„falschen Zählung der Teile des Ganzen“ (Rancière 2002, S. 23), stets Unrecht 
angetan, weil andere Subjekte, allen voran Mächtige, Reiche, Wissende und 
tugendreiche Experten, über ihm stehen und die „Verteilung der Körper“ (Ran-
cière 2002, S. 45) konstituieren: „Die Demokratie ist die Einrichtung von Sub-



240 A. Agridopoulos

jekten, die nicht mit den Teilen des Staats oder der Gesellschaft übereinstimmen, 
von schwebenden Subjekten, die jede Repräsentation der Plätze und Anteile in 
Unordnung bringen.“ (Rancière 2002, S. 109).

Auf der anderen Seite ist aber gerade dieses unbestimmte Subjekt, welches 
das Unrecht und die Ungleichheit der sinnlichen Aufteilung aufdeckt, auch selbst 
nicht ‚rein‘, es wird selbst wieder, wie Rancière schreibt, der Gemeinschaft 
‚Unrecht zufügen‘, wenn es sich in die polizeiliche Logik einschreibt. Rancière 
merkt selbst an, dass die Polizei und die Politik immer miteinander verwoben 
sind (2002, S. 44). Dieses Paradox zielt auf der Rancière’schen Idee „der unmög-
lichen Gleichheit“ (Rancière 2002, S. 45) ab, die niemals einzulösen sei. Mit den 
Worten Rancières:

Erstens, die Gleichheit ist kein zu erreichendes Ziel: sie ist der Ausgangspunkt, eine 
Vorannahme, die das Feld einer möglichen Verifizierung eröffnet. Zweitens, es gibt 
nur eine Intelligenz. Es gibt nicht die Intelligenz des Lehrers und die des Schülers, 
die Intelligenz des Gesetzgebers und die des Handwerkes etc. Es gibt eine Intelli-
genz, die jedem Beliebigen gehört als Intelligenz jedes Beliebigen. Emanzipation 
bedeutet also die Behauptung der Einheit der Intelligenz und die Verifizierung des 
Potenzials der Gleichheit der Intelligenzen (Rancière 2009b, S. 208).

Die Gleichheit ist die ‚grundlegende‘ Voraussetzung des Rancière’schen Wer-
kes (2014). Die Philosophin Antonia Birnbaum (1999, S. 200) resümiert: „Sie 
[die Gleichheit] ist die Dynamik, die jede Gesellschaftsordnung, jedes Funda-
ment wieder in Bewegung setzt“. Die Entstehung von Kollektivsubjekte(n) des 
Demos, die sich der sinnlichen Hierarchie widersetzen und die Logik der arche 
unterbrechen, stellt infolgedessen den Akt der Demokratie dar. Nur mittels poli-
tischer Subjektivierungspraxen ist jenes Volk vorstell-, sicht- und hörbar: es sind 
Menschen, die ihre Gleichheit durch eine Unterbrechung der polizeilichen Logik 
einfordern. Hier ereignet sich erst Politik: „[d]er Erscheinungsort des Volks [ist] 
der Ort des Austragens eines Streits“ als „ein Konflikt über die Zählung der Teile 
selbst“ (Rancière 2002, S. 109 f.). Gerade dieser Dissens um das Gemeinsame 
ist als die universelle Subjektivierung der Anteillosen zu verstehen, die sich mit 
der ganzen Gemeinschaft gleichsetzen, um die oligarchischen Strukturen mitsamt 
ihren Verrechnungen in Namen der Gleichheit aufzuheben. Es ist der „provisori-
scher Unfall […] der Herrschaftsgewalt“ (Rancière 2008a, S. 27) der Demokratie/
Politik (Rancière 2008a, S. 27), in dem ‚der Skandal der Verrechnung‘ und damit 
das Unrecht erscheint. In diesem Kontext wird deutlich, weshalb Rancière die 
Demokratie – die immer Politik ist – als ‚Unfall der Herrschaftsgewalt‘ und nicht 
als Herrschaftsform bezeichnet, weil es ihr dadurch gelingt alle exklusiven Herr-
schaftsansprüche zu negieren: „Demokratie bedeutet zunächst Folgendes: eine 



241Das anteillose Volk gegen die soziale Hierarchisierung

anarchische ‚Regierung’, die auf nichts anderem gründet als auf dem Fehlen jedes 
Herrschaftsanspruches“ (Rancière 2012a, S. 51).

4	� Rancières an-archisches Denken und die Politik 
der Gleichheit

Das Kollektivsubjekt des Volkes bzw. des Demos stellt eine äußerst wichtige 
Denkfigur im Werke Rancières dar. Ein beliebiges gesellschaftliches Subjekt hat 
jenes emanzipatorische Recht, sich als das Volk oder den Anteil der Anteillosen 
zu proklamieren und „eine Bühne des strittigen Wortes zu errichten“ (Rancière 
2014, S. 94). Bedeutend ist hierbei, dass es sich um eine Bühne als Szene (scène) 
handelt, die ein Erzähler rekonstruieren muss:

Die Szene ist eine theoretische Einheit, die dazu gehört, was ich eine Methode der 
Gleichheit nenne, weil sie ebenso die Hierarchien zwischen den Wirklichkeits- und 
Diskursebenen als auch die gewöhnlichen Methoden der Beurteilung der Bedeut-
samkeit der Phänomene zerstört. Die Szene ist die direkte Begegnung des Besonde-
ren mit dem Allgemeinen (Rancière 2014, S. 102).

Auf der metaphorischen Bühne des Streits werden alle Hierarchien, Institutionen 
und Subjektpositionen für einen Moment aufgehoben. Die universelle Gleichheit, 
das Fehlen des Herrschaftsanspruches (an-arche), tritt als Allgemeines auf der 
Bühne hervor, wenn Rancière (2015) aussagt: „Speaking of the power of any-
body is to take the side of the universal.“ Bei Rancière stehen sich somit eine 
an-archische/demokratische Logik der oligarchisch-polizeilichen Logik entgegen. 
Sein radikaldemokratisches Kontingenz- und Ereignisdenken geht mit einem 
nicht-essenzialistischen Volksbegriff einher, da der Demos „immer ein Volk 
zusätzlich zu einem anderen, ein Volk gegen ein anderes [ist]“ (Rancière 2012b, 
S. 183). Oder wie er an anderer Stelle präzise anführt:

Denn ›das Volk‹ existiert nicht. Es gibt nur unterschiedliche, ja widerstreitende 
Gestalten des Volkes, Gestalten, die konstruiert werden, indem bestimmte Versamm-
lungsweisen, gewisse Unterscheidungsmerkmale, gewisse Fähigkeiten oder Unfä-
higkeiten bevorzugt werden (Rancière 2017, S. 98).

Der Anteil der Anteillosen kann nie mit sich selbst identisch sein kann, weil er 
immer falsch gezählt bzw. verrechnet wurde. Die Einrichtung egalisierender und 



242 A. Agridopoulos

an-anarchischer Sprachereignisse bringen die polizeiliche Ordnung ins Wanken. 
Infolgedessen kann die Rancière’sche Theorie nur einem radikaldemokratischen 
Egalitarismus zugeordnet werden, weil die Diskurse im Namen der Gleichheit 
aller Subjekte artikuliert werden (Rancière 2011, S. 4 f.). Der Streit um die Auf-
teilungen ist von entscheidender Bedeutung und reaktualisiert damit das Gleich-
heitspostulat der Demokratie. Die Eröffnung und Veränderung des Raumes der 
sinnlichen Hierarchie kann nur durch die Einschreibung des Unrechts und neuer 
Subjektivitäten umgesetzt werden (Rancière 2002, S. 49)

[Der öffentliche] Raum ist einer der Begegnung und des Konflikts zwischen den 
zwei entgegengesetzten Logiken der Polizei und die der Politik, zwischen der natür-
lichen Regierung der sozialen Kompetenzen und der Regierung des Beliebigen. Es 
ist die spontane Praxis einer jeden Regierung, dass sie versucht, diesen öffentlichen 
Raum zu verkleinern, ihn zu ihrer Privatangelegenheit zu machen, indem sie die 
Interventionen und Interventionsorte der nicht staatlichen Akteure ins Privatleben 
zurückdrängt (Rancière 2012a, S. 67f.).

Rancière deutet auf ein immer wiederkehrendes Auftreten des demokratischen 
Streits als Störung an, welches den polemischen und egalitären Grundcharakter 
seines an-archischen Denkens wesentlich ausmacht (May 2012, S. 120 f.). Wenn 
diese an-archische Logik der Gleichheit auch nochmals gemeinsam mit der 
Rancière’schen Post-Demokratiediagnose, die er schon Anfang der 1990er Jahre 
artikuliert hat, reflektiert wird, ist die an-archische Störung als Akt der Demokra-
tie nachvollziehbarer, jedoch nicht als Frage nach der Ergreifung der Hegemonie.

Als Herrschaft der Meinung hat die Post-Demokratie zur Aufgabe, die verstörte und 
verstörende Erscheinung des Volks und seiner immer falschen Zählung, hinter dem 
Verfahren einer allumfassenden Vergegenwärtigung des Volks und seiner Teile und des 
Harmonisierens der Zählung der Teile und des Bildes vom Ganzen, zum Verschwin-
den zu bringen. […] Das Volk […] ist ganz in einer Struktur des Sichtbaren gefangen, 
einer Struktur, in der man alles sieht und alles gesehen wird, und in der es daher kei-
nen Ort mehr für das Erscheinen gibt (Rancière 2002, S. 112f., Hervor. i. O.).

Die Postdemokratie ist, wie Rancière selbst schlussfolgert, ein „idyllischer 
Zustand [..] der konsensuellen Demokratie.“ (2002, S. 105).

Denn er begünstigt ihren [den Regierenden und ihren Experten] innersten Trieb, sich 
vom Volk und der Politik zu befreien. […] Sie erfinden überstaatliche Institutionen, 
die selbst keine Staaten sind und vor keinem Volk Rechenschaft ablegen müssen, 
und verwirklichen derart das immanente Ziel ihrer eigenen Praktik: die politischen 



243Das anteillose Volk gegen die soziale Hierarchisierung

Angelegenheiten zu entpolitisieren, sie an Orte zu versetzen, die Nicht-Orte, die 
keinen Raum lassen für die demokratische Erfindung polemischer Orte (Rancière 
2012a, S. 98).

Folglich existiert in der Postdemokratie kein Raum mehr, in dem vom Volk als 
Vielheit gesprochen werden und in dem dieses unbestimmbare Subjekt als Stö-
rung der Polizei auftreten könnte. Das Ziel der meisten polizeilichen Logiken ist 
die völlige Transparenz der Zuordnungen und aller Anteile, sodass der Umschlag 
von un-sichtbaren Anteilen in sichtbare Störungen des Systems nicht oft mög-
lich sein soll. Die vom Volk einzurichtende Bühne des Streits, die einen Antago-
nismus als spontanes und situatives Ereignis erschaffen kann, kann nur als eine 
demokratische Intervention an-anarchischer Art existieren, die die Kontingenz 
der Herrschaftsstrukturen und ihres instituierten Unrechts aufzeigen. Ohne den 
auftretenden Anteil der Anteillosen als Demos kann keine populäre Gleichheits-
forderung und Gleichsetzung des Ganzen umgesetzt werden. Rancières Werk ist, 
wie Burkhard Liebsch treffend anmerkt,

von dem ursprünglichen Anliegen inspiriert, dieser Gewalt so weit wie möglich  
entgegenzuwirken – in der Geste eines wahrhaft an-archischen, jeglicher Herrschaft 
absagenden Denkens, das immer von neuem bezeugt: ich habe dir nichts – und nie-
mand hat irgend jemand anderem – menschlich etwas voraus, wir begegnen uns 
menschlich auf der gleichen Ebene; es gibt kein von Natur aus festgeschriebenes 
Oben und Unten. Alle Ämter und Hierarchien, alle Würden, Ehren und Titel täu-
schen nur darüber hinweg (Liebsch 2015, S. 320).

Die Postdemokratien benötigen somit als oligarchische Expertenregime, in denen 
alles in sichtbarer Ordnung steht, einen neuen plebejischen Lärm, der eine Repo-
litisierung der sozialen Ordnung bedeuten würde. Nur so kann die Gleichheit 
der Demokratie für eine bestimmte kurzzeitige Unterbrechung der Hierarchien 
die Außerkraftsetzung der polizeilichen Logik verwirklicht und der Skandal der 
falschen Zählung öffentlich werden. „Die Politik hat somit weder einen eigenen 
Ort noch natürliche Subjekte. […] Die politische Demonstration ist somit immer 
punktuell, und ihre Subjekte sind stets prekär. Die politische Differenz steht 
immerzu kurz vor dem Verschwinden[.]“ (Rancière 2008a, S. 37). Ihre Wirkkraft 
geht jedoch über das sich wiederholende Ereignismoment hinaus, sie schreibt 
sich in die polizeiliche Ordnung ein und besitzt damit das Potenzial die Verhält-
nisse von Raum, Zeit und sinnlicher Wahrnehmung innerhalb der Subjektivie-
rungsprozesse in neue egalitärere Verhältnisse umzuformen, bei dem jedoch die 
Prozesse der Iteration eine entscheidende Rolle spielen (Inston 2017, S. 19 ff.). 



244 A. Agridopoulos

Hier können als empirische Beispiele die zahlreichen antihierarchischen Bewe-
gungen entrechteter Subjekte wie z. B. Occupy Wall Street, die Gezi-Park Pro-
teste, die Indignados, die Aganaktismenoi, Nuit debout, die in den letzten Jahren 
in Erscheinung getreten sind und sich teilweise aufeinander bezogen haben, in 
Erinnerung gerufen werden. Paulo Gebaurdo (2017) bestimmt diese anti-syste-
mischen und aufbegehrenden Kollektivphänomene, die für mehr Gleichheit und 
Demokratie kämpfen, wegen ihrer egalitären Struktur und dem Fehlen einer Füh-
rungsfigur als „anarcho-populism“ oder „citizenism“.

Rancières radikaldemokratischer Fokus dreht sich damit um die Öffnungen 
der verschiedenen Anteile der Wahrnehmungsregime. Er spricht von der ‚demo-
kratischen Bewegung‘ als einer „doppelten Bewegung der Grenzüberschreitung“, 
einem Moment in dem der anteillosen Anteil sich selbst und alle anderen Anteile 
verschieben kann und die Gleichheit aller in einer kurzen Szene sichtbar wird 
(Rancière 2012a, S. 70). Hier tritt nach Rancière die „politische Gemeinschaft“ 
zu Tage als „eine Gemeinschaft von Gemeinschaftswelten, die Subjektivierungs-
intervalle sind: Intervalle, die zwischen den Identitäten errichtet sind, zwischen 
den Orten und Plätzen. Das politische Zusammensein ist ein Zwischen-Sein: zwi-
schen den Identitäten, zwischen den Welten.“ (2002, S. 146 f.). Den demokrati-
schen Anspruch auf Ent-Identifizierung (Rancière 2002, S. 48) besitzt damit jedes 
einzelne Subjekt, welches ein „Losreißen von einem natürlichen Platz“ der sinnli-
chen Aufteilung bedeutet.

5	� Fazit

In diesem Beitrag ist der Frage nachgegangen worden, ob innerhalb des politisch-
philosophischen Denkens Rancières eine populistische Grundstruktur aufgezeigt 
werden kann, wie sie seitens von Eribon und Pinto gegenüber Rancière angeführt 
wurde. Es folgen nun zusammenfassend drei Aspekte, die das Rancière’sche Den-
ken nicht als populistisches sondern als an-archisches klassifizieren.

1.	 Rancières Denken ist kein populistisches, weil es auf drei Denkfiguren basiert, 
die dem Populismus widersprechen: Es gibt sowohl kein feindliches Kollektiv-
subjekt als konstitutives Außen und damit kein Gegeneinander von Kollektiv-
subjekten (Volk vs. Elite) als auch keine Aspiration des Anteils der Anteillosen 
eine populäre Demokratie als Gegenhegemonie (z. B. in Form einer Macht-
ergreifung einer bestimmten Partei oder Bewegung) innerhalb eines Staa-



245Das anteillose Volk gegen die soziale Hierarchisierung

tes zu etablieren.4 Interessant wird es, wenn die Laclau’sche Definition noch 
mal hinzugezogen wird: bei Rancière handelt sich weder um ein reines Auf-
einandertreffen von Wahrnehmungsregimen (Polizei vs. Politik) noch von 
Kollektivsubjekten (Volk vs. Elite), sondern um eine hybride Denkfigur des 
Gegeneinanders in Form des Kollektivsubjekts der Anteil der Anteillosen vs. 
die Aufteilung des Sinnlichen (Polizei). Dies bedeutet, dass in dieser Denkfi-
gur doch eine linkspopulistischen Facette aufzufinden ist, die mit dem Kontin-
genz- und Gleichheitstheorem der an-arche verflochten ist. Wenn jedoch der 
anteillose Teil alle Subjekte auf einer Bühne re-präsentiert, um die Gleichheit 
aller und die gleichzeitige herrschende Ungleichheit der Aufteilungen, die ein 
Unrecht darstellt, zu demonstrieren, wird die populistische Facette wieder auf-
gelöst. In diesem Moment sind nämlich alle gleich und die ungleichen Verrech-
nungen der Aufteilungen werden suspendiert. Eine Szene der egalitären Utopie. 
Die Denkfiguren der paradoxen Vielheit des Volkssubjekts als Anteil der Anteil-
losen und die Errichtung einer strittigen Bühne des Gemeinsamen im Momen-
ten der Gleichheit basieren infolgedessen auf einer an-anarchischen Logik der 
Demokratie im Sinne Rancières, dem Anrecht aller herrschen zu dürfen.

2.	 Mit Martin Breaugh lässt sich die Rancière’sche Denkarchitektur als ein 
„Denken des Plebejischen“ beschreiben (Breaugh 2013, S. 98). Der Anteil der 
Anteillosen ist jedoch nur als überschüssige Vielheit zu verstehen, jedes Sub-
jekt kann sich dazuzählen und sich aus der Position, die ihm von der Polizei 
und von ihm selbst zugewiesen wurde, in bestimmten und zugleich seltenen 
Entsubjektivierungsmomenten entreißen. Ein Punkt, der seine Kritiker viel-
leicht schnell zu einem Populismusvorwurf führen, da sie mit dem Anteil der 
Anteillosen nur deprivilegierte Gruppen identifizieren.

3.	 Sein Axiom der An-archie als Gleichheit der Intelligenzen weist einen starken 
Zusammenhang, wie Rancière selbst zu gibt, mit der „antiautoritären Tradition 
des historischen Anarchismus“ auf (2008d, S. 174 f.). Todd May hat Überein-
stimmungen mit Rancières egalitärem Theoriekonzept und dem historischen 
Anarchismus als politische Strömung aufzeigen können (2012, S. 124). Trotz-
dem ist es wichtig anzumerken, dass Rancière keine Theorie des Anarchismus 
oder einer herrschaftsfreien Ordnung ohne kapitalistischen Staat formuliert. 
Ihm geht es auch nicht um die Abschaffung der hierarchischen Logik der Poli-
zei, die für ihn in jeder Gesellschaft durch Institutionen und Repräsentationen 
konstitutiv ist.

4Vor allem stellt für Rancière die Repräsentationslogik, die für Laclaus leeren Signifikanten 
im populistischen Diskurs entscheidend ist, ein oligarchisches und damit polizeiliches Prin-
zip dar (Rancière 2015).



246 A. Agridopoulos

Es kann somit insgesamt nicht von einer populistischen sondern von einer an-
archischen Logik im Rancière’schen Denken gesprochen werden, die mit dem 
Axiom der Gleichheit als sozialontologisches Kontingenztheorem verwoben ist. 
Zum Abschluss sollen noch zwei weiterführende Gedanken angeführt werden, die 
die soziologische Kritik von Pinto und Eribon noch mal aufgreifen:

Es ist deutlich geworden, dass Rancière emanzipatorische Phänomene der 
Gleichheit immer aposteriori in Erzählmodi und damit als Geschichten der 
Gleichheit rekonstruieren und damit verifizieren kann (2014, S. 108). Für Sozio-
logen stellt diese Vorgehensweise weder eine Sozialstrukturanalyse noch eine 
Milieustudie dar, daher auch die Kritik Pintos, dass Rancière das Volk nicht 
wirklich hören kann und seine Theorie in einem Philosophismus verharrt. Eri-
bon vermengt vor allem seine Kritik gegenüber linkspopulistischen Parteien 
wie Podemos mit den radikaldemokratischen Theorien (Eribon 2016b). Er miss-
interpretiert Rancière Gleichheitsidee als eine zu realisierende im Sinne einer 
sozialen Gleichheit und wirft ihm daher eine ‚populistische Lobpreisung‘ vor. 
Beide Populismusvorwürfe sind wie aufgezeigt worden zurückzuweisen, da 
Rancières Denken vielmehr von einer radikaldemokratischen und an-archischen 
Motiven des Egalitarismus geprägt ist. Auch der nicht-essenzialistische Begriff 
des Volkes/Demos als Anteil der Anteillosen, der als paradoxe Vielheit erscheint 
und empirisch schwierig zu fassen ist, scheint den Soziologen ein Dorn im Auge 
zu sein. Entscheidend ist daneben, dass Rancières Eliten- und Hierarchiekri-
tik sich nicht auf einen Populismus reduzieren lässt. Rancière ist sich des hie-
rarchischen Systems der Polizei, welches permanent Ungleichheiten in seinen 
Aufteilungen produziert, völlig bewusst. Eine mögliche Vermittlung zwischen 
Rancière und Eribon wäre, wenn Rancière Eribons Geschichte der Ungleich-
heitserfahrungen berücksichtigen würde, um aufzuzeigen, weshalb Ausgeschlos-
sene auch in vielen Fällen nicht imstande sind, sich in Namen der Gleichheit 
selbst zu emanzipieren. Analoge Vorschläge hat auch schon Ruth Sonderegger 
(2012, 2016) artikuliert, da Rancière nur erfolgreiche Störungen als Verifizie-
rungen der Gleichheit rekonstruieren kann (2012, S. 38): „Es würde sichtbarer 
werden, wenn Rancière sich auch gescheiterten oder unmöglichen Widerstands-
handlungen zuwenden würde.“5 Auf der anderen Seite sollte auch die Soziolo-
gen Rancières Gleichheitsdenken ernster nehmen, wenn sie ins Feld gehen, um 
zu erforschen, ob die Gleichheit weiterhin ein wesentliches Ausgangsmotiv für 

5Peter Hallward hat auch seine Kritik geäußert, dass Rancières Perspektive auf Brüche und 
Aufteilungen es schwierig macht andere Qualitäten wie „Organisation, Mobilisierung, Ent-
scheidung, Polarisierung“ solcher Praktiken in den Blick zu nehmen (2009, S. 155).



247Das anteillose Volk gegen die soziale Hierarchisierung

Widerstandshandlungen deprivilegierter Klassen darstellt oder nicht. Politische 
Theoretikerinnen haben dies schon versucht und sind mit dem Rancière’schen 
Denken ins empirische Feld gegangen, um allen voran innerhalb sozialer Bewe-
gungen das Motiv der Gleichheit und seiner möglichen Einschreibung in die poli-
zeiliche Logik aufzuspüren (May 2010, Prentoulis und Thomassen 2013).

Literatur

Birnbaum, Antonia. 1999. Die unbestimmte Gleichheit. Jacques Rancières Entwurf einer 
Ästhetik der Politik. In: Jurt, Joseph (Hg.): Von Michel Serres bis Julia Kristeva. Freiburg: 
Rombach, S. 193–209.

Breaugh, Martin. 2013. The Plebeian Experience: A Discontinuous History of Political 
Freedom. New York: Columbia University Press.

Davis, Oliver. 2014. Jacques Rancière. Eine Einführung. Wien: Turia+Kant.
Eribon, Didier. 2016a. Rückkehr nach Reims. Berlin: Suhrkamp.
Eribon, Didier. 2016b. „Ihr könnt nicht glauben, ihr wärt das Volk“, ZEIT-Interview, http://

www.zeit.de/kultur/2016-07/didier-eribon-linke-angela-merkel-brexit-frankreich-front-
national-afd-interview, letzter Aufruf: 30.6.2017)

Eribon, Didier. 2011. Retours sur Retour à Reims. Paris: Cartouche.
Gebaurdo, Paolo 2017. The Mask and the Flag. Populism, Citizenism and Global Protest. 

London: Hurst Publishers.
Genel, Katia/Deranty, Jean-Philippe Hg. 2016. Axel Honneth and Jacques Rancière. Reco-

gnition or Disagreement: A Critical Encounter on the Politics of Freedom, Equality, 
and Identity. New York: Columbia University Press.

Hallward, Peter. 2009. Staging Equality: Rancière’s Theatrocracy and the Limits of Anarchic 
Equality, in: Rockhill, Gabriel/Watts, Philip Hg.: Jacques Rancière: History, Politics, 
Aesthetics. Duke: Duke University Press, S. 140–157.

Inston, Kevin. 2017. Inscribing the Egalitarian Event: Jacques Rancière and the Politics of 
Iterability. Constellations, 24(1), S. 15–26.

Kastner, Jens/Sonderegger, Ruth. 2014. Hg.: Pierre Bourdieu und Jacques Rancière. Eman-
zipatorische Praxis denken. Wien: Turia + Kant.

Kleesattel, Ines. 2016. Politische Kunst-Kritik. Zwischen Rancière und Adorno. Wien: 
Turia + Kant.

Laclau, Ernesto. 2017. Warum Populismus, in: Marchart, Oliver (Hg.), Ordnungen 
des Politischen. Einsätze und Wirkungen der Hegemonietheorie Ernesto Laclaus. 
Wiesbaden: Springer VS, S. 233–240.

Laclau, Ernesto. 2005a. On Populist Reason. London: Verso.
Laclau, Ernesto. 2005b. Populism: What’s in a Name?, in: Panizza, Francisco (Hg.), Popu-

lism and the Mirror of Democracy, Verso: London, S. 32–49.
Liebsch, Burkhard. 2015. Unaufhebbare Gewalt. Umrisse einer Anti-Geschichte des Politi-

schen. Weilersvist: Velbrück Wissenschaft.
May, Todd. 2012. Rancière and Anarchism, in: Deranty, Jean-Philippe/Ross, Alison (Hg.), 

Jacques Ranciere and the Contemporary Scene: The Philosophy of Radical Equality. 
London/New York: Continuum, S. 117–127.

http://www.zeit.de/kultur/2016-07/didier-eribon-linke-angela-merkel-brexit-frankreich-front-national-afd-interview
http://www.zeit.de/kultur/2016-07/didier-eribon-linke-angela-merkel-brexit-frankreich-front-national-afd-interview
http://www.zeit.de/kultur/2016-07/didier-eribon-linke-angela-merkel-brexit-frankreich-front-national-afd-interview


248 A. Agridopoulos

May, Todd. 2010. Contemporary Political Movements and the Thought of Jacques Ranci-
ère. Equality in Action. Edinburgh: Edinburgh University Press.

Nordmann, Charlotte. 2006. Bourdieu / Rancière. La politique entre sociologie et philoso-
phie. Paris: Éditions Amsterdam.

Pinto, Louis. 2011. Pourquoi les dominés acceptent-ils leur sort?. Savoir/Agir 1: S. 103–110.
Platon. 1991. Nomoi. Sämtliche Werke IX. Frankfurt/M. und Leipzig: Insel.
Prentoulis, Marina/Thomassen, Lasse. 2013. Political Theory in the Square: Protest, Repre-

sentation and Subjectification, Contemporary Political Theory, 12, S. 166–184.
Rancière, Jacques. 2017. Der unauffindbare Populismus, in: Badiou, Alain et al.: Was ist 

ein Volk?, Hamburg: Laika, S. 97–101.
Rancière, Jacques. 2015. “Don’t they represent us?”: A discussion between Jacques Ran-

cière and Ernesto Laclau, 16. Oktober 2012, Buenos Aires, (http://www.versobooks.
com/blogs/2008-don-t-they-represent-us-a-discussion-between-jacques-ranciere-and-
ernesto-laclau, letzter Aufruf: 30.6.2017)

Rancière, Jacques. 2014. Die Methode der Gleichheit. Wien: Passagen.
Rancière, Jacques. 2012a. Der Hass der Demokratie. Köln/Berlin: August.
Rancière, Jacques. 2012b. Volk oder Mengen?, in: ders., Die Wörter des Dissenses. Inter-

views 2000–2002, Wien: Passagen, S. 181–188.
Rancière, Jacques. 2011. The Thinking of Dissensus: Politics and Aesthetics, in: Bowman, 

Paul/Stamp, Richard, Hg. Reading Rancière. London/New York: Continuum, S. 1–17.
Rancière, Jacques. 2010. Der Philosoph und seine Armen. Wien: Passagen.
Rancière, Jacques. 2009a. A Few Remarks on the Method of Jacques Rancière. Parallax, 

15(3): S. 114–123.
Rancière, Jacques. 2009b. Kommunisten ohne Kommunismus?, in: ders.: Moments poli-

tiques. Interventionen 1977–2009, Zürich/Berlin: diaphanes, S. 207–220.
Rancière, Jacques. 2008a. Zehn Thesen zur Politik. Zürich/Berlin: diaphanes.
Rancière, Jacques. 2008b. Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der Kunst und ihre 

Paradoxien. Berlin: bbooks.
Rancière, Jacques. 2008c. Ist Kunst widerständig? Berlin: Merve.
Rancière, Jacques. 2008d. Democracy, anarchism and radical politics today: an interview 

with Jacques Rancière. Anarchist Studies, 16 (2), S. 173–186.
Rancière, Jacques. 2007a. Der unwissende Lehrmeister. Fünf Lektionen über die intellektu-

elle Emanzipation. Wien: Passagen.
Rancière, Jacques. 2007b. An interview with Jacques Rancière: On Medium Specificity and 

Discipline Crossovers in Modern Art. Australian and New Zealand Journal of Art, 8(1): 
S. 98–107.

Rancière, Jacques. 2002. Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. Frankfurt/M.: Suhrkamp.
Sonderegger, Ruth. 2016. Die Herausforderung, (nicht) für andere zu sprechen. Was Jac-

ques Rancière von Gayatri Spivak lernen könnte. In: Österreichische Zeitschrift für 
Geschichtswissenschaften, Schwerpunkt: Apropos Jacques Rancière, 27/1, S. 22–45.

Sonderegger, Ruth. 2012. Vom Wahrmachen der Gleichheit. Journal Phänomenologie, 
38/2012, S. 27–41.

Sonderegger, Ruth. 2010. Wie emanzipatorisch ist Habitus-Forschung? Zu Rancières Kritik 
an Bourdieus Theorie des Habitus, LiTheS. Zeitschrift für Literatur- und Theatersozio-
logie. 3: S. 18–39.

http://www.versobooks.com/blogs/2008-don-t-they-represent-us-a-discussion-between-jacques-ranciere-and-ernesto-laclau
http://www.versobooks.com/blogs/2008-don-t-they-represent-us-a-discussion-between-jacques-ranciere-and-ernesto-laclau
http://www.versobooks.com/blogs/2008-don-t-they-represent-us-a-discussion-between-jacques-ranciere-and-ernesto-laclau


249

Die Ethik der Soziologie

Jacques Rancière

1	� Einleitung

Leçon sur la leçon: Der Titel der Veröffentlichung von Pierre Bourdieus Antritts-
vorlesung am Collège de France ist ein gutes Beispiel für die Art der Verführung, 
die von seiner Soziologie ausgeht. Die entscheidende Wirkung dieser Vorlesung 
liegt weniger in dem Wissen, das über die Praktiken der sozialen Subjekte gewon-
nen wird, oder in der „Methode“, die gelehrt wird, um erstere zu analysieren, als 
in der Gestalt, die der Übung gegeben wird, in der sich der Faden der gelehrten 
Tätigkeit mit der moralischen und politischen Praxis verwirrt und wieder entwirrt: 
Dies ist die Leçon, die aus der objektiven Untersuchung der Dinge zu ziehen ist, 
um sie der Prüfung des Gewissens und der Rüstung des Willens zu übergeben. 
Wenn die Lehre in diesem Fall einen exemplarischen Charakter hat, so aus zwei 
Gründen. Einerseits haben die politischen Entzauberungen die Disziplin mit allen 
Risiken und Verlockungen des Paradoxen ausgestattet. Andererseits verleihen die 
eingegangenen Risiken und die empfangenen Nutzen einer Wissenschaft, die einst 
zu dem Zweck konzipiert wurde, das zum Erwerb des „Certificat de morale et de 
sociologie“1 nötige Wissen zu vermitteln, die auftrumpfende Berufung, den stren-
gen und edlen Diskurs von der Moral der Wissenschaft aufzugreifen.

© Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH 2018 
T.  Linpinsel und I.-T.  Lim (Hrsg.), Gleichheit, Politik und Polizei: Jacques 
Rancière und die Sozialwissenschaften, Kulturelle Figurationen: Artefakte, 
Praktiken, Fiktionen, https://doi.org/10.1007/978-3-658-20670-3_13

J. Rancière () 
Saint Denis, Frankreich

1[Bis in die späten 50er Jahre konnte dieses Zertifikat an vielen Universitäten von Studie-
renden der Studiengänge Philosophie oder Lettres erworben werden; d. Übs.].



250 J. Rancière

Der Diskurs über die Wissenschaft hat einen schätzenswerten Vorteil: er 
erlaubt es, eine Lektion zu erteilen ohne es zu tun. Aus sich selbst ist er ein Dis-
kurs über die Tugend par excellence: die Tugend desjenigen, der weiß und wissen 
lässt. Drei kürzlich erschienene Texte von Pierre Bourdieu zeichnen recht genau 
das Bild, das die „Leçon“ des Soziologen uns von dieser Tugend gibt. Da wäre 
zunächst Sozialer Sinn, das einen „wissenschaftlichen Humanismus“ nach dem 
Modell Lévi-Strauss’ einfordert. In seiner Untersuchung der indianischen Mytho-
logien „als einer Sprache mit eigener Logik“2 ist es dem Ethnologen gelungen, 
„wissenschaftliche[] Berufung“ und „ethischen […] Auftrag“ zu versöhnen. Dem 
spektakulären Engagement von Sartres Intellektuellem hat er „ein der reinen Wis-
senschaft und der exemplarischen Prophetie gleichermaßen fernes, sozusagen 
kämpferisches Handwerk“3 gegenübergestellt.

Der Soziologe ist nicht geizig. Diese Gabe der Wissenschaft, die er vom 
Ethnologen erhalten hat, gedenkt er der wissenschaftlichen Gemeinschaft mit 
einem Gewinn zurückzuerstatten. Indem sie die Objektivierungen des Ethno-
logen „objektiviert“, behauptet die Soziologie, die insgesamt im wissenschaftli-
chen Feld wirksamen Interessen bloßzulegen. Allen Gelehrten stellt sie diese Art 
Psychoanalyse zur Verfügung, insofern sie die Einsätze des wissenschaftlichen 
Feldes in ihrem Verhältnis zu den Einsätzen der verschiedenen sozialen Felder 
beschreibt, sie mit dem Wissen um die Bedingungen des Wissens ausstattet.4

Diese Funktion wird in der Leçon sur la leçon als ein Teil des Gesamtprojekts 
der Aufklärer erkennbar, die in das „trübe Licht der Verschleierung und der Ver-
kennung“5 vordringen, in deren Schatten die Schwarzhändler der symbolischen 
Gewalt beständig ihr Geschäft betreiben. Die Soziologie kann diese Offenlegung 
in dem Maße ausführen, in dem sie die Lüge untersucht, die der sozialen Existenz 
überhaupt notwendig ist: „Die Soziologie enthüllt jene self-deception, jene kol-
lektiv ermöglichte und unterhaltene Selbstlüge, auf der die heiligsten Werte einer 
jeden Gesellschaft, und damit das gesellschaftliche Dasein insgesamt, basieren. 

2Bourdieu, Pierre. 1987[1980]. Sozialer Sinn. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 9.
3ebd. S. 8.
4„Die Soziologie, die jüngste unter den Wissenschaften, [ist] eine kritische Wissenschaft, 
und zwar kritisch gegen sich selbst wie gegen die anderen Wissenschaften“ (Bourdieu, 
Pierre. 1993[1980]. Soziologische Fragen. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 48). Man hört die 
bescheidene Version jener „[Erkenntnis] sowohl ihrer selbst als der übrigen Erkenntnisse“ 
anklingen, die der Tyrann Kritias Sokrates einst vorschlug (Platon, Charmides, 166e).
5Bourdieu, Pierre. 1985[1982]. Sozialer Raum und »Klassen«: Zwei Vorlesungen. Frankfurt 
a. M.: Suhrkamp, S. 58.



251Die Ethik der Soziologie

Mit Marcel Mauss lehrt sie, daß ‚die Gesellschaft sich stets selber mit dem Falsch-
geld ihres Traums bezahlt.‘“6

Zweiter Gründervater, zweiter Zug der soziologischen Ethik: indem sie die 
Werte der Wissenschaft in der generellen Ökonomie der symbolischen Macht ver-
ortet, gäbe sie den sozialen Subjekten, und insbesondere jenen, die vorgeben sie 
zu lehren, „die Herrschaft über jene trügerischen Transzendenzen […], die durch 
Verkennung und Verleugnung stets aufs Neue erzeugt werden“7.

Darin würde zumindest der gegenwärtige Auftrag der Soziologie bestehen. 
Denn gerade Bourdieu wirft dem ersten der Gründerväter, Durkheim, vor, getan 
zu haben, was eben die Soziologie lehrt nicht zu tun: als Meister sprechen. „[D]
erselbe Durkheim, der die Verwaltung der öffentlichen Angelegenheiten der 
Obhut der Gelehrten anempfahl, [vermochte] es nur schwer, seiner eigenen sozi-
alen Stellung als ‚Meisterdenker‘ des Sozialen gegenüber jene Distanz einzuneh-
men, die zur Erkenntnis dieser Stellung als solcher unerläßlich ist.“8

Natürlich ist dies keine Jugendsünde des Gründervaters. Dies ist, für Pierre 
Bourdieu, der Preis, den die Soziologie zahlen musste, um als Wissenschaft von 
der Institution anerkannt zu werden – unter Verheimlichung ihres ikonoklasti-
schen Auftrags: „Die Soziologie ist seit Anbeginn und in ihren Ursprüngen eine 
zweischlächtige, doppelte, maskierte Wissenschaft; die sich als politische Wissen-
schaft in Vergessenheit bringen, negieren, verleugnen mußte, um als akademische 
Wissenschaft anerkannt zu werden.“9

So spinnt sich der Faden dieser heroischen und täuschenden Wissenschaft, 
die gezwungen ist zu lügen, um die Wahrheit über die soziale Lüge zu enthüllen. 
Durkheim hätte die „Ursünde“ begangen, und damit jener den Mächtigen unlieb-
samen Wissenschaft ihr Existenzrecht im wissenschaftlichen Feld gegeben. Er 
hätte den kolossalen Preis gezahlt, der notwendig und ausreichend war, damit die 
Soziologie, über Mauss’ Wendung von Durkheims Projekt, Lévi-Strauss’ Lektüre 
der Gabe und die Erprobung seines „wissenschaftlichen Humanismus“ in den 
kriegerischen Zeiten der Dekolonisierung hindurch, jene schwierige und exemp-
larische Moral erhält, die die wissenschaftliche Distanz zur Erklärung der sozia-
len und politischen Einsätze nutzte.

6ebd. S. 65 f.
7ebd. S. 81.
8ebd. S. 51.
9Bourdieu, Soziologische Fragen, S. 47.



252 J. Rancière

2	� Durkheims Lüge

Die Rede vom Ursprung ist eine Textgattung, die nicht ohne den Mythos aus-
kommt. Und doch scheint der Abgrund zwischen der tatsächlichen Geschichte 
einer Wissenschaft und ihrer rückblickenden Apologetik selten größer zu sein. 
Wir sind geneigt, die Frage umgekehrt zu stellen: Ist nicht das Vergessen der poli-
tischen Dimension einer Wissenschaft der Preis, der heutzutage für ihre Erhöhung 
in den Rang einer Metaphysik des Politischen zu zahlen ist?

Beginnen wir mit den Anfängen: Die Verschleierung des Politischen, die Durk-
heim vorgenommen hätte, um die Soziologie an der Universität akzeptabel zu 
machen. Das Argument trägt nur unter dem Rückgriff auf die wirklichkeitsfernen 
Konzepte von akademischem Elfenbeinturms und politischem Engagement. Eine 
solche Opposition aber war niemals weniger triftig als zur Zeit Durkheims. Und wie 
nur wenige Gelehrte hat er in der Universität die Waffe der Wissenschaft im Dienste 
der Kunst des Politischen gesehen. Durkheims Denken bildet die Quintessenz einer 
kämpferischen Universität, nicht für die Sache einer Partei oder Regierung, sondern 
für die Sache einer Republik im stärksten Sinne – dem der aristotelischen Politeia –,  
wie sie, so der Zeitgeist, nur mit der Hilfe der Wissenschaft im Allgemeinen und 
der Wissenschaft der sozialen Verbindungen im Besonderen möglich war. Es fällt 
schwer, zu sehen, warum Durkheim ein Banner verbergen sollte, das das Banner 
der Großen von Republik und Universität war: Jules Ferrys Comtescher Glaube an 
die pädagogische Republik, Léon Bourgeois’ solidarischer Glaube an die radikale 
Republik. Seine Wissenschaft ist für die anderen ebenso wenig wünschenswert wie 
sie in seiner Sicht eine ikonoklastische ist. Sie ist ein Bestandteil der expliziten Auf-
gabe der Universität, die Formen der republikanischen Soziabilität und Moral mit 
den Mitteln der Wissenschaft zu definieren und ohne Umschweife zu lehren. Im vol-
len Wissen um die Sache hat Louis Liard, der Großmeister der Universität, Durk-
heim 1887 ein Seminar über Sozialwissenschaften anvertraut. Er war es auch, der, 
im Rahmen eines seit Renan klassischen Programms, den jungen Dozenten mit der 
Untersuchung der deutschen Universitäten beauftragte: zu ermitteln, worin die fran-
zösischen Ausbildungseinrichtungen ihre Nachbarn und Feinde nachahmen können, 
deren Sieg der Sieg einer erzogenen Gesellschaft gewesen war, geschult in Musik 
und Gymnastik, die kollektiv Körper und Geist der Soldaten formten.

Man weiß, dass die deutsche Hochschulbildung Durkheim einer Nachah-
mung wenig würdig erschien.10 Was er hingegen einer Erwägung wert befand, 

10Durkheim, Émile 1995a[1887]. Die Philosophie an den deutschen Universitäten. In Über 
Deutschland. Texte aus den Jahren 1887 bis 1915. hg. und übs. von Franz Schultheis. Kon-
stanz: UVK, S. 27–83.



253Die Ethik der Soziologie

war eine Sozialwissenschaft, wie sie die „Kathedersozialisten“ den Abstraktio-
nen und „Egoismen“ der liberalen Ökonomie entgegensetzten11 – die Frage, die 
in die klassische Sorge der Reformatoren jener Zeit eingeschrieben ist: Wie soll 
man den desintegrativen sozialen Effekten der politischen Ökonomie mit ihrer 
liberalen „egoistischen“ Philosophie und ihrer revolutionären und „kollektivisti-
schen“ Gegen-Philosophie Rechnung tragen? Und welches Gleichgewicht soll zu 
diesem Zweck zwischen den beiden großen Kräften hergestellt werden, die neben 
dem Kapital existieren: den juristisch-politischen Mächten, die sich im Staat, und 
den wissenschaftlich-moralischen Mächten, die sich in der Bildung versammeln? 
Diese Problematik, die von den ursprünglichen Idee der Soziologie, derjenigen 
Auguste Comtes, geerbt wurde, gibt Durkheim seinen ersten Untersuchungsge-
genstand: nicht die Religion, wie Bourdieu sagt, sondern die Teilung der sozialen 
Arbeit.12 Durkheims erste Veröffentlichung, Über die Teilung der sozialen Arbeit, –  
eingeleitet von einem kanonischen Zitat aus Aristoteles’ Politik13 – markiert die 
Aktualisierung des ältesten Projekts der politischen Wissenschaften: Die Unter-
scheidung der der politischen Gesellschaft innewohnenden Wechselseitigkeit von 
der Uniformität militärischer Gesellschaften und der zerstreuenden Anomie der 
ökonomischen Interessen. Die objektive und interessenlose Untersuchung der 
moralischen Tatsachen „als Dinge“ verbündet sich mit dem Engagement einer 
praktischen Philosophie, die sich abgewandt hat von den byzantinischen Spekulati-
onen über die Zusammensetzung einer Moral, die der objektiven Entwicklung der 
sozialen Solidarität angepasst ist.

11Vgl. „Die positive Moralwissenschaft in Deutschland“ (1995b) und „Bau und Leben des 
sozialen Körpers nach Schaeffle“ (1995c) in Über Deutschland, S. 85–175 bzw. S. 189–
216; siehe auch Lacroix, Bernhard. 1981. Durkheim et la politique, Paris, und Filloux, 
Jean-Claude. 1977. Durkheim et le socialisme, Genf.
12„Es ist kein Zufall, daß der erste Gegenstand der Soziologie die Religion war: Die Durk-
heimianer haben sich sofort auf das (zu einem bestimmten Moment) probateste Mittel zur 
Konstruktion der Welt, zumal der sozialen Welt, gestürzt.“ (Bourdieu, Soziologische Fra-
gen, S. 48). Man weiß um den doppelten Nutzen der alten und immer wirksamen stalinisti-
schen Floskel „es ist kein Zufall…“: nicht nur stellt sie zwischen zwei Tatsachen ansonsten 
nicht zu zeigende Verbindungen her, sie etabliert außerdem die „Tatsachen“ selbst, die, 
wenn sie in Verbindung gebracht werden, als bereits bekannt und gesichert angenommen 
werden. Wenn die Religionssoziologie also auch das Thema des ersten Seminars ist, das 
Durkheim in Bordeaux hält, so steht sie doch nicht im Mittelpunkt seiner ersten Werke.
13„Ein Staat entsteht nicht aus Gleichen. Grundsätzlich unterscheidet sich nämlich ein Waf-
fenbündnis von einem Staat“ (Politik, 1261a, 24). Wir erinnern daran, dass diese Passage 
der Kritik des platonischen Kommunismus gewidmet ist.



254 J. Rancière

Bei dieser Aufgabe ist die Universität zugleich ein Labor und ein Modell. 
Das Bild, das Durkheim von der Soziologie in Frankreich zeichnet, ist in die-
ser Hinsicht signifikant. Er unterscheidet drei Gruppen: die anthropologische 
Schule, geprägt vom gemeinschaftlichen Naturalismus Létourneaus; die krimi-
nologische Schule, bestimmt vom individualistischen Denken Tardes; schließ-
lich seine eigene Schule, die Durkheim nicht zögert die „Universitäre Gruppe“ 
zu nennen.14 Und er zögert ebenso wenig, in der homogenen Rekrutierungspraxis 
dieser Gruppe (die École normale supérieure) die Gemeinsamkeit ihrer Fragestel-
lungen zu gründen: „Eine Anstrengung, um der Moral und der Philosophie des 
Handelns einen neuen Weg zu eröffnen und um zu zeigen, dass es möglich ist, 
die Moral der Wissenschaft zu unterstellen ohne sie dadurch abzuschwächen, eine 
rationale Erklärung für die Autorität der Pflicht zu liefern, ohne diese lediglich 
auf das Produkt einer Art psychologischen Illusion zu reduzieren.“15 Die univer-
sitäre Berufung im starken Sinne und die wissenschaftliche Spezialisierung der 
soziologischen Gruppe machen sie nicht nur zu einem Ort der Forschung, sondern 
auch zu einem existierenden Modell der Wechselseitigkeit, die die Gesellschaft 
den dispersiven Tendenzen der ökonomischen Anomie entreißen muss. Wenn die 
„Professionellen Gruppen“ für Durkheim das Prinzip der zukünftigen Moralität 
zu enthalten scheinen, so unter der Bedingung, dass sie jene Moral der Berufung 
übernehmen, von der der Lehrer, der Priester oder der Richter Beispiel geben. Die 
soziologische Institution, das ist die gelehrte Gesellschaft, die zum Labor und 
zum Modell für die Soziabilität aller geworden ist.

3	� Mauss’ Skrupel

Mauss’ Die Gabe kann als eine gigantische Allegorie dieser moralischen Wissen-
schaft gelesen werden, die im Zentrum ihrer Untersuchung und ihrer Praxis die 
Wechselseitigkeit als Begründung der sozialen Gerechtigkeit und der Großzügig-
keit der Gabe, die die Verteilung der Funktionen und Dienste zivilisiert, vereint. 
Die wissenschaftliche Untersuchung der Gabe erweist sich unauflösbar als eine 
Lehre der politischen Moral. Nun ist es gerade diese moralische Lehre, die durch 

14Durkheim, Émile. 1975[1895]. L’état actuel des études sociologiques en France [Der 
gegenwärtige Zustand der soziologischen Studien in Frankreich]. In Textes, Bd. I, Paris: 
Minuit, S. 73–108.
15ebd., S. 91.



255Die Ethik der Soziologie

die methodische Lehre, die Claude Lévi-Strauss für die Nachwelt aus Mauss’ 
Werk gezogen hat, verschwunden ist.

Man weiß, wie Lévi-Strauss die durch Mauss herbeigeführte Revolution defi-
niert: Zum ersten Mal überhaupt hätte dieser das soziale Leben dem „Bereich der 
reinen Qualität“ entrissen;16 er hätte es ermöglicht, die Vielfalt der Aktivitäten auf 
eine kleine Zahl von „Operationen, von Gruppen oder Personen“ zu reduzieren, 
„so daß man es schließlich nur mehr mit den Grundtermen eines Gleichgewichts 
zu tun hat, das je nach dem Typ der betrachteten Gesellschaft verschieden begrif-
fen und unterschiedlich realisiert wird“17: eine Operation, die jener vergleichbar 
ist, durch die Trubetzkoy und Jakobson, indem sie eine kleine Zahl konstanter 
Relationen freilegten, die strukturale Linguistik begründeten.

Doch Mauss, so klagt Lévi-Strauss, ist auf der Schwelle dieser wissenschaftli-
chen Revolution stehen geblieben. Und so fragt der Ethnologe nach dem Zögern 
oder dem Skrupel, die jenen davon abhielten, „das Novum Organum der Sozi-
alwissenschaften des 20. Jahrhunderts, das man von ihm erwarten konnte und 
dessen Fäden er alle in der Hand hielt“18, auszuarbeiten. Er findet eine einfache 
Antwort: Wenn es Mauss in der Gabe nicht gelungen ist, die große strukturale 
Wissenschaft vom sozialen Tausch zu begründen, so weil er der Sünde verfallen 
ist, die den Ethnologen stets bedroht: Er hat sich „vom Eingeborenen narren“19 
lassen. Eingeschlossen in die Suche nach der Tugend, welche die Zirkulation und 
die Rückkehr der Gaben gebietet, konnte er nicht sehen, dass es der Austausch ist, 
der „das ursprüngliche Phänomen konstituiert, und nicht die unsteten Operatio-
nen, in welche das soziale Leben ihn zerlegt.“20 Er hat sich darin verbissen, das 
Ganze des Austauschs nachzuvollziehen, ausgehend von partiellen Handlungen 
der Tauschenden. Um dies zu schaffen, war er gezwungen, der spontanen Philo-
sophie der gelehrten Maori die indigene Erklärung zu entlehnen: das hau, die den 
Dingen inkorporierte Tugend ist es, was die Gaben zum Zirkulieren zwingt und 
dazu, zurückgegeben zu werden.

Eine verblüffende Lektüre: Auf einigen wenigen Seiten hat sie nicht nur in 
ihrer eigenen Rechnung das moralische und politische Projekt der Soziologie 
vergessen, sondern dieses auch für einige Generationen von Lesern unsichtbar 

17ebd. S. 27.
18ebd. S. 30.
19ebd. S. 31.
20ebd.

16Lévi-Strauss, Claude. 1974. „Einleitung in das Werk von Marcel Mauss“. In Mauss, Marcel. 
Soziologie und Anthropologie I, München: Hanser, S. 7–41, hier S. 26.



256 J. Rancière

gemacht.21 Und das, obwohl die Schlussfolgerung der Gabe und die Umstände 
ihrer Publikation vielsagend sind: der Text erschien 1925 in der ersten Ausgabe 
der Année sociologique nach dem Tod Durkheims und dem Ende des Krieges. In 
der selben Ausgabe erinnert Mauss an all jene jungen Soziologen, die ihr Leben 
für die gemeinsame Sache gegeben haben, ohne ein Werk vollenden zu können, 
das ohnehin schon durch die Tugenden des individuellen Skrupels und der – der 
gelehrten Gemeinschaft eigenen – kollektiven Großzügigkeit aufgehalten wor-
den war. Und es ist ebenfalls Mauss, der einige Monate zuvor in der Revue de 
métaphysique et de morale die „soziologische“ Bilanz des Bolschewismus gezo-
gen hatte.22 In seinem Kommentar zum Scheitern des bolschewistischen Etatis-
mus schreckt er nicht vor der Gefahr zurück, „als altmodisch und als Verbreiter 
von Gemeinplätzen zu erscheinen“, indem er eine Rückbesinnung vorschlägt auf 
„die alten griechischen und lateinischen Konzepte der caritas, die wir heute so 
schlecht mit charité [Nächstenliebe] übersetzen, von philon und koinon, jener not-
wendigen „Freundschaft“, jener „Gemeinschaft“, die die feine Essenz der Polis 
bilden.“23 Der Verweis ist platonisch, die Erklärung zutiefst aristotelisch. Was 
Mauss dem Staatskommunismus gegenüberstellt ist jene Kunst der Freundschaft 
und der Vergesellschaftung, jenes Denken des individuellen Eigentums zum kol-
lektiven Nutzen, das Aristoteles Platons ökonomistischer und militaristischer 
Polis gegenüberstellt. Das selbe Motiv von philon und koinon bildet das Zentrum 
der Gabe. Angesichts der Herrschaft des Homo oeconomicus und ihrer perversen 
Effekte muss man zu den „Sitten der edlen Verausgabung“ zurückkehren, die öko-
nomischen Leistungen in ein Ganzes von sozialen Leistungen integrieren, in dem 
die gerechte Umverteilung sich mit der Großzügigkeit der Gabe vereint.

Man versteht nun, warum es Mauss nicht möglich war, im Tausch die struktu-
rierende Realität zu sehen, die den „unsteten Operationen“ der Tauschenden ihren 
Sinn gibt, weshalb er „verbissen daran festhielt“, das Ganze ausgehend von den 
Teilen zu denken. So sehr er auch bemüht sein mag, die „reine“ Soziologie von 
ihrer Kompromittierung in den Bereichen social work oder social service24 zu 
unterscheiden, so kann er die Konstitution des Sozialen doch nicht außerhalb der 

21Für eine zeitgenössische Kritik der Lektüre Lévi-Strauss’ siehe Lefort, Claude. 1951. 
L’échange et la lutte des hommes. Les Temps modernes n°64, S. 1400–1417.
22Mauss, Marcel. 1924. Appréciation sociologique du bolchevisme [Soziologische Ein-
schätzung des Bolschewismus]. Revue de métaphysique et de morale Bd. 31, S. 103–132.
23ebd. S. 116. Mauss’ Referenz ist Platon, Die Gesetze, 697c.
24Mauss, Marcel. 1969[1927]. Divisions et proportions des divisions de la sociologie. In 
Œuvres Bd. III, hg. v. Victor Karady, Paris: Minuit, S. 232.



257Die Ethik der Soziologie

Ausübung dieser „sozialen Kunst“, die die „Kunst des Lebens in Gesellschaft“ ist, 
denken.25 Wenn er kurz vor einem „Novum Organum“ der Sozialwissenschaften 
halt macht, so liegt das nicht daran, dass er vom Indigenen „genarrt“ wurde. Es 
liegt daran, dass dieses Novum Organum einem Denken des Sozialen entstammt, 
das jener Gemeinschaft fremd ist, deren Theorie die Soziologie formulieren muss, 
um sie in den Dienst einer Kunst des Politischen zu stellen, die nicht nur die Kunst 
des Regierens ist, sondern eine totale Kunst des Sozialen. Die Theorie des „sozi-
alen Totalphänomens“ zielt nicht auf eine strukturalistische Darstellung des sym-
bolischen Austauschs ab, sondern auf eine Praxis, die sich jeder letztinstanzlichen 
Theorie verweigert und ebenso jeder Trennung von Politik, Moral und Ökonomie. 
Die Verbindung von Moral und Wissenschaft, von Erziehung und Gesellschaft 
ist in den letzten Zeilen der Gabe deutlich sichtbar, einem Kommentar zur schö-
nen Geschichte der Tafelrunde, Frucht des Zusammenwirkens der Weisheit eines 
Königs und derjenigen eines Tischlers: „Man braucht nicht weit zu suchen, um das 
Gute und das Glück zu finden. Es liegt im erzwungenen Frieden, im Rhythmus 
gemeinsamer und privater Arbeit, im angehäuften und wieder verteilten Reichtum, 
in gegenseitiger Achtung und Großzügigkeit, die durch Erziehung lernbar sind.

Man sieht, auf welche Weise sich in bestimmten Fällen das totale menschli-
che Verhalten, das gesamte gesellschaftliche Leben untersuchen läßt und wie 
diese konkrete Untersuchung nicht nur zu einer Wissenschaft der Sitten, zu einer 
partiellen Gesellschaftswissenschaft führt, sondern sogar zu moralischen Schluß-
folgerungen – ‚zivilen‘, ‚staatsbürgerlichen‘, wie man heute sagt. Durch Unter-
suchungen dieser Art können wir die verschiedenen ästhetischen, moralischen, 
religiösen und wirtschaftlichen Triebfedern aufspüren und abschätzen, die mate-
riellen und demographischen Faktoren, deren Gesamtheit die Basis der Gesell-
schaft ist und das Gemeinschaftsleben konstituiert und deren bewußte Lenkung 
die höchste Kunst darstellt, Politik im sokratischen Sinn des Wortes.“26

4	� Der verlorene Sinn

Was in Die Gabe dargelegt wird ist also nicht die Universalität des Austauschs 
symbolischer Formen, sondern die Universalität der Ethik der Großzügigkeit. Ein 
moralischer Standpunkt, an die kantische Unterscheidung von Geschäftswert und 

26Mauss, Marcel. 1968[1925]. Die Gabe. Die Form und Funktion des Austauschs in archai-
schen Gesellschaften. Übs. v. Eva Moldenhauer. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 182 f.

25Mauss, Appréciation sociologique du bolchevisme, S. 122.



258 J. Rancière

moralischer Würde anschließend. Aber auch ein politischer Standpunkt im aristo-
telischen Sinne, das Denken des Stagiriten auf die Gesamtheit der sozialen Leis-
tungen ausweitend: die Errichtung der Politeia aus der Mischung der besten aller 
politischen Formen27, und insbesondere durch den demokratischen Gebrauch der 
aristokratischen Tugenden. Eine zweifache Verwendung der Distinktion und der 
Mischung, die sich dem strukturalistischen Denken einer allgemeinen Ökonomie 
des symbolischen Austauschs widersetzt.

Diese Perspektive, die 1925 offensichtlich ist, wird bereits verdunkelt, als 
Bataille und das Collège de sociologie ihre Mauss-Lektüre unternehmen, und 
die Ethik der vernünftigen Großzügigkeit nach links zu einer Ästhetik der frene-
tischen Verausgabung wenden, und ins Zentrum der Untersuchung der Gabe die 
symbolische Gewalt rücken, durch die der Gebende seine Macht sichert. Diese 
Linkswendung bereitet Lévi-Strauss’ neutrale Lektüre vor. Jene führt Mauss’ 
Großzügigkeit und Batailles Gewalt auf ihren gemeinsamen symbolischen Nen-
ner zurück. Und sie führt die Frage des „Zivilen“ in das Dreieck von symboli-
schem Gesetz, wissenschaftlicher Aneignung und indigener Unkenntnis ein. 
Einerseits entkommt der „wissenschaftliche Humanismus“ des Ethnologen nur 
um den Preis des Vergessens des ethischen und politischen Projekts der Sozio-
logie dem ethnozentristischen Rassismus der kolonialen Ethnologie. Andererseits 
kann die „Vernunft“ der Praxis, die er dem Indigenen zuspricht, genau genommen 
nicht die seine sein.

So lautet der Widerspruch des „wissenschaftlichen Humanismus“, den Bour-
dieu erbt. Nicht nur, dass er die ethische und politische Bedeutung der Durk-
heimschen Soziologie ausradiert – durch die Untersuchung der Gabe und des 
Austauschs unterwirft er den Ort der Praxis dem Einfluss des symbolischen 
Gesetzes und dessen Verkennen. Vielleicht war dieser Scientismus notwendig, um 
den Blick auf den Anderen aus dem kolonialen Horizont zu befreien. Doch er ent-
kräftet damit auch die Anstrengungen, den „Gemeinsinn“ wiederherzustellen, der 
den Bezug der soziologischen Wissenschaft zur Kunst des Sozialen verlangte.

Daher das Paradox im Unternehmen Pierre Bourdieus. Gegen den Objektivis-
mus, der die rituellen Praktiken auf ihre „Wahrheit“ reduziert, gibt er vor, den 
praktischen Sinn offenzulegen, der in der Handlung enthalten ist, die auf die 
Repräsentation der Regel verzichtet und mit ihren Forderungen spielt. So ist dem 
Praktischen Sinn daran gelegen, uns zu zeigen, dass der kabylische Ehrbegriff 
sich weder auf eine Wechselbeziehung von Gaben und Gegengaben noch auf 

27Mauss, Marcel 1969[1920]. La nation. In: Œuvres Bd. III, hg. v. Victor Karady, Paris: 
Minuit, S. 579.



259Die Ethik der Soziologie

die Ideologie, die die Regeln und Interessen der Ökonomie verschleiern würde, 
beschränken lässt: die Zeit, die die Gabe von der Gegengabe trennt, legitimiert 
tatsächlich alle Strategien, die den „praktischen Sinn“ und die „Wahrheit“ des 
Ethnologen voneinander entfernen.

Bleibt zu wissen, worin genau der Nutzen dieser Entfernung besteht. Nun ver-
blasst der so wiederhergestellte „Sinn der Handlung“ im Zuge der Analyse unauf-
hörlich. In letzter Instanz ist er nur mehr das „Verkennen“ oder das „Verneinen“ 
der objektiven Wahrheit: „Alles spielt sich so ab, als ob die Strategien, und vor 
allem solche, bei denen mit dem Tempo des Handelns oder, in der Interaktion, 
mit der Pause zwischen Handlungen gespielt wird, darauf ausgerichtet wären, für 
sich selbst und den anderen einen Schleier über die Wahrheit der Praxis zu brei-
ten, den der Ethnologe […] brutal wegreißt.“28 Der praktische Sinn ist nur eine 
List des Verstands. Der „objektivistische“ Ethnologe täuscht sich lediglich hin-
sichtlich der Art und Weise, in der die Subjekte sich selbst täuschen müssen, um 
ihm Recht zu geben, indem sie die „objektive Wahrheit“ ihrer Praxis erfüllen.

Auf dem Gebiet des sozialen Austauschs gibt es so nur Interessen und Arten 
sie zu bestreiten – gemäß zweier großer Verfahren, deren Grundzüge Bourdieu bei 
Max Weber findet: das archaische Charisma der subjektiven Distinktionsstrategien 
und die moderne Rationalität der institutionalisierten Reproduktionsmechanis-
men. Der Ökonom geht lediglich darin fehl, dass er eine beschränkte Sicht auf 
die Ökonomie hat, und verkennt, dass das „Verkennen“ selbst nach den Gesetzen 
einer anderen Ökonomie geregelt ist. So verkennt er selbst die Art und Weise, in 
der das ökonomische Kapital sich in kulturelles Kapital zurückverwandelt und in 
der das kulturelle Kapital zur Reproduktion von ökonomischem Kapital dient.

Die „Rehabilitation“ des Indigenen und des praktischen Sinns führt somit nur 
dazu, aus dem Intellektuellen einen anderen Indigenen zu machen, der den Inter-
essen und Bestreitungen seines eigenen Feldes unterworfen ist. Unter dem Strich 
gibt es nur Indigene, unter denen der Soziologe der einzige ist, der seine Zuge-
hörigkeit denkt. Doch gibt es zwei Arten von Indigenen: diejenigen, die Kapital 
auf den Markt des Symbolischen bringen können, und diejenigen, die dies nicht 
können; diejenigen, die die Spiele der Distinktion spielen können, und diejenigen, 
die den Reproduktionsmechanismen unterworfen sind.

Weit mehr als eine Kritik des strukturalistischen Scientismus unternimmt Sozi-
aler Sinn also eine Liquidation des Mausschen Denkens von der Gabe und der 
Mischung. Dort, wo Mauss die Invarianten der edlen Sozialität suchte, behauptet 
Bourdieu die generelle Ökonomie des Interesses und der symbolischen Gewalt. 

28Bourdieu, Sozialer Sinn, S. 194.



260 J. Rancière

Der Austausch von Gaben wird zum Paradigma dieser „sozialen Alchemie“, die 
darin besteht, „irgendeine Art von Kapital in symbolisches Kapital, also in legi-
timen Besitz, der in der Natur seines Besitzers begründet ist“, umzuwandeln.29 
Die Umverteilung ist nur das Mittel, die Verteilung anerkennen zu lassen. Aus 
dem Archaismus der edlen Verausgabung, die Mauss als notwendigen Bestand-
teil der politischen Mischung erachtete, um der Herrschaft des homo oeconomicus 
Einhalt zu gebieten, wird die primitive Ökonomie der symbolischen Macht, des 
„verneinten“ Kapitals, die zur „Anerkennung“ und zur „Beschönigung“ der Herr-
schaftsverhältnisse dient. In Sachen Tafelrunde gibt es nichts als die Zirkularität 
der Spiele des ökonomischen und des kulturellen Kapitals, der reproduktiven 
Maschine und der charismatischen Verausgabung. Dieses Spiel der zwei Formen 
des Kapitals und der zwei Modalitäten der symbolischen Macht erzeugt, hinsicht-
lich der Mischung der Tugenden, die zweigeteilte Welt, die Bourdieu in Die fei-
nen Unterschiede beschreibt: Unten ein zur Reproduktion funktionierendes Volk, 
das von jeglichem Luxus symbolischer Genüsse ausgeschlossen bleibt, ernährt 
von „nahrhaften“ Eintöpfen, gekleidet in praktische Kleidung, sich „in gleicher 
Form und großer Zahl“ fortpflanzend, und sich, was die geselligen Großzügig-
keiten angeht, auf sparsame Einladungen „ohne Gehabe“ beschränkend; oben die 
distinguierten Klassen, die sich durch das Zurückweisen der populären Vulgarität 
auszeichnen und die verwickelt sind in den Konflikt der Herrschenden, Inhaber 
des ökonomischen Kapitals, und der beherrschten Herrscher, Gewinner des kultu-
rellen Kapitals.

Die anti-ökonomische Ethik der Soziologie der Gabe findet sich somit ver-
wandelt in eine „Axiomatik des Interesses“.30 Es stimmt, dass Bourdieu den ver-
einfachenden Zügen dieser Axiomatik ein komplexes Modell gegenüberstellt, 
das zwei scheinbar widersprüchliche Diskurse zusammenführt. Einerseits greift 
er die marxistische Definition der Ideologie als Ausdruck und Verschleierung der 
sozialen Herrschaftsverhältnisse auf. Andererseits verdoppelt er diese, indem er 
ihr eine anscheinend gegenläufige Tradition hinzufügt, jene der deutschen Sozio-
logie, insbesondere von Max Weber. Bourdieu selbst macht deutlich, inwiefern 
dessen Soziologie – die oft „idealistisch“ genannt wurde – nicht eine Zurück-
nahme, sondern vielmehr eine Radikalisierung in Bezug auf den marxistischen 
Materialismus darstellt, da sie in das materialistische Feld jene symbolischen 

29ebd. S. 223.
30vgl. Caillé, Alain. 1981. La sociologie de l’interêt est-elle intéressante? Sociologie du tra-
vail, Juli-Sept 1981, S. 257–274.



261Die Ethik der Soziologie

Praktiken einführt, die der Marxismus letztlich dem Spiritualismus überließ.31 
So begründet sich ein „generalisierter Materialismus“, der zunächst eine Art Pan-
ökonomie darstellt, die die Formen der „Verneinung“ der herkömmlichen Öko-
nomie den Gesetzen der symbolischen Ökonomie unterwirft. Zugleich wird ein 
anderer soziologischer Gedanke eingeführt. Die Soziologie von Durkheim und 
Mauss schrieb sich in die Tradition der pädagogischen und solidarischen Utopie 
der Anfänge der Dritten Republik ein. Sie galt der Suche nach dem sozialen Band 
und der neuen Kunst des Politischen, um diese Republik am Leben zu halten. Mit 
der Sicht Max Webers führt Bourdieu jene andere soziologische Tradition ein, die 
geprägt ist vom Postschopenhauerschen und Postnietzscheanischen Pessimismus 
einer germanischen Intelligenzija, die davon überzeugt ist, nicht dem Anbruch, 
sondern dem Ende einer Welt beizuwohnen.32 Ein anderes Verständnis der Sozio-
logie, die die Konstatierung der bürokratischen Gleichförmigkeit an die Stelle 
der Hoffnungen auf eine neue soziale Differenzierung setzt; darauf bedacht, die 
wissenschaftliche Tätigkeit vor der Kontamination mit Werturteilen zu schüt-
zen, im selben Moment, in dem sie den Verfall dieser Werte beobachtet und die 
wissenschaftliche Objektivität zum Mittel einer distanzierten Ausrichtung auf 
das Aufkommen des rationalen Bürokratismus macht. Eine Soziologie der stoi-
schen Resignation gegenüber der Moderne, die sich nicht nur den revolutionären 
Hoffnungen der marxistischen Wissenschaft entgegenstellt, sondern auch dem 
aristotelischen Glauben der pädagogischen Republik und der Durkheimschen 
Soziologie.

5	� Marx und Weber oder die unmögliche Pädagogik

Pierre Bourdieus Ethik der Soziologie kombiniert somit die marxistische Anklage 
der Ideologien aus Sicht des Proletariats und die Skepsis des Weberschen Intel-
lektuellen hinsichtlich der Werturteile der marxistischen Wissenschaft. Diese 
Verbindung ergibt eine neue militante Wissenschaft, deren gesamte Militanz in 
die stille und nicht abschließbare Arbeit der Trauer um die demokratischen und 
sozialistischen Hoffnungen der Durkheimschen Soziologie einfließt. Ein lautloser 
Vatermord, der auch die Trauer um die Hoffnung auf eine Demokratie bedeutet, 

31vgl. Bourdieu, Sozialer Sinn, S. 37.
32vgl. Ringer, Fritz. 1983[1969]. Die Gelehrten. Der Niedergang der deutschen Mandarine 
1890–1933. Stuttgart: Klett-Cotta.



262 J. Rancière

die es für möglich hielt, die Formen ihrer neuen Soziabilität auf die Erziehung 
des Volkes und die Selbstlosigkeit der Eliten zu gründen. Die Schule, die Päda-
gogik und die Kultur, entscheidende Punkte des demokratischen Programms und 
Anknüpfungspunkte des alten soziologischen Programms, sind tatsächlich die 
essenziellen Zielscheiben jener neuen militanten Soziologie. Und diese hat im 
Grunde nur eines auszusprechen: Die Baufälligkeit der alten Idee einer Wissen-
schaft des Sozialen, die die Erziehung des Volkes in den Dienst der Demokratie 
stellte.

Der Weg, der von den Erben bis zu La Reproduction führt, zeigt dies umso 
eindrücklicher, als er auf dem starken Punkt der pädagogischen Republik beharrt, 
der zu ihrem Schwachpunkt geworden ist: der Indienstnahme der demokrati-
schen Ausbildung in den aristokratischen und elitären Tugenden – die aristoteli-
sche Logik der 1880er Jahre, die in den 1960er Jahren zur Inkonsequenz oder zur 
List der Bildungsmaschine geworden ist. Bourdieus und Passerons Analyse fasst 
dieses Paradox in Webers Konzept des Charisma. Bei Weber war das Charisma 
das traditionelle Attribut legitimer Autorität, die durch die moderne Rationalisie-
rung Leck geschlagen wurde. Dieses Konzept enthielt somit die Ambiguität des 
Verhältnisses seiner Wissenschaft zur modernen Rationalität. Bei Bourdieu und 
Passeron lösen die offensichtlichen Schlüsse aus der marxistischen Ideologie-
kritik die Ambiguität auf und erlauben es, das Charisma als den Überschuss der 
symbolischen Verausgabung zu erkennen, der die Maschine der Reproduktion am 
Laufen hält. Es wird somit möglich, in ein und demselben Konzept die Autori-
tät des Lehrers, die „Begabungen“, die er den Schülern zu- oder abspricht, die 
Litotes der klassischen Literatur, die er erklärt, und die guten Manieren der Bür-
gersöhne, die davon profitieren, zusammenzufassen. Die Beweisführung lässt sich 
wiederum wie folgt zusammenfassen: Die Schule reproduziert die sozialen Herr-
schaftsverhältnisse durch den Gebrauch und die Errichtung einer aristokratischen 
Ideologie der „Begabung“ und der „Kultur“, die die Söhne des Volkes dazu treibt, 
sich zugunsten der einzigen Erben auszuschließen.33

Es bleibt herauszufinden, in welche transformatorische Praxis diese Kritik mün-
den kann. Und eben hier kehrt die Webersche Skepsis das Spiel der marxistischen 
Anklage um. Tatsächlich stellen Bourdieu und Passeron in einem ersten Schritt der 
Aristokratie des Charismas eine rationale Pädagogik gegenüber, die allen die Mit-
tel eines rationalen Erlernens der schulischen Kultur an die Hand gibt. Diese Idee 
jedoch scheint augenblicklich im Widerspruch zu jeder subversiven Intention zu 

33Bourdieu, Pierre und Jean-Claude Passeron. 2007[1964]. Die Erben. Studenten, Bildung 
und Kultur, Konstanz: UVK.



263Die Ethik der Soziologie

stehen: Die alte Pädagogik der Aufklärer, die das Volk aufklären, ist zu einer Tech-
nik geworden, gleichgültig gegenüber jedem anderen Einfluss als ihrer eigenen 
Reproduktion. Die rationale Pädagogik kann, in jedem System, nur die Rationalität 
dieses Systems lehren.34

Einerseits kann die marxistische Anklage in der Kunst des Sozialen, die Durk-
heim und Mauss lehren wollten, nur mehr eine Ideologie der Kollaboration der 
Klassen sehen. Andererseits kann der Pädagoge nichts mehr für diese revoluti-
onäre „Bewusstwerdung“, die der Ankläger fordert. Einerseits klagt die mar-
xistische Kritik der sozialen Grundlagen der Ideologie den Betrug hinter dem 
Weberschen Charisma an. Andererseits zeigt die Webersche Untersuchung der 
Legitimität und ihrer Rationalisierung, dass die legitimierende Wirkung der auf-
gezwungenen Kultur sich unmöglich nicht reproduzieren kann, schon wegen der 
Definition der ausgeübten symbolischen Gewalt. Gegeneinander arbeitend bün-
deln Marx und Weber ihre Anstrengungen in dieser merkwürdigen Figur, die die 
neue Soziologie als eine militante Wissenschaft definiert: die radikale Kritik einer 
radikal unveränderlichen Situation.

Und so gründet La Reproduction das Königtum der soziologischen Kritik auf 
den Ruinen der militanten Pädagogik. Die ganze Unternehmung beruht auf einem 
einzigen Konzept: der Willkür. Jede Pädagogik ist symbolische Gewalt, also Auf-
zwingen von Willkür. Aber diese Willkür hat genaugenommen eine doppelte 
Bedeutung. Die pädagogische Handlung ist willkürlich, insofern sie die Kul-
tur einer bestimmten Klasse reproduziert, sie ist es aber auch in ihrer Existenz 
selbst, die im Feld der Möglichkeiten einen Ausschnitt vornimmt, der niemals in 
sich notwendig ist. Fortan ist der Diskurs über die erste Willkür dazu verdammt, 
sich stets in der Sprache der zweiten auszudrücken. Und vor dieser gibt es kein 
Entkommen: Die pädagogische Handlung kann sich nur im Modus der legitimen 
Aussage vollziehen. Ihr Akt, der stets willkürlich ist, drückt sich stets in der Spra-
che der Notwendigkeit aus, oder er versagt sich das Recht, gehört zu werden. Die 
pädagogische Handlung legitimiert ipso facto eine pädagogische Autorität, die sie 
im Umkehrschluss legitimiert. Die Willkür kann nicht nicht verkannt werden. Wer 
glaubt, die Willkür aufzuzeigen, verkennt sie. Und wer dieses Verkennen ankla-
gen will, täuscht sich über die Art und Weise, auf die es verkennen lässt.

So finden sich zugleich die alten Hoffnungen der pädagogischen Republik und 
die neuen Hoffnungen der militanten Anklage enttäuscht. Der Militante, der die 
sozialen Grundlagen der „bürgerlichen Schule“ anklagen will, ist dazu verdammt 

34Bourdieu, Pierre und Jean-Claude Passeron. 1970. La Reproduction, Paris: Minuit, 
S. 68–70.



264 J. Rancière

umherzuirren zwischen der Position des Schülers, der nicht weiß, wie die Maschine 
auf ihn zugreift und der des Pädagogen, der einer legitimen Autorität bedarf, um 
die Willkür hinter der Legitimität anzuklagen. Eine beispielhafte Situation des auf-
sässigen Studenten, der, indem er die Autorität des Systems bloßlegen möchte, den 
Zauber des Charismas erneuert. Jede Pädagogik der Anklage reproduziert die päda-
gogische Maschine. Und das prophetische Wort kann nur den Konvertiten predigen.

6	� Die Tautologie in Bewegung

Diese gemeinsame Ohnmacht von demokratischer Pädagogik und militanter Pro-
phetie hat die Position des Soziologen als einzigem legitimen Ankläger zur Folge. 
Danach zu fragen, warum diesem als einzigem das Privileg zukommt, dem Ver-
kennen zu entgehen und das Willkürliche zu sagen, würde bedeuten, die Logik 
der unternommenen Wendung zu ignorieren: In eben jenem Maße, in dem die 
reproduktive Macht in der Gestalt des Pädagogen konzentriert wurde, und in dem 
der Soziologe sich als der Andere des Pädagogen setzt, kommt er ipso facto in die 
Position des wahrhaften Anklägers.

Der Soziologe kann die „Leçon sur la leçon“ vornehmen, da der Pädagoge es 
nicht kann. Anders gesagt, die neue Soziologie, die Bourdieu vorschlägt, ist nur 
in dem Maße die Wissenschaft des Sozialen, wie dieses sich auf die Verschleie-
rung seiner selbst beschränkt.

Man sieht die Gründe: Läge die Wahrheit des „Verkennens“ oder des „Vernei-
nens“ in der Reproduktion der Produktionsverhältnisse, so würde sich dem Gelehrten 
als dem Spezialisten des Verkennens sein „Verstecktes“ zu einer fremden Wissen-
schaft der Produktionsverhältnisse fügen, und in der Praxis politischer Enthüllung 
und Verwandlung auflösen. Seine ganze Wissenschaft besteht darin, dieser doppelten 
Bedrohung zu widerstehen, und überall die unauflösbare Wirksamkeit des „Versteck-
ten“ aufzuzeigen. So ist zum Beispiel nur allzu bekannt, dass die Kinder der unteren 
Klassen von der Universität nahezu vollständig ausgeschlossen sind, und es ist allzu 
offensichtlich, dass ihre kulturelle Unterlegenheit die Konsequenz ihrer ökonomi-
schen Unterlegenheit ist. Der Soziologe kann „seine“ Wissenschaft nur behaupten, 
indem er diese zu offensichtliche Konsequenz aus dem Kreis des notwendigen Ver-
kennens herausheben kann. Dieser vollkommene Kreis beruht auf zwei Aussagen:

1.	 Die Kinder der unteren Klassen sind von der Universität ausgeschlossen, da 
sie die wahren Gründe für ihr Ausgeschlossensein nicht kennen (Die Erben).

2.	 Das Verkennen der wahren Gründe für ihr Ausgeschlossensein ist ein Struktur-
effekt, der durch die bloße Existenz des sie ausschließenden Systems erzeugt 
wird (La Reproduction).



265Die Ethik der Soziologie

Zusammengefasst: Sie sind ausgeschlossen, da sie nicht wissen, warum sie aus-
geschlossen sind; und sie wissen nicht, warum sie ausgeschlossen sind, da sie 
ausgeschlossen sind. Die Tautologie dieser Beweisführung wird zur Notwen-
digkeit ihres Verkennens. Der Soziologe richtet sich in der Position des ewigen 
Anklägers eines Systems ein, das über die Fähigkeit verfügt, sich vor seinen 
Agenten ewig zu verschleiern: „Die bestehende Ordnung und ihre Grundlage, die 
Kapitalverteilung, tragen zu ihrem eigenen Fortbestand schon durch ihre bloße 
Existenz bei, d. h. durch die Symbolwirkung, die sie von dem Moment an entfal-
ten, wo sie öffentlich und offiziell bestätigt und eben dadurch verkannt und aner-
kannt werden.“35

Ein vollkommener Kreis aus „das heißt“ und „eben dadurch“, aus bloßer Exis-
tenz und Überschuss. Es ist nicht möglich, sich vorzustellen, dass die Ordnung 
jemals aufhören würde „durch ihre bloße Existenz“ zu ihrem „eigenen Fortbe-
stand“ beizutragen; es ist also unmöglich, dass sie nicht fortwährend jenen Über-
schuss des Verkennens (re)produziert, der dazu bestimmt ist, sich zum Verkennen 
des Verkennens zu verdoppeln und so weiter und so fort. Die theoretische Mecha-
nik von Bourdieus Effekt kann als das Zusammenspiel der folgenden zwei Aussa-
gen zusammengefasst werden:

1.	 Das System reproduziert sich, da es verkannt wird.
2.	 Das System erzeugt durch die Reproduktion seiner selbst einen Effekt des  

Verkennens.

Es ist fortan unmöglich, dass das durch den Soziologen entschleierte Interesse 
sich jemals zu einer Wissenschaft der Produktionsverhältnisse fügen, noch in 
einer militanten Kritik auflösen könnte. Tatsächlich wirkt jedes Element der Mat-
rix alternativ als Verschleierung des anderen. Betrachten wir etwa jenen ande-
ren Gemeinplatz, dem zufolge die Reichsten in den teuersten Restaurants essen 
gehen. Die Wissenschaft wird sich in ihrer Würde verpflichtet sehen, das Fol-
gende aufzeigen:

1.	 Sie gehen nicht dorthin, weil sie reicher sind, sondern um sich von der Vulga-
rität der Ärmeren abzuheben. Kurz gesagt, dieser Konsum von Lebensmitteln 
ist eigentlich eine Umwandlung von ökonomischem in kulturelles Kapital.

2.	 Dieser „eigentliche“ Grund kann nur wirken, wenn er nicht bekannt ist.

35Bourdieu, Sozialer Sinn, S. 246.



266 J. Rancière

Dieses Verkennen wiederum stellt sich auf zwei Weisen her:

1.	 Sie müssen denken, dass sie dem Vergnügen eines guten Essens an einem 
angenehmen Ort nachkommen, um sich zu verbergen, dass sie sich einem 
erzwungenen Ritual der Distinktion hingeben.

2.	 Sie müssen sich den Ritualen der Distinktion hingeben, um sich zu verbergen, 
dass sie schlicht ihr ökonomisches Privileg ausüben.

Man weiß im Übrigen, dass die Armen im Rahmen ihrer Möglichkeiten ebenso 
verfahren. So wären wir naiv zu glauben, dass sie einfacher essen, da ihr Budget 
kleiner ist. Man muss verstehen, dass sie einfacher essen, da sie das Gehabe nicht 
mögen, und dass sie das Gehabe nicht mögen, da sie sich darüber hinwegtäuschen 
müssen, dass sie nicht über die dafür nötigen Mittel verfügen.36 Im Unterschied 
zu den Zügen, verdeckt die Verschleierung immer eine weitere: es gibt immer 
einen verborgenen Grund dafür, (sich) den verborgenen Grund zu verbergen.37 
Die Wissenschaft des Soziologen zeigt sich also jener Suche nach dem entwende-
ten Brief verwandt, der, indem er sich den Blicken aussetzt, verbirgt, dass er nicht 
verborgen ist – was tatsächlich niemand sehen kann.38

7	� Die falschen Brüder

Und doch bedarf es eines bestimmten Kontexts, damit der Trick des entwende-
ten Briefs seine volle Wirkung entfaltet: derjenige der Familie und des Verstoßes. 
Dupin erinnert den Minister daran, dass:

Un forfait si funeste.
S’il n’est digne d’Atrée est digne de Thyeste.
[Ein solch schändliches Verbrechen
ist wenn nicht Atrée nur Thyeste würdig.]39

36Vgl. in Die feinen Unterschiede die Kap. 3 und 7.
37[An französischen Bahnübergängen findet man stets ein Schild mit der Aufschrift „Ein 
Zug kann einen weiteren verdecken!“; d. Übs.].
38Vgl. Bourdieu, Sozialer Raum und Klassen, S. 64, selbstverständlich auf Lacans Ana-
lyse von Poes Erzählung (Schriften I, 2016, S. 7–60) verweisend. Siehe auch Milner, Jean-
Claude. 1982. Retours à la lettre volée. Cahiers de poétique comparée.
39Über die Rolle, die Crébillons Atrée im entwendeten Brief einnimmt und über das „brü-
derliche“ Motiv siehe den erwähnten Artikel Jean-Claude Milners.

http://dx.doi.org/10.1007/978-3-658-20670-3_3
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-658-20670-3_7


267Die Ethik der Soziologie

Auf dieselbe Weise müssen Bourdieus Paradoxa, um mehr als nur ein Gesell-
schaftsspiel zu sein, eine Triebfeder schuldiger Bruderschaft in Gang setzen. Die 
Lehre von der Lehre verwehrt sich gegen jede Berufung auf Ressentiment und 
Schuld. Doch diese prinzipiellen Erklärungen können nichts an der Logik jener 
paradoxen Wissenschaft ändern. Indem sie die Militanzen der Erziehung und 
die Pädagogiken der Anklage zunichtemacht, hat sie für jene „Verschleierung“ 
gesorgt, die ihr als Objekt dient. Doch sie hat sich im selben Zug wieder die Attri-
bute des Pädagogen und des Militanten eingehandelt. Sie vermag allen zu zeigen, 
dass man das, was doch ins Auge springt, nicht sieht, weil man es nicht sehen will. 
Und auch hier errichtet sie ihre perfekte Zirkelschlüssigkeit durch den Gebrauch 
widersprüchlicher Theorien. Sie spielt mit dem Gleiten zwischen dem Verkennen, 
das auf Freuds Wissenschaft vom Unbewussten verweist, und dem Verneinen, das 
auf Sartres Anklage der Unaufrichtigkeit verweist, zwischen der Notwendigkeit, 
die sich den militanten Naivitäten gebietet, und der Weigerung zu sehen, in der die 
Schuld des bürgerlichen Intellektuellen liegt. Während sie im Sturmschritt Sart-
res „imaginäre Anthropologie“40 verwirft, entlehnt sie ihr doch sowohl das Motiv 
der „Distinktion“ – als Euphemismus für die bürgerliche Herrschaft41 – als auch 
den moralischen Ansporn zum Eingeständnis ihrer „Unaufrichtigkeit“, die deren 
Analyse glaubwürdig macht. Die „subjektivistische“ Philosophie von Schuld und 
Engagement, die die Wissenschaft abzulehnen vorgibt, ist eigentlich notwen-
dig, um die Konsistenz ihrer Beweisführung sicherzustellen. Vergeblich würde 
sie sich diese Konsistenz von den mathematischen Genauigkeiten von Vokabular 
und Form erwarten, wie etwa in jenem Theorem aus den feinen Unterschieden: 
„Einem bestimmten Umfang ererbten Kapitals entspricht ein Bündel ungefähr 
gleich wahrscheinlicher, zu ungefähr gleichwertigen Positionen führender Lebens-
läufe – das einem bestimmten Individuum objektiv gegebene Möglichkeitsfeld.“42 
Alle „Gleichs“ und „Gleichwertigkeiten“ der Welt könnten nicht den anfäng-
lichen Fehler dieses Theorems aufheben: Jener „bestimmte Umfang“ ist genau 
genommen unbestimmbar – die Umwandlung des ökonomischen Kapitals in kul-
turelles Kapital ist nicht zu beziffern. Weder die Statistiken des Soziologen noch 
seine Untersuchungen können Abhilfe schaffen: Erstere betonen die ökonomische 
Dominanz, die verhüllt werden sollte, letztere greifen zu dem, was das Subjekt, 

40Vgl. Bourdieu, Sozialer Sinn Kap. 2 und ders. 2011[1997]. Der Tote packt den Lebenden. 
In Der Tote packt den Lebenden, Hamburg: VSA.
41Vgl. Sartre, Jean-Paul. 1967[1960]. Die Kritik der dialektischen Vernunft, S. 815 f., sowie 
Der Idiot der Familie (1977/1979).
42Bourdieu, Die feinen Unterschiede, (1982, S. 188).

http://dx.doi.org/10.1007/978-3-658-20670-3_2


268 J. Rancière

das überrascht werden soll, bereits meint. Bleibt, um die Wahrheitsmäßigkeit der 
Wissenschaft sicherzustellen, das Gefühl der Schuld des „Erben“, der gezwungen 
ist, anzuerkennen, dass er doch Privilegien genießt und dass er alles dafür tut, es 
nicht zu sehen. Dieses Gefühl ist es, das die Berechnung unternimmt und die Ver-
schleierung eingesteht, die zur Verwandlung der Tautologie in eine wissenschaft-
liche Aussage nötig ist. Es versichert den Soziologen seiner doppelten Wirkung: 
Der Beweis des Verkennens, das er als einziger erkennt und von dem er weiß, 
dass es unauflösbar ist; der Zeigefinger, der auf der trivialen Realität ruht, die sein 
distinguierter Gegenspieler nicht sehen will. So errichtet er das Königtum sei-
ner militanten Wissenschaft zwischen dem Verkennen des „Enteigneten“ und der 
„Verneinung“ des Erben. Ersterer kann sein „objektives Interesse“ nicht sehen, 
und umso weniger, als das System ihm keines zugesteht.43 Letzterer will sich 
nicht seine Abscheu vor dem Vulgären eingestehen und nicht seine verbissenen 
Investitionen auf dem Markt der Distinktionen. Beide sind somit dazu verdammt, 
gemäß ihrer je eigenen Art „nicht zu sehen“, ihre Positionen zu reproduzieren. 
Und vor allem sind sie dazu verdammt, einander nie zu begegnen, insofern sie 
eingesperrt sind, der eine in der Reproduktion seiner Arbeitskraft, der andere in 
den Überbietungen der Distinktion.

So findet sich die aristokratisch-demokratische Ethik ruiniert, die Die Gabe 
getragen hat, wie sie die Träume einer demokratischen paideia getragen hatte, an 
die die junge Soziologie ihr Projekt gebunden hatte. Diese Ethik setzte voraus, 
dass die Klassen sich verständigen konnten, da es überall „Edles“ gab, überall 
jene Manifestationen der „Großzügigkeit“ und „Zivilität“, die die Einigung oder 
den Konflikt ökonomischer Interessen überwogen. Es gibt nichts mehr als die 
Einsamkeit des Verneinens und Verkennens. Da jede „Großzügigkeit“ ein „veröf-
fentlichtes“ Interesse ist, ergibt sich die Unmöglichkeit jeder progressiven Päda-
gogik und jeder kulturellen Kommunikation.

Indem er sich die Kantische Ästhetik vornimmt, nimmt sich Bourdieu den 
Kern des Problems vor. In der Kritik der Urteilskraft hatte die Behauptung von 
virtueller Universalität und Interesselosigkeit des Geschmacksurteils die folgende 
fundamentale Funktion: Sie bestätigte mit der Existenz eines „Gemeinsinns“ die 
Möglichkeit der Kommunikation, die progressive Hoffnung seiner Zeit; diejenige 

43„Die Angehörigen der unterdrückten Klassen haben gerade auf dem Gebiet von Erzie-
hung und Bildung wohl die geringsten Chancen, ihr objektives Interesse zu entdecken.“ 
(Die feinen Unterschiede, S. 606). Doch hat La Reproduction nicht aus jedem „objektiven 
Interesse“ der materiell Dominierten einen Selbstwiderspruch gemacht?



269Die Ethik der Soziologie

auf die Möglichkeit einer sprachlichen Verständigung zwischen den Klassen.44 
Man weiß, wie diese progressive Hoffnung durch die marxistische Ideologie-
kritik zertrümmert wurde. Der „Kommunikation“ des progressiven Glaubens 
stellte diese die Forderung nach der Zerstörung der Herrschaftsverhältnisse 
entgegen, die einzig die Errichtung einer Gesellschaft des interesselosen Aus-
tauschs erlaubt. Nun, da diese Hoffnung mit ihren Gewinnen und Verlusten in der 
Geschichte abgeschrieben wurde, kann der Soziologe in dieser doppelten Trauer 
seine neuen Königsgewänder schneidern. Mit der marxistischen Kritik wird er die 
Einsicht verbreiten, dass alles Denken von der Gabe und der Kommunikation ein 
Verneinen der Klassentrennung ist. Und er wird zeigen, wie diese Klassentren-
nung in die kleinsten Details der Haltung und des Verhaltens unserer Zeit einge-
schrieben ist. Und doch weiß er, dass jeder Wille, die Trennung zu überwinden, 
selbst zu Verneinen und Verkennen verdammt ist. Dieser Kampf der Klassen, von 
dem er fordert, man dürfe ihn nie vergessen, ist fortan eine ewige Wahrheit, deren 
ewiges und unwiederbringliches Vergessen anzuklagen sein alleiniges Privileg ist.

8	� Die doppelte Wahrheit der Wissenschaft

Es stimmt, dass diese Einsamkeit durchaus geteilt wird. Nichts ist für die post-
demokratische und postmarxistische Intelligenzija banaler als jenes Denken von 
der „Entmystifizierung“, das von der doppelten Trauer profitiert und das gefahr-
los triumphiert, indem es zeigt, wie überall in den Höhen von Ethik und Ästhe-
tik das ökonomische Interesse und der soziale Konflikt „verborgen“ sind. Ein 
„Ikonoklasmus“, der zu einer gewöhnlichen Denkweise geworden ist, in dem der 
ernüchterte, aber noch immer aggressive Marxismus jener alten liberalen Weis-
heit die Farben des Ressentiments leiht, der zufolge die Interessen, auch als ver-
neinte, nicht aufhören würden, die Welt zu regieren.

Es gab die progressive Ethik von Aufklärung und Solidarität, die die Klassen 
einen sollte; es gab die marxistische Ethik von Kritik und Kampf, die sie besei-
tigen sollte. Heute bleibt uns die Ethik des Verdachts, die jede Praxis und jeden 
Diskurs in das Kalkül einer mehr oder weniger raffinierten Ökonomie überführt 
und die der Schuld, die an die letzte Instanz all dieser florierenden Märkte erin-
nert: die schlichte Ökonomie der Enteignung der Enteigneten, als deren Kom-
plizin sich jede Forderung nach edlen Tugenden wissen muss. Diese Verbreitung 

44Vgl. Kant, Immanuel, 1968[1790]. § 60. Anhang. In Kritik der Urteilskraft,. Frankfurt 
a. M.: Suhrkamp, S. 300.



270 J. Rancière

von Geheimnissen, die jeder kennt, sichert das unentwegt erneuerte Vergnügen, 
das Vergnügen an der „Hellsichtigkeit“, die zeigt, dass „dieses“ stets nur „jenes“ 
ist, und zu den verborgenen Gründen vordringt, aus denen der eigene Nachbar 
diese Offensichtlichkeit nicht sehen kann oder nicht sehen will. Der Nachbar 
könnte erwidern, dass die „Hellsichtigkeit“ der Entmystifizierung nur der Rest 
von kartesischem „gesunden Verstand“ oder kantischem „Gemeinsinn“ ist, der für 
alle verfügbar ist, in einer Welt, die Kenntnis davon hat, dass jede Kommunika-
tion und jedes Teilen ein schlechter Traum sind.

Vergebens will der Soziologe also den Spaßverderber geben, indem er sich 
damit brüstet, jene sokratische Distanz einzuführen, „die noch der Übereinstim-
mung einen Hauch von Häresie oder Ironie verleiht.“45 Abgesehen von einigen 
wenigen Fossilien findet sich heute kein konformer Gedanke mehr, der sich nicht 
selbstgefällig als die unglaubliche Erschütterung von allem, was jeder geglaubt 
hat, ankündigt. Vergebens beschuldigt er sich, den Glauben ins Taumeln zu brin-
gen, „der die gewöhnliche Voraussetzung für das erfolgreiche Funktionieren die-
ser Institution darstellt.“46 Heute funktionieren die Institutionen, und seine im 
Besonderen, nur über diese Institutionalisierung des Unglaubens, die jedem Sub-
jekt das eitle Aufplustern verschafft, das es an seinem Platz hält.

Das Denken, das sich von den üblichen Entmystifizierungen des Ressenti-
ments abheben will, bedarf also einer weiteren Wendung. Der Realismus des 
anklagenden Zeigefingers, der den Verneiner dazu zwang, beim Volk die Unter-
hemden und die Teller voll Bohnen zu sehen, muss sich zum beschwichtigten 
Wissen umkehren, dass „die sozialen Funktionen […] soziale Fiktionen“47 sind; 
dass jenes schreckliche „Soziale“ schlicht und einfach der Stoff der Erzählungen 
ist, die ein jeder webt, um der nackten Absurdität der Abwesenheit einer eigenen 
Bestimmung zu begegnen; und dass der „zureichende Grund“, der das Univer-
sum der Reproduktion und der Distinktionen organisiert, die Leichtigkeit eines 
„Spiels nach Regeln“ hat, in dem die Mitspieler, wie die Blauen und die Grü-
nen in Byzanz, ihr gesamtes Universum von der Willkür der Farbe des Gewands 
strukturieren lassen, das sie tragen.48

Eine letzte Wendung, der der militante Funktionalismus des „alles geschieht 
als ob“ umso eher zugänglich ist, als er allen Ereignissen und allen Requisiten 
seines Universums jene absolute Funktionalität zugeschrieben hat, die es nur in 

45Bourdieu, Sozialer Raum und Klassen, S. 79.
46ebd. S. 80.
47ebd. S. 76.
48ebd. S. 73 f.



271Die Ethik der Soziologie

der Interpretation von Märchen gibt. Das Pascalsche Wissen vom menschlichen 
Elend gibt somit dem Diskurs der Elite seinen distinguierten Ton, der den blinden 
Zustrom entmystifizierenden Denkens auf Distanz hält, indem er die Gleichwer-
tigkeit der positiven Gewissheiten der Sozialwissenschaft mit den märchenhaften 
Verteilungen und den magischen Ritualen eingesteht.

Diese Wendung vollzieht sich in einem neuen Spiel des „wie du mir so ich dir“, 
das sich hier zwischen dem Soziologen und dem Historiker entspinnt. Einerseits 
hebt der Soziologe zum Vorteil der Gemeinschaft der Historiker das Ultimatum 
auf, das die junge Soziologie, durch die Stimme François Simiands am Anfang 
des Jahrhunderts den Historikern gestellt hatte: Geld oder Leben – oder, wenn 
man so will, Ökonomie oder Tod: die Strenge statistischer Reihen oder die Eitel-
keit des Glaubens. Zum unabschließbaren Problem der Annalen – wie den Raum 
beschreiben, der zwischen der Nüchternheit der Morphologien oder den mathe-
matischen Reihen und dem Schillern des Glaubens liegt, von dem die Menschen 
leben – bringt er die Lösung: Eine Ökonomie der Positionen und der Übertragun-
gen des sozialen Spiels, in dem jede Position einen Habitus determiniert, in dem 
jeder Glauben sich in ein Koordinatensystem fügt und ordnet. Er schenkt somit 
dem Historiker den Kontinent, der seine Eisberge verbindet. Der Historiker gibt 
im Gegenzug den kompakten Tatsachen des Soziologen die Transparenz derselben 
Eisberge und nimmt seinen Landkarten der Wahrheit und Verneinung ihre anklä-
gerische Bissigkeit. Zyklisch zum skeptischen Prinzip seiner Zunft (jede „unhin-
tergehbare Wahrheit“ gibt sich in einem Schriftstück zu erkennen, in dem sich 
die Willkür eines hellsichtigen Intellekts aufdrängt49) überreicht er dem Soziolo-
gen die Gabe der elaboriertesten und distinguiertesten Form jener professionellen 
Skepsis: Auf dem Territorium des Historikers gibt es nur „imaginierte Paläste“, 
errichtet im Sinne dieses oder jenes „Wahrheitsprogramms“50. Zugang zur höchs-
ten Weisheit, die gebietet, den Halbgeschickten und dem Gewöhnlichen unter den 
Professoren die Plattitüden der zur Schau gestellten Wahrheit zu überlassen.

Es ist wohl das Mindeste, dass der Soziologe der feinen Unterschiede sich den 
Vorschriften seiner eigenen Wissenschaft fügt, und den wissenschaftlichen Habi-
tus an die Veränderungen der Position des Gelehrten anpasst. So stellt die Leçon 
sur la leçon einen Ritterschlag dar. Wer den Tempel der höheren Wissenschaft 

49Was die klassische und platte Version des „Positivisten“ jener professionellen Skepsis 
betrifft, wird man die Lektüre Charles Seignobos stets erfrischend finden: La Méthode his-
torique appliquée aux sciences sociales [Die Anwendung der historischen Methode auf die 
gesellschaftlichen Wissenschaften], Paris 1901.
50Veyne, Paul. 1987[1983]. Glaubten die Griechen an ihre Mythen? Frankfurt a. M.: Suhrkamp.



272 J. Rancière

betreten möchte ist dazu angehalten, die Aggressivität des Professors mit seinem 
auf die unterdrückte Wahrheit gerichteten Zeigefinger abzulegen zugunsten der 
Skepsis des Weisen, der um die Irrungen des Willens zur Wahrheit weiß. Denn 
die Wahrheit, so sagt einer der Weisen, die ihn begrüßen, ist nichts als „das Häut-
chen herdenhafter Selbstzufriedenheit, die uns vom Willen zur Macht trennt“51.

Die Doppelte Wahrheit des sozialen Wissens. Es hat damit begonnen, die 
Mythen des Unwissenden an die Tatsachen der Wissenschaft zu verweisen. Nun 
verweist es das entmystifizierende Wissen der Halbgeschickten an die ursprüng-
liche Unvernunft, die jede Vernunft als eine einfache „Lichtung im Nichts“52 
begründet. Einerseits ist es Erzählung über das Volk, in der die Reformen ihre 
Gründe finden, die zur Demokratisierung des Bildungswesens die Erben der 
zweiten Klasse der Bescheidenheit ihres pädagogischen Dienstes zuführen.53 
Andererseits ist es Erzählung von der Erzählung, die einer kleinen Elite das bit-
tere Wissen bewahrt, dass die soziale Ungleichheit der „diakritischen“ Natur des 
Zeichens inhärent ist.54 So kommt jedem Rang in der Hierarchie des Wissens die 
Begründung zu, die zu ihm passt und die Welt des Denkens ist in Ordnung, vom 
Kindergarten bis zum Collège de France. So entwirft die Demokratie heute ihre 
Natur und ihre Bildung.

Aus dem Französischen von David Rupp.

Literatur

Bourdieu, Pierre. 2011. Der Tote packt den Lebenden, Hamburg: VSA.
Bourdieu, Pierre. 1985. Sozialer Raum und »Klassen«: Zwei Vorlesungen. Frankfurt a. M.: 

Suhrkamp.
Bourdieu, Pierre. 1990. Was heißt sprechen? Die Ökonomie des sprachlichen Tausches. 

Wien: Braumüller.
Bourdieu, Pierre. 1987. Sozialer Sinn. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Bourdieu, Pierre. 1993. Soziologische Fragen. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

51ebd. S. 145. Denen, die weder Nietzsche noch Gilles Deleuze gelesen haben, hilft es viel-
leicht, daran zu erinnern, dass der „Wille zur Macht“ nicht die Begierde nach Macht ist, 
sondern ganz im Gegenteil der Zustand dessen, der keine Macht mehr zu Verlangen hat.
52ebd. S. 153.
53Siehe Douailler, Stéphane. 1984. Démocratie sociale et cuisine pédagogique. In L’empire 
du sociologue, Paris: La Découverte, S. 102–116.
54Bourdieu, Pierre. 1990[1982]. Was heißt sprechen? Die Ökonomie des sprachlichen Tau-
sches. Wien: Braumüller.



273Die Ethik der Soziologie

Bourdieu, Pierre. 1982. Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteils-
kraft. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre und Jean-Claude Passeron. 1970. La Reproduction, Paris: Minuit.
Bourdieu, Pierre und Jean-Claude Passeron. 2007. Die Erben. Studenten, Bildung und Kul-

tur, Konstanz: UVK.
Caillé, Alain. 1981. La sociologie de l’interêt est-elle intéressante? Sociologie du travail, 

Juli-Sept 1981: 257–274.
Douailler, Stéphane. Démocratie sociale et cuisine pédagogique. In L’empire du socio-

logue, 102–116. Paris: La Découverte.
Durkheim, Émile. 1995a. Die Philosophie an den deutschen Universitäten. In Über 

Deutschland. Texte aus den Jahren 1887 bis 1915. hg. und übs. von Franz Schultheis, 
27–83. Konstanz: UVK.

Durkheim, Émile. 1995b. Die positive Moralwissenschaft in Deutschland. In Über 
Deutschland. Texte aus den Jahren 1887 bis 1915. hg. und übs. von Franz Schultheis, 
85–175. Konstanz: UVK.

Durkheim, Émile. 1995c. Bau und Leben des sozialen Körpers nach Schaeffle. In Über 
Deutschland. Texte aus den Jahren 1887 bis 1915. hg. und übs. von Franz Schultheis, 
189–216. Konstanz: UVK.

Durkheim, Émile. 1975. L’état actuel des études sociologiques en France. In Textes, Bd. I, 
73–108. Paris: Minuit.

Filloux, Jean-Claude. 1977. Durkheim et le socialisme, Genf: Droz.
Kant, Immanuel. 1968. §60. Anhang. In Kritik der Urteilskraft, 300. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Lacan, Jacques. 2016. Das Seminar über „Der gestohlene Brief“. In Schriften I, 12–76. 

Berlin, Wien: Turia + Kant.
Lacroix, Bernhard. 1981. Durkheim et la politique, Paris: Presses de la Fondation Nationale 

des Sciences Politiques, Presses de l’Université de Montreal.
Lefort, Claude. 1951. L’échange et la lutte des hommes. Les Temps modernes n°64: 1400–1417.
Lévi-Strauss, Claude. 1974. „Einleitung in das Werk von Marcel Mauss“. In Mauss, Mar-

cel. Soziologie und Anthropologie I, 7–41. München: Hanser.
Mauss, Marcel. 1969. Divisions et proportions des divisions de la sociologie. In Œuvres 

Bd. III, hg. v. Victor Karady, 178–245. Paris: Minuit.
Mauss, Marcel. 1968. Die Gabe. Die Form und Funktion des Austauschs in archaischen 

Gesellschaften. Übs. v. Eva Moldenhauer. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Mauss, Marcel. 1924. Appréciation sociologique du bolchevisme. Revue de métaphysique 

et de morale n°31: 103–132.
Mauss, Marcel. 1969. La nation. In: Œuvres Bd. III, hg. v. Victor Karady, 573–625. Paris: 

Minuit.
Milner, Jean-Claude. 1982. Retours à la lettre volée. Cahiers de poétique comparée n°5: 61–88.
Ringer, Fritz. 1983. Die Gelehrten. Der Niedergang der deutschen Mandarine 1890–1933. 

Stuttgart: Klett-Cotta.
Sartre, Jean-Paul. 1977/79. Der Idiot der Familie. Gustave Flaubert 1821 bis 1857. Ham-

burg/Reinbeck: Rowohlt.
Sartre, Jean-Paul. 1967. Die Kritik der dialektischen Vernunft. Hamburg/Reinbeck: Rowohlt.
Seignobos, Charles. 1901. La Méthode historique appliquée aux sciences sociales. Paris: 

Félix Alcan.
Veyne, Paul. 1987. Glaubten die Griechen an ihre Mythen? Frankfurt a. M.: Suhrkamp.



275

Der Eros der Straße

Über die Produktion des Unvernehmens und ihr Wert 
für die Soziologie

Philipp Kleinmichel und Veronika Zink

1	� Einleitung

Um die Bedeutung Rancières für die Soziologie verstehen zu können, lohnt es 
sich, einen Blick auf Rancières Erfolg außerhalb seiner akademischen Disziplin, 
der politischen Theorie, zu werfen. Die erfolgreiche Rezeption Rancières innerhalb 
der globalen Kunstwelt, die spätestens mit der Verbreitung seines Buchs Die Auftei-
lung des Sinnlichen (2006) begann, ist nämlich eng mit einer gewissen Verachtung 
gegenüber der Soziologie verbunden. Rancière glaubt bekanntlich an eine beson-
dere Kraft des Ästhetischen, die von der Kunst ausgehen soll, um die normative 
Ordnung des gewöhnlichen Sehens, Hörens und Fühlens neu aufzuteilen und zwar 
unabhängig davon, wie das Kunstfeld und seine Milieus sozial strukturiert sind. 
Natürlich gelingt es Rancière nicht, tatsächlich zu beweisen, dass die Art und Weise, 
die Kunst wahrzunehmen, nicht von einer gewissen ästhetischen Ausbildung, und 
daher von dem sozialen Milieu abhängig ist, in das man als Betrachter hineinge-
boren und in dem man sozialisiert wird. Denn offensichtlich schreibt Rancière 
seine Bücher gerade mit dem Ziel, einen besonderen ästhetischen Blick in seinen 
Lesern auszubilden, der mit seinem eigenen geschulten, philosophischen Blick 

© Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH 2018 
T.  Linpinsel und I.-T.  Lim (Hrsg.), Gleichheit, Politik und Polizei: Jacques 
Rancière und die Sozialwissenschaften, Kulturelle Figurationen: Artefakte, 
Praktiken, Fiktionen, https://doi.org/10.1007/978-3-658-20670-3_14

P. Kleinmichel (*) 
Lehrstuhl für Kunsttheorie und inszenatorische Praxis, Zeppelin Universität, 
Friedrichshafen, Deutschland
E-Mail: philipp.kleinmichel@zu.de

V. Zink 
Institut für Soziologie, Martin-Luther Universität Halle-Wittenberg, Halle, Deutschland
E-Mail: veronika.zink@soziologie.uni-halle.de



276 P. Kleinmichel und V. Zink

übereinstimmt. Denn nur aufgrund dieses geschulten Blicks kann man sich von der 
Möglichkeit einer ästhetischen Kraft überzeugen, die sonst genauso unvernommen 
bleiben würde, wie das damit verbundene besondere politisch-emanzipatorische 
Versprechen: Denn wer diesen Blick in sich ausgebildet hat, wer gelernt hat, auf 
eine neue Art zu sehen, zu hören und zu fühlen, wie sie aus Rancières Sicht der 
modernen Kunst gemäß ist, wird ohne Rücksicht auf seine soziale Herkunft zu 
einer neuen sinnlichen Gemeinschaft von „freien und gleichen Menschen“ gehören  
(Rancière 2013, S. 18 f.).

Vor diesem Hintergrund hat Rancières Erfolg in der Kunstwelt also eine dop-
pelte Bedeutung für die Soziologie. Aus einer kultur- und kunstsoziologischen 
Perspektive wäre es zum einen interessant zu untersuchen, warum dieses Verspre-
chen gerade in einem soziologisch sehr gut bestimmbaren Feld wie der Kunstwelt 
so erfolgreich werden konnte? Inwieweit bedingen also die immer schon vorhan-
denen, historisch gewachsenen sozialen Regeln dieses besonderen Milieus den 
Erfolg dieses Versprechens in einem ganz bestimmten geschichtlichen Moment, 
der weltweit von der Zunahme sozialer und kultureller Konflikte geprägt ist? Da 
aber zum anderen der verächtliche Ton gegenüber der soziologischen Perspek-
tive, die aus dem Bereich der ästhetischen Betrachtung der Dinge verbannt wer-
den soll, nicht unwesentlich zu dem Erfolg der Theorie beigetragen hat, scheint 
es, unserer Ansicht nach, aber zunächst notwendig, die Verachtung gegenüber der 
Soziologie zu verstehen. Dies gilt umso mehr als es sich keineswegs, wie man 
zunächst meinen könnte, um eine Verachtung gegenüber einer konkreten sozio-
logischen Theorie vom Typ Bourdieu, sondern um eine tiefe Verachtung gegen-
über der Soziologie überhaupt handelt. Daher werden wir uns hier vor allem auf 
diesen Aspekt konzentrieren. So möchten wir erstens zeigen, wie diese Verach-
tung der Soziologie beschaffen ist und wie Rancière sie begründet. Zweitens 
möchten wir untersuchen, auf welche Weise diese Verachtung mit dem Erfolg 
von Rancières Theorien zusammenhängt. Oder anders gesagt: Wir werden darle-
gen, dass der Reiz, den Rancières Theorien auf viele Intellektuelle und Künstler 
unserer Zeit ausüben, auf die Vorstellung einer geschichtlichen Kraft des wahren 
Lebens zurückzuführen ist, die von Rancière als Ausdruck der Vernunft gedacht 
wird. Daher scheint die Theorie Rancières auch plausibel, denn die Geschichte 
bringt stetig neue Sichtweisen und Ideen hervor, die, anders als die soziologi-
schen Untersuchungen an den Universitäten, der herrschenden Ordnung der Dinge 
widersprechen. Daher scheinen sie auch die Kraft zu besitzen, die Sichtbarkei-
ten der alten Weltordnung neu aufzuteilen. Allerdings zeigt sich gerade in dieser 
reizvollen Vorstellung der innovativen und poetischen Kraft des wahren Lebens 
auch die Schwäche von Rancières Diskurs. Wie wir zeigen werden, hängt nämlich 
nicht nur die Valorisierung der Innovation und Wirksamkeit dieser vermeintlich  
neuen Ideen und Sichtweisen weiterhin von der Arbeit der Soziologie ab,  



277Der Eros der Straße

vielmehr werden die neuen Ideen und Sichtweisen vor allem anderen an den 
politischen und sozialwissenschaftlichen Instituten hergestellt und von dort aus 
auf die Straße und in die Kunstwelt ausgeliefert.

2	� Das soziologische Unvernehmen

Rancierès Verachtung der Soziologie nährt sich, so die grundlegende These dieses 
Beitrags, aus der Einsicht, dass die soziologischen Bemühungen, den Sozius zu 
klassifizieren und begrifflich zu erfassen, die Produktion neuer Ideen und Sicht-
weisen und damit politisch-poetische Weltöffnungen untergräbt und polizeilich 
zensiert. Die soziologische Arbeit dieser Strukturierung und Erfassung des Sozius 
ist aber für die moderne Soziologie nicht nur charakteristisch, sondern kons-
titutiv: Der Wunsch der modernen Soziologie bei Comte ebenso wie später bei 
Durkheim und Weber bestand bekanntlich darin, die soziale Wirklichkeit nach 
bestimmten Kriterien zu verstehen und zu klassifizieren, um so die inneren Bewe-
gungsgesetze, den logos des Sozialen, offenzulegen. „Soziologie sollte“, wie 
Bernhard Giesen schreibt, „eine Theorie der Struktur sein, die auf eine unsicht-
bare Weise die Phänomene ordnete und die selbst stabiler als diese Phänomene 
war. Soziale Wirklichkeit wurde durch Ordnung erklärt, Gemeinschaftlichkeit 
wurde auf die Ordnung zurückgeführt, sozialer Wandel vor allem als eine Verän-
derung dieser Ordnung fassbar“ (Giesen et al. 2016, S. 12).

Wie die modernen Naturwissenschaften von dem Wunsch getrieben waren, 
die Naturgewalten durch die Einsicht in ihre innere Gesetzmäßigkeit steuern und 
beherrschen zu können, so folgte auch die soziologische Bestimmung der Bewe-
gungsgesetze des Sozialen dem Wunsch, den Sozius entsprechend seiner inneren 
Struktur und Gesetzmäßigkeiten zu regulieren. Die Einsicht in die Notwendigkeit 
einer wissenschaftlich begründeten Ordnung sollte, wie Durkheim unmissver-
ständlich schreibt, die Gefahr der anomisch-anarchischen Kraft und Gewalt des 
Sozialen bannen: „Wichtig ist, daß diese Anomie endet und daß man die Mittel 
zur Herstellung eines harmonischen Zusammenspiels derjenigen Organe findet, 
die sich noch unharmonisch aneinander stoßen, daß man deren Beziehungen 
gerecht organisiert, indem man jene äußeren Ungleichheiten mehr und mehr ver-
mindert, die die Quelle des Übels sind“ (Durkheim 2012, S. 480).

Der modernistische, wissenschaftliche Ansatz der Soziologie, die dunklen, 
unberechenbaren Abgründe des Sozius zu erschließen, mathematisch und begriff-
lich zu strukturieren, konstituiert sich also auch in dem Glauben, die sozialen 
Kräfte und Gewalten politisch beherrschen und steuern zu können. Es geht mit 
anderen Worten darum, Licht in das gesetzlose Dunkel zu bringen, in dem kein 
Urteil möglich ist, und in dem jeder Richterspruch unvernommen bleiben muss. 



278 P. Kleinmichel und V. Zink

Denn gerade dort, wo die Gesetze des Sozius nicht erkannt worden sind, lauert 
die Gefahr der rechtlosen Gewalt und des Verbrechens.

Aber wie ist diese gefährliche und rechtlose Gewalt des Sozius beschaffen? 
Das ist die zentrale Frage, die Rancière in seinen politischen und ästhetischen 
Schriften beschäftigt. Und die Antwort, die Rancière auf diese Frage gegeben hat, 
ist relativ klar: Das, was als Gefahr erscheint und was sich dem Raum des Geset-
zes in einer autonomen und nicht kontrollierbaren Bewegung jenseits des Geset-
zes und polizeilichen Zugriffs entfaltet, ist kein böses Übel, es ist nicht einmal 
irrational, sondern vernünftig. In dem Kapitel Die Vernunft des Unvernehmens 
seines vielleicht berühmtesten Buchs Das Unvernehmen (2002) erläutert Rancière 
diesen Gedanken am Beispiel des Subjekts, welches im Dunkel des gesetzlosen 
Raums aktiv wird, und von dem man sich, weil es, wie alle Gesetzlosen im Dun-
kel der Nacht operiert, nicht einmal sicher sein kann, ob es wirklich existiert.1 
„Das Problem ist nämlich die Frage, ob die Subjekte […] ‚sind‘ oder ‚nicht sind‘, 
ob sie sprechen oder Lärm machen. Es ist die Frage, ob es einen Grund gibt, den 
Gegenstand zu sehen, den sie als sichtbaren Gegenstand des Konflikts bezeich-
nen. Es ist die Frage, ob die gemeinsame Sprache, in der sie das Unrecht aufzei-
gen, wirklich eine gemeinsame Sprache ist“ (ebd., S. 62).

Die Antwort, die Rancière auf diese rhetorischen Fragen gibt, ist unmiss-
verständlich: das Subjekt dieser autonomen Bewegung im Dunkel der Nacht ist 
nicht, es spricht nicht. Es gibt weder einen Grund, den Gegenstand des Konflikts 
zu sehen, noch gehört das, was diese lärmenden autonomen Bewegungen her-
vorbringen, einer öffentlich inszenierten Gemeinschaft an, in der die Beziehun-
gen der einzelnen Individuen bereits im Voraus vertraglich geregelt und rechtlich 
gesichert sind. Vielmehr ist das Subjekt dieser autonomen Bewegung das Sub-
jekt einer lärmenden „Revolte“, das nicht spricht, sondern als „Lärm irritierter 
Körper“ (ebd., S. 64) auf der politischen Bildfläche erscheint. Und auch wenn 
dieses autonome politische Subjekt im Moment seines Erscheinens notwendi-
gerweise aus dem Dunkel tritt und selbst von Rancière, der diese letztlich nie-
mals zureichenden Zuschreibungen im Grunde ablehnt, wahlweise als Subjekt 
der Arbeiterbewegungen des 19. Jahrhunderts, der Pariser Demonstranten des 
Mai 1968 oder der früheren „Oppositionellen des Ostens“ relativ genau identi-
fiziert und daher auch soziologisch untersucht und erkannt werden kann, glaubt 

1In seinem Buch Die Nacht der Proletarier. Archive des Arbeiterraums (2013b) illustriert 
Rancière dieses Subjekt vielleicht am klarsten. Denn hier beschreibt er die Nachtaktivitä-
ten der Proletarier, die tagsüber arbeiten oder „um diese Arbeit betteln“ (ebd.), und in der 
Nacht aktiv werden, um zu lesen und zu schreiben, um studierend ihre autonome Bewe-
gung zu organisieren.



279Der Eros der Straße

Rancière, dass diese Versuche der Beschreibungen letztlich scheitern müssen 
(vgl. ebd., S. 71). Bei dem autonomen Subjekt, von dem er spricht, handelt es 
sich nämlich auch deshalb um einen lärmenden Körper, weil es, zumindest 
solange es sich spontan und autonom im Dunkel der Nacht bewegt „immer über-
zählig ist“ (ebd., S. 70). Es handelt sich um ein „überschüssiges Subjekt“, weil 
es aufgrund der „Gesamtheit der Beziehungen und Operationen“, d. h. aufgrund 
der ganzen überschüssigen „Menge der Beziehungen“, die die „Menge der ‚Per-
sonen‘ unterhalten“ (ebd., S. 70 f.), nicht als dieses oder jenes identifiziert werden 
kann. Nicht nur operiert das Subjekt, das Rancière sich selbst und seinen Lesern 
vorstellt, in der Dunkelheit der Nacht, es besitzt auch eine ungeheure und uner-
messliche Gestalt, die sich weder wissenschaftlich erfassen noch methodisch 
beobachten lässt.2 Kurz gesagt, Rancière beschreibt sein autonomes Subjekt wie 
ein gefährliches, anomisches Monster.

Allerdings begründet dieses gefährliche Monster eben nicht nur jede Politik, 
es begründet auch, anders als man es gemeinhin von gefährlichen, im Dunkel der 
Nacht lauernden Monstern erwarten würde, auch jede politische Vernunft. Die 
monströse Unermesslichkeit des Subjekts ist nämlich aus Rancières Sicht „prä-
zise nur unter der Bedingung denkbar, von der Alternative befreit zu sein, in die 
ein bestimmter Rationalismus sie einsperren will: entweder der Austausch zwi-
schen Partnern, die ihre Interessen und ihre Normen in die Diskussion einbrin-
gen, oder die Gewalt des Unvernünftigen“ (ebd., S. 55). Denn auch wenn von 
dieser überschüssigen Menge des unermesslich anomisch-monströsen Subjekts 
der Geschichte eine autonome Bewegung ausgeht, die zunächst nur als lärmende 
Revolte und Skandal im normativen Raum der herrschenden Gesetze sichtbar 
wird und darum unvernünftig scheint, hängt Rancière zufolge die Vernunft jeder 
Politik von der Möglichkeit dieses Skandals ab, weil der Skandal „die rechtmä-
ßige Situationen der Kommunikation, die rechtmäßigen Aufteilungen der Welten 
und Sprachen umwirft, und die Art und Weise neu verteilt, in der die sprechen-
den Körper […] verteilt sind“ (ebd., S. 67).3 Diese Zerstörung der alten Ordnung 

2Diese Vorstellung ist natürlich nicht neu. Vergleicht man beispielsweise Batailles Ausfüh-
rungen zum Heterogenen, dass sich dem homogenisierenden und rationalisierenden Blick 
der Wissenschaften entzieht, hat man es mit einer ganz ähnlichen Vorstellung einer grund-
legend anderen Ordnung zu tun, die jede etablierte Sozialordnung überschreitet und ent-
sprechend nicht begrifflich und methodologisch eingefangen werden kann. vgl. hierzu auch 
Batailles (1997).
3Direkt im Anschluss findet sich in Bezug auf Habermas‘ Theorie des Kommunikati-
ven Handelns jene Definition, die auch für die Frage der Kunst von Bedeutung sein wird, 
nämlich dass die Demonstration, in der sich die autonome Bewegung des Sozius beweist, 
„Umgestaltung der Aufteilung des Sinnlichen ist“ (ebd.).



280 P. Kleinmichel und V. Zink

durch die neue Umverteilung der sprechenden Körper ist vernünftig, weil das 
Ungehörte, also das was bisher unvernommen geblieben war, nun beginnt, sich 
im sinnlichen Raum des Wahrnehmbaren abzuzeichnen.

Freilich bedeutet all das nicht, dass dieses monströse, aber vernünftige Subjekt 
ungefährlich ist. Zwar ist es in einer Weise vernünftig, die den engen Rationa-
lismus und seine begrifflichen Voraussetzungen und das heißt auch den klassifi-
zierenden Rationalismus der Soziologie überschreitet. Allerdings lässt Rancière 
keinen Zweifel daran, dass die autonome Bewegung und Gewalt des dunklen und 
monströsen Sozius für alle herrschenden Institutionen einer Epoche gefährlich 
sein müssen, weil jede autonome Bewegung, die sich außerhalb und unabhän-
gig von den herrschenden Gesetzen und Normen entfaltet, droht, die herrschende 
Ordnung in Unordnung zu stürzen und ins Chaos zu reißen. Aber Rancière cha-
rakterisiert diese gefährliche Gewalt eben nicht mehr als etwas, das man gesetz-
lich im Zaum halten und unter das Gesetz bannen könnte oder sollte. Vielmehr 
wird diese Gewalt von Rancière als die einzig vernünftige, historisch notwen-
dige Gewalt von geradezu künstlerischer Dimension beschrieben. Die autonome 
Bewegung des Sozius verteilt nämlich „dichterische/schöpferische Kraftschläge“, 
die erst die alten Strukturen, die Ordnung der herrschenden normativen Welt ein-
reißen, um sie so zu „öffnen und so oft es notwendig ist, wieder öffnen“ (ebd., 
S. 71).

Nun stellt sich natürlich die Frage, wie man eine derartige Weltöffnung 
erkennt? Wie weist man zweifelsfrei nach, dass die Weltöffnung, die von der 
autonomen Bewegung des überschüssigen Subjekts ausgehen soll, erfolgreich 
gewesen ist und die Grenzen der alten Welt mit all ihren Gesetzen verwandelt 
hat? Auch wenn Rancière die Antwort auf diese Frage nicht offen ausspricht, 
suggeriert die Beschreibung der gefährlichen Gewalt als dichterisches und schöp-
ferisches Projekt natürlich vor allem eins: der Erfolg der „Umgestaltung der Auf-
teilung des Sinnlichen“ (ebd., S. 67) muss nicht nur an einer neuen Weise, die 
Welt wahrzunehmen, gemessen werden, sondern auch an einer neuen Verteilung 
der sinnlichen Körper selbst. Daher handelt es sich, wie Rancière schreibt, um 
einen notwendigen Zusammenhang zwischen der Politik und der Ästhetik. „Die 
Politik hat nicht erst zu einem jüngst vergangenen Zeitpunkt das Unglück erfah-
ren, ästhetisiert und spektakularisiert worden zu sein“, schreibt Rancière mit Hin-
blick auf die viel zitierten Theorien von Benjamin und Debord, stattdessen ist die 
Logik der Politik immer schon „unauflöslich eine Ästhetik des Sichtbarmachens 
der Demonstration“ (ebd., S. 69).

Viel mehr wird man von Rancière über den Erfolg seiner Weltöffnungen nicht 
erfahren können und das hat sicherlich einen Grund, der mit Rancières Verachtung 
gegenüber der Soziologie verwandt ist. Denn insofern das monströse Subjekt auf 



281Der Eros der Straße

der Szene des Politischen erscheint, um seine skandalösen Ansprüche mit Lärm 
erfolgreich sichtbar zu machen, läuft die Logik des ungeheuren politischen Sub-
jekts auch darauf hinaus, die Vernunft und damit sich selbst zu de-monstrieren. 
Kurz gesagt, das Subjekt hört auf Monster zu sein, sobald es erscheint und in Bezug 
auf bestimmte Positionen oder Forderungen identifizierbar wird. Selbst wenn es 
also immer auch schon in einer Form erscheint, die soziologisch beschreibbar und 
quantifizierbar wird, lehnt Rancière diese Art der soziologischen Identifikation mit 
innerster Verachtung als Ausdruck eines polizeilichen Regelungswillens ab.

3	� Die Demonstration der anarchischen Vernunft

Die Analogie zwischen Politik und Kunst, auf die die politische Logik des Mons-
trösen verweist, übt aber nicht nur eine besondere Faszination aus, sie erlaubt 
es auch zu verstehen, inwiefern sich die neuen, aus der autonomen Bewegung 
entstehenden Sichtweisen und Ideen valorisieren lassen. Denn insofern die spon-
tane und autonome Bewegung des monströsen Sozius aus Rancières Sicht vor 
allem dann erfolgreich ist, wenn sie in der Lage ist, neue Ideen und Sichtweisen 
zu demonstrieren, um so neue Welten zu öffnen, hängt sie, wie die Kunst seit der 
Moderne, vom Kriterium der Innovation und des Neuen ab. In seinem Buch Über 
das Neue (1992) hat Boris Groys gezeigt, dass die Kunst seit der Neuzeit, um 
überhaupt als kulturell wertvoll erkannt zu werden, nicht nur neu und innovativ 
sein muss, sondern dass das zentrale Kriterium der Neuheit vor allem in Bezug 
auf das Archiv festgestellt und überprüft werden muss. Im Laufe der Zeit werden 
dementsprechend alle Kunstwerke mit den bereits vorhanden Kunstwerken ver-
glichen, um den Grad ihrer Innovation zu überprüfen und ihren kulturellen Wert 
festzustellen. Dasselbe lässt sich nun auch über die poetischen Hervorbringun-
gen der politischen Vernunft sagen, die Rancière beschreibt. Denn insofern die 
autonome Bewegung des monströsen Subjekts vor allem eine Hervorbringung 
von neuen Sichtweisen, von neuen Ideen ist, die in dem bisher herrschenden, nor-
mativen Raum keinen Ort hatten, müssen sich diese Demonstrationen der neuen 
Sichtweisen und Ideen von den herrschenden und den bereits etablierten sichtbar 
unterscheiden. Kurz gesagt, die Weltöffnung zeigt sich gegenüber der alten, nor-
mativen Welt durch diese neuen, innovativen Sichtweisen, die in einem ähnlichen 
Sinn, wie die Kunstwerke auf ihre Innovation hin untersucht werden müssen.

Anders als in der Kunst erscheinen die neuen politischen Sichtweisen und Ideen 
aber eben nicht zuerst in den Galerien und Museen der Gegenwartskunst, son-
dern durch die politischen Repräsentanten der demokratischen Bevölkerungen in  
den Parlamenten und vor allem in der monströsen Form der Masse im öffentlichen 



282 P. Kleinmichel und V. Zink

Raum der Straße. Damit sich die neuen autonomen Sichtweisen und Ideen nämlich 
grundlegend von den herrschenden Sichtweisen und Ideen unterscheiden lassen, 
müssen sie, Rancière zufolge, möglichst außerhalb der bürgerlichen, immer schon 
gesetzlich und polizeilich geregelten Institutionen, wie der Parlamente, an einem 
Ort wie der Straße entstehen, auf der sich im Mai 1968 auch die autonome Bewe-
gung der Studenten abgespielt hatte, deren Teil Rancière gewesen ist.

Dabei wird oft übersehen, dass die eigentliche Arbeit der Untersuchung und 
Valorisierung der politischen Innovationen analog zu den kulturellen Innovationen 
der Kunst an den Universitäten vollzogen wird. Die Kunstwerke, die die Welt über 
Ausstellungen in Galerien, Gegenwartsmuseen und Biennalen betreten, werden 
beispielsweise in den kunstgeschichtlichen Instituten der Universitäten auf ihre 
Innovation hin untersucht, wobei sich erst nach einer gewissen Zeit und, wie die 
Lehren der Dekonstruktion gezeigt haben, nie abschließend sagen lässt, warum es 
kulturell wert- oder sinnvoll ist, ein Kunstwerk zu archivieren (Groys 1992). Ana-
log dazu werden die politischen Ideen und Sichtweisen, die das Leben des Sozius 
betreffen, von der Soziologie und der politischen Theorie überprüft und beurteilt. 
Die bereits tradierten politischen Ideen und Sichtweisen von Autoren wie Platon, 
Hobbes oder Rousseau werden hier reproduziert, verwaltet und mit den neuen 
Autoren und Autorenkollektiven verglichen, um sie bezüglich ihrer Innovation zu 
prüfen und nach ihrem wissenschaftlichen und politischen Wert zu valorisieren.

Nun besteht das Problem bekanntlich in dem Verdacht, ob die Art der akademi-
schen Prüfungen wirklich in der Neutralität ablaufen, wie es das neuzeitliche Gesetz 
der wissenschaftlichen Wertneutralität idealerweise vorschreibt. In seinem berühm-
ten Aufsatz über die Funktion der ideologischen Staatsapparate hatte Althusser 
gezeigt, dass die Funktion dieser staatlichen Apparate „zur Eintrichterung der bür-
gerlichen Ideologie“ (Althusser 2010, S. 30) – zu denen eben auch die Universitäten 
gehören – vor allem darin besteht, die herrschenden Ideen und Sichtweisen zu repro-
duzieren und die neuen Sichtweisen auszuschließen und dies vor allem dann, wenn 
sie wahr sind und die herrschende Ideologie bedrohen. Diese innere Funktion der 
ideologischen Staatsapparate scheint dabei so mächtig – und dieser Erkenntnis ent-
springt Rancières ganze Verachtung für die Soziologie –, dass selbst der Marxismus, 
der diese Funktion beschrieben hat, beginnt, die ideologischen Ideen und Sichtwei-
sen der Vergangenheit zu reproduzieren, sobald er von der Straße, den konspirativen 
Treffpunkten in Kellern, Kneipen und Bibliotheken als „marxistische Soziologie“, 
wie sie Althusser (ebd., S. 18) selbst bezeichnet, in die Akademien eingezogen ist.

Besonders anschaulich erläutert Rancière dieses Problem in dem frühen Text 
Zur Theorie der Ideologie. Die Politik Althussers (1975). Obwohl der Text aus 
der heutigen Diskussion um Rancière fast verschwunden ist und sich vor allem 
eine vage Erinnerung an den Bruch mit Althusser erhalten hat, lohnt es sich aus 
mehreren Gründen zu ihm zurückzukehren. Zum einen verdeutlicht er sicherlich 



283Der Eros der Straße

besonders anschaulich, wie bedeutend die Eindrücke der Mai Proteste von 1968 
für die politische Theorie Rancières gewesen sind. Zum anderen erscheint hier 
der Glaube an die spontane und „autonome Initiative der Massen“ (ebd., S. 5) 
noch im kämpferischen Ton des Marxismus, der damals noch als innovative und 
schöpferische Kraft erscheinen konnte. Der akademische Marxismus wird hier 
im Namen eines echten, proletarischen Marxismus der Straße für seine Unfähig-
keit kritisiert, aus der Reproduktion der herrschenden Ideen auszubrechen, um so 
derselben Inkompetenz gegenüber dem Sozius zu verfallen, wie die bürgerliche 
Soziologie vor ihm. Denn die Ideen und Sichtweisen, die an den Akademien und 
Universitäten hergestellt werden, reproduzieren im Unterschied zu jener dichteri-
schen und schöpferischen Kraft der Straße nur die alten herrschenden Ideen, um 
zugleich die neuen, innovativen, aus dem monströsen Dunkel der Nacht kommen-
den Ideen und Sichtweisen auszuschließen. Es gibt Rancière zufolge also einen 
„Unterschied in der Bildung der Ideen selbst – zwischen den Ideen der Revolte, 
die durch Massenbewegungen produziert werden, und den herrschenden Ideen, 
die beständig durch die ideologischen Apparate der Bourgeoisie reproduziert  
werden […]“ (ebd., S. 6). Der akademische Marxismus – und natürlich vor allem 
der Marxismus Althussers – produziert seine Ideen eben noch in den ideologischen 
Apparaten der herrschenden Gesellschaft, die er, wie Althusser es bereits 1964 in 
einem kurzen Text über die Forderungen der revoltierenden Studenten wirklich 
getan hat, als Ort einer relativen Freiheit verteidigt (Althusser 2011, S. 11).

Dieser Unterschied ist bedeutend, denn, „worum es hier im Grunde geht,“ 
schreibt Rancière, „das ist die Auswirkung eines Systems von Zwängen dessen, 
was ich die Polizeivernunft nenne, auf einen besonderen philosophischen Dis-
kurs“ (Rancière 1975, S. 9). Es geht Rancière hier also vor allem „darum, auf 
theoretischer Ebene die Fähigkeit der beherrschten Klassen zu bestätigen, die 
ideologischen Waffen ihres Kampfes auszubilden, also ihr Recht auf Revolte 
unabhängig von den politisch-gewerkschaftlichen Apparaten ‚der Arbeiterklasse‘ 
zu begründen. Dies war vor allem zu einer Zeit notwendig,“ schreibt Rancière, 
„als die Verknöcherten aller Richtungen, indem sie auf ihre Weise die ‚Lehren des 
Mai‘ zogen, gegen den ‚Spontaneismus‘ zu Felde zogen, d. h. gegen die Revolte 
der Massen, die sie zu zensieren vorgaben, um ihr das hinzuzufügen, was, wie sie 
sagten, im Mai gefehlt habe: Avantgarde, Partei, Wissenschaft, proletarische Dis-
ziplin oder ein externes Bewußtsein.“ (ebd., S. 9).4

4Vgl. auch „Die Stimme der Massen oder der Diskurs der Schriftgelehrten: diese Alternative 
erforderte, daß man gegenüber den Handelsreisenden in Sachen Avantgarde ohne alle Fein-
heiten den Gegensatz bürgerliche Ideologie/proletarische Ideologie zur Geltung brachte, inso-
fern er das Recht der Massen auf das Wort und die autonome Aktion bezeichnet“ (ebd., S. 9).



284 P. Kleinmichel und V. Zink

Hier zeigt sich in noch viel deutlicherer Form als in den späteren, vorsichti-
ger wirkenden Texten Rancières, aus denen der kämpferische Ton des Marxismus 
verschwunden ist, die ganze Verachtung für die Soziologie als Mittel einer herr-
schenden, polizeilichen Vernunft. Denn das, was Rancière an dem Marxismus kri-
tisiert und was in der Folge zum offenen Bruch mit Althusser geführt hat, rührt, 
zumindest wenn man Rancières jahrelange Beschäftigung mit dieser Frage in den 
verschiedensten Texten etwas simplifiziert und formalisiert, genau in jener Vor-
stellung der Soziologie als einem polizeilichen Herrschaftsmittel, das unfähig 
bleibt, die neuen und innovativen Ideen und Sichtweisen der Straße wahrnehmen 
und in ihrem Wert erkennen zu können. Denn bewegt sich der akademische Mar-
xismus der damaligen Zeit nicht „auf dem Boden einer Soziologie Comteschen 
oder Durkheimschen Typs, die sich tatsächlich mit Vorstellungssystemen beschäf-
tigt, die den Zusammenhalt der gesellschaftlichen Gruppe sichern oder zersetzen? 
Zeichnet sich nicht jenes Phantom der ‚gesellschaftlichen Gruppe‘ in der Analyse 
Althussers ab?“ (ebd., S. 12). Und weil der Marxismus nur über die Produktions-
bedingungen redet und auf diesen anderen Gebieten nichts zu sagen hat, weil er 
deswegen sogar „einen Terrainwechsel“ vollzogen hatte und nun in Form einer 
neuen bürgerlichen Wissenschaft doch wieder an diese Stelle zurückkehrt, fügt 
Rancière eine weitere rhetorische Frage hinzu: Bedeutet die Tatsache, die „Ideo-
logien im allgemeinen zu denken, bevor der Klassenkampf gedacht wird“ (ebd., 
S. 12 f.) – der Klassenkampf als das reale und innovative Ereignis auf der Straße – 
„bedeutet das nicht notwendigerweise, die Ideologie nach dem Modell der tra-
ditionellen Analyse der Religion zu denken, nach dem Modell der Analyse einer 
Soziologie, die Erbin des metaphysischen Diskurses über die Gesellschaft ist?“ 
(ebd.) Auch hier ist Rancières Antwort natürlich klar: Althussers Theorie ist von 
einer „K o e x i s t e n z zweier heterogener Begriffssysteme […] des historischen 
Materialismus und das einer bürgerlichen Soziologie Durkheimschen Typs“ 
gekennzeichnet. Die Theorie Althussers verschränkt diese Begriffssysteme auf 
eine Weise, dass die Ideologie

nicht auf dem Boden des Marxismus sondern [auf] dem einer allgemeinen Sozio-
logie definiert [wird] (Theorie des gesellschaftlichen Ganzen im allgemeinen). Die 
marxistische Theorie kommt also als Überlagerung dieser s o z i o l o g i s c h e n 
Theorie hinzu […]. Damit sind die Begriffe, die die Funktion der Ideologie in einer 
Klassengesellschaft definieren, von den Begriffen dieser allgemeinen Soziologie 
abhängig (ebd., S. 13, Herv. i. O).

Und genau das ruiniert den Marxismus aus der Sicht Rancières, der ihm, zumin-
dest zur damaligen Zeit, noch viel neuer, radikaler und innovativer zu sein schien.



285Der Eros der Straße

4	� Die Poetik der Straße als treibende Kraft der 
Geschichte

Gegen die polizeiliche Prüfung der Begriffe, die Rancière zufolge gegen die 
Realität der spontanen und autonomen Bewegung auf der Straße gerichtet ist, 
erscheint diese Bewegung als innovative Kraft, um die traditionellen Beurtei-
lungen und Klassifizierungen des Sozialen zu überschreiten und zu unterlaufen, 
um sich außerhalb der durch die herrschenden Gesetze und Sitten aufgezwun-
genen Lebensformen zu positionieren. In der Tat scheint es plausibel, dass auf 
der Straße, sozusagen im wahren Leben, jene neuen Ideen und Sichtweisen pro-
duziert werden, mit denen die akademischen Institutionen, die die alten und in 
gewisser Weise bereits musealisierten Ideen und Sichtweisen verwalten, erst ein-
mal nichts anfangen können. Diese Berufung auf das wahre Leben ist aber nicht 
nur plausibel, sondern erscheint im Vergleich mit den Vorstellungen von den 
bürokratischen und hierarchisch strukturierten Abläufen an den Universitäten 
auch attraktiver und vor allem weitaus politischer. Denn diese Berufung auf das 
wahre Leben und den Eros der Straße erscheint in Rancières Texten immer schon 
im Namen einer radikalen Gleichheit des wahren demos, dem keine Gelehrten, 
keine avantgardistischen Parteien und Strategen vorschreiben können, was richtig 
oder falsch, was vernünftig oder unvernünftig ist.5 Mit anderen Worten erscheint 
die Berufung auf das wahre Leben der Straße und das Recht, auf eine neue Art 
der sinnlichen Wahrnehmung des Hörens, Fühlens und Sehens als die Vorstellung 
einer radikalen Gleichheit, die in einer allumfassenden Meinungsfreiheit sicht-
bar wird. Dieses Versprechen auf eine radikal-demokratische Freiheit ist sicher-
lich auch deshalb plausibel, weil es sich letztlich auf die Kraft der Geschichte 
beruft, von der man mit einiger Gewissheit erwarten kann, dass sie mit der Zeit 
alle von den Menschen geschaffenen Ordnungen, Ideen und Sichtweisen durch 
neue ersetzen wird. Vom Beginn des Lebens auf der Erde, über den Beginn der 
menschlichen Kultur bis zur digitalen Revolution hat die Geschichte im Laufe 
der Zeit immer wieder alle bestehenden Ordnungen revolutioniert, ohne dass man 
sich vorher über das jeweilige revolutionäre Subjekt im Klaren gewesen wäre. 
So erscheinen heute auch die einst innovativen aber durchaus hoffnungslosen 
Ideen, wie Nietzsches ewiger Widerkehr des Gleichen oder Kojèves Idee vom 

5Vgl. hierzu auch die Ausführungen Genels: „Rancière’s method is a radical political ques-
tioning based on the principle whereby the social order is contested by any act that presup-
poses the equality of anyone with anyone and that verifies it (a „method of equality“)“ 
(Genel 2016, S. 5 f.).



286 P. Kleinmichel und V. Zink

Ende der Geschichte selbst dem Lauf des geschichtlichen Fortschritts unterwor-
fen zu sein, der dazu geführt hat, dass sie, wie die einstmals innovativen Ideen 
des Marxismus, wieder aus der Mode gekommen sind. Insofern Rancières The-
orie ihre Plausibilität aus diesem Glauben an die Geschichte bezieht, ist es auch 
nicht überraschend, wenn er sich Anfang der 1990er Jahre in einer Reihe von 
Essays unter dem Titel Die Namen der Geschichte (1994), also kurz nach dem 
Erscheinen von Fukuyamas berühmt gewordenen und damals viel diskutierten 
Buch, gegen die Idee vom Ende der Geschichte zur Wehr setzt. Dabei erinnert im 
Übrigen auch die Argumentation seiner Kritik am Ende der Geschichte sehr an 
seine Ablehnung des akademischen Marxismus. Denn die Vorstellung eines der-
artigen Endes und Stillstands ist aus Rancières Sicht wiederum nicht viel mehr, 
als das Ergebnis einer polizeilichen Verwissenschaftlichung durch die bürgerli-
che Soziologie. Letztlich entstammt ihrer polizeilichen Logik die Forderung, die 
Geschichte arithmetisch und geometrisch in Zahlen und grafischen Darstellungen 
zu veranschaulichen, um sie so, „von der Unbestimmtheit der Wörter und Sätze 
der Geschichte befreit, was immer nur der ‚Roman des menschlichen Lebens‘ 
war, in reale Erkenntnis zu verwandeln“ (ebd., S. 13). Diese Art der Verwissen-
schaftlichung ist Rancière zufolge aber nichts anderes als das „Mittel der Eutha-
nasie“ (ebd., S. 14).6 Denn wer

die Geschichtswissenschaft auffordert, die trügerische Sprache der Geschich-
ten durch die universelle Sprache der Mathematik zu ersetzen, der fordert sie auf, 
schmerzlos zu sterben. Was die Statistiken […] zu bieten hätten, wären Elemente 
einer vergleichenden Soziologie. Die Geschichtsschreibung wäre nur die diachro-
nische Dimension, die in bestimmten Fällen nützlich ist zur Erklärung residualer 
sozialer Phänomene. Die zu wissenschaftlicher Würde beförderte Historie war in 
Wirklichkeit eine, die in der großen Wissenschaft des Sozialen aufgegangen war, die 
ihr den Gegenstand vorgab und ihr die Mittel der Erkenntnis vorschrieb. Das dach-
ten im Grunde nicht nur ihre sarkastischen Feinde, sondern auch […] die Soziolo-
gen der Durkheim-Schule (ebd., S. 14).

6In der Tat war die moderne Soziologie von einer rationalistischen Erfassung des Sozi-
alen überzeugt und somit, wie Weber schreibt, von der Möglichkeit, „dass es prinzipiell 
keine geheimnisvollen unberechenbaren Mächte gebe […], dass man vielmehr alle Dinge –  
im Prinzip – durch Berechnen beherrschen könne“ (Weber 1991, S. 250, Herv. i. O.). Ran-
cières Verwendung des Begriffs der Euthanasie ist dabei sicher nicht nur metaphorisch 
gemeint, sondern erinnert auch an die lebensfeindliche Einlösung der sozialen Physik 
Quetelets (1914), die die Mittel einer demografischen Vermessung der sozialen Masse und 
ein statistisch bestimmbares Menschen-Ideal (homme moyen) mit einer technokratischen 
Sozialutopie verband, die später nicht nur Einzug in die Kriminalstatistik, sondern auch in 
die lebensfeindliche Vernichtungspolitik der Rassenhygieniker fanden.



287Der Eros der Straße

Rancière zufolge werden die wirklich neuen und innovativen Sichtweisen 
und Ideen durch das wahre Leben auf der Straße – der treibenden Kraft der 
Geschichte – produziert und dort werden sie auch dem revolutionären Theoretiker 
mitgeteilt, der sie in den universitären Kanon der bereits valorisierten Ideen und 
Sichtweisen aufnimmt und erneut reproduziert. Freilich erscheinen die Ideen und 
Sichtweisen Rancières vor dem Hintergrund der damaligen Zeit auch ohne nähere 
Prüfung besonders innovativ zu sein. Denn daran, dass die weltweiten autonomen 
und spontanen Bewegungen im Mai 1968 neu gewesen sind, besteht sicherlich 
kein Zweifel. Selbst Althusser forderte im Übrigen schon kurz nach den Ereignis-
sen, die „noch nie da gewesene Neuheit, die Wirklichkeit und die Bedeutung der 
Aktionen dieser ideologischen Revolte der Jugend (…) anzuerkennen“ (Althusser 
2010, S. 35). Diese neuen, anarchischen Sichtweisen und Ideen können trügerisch 
und illusionär sein, aber sie erlauben es dem Theoretiker, die gewöhnliche norma-
tive Ordnung der Dinge, die Ordnung der normativen Sichtweisen und des Den-
kens zu überschreiten.

Allerdings ist die Straße als Ort des wahren Lebens eigentlich nicht not-
wendig, um diese innovativen und anarchischen Sichtweisen und Ideen zu pro-
duzieren. Vielmehr genügt es, die bereits vorhandenen Ideen, Sichtweisen und 
Theorien zu wiederholen und rein formal so zu manipulieren, dass sie in der 
Differenz zu den zunächst herrschenden Sichtweisen den Eindruck des Neuen 
erzeugen. In der Tat lässt sich zeigen, dass Rancières Theorien weder wirklich 
neu noch auf der Straße entstanden sind. Nachdem der kämpferische Ton des 
Marxismus aus seinen Texten verschwindet, dass heißt nachdem der Marxismus 
in den späten 1970er Jahren immer mehr außer Mode gekommen ist, zeigt sich 
nicht nur dem Ton nach eine Rückkehr zum Denken des deutschen Idealismus. 
So mag beispielsweise die Idee einer von dem monströsen, aber vernünftigen 
Leben der Straße getriebenen Geschichte, die Idee des Fortschritts und der unauf-
hörlichen Emanzipation zwar auf den ersten Blick, vor allem in Bezug auf die 
Idee vom Ende der Geschichte neu sein, genauer betrachtet wirkt sie aber wie 
eine Rückkehr zum Historismus hegelianischer Prägung. Hegels Philosophie der 
Geschichte hatte gezeigt, dass sich im Laufe der Zeit bestimmte Kulturepochen 
mit bestimmten Sitten, Rechten und ästhetischen Vorlieben herausbilden und dass 
diese Bewegungen – seien sie monströs und autonom – unweigerlich vernünftig 
sind, so wie das Vernünftige wirklich und das Wirkliche vernünftig ist (vgl. Hegel 
1999, S. 14 ff.). Dabei zeigt die offensichtliche Analogie zwischen dem autono-
men und spontanen Subjekt der Straße und dem autonomen und spontanen Sub-
jekt, wie es Kant in seiner Ästhetik beschreibt, dass Rancière an den Anfang des 
deutschen Idealismus zurückkehrt.



288 P. Kleinmichel und V. Zink

5	� Zur Valorisierung des Neuen

Diese Rückkehr zum deutschen Idealismus lässt sich daher nicht zufällig beson-
ders deutlich in Rancières Schriften zur zeitgenössischen Kunst illustrieren. Hier 
verschwindet nicht nur der Ton des Marxismus, sondern auch das ursprünglich 
gegen Althusser gewendete Argument, dass nicht die Ideen und Sichtweisen 
der akademischen Theoretiker die Welt verändern, sondern die Ideen und Sicht-
weisen der durch die Produktionsbedingungen in Schach gehaltenen Menschen 
auf der Straße. In seinen Schriften zur Ästhetik behauptet Rancière, dass die 
Welt durch die künstlerischen Avantgarden7 verändert werden, denn die „gesell-
schaftliche Revolution ist eine Tochter der ästhetischen Revolution und hat diese 
Abstammung nur verleugnen können, indem sie den strategischen Willen, der 
seine Welt verloren hatte, in eine Polizei der Ausnahme verwandelte“ (Rancière 
2013, S. 21). Auch wenn der Satz viel Raum für Spekulationen offen hält, wird 
aus seinem Kontext dennoch deutlich, was Rancière meint: Die autonome und 
spontane Bewegung des Lebens ist ein Spiel und es möchte sich, wie Schiller es 
beschrieben hat, als Spiel verwirklichen und nicht von der begrifflichen und wis-
senschaftlichen Polizei des Marxismus eingrenzen lassen (ebd., S. 20). Um sich 
aber in dieser Hinsicht von der Kunst anleiten zu lassen, um die Abstammung der 
gesellschaftlichen Revolution von der ästhetischen Revolution der Sichtweisen 
nicht verleugnen zu müssen, wird aber Rancière zufolge eine Perspektive nötig, 
die er in seinen Texten beschreibt und die sich wiederum nur aufgrund einer ide-
alistisch-historistischen Dialektik erschließen lässt. Aufgrund der Rückkehr zum 
deutschen Idealismus ist es daher wenig erstaunlich, dass es bei Rancière, wenn 
auch in etwas plakativerer Form als bei Hegel, verschiedene kulturelle Epochen 
gibt, die von bestimmten Sichtweisen und Kunstwerken geprägt sind, wobei die 
idealistische Epoche Kants, Schillers und Hegels eben die letzte mögliche ist, in 
der sich die Widersprüche der ersten Epochen aufheben.

Diese Epoche des ästhetischen Regimes beginnt in dem geschichtlichen 
Augenblick, „als im Deutschland Winckelmanns, die Kunst beginnt sich zu 
behaupten“ und zwar indem sie „sich ein neues Subjekt verschafft, nämlich das 
Volk, und einen Ort, die Geschichte“ (ebd., S. 16). In diesem Augenblick beginnt 

7Für eine ausführliche Untersuchung der politischen Ästhetik in der Moderne und die 
diese prägende materialistische Logik der Avantgarden, die nicht als Ursache, sondern als 
Effekt der gesellschaftlichen Revolutionen beschrieben werden muss, sowie zur Positionie-
rung von Rancières Denken innerhalb dieser avantgardistischen Logik, siehe Kleinmichel 
(2014).



289Der Eros der Straße

also jene ästhetische Epoche als eine „ästhetische Revolution […] als ein nie zu 
vollendender Bruch“ (ebd.) mit dem, was Rancière „die repräsentative Epoche“ 
nennt und unter der er eine bestimmte hierarchische und normative Ordnung 
versteht, die er durch die ästhetischen Praktiken seit dem Idealismus angegrif-
fen sieht. Diese Rückkehr zur philosophischen Tradition und zur akademischen 
Disziplin der Ästhetik, bedeutet freilich auch die Rückkehr zu einem idealen 
Betrachter der Kunst, der, angeleitet durch die philosophische Lehre eines neuen 
ästhetischen Sehens, in der Lage ist, die Erfahrung des Schönen, des freien Spiels 
der Vorstellungskräfte zu machen. Es ist diese innere Erfahrung, die Rancière 
eben als eine utopische Erfahrung beschreibt, die nicht nur ihn – denn wie er 
behauptet, handelt es sich nicht um irgendeine individuelle Erfahrung –, sondern 
die ganze Menschheit aus der existierenden Ordnung der Dinge, der Sichtweisen 
hinausführen und die geschlossene Welt der herrschenden Sichtweisen öffnen 
kann (ebd., S. 15).

Allerdings widerspricht diese hoffnungsvolle und subtile Rückkehr zum deut-
schen Idealismus der wirklichen Erfahrung der Kunst der Gegenwart. Die Kunst 
seit der Moderne wurde nämlich von den meisten Menschen als Provokation 
erfahren und im Prinzip erwarten die meisten Menschen auch heute, von der 
Kunst provoziert, überfordert und zumindest enttäuscht zu werden. Gerade unter 
Bedingungen einer Gesellschaft, die sich aufgrund der Ausbeutung der Natur und 
der Menschen durch den Menschen reproduziert, haben sich die Künstler der 
Moderne immer wieder aufs Neue geweigert, ihrem Publikum jene lustvollen, 
sinnlichen Erfahrungen zu bereiten. Auch wenn sich die moderne Kunst jenseits 
aller ästhetischen Kategorien des Schönen und Hässlichen und des Geschmack-
vollen und Geschmacklosen positioniert hatte, wurden die Produkte dieser Wei-
gerungen schöne Ideen und Sichtweisen herzustellen, als Kunst anerkannt und 
in die Museen und Archive übernommen. Das ist auch der Grund, warum diese, 
unter ästhetischen Gesichtspunkten des Schönen letztlich enttäuschende Kunst 
auch zu einer enormen Frustration über die Wirklichkeit der modernen und zeit-
genössischen Kunst geführt hat, die sich im Übrigen auch in Rancières Forde-
rung ausdrückt, endlich das ästhetische Regime der Kunst anzuerkennen und die 
anti-ästhetischen Verirrungen, die von Künstlern betriebene Kritik des Kunst-
marktes und die soziologischen Beschreibungen ihrer Milieus aufzugeben. So 
können Rancières ästhetische Schriften vielleicht tatsächlich als besonders sen-
sibler Ausdruck dieser enormen Frustration eines Menschen gelesen werden, der 
zu den Ideen und Sichtweisen des deutschen Idealismus zurückgekehrt ist. Im 
Prinzip demonstriert Rancière seinen Lesern, dass man sich nur einer gewissen 
ästhetischen Ausbildung unterziehen muss, um nicht länger frustriert zu sein. 
Denn durch die Ausbildung des ästhetischen Blicks, kann man sich auch von der 



290 P. Kleinmichel und V. Zink

Geschichte der vielen unterschiedlichen Bilder und Formen seit der Moderne 
ästhetisch erheben und von den Grenzen der herrschenden Ordnung der Welt 
befreien lassen. Freilich wissen wir, dass diese ästhetische Ausbildung eng mit 
bestimmten sozialen und kulturellen Milieus verbunden ist, in die man als mögli-
cher Betrachter der Kunst immer schon hineingeboren wird und die den in ihnen 
lebenden Menschen überhaupt den Raum und die Zeit geben, sich intensiv und 
lustvoll mit der Kunst und den durch sie entstehenden utopischen Weltöffnungen 
zu beschäftigen (vgl. Bourdieu 1987).

Unabhängig davon aber, wie Rancières Erfolg im Kunstmilieu soziologisch zu 
beurteilen ist, hat er es geschafft, diese alte Perspektive des deutschen Idealismus 
erfolgreich als neue Form des Sehens, als neue Sichtweise in den gegenwärtigen 
Diskurs einzuführen. Diese Rückkehr zum deutschen Idealismus verdeutlicht 
daher auch, dass die neuen und innovativen Ideen und Sichtweisen zwar neu 
erscheinen können, dass sie aber neu sind, im Sinne der Mode, die nach der Mode 
des Marxismus, zu einer alten, bereits vergessenen Mode des deutschen Idealis-
mus zurückgekehrt ist.

In der Tat genügt es für die Produktion des Effekts des Neuen, den Rancières 
Sichtweisen und Ideen erzeugt haben, einen gewissen akademischen Überblick 
über die Ideen und Sichtweisen zu besitzen, die die Geschichte bereits hervorge-
bracht hat, um mit wenigen Manipulationen und Veränderungen aus ihnen Neu-
igkeiten herzustellen, die die alten, jeweils herrschenden Ideen und Sichtweisen 
abwerten und ersetzen. Für die Produktion dieser neuen Ideen und Sichtweisen 
ist also die Straße nicht nur nicht notwendig, vielmehr lässt sich die Frage, ob 
sie notwendig ist nur beantworten, nachdem man das, was die neuen Ideen und 
Sichtweisen zeigen bereits gesehen und analysiert hat. An der Erfolgsgeschichte 
Rancières lässt sich also zeigen, dass die Idee der Straße als Ort der Produktion 
der innovativen Ideen und Sichtweisen selbst den an den Universitäten produzier-
ten Theorien entspringt und nicht umgekehrt. Und so kann man behaupten, dass 
die innovativen politischen Theorien weiterhin an den Universitäten, und dass 
heißt eben auch von einem bestimmten sozialen Milieu hergestellt werden, um 
dann auf das wahre Leben der Straße übertragen zu werden.

6	� Die Rückkehr des Monsters

Allerdings bemerkt man schnell, dass der Erfolg dieser neuen Ideen innerhalb der 
Universitäten keinesfalls einen Erfolg im wahren Leben garantiert. Natürlich steht 
es außer Frage, dass die neuen und innovativen Ideen und Sichtweisen der Gene-
ration Rancières und des intellektuellen Pariser Milieus der Zeit einen enormen 



291Der Eros der Straße

Erfolg gehabt haben. Aus den Universitäten haben die Studierenden ihre Ideen 
und Sichtwiesen auf die Straße getragen und von dort durch den berühmten Gang 
durch die Institutionen zurück in die Parlamente und Ministerien und an die Lehr-
stühle der Universitäten der ganzen westlichen Welt. Die Generation Rancières 
hat die damals herrschenden Vertreter der marxistischen Ideen und Sichtweisen 
nicht einfach nur erschreckt, weil diese, wie Althusser, in den neuen Sichtwei-
sen nicht nur „größtenteils illusionäre Vorstellungen“ entdeckten und darüber 
schockiert waren, wie ausgerechnet diese fortschrittliche und engagierte Jugend 
„gerade wegen ihres Großmuts in die archaischen Illusionen der anarchistischen 
bzw. dem Anarchismus nahestehenden Ideologie gestürzt“ (Althusser 2010, 
S. 15) waren. Die Vertreter dieser neuen und innovativen Ideen und Sichtwei-
sen, die im Mai 1968 zum ersten Mal gewaltsam, mit der ästhetischen Kraft der 
„dichterisch/schöpferischen Kraftschläge“ (Rancière 2002, S. 71) auf der Bühne 
der politischen und kulturellen Diskurse erschienen sind und die man heute als 
Vertreter der post-strukturalistischen und post-marxistischen Ideen und Sicht-
weisen identifiziert, haben die alten Ideen und Sichtweisen des Marxismus und 
der marxistischen Soziologie erfolgreich abgewertet und durch neue Ideen und 
Sichtweisen ersetzt, die bis heute an den Universitäten reproduziert werden. Der 
akademische Erfolg von Rancières Theorien in den philosophischen, politischen 
und kunstwissenschaftlichen Seminaren unterstreicht diesen Erfolg sicherlich auf 
eindrucksvolle Weise.

Jedoch bedeutet der enorme Erfolg der neuen Ideen und Sichtweisen in 
den weiterhin bestehenden ideologischen Staatsapparaten eben nicht notwen-
digerweise, dass sie sich auch außerhalb der Universitäten, dass heißt im wah-
ren Leben der Straße, bewahrheiten. Nach einem halben Jahrhundert scheint 
es heute vielmehr so, als würden die Sichtweisen und Ideen selbst alt werden, 
denn mit der Zeit scheint sich auch das wahre Leben der Straße wieder ver-
wandelt zu haben. Während die neuen und innovativen Ideen der Machtdispo-
sitive, der radikalen Demokratie und der rhizomatischen Gleichheit erfolgreich 
in den Seminarräumen und auf der Straße zu flottieren begannen, wurden auch 
die alten, Ende des 19. und Mitte des 20. Jahrhunderts entstandenen politischen 
und ökonomischen Gesellschaftsstrukturen mit ihren sozialen Sicherungssys-
temen umgestaltet. Wenn man daher in der Tat von einer neuen Aufteilung des 
Sinnlichen sprechen kann, die das wahre Leben der Straße neu bestimmt, dann 
wird dieses wahre Leben heute von neuen sozialen Ungleichheiten geprägt, die 
kritischen Beobachtern Grund zur Annahme einer „Refeudalisierung der Ökono-
mie“ (Neckel 2010) geben. Dieser Prozess zeigt sich auch in den Universitäten. 
Denn obwohl der erfolgreiche Siegesszug der Generation Rancières die alten 
bisherigen, vor allem die humanistischen und marxistischen Sichtweisen durch 



292 P. Kleinmichel und V. Zink

immer neuere und progressivere Ideen ersetzen konnten, um sie bis heute zu 
reproduzieren, haben sie die verfahrenstechnische Form der universitären Struk-
turen und ihre Stellung und Funktion in der Gesellschaft unangetastet gelassen. 
Die Produktion der neuen progressiven Ideen konnte auch hier die Verschärfung 
des Leistungs- und Konkurrenzparadigmas der bürgerlichen Gesellschaft, die 
Abhängigkeit von der sozialen Herkunft, von sozialen Netzwerken und den Wert 
der wissenschaftlichen Autorität nicht verhindern. Die einstmals begeisternde 
theoretische Praxis der innovativen Produktion neuer Ideen und Sichtweisen 
scheint mit anderen Worten, keine geschichtlich wirkungsvollen Strategien und 
Taktiken für die Praxis im realen Leben hervorgebracht zu haben.

Hier bemerkt man auch eine der größten Schwächen der Theorie Rancières: 
Sie kann nämlich nicht plausibel erklären, worin das Innovative der im wahren 
Leben der Straße produzierten Ideen und Sichtweisen besteht und inwieweit sich 
diese neuen Ideen und Sichtweisen verwirklicht haben. Denn um den Erfolg die-
ser Ideen und Sichtweisen außerhalb der Universitäten, also im wahren Leben der 
Straße zu valorisieren, um festzustellen, worin deren fortschrittliche Kraft bestan-
den hat, bleiben bestimmte wissenschaftliche und dass heißt vor allem soziolo-
gische Analysen und Methoden notwendig. Zweifellos zeigt der Erfolg dieser 
neuen Ideen und Sichtweisen, dass die Generation Rancières eine Art Avantgarde 
gewesen ist, die die Straße und das wahre Leben mit neuen Ideen und Sichtwei-
sen einer emanzipatorischen und radikal demokratischen Lebensweise beliefert 
hat. Umso mehr aber die soziale Realität der Straße diesen progressiven Ideen der 
Universitäten widersprechen, desto stärker die Gefahr, dass sich auch die avant-
gardistischen Produzenten dieser Ideen und Sichtweisen wieder in eine Art neue 
Polizei verwandeln, die die alte Sprache und das wirkliche, dem progressiven 
Ideal nach reaktionären Leben der Straße sehr genau beobachtet und kontrolliert, 
um zu bestimmen, welche Reden, Inhalte und Sprecherpositionen zulässig und 
welche anstößig sind. Dieser Widerspruch zwischen den großen Versprechen der 
progressiven Sichtweisen und Ideen und der sozialen Realität bedeutet im Übri-
gen nicht, dass die Sichtweisen und Ideen notwendigerweise aufhören werden, im 
universitären Kontext erfolgreich zu sein.

Nicht zufällig beantwortet Didier Eribon am Ende seines Buchs Rückkehr 
nach Reims (2016) genau diese Frage damit, dass die akademische Produktion 
neuer progressiver Ideen und Sichtweisen natürlich auch weiterhin möglich 
bleibt. Nachdem er beschrieben hat, wie ihn seine akademische Arbeit „zur Ide-
engeschichte, zur Homosexualität, zur minoritären Subjektivität“ in gesellschaft-
liche Höhen befördert hatte, von denen er aufgrund seiner „Klassenherkunft, 



293Der Eros der Straße

die so tief in der sozialen Welt verwurzelt ist, nicht zu träumen gewagt hätte“, 
stellt er die berechtigte Frage, warum er „nie auf die Idee gekommen war oder 
das Bedürfnis verspürte, über diese Geschichte nachzudenken oder aus ihr her-
aus einen Gedanken zu entwickeln“ (ebd., S. 230 f.). Eribons Antwort ist doppel-
deutig: Zum einen hatte die „vom Marxismus ausgehende Zensur“, die bereits 
Rancières Generation bekämpft hatte, eine ganze Reihe an Fragen zu diesen The-
men „aus dem politischen theoretischen Wahrnehmungsrahmen“ (ebd., S. 234) 
ausgeschlossen. Zum anderen suggeriert Eribon, ohne sich allerdings festlegen 
zu wollen, dass diese Zensur „nur umgangen werden konnte, indem man wiede-
rum zensierte oder verdrängte, was als einzige Unterdrückungsform aufzufassen 
der Marxismus gelehrt hatte“ (ebd.). Aus dieser Beobachtung sollte man, Eri-
bon zufolge, aber nicht den Schluss ziehen, wählen zu müssen. Denn, „wenn es 
Diskurse und Theorien sind, die uns als politische Subjekte konstituieren, liegt 
es dann nicht an uns“, also den Intellektuellen und Professoren als Produzenten 
neuer Sichtweisen und Ideen,

solche zu entwickeln, die es uns gestatten, keinen Aspekt zu vernachlässigen, keinen 
Bereich und kein Register der Unterdrückung aus dem Feld der Wahrnehmung und 
Handlung auszuschließen […]? Theorien, die es uns außerdem erlauben, alle Bewe-
gung aufzunehmen, die neue, unbekannte, überraschende Probleme und Diskurse in 
die politische Diskussion zu tragen versuchen? (Ebd., S. 235).

Wie immer bei rhetorischen Fragen liegt die Antwort auch hier nahe: Ja, für die-
jenigen, die daran glauben, dass akademische Diskurse und Theorien politische 
Subjekte konstituieren, liegt es nahe, diesen Glauben zu reproduzieren, um dabei 
immer neue progressive Ideen und Sichtweisen herzustellen. Und tatsächlich 
scheint diese Produktion auch erfolgsversprechend. Denn bereits die Geschichte 
der Religionskritik Nietzsches und Feuerbachs hatte gezeigt, dass diese Art der 
moralisch besonders wertvollen Vorstellungen, diese an höheren Instituten her-
gestellten utopischen Ideen und Sichtweisen gerade dann erfolgreich flottieren, 
wenn sie ihren Konsumenten helfen, die realen tragischen Abgründe oder die Ein-
öde der alltäglichen und sinnlosen Banalitäten des wahren Lebens auf der Straße 
überhaupt ertragen zu können.

Bibliografie

Althusser, Louis. 2010. Gesammelte Schriften: Ideologie und ideologische Staatsapparate. Aus 
Anlass des Artikels von Michel Verret über den „studentischen Mai“ [u. a.]. Hamburg: VSA.

Althusser, Louis. 2011. „Student Problems“. Radical Philosophy 170, S. 11–15.



294 P. Kleinmichel und V. Zink

Bataille, Georges. 1997. Die psychologische Struktur des Faschismus. München: Matthes 
& Seitz Verlag.

Bourdieu, Pierre. 1987, Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft. 
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Durkheim, Émile. 2012. Über soziale Arbeitsteilung. Studie über die Organisation höherer 
Gesellschaften. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Eribon, Didier. 2016. Rückkehr nach Reims. Deutsche Erstausgabe. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp Verlag.

Genel, Katia. 2016. „Jacques Rancière and Axel Honneth: Two Critical Approaches to the 
Political“, in: dies. Recognition or Disagreement: A Critical Encounter on the Politics 
of Freedom, Equality, and Identity. Columbia University Press, S. 4–32.

Giesen, Bernhard, Zink, Veronika, & Le Maitre, Francis. 2016. „Einleitung: Travestie des 
Sozialen“, in: ebd. (Hrsg.), Überformungen. Wir ohne Nichts, Weilerswist: Velbrück, 
S. 7–22.

Groys, Boris. 1992. Über Das Neue. Versuch Einer Kulturökonomie. München: Hanser.
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. 1999. Grundlinien der Philosophie des Rechts. Hamburg: 

Meiner Verlag.
Kleinmichel, Philipp. 2014. Im Namen der Kunst. Eine Genealogie der politischen Ästhe-

tik, Wien: Passagen.
Neckel, Sighard. 2010. „Refeudalisierung der Ökonomie. Zum Strukturwandel kapitalisti-

scher Wirtschaft”, MPIfG Working Paper 10/6. Köln: Max-Planck Institut für Gesell-
schaftsforschung.

Quételet, Adolphe. 1914. Soziale Physik, oder, Abhandlung über die Entwicklung der 
Fähigkeiten des Menschen, Bd. 1, Jena: Fischer.

Rancière, Jacques. 1975. Wider den akademischen Marxismus. Berlin: Merve.
Rancière, Jacques. 1994. Die Namen der Geschichte. Versuch einer Poetik des Wissens. 

Frankfurt am Main: Fischer.
Rancière, Jacques. 2002. Das Unvernehmen: Politik und Philosophie. Frankfurt am Main: 

Suhrkamp.
Rancière, Jacques. 2006. Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der Kunst und ihre 

Paradoxien. Berlin: b_books.
Rancière, Jacques. 2013a. Aisthesis: vierzehn Szenen. Wien: Passagen.
Rancière, Jacques. 2013b. Die Nacht der Proletarier: Archive des Arbeitertraums. Wien: 

Turia + Kant.
Weber, Max. 1991. „Wissenschaft als Beruf“, in Max Weber (Autor), Schriften zur Wissen-

schaftslehre. Stuttgart: Reclam, S. 237–273.


	Inhaltsverzeichnis
	Autorinnen- und Autorenverzeichnis
	Einleitung 
	Emanzipation und Demokratie jenseits der Aporien eines anti-soziologischen Egalitarismus
	1	Einleitung
	2	Rancière und Laclau/Mouffe: zwei verwandte Theorien der politischen Gesellschaft
	3	Wider die Maîtres-Penseurs: Anti-Soziologie und die Synthese von Kontingenz und Gleichheit
	4	Aporien eines anti-soziologischen Politikbegriffs
	5	Non sequitur – Postfundamentalismus und politische Ontologie bei Laclau und Mouffe
	6	Politische Ontologie und radikaldemokratische Performativität
	Literatur

	Rancière, Reckwitz und die Kritikmacht der Ästhetik
	1	Einleitung
	2	Die Aufteilung des Sinnlichen: Der gesellschaftspolitische Stellenwert der Kunst bei Rancière
	3	Vom ästhetischen Regime bei Rancière zum Regime des ästhetisch Neuen bei Reckwitz: Ästhetik hält Einzug in der Soziologie
	4	Die soziale Wende: Post-ästhetische Kunstformen in der Gegenwart
	5	Die Kunst des Konsenses: Ein gesellschaftliches Regime der Kunst?
	Bibliografie

	Die Sichtbarkeit der Nightcleaners
	1	Einleitung
	2	Politische Kunst innerhalb der Ordnung der Sinnlichkeit
	3	Die Verbindung des Feldes der Kunst mit dem Feld der Macht
	4	Bildung als Voraussetzung für künstlerische Brüche
	5	Strategien einer Politik der Kunst
	6	Die Aufführung als kritischer Erkenntnisprozess
	7	Zusammenführender Exkurs zum Verhältnis zwischen Kunst und Kritik
	8	The Nightcleaners – Politische Erkenntnis im Zweifeln
	9	Fazit
	Literatur

	Rancière und die (radikale) Demokratie – eine Hassliebe? 
	1	Einleitung
	2	Der Hass
	3	Die Gleichheit
	4	Radikale Demokratie?
	5	Konzeptuelle Aufräumarbeiten
	6	Konklusion
	Literatur

	Der double bind des Soziologenkönigs
	1	Einleitung: Der double bind Effekt der Soziologie
	2	Die autoritäre Wissensproduktion der Soziologie
	2.1	Der Soziologenkönig und die Logik der Gleichheit
	2.2	Die Herrschaftsinstrumente der Soziologie
	2.3	Rancières Institutionenskepsis

	3	Rancières Soziologiekritik und die Systemtheorie
	3.1	Drei Gemeinsamkeiten zwischen Rancière und Luhmann
	3.2	Emanzipation als Illusion der Pädagogik
	3.3	Der Ort des Politischen

	4	Schluss: ein doppeltes Unbehagen
	Literatur

	„Doch diese Störung zielt eher auf ein Mehr als auf ein Weniger an Repräsentation“
	1	Einleitung
	2	Polizei, Politik – und Repräsentation
	3	Ästhetik und Repräsentation
	4	Politik als ästhetische Repräsentation
	Literatur

	Reinszenierungen
	1	Einleitung
	2	Der Bruch: Berührungspunkt von Politik und Polizei
	3	Die Szene der Plebejer
	4	Reinszenierung
	4.1	Erste Reinszenierung: Das doppelte Unrecht
	4.2	Zweite Reinszenierung: Der doppelte Entzug
	4.3	Dritte Reinszenierung: Die Grenzen des politischen Moments

	5	Das politische Moment und aktivistische Theorieproduktionen
	5.1	Das politische Moment in aktuellen Bewegungen
	5.2	Aktivistische Theorieproduktionen

	Literatur

	Die Konfliktsoziologie Dahrendorfs unter der Brille des Unvernehmens 
	1	Einleitung
	2	Dahrendorf: Elemente einer Theorie des sozialen Konflikts
	2.1	Dahrendorfs Begriffe

	3	Die Kritik des Unvernehmens
	3.1	Konflikt und Herrschaft: ein zirkuläres Argument
	3.2	Sozialer Wandel der ‚Aufteilung des Sinnlichen’?

	4	Fazit
	Literatur

	Von der Politischen Differenz zur Soziologie der Gleichheit?
	1	Einleitung
	2	Jacques Rancière, die Politik der Gleichheit und die Kontingenz des Politischen
	3	Das Unvernehmen auf der Bühne
	4	Zum Problem der Gleichheit in den Sozialwissenschaften – Von der Polizei, der Kritik und dem Soziologenkönig
	5	(K)eine Soziologie nach Rancière?
	Literatur

	Dissens, Freiheit und die Literatur
	1	Einleitung
	2	Emanzipation und radikale Gleichheit
	3	Das Erscheinen der Politik
	4	Ästhetik und Literatur: Politische Geschichten
	5	Dissens oder Freiheit? Rancière und Arendt im Widerstreit
	Literatur

	Das anteillose Volk gegen die soziale Hierarchisierung
	1	Rancières A-Disziplinärität und die egalitäre Störung des Volkes
	2	Der Populismusvorwurf und die Kritik der Soziologen an Rancière
	3	Die elementaren Denkfiguren im Werk Jacques Rancières
	3.1	Die Ordnung der Polizei als Aufteilung des Sinnlichen und die Logik der Arche
	3.2	Die paradoxe Figur des Volks/Demos als der Anteil der Anteillosen und das egalitäre Ereignis der Politik

	4	Rancières an-archisches Denken und die Politik der Gleichheit
	5	Fazit
	Literatur

	Die Ethik der Soziologie 
	1	Einleitung
	2	Durkheims Lüge
	3	Mauss’ Skrupel
	4	Der verlorene Sinn
	5	Marx und Weber oder die unmögliche Pädagogik
	6	Die Tautologie in Bewegung
	7	Die falschen Brüder
	8	Die doppelte Wahrheit der Wissenschaft
	Literatur

	Der Eros der Straße
	1	Einleitung
	2	Das soziologische Unvernehmen
	3	Die Demonstration der anarchischen Vernunft
	4	Die Poetik der Straße als treibende Kraft der Geschichte
	5	Zur Valorisierung des Neuen
	6	Die Rückkehr des Monsters
	Bibliografie


