Gleichheit, Politik
und Polizei:
Jacques Ranciere
und die Sozial-
wissenschaften

@ Springer VS



Kulturelle Figurationen: Artefakte,
Praktiken, Fiktionen

Reihe herausgegeben von

J. Ahrens, Gielen, Deutschland

J. Bonz, Hildesheim, Deutschland
M. Hamm, Graz, Osterreich

U. Vedder, Berlin, Deutschland



Kultur gilt — neben Kategorien wie Gesellschaft, Politik, Okonomie — als eine
grundlegende Ressource sozialer Semantiken, Praktiken und Lebenswelten. Die
Kulturanalyse ist herausgefordert, kulturelle Figurationen als ebenso fliichtige
wie hegemoniale, dynamische wie heterogene, globale wie lokale und heterotope
Phiénomene zu untersuchen. Kulturelle Figurationen sind Produkt menschlichen
Zusammenlebens und bilden zugleich die sinnstiftende Folie, vor der Vergesell-
schaftung und Institutionenbildung stattfinden. In Gestalt von Artefakten, Prak-
tiken und Fiktionen sind sie uneinheitlich, widerspriichlich im Wortsinn und
konnen doch selbst zum sozialen Akteur werden. Die Reihe ,,Kulturelle Figura-
tionen: Artefakte, Praktiken, Fiktionen® untersucht kulturelle Phinomene in den
Bedingungen ihrer Produktion und Genese aus einer interdisziplindren Perspek-
tive und folgt dabei der Verflechtung von Sinnzusammenhéingen und Praxisfor-
men. Kulturelle Figurationen werden nicht isoliert betrachtet, sondern in ihren
gesellschaftlichen Situierungen, ihren produktionsisthetischen und politischen
Implikationen analysiert. Die Reihe publiziert Monographien, Sammelbénde,
Uberblickswerke sowie Ubersetzungen internationaler Studien.

Reihe herausgegeben von

Prof. Dr. J6rn Ahrens Dr. des. Marion Hamm
Universitat Gieen Karl-Franzens-Universitit Graz
Deutschland Osterreich

PD Dr. Jochen Bonz Prof. Dr. Ulrike Vedder
Stiftung Universitit Hildesheim Humboldt-Universitéit Berlin
Deutschland Deutschland

Weitere Bénde in der Reihe http://www.springer.com/series/11198


http://www.springer.com/series/11198

Thomas Linpinsel - [I-Tschung Lim
(Hrsg.)

Gleichheit, Politik
und Polizei: Jacques
Ranciéere und die
Sozialwissenschaften

@ Springer V5



Herausgeber

Thomas Linpinsel [I-Tschung Lim

Institut fiir Soziologie Institut fiir Soziologie
Universitit Giefien Universitit Gieflen

Gie3en, Deutschland GieBlen, Hessen, Deutschland

Kulturelle Figurationen: Artefakte, Praktiken, Fiktionen
ISBN 978-3-658-20669-7 ISBN 978-3-658-20670-3 (eBook)
https://doi.org/10.1007/978-3-658-20670-3

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbiblio-
grafie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet tiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Springer VS

© Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH 2018

Das Werk einschlielich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschiitzt. Jede Verwertung, die
nicht ausdriicklich vom Urheberrechtsgesetz zugelassen ist, bedarf der vorherigen Zustimmung
des Verlags. Das gilt insbesondere fiir Vervielfiltigungen, Bearbeitungen, Ubersetzungen,
Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen.

Die Wiedergabe von Gebrauchsnamen, Handelsnamen, Warenbezeichnungen usw. in diesem
Werk berechtigt auch ohne besondere Kennzeichnung nicht zu der Annahme, dass solche Namen
im Sinne der Warenzeichen- und Markenschutz-Gesetzgebung als frei zu betrachten wiren und
daher von jedermann benutzt werden diirften.

Der Verlag, die Autoren und die Herausgeber gehen davon aus, dass die Angaben und
Informationen in diesem Werk zum Zeitpunkt der Veroffentlichung vollstindig und korrekt
sind. Weder der Verlag noch die Autoren oder die Herausgeber tibernehmen, ausdriicklich oder
implizit, Gewihr fiir den Inhalt des Werkes, etwaige Fehler oder AuBerungen. Der Verlag bleibt
im Hinblick auf geografische Zuordnungen und Gebietsbezeichnungen in veroffentlichten Karten
und Institutionsadressen neutral.

Gedruckt auf sdurefreiem und chlorfrei gebleichtem Papier
Springer VS ist Teil von Springer Nature

Die eingetragene Gesellschaft ist Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH
Die Anschrift der Gesellschaft ist: Abraham-Lincoln-Str. 46, 65189 Wiesbaden, Germany



Inhaltsverzeichnis

Einleitung. . . ....... ... .. .. ..

Thomas Linpinsel und II-Tschung Lim

Emanzipation und Demokratie jenseits der

Aporien eines anti-soziologischen Egalitarismus.........

Marius Hildebrand

Ranciére, Reckwitz und die Kritikmacht der Asthetik . . . .

Aude Bertrand

Die Sichtbarkeit der Nightcleaners....................

Gisela Mackenroth

Ranciére und die (radikale) Demokratie — eine Hassliebe?
Ulf Bohmann

Der double bind des Soziologenkonigs . ................

Moritz von Stetten

,»,Doch diese Storung zielt eher auf ein Mehr

als auf ein Weniger an Reprisentation* . ...............

Marina Martinez Mateo

Reinszenierungen . .............. ... .. .. ... ... ....

Christian Leonhardt

Die Konfliktsoziologie Dahrendorfs unter

der Brille des Unvernehmens. . ... ....................

Horst Grunwald und Lukas Herber

31



VI Inhaltsverzeichnis

Von der Politischen Differenz zur Soziologie der Gleichheit? ......... 187
Thomas Linpinsel

Dissens, Freiheit und die Literatur .. ............................. 217
Maike Weilpflug
Das anteillose Volk gegen die soziale Hierarchisierung. .. ............ 231

Aristotelis Agridopoulos

Die Ethik der Soziologie . . . ....... ... .. .. ... ... 249
Jacques Ranciére

Der Erosder StraBe ................... ... .. ... . ... ... 275
Philipp Kleinmichel und Veronika Zink



Autorinnen- und Autorenverzeichnis

Aristotelis Agridopoulos ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut fiir Sozi-
alforschung in Frankfurt am Main. Seine Forschungsinteressen sind: Politische
Theorie insb. Radikale Demokratietheorie, Griechenlandforschung insb. Kri-
sen- und Schulddiskurse, Diskurs-, Hegemonie- und Populismustheorie. Seine
aktuellen Publikationen sind: Demokratie — Asthetik — Emanzipation. Jacques
Rancieres transdisziplindres Denken (Schwerpunktheft), hrsg. mit Nabila Abbas,
in: kultuRRevolution. Zeitschrift fiir angewandte Diskurstheorie, Nr. 75, 2/2018
(i. E.). Populismus (Handbuchartikel) mit Seongcheol Kim, hrsg. von Dagmar
Comtesse et al.: Handbuch Radikale Demokratietheorie. Berlin: Suhrkamp (i. E.).
Griechenland im europidischen Kontext. Krise und Krisendiskurse, hrsg. mit Ilias
Papagiannopoulos, Wiesbaden: Springer VS 2016.

Aude Bertrand, Doktorandin an der Fakultit fiir Kulturreflexion der Universitit
Witten-Herdecke bei Prof. Matthias Kettner.

Arbeitsschwerpunkt: Institutionelle Neuentwicklungen und Rechtfertigungsnar-
rative der Gegenwartskunst im offentlichen Raum. (Oder kiirzer: Zeitgendssische
Kunst im 6ffentlichen Raum.) Publikation: ,, De numeris non est disputandum! Die
Zahl als Rechtfertigungsinstrument in der bildenden Kunst der Gegenwart.* in:
Hohne Steffen, Martin Trondle, Bruno Seger und Leticia Labaronne, Hrsg. 2017.

Zeitschrift fiir Kulturmanagement Jg. 3, Heft 1: Evaluation im Kulturbereich.

Bielefeld: Transcript Verlag.

Dr. Ulf Bohmann ist Vertretungsprofessor fiir Soziologische Theorien an der TU
Chemnitz. Forschungsschwerpunkte: Politische Soziologie, Gesellschaftstheorie,
Politische Philosophie, Ideengeschichte, Qualitative Sozialforschung, Zeitsoziolo-
gie, Demokratietheorie. Ausgewihlte Veroffentlichungen: Neues Deutschland. Zur
Aktualitit des Multikulturalismus. Schwerpunktheft Mittelweg 36, Jg. 26 (2017),

VI



Vil Autorinnen- und Autorenverzeichnis

Nr. 2 (hrsg. mit Paul Sorensen); Demokratische Transformation als Transformation
der Demokratie: Postwachstum und radikale Demokratie. In: AK Postwachstum
2016 (Hrsg.): Wachstum — Krise und Kritik. Frankfurt a. M./New York: Campus,
S. 289-311 (mit Barbara Muraca).

Horst Grunwald hat BA Social Sciences an JLU Giessen studiert und ist gegen-
wirtig MA-Student der Kulturwissenschaften an der Universitit Leipzig.

Lukas Herber studiert Sozialwissenschaften an der Philipps-Universitit Marburg
und lebt in Leipzig. Er forscht zur poststrukturalistischen Sozialtheorie und macht
Musik.

Dr. Marius Hildebrand ist wissenschaftlicher Mitarbeiter in der Emmy-Noether
Forschungsgruppe ,,Transnationale Solidarititskonflikte* an der Goethe-Universitit
Frankfurt am Main. Er ist zugleich Gastwissenschaftler am Max-Planck-Institut fiir
ausldndisches offentliches Recht und Volkerrecht in Heidelberg. Marius Hildebrand
hat Politikwissenschaft, Romanistik und Geografie studiert und 2016 mit einer hege-
monietheoretischen Arbeit iiber Rechtspopulismus in der Schweiz an der Universitit
Hamburg in Soziologie promoviert. Seine Forschungsschwerpunkte sind: Politische
Theorie, Poststrukturalistische Soziologie, Demokratie- und Konflikttheorien, Par-
teiensysteme und soziale Bewegungen, Neoinstitutionalismus sowie Diskurstheorie
und Gouvernementalititsstudien. Einschldgige Publikationen: ,,Rechtspopulismus
und Hegemonie. Der Aufstieg der SVP und die diskursive Transformation der
politischen Schweiz, Bielefeld, 2017 und ,,Populismus oder agonale Demokratie.
Bruchlinien der theoretischen Symbiose von Laclau und Mouffe, Politische Viertel-
jahresschrift, 56/1, 2015, S. 27-43 (mit Astrid Séville)*.

Dr. phil. Philipp Kleinmichel studierte Philosophie, Kunst- und Medientheorie in
Freiburg, Karlsruhe und New York. Seine Forschung beschiftigt sich mit dem Wan-
del von Kunst und Massenkultur im digitalen Zeitalter. Er ist Absolvent des Indepen-
dent Study Program am Whitney Museum of American Art und war Stipendiat der
Akademie Schloss Solitude. Seit Januar 2018 ist er wissenschaftlicher Mitarbeiter
an der Zeppelin Universitit und war zuvor Lehrbeauftragter u. a. an der Universi-
tit Gieflen, der Universitit Hamburg und der UDK Berlin. Wichtige Publikationen:
,.Im Namen der Kunst. Eine Genealogie der politischen Asthetik (Wien, 2014)*; und
., Zur Kosmologie des Posthumanismus, in: Dieter Mersch, Michael Mayer (Hrsg.):
Internationales Jahrbuch fiir Medienphilosophie, De Gruyter, S. 101-112.*

Christian Leonhardt hat an der Universitit Bremen Politikwissenschaft studiert.
Zur Zeit promoviert er an der Universitit Bremen zur Konstellation zwischen



Autorinnen- und Autorenverzeichnis IX

poststrukturalistischer und radikaler Demokratietheorie und Theorieproduktionen
aus aktuellen sozialen Bewegungen. Mail: chleon @uni-bremen.de

Letzte Veroffentlichung: Leonhardt, Christian (2017): Zwei Namen des Aus-
nahmezustandes. Giorgio Agamben und Jacques Ranciere im Unvernehmen. In:
Matthias Lemke (Hrsg.): Ausnahmezustand. Grundlagen — Anwendungen — Pers-
pektiven. Wiesbaden: Springer VS, 41-56.

Dr. phil. II-Tschung Lim, Akademischer Rat a. Z. am Forschungsbereich ,,Allgemei-
ner Gesellschaftsvergleich® des Instituts fiir Soziologie der Justus-Liebig-Universitit
GieBen. Forschungsinteressen: Deskriptive Soziologie, Lyrische Soziologie, Kulturso-
ziologie, Politische Soziologie, Theorie und Methodologie qualitativer Forschung.

Thomas Linpinsel lehrt und forscht an der Professur Kultursoziologie am Ins-
titut fiir Soziologie der Justus-Liebig-Universitidt Gie3en. Sein besonders Inter-
esse gilt der Gesellschaftstheorie, der Politischen Philosophie, dem Naturkonzept
der Moderne sowie der Wissenschaftstheorie. Letzte Veroffentlichung: Linpinsel,
Thomas (2017): Widerspenstige Kulturkritik. Oder: Das Projekt einer postmarxis-
tischen Gesellschaftskritik; in: Kultursoziologie 1/17, S. 76 — 95.

Gisela Mackenroth, Jahrgang 1990, hat Soziologie und Humangeografie an der
Universitidt Jena studiert. Gegenwirtig ist sie Lehrbeauftrage fiir Soziologie in
Jena und Miinchen. Sie hat Rezensionen fiir soziopolis.de geschrieben. Ihre For-
schungsschwerpunkte liegen im Bereich Kunstsoziologie, politische Soziologie,
Demokratietheorien und Wissens- und Bildungssoziologie.

Dr. phil. Marina Martinez Mateo ist wissenschaftliche Mitarbeiterin am Institut
fiir Philosophie der Goethe-Universitit Frankfurt. Thre Arbeitsschwerpunkte liegen
in den Bereichen Demokratietheorien, Theorien der Souverdnitit, Feministisch
Philosophie, Biopolitik und Asthetik. Wichtige jiingere Publikationen: ,,Marina
Martinez Mateo i. E. (2018): Politik der Représentation. Zwischen Formierung
und Abbildung. Wiesbaden: Springer.* und ,,Nele Kortendiek und Marina Martinez
Mateo (Hrsg.) (2017): Grenze und Demokratie. Ein Spannungsverhéltnis. Frankfurt
a. M. und New York: Campus.*

Jacques Ranciére hat Philosophie an der Ecole Normale Supérieure studiert und
lehrte ab 1968, seit 1990 als Professor, bis zu seiner Emeritierung im Jahr 2000
Philosophie und Kunsttheorie an der Universitdt Paris VIII (Vincennes). Von
1986 bis 1992 war er Programmdirektor am College International de Philoso-
phie. Zu seinen wichtigsten ins Deutsche iibersetzten Publikationen zdhlen unter



X Autorinnen- und Autorenverzeichnis

anderem: ,,Ranciere, Jacques (1995): La Mésentente. Politique et Philosophie,
Paris: Editions Galilée/Rancidre, Jacques (2002): Das Unvernehmen. Politik und
Philosophie, Frankfurt am Main: Suhrkamp.®, ,,Ranciere, Jacques (1983): Le phi-
losophe et ses pauvres, Paris: Fayard./Ranciere, Jacques (2010): Der Philosoph
und seine Armen, Wien: Passagen Verlag.” sowie ,,Ranciere, Jacques (2008): Le
spectateur émancipé, Paris: la Fabrique/Ranciere, Jacques (2010): Der emanzi-
pierte Zuschauer, Wien: Passagen Verlag.*

David Rupp arbeitet als Ubersetzer und Verlagslektor in Koln.

Moritz von Stetten (M.A.) ist wissenschaftlicher Mitarbeit am Lehrstuhl fiir Kul-
tursoziologie der Universitit Bonn. Forschungsschwerpunkte: Gesellschaftstheorie,
Systemtheorie, Medientheorie, Soziologie psychischer Erkrankungen, Pop- und
Subkulturforschung. Im Dezember 2017 hat er seine Dissertation abgeschlossen,
die sich mit Niklas Luhmanns Theorietechnik der Verfremdung auseinandersetzt.
Letzte Veroftentlichungen: ,,, Vor dem Retrogott bist du ein Hurensohn®. Die Figur
des deutschen Gangsta-Rappers aus Sicht des Rap-Duos Huss und Hodn (2017).
In: Dietrich, Marc & Seeliger, Martin (Hrsg., 2017) Deutscher Gangsta-Rap II.
Popkultur als Kampf um Anerkennung und Integration. Bielefeld: transcript,
241-266. (mit Jan Wysocki).” Und: ,,Niklas Luhmann und die Uberwindung des
soziologischen Eurozentrismus (2015). Zeitschrift fiir Kultursoziologie, 2, 4-16.%

Dr. Maike WeiBpflug arbeitet am Museum fiir Naturkunde Berlin (Leibniz-Ins-
titut fiir Evolutions- und Biodiversititsforschung). Thre Arbeitsschwerpunkte sind
Politische Theorie und Wissenschaftstheorie, Naturkonzeptionen, Open Science
und Citizen Science. Ausgewihlte Publikationen: ,,Erzéhlen und Urteilen. Nar-
rative politische Theorie nach Hannah Arendt, in: Wilhelm Hofmann/Judith Ren-
ner/Katja Teich (Hrsg.): Narrative Formen der Politik, Wiesbaden (Springer VS)
2014, S. 209-225.* und ,,Tigersprung ins Vergangene. Aktualisierung und Kritik
als Problem der politischen Ideengeschichte. In: Andreas Busen/Alexander Weil3
(Hrsg.): Ansidtze und Methoden zur Erforschung politischen Denkens, Baden-
Baden 2013, S. 237-253.

Dr. phil. Veronika Zink lehrt und forscht im Bereich der Wirtschafts- und Orga-
nisationssoziologie an der Martin-Luther Universitdt Halle-Wittenberg. In Thren
Arbeiten widmet sie sich aus einer historisierend gesellschaftstheoretischen Per-
spektive dem Nexus von Kultur und Wirtschaft mit einem besonderen Fokus auf
das Verhiltnis von Kritik und moderner Kapitalismus. Unter Einbezug emotions-
soziologischer und affekttheoretischer Ansitze geht es ihr vorweg um ein Verste-
hen der moralischen Ordnung der Okonomie. 2014 erschien ihre Monografie Von
der Verehrung. Eine kultursoziologische Untersuchung (Campus).



®

Check for
updates

Einleitung

Thomas Linpinsel und II-Tschung Lim

Einen Fiirsprecher haben die Sozialwissenschaften in dem franzosischen Philo-
sophen Jacques Ranciere wahrlich nicht gewonnen. Sein grundsitzlicher Vorwurf
lautet, dass sozialwissenschaftliche Analysen soziale Strukturen nicht einfach
neutral abbilden, sondern performativ an deren Verfestigung mitwirken, ihre
Beschreibungen mithin Festschreibungen der sozialen Ordnung vollziehen und
folglich nur das bestitigen, was der soziologische Blick sehen will. Rancieres
Urteil ist rigoros: Die Sozialwissenschaften, auch die ihrem Selbstverstindnis
nach kritischen Ansitze, sind Teil der herrschaftlichen Ordnung.

Der vorliegende Band mochte genau diese prekdre Konstellation zwischen
Ranciere und den Sozialwissenschaften aufgreifen und zum Gegenstand eines
intensiven Austauschs iiber die Anschlussmoglichkeiten Rancieres in der sozi-
alwissenschaftlichen Diskussion machen. Wihrend Ranciere in benachbarten
Disziplinen wie den Literatur-, Kultur- und Filmwissenschaften breit rezipiert
wurde, ja die Hochzeit der Debatte hier bereits voriiber zu sein scheint, hat ihn
die genuin sozialwissenschaftliche Diskussion nur vereinzelt und punktuell zur
Kenntnis genommen. Ist die Stimme des franzosischen Denkers nur ein unhor-
barer Lirm im sozialwissenschaftlichen Diskurs? Sollten wir Rancieres philo-
sophischen Spott auf die Sozialwissenschaften, der sich stellvertretend fiir die
Disziplin vor allem iiber Pierre Bourdieu ergossen hat, einfach nur achselzuckend

T. Linpinsel (<) - L.-T. Lim

GieBen, Deutschland

E-Mail: thomas.linpinsel @sowi.uni-giessen.de
I-T. Lim

E-Mail: II-Tschung.Lim @sowi.uni-giessen.de

© Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH 2018 1
T. Linpinsel und L.-T. Lim (Hrsg.), Gleichheit, Politik und Polizei: Jacques

Ranciere und die Sozialwissenschaften, Kulturelle Figurationen: Artefakte,

Praktiken, Fiktionen, https://doi.org/10.1007/978-3-658-20670-3_1



2 T. Linpinsel und I.-T. Lim

registrieren? Oder bietet dieses Unvernehmen nicht hinreichend Anlass fiir einen
lohnenswerten Streit dariiber, worin die Rezeption von Ranciere auch sozialwis-
senschaftlich produktiv sein konnte? Der Sammelband mochte eine Bestandsauf-
nahme der Resonanzen und Irritationen von Rancieres Politischer Philosophie
und seiner Asthetischen Theorie in Sozialtheorie und Sozialwissenschaften vor-
nehmen, ungenutzte Ankniipfungspunkte zur Sprache bringen und ebenso Mog-
lichkeiten zum soziologischen und politikwissenschaftlichen Einspruch gegen
Ranciere erortern. In diesem Sinne nehmen die versammelten Beitrige Ranciere
zum Anlass, die eigene sozialwissenschaftliche Forschungspraxis und Theoriebil-
dung in den Kontext seiner Bezugsprobleme und Leitunterscheidungen zu stellen.

In seiner an Foucault angelehnten Begriffsbildung entwickelt Ranciere mit
dem Konzept der Polizei ein Ordnungsmodell, welches weit iiber die Idee des
Staatsapparates hinausgeht. Die Ordnung der Polizei nimmt fiir Ranciere die
Form einer Aufteilung des Sinnlichen an, mit der staatliches Handeln ebenso wie
biirokratische Verwaltungsakte und schlieBlich auch die sozialwissenschaftliche
Expertise ein Regime der Sicht- und Sagbarkeit konstituieren, das auf dem Aus-
schluss derer beruht, die nicht Bestandteil der Aufteilung des Sinnlichen sind,
deren Worte nur als Larm, nicht als Rede gelten, deren Titigkeiten nicht sichtbar
sind, die also innerhalb der Polizeiordnung auf ein Unvernehmen treffen. Poli-
tik hingegen bezeichnet fiir Ranciere ausschliellich jene seltenen Momente, in
denen diese Ausgeschlossenen in die Aufteilung des Sinnlichen einbrechen und
dort einen fundamentalen Dissens zum Ausdruck bringen. Politik kann im Rah-
men dieser fiir Ranciere fundamentalen Unterscheidung eines Innen und Auflen
der sozialen Ordnung folglich nur als Unterbrechung oder Storung jeder Ordnung
gedacht werden.

Mit der Beschreibung der sozialen und politischen Ordnung der Polizei als
einer Aufteilung des Sinnlichen, in der die Teilungs- und Differenzierungsprin-
zipien des gesellschaftlich Sagbaren, Denkbaren und Machbaren zum Ausdruck
kommen, wird die zentrale Bedeutung der Asthetik identifizierbar, die fiir Ran-
ciere das Initial politischer Emanzipation, des Ausbrechens aus und Einbrechens
in die vorgegebenen sozialen Raster und Einteilungsprinzipien, darstellt. Nicht
die Aussage, sondern die AuBerung markiert das entscheidende politische Datum
punktueller Uberschreitungen der gegebenen Ordnung; und als solches bringt es
folglich die fiir Ranciere grundsitzlich sinnliche und affektive, kurz: &sthetische
Dimension des Politischen ins Spiel. Es verwundert nicht, dass Ranciere in der
Kunst und den Kulturwissenschaften, insgesamt im Schnittpunkt von Theorie,
Kunst und Politik von Anfang an besonders intensiv diskutiert wurde, verspre-
chen doch seine Uberlegungen nicht zuletzt auch, den genuin politischen Cha-
rakter von Kunst und kiinstlerischer Produktion zu behaupten. Mit der doppelten



Einleitung 3

Positionierung der Asthetik im Feld des Politischen, einmal als ordnungserhal-
tende Asthetik der Polizei, zum anderen als emanzipative politische Praxis im
Sinne einer Politik der Asthetik, scheint es Ranciére zumindest zu gelingen, der
grundlegend dsthetischen Dimension beider Momente, sowohl der affirmativen
sozialen Praxis als auch kritischer Interventionen und Unterbrechungen, Rech-
nung zu tragen.

Im Anschluss an die diskurs- und kulturtheoretische Wende in den Sozialwis-
senschaften hat sich auch die Debatte um den Stellenwert des Subjekts in der
Sozialtheorie wieder intensiviert. Auch in dieser Diskussion hat Ranciere eine
origindre Position eingenommen: seinem Konzept politischer Subjektivierung
liegt ein Modell von Kollektivitidt zugrunde, das als larmende Vielheit erfahrbar
wird und sich als kollektive Stimme und Macht der zdhlenden, ein- und zutei-
lenden Logik der Polizei entzieht. Damit bietet Ranciere eine Theorie politischer
Subjektivierung an, die sich erst im Prozess seines Vernommen-Werdens in der
politischen Auseinandersetzung formiert, in dem Moment also, wo der durch die
Ordnung der Polizei zugewiesene Platz zuriickgewiesen wird.

Vor diesem nur knapp skizzierten Hintergrund einiger zentraler Problemho-
rizonte in Rancieres Politischer Philosophie schlagen die Beitrige des Sammel-
bandes bemerkenswert disparate Wege ein, die Herausforderungen seiner Begriffe
und Konzepte anzunehmen und zum Ausgangspunkt einer kritischen Erdrterung
zu machen. In der Festlegung der Reihenfolge der folgenden Beitridge sind wir
Rancieres Gleichheits- und Demokratieideal gefolgt und haben das Los entschei-
den lassen.

Marius Hildebrand nimmt Rancieres Kritik an der Soziologie Pierre Bour-
dieus und den Mainstream-Sozialwissenschaften zum Anlass, um fiir eine post-
fundamentalistische Sozialontologie und eine hegemonietheoretische Perspektive
zu pladieren. Obwohl Hildebrand Rancieres Kritik an den sogenannten kritischen
Sozialwissenschaften teilt, erweisen sich fiir ihn die Prasupposition einer irreduzi-
blen Gleichheit und die Proklamation der permanenten Moglichkeit von Dissens
und Emanzipation fiir die Analyse von Politik und Gesellschaft als wenig zufrie-
denstellend. Vor diesem Hintergrund argumentiert der Beitrag dafiir, aus der von
Ernesto Laclau und Chantal Mouffe formulierten Hegemonietheorie ein Konzept
politischen Handelns zu gewinnen, das den Ubergang vom Kontingenten zum
Faktischen und, umgekehrt, vom Faktischen zum Kontingenten zu theoretisieren
vermag. Im Horizont dieser Diskussion liegt fiir Hildebrand eine nicht-préskrip-
tive, radikaldemokratische Ethik, die ohne einen Begriff von Gleichheit als dem
unhintergehbaren Horizont von Politik auskommt.

Aude Bertrand greift in ihrem Beitrag die Idee der Aufteilung des Sinnlichen
auf und fragt nach der kritischen Dimension des Asthetischen. Dazu verwickelt



4 T. Linpinsel und I.-T. Lim

sie die Kultursoziologie von Andreas Reckwitz in ein Gesprich mit Ranciere
und erprobt dabei das Kritikpotenzial des Asthetischen unter Bedingungen eines
dsthetischen Kapitalismus. Hier zeigt Bertrand, dass sowohl Rancieres als auch
Reckwitzs Theorien des Asthetischen deutliche Leerstellen aufweisen. Demge-
geniiber verweist der Beitrag auf den ,social turn® in der Kunst und zeigt, wie
sich in diesen Kunstpraktiken ein neues emanzipatorisches Dispositiv heraus-
bildet, welches weder mit Ranciere noch mit Reckwitz angemessen beschrieben
werden kann. Letztlich pliddiert Bertrand hier energisch fiir die Moglichkeit einer
zeitgenossischen gesellschaftlich engagierten Kunst.

Das Verhiltnis von Asthetik und Politik liegt auch dem Beitrag von Gisela
Mackenroth zugrunde, dem es im Kern um die Frage danach geht, ob kiinstle-
rische Avantgarden demokratische Partizipationsmoglichkeiten limitieren oder,
umgekehrt, erweitern. Es ist wiederum Bourdieu, der als Gegenspieler zu Ranci-
ere auserkoren ist, um diese Frage zu erortern. Im Zentrum steht fiir Mackenroth
dabei der Begriff des Wissens, durch den die zentrale Differenz zwischen den bei-
den kunsttheoretischen Ansitzen markiert wird. Mackenroths These ist, dass im
Zusammenwirken der in der erkenntnistheoretischen Debatte zwischen Bourdieu
und Ranciere angefiihrten Wissensformen der mafigebliche Beitrag zur Analyse
politischer Partizipationsmoglichkeiten durch Kunst liegt. Dies zeigt sie exempla-
risch am Beispiel des Dokumentarfilms Nightcleaners (1975), in dem eine avant-
gardistische Asthetik und eine politische Kampagne miteinander kollaborieren.

Der Beitrag von Ulf Bohmann nimmt das Motiv des Hasses zum Ausgang-
punkt und verfolgt dessen verschlungene Wege im demokratietheoretischen Werk
Rancieres. An seinem paradoxen Demokratiebegriff — die Demokratie steht nicht
im Gegensatz zu etwas anderem, sondern zu sich selbst — ansetzend, zeichnet
Bohmann das Spiel aus Liebe und Hass zur Demokratie bei Ranciére nach. Uber
das Konzept der Gleichheit kommend diskutiert der Beitrag Rancieres Platzie-
rung in den aktuellen radikaldemokratischen und postmarxistischen Diskussionen
in der Politischen Theorie. Daran anschlieend stellt Bohmann den Zusammen-
hang zwischen der Demokratie und der Politik sowie dem Politischen im Werk
des franzosischen Philosophen her. Dabei kommt Bohmann zu dem iiberraschen-
den Schluss, dass offensichtlich eines oder mehrere dieser Konzepte iiberfliissig
sind, da sie ineinander aufgehen.

Der Beitrag von Moritz von Stetten geht von der Beobachtung aus, dass Ran-
cieres harsche Kritik am autoritdren Wissenschaftsverstdndnis der Soziologie das
Resultat einer besonders intensiven Auseinandersetzung mit der Soziologie von
Pierre Bourdieu darstellt, um dann anschlieBend nach den Moglichkeiten einer
Ubertragung von Ranciéres Soziologie-Kritik auf die soziologische Systemtheo-
rie von Niklas Luhmann zu fragen. Dabei arbeitet von Stettens Diskussion sowohl



Einleitung 5

Ansitze fiir ein mogliches Komplementirverhiltnis als auch fiir deutliche Rei-
bungspunkte zwischen Ranciere und Luhmann heraus. Dies ermogliche schlief3-
lich im Gegenzug aus der Perspektive der soziologischen Systemtheorie eine
Kritik der Ranciereschen Konzepte von Gleichheit, Emanzipation und Demokra-
tie und dariiber hinaus eine Neubewertung von Rancieres Soziologiekritik.

Marina Martinez Mateo setzt in ihrem Beitrag an dem Ranciéreschen
Polizei/Politik-Schema an. Man komme nicht weit, so der Ausgangspunkt
ihres Beitrags, wenn man das Rancieresche Verhiltnis von Politik und Poli-
zei ausschlieBlich dualistisch und negativ verstehe. Produktiver ist es Marti-
nez Mateo zufolge, beides in einem Zusammenspiel zu begreifen, das sowohl
eine destruktive als auch eine konstruktive Dimension enthalte. Martinez
Mateo entfaltet diese Perspektive nun anhand einer Diskussion von Rancieres
,»Regimen der Kiinste*, weil sie vermutet, dass das dort entwickelte Verhiltnis
von Reprisentation und Asthetik ein tieferes Verstindnis der Unterscheidung
von Politik und Polizei zu enthiillen vermag. Auf dieser Grundlage plddiert
sie fiir ein Konzept von Reprisentation, das diese als offenen und konflikthaf-
ten Prozess beschreibt, der auf einem Bruch mit den Regeln des Erscheinens
polizeilicher Institutionen beruht. Fiir Martinez Mateo ist dies iiber Ranciere
hinausgehend von eminenter Aktualitét, insofern hier das Potenzial liege, poli-
tische Reprisentation — ausgehend von einer grundlegenden Kritik an ihr —
weiterzudenken.

Auch Christian Leonhardt geht von der Unterscheidung zwischen Polizei
und Politik aus. Leonhardts Interesse gilt dabei dem Motiv des Bruchs, der im
Beriihrungspunkt von Polizei und Politik jenen irreduziblen politischen Moment
markiere, der als potenzielle Stérung, Unterbrechung oder eben als Bruch mit der
gesellschaftlichen Ordnung seiner Aktualisierung harrt. Beispielhaft hierfiir stehe
bei Ranciere die Erzdhlung des Auszuges der Plebejer aus dem antiken Rom,
die Leonhardt rekonstruiert, um nach dem Nutzen zu fragen, den diese Parabel
heute, knapp 2500 Jahre spiter fiir die Mobilisierung politischer Momente haben
konnte. Was Gegenstand des Bruchs ist und wie sich ein solcher Bruch als poli-
tischer Moment heute in aktuellen Bewegungen und Ereignissen (wie zum Bei-
spiel der Occupy Wall Street-Bewegung) vollzieht, ist demnach das Interesse von
Leonhardts Beitrag.

Aus der gemeinsamen Lektiire des Unvernehmens im Lesekreis der GGS-
Sektion ,,Kulturen des Politischen* ist der Beitrag von Horst Grunwald und
Lukas Herber hervorgegangen. Der Beitrag zielt auf die Konzeptualisierung der
prinzipiellen Konflikthaftigkeit sozialer Ordnung ab. Dabei gehen sie von Dah-
rendorfs Soziologie des Konfliktes aus und platzieren diese theoretisch zwischen
Karl Marx und Talcott Parsons. Mit einem an Ranciere geschulten Blick wird



6 T. Linpinsel und I.-T. Lim

anschlieend der Konfliktbegriff bei Dahrendorf als Desiderat eines dahinter-
liegenden Ordnungs- und Konsensmodells analysiert und Rancieres Modell des
Unvernehmens als robuste Begriindung der prinzipiellen Konflikthaftigkeit aller
sozialen Ordnungen eingefiihrt. Hiervon ausgehend wendet sich der Beitrag dem
sozialen Wandel zu und kann dabei zeigen, wie Dahrendort letztlich als soziolo-
gischer Lehrmeister einen solchen Wandel soziologisch zu bestimmen versucht.
Rancieres Konfliktbegriff ermdglicht es den beiden Autoren zufolge dagegen auch
radikale Transformationsprozesse denken zu konnen.

Thomas Linpinsel stellt in seinem Beitrag Ranciéres Denken in den Kon-
text der Theorien der Politischen Differenz und zeigt, dass Ranciere gerade keine
Ontologie des Konfliktes ausarbeitet. Statt eines diskurstheoretisch umgedeuteten
Antagonismus finde sich, so Linpinsel, im Werk Rancieres stets die Gleichheit als
theoretischer wie normativer Fluchtpunkt. Auch die Kritik an den Sozialwissen-
schaften speise sich aus dem egalitiren Grundgedanken bei Ranciere. Eine die
Kritik von Ranciere ernstnehmende Soziologie konne daher nur eine Soziologie
der Gleichheit sein. Linpinsel reifit auf dieser Grundlage einige soziologische
Anschliisse skizzenhaft an und verteidigt die Moglichkeit einer Soziologie der
Gleichheit.

Maike WeiBipflug verfolgt das Anliegen, iiber einen Vergleich mit der Poli-
tischen Philosophie von Hannah Arendt einen neuen Blick auf die &sthetische
Dimension von Rancieres Politikbegriff zu entwickeln und somit die Beson-
derheiten seines politischen Denkens herauszuarbeiten. Im Zentrum stehen
das Konzept der radikalen Gleichheit und der Begriff der Emanzipation, deren
Rekonstruktion Weillpflug zufolge ermoglicht, die Spezifik seines politischen
Projekts an der Schnittstelle von dsthetisch-literarischer und theoretischer Refle-
xion aufzuhellen.

Einen politik-philosophischen Zugang zum Werk Rancieéres wihlt Aristotelis
Agridopoulos in seinem Beitrag und stellt dabei den Populismusvorwurf gegen-
iiber dem franzosischen Denker in den Mittelpunkt seiner Argumentation. An der
Kfritik von Didier Eribon und Louis Pinto ansetzend erortert Aristotelis Ranciere
Theoriefigur im Spannungsverhiltnis zwischen einem egalitidren Populismus und
einem anarchistischen Grundimpuls. Vor allem die herausgehobene Stellung der
Storung und Unterbrechung der Ordnung, das Zusammendenken der Aufteilung
des Sinnlichen und der Figur der Anteillosen sowie das spezifische Gleichheits-
konzept werden in dem Beitrag als an-archistische Denkmotive herausgestellt und
Ranciere so gegeniiber dem Populismusverdacht verteidigt.

Der hier in deutscher Erstiibersetzung erscheinende Beitrag von Jacques Ran-
ciere nimmt Pierre Bourdieus Antrittsvorlesung am College de France Lecon sur
la lecon zum Anlass iiber die Ethik der Soziologie im Allgemeinen nachzudenken.



Einleitung 7

Den Widerspruch zwischen dem soziologischen Anspruch als Aufklérerin zu spre-
chen und der aus dem Drang nach Anerkennung als universitire Wissenschaft
erwachsende Sprecherinnenrolle der Meisterdenkerin ernstnehmend verfolgt
Ranciere hier den Weg der Idee einer Soziologie als humanistische Wissenschaft.
Zunichst konstatiert Ranciere, dass der von Bourdieu erhobene Vorwurf, Durk-
heim habe das Politische in der Soziologie verschleiert, in diesem Sinne nicht
zutreffe. Gerade Durkheim habe die Soziologie als eine Waffe der Wissenschaft
im Dienste der Kunst des Politischen verstanden. Von diesem Einsatz aus ver-
folgt Ranciere dann den Weg der Soziologie iiber Mauss, Levi-Strauss, Marx und
Weber bis zu Bourdieu. Dabei zeigt Ranciere wie sich im Verlaufe der Etablierung
der Soziologie als Wissenschaft die Theoriefigur des Verkennens etabliert und
letztlich zur zentralen Kategorie der soziologischen Wissenstheorie avanciert. Am
Ende sei es Bourdieu vorbehalten die Soziologie als Meisterdenkerin auszuwei-
sen und so aus der Lehre von der Lehre den unweigerlichen epistemologischen
Schluss ziehen zu miissen, dass die soziologische Erkenntnis des stets verkannten
Zusammenfallen von Wissen und sozialer Position im Habitus’ zum selbstlegiti-
mierenden Diskus der Soziologie geworden ist.

Philipp Kleinmichel und Veronika Zink nehmen Rancieres pauschale Ableh-
nung der Soziologie zum Anlass, den Konsequenzen dieser, wie sie schreiben,
,grundsitzlichen Verachtung gegeniiber der Soziologie und ihren Methoden*
nachzugehen. Fiir Kleinmichel und Zink hingen der Erfolg von Rancieres poli-
tischer Philosophie innerhalb wie auBlerhalb der Wissenschaften eng zusammen
mit dessen kompromissloser Zuriickweisung der Soziologie. Diese basiere auf der
Auffassung, so die Kernthese des Beitrags, dass die Soziologie grundsitzlich eine
Ordnungswissenschaft sei, deren Klassifikationsarbeit die Produktion emanzipa-
torischer Ideen und Sichtweisen und damit die Mdéglichkeit politisch-poetischer
Weltoftnungen untergrébt und polizeilich zensiert. Kleinmichel und Zink argu-
mentieren dagegen, dass erst die Arbeit der Soziologie die epistemologischen
Voraussetzungen fiir Rancieres Beobachtungsschema einer Aufteilung des Sinn-
lichen und ihrer Valorisierung als produktive und wirksame politische Semantik
schafft. Nach wie vor seien mafigeblich die politischen und sozialwissenschaft-
lichen Institute jene Produktionsorte, die das herstellen und auf die Straf3e und in
die Kunstwelt ausliefern, was sich fiir Ranciere als das Ergebnis einer Art sponta-
nen Avantgarde der Stralle darstellt.

Dieser Sammelband geht zuriick auf den Workshop ,,Jacques Ranciere und die
Sozialwissenschaften, der im Sommersemester 2016 an der Justus-Liebig-Uni-
versitit GieBen stattgefunden hat. Der Workshop wurde von der Sektion ,,Kultu-
ren des Politischen® des GieBener Graduiertenzentrums Sozial-, Wirtschafts- und
Rechtswissenschaften (GGS) ausgerichtet. Wir, die Herausgeber danken dem



8 T. Linpinsel und I.-T. Lim

GGS fiir die finanzielle und infrastrukturelle Unterstiitzung des Workshops. Ein
besonderer Dank gilt allen Autorinnen und Autoren des Bandes; ferner Jiirgen
Schraten und Dietmar J. Wetzel fiir ihre Beitrige bei dem Workshop sowie Jorn
Ahrens, Andreas Langenohl und Felix Schiitte fiir die Ubernahme von Mode-
rationen. Den Herausgebern der VS-Reihe ,Kulturelle Figurationen* danken
wir fiir die Aufnahme des Bandes in die Reihe sowie Cori Antonia Mackrodt
und Daniel Hawig von Springer VS als zuverlédssige Ansprechpartnerin. Horst
Grunwald danken wir fiir seinen Einsatz bei der Organisation, Vorbereitung und
Durchfiihrung des Workshops. Springer VS hat die Ubersetzung des Beitrags
von Jacques Ranciere groBziigig unterstiitzt, dafiir bedanken wir uns ebenso wie
fiir den Hinweis von Moritz von Stetten auf diesen frithen Text aus den 1980er
Jahren. SchlieBlich gilt unser Dank David Rupp fiir die kompetente Ubersetzung
des franzosischen Originaltextes. Last but not least gilt unser besonderer Dank
Jacques Ranciere fiir seine entgegenkommende Bereitschaft seinen Text in deut-
scher Erstiibersetzung in diesem Band veréffentlichen zu diirfen.



®

Check for
updates

Emanzipation und Demokratie jenseits
der Aporien eines anti-soziologischen
Egalitarismus

Ernesto Laclaus politische Ontologie als Antwort auf
Jacques Rancieres Soziologiekritik

Marius Hildebrand

1 Einleitung

Die politische Wissenschaft wird aus einem Willen zur ,Objektivierung® geboren,
der vergisst, dass es keine Elemente oder Elementarstrukturen, keine Wesenheiten
(Klassen oder Klassensegmente), keine gesellschaftlichen Beziehungen, keine dko-
nomische und technische Bestimmung gibt, die ,vor® ihrer Formgebung existierten.
Diese Formgebung (mise en forme) ist eine Sinngebung (mise en sens) und zugleich
eine Inszenierung (mise en scene) (Lefort 1990, S. 284).

Als Theoretiker des Politischen und entschiedene Verfechter einer radikalen Demo-
kratie werden Jacques Ranciere, Chantal Mouffe und Ernesto Laclau oftmals in
einem Atemzug genannt. Und in der Tat gibt es eine Reihe von Analogien zwischen
ihren politischen Theorien. Sowohl Ranciere als auch Laclau und Mouffe gehen von
einer irreduziblen Kontingenz des Sozialen aus und tiberfiihren diese in eine kon-
fliktzentrierte Konzeption von Politik und Gesellschaft. Alle drei streiten fiir eine
Riickkehr des Politischen (Heil etal. 2004) als Grundvoraussetzung einer Radi-
kalisierung der Demokratie und polemisieren sowohl gegen die Rationalitéts- und
Outputorientierung der Mainstream-Politologie als auch gegen totalitire und avant-
gardistische Diskurse der politischen Linken. Indes lésst sich entgegen ihres gemein-
samen politischen Anliegens mit Blick auf ihre Politikbegriffe eine folgenreiche

M. Hildebrand (><))
Frankfurt am Main, Deutschland

© Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH 2018 9

T. Linpinsel und I.-T. Lim (Hrsg.), Gleichheit, Politik und Polizei: Jacques
Ranciere und die Sozialwissenschaften, Kulturelle Figurationen: Artefakte,
Praktiken, Fiktionen, https://doi.org/10.1007/978-3-658-20670-3_2




10 M. Hildebrand

Differenz beobachten: Ranciere reserviert seinen Politikbegrift fiir demokratische
politische Projekte. Laclau und Mouffe hingegen postulieren einen inhaltlich unbe-
stimmten Politikbegriff. Der vorliegende Aufsatz macht es sich zur Aufgabe, diese
Differenz herauszuarbeiten und die politischen Theorien Laclau/Mouffes und Ranci-
eres hinsichtlich ihres analytischen und normativen Potenzials zu evaluieren. !

Hierbei nehme ich Rancieres Kritik an den Sozialwissenschaften zum Anlass,
um fiir die Position Laclau/Mouffes zu plddieren. Es geht nicht nur um eine sozio-
logische Gegenkritik der Soziologiekritik — nicht lediglich darum, Rancieres
,.Anti-Soziologie* (Celikates 2014, S. 139) zuriickzuweisen (hierfiir etwa Toscano
2011, auch Jurt und Wuggening 2014). Vielmehr sollen mit Laclau/Mouffe die
Konturen einer politischen Soziologie skizziert werden, welche die Aporien der
Position Rancieres zu umgehen vermag, ohne hinter seine Kritik einer auf Struk-
turalitit und Reproduktion abonnierten Soziologie zuriickzufallen. Fiir eine Ranci-
ere geschulte Sozialwissenschaft, so die Ausgangsthese, kommt es darauf an, nicht
nur die prinzipielle Handlungsfihigkeit von Subjekten zu beschworen, sondern
auch analysieren zu konnen, unter welchen Bedingungen und auf welche Weise
sich diese Potenzialitidt in politischen Praktiken konkretisiert. Es geht um eine
kritisch-realistische und performativ politisierende Soziologie — eine Soziologie,
welche die einschrinkende und produktive Macht sozialer Strukturen anerkennt,
sie jedoch mit einem Begriff des Politischen artikuliert, der die reibungslose
Reproduktion sozialer Ordnung durchkreuzt. So soll Rancieres Politikbegriff als
Dissens iiber die Aufteilung des Sinnlichen fiir eine Sozialwissenschaft gerettet
werden, die einen herrschaftskritischen Anspruch verteidigt, an einem strategisch-
politischen Selbstverstindnis festhilt und gleichzeitig zu Selbstreflexivitdt und
Verantwortung auffordert.

Hierzu werde ich zunichst auf die ,Verwandtschaft® zwischen den politischen
Theorien Rancieres und Laclau/Mouffes eingehen. Dieses Kapitel ist aufgrund
der gebotenen Kiirze enumerativ und nicht systematisch angelegt. Sodann werde
ich Rancieres Kritik an einem ideologiekritischen Avantgardismus rekonstruieren
und seinen Politikbegriff gegen die ,,Polizeivernunft* (Ranciere 1975, S. 8 f.) der
politischen Philosophie (Ranciere 2002) und gegen eine melancholische, struk-
tur- und reproduktionszentrierte Soziologie (Ranciere 2009, insb. S. 48 f.) kontu-
rieren. SchlieBlich fiihre ich das Theorieprojekt Rancieres an seine Grenzen und

"Wenn die politischen Theorien Laclaus und Mouffe als Einheit vorgestellt werden, so
geschieht dies in diesem Beitrag zur Reduktion von Komplexitit (zur Differenz zwischen
Laclau und Mouffe vgl. Hildebrand und Séville 2015). Im Folgenden wird insbesondere die
politische Ontologie und damit in erster Linie Laclaus Denken in den Fokus geriickt.



Emanzipation und Demokratie jenseits der Aporien eines ... 1

leite meine Kritik in ein Plddoyer fiir einen konsequenten Postfundamentalismus
und eine hegemonietheoretische Perspektive auf Politik und Gesellschaft iiber,
wie sie Laclau und Mouffe sowie — im Anschluss an beide — Oliver Marchart ver-
treten (Laclau 1990; Laclau und Mouffe 2006; Marchart 2010). Hierbei geht es
mir keineswegs um eine vollstindige Entfaltung des kohidrenten Begriffsinstru-
mentariums von Laclau und Mouffe (hierfiir etwa Stiheli 2001; Reckwitz 2006).
Ich mochte vielmehr dafiir argumentieren, dass die Aporien Rancieres mithilfe
der politischen Ontologie korrigiert werden konnen, ohne eine emanzipatorische
Ethik preiszugeben.

2 Ranciére und Laclau/Mouffe: zwei verwandte
Theorien der politischen Gesellschaft

Sowohl Rancieres als auch Laclaus und Mouffes politiktheoretische Karrieren
beginnen mit einer theoretischen und praktisch-politischen Auseinandersetzung
mit dem strukturalen Marxismus. Allen drei geht es um die Erarbeitung einer
post-marxistischen Position, welche das materialistische Diktum der letztinstanz-
lichen Determinierung durch die 6konomische Basis mitsamt ihrer avantgardis-
tischen, teleologischen und potenziell totalitiren Implikationen dekonstruiert,
die Konfliktzentrierung des Marxismus und seine emanzipatorischen Intentionen
jedoch beibehiilt und radikalisiert.?

Allerdings bleiben weder Laclau und Mouffe noch Ranciere bei der Kritik des
,,akademischen Marxismus® (Ranciere 1975) stehen. Aus der Kritik des Klassen-
reduktionismus gewinnen beide eine Sozialontologie, die jeden Versuch zuriick-
weist, das Soziale auf eine ,privilegierte epistemologische Stelle” (Laclau und
Mouffe 2006, S. 28) zuriickzufiihren, und daher als ,,postfundamentalistisch* (vgl.
Marchart 2010) charakterisiert werden kann. Anstatt faktische oder ideale gesell-
schaftliche Institutionen von allgemeinen Ordnungsprinzipien zu deduzieren und
addquate von inaddquaten Reprisentationen der Gesellschaft zu unterscheiden,

’Diese post-marxistische Kontinuation-Diskontinuation bei Ranciére und Laclau/Mouffe
lasst sich theoriegeschichtlich vor dem Hintergrund des sogenannten 68er Denkens (Alain
Renaut u. Luc Ferry) und der Kritik an den totalitiren Tendenzen der Maitres-Penseurs
(Glucksmann) verstehen. Aufierdem stellen sich sowohl Ranciere (implizit) als auch Laclau/
Mouffe (explizit) der Herausforderung des akademischen Marxismus durch die Cultural
Studies, insofern sie die Identititen der Subjekte, ihre Selbstbeschreibungen und Selbstver-
standnisse ernst nehmen, anstatt sie objektiven Klassenlagen nachzuordnen (Niederberger
2004, S. 133).



12 M. Hildebrand

begreifen Ranciere und Laclau/Mouffe ihre Begriindungen als kontingent und
politisch anfechtbar. Dissense respektive Antagonismen sind fiir die drei Theore-
tiker irreduzibel, und das Politische ldsst sich infolgedessen weder als Konsequenz
gruppenspezifischer Positionsdifferenzen, noch als Uberbau oder als selbstreferen-
zielles Subsystem von Gesellschaft verstehen. Es wird vielmehr mit einem weiten
Begriff des Asthetischen respektive des Diskursiven artikuliert und als ,,Aufteilung
des Sinnlichen* (Ranciere 2002, S. 28) respektive als ,,instituierendes Moment des
Sozialen* (Laclau 1990, S. 36) gedacht. Politik verweist somit auf eine unhinter-
gehbare Kontingenz und die damit verbundene Konfliktualitit des Sozialen, die
nicht nur die ideengeschichtlichen Klassiker, sondern auch die Sozialwissenschaf-
ten ausblendeten. Rancieres und Laclau/Mouffes Schriften konnen daher als kriti-
sche Interventionen innerhalb der Politischen Theorie und der Gesellschaftstheorie
gelesen werden. Beide wenden sich gegen philosophische und sozialtheoretische
Diskurse, welche die Anfechtbarkeit einer Aufteilung des Sinnlichen aufzuheben
versuchen, indem sie das Soziale von allgemeingiiltigen Vernunft- und Gerechtig-
keitskriterien oder universellen Teilungsprinzipien ableiten.

SchlieBlich iiberfiihren die Theorieprojekte Rancieres und Laclau/Mouffes die
Kritik an Philosophie und Soziologie in einen politischen Volksbegriff, der nicht
etwa eine selbstidentische Entitét, sondern eine fluide, diskursiv generierte Aquiva-
lenz priasupponiert und insofern in der Lage ist, heterogene Elemente gegen einen
Status quo zu artikulieren. Fiir alle drei ist ein , Volk* weder eine vorpolitisch gege-
bene Einheit noch ein Ausdruck eines ideologisch verzerrten Bewusstseins. Viel-
mehr handelt es sich um eine ,,wirkliche Verbindung zwischen sozialen Akteuren*
(Laclau 2005, S. 73), um eine diskursiv generierte, iiberdeterminierte Projektions-
flache, die Forderungen, Erwartungen und Hoffnungen sowie Frustrations- und
Missachtungserfahrungen innerhalb eines bipolaren Konfliktszenarios synchroni-
siert und so die hegemoniale Ordnung respektive die ,,polizeiliche Verteilung der
Anteile (Ranciere 2007, S. 6) zur Disposition stellt.

Sowohl Ranciere als auch Laclau und Mouffe opponieren damit gegen das
Ideal einer rationalen, konsensual integrierten Mitte, die politische Konflikte (etwa
zwischen links und rechts) als unaufgeklirte Anachronismen diskursiviert und
zugunsten einer postdemokratischen Output- und Gouvernance-Zentrierung sus-
pendiert (vgl. Ritzi 2016).> Konsensorientierte Politik- und Demokratiemodelle
wie etwa jene John Rawls’ oder Jiirgen Habermas’ unterminieren aus ihrer Sicht
die Legitimitit von Streit, Widerspruch und politischer Opposition, insofern sie

3Vgl. hierzu auch die vehemente Kritik Chantal Mouffes (1999) gegeniiber Anthony
Giddens, Ulrich Beck und der ,Modernisierung der Sozialdemokratie’ sowie Rancieres
(2011a, b) Polemik gegen die ,,Konsensgesellschaft™.



Emanzipation und Demokratie jenseits der Aporien eines ... 13

Dissens als Verweigerung der Teilhabe an einer vermeintlich inklusiven Diskurs-
gemeinschaft deuteten (Ranciere 2002, S. 36, 111; Mouffe 2008, insb. S. 85 ff.;
Bottger 2014, S. 259). Dagegen fordern Ranciere und Laclau/Mouffe dazu auf,
die Ausschliisse zu visibilisieren, die mit der Instituierung politischer und gesell-
schaftlicher Ordnungen einhergehen (Ranciere 2011a). Mit ihrem politischen
Denken lésst sich fiir eine demokratische ,,Kultur der Dissensualitdt™ (Liebsch
2005, S. 152) plddieren, die eine Ethik der Selbstreflexivitidt und Verantwortung
nicht vorschreibt, aber favorisiert und begiinstigt.

3 Wider die Maitres-Penseurs: Anti-Soziologie und
die Synthese von Kontingenz und Gleichheit

Rancieres Kritik der Sozialwissenschaften griindet auf einer Zuriickweisung eines
erkenntnistheoretischen Uberlegenheitsanspruchs, den nicht nur die Philoso-
phie, sondern auch und gerade die Soziologie fiir sich reklamiere. Wie bei vielen
anderen franzosischen Theoretikern, die mit den Mai-Revolten von 1968 sympa-
thisierten und im Verlauf der 1970er Jahre einen postmodernen Denkstil entwi-
ckelten, basiert diese Position auch bei Ranciere auf einer Auseinandersetzung
mit dem strukturalen Marxismus und dessen rigider Trennung zwischen (marxis-
tischer) Wissenschaft und Ideologie. So beginnt Rancieres (1975) intellektuelle
Karriere mit einer vehementen Kritik an der Lektion Althussers, dessen Marxlek-
tiren den Diskurs der franzosischen Linksintellektuellen vor 1968 mafgeblich
bestimmten.

In seiner Polemik gegen Althusser erkennt Ranciere (1975, S.9) im akade-
mischen Marxismus den Versuch, die ,,Polizeivernunft als ein System von kau-
saldeterministischen Zusammenhingen auf den emanzipatorischen Diskurs der
68er-Bewegung auszuweiten:

Worum denn ginge es ohne Unterlass in den Althusserianischen Seminaren — und
worum geht es noch heute in manchem Seminar? Um die Priifung der Begriffe,
darum, sie auf ihre Berechtigung zu befragen, ihnen die Frage ihrer Identitit (Zuge-
horigkeit) zu stellen, diejenigen festzunehmen, die ohne Pass iiber ihren Bereich
hinaus umherschweiften usw. [...] worum es hier im Grunde geht, das ist die Aus-
wirkung eines Systems von Zwingen dessen, was ich die Polizeivernunft nenne, auf
einen besonderen philosophischen Diskurs (Ranciere 1975, S. 8 f.).



14 M. Hildebrand

Demnach versuche der akademisch-marxistische Diskurs um Althusser der unge-
ordneten Spontaneitit und der Vielstimmigkeit der Proteste Herr zu werden,
indem er die Selbstverstindnisse der beteiligten Akteure dezertifiziert und ihre
soziale Wirklichkeit auf die Begriffe eines avantgardistischen Okonomismus
bringt. Fiir Ranciere (1975, S. 12) ist es daher kein Zufall, dass sich die Begriffs-
polizei des wissenschaftlichen Marxismus in der Kritik des 68er-Diskurses mit
der revisionistischen Politik des biirgerlichen Obrigkeitsstaates verbiinde. Die
polizeilich-restaurative Allianz rekurriere auf eine ,tatsdchliche theoretische und
politische Solidaritdt™ (Ranciere 1975, S. 12), die auf der gemeinsamen Vorstel-
lung griindet, rationale und legitime Identitdten von ideologischen und illegitimen
Identitéiten zu unterscheiden.

Folglich widerspricht Ranciere der konsequenten Trennung von Wissenschaft
und Ideologie, auf der das Theoriegebdude Althussers basiert:

[D]as Verhiltnis von Wissenschaft und Ideologie [ist] kein Verhiltnis des Bruchs,
sondern eines der Verschrinkung. Die herrschende Ideologie ist nicht das dunkle
andere des reinen Lichts, sie ist der Raum selbst, in dem die wissenschaftlichen
Erkenntnisse eingeschrieben sind (Ranciere 1975, S. 25).

Im Gegensatz zur marxistisch fundierten Ideologiekritik ist fiir Ranciere jedes
Urteil und jede Reprisentation von Gesellschaft, auch die vermeintlich objektive
des wissenschaftlichen Marxismus, ideologisch respektive politisch konnotiert.
Infolgedessen besteht die Funktion der Intellektuellen wie bei Michel Foucault
oder Judith Butler nicht mehr darin, die Wahrheit iiber die sozialen Verhiltnisse
offenzulegen und untergeordnete Gruppen aus ihrer Verblendung zu fiihren. Der
,unwissende Lehrmeister” (Ranciere 2007) hat vielmehr die Aufgabe, den Unter-
driickten selbst eine Biihne zu geben. Er legt die Historizitdt und Kontingenz von
Wissen-Macht-Regimen offen und lanciert auf diese Weise Gegen-Diskurse und
,Formen der Subjektivitit”, die etablierte Vorstellungen von Normalitit konter-
karieren (Foucault 1987, hier S.250; Butler 2002; Muhle 2006, S. 312, FN 1).
Somit stellt Ranciere (2005) bereits in seiner frithen Kritik des akademischen
Marxismus die Weichen fiir ein historiografisch fundiertes Theorieprojekt, das
untergeordnete Gruppen keineswegs in einem universellen Verblendungszusam-
menhang wihnt, sondern ihre Selbstbeschreibungen anerkennt und ihre relative
Autonomie und Handlungsfihigkeit betont.

Die Kritik am strukturalen Marxismus generalisiert Ranciere insbesondere in
Der Philosoph und seine Armen (2010) und Der emanzipierte Zuschauer (2009) zu
einer ,,veritablen Anti-Soziologie* (Celikates 2014, S. 139). Als Antipode fungiert
in erster Linie Pierre Bourdieu (Kastner und Sonderegger 2014; Nordmann 2014);



Emanzipation und Demokratie jenseits der Aporien eines ... 15

Ranciere setzt sich aber auch intensiv mit Guy Debord sowie mit Luc Boltanski
und Eve Chiapello auseinander. Die Auswahl ist keineswegs zufillig: Denn Die
feinen Unterschiede, Die Gesellschaft des Spektakels und Der neue Geist des Kapi-
talismus aktualisieren das aus Rancieres Sicht genuin soziologische Paradigma
einer ideologisch-habituellen Reproduktion von Ausbeutungs- und Ungleichheits-
verhiltnissen, deren subtile Mechanismen sich dem geschulten Soziologen offen-
baren, dem Bewusstsein der Akteure hingegen entziehen. Bourdieus Postulat, dass
die sozialen Akteure ihre habituellen Dispositionen nicht als gesellschaftlich ver-
fasste Tatsachen prisent halten, sondern als individuelle Priferenz oder subjektiven
Geschmack aneignen und somit der politischen Infragestellung entziehen, entpuppt
sich fiir Ranciere (2009, S. 56) als eine Reinszenierung von Platons Hohlengleich-
nis, insofern es einen Unterschied zwischen dem Wissen des hellsichtigen Soziolo-
gen aullerhalb der Hohle und dem Scheinwissen der verblendeten sozialen Akteure
als Hohlenbewohnern instituiert. Indem die Soziologie das Verhiltnis zwischen den
kritisch-emanzipatorischen Soziologen und den zu emanzipierenden Gruppen als
hierarchisches Lehrer-Schiiler-Verhiltnis vorstellt, begriinde sie eine neue erkennt-
nistheoretisch privilegierte Position, deren Ziel darin bestehe, dieses strukturelle
Ungleichheitsverhiltnis zu verifizieren und das notwendige Scheitern von Emanzi-
pation zu beweisen.

Daher fiihrt die ,kritisch-realistische Soziologie®, wie sie Bourdieu exempla-
risch verkorpert, aus Rancieres Sicht zu einer Arretierung der struktural verfass-
ten Herrschaftsverhéltnisse und zu einer historisch unhaltbaren Entmachtung
der Untergeordneten. Sie spreche den Akteuren die Fihigkeit zu Selbstreflexion
und Emanzipation ab. Wie der Philosoph seine Armen erst produziert (Ranciere
2010), so ziele auch die Soziologie darauf, marginalisierte Gruppen in die Armen
des Soziologen zu verwandeln — und zwar mit Betonung des Possessivs, insofern
sie ihre vielfiltigen Selbst- und Weltbilder im Rahmen eines iibergeordneten,
wissenschaftlichen Diskurses transzendiere, der die ,eigentlichen‘ Identititen der
soziologischen Laien autoritér festschreibe (Ranciere 2009, S. 48 £.).

So ist aus Rancieres Sicht gerade die herrschaftskritische Soziologie dazu
iibergegangen, die Chancenlosigkeit ihres emanzipatorischen Projekts zum
eigentlichen Forschungsprogramm zu stilisieren. Sie habe sich in einem
resignativen Fatalismus eingerichtet, den Ranciere (2009, S. 48) als ,linke
Melancholie® bezeichnet. Denn im Unterschied zu den ,naiven‘ sozialen
Akteuren, die auf Verinderung, Emanzipation und Spontaneitit hoffen, haben
die theoretisch geschulten Soziologen lidngst registriert, dass Gleichheit sich
ohnehin nicht verwirklichen ldsst, weil das ,System* selbst Kritik zu absor-
bieren und fiir sich zu nutzen vermoge, wihrend die Aufzukldrenden unauf-
kldrbar seien:



16 M. Hildebrand

Diese aufgeklirte Vernunft [der kritischen Soziologen; M.H.] erweist sich selbst als
wirkungslos fiir die Kranken, deren Krankheit darin besteht, sich nicht als krank
zu erkennen. Die unaufhorliche Kritik des Systems ist letztlich identisch mit der
Demonstration der Griinde, warum diese Kritik keine Wirkung hat (Ranciere 2009,
S. 52).

Infolgedessen seien die soziologischen Analysen der Reproduktion sozia-
ler Ungleichheitsverhiltnisse letztlich nichts anderes als eine ,,Verdoppelung*
(Ranciere 2009, S.60) einer oligarchischen Herrschaftsstruktur. Die kritisch-
realistische Soziologie schldgt um in eine Selbstermédchtigung gegeniiber den
Anteillosen. Sie fiihrt einen epistemologisch fundierten Unterschied ein, der die
Moglichkeit einer grundlegenden Egalitit der Intelligenzen ausschlie3t, und ent-
puppt sich somit als Element eines ,,Dispositiv[s] der Ungleichheit* (Fischbach
2014, S. 55).

Im Gegensatz zu dieser melancholischen Diagnostik einer robusten Wieder-
holung von Ungleichheits- und Herrschaftsbeziehungen, geht es Ranciere um
eine Nivellierung unterschiedlicher Selbst- und Weltwahrnehmungen, wozu die
Unterscheidungen zwischen Sehenden und Blinden, Wissenden und Unwissen-
den, Hellsichtigen und Fehlgeleiteten, mit denen gerade kritisch-emanzipatori-
sche Soziologien operieren, annulliert werden miissen. So fungiert die These,
dass ,,immer die gleiche Intelligenz am Werk [sei], die Zeichen in Zeichen iiber-
setzt™ (Ranciere 2009, S. 20), als fundamentales Axiom der politischen Theorie
Ranciéres.

Diese epistemologisch verankerte Gleichheit strukturiert auch das Unverneh-
men (Ranciere 2002) zwischen Politik und politischer Philosophie. Denn der poli-
tischen Philosophie geht es Ranciere (2002, S. 12) zufolge keineswegs um eine
Theoretisierung der Politik. Sie ziele vielmehr darauf, ,,mit der Politik Schluss zu
machen® (Ranciere 2002, S. 12), die Historizitit, Kontingenz und Konfliktualitit
des Sozialen zu transzendieren und die Moglichkeit der Einrichtung eines Dis-
senses zu loschen, indem sie eine bestimmte Aufteilung des Sinnlichen universa-
lisiert und der politischen Infragestellung entzieht.* Die politische Philosophie
versuche ein anerkennungswiirdiges Ordnungs- oder Gerechtigkeitsprinzip zu ver-
wirklichen, das jedem seinen Platz im Rahmen einer wohlgeordneten Gesellschaft

“4Ranciere (2002, S. 77 ff., 85 ff., 94 ff.) unterscheidet zwischen archepolitischen, parapoli-
tischen und metapolitischen Versuchen, den politischen Dissens zu iiberwinden. Und in der
Tat lassen sich gerade die Klassiker der Politischen Theorie und Ideengeschichte anhand
dieser Typologie systematisieren und (auch im Anschluss an die Perspektive der Cambridge
School) als pazifizierende respektive polizeiliche Interventionen verstehen.



Emanzipation und Demokratie jenseits der Aporien eines ... 17

attribuiert. So ist die politische Philosophie in Rancieres Begriffen eine Agentin der
Polizei. Sie zielt auf die Stabilisierung eines Regimes des Sicht- und Sagbaren, auf
eine identitdts- und sinnstiftende Anordnung der sozialen Korper und leugnet die
Kontingenz dieser Positionierungen, indem sie ihre Operationen auf eine quasi-
natiirliche, revisionsresistente Organisationsregel zuriickfiihrt, um auf diese Weise
Macht zu organisieren und Konsensualitét einzufordern (Ranciere 2002, S. 41).

Politik bezeichnet hingegen eine Subversion der polizeilichen Ordnung, in
der die irreduzible Kontingenz des Sozialen manifest wird. Politik erschopft sich
nicht in sozialen Konfliktlagen, der ,,Artikulation von Protest* oder dem ,,Nicht-
einverstdndnis mit der herrschenden Ordnung® (Krasmann 2015, S.73). Sie
manifestiert sich in einer ereignishaften ,,Demonstration des Dissenses [d.h.] als
Vorhandensein zweier Welten in einer einzigen* (Ranciere 2008, S. 33). Dass es
Politik gibt, gesellschaftliche Ordnungen von einer Konfliktualitit heimgesucht
werden, die der polizeiliche Diskurs nicht absorbieren kann, ldsst sich somit als
praktische[r] Beweis der post-fundamentalistischen Kondition von Gesellschaft*
lesen (Marchart 2010, S. 180).

Wihrend die Politik also die Kontingenz des polizeilichen Regimes aufs Tab-
leau bringt und eine ,,Ent-Identifizierung® (Ranciere 2002, S. 48) auslost, aus der
eine widerstindische politische Subjektivitit entstehen kann, zielt die Polizei auf
eine Verschleierung der Kontingenz. Die Polizei dringt auf eine Eliminierung
des Dissenses, indem sie ,,das Ganze einer Gemeinschaft restlos in der Summe
seiner Teile aufgeh[en]* (Ranciere 2002, S. 132) lisst. Die paradigmatische Ver-
korperung dieser pazifizierenden Operation ist die Meinungsumfrage (Ranciere
2002, S. 112 t.). Sie ,,setzt das Volk mit der erfragten politischen Meinung gleich*
(Krasmann 2015, S. 78) und schafft so die Illusion einer vollstindigen Darstell-
barkeit des populus als blole Summe individueller Priferenzen. Als Sinnbild des
,.konsensuellen Systems* der ,,Post-Demokratie” identifiziert die Meinungsum-
frage nur noch miteinander zu versohnende Differenzen (Ranciere 2002, S. 112).
Sie bringt den Raum fiir die Konstruktion einer grundlegenden, popularen Gleich-
heit zum Verschwinden und eliminiert die Moglichkeit fiir das Erscheinen des
spezifisch demokratischen Subjekts des demos (Krasmann 2015, S. 78 f.).

Indes rekurriert Politik nicht allein auf der unaufhebbaren Kontingenz des
Sozialen; Ranciere artikuliert das politische Unvernehmen auch mit einem axio-
matischen Gleichheitsbegriff, den er insbesondere in Der unwissende Lehrmeister
(2007) und Der emanzipierte Zuschauer (2009) entwickelt. Die Gleichheit fun-
giert als exzessiver Diskursoperator, insofern sie politisches Handeln in formaler
und substanzieller Hinsicht strukturiert (Niederberger 2004, S. 143). Zum einen
begriindet die Gleichheit eine Horizontabilitét, eine Interaktionsrelation unter
Gleichen, in der sich ein demos als neues politisches Subjekt konstituiert. Zum



18 M. Hildebrand

anderen bildet sie den gemeinsamen Bezugspunkt politischer Deliberationen und
Dezisionen, die ansonsten blof3 partikulare Forderungen wéren. So konnen die
Anteillosen ihren Teil fordern, indem sie den polizeilichen Status quo mit dem
Gleichheitsprinzip konfrontieren.> Ausschlaggebend ist aber, dass die Gleichheit
als allgemeines Ordnungsprinzip dem Unvernehmen zwischen Polizei und Poli-
tik tiber- bzw. vorgeordnet ist, indem sie als notwendige Folge der Grundlosigkeit
von Ordnung gedacht wird (Ranciere 2002, S. 44 £., sowie Fliigel-Martinsen 2017,
S. 190). Denn dadurch kann Ranciere postulieren, dass die politische Subversion,
die mit dem Erscheinen des demos verbunden ist, notwendig emanzipatorisch-
egalitire Ziige trigt.

4 Aporien eines anti-soziologischen Politikbegriffs

Ranciere weist die epistemologischen Uberlegenheitsanspriiche der politischen
Philosophie zuriick. Mit Blick auf kritische Soziologien kann er zeigen, inwie-
fern deren Paradigma der Reproduktion dieses fundamentalistische Erbe aktua-
lisiert und zur Reifikation von Ungleichheitsverhiltnissen beitrdgt. Gleich der
politischen Philosophie versucht die kritische Soziologie aus Rancieres Sicht, die
Vielstimmigkeit der Anteillosen auf die Begriffe eines iibergeordneten Diskurses
zu bringen und ihre Inferioritét strukturell zu arretieren. Ferner sensibilisieren
Rancieres Texte fiir die Ausschliisse, die das konsensuale Phantasma der wohlge-
ordneten Gesellschaft produziert. Sie machen deutlich, dass die Vorstellung einer
vollkommen inklusiven politischen Ordnung und einer objektiven Reprisentation
von Gesellschaft die Moglichkeit von Politik auflost. Eine adidquate Reprisenta-
tion des populus ist weder realisierbar noch demokratietheoretisch wiinschens-
wert. Vielmehr kann eine Vertiefung von Demokratie nur konfliktiv gedacht
werden. Sie muss als ,kritisch-subversiver Modus des Befragens® (Fliigel-
Martinsen 2017, S. 239) verstanden werden und ist daher auf eine politische Kul-
tur, politische Diskurse und trotz ihrer anti-institutionellen StoBrichtung auch auf
politische Institutionen angewiesen, die Auseinandersetzungen iiber grundlegende
Fragen des Zusammenlebens nicht als transiente Krisenphidnomene pathologisie-
ren, sondern als Konstitutiva demokratischer Politik begriilen.

SVor diesem Hintergrund lésst sich verstehen, inwiefern allein die Tatsache, dass die Arbei-
ter in Die Nacht der Proletarier (Ranciére 2005) schreiben und somit etwas tun, das nicht
ihnen, sondern den hoheren biirgerlichen Klassen zugedacht ist, eine Zdsur innerhalb der
polizeilichen Ordnung markiert. Ihre kreative Praxis bedarf weder der Anleitung noch einer



Emanzipation und Demokratie jenseits der Aporien eines ... 19

Jedoch verursacht Rancieres politische Theorie sowohl in theoretisch-analyti-
scher als auch in praktisch-politischer Hinsicht Probleme. Das erste Problem
steht mit dem Begriffspaar von Polizei und Politik in Verbindung. Wenngleich
Ranciere Politik und Polizei nicht rigide getrennt hilt, sondern als Spannungs-
verhiltnis konzipiert, in dem jedes polizeiliche Dispositiv durch politische
Interventionen unterminiert wird und diese sich wiederum in einer Neuvertei-
lung eines polizeilichen Regimes verwirklichen, lassen sich Politik und Polizei
gesellschaftsanalytisch nur schwer aufeinander beziehen. Dies riihrt daher, dass
Ranciere Politik nicht als kontextgebundene, soziale Praxis, sondern als aufler-
ordentliches Ereignis konzipiert und infolgedessen Gefahr lduft, jeden Zusam-
menhang zwischen Politik und den sozialen Verhiltnissen zu l6schen (Fischbach
2012). Rancieres Bemiihen, die Moglichkeit von Politik und die Handlungsfihig-
keit der Anteillosen zu verteidigen, kippt in einen anti-soziologischen Idealismus,
der die gesellschaftlichen Bedingungen politischen Handelns negiert (Celikates
2014, S. 141) und Gefahr lduft, die sozialwissenschaftlich dringende Frage nach
den constraints einer wirkungsvollen Anfechtung der gewohnlichen Ordnung
aus dem Blick zu verlieren (Nordmann 2014, S. 36). Rancieres politischem Den-
ken fehlt die gramscianische Vorstellung der Zivilgesellschaft als einer viskosen
soziokulturellen Topografie, in der hegemoniale und gegenhegemoniale politische
Krifte permanent versuchen, Zustimmung und Gefolgschaft zu organisieren, die
prinzipielle Kontingenz ihrer Praxis aber durch die teilweise Verfestigung histori-
scher Deutungskdmpfe faktisch begrenzt ist.

Das zweite Problem griindet auf der Artikulation von Politik und Gleichheit.
Ranciere reserviert den Politikbegriff fiir egalitire, emanzipatorische Projekte.
Fiir ihn ist ,,Politik [...] Politik der Gleichheit, ergo emanzipatorisch — oder
sie ist keine Politik*, wie Oliver Marchart (2010, S. 183) kritisch bemerkt. Fiir
den Laclau-Schiiler Marchart handelt es sich bei diesem Politikbegriff um eine
erneute Verdringungsform des Politischen, die er als ,,emanzipatorischen Aprio-
rismus* (ebd.) bezeichnet und verwirft. Dass Gleichheit der privilegierte Bezugs-
und Zielpunkt von Politik sei, kann nur axiomatisch proklamiert werden, lésst
sich aber keineswegs aus der ontologisch gesetzten Kontingenz deduzieren. Aus
einer postfundamentalistischen Perspektive, wie sie Marchart, Laclau/Mouffe und
bis zu einem gewissen Grad auch Ranciere fiir sich reklamieren, kann es keine
logische Garantie dafiir geben kann, dass das Volk auf Gleichheit rekurriert und

ideologiekritisch geschulten Analyse; das Schreiben selbst konstituiert eine Selbsterméchti-
gung und eine ereignishafte Eruption der Gleichheit, in der sich fiir Rancie¢re das Wesen der
Politik entfaltet.



20 M. Hildebrand

sich ,,als historischer Akteur um eine progressive Identitidt formiert” (Laclau
2005, S. 246, sowie Marchart 2011, insb. S. 136 ff.).

Doch ist Rancieres Position in diesem Punkt nicht nur theoretisch inkohérent,
sondern auch empirisch problematisch. Denn politisches Handeln ist leider kein
Privileg der Anteillosen, die fiir ihre Anerkennung als Gleiche streiten. Dass sich
ein polizeiliches Regime eben nicht nur im Namen der Gleichheit herausfordern
ldsst, die Ungezdhlten ihre Unzihlbarkeit auch in Formen ausdriicken, die den
egalitdren Zielen Rancieres (und Laclaus) zuwiderlaufen, fiihren derzeit etwa
rechtspopulistische Parteien vor. IThre identitédtspolitischen Dissens-Szenarien
schopfen einen demos, der nicht etwa eine Proliferation einer exzessiven Gleich-
heit bewirkt, sondern die Anwendbarkeit von Gleichheitsprinzipien im Namen
einer vermeintlich organischen Sicherheitsgemeinschaft einzuschrinken versucht.

Wenn die Irreduzibilitit von Kontingenz und Dissensualitit nicht nur ein
kritisch-normativer Horizont von Gesellschaftsbeobachtungen, sondern auch
Ausgangspunkt fiir eine allgemeine Sozialtheorie sein soll, bedarf es eines Theo-
rieprojekts, welches das Soziale und das Politische in einen dynamischen Zusam-
menhang stellt, der Faktizitit restaurativer und anti-emanzipatorischer Politik
gerecht wird und gleichzeitig auf die Mdglichkeit von emanzipatorischer Politik
insistiert. Im Folgenden mochte ich skizzieren, inwiefern der konsequente Post-
fundamentalismus Laclau/Mouffes diesem Anforderungsprofil begegnet.

5 Non sequitur - Postfundamentalismus und
politische Ontologie bei Laclau und Mouffe

Laclau/Mouffes politik- und gesellschaftstheoretisches Projekt emergiert am
Schnittpunkt von Poststrukturalismus und Kulturmarxismus. So werden die Zei-
chentheorie de Saussures, der Diskursbegriff Foucaults, die Dekonstruktion Der-
ridas und die psychoanalytische Subjekttheorie Lacans mit Antonio Gramscis
Hegemoniebegriff zu einer Theoriearchitektur verbunden, die einen vor- oder
auBerdiskursiven Referenzpunkt als ultimativen Grund von politischen und
gesellschaftlichen Ordnungen verabschiedet. Diese postfundamentalistische
Perspektive verdichten Laclau und Mouffe zu einen Politikbegriff, der sowohl
den axiomatischen Egalitarismus als auch den antisoziologischen Idealismus
Rancieres hinter sich ldsst und zu beschreiben vermag, wie die Kontingenz und
die Konfliktualitit des Sozialen politisch reaktiviert werden konnen.
Laclau/Mouffes Denken zeichnet sich dadurch aus, dass es das prioritire Ver-
hiltnis des Sozialen gegeniiber dem Politischen umkehrt, indem es soziale Iden-
titdten als Sedimentierungen antagonistisch strukturierter Diskurse auffasst. Den



Emanzipation und Demokratie jenseits der Aporien eines ... 21

Grundstein ihres Theorieprojekts bildet zunichst ein weiter Diskursbegriff, der es
erlaubt, das das Soziale mit dem Diskursiven zu identifizieren und im Anschluss
an Saussure und Derrida differenztheoretisch zu denken (Laclau und Mouffe
2006, S. 141 ff.). Demzufolge kann die Identitit eines Elements nur innerhalb
einer Struktur von Differenzen bezeichnet werden, die ihrerseits aber niemals
fixiert oder iiberzeitlich stabil, sondern offen ist und Verschiebungen und Anfech-
tungen unterliegt. Vor diesem Hintergrund

miissen [wir] die Offenheit des Sozialen als konstitutiven Grund beziehungsweise
als ,negative Essenz® des Existierenden ansehen sowie die verschiedenen ,sozialen
Ordnungen® als prekire und letztlich verfehlte Versuche, das Feld der Differenzen
zu zdhmen (Laclau und Mouffe 2006, S. 130).

Das Soziale ist damit kein festgelegtes Faktum, sondern geht aus variablen Artikula-
tionen hervor, die den Sinn gesellschaftlicher Entititen provisorisch fixieren. Diese
prekiren Sinnfixierungen bezeichnen Laclau und Mouffe als Hegemonisierung:

Jede hegemoniale Ordnung, jede Fixierung von Sinn und Identitdt kann von kon-
trahegemonialen Verfahrensweisen in Frage gestellt werden, d. h. von Verfahrens-
weisen, die versuchen werden, die bestehende Ordnung zu desartikulieren, um eine
andere Form von Hegemonie zu installieren (Mouffe 2007, S. 27).

Als Schliissel fiir die Konzeptualisierung dieser hegemonialen Organisation und
Desorganisation von Sinnzusammenhingen erweist sich dabei der Begriff des
Antagonismus: Der Antagonismusbegriff bezeichnet weder eine simple dia-
lektische Negation, noch entspricht er der identitiren Vorstellung einer unver-
dnderlichen Alteritdt zwischen zwei gegensitzlichen Einheiten. Er meint eine
kontingente Grenzziehung, die eine Wir-Sie-Differenz als so oder anders mog-
liche Unterscheidung instituiert. Diese Unterscheidung spielt eine paradoxale
Doppelrolle. Denn einerseits ist die Grenze zwischen ,uns® und ,ihnen‘ unent-
scheidbar, andererseits muss sie gezogen werden, da Sinn und Identitit nur rela-
tional — qua Differenz — hergestellt werden konnen. Wenn jede Artikulation von
Differenzen innerhalb eines Diskurses auf ein Auflen verweist, dann ist der Ant-
agonismus die notwendige Bedingung von Objektivitit und markiert zugleich
deren Grenze. Seine untilgbare Prisenz zeigt, dass jede soziale Ordnung von
einer ,traumatischen Unmoglichkeit* (Ziiek 1990, S.249) unterwandert wird
und jede Begriindung von Identitdt und Gesellschaft in ihrem universellen Gel-
tungsanspruch unterminiert ist. Infolgedessen kann Gesellschaft nicht als Totalitit
vorgestellt werden, sondern muss als eine prekére Stabilisierung von Sinn ver-
standen werden, als ein entscheidungs- und machtimmanentes Gefiige, das sich



22 M. Hildebrand

lediglich zeitweise mittels politischer Grenzziehungen stabilisiert (Laclau 1990,
S. 89 ft.; Laclau und Mouffe 2006, S. 150; Sigglow 2010, S. 42). Gesellschaft ist
eine tempordre Schliefung eines offenen Sozialen. Sie besteht nur als Serie pre-
kidrer Sinnfixierungen, wodurch sich gegenhegemonialen Projekten die Moglich-
keit er6ffnet, die Partialitit der polizeilichen Festschreibungen herauszufordern.

Angesichts der Irreduzibilitit des Antagonismus kann das Politische weder
auf ein ideologisches Uberbauphinomen eines soziookonomisch determinierten
Grundes oder auf ein gesellschaftliches Teilsystem neben anderen noch auf eine
Folgeerscheinung oder Aggregation individueller oder gruppenspezifischer Prife-
renzen reduziert werden. Laclau und Mouffe proklamieren stattdessen ein Primat
des Politischen (Laclau 1990, S. 36). Das Politische bezeichnet die antagonisti-
sche Logik, die der Einrichtung des Sozialen zugrunde liegt. Es unterminiert
jeden positiven Referenzpunkt, von dem das Soziale als objektive Ordnung beob-
achtet und instituiert werden konnte und bildet zugleich einen negativen Horizont
fiir die artikulatorische ,,Praxis des Erzeugens, der Reproduktion und Transfor-
mation sozialer Verhiltnisse®, die Laclau und Mouffe (2006, S. 193) als Politik
bezeichnen. Letztere fungiert demnach als ontisches Pendant der politischen
Ontologie und wird ihrerseits durch das Politische (die Abwesenheit eines Grun-
des, der die Objektivitit konkreter politischer Artikulationen und Grenzziehungen
verbiirgen konnte) unterlaufen.

Anstatt den Politikbegriff auf eine ereignishafte, gleichsam eruptive Artikula-
tion von Gleichheit zu reduzieren, wird Politik hier als ubiquitére, kontinuierliche
und inhaltlich unbestimmte artikulatorische Praxis gedacht. So lisst sich einerseits
analysieren, wie soziale Differenzen in politische Dissense transformiert werden,
indem die Konstruktion einer antagonistischen, inkompatiblen Differenz eine
»dquivalenzlogische Artikulation heterogener Elemente bewirkt, und andererseits
nachvollziehen, wie politische Dissense polizeilich absorbiert und eingehegt wer-
den, indem sie ,,differenzlogisch* reartikuliert werden (Laclau und Mouffe 2006,
S. 167 ff.). Die eigentliche Hegemonisierung, durch die sich ein partikulares Ele-
ment als Reprisentant einer antagonistisch blockierten Universalitéit konstituiert,
vollzieht sich durch eine semantische Entleerung. Die tendenziell monistische
Struktur eines hegemonialen Reprisentationsverhiltnisses griindet darauf, dass ein
Signifikant einer Aquivalenzkette seine spezifische Identitit abstreift und sich in
einen tendenziell ,,leeren Signifikanten® (Laclau 2007, S. 65 ff.) verwandelt und
die Einheit der antagonistisch artikulierten Elemente zum Ausdruck bringt. Uni-
verselle Begriffe wie Gemeinwohl, Nachhaltigkeit, Fortschritt oder Gerechtig-
keit werden daher keineswegs aus der politischen Sphire verbannt, sie werden zu
politisch umkdmpften Bezugspunkten rhetorischer Universalisierungen, die ihre
Partialitidt niemals vollkommen 18schen konnen.



Emanzipation und Demokratie jenseits der Aporien eines ... 23

Im Zentrum demokratischer Politik stehen fiir Mouffe (2008, S. 65 ff.) und
fiir Laclau (2005, S. 65 ff.) indes nicht Gerechtigkeit oder Fortschritt, sondern die
Kategorie des Volkes. Wenngleich eine vollstindige Reprisentation des Volkes
theorieimmanent ausgeschlossen wird, seine Identitit als legitimitédtsverbiirgender
,,0rt der Macht* (Lefort 1990, S. 296) nicht ein fiir alle Mal bezeichnet werden
kann, sind ,,partielle Verkorperungen® (Laclau 2005, S. 166) des Subjekts demo-
kratischer Politik mdglich und politisch angezeigt.®

Der uniiberbriickbare Spalt zwischen Politik und dem Politischen erweist
sich somit als Schliissel. Er erlaubt es, jede Sinnzuschreibung, jede Identitit und
damit auch ,jeden Konsens als ein zeitweiliges Resultat einer provisorischen [...]
Stabilisierung von Macht* (Mouffe 1999, S. 32) zu dekonstruieren. Dies versetzt
Laclau und Mouffe in die Lage, sowohl die Kontinuitit und Robustheit gesell-
schaftlicher Formationen, als auch die Bedingungen und Prozesse ihrer Infrage-
stellung zu theoretisieren. Denn das Postulat, dass Politik prinzipiell als ,,creatio
ex nihilo* (Laclau 1990, S. 109) gedacht werden muss, ist keineswegs gleichbe-
deutend mit der aus sozialwissenschaftlicher Sicht verhidngnisvollen Suggestion,
Politik operiere in einen strukturlosen Raum. Es besagt lediglich, dass gesellschaft-
liche Formationen als Sedimentierungen antagonistischer Sinnfixierungen zu kon-
zipieren sind und als solche prinzipiell politisch herausgefordert werden konnen.
Eine hegemonietheoretische Lektiire von Politik und Gesellschaft erschlief3t somit
immer auch einen Moglichkeits- und Handlungsraum, um eine polizeiliche Auftei-
lung des Sinnlichen mit demokratischen und libertdren Idealen zu konfrontieren.
Sie zielt auf ein Erscheinen des demos — nicht als substanzielle Einheit, sondern als
hybride, prekire und flexible Aquivalenz aus heterogenen Elementen.

Dabei spielt Gleichheit durchaus eine Schliisselrolle: Wenngleich sie der Politik
nicht vorgestellt werden kann, sondern selbst zur Disposition steht, fungiert sie als
Transmissionsriemen des von Laclau und Mouffe favorisierten politischen Projekts
der radikalen Demokratie. Denn im Rekurs auf eine abwesende Gleichheit konnen
vielfdltige Unterordnungsverhéltnisse als Unterdriickungsverhiltnisse reformuliert
und zu einer widerstidndischen, popularen Identitit artikuliert werden.

SLaclau kniipft somit an Claude Leforts Reflexion iiber die symbolische Transformation
von Legitimitit an, die sich mit dem Ubergang von der absolutistischen zur demokratischen
Gesellschaft vollzieht. An die Stelle der géttlichen Einheit von Wissen, Recht und Macht, die
der Korper des Erbmonarchen reprisentiert, tritt eine neue Gesellschaftsform, deren Charak-
teristikum darin besteht, dass sie sich ,,dadurch instituiert und erhilt, dass sie die Grundlagen
aller Gewissheit auflost™ (Lefort 1990, S. 296). Wihrend Lefort jedoch jeden Reprisentati-
onsversuch des Volkes als totalitdr verwirft, erdffnet das Theorem des leeren Signifikanten
die Moglichkeit fiir eine hegemoniale Inkarnation des Volkes (Laclau 2005, S. 164 ff.).



24 M. Hildebrand

Dennoch kapriziert sich der Demokratiebegriff Laclau/Mouffes im Unterschied
zu jenem Rancieres nicht in erster Linie auf die Verifizierung der Gleichheit der
Intelligenzen, sondern auf Kontingenzwahrung, d. h. auf den paradoxalen Versuch,
eine ,Ordnung‘ zu errichten, welche ,,die Unbestimmtheit in ihre Form aufnimmt
und erhilt (Lefort 1990, S.291).7 Mit diesem Ziel iiberfiihrt Mouffe die theoreti-
sche Negation eines objektivititsverbiirgenden Grundes und die Irreduzibilitit des
Antagonismus in ein normatives Demokratiemodell. Thr agonistischer Pluralismus
versucht der SchlieBung politischer Faktionen um voll-konstituierte Identititen ent-
gegenzuwirken und die Moglichkeit einer pluralistischen und damit notwendig streit-
baren Instituierung von Gesellschaft zu garantieren (Mouffe 2008, S. 34 ff., 85 ff.).

Die politische Ontologie selbst privilegiert jedoch kein bestimmtes politisches
Projekt. Gleichheit ist der politischen Auseinandersetzung keineswegs als zentra-
ler Diskursoperator vorgeordnet. Der leere Ort der Macht kann auch durch einen
anderen Signifikanten okkupiert werden. — Man denke etwa an einen autoritiren
Fiihrer, politische Schlagworte wie Wirtschaftswachstum, Vollbeschiftigung und
Sicherheit oder aber die Vorstellung eines ethnisch homogenen Volkes, in dem
alle internen Antagonismen negiert und gegebenenfalls gewaltsam ausgel6scht
werden. Laclau und Mouffe kultivieren somit eine gewisse Sensibilitit gegeniiber
dem herrschaftsformigen und potenziell totalitiren Charakter popularer Kontes-
tationen. Das ,Volk® erscheint als ambivalente Kategorie — als prekére ,,Kom-
munalitit™ (Mouffe 2008, S. 65), die sich im Hinblick auf sehr unterschiedliche
Ideale stabilisieren lédsst. Dass ein demos nicht durch ethno-kommunitarisitische
und autoritdre, sondern durch liberale, egalitire und emanzipatorische Projekte
hegemonisiert wird und Gleichheit und Freiheit zum Fluchtpunkt polysemischer
Missachtungserfahrungen und heterogener grievances avancieren, kann nicht the-
oretisch begriindet, sondern nur politisch erstritten werden.

6 Politische Ontologie und radikaldemokratische
Performativitat

Rancieres Politikbegriff rekurriert auf eine axiomatisch gesetzte Gleichheit. Jede
politische Infragestellung einer polizeilichen Ordnung wird a priori als eine prak-
tische Anwendung von Gleichheitsprinzipien gerahmt. Gleichheit erscheint als

"Entsprechend ist fiir Laclau (2007, S. 144 f.) ,,[e]ine demokratische Gesellschaft [...] nicht etwa
jene, in welcher der ,beste Inhalt unherausgefordert dominiert, sondern vielmehr eine, in der
kein Ziel ein fiir allemal erreicht ist und es immer die Moglichkeit der Herausforderung gibt™.



Emanzipation und Demokratie jenseits der Aporien eines ... 25

notwendiges Resultat der erkenntnistheoretischen Nivellierung unterschiedlicher
Diskurse (im Anschluss an Ranciere auch Fliigel-Martinsen 2017, insb. S. 190 f.).
Die konsequent postfundamentalistische Position, die Laclau und Mouffe bezie-
hen, weist diesen Optimismus zuriick. So steht Laclau sowohl einer notwendigen
Beziehung von Kontingenz und Gleichheit als auch einer ,,Ethisierung® (Stiheli
2001, S. 222) der politischen Ontologie skeptisch gegeniiber. Den Versuchen, aus
der Irreduzibilitit von Kontingenz, Unentscheidbarkeit und Antagonalitéit einen
ethischen Imperativ* abzuleiten, sich ,,der Heterogenitit des anderen gegeniiber
offen zu halten und verantwortlich zu erweisen®, erteilt er eine strikte Absage
(Laclau 2007, S. 117 £.). Und auch Mouffes demokratietheoretisches Plddoyer fiir
eine Ethik der wechselseitigen Anerkennung politischer Differenz rekurriert zwar
auf die politische Ontologie, lédsst sich aber keineswegs als Abkehr vom Post-
fundamentalismus verstehen. Denn ihr agonistisches Demokratiemodell ist nicht
etwa die notwendige Schlussfolgerung der politischen Ontologie, sondern resul-
tiert aus einer kontingenten Artikulation von Hegemonie- und Demokratietheorie
im Sinne einer politischen Indienstnahme der ersteren fiir eine Verteidigung und
Vertiefung des liberaldemokratischen Projekts.

Dennoch ist die politische Ontologie auch fiir sich genommen nicht etwa
ethisch folgenlos. Sie miindet weder in einem epistemologisch haltlosen Rela-
tivismus noch in politischem Dezisionismus und Voluntarismus, wie Karin
Priester (2012, S. 116) argwohnt, und sie fiihrt auch nicht zu einer volunta-
ristischen ,,Hypostasierung® beliebiger Konflikte ,,zum Sinn des Politischen®,
wie Michael Hirsch (2007, S. 200) meint. Dieser Kritik entgeht, dass Laclau/
Mouffes Theorieprogramm selbst als politische Intervention gedacht werden
muss. Die politische Ontologie zielt auf eine Visibilisierung von Macht und
Historizitit. Sie ermoglicht eine Infragestellung von sozialen Verhiltnissen, die
andernorts als rational, moralisch, alternativlos und quasi-natiirlich entproble-
matisiert werden, und bildet die Grundvoraussetzung fiir eine Expansion von
Gleichheits- und Freiheitseffekten, die sich gerade nicht in einer spezifisch
verfassten Ordnung verwirklichen lassen, sondern nur in einer démocratie a
venir (Derrida) politisch prozeduralisiert werden konnen. Aus dem ultimativen
Scheitern von Sinnfixierungen folgt zwar kein Primat der Gleichheit; die radi-
kale Kontingenz und Konfliktualitit, die Laclau und Mouffe ontologisch ver-
ankern und als irreduziblen Ausgangspunkt ihres politiktheoretischen Denkens
setzen, ldasst sich nicht transzendieren — auch nicht im Namen einer Gleich-
heit der Intelligenzen. Die Unhintergehbarkeit des Antagonismus entpuppt sich
jedoch durchaus als notwendige Bedingung eines erkenntnistheoretischen Ega-
litarismus, der jede Form von Legitimitdt an Macht bindet und fiir politische
Kontestationen 6ffnet.



26 M. Hildebrand

Die politische Ontologie birgt somit eine ,,implizite Ethik®; sie ist ,,performa-
tiv radikaldemokratisch* (Hildebrand und Séville 2015, S. 38 f.). Denn nur wenn
die Unentscheidbarkeit einer Aufteilung des Sinnlichen prisent gehalten wird,
ldsst sich das Soziale politisieren und demokratisieren. Der ethische Impetus der
Hegemonietheorie besteht also nicht in der Verwirklichung bestimmter Politikin-
halte oder der Realisierung universeller Gerechtigkeits- oder Vernunftprinzipien,
sondern in der Entscheidung, Gesellschaft und Politik hegemonietheoretisch zu
lesen, um vermeintlich fixierte Identititen mit der Kontingenz ihrer Grundlegun-
gen zu konfrontieren und eine hybride Gegenhegemonie zu lancieren.

Die politische Theorie Laclau/Mouffes liefert somit keinen ,,préskriptiven
Normativismus® (Hildebrand und Séville 2015, S. 35), der sich in allgemeingiil-
tigen Gerechtigkeits-, Rationalitits- oder Gleichheitsgrundsitzen konkretisie-
ren wiirde, wohl aber ein Votum fiir eine politische Kultur, welche das totalitdre
Phantasma einer versohnten Gesellschaft verabschiedet und den ,,positive[n]
Wert einer dislozierten Identitdt” anerkennt (Laclau 2007, S. 145; auch Mouffe
2008, S. 125 ff.). Sie hélt in Erinnerung, dass sich der politisch-antagonistischer
Charakter von Gesellschaft nicht transzendieren ldsst — auch nicht durch einen
sozialwissenschaftlichen Diskurs, weil jede Reprisentation von Gesellschaft auf
ein antagonistisches Anderes verweist, das ihren universellen Geltungsanspruch
konterkariert. Eine kritisch-emanzipatorisch orientierte Sozialwissenschaft muss
die traditionellen epistemologischen Uberlegenheitsanspriiche hinter sich lassen
und den Dualismus von laienhafter Ideologie und soziologischer Wissenschaft
zuriickweisen. Dies bedeutet gerade nicht, dass sich soziologische Praxis von
politischen Kdmpfen fernzuhalten hat, sondern lauft vielmehr darauf hinaus, dass
sie als strategisch intervenierende und zugleich selbstreflexive Praxis gedacht
werden kann. Hierfiir — und dies begriindet die Uberlegenheit von Laclau/
Mouffes Konzeption des Politischen gegeniiber jener Rancieres — muss sie in der
Lage sein zu beobachten, wie hegemoniale Ordnungen respektive polizeiliche
Sinnstrukturen und die Machtwirkungen, die sie entfalten, durch politische Arti-
kulationen kontinuierlich aktualisiert, stabilisiert, modifiziert und herausgefordert
werden konnen.

Literatur

Bottger, Felix. 2014. Postliberalismus: Zur Liberalismuskritik der politischen Philosophie
der Gegenwart. Frankfurt/New York: Campus.

Butler, Judith. 2002. What is critique? An essay on Foucault’s virtue. In The Political:
Readings in Continental Philosophy, Hrsg. David Ingram, 212-228. London: Blackwell.



Emanzipation und Demokratie jenseits der Aporien eines ... 27

Celikates, Robin. 2014. Kritik der piddagogischen Vernunft: Bourdieu, Ranciére und die
Idee einer kritischen Sozialwissenschaft. In Pierre Bourdieu und Jacques Ranciére.
Emanzipatorische Praxis denken, Hrsg. J. Kastner und R. Sonderegger, 123-146. Wien:
Turia + Kant.

Fischbach, Franck. 2012. Le déni du social, deux exemples contemporains: Abensour
et Ranciere. In Histoires et définitions de la philosophie sociale, Hrsg. E. Dufour,
F. Fischbach und E. Renault, 29-46. Paris: Vrin.

Fischbach, Franck. 2014. Die ungliicklichen Abenteuer der Kritik: Uberlegungen im Aus-
gang von Jacques Ranciere. In Pierre Bourdieu und Jacques Ranciere. Emanzipatori-
sche Praxis denken, Hrsg. J. Kastner und R. Sonderegger, 51-62. Wien: Turia + Kant.

Fliigel, A., R. Heil, und A. Hetzel. 2004. Die Riickkehr des Politischen. In Die Riickkehr
des Politischen. Demokratietheorien heute, Hrsg. Fliigel, A., R. Heil, und A. Hetzel,
7-16. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Fliigel-Martinsen, Oliver. 2017. Befragungen des Politischen. Subjektkonstitution — Gesell-
schaftsordnung — Radikale Demokratie. Wiesbaden: Springer VS Verlag fiir Sozialwis-
senschaften.

Foucault, Michel. 1987. Das Subjekt und die Macht. In Michel Foucault. Jenseits von Struk-
turalismus und Hermeneutik, Hrsg. H. Dreyfus und P. Rabinow, 241-261, Frankfurt
a. M.: Athendum.

Hildebrand, M., und A. Séville. 2015. Populismus oder agonale Demokratie? Bruchlinien
der theoretischen Symbiose von Laclau und Mouffe. Politische Vierteljahresschrift
56/1: 27-43.

Hirsch, Michael. 2007. Die zwei Seiten der Entpolitisierung. Zur politischen Theorie der
Gegenwart. Stuttgart: Steiner.

Jurt, P., und U. Wuggening. 2014. Kritischer Realismus und das Axiom der Gleichheit.
Der Antagonismus von Pierre Bourdieu und Jacques Ranciere. In Pierre Bourdieu und
Jacques Ranciere. Emanzipatorische Praxis denken, Hrsg. J. Kastner und R. Sonderegger,
183-211. Wien: Turia + Kant.

Kastner, J., und R. Sonderegger. 2014. Emanzipation von ihren Extremen her denken. Ein
einleitendes Plddoyer fiir Bourdieu und / mit Ranciere. In Pierre Bourdieu und Jacques
Ranciere. Emanzipatorische Praxis denken, Hrsg. J. Kastner und R. Sonderegger, 7-30.
Wien: Turia + Kant.

Krasmann, Susanne. 2015. Das Unvernehmen als das Andere der Ordnung. Zur Bedeutung
des Sinnlichen in der politischen Philosophie Jacques Rancieres. In Das Andere der
Ordnung. Theorien des Exzeptionellen, Hrsg. U. Brockling, C. Dries, M. Leanza und
T. Schlechtriemen, 73-88. Weilerswist: Vellbriick Wissenschaft.

Laclau, Ernesto. 1990. New reflections on the revolution of our time. London/New York:
Verso.

Laclau, Ernesto. 2005. On populist reason. London/New York: Verso.

Laclau, Ernesto. 2007. Emanzipation und Kontingenz. Wien: Turia + Kant.

Laclau, E., und C. Mouffe. 2006. Hegemonie und radikale Demokratie: Zur Dekonstruk-
tion des Marxismus. Wien: Passagen Verlag.

Lefort, Claude. 1990. Die Frage der Demokratie. In Autonome Gesellschaft und libertire
Demokratie, Hrsg. U. Rodel, G. Frankenberg und H. Dubiel, 281-297. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.



28 M. Hildebrand

Liebsch, Burkhard. 2005. Widerstreit und Dissens. Kritische Uberlegungen zum POLE-
MOS bei Jacques Ranciere. In Hermeneutische Phédnomenologie — phdnomenologi-
sche Hermeneutik, Hrsg. H. Vetter und M. Flatscher, 135-155, Frankfurt a. Main: Peter
Lang.

Marchart, Oliver. 2010. Die politische Differenz: Zum Denken des Politischen bei Nancy,
Lefort, Badiou, Laclau und Agamben. Berlin: Suhrkamp.

Marchart, Oliver. 2011. The second return of the political: Democracy and the syllogism of
equality. In Reading Ranciere, Hrsg. P. Bowman und R. Stamp, 128-147. London/New
York: Continuum.

Mouffe, Chantal. 1999. Dekonstruktion, Pragmatismus und die Politik der Demokratie. In
Dekonstruktion und Pragmatismus: Demokratie, Wahrheit und Vernunft, Hrsg. Chantal
Mouffe, 11-36, Wien: Passagen-Verlag.

Mouffe, Chantal. 2007. Uber das Politische. Wider die kosmopolitische Illusion. Frankfurt
a. M.: Suhrkamp.

Mouffe, Chantal. 2008. Das demokratische Paradox. Wien: Turia + Kant.

Muhle, Maria. 2006. Jacques Ranciere. Fiir eine Politik des Erscheinens. In Kultur. Theorien
der Gegenwart, Hrsg. S. Moebius und D. Quadflieg, 311-320. Wiesbaden: VS Verlag.
Niederberger, Andreas. 2004. Aufteilungen unter Gleichen. Zur Theorie der demokra-
tischen Konstitution der Welt bei Jacques Ranciere. In Die Riickkehr des Politischen.
Demokratietheorien heute, Hrsg. O. Fliigel, A. Heil und A. Hetzel, 129-145. Darmstadt:

Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Nordmann, Charlotte. 2014. Bourdieu und Ranciere in Beziehung setzen, um die Emanzi-
pation zu denken. In Pierre Bourdieu und Jacques Ranciere. Emanzipatorische Praxis
denken, Hrsg. J. Kastner und R. Sonderegger, 31-50. Wien: Turia + Kant.

Priester, Karin. 2012. Die Stunde der Entscheidung. Radikale Linke im Geiste Carl
Schmitts. In Bldtter fiir deutsche und internationale Politik 6: 108—119.

Ranciere, Jacques. 1975. Wider den akademischen Marxismus. Berlin: Merve-Verlag.

Ranciere, Jacques. 2002. Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Ranciere, Jacques. 2005. Die Nacht der Proletarier. Wien: Turia + Kant.

Ranciere, Jacques. 2007. Die Entsorgung der Demokratie. Interview mit Christian Holler.
Eurozines. http://www.eurozine.com/pdf/2007-11-30-ranciere-de.pdf. Zugegriffen: 1.
Mirz 2016.

Ranciere, Jacques. 2007. Der unwissende Lehrmeister: Fiinf Lektionen iiber die intellektu-
elle Emanzipation. Wien: Passagen-Verlag.

Ranciere, Jacques, 2008. Zehn Thesen zur Politik. Berlin: Diaphanes.

Ranciere, Jacques. 2009. Der emanzipierte Zuschauer. Wien: Passagen-Verlag.

Ranciere, Jacques. 2010. Der Philosoph und seine Armen. Wien: Passagen-Verlag.

Ranciere, Jacques. 2011a. The thinking of dissensus: Politics and aesthetics. In Reading
Ranciere, Hrsg. P. Bowman und R. Stamp, 1-17. London/New York: Continuum.

Ranciere, Jacques. 2011b. Chronik der Konsensgesellschaft. Wien: Passagen-Verlag.

Reckwitz, Andreas. 2006. Ernesto Laclau: Diskurse, Hegemonien, Antagonismen. In Kul-
tur. Theorien der Gegenwart, Hrsg. S. Moebius und D. Quadflieg, 339-349. Wiesbaden:
VS Verlag.

Ritzi, Claudia. 2016. Postdemokratie. In Zeitgendssische Demokratietheorien. Band 2:
Empirische Demokratietheorien, Hrsg. O. W. Lembcke, G. S. Schaal und C. Ritzi,
S. 199-225. Wiesbaden: Springer VS.


http://www.eurozine.com/pdf/2007-11-30-ranciere-de.pdf

Emanzipation und Demokratie jenseits der Aporien eines ... 29

Sigglow, Astrid. 2010. Emanzipation und Kontingenz: Poststrukturalistische Demokratie-
theorie bei Chantal Mouffe, Ernesto Laclau und Jacques Derrida, unveroftentlichte
Magisterarbeit, Albert-Ludwigs-Universitit Freiburg.

Stiheli, Urs. 2001. Die politische Theorie der Hegemonie. Ernesto Laclau und Chantal
Moulffe. In Politische Theorien der Gegenwart. Band 2, Hrsg. A. Brodocz und G. S.
Schaal, 193-224, Opladen: Leske + Budrich.

Toscano, Alberto, 201 1. Anti-sociology and its limits. In Reading Ranciére, Hrsg. P. Bowman
und R. Stamp, 217-237. London/New York: Continuum.

Zizek, Slavoj. 1990. Beyond Discourse Analysis. In New Reflections on the Revolution of
Our Time, Ernesto Laclau, 249-260, London/ New York: Verso.



®

Check for
updates

Ranciere, Reckwitz und die Kritikmacht
der Asthetik

Eine Parallele

Aude Bertrand

1 Einleitung

Der Kiinstler ist seit der Entstehung des philosophischen Denkens eine kontro-
verse, aus der politeia zu verbannende und somit bedeutsame Figur. In der Sozio-
logie wurde das kiinstlerische Schaffen wiederum bisher als Marginalie oder
Dysfunktion (mit Durkheim), als Austragungsort fiir Machtverhiltnisse (mit
Bourdieu oder Becker) oder Symptom fiir Pathologien der sozio-6konomischen
Sphire behandelt (etwa mit Menger (2014) oder Boltanski und Chiapello (1999)).
Dass Kunst ein zentrales Thema der Politik und der Soziologie werden konnte,
war vor einigen Jahrzehnten kaum zu erahnen.

Fiir Ranciére und fiir Reckwitz spielt das Asthetische eine zentrale Rolle inso-
fern, als diese Kategorie beiden Autoren Anlass bietet, die jeweilige Disziplin struk-
turell zu iiberdenken. Ranciére betrachtet nicht nur das Asthetische als Instrument
der Politik im weitesten Sinne, etwa durch visuelle Propaganda oder rhetorische
Manipulation in der platonischen Tradition, sondern er begriindet den politischen
Moment auf das Sichtbarwerden und Wahrnehmen von Korper, Stimme, Geste wel-
che hierdurch eine Legitimitit oder metaphorisch eine Biihne bekommen. Sowohl
in Kunst als auch in Politik geht es um ,, Positionen und Bewegungen von Korpern,
Funktionen des Worts, Verteilungen des Sichtbaren und Unsichtbaren* (Ranciere
2008a, S.34). So vollzieht der Autor eine ontische Gleichsetzung zwischen Poli-
tik und Kunst, als zwei Modi der Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik wird zum

A. Bertrand (D<)
Witten, Deutschland

© Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH 2018 31
T. Linpinsel und I.-T. Lim (Hrsg.), Gleichheit, Politik und Polizei: Jacques

Ranciere und die Sozialwissenschaften, Kulturelle Figurationen: Artefakte,

Praktiken, Fiktionen, https://doi.org/10.1007/978-3-658-20670-3_3



32 A.Bertrand

Einbruch in die Ordnung der Dinge, zur Epiphanie als Erscheinungs- und Erkennt-
nismoment einer moglichen Neu-Anordnung des Sozialen, des ,Gemeinwesen‘. In
der Politik nehmen sonst ausgeschlossene Gruppen (ihren) Teil an der res publica,
indem sie auf der offentlichen Biihne auftreten; in der Kunst werden sonst nicht
betrachtete oder ganz neue Formen oder Sujets auf den Sockel gesetzt und dadurch
mit bereits etablierten Kunstformen gleichgesetzt. Kunst wie Politik sind aber Aus-
nahmesituationen: Denn im Umkehrschluss existieren Machtverhiltnisse durchaus
ohne Politik (in Form von Polizei) und die Erzeugung von Formen reicht nicht aus,
um Kunst zu produzieren. Somit arbeitet Ranciere sowohl mit einer sehr eigenen,
originellen Definition von Politik als auch von Kunst.

Reckwitz betrachtet das Asthetische aus dem Blickwinkel der Soziologie
und vollzieht eine Wende, die in Analogie mit Rancieres Betrachtung der Kunst
gesehen werden kann: Infolge der Asthetisierung sieht Reckwitz das Sinnliche
als nunmehr integrativer Bestandteil von Alltagspraktiken. Zudem erkennt er das
Kritikpotenzial der Asthetik als eine notwendige Erginzung zur Sozialkritik, wel-
che in die Soziologie integriert werden muss — und unternimmt das Projekt einer
Erneuerung der eigenen Disziplin als Bruch mit der vernunftbasierten, nicht-
dsthetischen Soziologie-Tradition.

Nach einem Umriss der besonderen idsthetischen Betrachtung bei Ranciere
(Abschn. 2) und Reckwitz (Abschn. 3) gehe ich exemplarisch auf neuere Kunst-
formen ein (Abschn. 4) und auf deren Unterscheidung zu dem, was sowohl Ran-
ciere und Reckwitz als idealtypische bzw. (gute) Kunst fassen.

Abschlielend skizziere ich ein gesellschaftliches Regime der Kunst (Abschn. 5) —
nicht als Gegenentwurf zum dsthetischen Regime, sondern als Loslosung von einem
Kunstbegriff, welcher vordergriindig eine Antwort auf eine &sthetische Frage stellt,
d. h. um die Frage und Neudefinition der eigenen ,Kunsthaftigkeit® kreist und im
Spannungsfeld zwischen Kunst und Gesellschaftskritik zu verorten wire. Das gesell-
schaftliche Regime klammert nicht nur die Frage nach dem Kiinstlerischen in der
Kunst aus, sondern bietet auch eine Moglichkeit zur Uberwindung des Kreativitiits-
bzw. Neuheitsimperativs unter Rekurs auf die Sozialkritik.

2 Die Aufteilung des Sinnlichen: Der
gesellschaftspolitische Stellenwert der Kunst bei
Ranciére

Asthetik ist das Andere der Politik. Die politische Philosophie baut auf teils ver-
nunftbegabte, teils Gewalt iibende, immer interessegeleitete Individuen. Ausge-
rechnet der Kiinstler wird aus der platonischen Republik vertrieben. Bis in die
Gegenwart hat der Raum der Griinde, selbst um die narrativ-performative Dimension



Ranciére, Reckwitz und die Kritikmacht der Asthetik 33

ausgeweitet (Forst 2015), kaum Platz fiir das Sinnliche (oder wenn, dann auf das
Instrumentelle, Manipulative bis Kontrafaktische reduziert). Ranciere sieht in der
Rationalitdt der Politik nichts als ,Unvernehmen‘. ,.Die Grundlegung der Politik
ist tatsdchlich um nichts mehr Konvention als Natur: sie ist die Abwesenheit eines
Grundes, die reine Kontingenz aller gesellschaftlichen Ordnung™ (Ranciere 2002,
S. 28, meine Hervorhebung).

Es ist Rancieres Verdienst, eine Wende in unserem Verstindnis der Politik zu
schaffen, die das Asthetische mit einbezieht — und zwar nicht als bloB instru-
mentell, sondern als konstitutiv fiir den politischen Moment oder die politische
Dimension. Man konnte Rancieres Politik geradezu als eine &sthetische Politik
kennzeichnen, so zentral das Sinnliche fiir Ranciere ist.

Asthetik im allgemeineren Sinne einer Untersuchung sinnlicher Wahrneh-
mungen impliziert immer auch Distinktion, Unterscheiden — etwa zwischen
dem gezeigten und dem nicht gezeigten, zwischen dem Aufzeigbaren und dem
nicht Aufzeigbaren, dem Sagbaren und dem nicht Sagbaren. Uber die Ebene des
Sakralen oder des Tabus (kurz, des Ethischen) hin zur Ebene des Machtappa-
rats (der Reprisentation) kommt es in der Moderne zu einem Moment, wo neue
Situationen erzeugt werden konnen und wo herrschende Weltverhiltnisse, seien
sie etwa machtpolitischer oder religioser Natur, hinterfragt werden konnen und
konkurrierende Darstellungsmodi oder Weltanschauungen vorgeschlagen, ausge-
testet werden. Die Moderne kann aus diesem Grund als ein Zeitalter aufgefasst
werden, wodurch die Rahmenbedingungen fiir kontinuierliche Neu-Aufteilungen
des Sinnlichen zumindest vorgegeben sind. Potenzielle Neu-Aufteilungen wie-
derum sind keine Exklusivitit des modernen Zeitalters, sondern vielmehr als
ahistorische/transhistorische Moglichkeit zu betrachten. Ranciere rekurriert in
das Unvernehmen auf das antike Paradebeispiel politischen Dissenses, Situation
wo die Plebeier und Patrizier miteinander konfrontiert werden: der Einbruch der
Plebeier ist eine vorbildliche Situation, in der das einfache Volk, die Anteillosen,
sich Gehor verschaffen, auf die politische Biihne auftreten, die ,Biihne der Sicht-
barmachung‘ (Ranciere 2002, S. 37). Indem deren Stimme nicht blof} als Léarm,
sondern als Sprache anerkannt wird, bekommen sie einen Anteil am politischen
Geschehen (Ranciere 2002, S. 35-37).

Was meint eine Aufteilung des Sinnlichen und warum ist sie sowohl eminent
politisch als auch eminent dsthetisch?

Das Bewusstsein um die eigene selektive Wahrnehmung fassen wir in der
Gegenwart eher als das Ergebnis individueller Ausprigungen, Beschiftigungen
und Interessen auf — die Aufteilung des Sinnlichen wére so etwas wie eine kol-
lektiv generierte bzw. intersubjektiv erzwungene, also normbeladene selektive
Wahrnehmung wodurch bestimmt und legitimiert wird, wer am gemeinschaftli-
chen Geschehen teilhat (und wer nicht), wer verschiedene Formen und Anteile



34 A. Bertrand

von Kapital (6konomisch, symbolisch, kulturell, politisch) besetzen darf und wer
nicht; aber auch, welche Weisen der Welterzeugungen oder , Weltverhiltnisse* als
real oder legitim gelten und welche wiederum als fiktional oder illegitim.

Oder nach Ranciere:

,Aufteilung des Sinnlichen‘ nenne ich jenes System sinnlicher Evidenzen, das
zugleich die Existenz eines Gemeinsamen aufzeigt wie auch die Unterteilungen,
durch die innerhalb dieses Gemeinsamen die jeweiligen Orte und Anteile bestimmt
werden. Eine Aufteilung des Sinnlichen legt sowohl ein Gemeinsames, das geteilt
wird, fest als auch Teile, die exklusiv bleiben (Ranciere 2008a, S. 25).

Ranciére definiert zwei Asthetiken: die priméire Asthetik, wodurch wir die Welt
und die Weltverhiltnisse wahrnehmen und die sekundire Asthetik, welche sich
spezifisch auf Kunst bezieht und beim Verstdndnis neuerer Kunstentwicklungen
von der Moderne bis in die Gegenwart eine besondere Rolle spielt.

Die sekundire Asthetik bezieht sich auf die besondere ,Seinsweise® des
Kunstobjekts (Ranciere 2008a, S.27), ist also zugleich ein Analyseraster, um
(gute) Kunst von nicht-(guter-)Kunst zu unterscheiden, wenngleich Ranciere
diese kunstanalytische Rolle bei der eigenen Definition von Asthetik zuriickweist:
Unter Asthetik versteht Ranciere keine Kunsttheorie. Sein eigenes Verstindnis
von Asthetik als Moment des Dissenses verwendet er trotzdem als Messlatte fiir
gute Kunst (siehe insb. Ranciere 2007, 2008).

Kunst ist gekennzeichnet durch eine hybride oder doppelte ,Seinsweise® zwi-
schen Kunst als Ort oder Moment der Fiktion einerseits und Handlung oder Ein-
griff in die gemeinschaftlich anerkannte Realitét andererseits:

Platons Verbannung der Dichter griindet sich nicht erst auf den unmoralischen Inhalt
der Fabeln, sondern bereits auf die Unfihigkeit, zwei Dinge gleichzeitig zu tun. Die
Frage, was Fiktion ist, ist zunéchst die Verteilung von Orten. Aus platonischer Sicht
bringt die Theaterbiihne — zugleich ein Raum offentlicher Tétigkeit und ein Ort der
Vorfiihrung von ,Trugbildern® — die Aufteilung von Identititen, Tédtigkeiten und
Riumen durcheinander (Ranciere 2008a, S. 27).

Diese Asthetik im engeren Sinne, diese sekundire Asthetik entfaltet erst mit der
Geburt der Moderne ihr Potenzial: In der Antike und bis zum Spétmittelalter
herrscht das ethische Regime der Bilder, wo noch nicht von Kunst im heutigen
Sinne die Rede sein kann. Bilder (zu denen man Artefakten hinzufiigen konnte,
etwa Fetische, Figuren, Ikonen und Reliquien...) haben eine ethische Funktion,
in ihnen wird das magisch-religiose gezeigt (oder verborgen, wie im Fall des Iko-
noklasmus), Rituale, Tabus, werden durch sie getragen, sie kldren auf (wie im



Ranciére, Reckwitz und die Kritikmacht der Asthetik 35

religiosen) oder verfiihren (wie bei Platon). Verstirkt ab dem Spétmittelalter dient
die Kunst einer machtstiitzenden, -bejahenden und -verbreitenden Funktion: ob
mit imposanten Bauten oder Portrits der Herrschenden als Gemilde oder iiber-
groBe Skulptur. Im représentativen Regime der Kunst blithen die schonen Kiinste
auf. Diese sind um Normen des Schonen, um Kanons gebaut. In der Renaissance
wird die Kunst zu einer Wissenschaft, zu einer neuen Ordnung der Dinge und zu
einem Symbol der Macht. Diese Kunst kann als polizeilich betrachtet werden: Sie
stiitzt und bestitigt die Aufteilung, ist Instrument der Herrschenden. Die Kunst
unter Diktatoren im XX. Jahrhundert, etwa mit der Wiederaufnahme antiker und
klassizistischer Formen oder mit der Verbannung ,entarteter Kunst‘ unter dem
NS-Regime kann als eine Verlingerung des repridsentativen Regimes betrachtet
werden; sie bildet trotzdem eine Ausnahme im Kunstgeschehen seit der Frithmo-
derne. Die Geburt der Moderne besteht ndmlich in einer Geste der Emanzipation,
des Freimachens von Kanons. Nicht nur formal, sondern auch thematisch wird
experimentiert, werden neue Methoden erfunden, neue Sujets aufgegriffen.

Handwerk (ars oder techne), schone Kiinste (als Teil der artes liberales), freie
Kunst — diese drei Begriffe bieten eine grobe Rahmung der jeweiligen Funktio-
nen und Moglichkeiten der Kunst, die sich je nach Epoche stark ausdifferenzieren
aber einander nie vollstindig ausschliefen konnen.

Die Pointe in Rancieres Verstindnis der Kunst ist, dass diese immer eine poli-
tische Komponente birgt — und zwar nicht, indem der Kiinstler politisch enga-
giert ist oder politische Sujets aufgreift, sondern in der Natur des kiinstlerischen
Erscheinungsmoments selbst. Paradoxerweise ist eine Kunst, die sich nicht um
die herrschenden Glaubensfragen oder Figuren der Macht, sondern um sich selbst
dreht, eine latent politische — und zwar indem sie die eigene Kunsthaftigkeit aus-
lotet, d. h. Regeln oder Normen der Kunst kontinuierlich aufbricht und Nicht-
Kunst zu Kunst erklirt. In diesem Prozess der Selbstsuche und des Austestens der
eigenen Grenzen erstellt Kunst einen Bezug zur AuBlenwelt — von der Moderne
bis zur Gegenwart ist Kunst immer ein Versuch, sich selbst zu iiberwinden und
durch Neudefinition wiederzufinden.

Damit eine Sache politisch ist, muss sie eine Begegnung zwischen der polizeilichen
und der gleichheitlichen Logik stattfinden lassen (...). Nichts ist also an sich poli-
tisch. Aber alles kann es werden, wenn es die Begegnung der zwei Logiken stattfin-
den ldsst (Ranciere 2002, S. 44).

In der Moderne, im é&sthetischen Regime also, bekommt die Kunst die etablierten
Aufteilungen nicht iibertragen oder hat nicht mehr den Auftrag, diese aufzuzeigen.
Sondern sie hat die Fihigkeit, tradierte (ob religitse, sittliche, macht-bezogene...)
Aufteilungen aufzubrechen und neu zu definieren, was aufzeigbar ist und was



36 A.Bertrand

nicht — etwa obszone Korperteile (mit Gustave Courbet, L’origine du monde, 1866:
Statt einer Allegorie iiber den Ursprung der Welt bekommt man ein weibliches
Geschlechtsteil zu sehen), Nicht-Habende oder ausgeschlossene Randgruppen (Edou-
ard Manet, Olympia, 1865: Der entblofte liegende Korper, von der Komposition und
Maltechnik her kaum von einer Gottin zu unterscheiden, ist der einer Prostituierten),
banale bis widerliche Alltagsgegenstinde (Duchamps Fountain aus dem Jahr 1917
war das erste Ready Made. Anders als Andy Warhols’ Brillo Box, 1964, wurde die-
ses industriell angefertigte Urinal nicht einmal durch den Kiinstler reproduziert, son-
dern so wie es war auf einem Podest ausgestellt und unter dem Pseudonym ,R. Mutt*
signiert). Die Liste liele sich bis in die Gegenwart fortfiihren, etwa indem einfache
Gesten des Laufens oder Stehen als Performance-Akt (Bruce Naumann) dargestellt
werden oder architektonische Bauten zerstort werden (Gordon Matta-Clark). Mit der
Darstellung von Randgruppen, beispielsweise mit queer art, feminist art, street art
oder sonstigen urbanen Kunstformen, wird das emanzipatorische Potenzial moderner
Kunst auch heute sichtbar: Plotzlich sind auch Frauen, auch Farbige, Homosexuelle,
Teenager aus unterprivilegierten Vierteln oder andere Randgruppen von Interesse,
diirfen portritiert werden, sind der Rede wert, diirfen gewisse Funktionen in der
Gesellschaft einnehmen oder Forderungen geltend machen. Politische Subjektwer-
dungs-Strategien sind bei Ranciere insofern édsthetisch im erweiterten Sinne, als dass
das Sinnliche allgemein, das als intersubjektiv legitim Geltende sich im Moment der
Darstellung verédndert.

Dies impliziert, dass mit Kunst nicht nur herrschaftliche, sondern auch ganz
neue Weltverhiltnisse dargestellt werden konnen: In Kunst kann ein politischer
Moment zustande kommen. Formen, die lediglich die herrschenden Weltver-
hiltnisse darstellen, konnen als polizeilich gekennzeichnet werden. Erst seit der
Moderne, im isthetischen Regime der Kunst, emanzipiert sich Kunst von der
Polizei, kann also mehr als die getreue Nachahmung und Wiedergabe der Macht-
verhiltnisse. Analog zu neuen Kunstformen, die sich zu Kunst selbsterklédren,
obwohl sie nicht zum bisherigen Register oder Kanon zihlen, erfolgen emanzi-
patorische Subjektivierungsstrategien durch eine Kopplung aus Nachahmung
(man eignet sich die Sprache, die Gesten, den Habitus der Herrschenden an) und
Ausdifferenzierung (indem ein Individuum sich als gruppenzugehorig bekennt,
etwa als Proletarier oder als Frau, die durch ihre Priasenz bei einer Versammlung
beweist, dass Frauen bei Versammlungen vertreten sein konnten).

Diese Subjektivierungsstrategien beruhen auf Akten:

[die Plebejer] haben sich Namen gegeben. Sie haben eine Reihe von Sprechakten
ausgefiihrt, die das Leben ihrer Korper mit den Wortern und mit dem Gebrauch der
Worter verbindet (Ranciere 2002, S. 36).



Ranciére, Reckwitz und die Kritikmacht der Asthetik 37

3 Vom dsthetischen Regime bei Ranciére zum
Regime des disthetisch Neuen bei Reckwitz:
Asthetik hilt Einzug in der Soziologie

Eine auffallende Ahnlichkeit zwischen Ranciére und Reckwitz liegt in der Rolle,
die der deutsche Soziologe dem é&sthetischen Phédnomen beimisst: Analog dazu,
wie das dsthetische Regime der Kunst bei Ranciere politisch bestimmt ist und
Kunst eine zentrale politische Funktion iibernimmt, prigt das gesellschaftliche
Regime des dsthetisch Neuen fiir Reckwitz die ganze Gesellschaft: etwa Subjek-
tivierungsformen, Wirtschaftszweige und Arbeitsweisen oder Urbanismus-Strate-
gien. Das Asthetische ist ein gesamtgesellschaftliches Phinomen, welches nicht
mehr nur in den Fachdisziplinen der Visual Studies und der &sthetischen Theorie
ginzlich zu analysieren ist. Somit werden &sthetische Formen und Phinomene fiir
die Soziologie zu einem zentralen Untersuchungsgegenstand, der weit iiber das
Feld der Kultursoziologie als Untersuchung der Kunstwelt(en) hinausragt. Hinzu
kommt aber, dass die #sthetische Kategorie (oder: die Kategorie des Astheti-
schen) die individuelle Selbst-Regierung zunehmend bestimmt: In Anlehnung an
Foucault basiert Reckwitz seine Analyse dsthetischer Phdnomene der Gegenwart
auf ein kreatives Dispositiv als eine aktualisierte Form von Gouvernementalitit
und ,Hegemonie‘ (2012, S. 131). Daraus resultiert eine Paradoxie: Kreativsein-
Wollen-Miissen wird als Wunsch der Selbstbestimmung erstrebt und gleichzeitig
als Zwang erlitten, soll Abweichung sein und wird zur Norm, verspricht Emanzi-
pation und fiihrt zu Unterdriickung oder Fremd-Bestimmung. Insofern ist seine
Analyse weit mehr als eine Vertiefung bisheriger soziologischer Analysen &stheti-
scher Alltags-Phidnomene, etwa mit Warenisthetik (Haug 1971) oder Atmosphére
(Bohme 1995). Sein Projekt steht im Einklang mit neueren Gesellschaftsanaly-
sen, die im Erstreben nach dem Kreativ-Sein eine — nun machtlos gewordene, da
vereinnahmte — , Kiinstlerkritik” (Boltanski und Chiapello 1999) sehen, welche
die ideelle Rechtfertigungsgrundlage fiir eine neue Form von Kapitalismus bieten
(Lipovetsky und Serroy 2014). Auch mit Béhme (2016) hat man es mit affekt-
orientierten ,Begehrnissen® statt mit objekt-orientierten ,Bediirfnissen‘ zu tun.

Im Kern des Kreativititsdispositivs steht das Kiinstlerideal, welches in Sub-
kulturen des XIX. Jahrhunderts und insbesondere im Boheéme-Milieu entstanden
ist. Dieses Kiinstlerideal stiitzt sich auf der Idee der Selbstbestimmung, Selbst-
verwirklichung, Originalitit und Authentizitit als Opposition zur kiihlen Welt der
Moderne und der Industrialisierung und als Gegenbewegung zur mit Max Weber
als Charaktermerkmal festgehaltenen Entzauberung. Ab dem spiten XX. Jahr-
hundert konvergiert dieses individuelle Erstreben nach Originalitit und Neuheit



38 A.Bertrand

mit der Steigerung des Neuen als Wert und Projekt per se. Im Spit-Kapitalismus
16st sich das Bediirfnis nach Neuigkeit von den Fortschritts- und Optimierungs-
projekten, welche dem industriellen respektive im managerialen Kapitalismus
inhirent waren. Die Durchdringung der Asthetik in alle gesellschaftlichen Sphi-
ren fiihrt Reckwitz dazu, sinnliche Phianomene strukturell zu betrachten.

In dieser Rahmung bekommt Kunst als privilegierte Ausloserin ,, spezifischer,
asthetischer sinnlicher Wahrnehmungen “ (Reckwitz 2016, S. 22) eine ganz beson-
dere Rolle zugeteilt. Ab diesem Zeitpunkt riickt die kiinstlerische Tétigkeit und
das Kunstfeld in den Kern der Gesellschaftsanalyse und -kritik, denn Kunst bietet
sowohl Anlass zur Gesellschaftskritik als auch zur Selbstreflexion (2012, S. 131).

Die Funktion der Gesellschaftsbeobachtung und -kritik, die sonst im Bereich
der Sozialwissenschaften angesiedelt war, findet in einer dsthetisierten Gesell-
schaft ihr Pendant in der Kunst:

Wenn das Kunstfeld in mancher Hinsicht das Modell fiir dieses Dispositiv bildet,
dann kann es sich konsequenterweise auch zum bevorzugten Ort der Proble-
matisierung seiner Mechanismen entwickeln. Die zentrifugale Kunst {ibernimmt
dann die Funktion einer Instanz der gesamtgesellschaftlichen Selbstbeobachtung
(Reckwitz 2012, S. 132, meine Hervorhebung).

Darauf aufbauend unternimmt Reckwitz (2016) das Projekt einer Rehabilitierung
des Asthetischen innerhalb der Soziologie — einer Disziplin, die seit der Mitte des
XIX. Jahrhunderts auf ,.ein Bias zugunsten der Entésthetisierung®™ (2016, S. 16)
beruht. Einerseits geht es um die weit gefasste Bestrebung, ,,dsthetische Praktiken
und Prozesse der Asthetisierung soziologisch sichtbar zu machen* (2016, S. 16).
Andererseits (oder spezifischer) geht es um eine differenzierte Offenlegung des
bereits 2014 angedeuteten Kritikpotenzials der Kunst. Wir haben es also auf dem
ersten Blick mit einer allgemeinen Gesellschaftsidsthetik zu tun. Seine Analyse
stiitzt Reckwitz (2016) jedoch nicht auf allen Formen sinnlicher Erfahrung, im
weitesten Sinne des Begriffs Asthetik, sondern auf eine engere Definition. Bezug
nehmend auf Gottlieb Baumgarten fasst Reckwitz (2016, S. 22) Asthetik als ,.eine
Analytik spezifischer sinnlicher Wahrnehmungen®, welche durch Kunst hervor-
gerufen werden konnen (und nicht nur etwa auf die bloBe Schonheitserfahrung,
die auch ohne Kunstobjekt zustande kommen kann). Fiir diese spezifisch sinnli-
che Wahrnehmung durch Kunst definiert er idealtypisch fiinf Merkmale: ,Selbst-
referentialitit’; ,kreative Gestaltung®; ,Affiziertheit; ,Interpretationen‘ und
,Spiel* (Reckwitz 2016, S. 25-29).

Reckwitz schreibt der Kunst ein zweifaches Kritikpotenzial zu: das Potenzial,
sich von der vernunftbasierten Modernen zu emanzipieren aber auch die Fihigkeit,



Ranciére, Reckwitz und die Kritikmacht der Asthetik 39

alternative Moglichkeitsraume zu herrschenden Formen vorzuschlagen. Die ,erste
Ebene‘ dsthetischer Gesellschaftskritik beruht auf der Ablehnung der Entfrem-
dung und Selbst-Verdinglichung, die aus vernunftbasierten Handlungen und aus
dem Unterdriicken des sensiblen Menschseins resultieren kann. Es geht um eine
,.Emanzipation vom zweckrationalen Handeln* (Reckwitz 2016, S. 44) und um die
Wertschitzung fiir sich — ob des Individuums oder etwa der Handlung. (Selbst-)
Verdinglichung impliziert ndmlich (Selbst-)Rationalisierung und Instrumentali-
sierung zur Erfiillung eines Zwecks und geht mit Optimierung einher. Die ,zweite
Ebene* ist wiederum stiarker an kiinstlerische Praktiken verbunden, so Reckwitz
(2016, S. 46). Es geht um die Infragestellung herrschaftlicher Strukturen — nicht
durch ratio, sondern durch Subversion. Es geht um das Freiheitspotenzial der
Kunst als ,,Emanzipation von herrschenden sozialkulturellen Formen, deren Nicht-
Notwendigkeit demonstriert wird* (ebd.).

Was erst als Indiz gedeutet wurde (Reckwitz 2012, S. 130: ,,Einige Indizien
sprechen dafiir, dass das zentrifugale Kunstfeld auf die Asthetisierung und Kre-
ativitdtsorientierung seiner Umwelt reagiert und — ob implizit oder explizit —
entscheidende Unterscheidungsstrategien entwickelt hat.“) wird programmatisch
wiederaufgegriffen: Skizzenhaft unternimmt der Autor das Programm einer neuen
Soziologie, die die Kiinstlerkritik, also den Wunsch nach Autonomie, Originalitit,
Individualitidt und Selbstverwirklichung, als mindestens gleichberechtigtes Ziel
der gesellschaftlichen Analyse neben der Sozialkritik auffasst. Die tradierte Sozi-
alkritik, also die Forderung nach Gleichheit, Absicherung und sozialer Integra-
tion, die das Grundgeriist des modernen soziologischen Blickwinkels bildet, soll
bestenfalls lediglich Grundvoraussetzung fiir die Realisation der Kiinstlerkritik
sein oder schlimmstenfalls einen Gegenentwurf oder ,Konkurrenzprojekt* (2012,
S. 19) darstellen. Anhand des Denkrasters der Kunst sollen drei noch giiltige
Kernfragen der Soziologie auf neue Weise beleuchtet werden: ,,die Frage nach der
(...) Gesellschaft, nach dem Sozialen und nach der Kritik* (ebd.).

Die Frage die sich stellt ist, ob eine &sthetische Reflexion der richtige Aus-
gangspunkt fiir die Ausformulierung neuer Antworten der Soziologie ist — und
zwar aus drei Griinden. Erstens fulit das Kreativitétsdispositiv auf einer Dialek-
tik, welche zwischen Hoffnung auf emanzipatorische Subjektivierungsstrategien
und pathologischem Selbstverdinglichungszwang oszilliert. Reckwitz (2012)
unterstreicht das diesem dsthetischen Regime zugrunde liegende Imperativ,

Kreativitdt umfasst in spidtmodernen Zeiten dabei eine Dopplung von Kreativitits-
wunsch und Kreativitdtsimperativ, von subjektivem Begehren und sozialer Erwartung:
man will kreativ sein — und man soll es sein (Reckwitz 2012, S. 10).



40 A. Bertrand

welches einer Kapitulation der ,Kiinstlerkritik® (Boltanski und Chiapello 1999)
gleichkommt. Der Wille nach Selbstverwirklichung miindet nidmlich in sein
Gegenteil. Der damit einhergehende Subjektivierungswunsch ist nicht emanzipie-
rend, sondern resultiert in Selbst-Verdinglichung (Honneth 2010). Die Facetten
und Konsequenzen sind weitreichend: fiir das Individuum, welches nicht mehr
schopferisch titig sondern sich in einer Aneinanderreihung von Projekten und
bis zur Erschopfung unter Beweis stellen muss (Ehrenberg 2008); fiir die Kunst,
die sich formal kaum von anhand Werbe- und Marketingstrategien erzeugten
,Begehrnissen‘ (Bohme 2016) zu unterscheiden vermag; fiir den Rezipienten, der
zu seiner &sthetischen Erziehung gleichermallen auf Kunstware und Designge-
genstinden zuriickgreifen kann (Ullrich 2013, S. 28-29).

Zweitens vermag selbst die Kunst es nicht, alternative kulturkritische Formen
zu produzieren, da sie auch dem Imperativ des Neuen unterliegt und auf diesem
Weg Herrschaftsstrukturen bestédrkt und bestétigt:

Mbgen die Kunstinhalte und -formen sich auch kritisch mit diesen Bedingungen
auseinandersetzen — als kiinstlerische Ereignisse, hervorgebracht von Kiinstler-
subjekten mit breiten intellektuell-medialen Portfolios und im Angesicht eines an
Irritationen interessierten Publikums, reproduzieren auch diese Kritik-Events den
immerwihrenden Zyklus des #sthetisch Neuen. Sie gliedern sich ein in eine Asthe-
tik der Irritation, in der auch die Akte der Kritik einer Logik der #sthetischen Uber-
raschung folgen (Reckwitz 2012, S. 132).

Drittens, und das ist der zentrale Punkt: Neuere Kunstentwicklungen konnen die
fiinf Kriterien nicht mehr génzlich erfiillen, die Reckwitz als idealtypische Defini-
tion fiir Kunst festhilt.

4 Die soziale Wende: Post-asthetische Kunstformen
in der Gegenwart

Verstirkt seit der XXI. Jahrhundertwende verbreiten sich Kunstformen, die man
im Zuge des social turn (Bishop 2012) als post-dsthetisch kennzeichnen kann.
Damit ist mehr als eine Ausweitung der Kunstzone gemeint, die auch mit Reck-
witz ein Charakteristikum der ,zentrifugalen Kunst* seit der Moderne ist. Damit ist
schlichtweg das Verlassen &sthetischer Kategorien und des dsthetischen Regimes
(Ranciere) gemeint. Einige Beispiele: 2010 griindete Jeanne van Heeswijk eine
Bickerei mit den Bewohnerinnen eines vernachlissigten Viertels von Liverpool.
Derzeit baut sie einen gemeinniitzigen Verein in Dinslaken aus: Auf Zeche Loh-
berg wird seit 2015 das Café Parkwerk e. V. von Anwohnern und Anwohnerinnen,



Ranciére, Reckwitz und die Kritikmacht der Asthetik 41

groftenteils mit Migrationshintergrund, betrieben. 1995 besetzt eine Biirgergruppe
einen brachliegenden Park in Hamburg und bietet einen Gegenentwurf zu den
gemeinsam mit einer Beratungsfirma vorgelegten Stadtmarketingplinen (Lewitsky
2005, S. 40): Park Fiction ist noch heute Treffpunkt, Ort fiir Partys, Diskussio-
nen, frei zugédnglicher und kollektiv veranstalteter 6ffentlicher Raum. Mit einer
mobilen Ambulanz wurden bediirftige Menschen, die sonst keinen Zugang zu
medizinischer Pflege haben, elf Wochen lang im Zentrum der Stadt Wien durch
das Kollektiv wochenklausur betreut (Medizinische Versorgung Obdachloser;
1993). 2013 unterstiitzt dieselbe Kiinstlergruppe Arbeitsloserinnen in Glasgow
bei der Griindung einer Kooperative (Kooperative fiir Arbeitnehmerinnen)' oder
beridt die Stadt Koln bei der Verbesserung eines Stadtteils (Vorschlige fiir die
Verbesserung eines Stadtteils). 2016 renovierte sie ein verlassenes Hotel zur Auf-
nahme von gefliichteten Menschen in Gislaved, Schweden (Neugestaltung eines
Fliichtlingsheims). Mit Hospital Equipment (2014) nutzt die danische Kiinstler-
gruppe Superflex das ihr zur Verfiigung gestellte Ausstellungsbudget, um eine OP-
Ausstattung anzuschaffen, die kurz als Installation gezeigt wird — allerdings nur,
um unmittelbar danach in einen Kriegsgebiet im Nahen Osten verschickt zu wer-
den. Der kurdische Kiinstler Ahmet Ogut hat mit der Silent University eine inter-
nationale Plattform (2012 angefangen in London und mittlerweile u. a. auch in
Athen, Hamburg und seit 2015 im Ruhrgebiet angesiedelt) geschaffen, womit
gefliichtete Menschen ihr akademisches Wissen weitergeben konnen und durch die
Institution Kunst (an den Hiirden des Arbeitsmarktes vorbei) ein Honorar fiir Vor-
trige oder Lehrtitigkeiten erhalten konnen. Der spanische Kiinstler und Architekt
Santiago Cirugeda hilft Gruppen bei der autarken Instandsetzung leer stehender
Gebiude in Sevilla oder Madrid.

Wie lassen sich diese Projekte als Kunst rezipieren? Ranciere (2007,
S. 127 ff.) setzt sich mit der ethischen Wende in Kunst und Politik auseinander.
Bemerkenswert ist, dass das ,,Kippen der Asthetik in die Ethik“ (Ranciere 2008,
S. 147) das bisherige Ranciere’sche Schema der Rezeption von Kunst im &stheti-
schen Regime geradezu aufbricht. Auf der dem isthetischen Regime inhédrenten
Spannung zwischen Kunst und nicht-Kunst, zwischen Kunst und Gesellschaft
scheint im Laufe der ethischen Wende eine Entzweiung zu folgen:

'Niheres iiber Projekte der Kiinstlerkollektivs Wochenklausur siehe:
http://www.wochenklausur.at/projekt.php?lang=de&id=3
http://www.wochenklausur.at/projekt.php?lang=de&id=41
http://www.wochenklausur.at/projekt.php?lang=de&id=42.


http://www.wochenklausur.at/projekt.php?lang=de&id=3
http://www.wochenklausur.at/projekt.php?lang=de&id=41
http://www.wochenklausur.at/projekt.php?lang=de&id=42

42 A. Bertrand

Die geschichtliche Spannung zwischen diesen zwei Gestalten der Avantgarde neigt
also dazu, sich im ethischen Paar einer Kunst der Nachbarschaft, die sich dem
Kitten des gesellschaftlichen Zusammenhaltes widmet, und einer Kunst, die die
unwiderrufliche, am Ursprung dieses Zusammenhalts selbst liegende Katastrophe
bezeugt, aufzulosen (Ranciere 2007, S. 149).

Die Debatte, die 2006 zwischen Claire Bishop und Grant Kester im internationa-
len Kunstmagazin Artforum zu verfolgen war?, illustriert diesen Bruch zwischen
Verfechtern kiinstlerischer, dsthetischer Kunst einerseits und Verfechtern sozial
engagierter, ethischer Kunst andererseits. Mehr als ein Jahrzehnt nach diesem
Austausch erleben wir anldsslich der diesjidhrigen Documenta eine lebhafte Aus-
einandersetzung mit sozial engagierter Kunst?.

Hier konnte man einen Bezug zu der Querelle des Anciens et des Modernes in
der Wende zwischen dem 17. und 18. Jahrhundert herstellen, die sich bekannter-
mabBen als Disput um die Einfiihrung neuer, nicht-klassischer Sujets in der Kunst
in Frankreich und Europa entfachte und somit als Aufbrechen des herrschenden
Kanons und Vorzeichen des dsthetischen Regimes gelesen werden kann. Um
diese Wende innerhalb des derzeit (noch) herrschenden #sthetischen Regimes

2In einem Artikel-Austausch in den Februar- und Mai-2006-Ausgaben der Zeitschrift Art
Forum. Siehe insb:

Bishop, Claire: ,The Social Turn: Collaboration and Its Discontents‘. In Artforum, Feb
2006, S. 179-185.

Kester, Grant: ,Another Turn‘. In Artforum, Mai 2006, S. 186—191. Der Austausch zwi-
schen beiden Kunstkritikern ist online abrufbar via thefreelibrary.com.

Kester, Grant. 2004. Conversation Pieces: Community and Communication in Modern
Art. Berkeley: University of California Press.
3Siehe insbesondere diese Artikeln der Siiddeutschen Zeitung und der Frankfurter Allge-
meine Zeitung:

Lorch, Cathrin, 2017. Die documenta — durch und durch politisch. Sueddeutsche.de. http://
www.sueddeutsche.de/kultur/kunst-die-documenta-durch-und-durch-politisch-1.3455433.
Zugegriffen 5. September 2017.

Reichert, Kolja, 2017. Auschwitz on the Beach. FAZ.net. http://www.faz.net/aktuell/
feuilleton/kunst/superkunstjahr-2017/. Zugegriffen 5. September 2017.

Hierzu avanciert der Kunsthistoriker Wolfgang Ullrich neuerdings die These eines
,Schismas der Kunst* die als eine innerhalb eines Jahrzehnts verschirfte Fortsetzung dieser
Querele gelesen werden kann: Verfechter dsthetischer, typischerweise Kunstmarktorientier-
ter respektive gesellschaftlicher, nicht-kommerzieller Kunst beanspruchen fiir die jeweilige
Form den giiltigen Kunstbegriff und schliefen einander gegenseitig aus. Quelle: Ullrich,
Wolfgang. 2017. Zwischen Deko und Diskurs.

https://www.perlentaucher.de/essay/wolfgang-ullrich-ueber-kuratoren-und-kunstmarkt-
kunst.html. Zugegriffen 5. September 2017.


http://thefreelibrary.com
http://Sueddeutsche.de
http://www.sueddeutsche.de/kultur/kunst-die-documenta-durch-und-durch-politisch-1.3455433
http://www.sueddeutsche.de/kultur/kunst-die-documenta-durch-und-durch-politisch-1.3455433
http://FAZ.net
http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/kunst/superkunstjahr-2017/
http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/kunst/superkunstjahr-2017/
https://www.perlentaucher.de/essay/wolfgang-ullrich-ueber-kuratoren-und-kunstmarktkunst.html
https://www.perlentaucher.de/essay/wolfgang-ullrich-ueber-kuratoren-und-kunstmarktkunst.html

Ranciére, Reckwitz und die Kritikmacht der Asthetik 43

seismografisch aufzuspiiren, lohnt es, auf Motive, Formen und Rezeptionen bzw.
Funktionen emergenter Kunstprojekte niher einzugehen.

Motive gesellschaftlich orientierter Kunst

Gesellschaftlich engagierte Kunst findet ihren Ursprung in dem im &dsthetischen
Regime inhdrenten Spannungsfeld zwischen Kunst und Gesellschaft. Allerdings
iiberwindet sie dieses Wechselspiel um sich in gesellschaftsbezogene Hand-
lungen aufzulosen. Hierfiir lassen sich ideelle, rdumliche, politische Motive
zuriickverfolgen.

Fiir den Kunsthistoriker Paul Ardenne (2002) findet Kontext-bezogene Kunst
(oder ,Kontextkunst*, ,art contextuel‘) ihren Ursprung in dem (mit den bereits
erwihnten Malern Gustave Courbet oder Edouard Manet) angefangenen Realis-
mus. Als Fortsetzung dieser Bewegung verlassen Kiinstler das Terrain des Idea-
len und konfrontieren sich immer mehr mit ihrem realen Umfeld — bis zu dem
Zeitpunkt, wo der Kiinstler das Atelier verlédsst und sich vordergriindig als sozi-
aler Akteur versteht, der in der Offentlichkeit, das heiBt zunehmend im urbanen
Kontext, interveniert (bereits 1972 deklariert der Kiinstler Paul Metzger, dass die
Frage, ob seine Interventionen Kunst sind, ihn nicht beschiftigt. Es sei ihm lieber,
seine Aktionen wiirden nicht als Kunst rezipiert; zitiert in Ardenne 2002, S. 19).

Der Bezug zum Raum und das Verlassen des Ateliers spielt fiir die Kunsthis-
torikerin Miwon Kwon (2002) eine entscheidende Rolle bei der Entstehung neuer
Skulpturformen. Mit dem Verlassen des geschlossenen Raumes vollzieht sich eine
Verwandlung vom Objekt zum Pro-jekt als Projektion in die Offentlichkeit. Ein-
fach da platzierte Skulpturen, ,drop down sculptures‘, die keinen Bezug zum Ort
haben und bestenfalls eine reprisentative ornamentale Funktion erfiillen, geraten
in Diskredit. Nach der Orts-Spezifitit, wonach Skulpturen eigens in Reaktion auf
eine Topologie geschaffen werden, werden soziale Topologien sondiert: im New
Genre Public Art geht es um die Interaktion mit Menschen, um das gemeinsame
Gestalten neuer Gemeinschaften, um die konkrete Umsetzung von Ideen die in
den cultural und gender studies in dieser Zeit verbreitet werden.

Auch bei der Kiinstlerin und Kunstkritikerin Suzan Lacy geht es um Formen
des Zusammenlebens, wodurch Kunst zu mehr als sozialer Plastik als punktuel-
les Experiment wird, sondern zum Instrument neuer Lebensverhiltnisse. Hier-
bei ist also ein anderer Zweig zu finden als bei der Asthetik des Performativen
(Fischer-Lichte 2004), welche als ein Versuch echter statt fingierter Handlungen
gelesen werden kann (mit der nun beriihmten Formel echtes Blut statt Theater-
Ketchup der Kiinstlerin Marina Abramovic, exemplarisch bei ihren ersten Perfor-
mances in den 1970er Jahren). Erste Experimente neuer Lebensformen sind bei
Kiinstlergruppen oder Kiinstler-WGs (,artist-run community space‘) zu finden,



44 A. Bertrand

insbesondere in der sich im spdt-zwanzigsten Jahrhundert zusammenbildenden
siid-kalifornischen Schule um Kiinstlerinnen und Kiinstler wie Suzan Lacy, Valie
Export oder Allan Kaprow, und wiederum eng verkniipft mit blithenden afro-ame-
rikanischen, pazifistischen, feministischen und homosexuellen Bewegungen zwi-
schen Santa Barbara, Los Angeles und San Diego (Gourbe 2016, S. 16-19).

Sicherlich ist der politische Moment und das Schaffen neuer Situationen ein
bezeichnender Moment gesellschaftlich orientierter Kunst. Fiir Raunig (2015,
S. 16) sind Kunst und Revolution seit dem spét-XIX. Jahrhundert ineinander ver-
kettet, wobei Formen aktivistischer Kunst durch die Kunstinstitutionen margina-
lisiert wurden. Zentral ist die Situationistische Bewegung um Guy Debord und
Henri Lefebvre als ein Versuch, jenseits des Spektakels Ausnahmesituationen zu
schaffen, wodurch utopische Potenziale temporir aufgezeigt werden konnen. Die
Situationistische Bewegung kann als direkter Vorginger gegenwirtiger, gesell-
schaftlich orientierter Kunst gesehen werden. Den Situationisten geht es um ein
Gegenmodell:

[Dlie Situation fassen wir als das Gegenteil des Kunstwerks auf, das ein Versuch
der absoluten Wertsteigerung und der Erhaltung des gegenwirtigen Augenblicks ist
(Ivain, Manifest fiir einen neuen Urbanismus, zitiert in Raunig 2015, S. 156).

Heute sind selbst die Situationistischen Methoden der dérive, parcours und
détournement schon lingst als Teil von Werbestrategien und Kunst-Events verein-
nahmt worden. Welche Formen entstehen mit gesellschaftlich orientierter Kunst?
Neue soziale Formen: Von Intervention und Partizipation zu Praxen des
Commoning. Anlésslich der documenta 1977 ldsst Joseph Beuys 1000 Eichen
in die Stadt pflanzen, die iibrigens heute noch durch einen eigens hierfiir
gegriindeten Verein gepflegt werden, wobei die damalige Aktion auf Wider-
stand seitens der Kasseler Anwohner stoft. Das Hamburger Kiinstlerduo We
Are Visual installiert 2013 ein temporir gebautes Doppel-Bett auf die Strafe,
um Obdachlose zu beherbergen®. Ein Charakteristikum kiinstlerischer Interven-
tionen ist, dass sie zeitbasiert und intrusiv sind, ggf. ohne Einwilligung seitens
des Rezipienten, iiberraschend oder gar illegal im aufler-kiinstlerischen Raum
durchgefiihrt werden (nach dieser Definition realisieren beauftragte Kiinstler,
die etwa im Unternehmen fiir ein besseres Klima sorgen miissen oder Inno-
vationen generieren miissen, keine Intervention). Die Grenze zwischen Inter-
vention und Partizipation kann auch verflieBend sein, wenn beispielsweise das

“https://w3arevisual.wordpress.com/2013/06/18/zwei-betten-2013/.


https://w3arevisual.wordpress.com/2013/06/18/zwei-betten-2013/

Ranciére, Reckwitz und die Kritikmacht der Asthetik 45

eigene kiinstlerische Vorhaben mithilfe anderer realisiert wird, wie in dem Fall
von Beuys’ Stadtverwaldung statt Stadtverwaltung oder im Fall der Aktion
,When faith moves mountains“ von Francis Alys (2002)%, wo der Kiinstler
gemeinsam mit den Anwohnern einen Sandhiigel versetzt hat.

Charakteristisch fiir partizipative Projekte ist, dass sie ohne interagierende
Menschen nicht zustande kommen bzw. nicht realisiert werden konnen. Ein
Augenmerk partizipatorischer Projekte ist wiederum die geteilte Autorenschaft
und Mit-Entscheidung um Struktur, Form und Ablauf des Projektes. Eins von
vielen Beispielen wire das Geschmacksarchiv, welches die Kiinstlerin Angela
Lilijanic 2015 im Dortmunder Norden gemeinsam mit den Anwohnern realisiert
hat: Nachdem verschiedene Kriuter angelegt wurden, brachte jeder ein Rezept
mit, was gemeinsam gekocht und verzehrt wurde. So bekam das Viertel allmih-
lich eine neue sensorische Identitét. In partizipatorischen Kunstprojekten konnen
Beteiligte sogar den Sinn und Inhalt des Projektes mit-beeinflussen, beispiels-
weise indem gemeinsam entschieden wird, welches Programm durchgefiihrt
wird.

Wird das Projekt in dauerhafte Strukturen iiberfiihrt, entstehen zwangslidu-
fig kollaborative Strukturen, die in Praxen des Commoning miinden: ob durch
Lokalwéhrungen, Vereine, Stiftungen oder gemeinniitzige GmbHs. Bei diesen
langfristig angelegten Projekten eriibrigt sich die Frage nach Autorschaft und
nicht selten auch die Frage nach Kunst. Einige Beispiele: seit 1998 betreiben
Rirkrit Tiravanija/Kamin Lerdchaiprasert die Stiftung The Land Foundation im
thaildndischen Dorf Sanpatong. Dort werden insbesondere Modelle autonomer
Agrarwirtschaft neben Wohnungsexperimenten gemeinsam mit den Dorfbewoh-
nern und geladenen Kiinstlern umgesetzt. Die bereits erwihnte Niederldndi-
sche Kiinstlerin Jeanne van Heeswijk hat im Jahr 2010 die Initiative homebaked
zusammen mit Bewohnerinnen eines Stadtviertels in Liverpool gegriindet: Nach
gemeinsamer Renovierung eines Lokals wird nun fiir die Gemeinschaft Brot
gebacken. Die Herangehensweise ist eine andere als in dem Fall einer Interven-
tion: von Anfang an gemeinschaftlich statt individuell und konsensuell statt dis-
ruptiv. In diesem Bereich finden sich mittlerweile unterstiitzende Organismen
wie Nouveaux Commanditaires/New Patrons (Fondation de France) oder die
Montag Stiftungen. Was unterscheidet diese Kunstprojekte von Nicht-Kunst-
projekten, etwa durch eine NGO oder einen Sozialarbeiter? Der Kunstkritiker
Nato Thompson schlie3t soziale Initiativen in die Bewegung sozial engagierter
Projekte mit ein:

>https://vimeo.com/14129166.


https://vimeo.com/14129166

46 A. Bertrand

As opposed to assuming there is an inherent difference between artist-initiated pro-
jects and non-artist initiated projects, I have opted to simply include them all. (...)
United Indian Health Services located in Northern California, which combines tradi-
tional programming with access to health care, consider what they do, not who they
are (Thompson 2012, S. 27-28).

5 Die Kunst des Konsenses: Ein gesellschaftliches
Regime der Kunst?

(...) modernism was stepped in an ,oppositional imaginary‘, to borrow a phrase
from Gilbert Durand, it worked with breaks and clashes, and cheerfully dishonoured
the past in the name of the future. It was based on conflict, whereas the imaginary of
our period is concerned with negotiations, links and coexistence. We no longer try to
make progress thanks to conflict and clashes, but by discovering new assemblages,
possible relations between distinct units, and by building alliances between different
partners. Like social contracts, aesthetic contracts are seen for what they are: (...)
we are quite happy to create modus vivendi that make possible fairer social relations
(...) (Bourriaud in Bishop 2016, S. 166-167).

Paradigmenwechsel

Der anhand verschiedener neuerer Kunstbeispiele vorangekiindigte Paradigmen-
wechsel wird deutlich, wenn Funktionen bzw. Rezeptionsmodi néher betrachtet
werden. Die Kiinstlerin Tania Bruguera dufert sich sich wie folgt:

I don’t want an art that points at a thing, I want an art that is the thing. (...) It is time
to put Duchamp’s urinal back in the restroom (Thompson 2012, S. 21).

Genannte Kunstprojekte sind realititsbezogen statt rein fiktional: Es werden
keine symbolischen Gesten sondern konkrete Handlungen vollzogen. Bei diesen
Projekten geht es um eine Ent-Fiktionalisierung des Kunstwerkes, welche in die
entgegengesetzte Richtung des Readymades geht: Bei Duchamps Readymade
wurde ein banaler Gegenstand gleichzeitig zu Kunst ernannt — wobei die Linien
darstellbarer Kunst aufgebrochen wurden. Bei sozial engagierten Kiinstlern
wird nicht selten das kiinstlerische Vorhaben zu einer Form oder einem Objekt
des Alltags. Die Kiinstlergruppe Superflex benennt das eigene Hospital Equip-
ment zutreffenderweise ein ,readymade upside down‘: Das Objekt verschwindet
schlichtweg von der Biihne. Damit einhergehend besteht ein fundamentaler onto-
logischer Unterschied zur Kunstauffassung bei Ranciere. Mit einer ranciere’schen
Metapher konnte man behaupten, dass sozial engagierte Kunst die Biihne verlasst
bzw. die Biihne erst gar nicht betritt und die Codes des Sinnlichen nicht mehr



Ranciére, Reckwitz und die Kritikmacht der Asthetik 47

durchmischen will, sich also nicht als aisthetisch fassen ldsst. Die Projekte sind
signifikant, haben also eine ganz bestimmte, gezielte Bedeutung und intendierte
Wirkung. Das Kunstprojekt ist kein Objekt der Betrachtung sondern wird zum
Aktant, an dem Produzent und Rezipient zur Gemeinschaft werden und gleicher-
mafen beteiligt sind. Demnach erfolgt die Rezeption sozial engagierter Kunst-
projekte nicht mehr nach distanzierten kunst-kritischen Kriterien, sondern nach
praktischen, entweder funktionalen oder ethischen Kriterien. Wie fiigt sich diese
Kunstform in das &sthetische Regime ein?

Die Geburt der singulidren Kunst unter dem Regime des Asthetischen war
zugleich Loslosung und ,,Auflerkraftsetzung des Systems der schonen Kiinste*
(Ranciere 2008, S. 53). Sie impliziert Gleichheit und Gleichgiiltigkeit: Gleichheit,
weil alles Mogliche zum Sujet werden kann. Gleichgiiltigkeit, weil es keine auf-
gezwungenen Regeln oder Hierarchien zur Betrachtung von Kunst in Bezug auf
die herrschende gesellschaftliche Ordnung gibt.

Diese relativ-ontologische Lektiire der Kunst, die Sicht von Kunst als eine
bestimmte ,Seinsweise‘, die gleichzeitig nicht den Charakter einer Absolutheit
hat, sondern ihre Nennung und Definition im entsprechenden Regime findet, hat
den Vorteil der Dauerhaftigkeit und der ,Robustheit’, auch entgegen kurzweili-
gen Bewegungen oder Wendungen, wie der Postmoderne® oder des Immer-neuen.
So fiigen sich neue mediale Formen wie Videokunst oder Elemente der populd-
ren Kultur oder Wiederholungen und Reenactments problemlos in das dsthetische
Regime ein, denn das Asthetische lisst sich weder durch Form noch durch Inten-
tion als solche definieren. Charakteristisch fiir das Asthetische sind gerade die
Grenzverschiebungen und Einverleibungen kunstfremder Elemente als Teil und
Form legitimer Kunst: ,,Die Vermischung ist ein wesentliches Merkmal des dsthe-
tischen Regimes der Kunst* (Ranciere 2008, S. 91).

Rancieres Auffassung einer sich selbst austestenden und ausbreitenden Kunst
innerhalb eines lang haltenden &sthetischen Regimes hat allerdings den Nachteil,
dass sie kleinere, unterschwellige Bewegungen, die auBerhalb dieses Denkrasters

6,Es ist in jedem Fall nicht mein Problem, Rahmen anzubieten, die alles umfassen kinnten.
Es geht darum, eine bestimmte Anzahl von kategorialen Aufteilungen wieder anzu-
zweifeln, deren explikativer Wert duBerst gering ist, die sich aber im Dienste eines
bestimmten Zeitgeistes aufgedringt haben. Die Deklaration der Postmoderne sagt im
Groben: Was auch immer es sein mag, wir glauben nicht mehr an das revolutionire Poten-
tial der Kunst. Damit ist man nicht wirklich dafiir ausgeriistet, das Kino, das Video oder
die Musik von heute zu analysieren, genauso wenig wie man es mit den modernistischen
Kategorien war, um die Malerei von Monet, Kandinsky oder Malewitsch zu analysieren*
(Ranciere 2008: Ist Kunst Widerstindig S. 56).



48 A. Bertrand

stattfinden, nicht aufspiirt. Zu vermuten ist aulerdem, dass Ranciere die neuere
gesellschaftsorientierte Entwicklung in der Kunst durchaus erkennt und zugleich
verkennt: Erkennt, da er sich in mehreren Schriften und im speziellen, einem Auf-
satz ausfiihrlich mit ihr auseinandersetzt (Ranciére 2008a, S. 75-99). Verkennt,
weil diese Entwicklung offenbar in sein Denkschema nicht passt. Die genannten
Projekte konnen natiirlich als einen weiteren Versuch der Entgrenzung des Kunst-
feldes gelesen werden. In diesem Fall wird der Betrachter aber enttduscht: Das
kontextbezogene Kunstwerk oder Kunstprojekt unterscheidet sich in seiner Seins-
weise kaum von dem Realen. Als ,,ein reines Zeugnis der Wirklichkeit, wenn nicht
sogar eine direkte Intervention in dieser Wirklichkeit* (Ranciere 2008a, S. 91),
bestitigt ein solches Kunstwerk den Status quo der sinnlichen Ordnung. Ranciere
(ebd.: S. 96) sieht keinen kritischen Wert in dieser Kunstform, da er sie als kon-
sensuell wahrnimmt. Nach Ranciere ist diese Kunst zum Scheitern verurteilt, da
sie zum Ersatz fiir ,,Aufgaben von Nachbarschaftspolitik und eines sozialen Heil-
mittels* (Ranciere 2008a, S. 96) wird. Anstatt Dissense zu schaffen, anstatt neue
Welten zu erzeugen, bewegt sich eine in die Gesellschaft intervenierende Kunst
innerhalb der Welt in der wir leben: Sie ist zugleich Bejahung unseres Umfeldes
und Verneinung seiner selbst, seiner fiktionalen Essenz.

Jenseits des Neuen. Eine neue Kritik im Konsens?

Gesellschaftliche Kunstprojekte entziehen sich auch dem Regime des Neuen:
Es geht um alternative, unscheinbare Lebensformen, die als Gegenmodell zum
neoliberalen ,Spectacular Living‘ (Thompson 2012, S.20) stehen. Appliziert
man die fiinf Kriterien fiir idealtypische Kunst laut Reckwitz, werden die Kon-
turen dieses Gegenmodells greifbar: Anstelle von Selbstreferentialitit kommt
eine Selbst-Funktionalisierung zustande. Das Kunstfeld bietet lediglich einen
Handlungsrahmen, in dem die Realisierung (ob Finanzierung oder Genehmigung)
eigener Projekte ermoglicht wird, die Kunst wird zum Mittel oder Instrument.
Anstelle kreativer Gestaltung spielen Prozessausgestaltung, Projektsteuerung und
damit einhergehend die Frage nach iibertragbaren Methoden eine immer wichti-
gere Rolle. Die derzeit laufende Ausstellung Actopolis | die Kunst zu Handeln hat
eigens den Methoden kiinstlerischer Intervention ein Kapitel gewidmet. Anstelle
von Affiziertheit und Spiel, treten kiinstlerische Strategien in den Vordergrund,
die auf nicht-spektakulédre oder post-dramaturgische Experimente beruhen. Auch
der Rezeptions- und Analysemodus, gekennzeichnet durch eine interpretatori-
sche Freiheit, wird eingeengt. bzw. bildet sich anders heraus: Das Kunstprojekt
ist Handlung und Anlass zu einer kommunikativen Handlung, in der nicht Inter-
pretationen, sondern Argumente ausgetauscht werden. Anstelle des freien Spiels
sind (neu)Verhandlungen unter den involvierten Akteuren und ggf. mit beteilig-
ten Institutionen gefragt.



Ranciére, Reckwitz und die Kritikmacht der Asthetik 49

Anstelle einer interpretatorischen Offenheit ist eine prozesshafte Offenheit
vorhanden, Potenzialititen konkretisieren sich also nicht im Modus des Spiels,
sondern der Verhandlung: iiber die jeweiligen Rollen, Erwartungen, Initiativen
oder Szenarien. Verhandlung wiederum erzeugt Konsens bzw. greift Kritik im
Konsens auf. Im post-dsthetischen, gesellschaftlichen Regime der Kunst profi-
liert sich eine Sozialkritik nicht nur durch die vorhin exemplarisch dargestellten
Kunstformen, sondern auch in der Kunst.

Auch innerhalb der Kunstsphdren sind autonome Bewegungen im Gange, die
darauf abzielen, in tradierter sozialkritischer Manier Kollektivinteressen verschie-
dener Kunstschaffenden zu vertreten (etwa durch faire Vergiitungen, das Denun-
zieren kultureller Einrichtungen die Kiinstler unzureichend honorieren oder durch
die Forderung eines Kiinstler-Mindestlohns oder der Bekdmpfung von Altersar-
mut bei Kiinstlern und Kiinstlerinnen. Kiinstlergruppierungen wie W.A.G.E.,
(Working Artists and the Greater Economy), M.A.L. (Making a Living), Preca-
rious Workers Brigade oder im deutsch-sprachigen Raum ,Art But Fair* sind nur
einige aktuelle Beispiele. Diese Bewegungen fiigen sich allerdings nicht dem
okonomischen Mainstream, beschreiben sie den Kiinstler als Arbeiter innerhalb
einer auf Forderungen und Subventionen angewiesenen, also nicht unmittelbar
profitablen Titigkeitssphire. Dem Kiinstler als Unternehmer bzw. der politischen
Konstruktion einer ,creative class® (Florida 2002) halten sie ein Gegenbild entge-
gen: das des prekiren Arbeiters, etwa in der Figur des Prekariats oder des ,Pro-
jektariats® (Szreder in Dockx und Gielen 2015, S. 196). Der Subjekt-bezogenen
Kiinstlerkritik und ihrer Verbreitung durch den pathologisch gewordenen Impera-
tiv der Selbstverwirklichung folgt die Wiedergeburt der Sozialkritik durch Kunst,
nicht nur an der Gesellschaft, sondern auch innerhalb der Kunstsphire.

Charakteristisch ist die Ausformulierung dieser doppelten (gesellschaftlichen
wie auch kunstbezogenen) Kritik durch kollektive Verhandlungen, Teilhabe und
Konsens statt durch Bruch, Intrusion und Dissens. Diesen Kiinstlergruppierungen
gelingt eine Emanzipation durch ihre Positionierung auferhalb des idsthetischen
Regimes. Gesellschaftlich orientierte Kiinstlergruppen legen die Kiinstlerkritik ab
(es geht nicht mehr um die Frage nach Autorenschaft, Selbstverwirklichung, Ori-
ginalitdt) und machen sich die Sozialkritik zu eigen — angefangen bei den eige-
nen Arbeits- und Lebensbedingungen. Zwar ldsst sich die mit dem neuen Geist
des Kapitalismus einhergehende Projektstadt (,cité par projets‘) hierdurch nicht
abschaffen, aber es werden neue Optionen fiir Kunstschaffende aufgezeigt:

In contrast to cynical opportunists, who pursue their individual interests while sub-
mitting to neoliberal hegemony, a radical opportunist attempts to tactically politicize
the project-related systems of production in accordance with such values as solida-
rity, equality and self-governance (ebd, S. 196).



50 A.Bertrand

Solidarisch handelnde Kunstschaffende heben sich von denen ab, die ledig-
lich Katalog-Aktivismus (Gielen) betreiben, also politisch brisante Themen fiir
die eigene Kunstkarriere aufgreifen aber die Kunstinstitution bestdtigen. Dem
Konzept des radical opportunism wohnt eine Spannung inne, als ,,a continuous
friction between pragmatic concerns and political principles, between short-term
individualism and communal sustenance, between independency and interdepen-
dency* (ebd, S. 208): eine moralisch-pragmatische Spannung, welche durch Ver-
handlungen iiberwunden werden kann.

Ausblick: (was) kann man aus Kiinstlerischen Strategien der Gegenwart
lernen?

Ist Kunst (noch) widerstindig? Im herrschenden dsthetischen Regime erscheint
die Kunst der (Hyper)moderne als ein gewichtiges gesellschaftskritisches
Werkzeug. Im Zuge der gesellschaftlichen Asthetisierung erweist sie sich als
zweischneidiges Schwert: Durch Formenwiederholung bestitigt Kunst das (poli-
zeiliche) Status quo der Machtreprisentationen. Aber auch durch die Suche nach
dem Neuen kann sie, unter dem Primat der Kreativitit und Selbstverwirklichung,
bereits bestehende gesellschaftliche Pathologien explizieren und beschleunigen.

In ihrer heutigen Ausprigung, insbesondere unter Beriicksichtigung einer ethi-
schen Wende bzw. der Hypothese eines gesellschaftlichen Regimes, bildet die
kiinstlerische Praxis jedoch eine Liicke oder einen blinden Fleck gegeniiber Reck-
witz’ idealtypischen Vorstellung: Das Projekt einer im Asthetischen fuBenden
Gesellschaftskritik scheint einer Analyse der Moderne gerecht, doch kaum noch
der Gegenwart.

Sofern sich die kiinstlerische Praxis sich der Fiktion und der Biihne des Sicht-
barmachens radikal abwendet, erscheint sie auch als die Achillesferse in Rancieres
Modell einer der primiren Asthetik des Politischen zugehorigen Kunstsphiire.

Der — in Relation zu seiner breiten gesellschaftlichen Akzeptanz — einge-
schrinkte Handlungsspielraum des Kunstfelds zwingt Kunstschaffende zum
Gebrauch subtiler Strategien, die nicht mehr auf das Zeigen des nicht-Zeigbaren
bzw. auf das Neuaufteilen des Sinnlichen abzielen konnen. Wenn solche sensatio-
nelle Methoden bereits in der Werbung oder im Marketing verbreitet sind, miissen
Kunstschaffende den realen Effekt dem intendierten bevorzugen. Konsenserzeu-
gung und Verhandlung erscheinen hierbei als genauso wichtige Instrumente wie
das konkrete Handeln. Die aktuellen kollektiven Kunstprojekte deuten darauf
hin, dass Kiinstler in der Sozialkritik, nicht mehr aber in der Kiinstlerkritik, einen
Ausweg und eine neue Emanzipationsstrategie definieren.

Diese Strategie ist wiederum nicht Kunst-spezifisch und lédsst sich auch bei
zeitgenossischen Aktivisten finden, die eine verwandte Herangehensweise adop-
tiert haben: die ,neuen Dissidenten® (Eltchaninoff 2016). Diese Aktivisten stellen



Ranciére, Reckwitz und die Kritikmacht der Asthetik 51

sich als gewaltfrei und kaum horbar dar, agieren meist individuell, friedlich und
kollaborativ statt konfrontativ — allerdings mit beschrinkter Resonanz.

Offen bleibt, inwieweit sich derartige Praktiken des gesellschaftlichen ausbrei-
ten werden, um einen Kontrapunkt innerhalb des Kiinstlerkapitalismus zu bilden
und ob kollektive, konsens-orientierte Verhandlungsstrategien auch jenseits des
Kunstfelds eine Wiedergeburt der Sozialkritik vor-ankiindigen.

Bibliografie

Ardenne, Paul. 2002. Un art contextuel: Création artistique en milieu urbain, en situation,
d’intervention, de participation. Paris: Flammarion champs art.

Bishop, Claire. 2012. Artificial Hells: Participatory Art and the Politics of Spectatorship.
London: MIT Press.

Bohme, Gernot. 1995. Atmosphire: Essays zur neuen Asthetik. Frankfurt: Suhrkamp Verlag.

Bohme, Gernot. 2016. Asthetischer Kapitalismus. Berlin: Suhrkamp Verlag.

Boltanski, Luc und Eve Chiapello. 1999. Le nouvel esprit du capitalisme. Paris: Gallimard.

Bourriaud, Nicolas. 2016. Relational Aesthetics. In Participation, Hrsg. Claire Bishop,
160-170. London: The MIT Press.

Fischer-Lichte, Erika. 2004. Asthetik des Performativen. Frankfurt: Edition Suhrkamp.

Florida, Richard. 2002. The Rise of the Creative Class. New York: Basic Books.

Forst, Rainer. 2015. Normativitit und Macht: Zur Analyse sozialer Rechtfertigungsordnungen.
Berlin: suhrkamp taschenbuch wissenschaft.

Dockx, Nico und Pascal Gielen, Hrsg. 2015. Mobile Autonomy. Exercises in Artists* Self-
Organization. Amsterdam: Antenae Valiz.

Ehrenberg, Alain. 2008. Das erschopfte Selbst. Depression und Gesellschaft in der Gegenwart.
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Eltchaninoff, Michel. 2016. Les nouveaux dissidents. Paris: Stock.

Gourbe, Géraldine. 2016. In the Canyon, Revise the Canon. Savoir utopique, pédagogie
radicale et artist-run community art space en Californie du sud. Rennes: Shelter Press /
ESAA Editions.

Haug, Wolfgang Fritz. 1971. Kritik der Warenasthetik. Frankfurt: Edition Suhrkamp.

Honneth, Axel. 2010. Organisierte Selbstverwirklichung: Paradoxien der Individualisie-
rung. In Kreation und Depression: Freiheit im gegenwdrtigen Kapitalismus. Hrsg. C.
Menke, J. Rebentisch, 63-80. Berlin: Kadmos.

Kwon, Miwon. 2002. One Place after Another. Site-Specific Art and Locational Identity.
Cambridge MA: The MIT Press.

Lewitsky, Uwe. 2005. Kunst fiir alle? Kunst im 6ffentlichen Raum zwischen Partizipation,
Intervention und Neuer Urbanitit. Bielefeld: Transcript Verlag.

Lipovetsky, Gilles und Jean Serroy. 2014. L’esthétisation du monde: Vivre a 1’dge du capi-
talisme artiste. Paris: Gallimard.

Menger, Pierre-Michel. 2014. Le travail créateur. S’accomplir dans I’incertain. Paris: Seuil-
Gallimard “Hautes Etudes”.

Ranciere, Jacques. 2008a. Die Aufteilung des Sinnlichen: Die Politik der Kunst und ihre
Paradoxien. Berlin: b_books Verlag.



52 A.Bertrand

Ranciere, Jacques. 2008. Ist Kunst widerstandig? Berlin: Merve Verlag.

Ranciére, Jacques. 2007. Das Unbehagen in der Asthetik. Wien: Passagen Verlag.

Ranciere, Jacques. 2002. Das Unvernehmen: Politik und Philosophie. Berlin: suhrkamp
taschenbuch wissenschaft.

Raunig, Gerald. 2015. Kunst und Revolution: Kiinstlerischer Aktivismus im langen 20.
Jahrhundert. Wien: Verlag Turia + Kant.

Reckwitz Andreas. 2016. Asthetik und Gesellschaft — ein analytischer Bezugsrahmen. In
Asthetik und Gesellschaft: Grundlagentexte aus Soziologie und Kulturwissenschaften.
Hrsg. A. Reckwitz, S. Prinz und H. Schifer, 13-51. Berlin: suhrkamp taschenbuch
wissenschaft.

Reckwitz, Andreas. 2012. Die Erfindung der Kreativitit: zum Prozess gesellschaftlicher
Asthetisierung. Berlin: Suhrkamp taschenbuch wissenschaft.

Thompson, Nato. 2012. Living as Form: Socially Engaged Art from 1991-2011. Cambridge:
The MIT Press.

Ullrich, Wolfgang. 2013. Alles nur Konsum. Kritik der Warenésthetischen Erziehung. Berlin:
Wagenbach.



®

Check for
updates

Die Sichtbarkeit der Nightcleaners

Zur Frage politischer Partizipationsmaoglichkeit durch
eine kunstlerische Avantgarde

Gisela Mackenroth

1 Einleitung

Die Theorien Jacques Rancieres und Pierre Bourdieus eint in Bezug auf Kunst
eine gemeinsame Position, die bereits vielfach Ausgangspunkt von Vergleichen
zwischen beiden Perspektiven war. Beide verstehen Kunst im grundlegenden
gesellschaftlichen Zusammenhang von ,,.Denk-, Wahrnehmungs- und Handlungs-
strukturen* (Sonderegger und Kastner 2014). Zugleich setzt sich Ranciere von
Bourdieu theoretisch stark ab, indem er dessen methodologische Annahme eines
,.doppelten Bruchs* des/r Soziolog*in mit Alltagswissen — und die damit privile-
gierte Position von soziologischem Wissen und Kritik kritisiert (Ranciere 2010).
Damit steht fiir einen Vergleich beider theoretischer Positionen auch die Katego-
rie des Wissens zur Disposition. AnschlieBend daran unterscheiden sich die Theo-
retiker auch in der Herangehensweise an den emanzipativen Charakter von Kunst:
Wihrend Bourdieu diesen als den Regeln des Feldes inhdrente Erscheinung ana-
lysiert, betrachtet Ranciere — umfassender — Kunst als Moglichkeit der Unterbre-
chung der Ordnung des Sinnlichen (Bourdieu 2001; Ranciere 2008a).

Von dieser ersten Gemeinsamkeit ausgehend, mochte ich in dem folgenden
Aufsatz das Verhiltnis von Politik und Kunst diskutieren — und damit die Frage
nach der Erweiterung politischer Handlungsmoglichkeiten durch kiinstlerische
Praktiken, ob und wie Kunst diese einschriankt oder ermdglicht. Diese kunstso-
ziologische Debatte zwischen Bourdieu und Ranciere liele sich anhand folgender
zugespitzter Fragen fiihren: Wer, mit Bourdieu, schaut sich die politische Kunst

G. Mackenroth (D<)
Jena, Deutschland

© Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH 2018 53
T. Linpinsel und L.-T. Lim (Hrsg.), Gleichheit, Politik und Polizei: Jacques

Ranciere und die Sozialwissenschaften, Kulturelle Figurationen: Artefakte,

Praktiken, Fiktionen, https://doi.org/10.1007/978-3-658-20670-3_4



54 G. Mackenroth

an, die Ranciere als Unterbrechung der Ordnung des Sinnlichen zu entdecken
glaubt? Und mit Ranciere gegen Bourdieu: Vergisst dessen Analyse von Feldre-
geln nicht engagierte Kunstprojekte jenseits eines institutionellen Rahmens im
Feld? Damit, so meine Uberlegung, treiben beide einander und die Debatte, in
ihrem Anspruch und Widerspruch, Kunst in ihrem sozialen Zusammenhang zu
fassen und zu erkldren, aus dem abgeschlossenen Ausstellungs- und Auffiihrungs-
raum hinaus, hin zu Grenzfillen der Kunst, die Elemente der Unentscheidbarkeit
zwischen Kunst und Politik aufweisen. Beispiele fiir solche Grenzginge wiren
meiner Ansicht nach Christoph Schlingensiefs Parteigriindung der Chance 2000
(1998), Ken Loachs dokumentarisch-fiktionale Methodik im Film Cathy Come
Home (1966) oder der Kampagnenfilm Nightcleaners des Berwick Street Film
Collective (1975). Hier arbeitet eine kiinstlerische Avantgarde fiir eine politische
Bewegung — und macht sich &dsthetisch zunehmend selbststindig. Ich mochte
Nightcleaners als Fallbeispiel fiir eine Analyse politischer Kunst in diesem Auf-
satz diskutieren.

Die Fragerichtung meines Aufsatzes mochte ich ausgehend von einer hin-
fiihrenden Skizze beider kunsttheoretischer Positionen und darin enthaltender
Beziige zu ,Politik‘ (Ranciere) und sozialstruktureller Herrschaft (Bourdieu) ent-
wickeln. Dabei werde ich zunichst einleitend die dsthetische Dimensionierung
sozialer Praxis bei beiden Theorien aufzeigen und beider Rekonstruktionen der
Einbindung von Asthetik in gesellschaftliche Strukturen vergleichen. Die deut-
lich werdende grundlegende unterschiedliche Einschidtzung politischer Moglich-
keiten von kiinstlerischem Handeln vertiefe ich durch einen Blick auf die dem
zugrunde liegenden piddagogischen Argumentationen beider. Dies nihert die
kunstsoziologische Debatte der erkenntnistheoretischen Diskussion beider Posi-
tionen an. Anschliefend an Celikates’ (2014) Diskussion der beiden Theorien zur
politischen Position von Gesellschaftskritik werde ich vertieft am Beispiel von
Nightcleaners die genannten Argumentationsschritte hinsichtlich der Rolle von
soziologischem Wissen zusammenfiihren und mit der Herausstellung von dessen
Relevanz vertreten, diese wissenssoziologische Ebene in die kunstsoziologische
Diskussion einzufiihren. Dabei Bourdieu und Ranciere mit dem nétigen Diskus-
sionsabstand zusammenzudenken, so meine daraus folgende These, ermoglicht
eine Konkretisierung kiinstlerisch-dsthetischen Handelns in Situation der Auswei-
tung politischer Handlungsmoglichkeiten.



Die Sichtbarkeit der Nightcleaners 55

2 Politische Kunst innerhalb der Ordnung der
Sinnlichkeit

Mit Ranciere konnen zunichst der Politikbegriff mikropolitisch erweitert und
damit Interaktionen von kiinstlerischen und politischen Praktiken als Erweiterung
demokratischer Partizipationsmoglichkeiten ernst genommen werden. Ranciere
definiert Politik in Abgrenzung zur Polizei, also einer Ordnung von Plitzen und
darin moglicher Handlungen und Sprechakte, die in der Aufteilung des Sinnlichen
zur Darstellung und Wahrnehmung gebracht werden kann. Mit dieser &sthetisch-
sinnlichen Struktur (primdre Asthetik) werden Bezugsmoglichkeiten auf Formen
der Reprisentation, das in Erscheinung Treten bestimmter Subjektpositionen ein-
geschrinkt oder ermoglicht. Politik entsteht aus dem Spannungsfeld einer poli-
zeilichen Ordnung und einer dieser implizit zugrunde liegenden Gleichheit — die
sich als Paradox zur durch die Ordnung vermittelten Ungleichheit formulieren
lasst, was Ranciére anhand des Verstehens eines Befehls erldutert, welches eine
grundlegende Gleichheit gegeniiber des in einem Befehl behaupteten Unter-
schieds voraussetzt (Ranciere 2002, S. 29).

Politik setzt der Ordnung diese Gleichheit entgegen, indem sie eine Gemeinschaft
der Gleichheit aktualisiert und diese dissensuell, in Hinblick auf den vorgelagerten
Widerspruch zwischen Gleichheit und Ungleichheit unentscheidbar der polizeilichen
Ordnung entgegenhilt. Die politischen Handlungen, die Ranciere (2008a, S. 26)
im Blick hat, enthalten unmittelbar eine sinnlich-dsthetische Dimension. Sie stellen
Entidentifizierungen mit einem zugewiesenen Ort dar, indem sie sichtbar machen,
was zuvor unsichtbar war, oder als verstidndliche, verniinftige oder angemessene
Rede geltend, was zuvor ,unvernehmbar* war. Sie fiihren also eine Rede in Kontexte
ein, zu denen diese zuvor keinen Zugang hatte.

3 Die Verbindung des Feldes der Kunst mit dem
Feld der Macht

Bei Bourdieu verdichtet sich die dsthetische Dimension des Sozialen im Begriff
des Habitus — sie wird durch ihn permanent korperlich und sinnlich in Haltun-
gen, Gesten, Sprechweisen, sowie Formen des Fiihlens oder Denkens aktualisiert
(Bourdieu 1976, S. 195 £.). Die situativ neu generierten und aktualisierten Hand-
lungsmuster verdichten sich in spezifischen Wahrnehmungen und Gedanken, zu
positionsbezogenen und insofern relativen Erkenntnisstrukturen (Ebd., S. 99 ff.).



56 G. Mackenroth

Der soziologische Blick Bourdieus, der durch eine objektivistische Sicht
mit einem sozialen Standort bricht und gleichzeitig mit der Distanz ersterer den
subjektiven Sinn der Akteure rekonstruiert, vergegenwartigt, dass ,Geschmack*
sozial bedingt ist. Dabei basiert er einerseits auf gesellschaftlich und individu-
ell vermittelten Naturalisierungen als sich selbst zugeschriebener Mangel oder
Reichtum an Fihigkeiten und Begabungen und andererseits als Identifiziert-Wer-
den mit einem Geschmack und &sthetischem Urteils- und Wahrnehmungsvermo-
gen (Bourdieu 1991).

Die Frage nach dem Verhiltnis von Kunst und Politik kann bei Bourdieu auf
den ersten Blick mit einer Analyse von kiinstlerisch-dsthetischen Praktiken durch
seine sozialtheoretischen Grundbegrifflichkeiten aufgegriffen werden, anhand
derer er eine Verbindung von Kunst und sozialen Ungleichheiten, sowie der (sozi-
alstrukturellen) Begrenzung von Handlungsmoglichkeiten aufzeigt (Ebd.). Kunst
ist in ihrer Produktions- und Rezeptionsstruktur ein autonomes Feld und ist struk-
turiert durch Kdmpfe um feldinterne Anerkennung und jeweilige Positionierun-
gen und Klassifizierungen, was Kunst ist und was nicht. Dabei ist die Rezeption
und dariiber vermittelt auch die Produktion von Kunst mit der Durchsetzung und
Stabilisierung symbolisch vermittelter Herrschafts- und Distinktionsformen ver-
bunden. Bourdieu (2001) ermoglicht eine institutionelle und strukturbezogene
Sicht auf das Verhiltnis von Kunst und politischen Handlungsmoglichkeiten; wie
also der Kunstmarkt oder die Herkunft der beteiligten Kiinstler*innen auf die
Struktur der Situation einwirken.

Mit Ranciere dagegen lésst sich eine Autonomisierung von Kunst in gesell-
schaftlichen Strukturen iiber die historische Entwicklung neuer Regime formu-
lieren, als jeweilige Formen der gesellschaftlichen Identifizierung von Kunst
(Muhle 2008, S. 8) — der unmittelbaren Abbildung der Gemeinschaft (ethisches
Regime), der Abgrenzung der Kunst als Tatigkeitsform (repridsentatives Regime)
und der selbstreflexiven Hinterfragung dieser Titigkeitszuschreibung (dstheti-
sches Regime) (Ranciere 2008a, S. 36-48). Mit letzterer tut die Kunst, was Ran-
ciere (2002, S. 55 ff.) an anderer Stelle auch fiir die Politik, systematisch in Das
Unvernehmen, feststellt: Sie aktualisiert (in ihrem Fall mit der Beziehung zwi-
schen primirer und kiinstlerischer Asthetik) eine zugrunde liegende Gleichheit —
der Gattungen, der Tatigkeiten, der Reprisentation und abgebildeten Motive.
Auch die Ordnung von Akteuren innerhalb der Kunst wird gegeniiber dem repri-
sentativen Regime mit dieser Gleichheit konfrontiert — als ,,Identitédt des Wissens
und des Nichtwissens, des Aktiven und des Passiven, der Titigkeit und des Lei-
dens* (Muhle 2008, S. 15). Die Gleichheit, die das dsthetische Regime postuliert,
setzt Dinge in einen neuen Bezug und schléigt eine Neuordnung des Sinnlichen
vor (Ranciere 2008a, S. 43).



Die Sichtbarkeit der Nightcleaners 57

Mit seinem Feldbegriff widerspricht Bourdieu der Auffassung, eine derartige
dsthetische Reflexivitit liee sich mit einer politischen Dynamik in Verbindung
setzen. An dieser Stelle mochte ich eine zweite Diskussionsebene um die Ent-
wicklung kritischen Wissens ins Spiel bringen. Asthetische Neuerungen, vermut-
lich auch solche des dsthetischen Regimes, zeigt Bourdieu, wie erwihnt, als in
Rezeption und Produktion selbstbeziigliche Anerkennungskdmpfe im Feld auf.
Einer Ausweitung von Partizipation laufen dabei die Wissensstrukturen des Fel-
des entgegen, mit dem zentralen Strukturierungsmoment gesellschaftlicher Dis-
tinktion (Bourdieu 2001, S. 341 ff.).

Exemplarisch wird dies bereits in der von Bourdieu rekonstruierten Feldge-
nese deutlich, in der das kiinstlerische Spiel mit den Feldregeln auf habituellem,
voraussetzungsvollem Wissen basiert, sowie auf dem Zugzwang jener kiinstle-
rischen Avantgarde, diese neue autonome Position der Kunst auch im Feld der
Macht als solche aufzubauen, um strukturbildend zu sein. Die Vertreter*innen
einer autonomen Kunst, der I’art pour I’art-Bewegung, gehen zu allen gesell-
schaftlichen Plidtzen auf Distanz, ihre Position im Feld ist uneindeutig und dabei
in einem starken habituellen Spannungsfeld und Widerspruch aus 7Teilhabe und
Ausschluss zwischen Herrschenden und Beherrschten. Diese widerspriichliche
Position war hier stirker ausgeprigt als etwa bei unmittelbar sozial engagierten
Kiinstler*innen. In diesem Spannungsfeld institutioneller Unsicherheit beobachtet
Bourdieu (2001, S. 109) ambivalente Beziige zur Herkunft, die jeweils zu unter-
schiedlichen Strategien des Bruchs oder des absichernden Riickbezuges auf etab-
lierte (Macht-)Strukturen fiihren.

Kiinstlerische Entwicklungen und Briiche beruhen auf ,,strukturellen Liicken*
innerhalb vorhandener (feldinterner) Moglichkeiten und auf Kdmpfen unter vorhande-
nen Positionen (Kastner 2012, S. 22). Sie vollziehen sich in Bezug auf ,,6konomische[]
und morphologische[] Verdnderungen®, also auf den Markt, Bildungsinstitutionen oder
andere institutionelle Anerkennungsstrukturen (Bourdieu 2015, S. 652). Das auto-
nome Feld der Kunst entsteht damit im Zusammenhang mit einem sozialstruktu-
rell verorteten Kiinstlertypus zwischen Freiheit und feldinternem Konformismus
(Bourdieu 2001, S. 184).

Die Position des unklassifizierbaren Dazwischen-Seins — was an das Moment
der Entidentifizierung und der politischen Subjektivierung bei Ranciere erinnern
konnte — stellt Bourdieu in Zusammenhang mit einer spezifischen Machtposition
durch den Besitz umfangreichen symbolischen Kapitals (Ebd., S. 184). Durch
den Feld- und Habitusbegriff expliziert Bourdieu eine in der Selbstbeschreibung
einer autonomen Kunst verschwiegene Sozialitit. Er zeigt auf, dass die Codes
der ,Kunst® in ihrer Interpretation voraussetzungsvoll sind. Die Rezeption bezieht
sich also nicht auf die vorsoziale ,Genialitit® des/der Kiinstler*in, sondern auf



58 G. Mackenroth

Erziehung und Sozialisation im Feld. Fiir den legitimen Blick auf das Kunstwerk
bedarf es — und zwar umso mehr je abstrakter es wird — einer institutionalisierten
und insbesondere informellen Vorbildung (Ebd., S. 162 f.). Diese kiinstlerischen
Absicherungen in den Machtstrukturen des Feldes durch eine radikale Beziiglich-
keit auf Bedeutungsspiele im Feld laufen der Vorstellung Rancieres einer politi-
schen Position von Avantgardekunst wiederum entgegen.

4 Bildung als Voraussetzung fiir kiinstlerische
Briiche

Der beschriebene Distinktionsprozess funktioniert durch ein Zusammenwir-
ken von explizitem Wissen — iiber die Klassifikation dsthetischer Moglichkeiten,
Beziige und Stile — und implizitem Wissen, der sinnlichen Erfahrung, Inkorporie-
rung und Einiibung des expliziten Wissens, das eine explizite Ubersetzung von
Kunst-Bedeutung nicht vollstindig ausfiillen kann (Bourdieu 1991, S. 182 ff.).
Im Zusammenwirken dieser beiden Strukturen des Wissens liegt nun die unde-
mokratische Auswirkung der Kunstwahrnehmung. Bildungsinstitutionen vermit-
teln einen expliziten Kanon kiinstlerischer Codes. Die Fihigkeit der Aneignung
eines &sthetischen Urteils als Teil der eigenen Personlichkeit geschieht implizit
iiber private Bildungsinstanzen und die Moglichkeit der intuitiven Erfahrung und
Inkorporierung des Wissens (Ebd., S. 185 ff.). Diese als natiirliche Begabung
verschleierten Bedingungen des Geschmacks werden zu einem Instrument der
Herrschaft, das den Akteur*innen ihren sozialstrukturellen Status plausibilisiert.
In diesem Verhiltnis der Wissensstrukturen der Kunstwahrnehmung zueinander
und zu Bildungseinrichtungen entwickelt sich die unterschiedliche Teilhabe an
dsthetischen Diskursen in der Verflechtung mit demokratischen Strukturen (Ebd.,
S. 199 ff.). Dass die Feldstrukturen und das Verhéltnis zum Feld der Macht inner-
halb des Feldes der Kunst den Akteur*innen nicht reflexiv-kritisch zugénglich
sind, Bourdieu also vor allem die Stabilisierung von Strukturen zeigt, liegt darin
begriindet, dass sich das Feld durch Strukturen und Verteilungen von Wissen, die
zudem hochrelevant sind fiir eine sozialstrukturelle Differenzierung, ordnet und
reproduziert — und den Akteur*innen eine reflexive Draufsicht vorenthalten bleibt.

Es stellt sich in Bezug auf das Verhiltnis von é&sthetischen und politischen
Handlungsmoglichkeiten die Frage, ob Bourdieus Theorie eine Mdoglichkeit der
Unterwanderung einer durch klassifizierte Geschmacksunterschiede legitimierten
Herrschaft sieht. Diese findet sich vor allem in deren Explikation, also einer Art
symbolisch-dsthetischer Aufkldarung als demokratische Gegenstrategie zu deren



Die Sichtbarkeit der Nightcleaners 59

systematischer Verschleierung und wire damit angewiesen auf soziologische Kri-
tik (Bourdieu 1991, S. 193 ff.).

In Bourdieus Feldrekonstruktion bleibt jedoch eine Frage fiir das Ziel dieses
Aufsatzes, der sozialwissenschaftlichen Interpretation von Interaktionen zwi-
schen politischem und kiinstlerischem Handeln offen: Indem der Zugriff auf
kiinstlerische Praktiken durch die beschriebenen Wissensstrukturen reglementiert
ist, wird ein wechselseitiger Bezug zwischen kiinstlerischen Darstellungsmitteln
und der subjektiven dsthetischen Kategorisierung bzw. Wahrnehmung des Alltags
voraussetzungsvoll. Die Rekonstruktion des autonomen Feldes der Kunst mit der
beschriebenen analytischen Rahmung orientiert sich in Bourdieus Werk selbst
mehr und mehr an der Kunstproduktion innerhalb der Feldregeln. Kritisch lie3e
sich fragen: Warum systematisiert Bourdieu eine engagierte Kunst, wie er sie in
der Entstehungsphase des Feldes noch wahrnimmt (Bourdieu 2001, S. 181 ff.),
nicht mehr in der weiteren Strukturbildung? Offen bleibt damit, wie Elemente
der Kunst einzuordnen sind, die sich an den Ridndern des Feldes und seiner Aner-
kennungsstrukturen bewegen, indem sie auf andere Felder, darin stattfindende
Kéampfe und institutionelle Arrangements unmittelbar Bezug nehmen — eine @hn-
liche Kritik wie Jens Kastner (2012) sie an anderer Stelle hinsichtlich der Mog-
lichkeit von Konflikten zwischen Feldern formuliert. Die einleitend erwihnten
Beispiele geben Anlass zu iiberpriifen, ob sich hier die Praktiken zwischen den
Feldern entsprechend auseinander halten lassen und welche Folgen diese Uber-
schneidungen — wenn sich also Kiinstler*innen nicht allein auf die Regeln des
Feldes der Kunst beziehen, sondern sich in Bezug zu anderen Lebensbereichen
setzen — bei Bourdieu hitten.

5 Strategien einer Politik der Kunst

Hier mochte ich Rancieres Konzeption politischer Kunst ins Spiel bringen. Denn
diese begreift in genau einem solchen Zusammenwirken von Handlungsfeldern
erst die Moglichkeit von Politik. Ranciere entwickelt die (politische) Destabilisie-
rung und Ausweitung zugewiesener Plidtze und Sprecherpositionen, insofern als
auch er sich mit der Frage eines kritischen Erkenntnisprozesses im Zusammen-
hang mit Politik auseinandersetzt. Fiir die Kunst formuliert er zwei grundlegende
Moglichkeiten, womit im Zentrum steht, was in der Analyse der Feldregeln auf3en
vor bleibt: zum einen die Formulierung eines politischen Dissenses im Paradox
von ,relationaler Asthetik”, in dezidiertem Bezug auf die Verschiebung alltdgli-
cher Erfahrung durch eine Neuverteilung der Plitze und damit einer ,,Politik des
Leben-Werdens der Kunst* (Ranciere 2008b, S. 55). Zum anderen die ,,erhabene*



60 G. Mackenroth

Asthetik, der ,Politik der widerstindischen Form* (Ebd.), als grofitmogliche
Distanz zur alltdglichen Erfahrung und ,,passive Begegnung® mit dem Anderen,
gleichgiiltig gegeniiber ,,jeder bestimmten Politik* (Ranciere 2008b, S. 34). Die
andere Moglichkeit bezieht sich, wie ich spiter ausfiihren werde, auf das Verhilt-
nis zwischen Zuschauenden und Kiinstler*innen. Das Spezifische einer Politik
der Asthetik ist, dass sie mit ihrem Spiel von Titigkeiten und Positionen, etwa
des aktiven Zuschauers, der Fiktion in der Dokumentation oder des Literarischen
in der Beschreibung der Wirklichkeit eine ,,Autonomie der sinnlichen Erfahrung
ermoglich[t]“, diese also an einer ,,Revolution der sinnlichen Existenz* selbst
ansetzt — gegeniiber etwa solchen, die von einer ,,Revolution des Staates* oder
juristischer Arrangements ausgehen (Ebd., S. 43).

Diese Politik der Kunst in dem angesprochenen Paradox wirkt sich dahin-
gehend aus, dass sie ,,[...] insofern Kunst [ist], als sie auch Nicht-Kunst, etwas
anderes als Kunst ist” (Ranciere 2008b, S. 47). Sie ist insofern Kunst, als dass
sie einen abgetrennten Raum der dsthetischen Erfahrung erdffnet, der in Distanz
zum/zur Betrachter*in liegt und dabei unerreichbar in sich das Versprechen von
einer anderen Gemeinschaft trigt. Gleichzeitig ist das Kunstwerk insofern keine
Kunst, als sie Form des Lebens wird und unmittelbar eine andere Gemeinschaft
ausdriickt, die Kunst und Gemeinschaft nicht mehr unterscheidet (Ebd.). Die
Politik der Kunst besteht folglich darin, dass sie im Spanungsfeld zwischen zwei
Gemeinschaften gleichzeitig in der Erfahrung, der Herstellung und Betrachtung
von Kunst, zwar eine neue Gemeinschaft verspricht und dabei eine Gegenwart
dieser Gemeinschaft ist, die jedoch nie vollstindig eingeholt werden kann. In
dieser Widerspriichlichkeit ist die Kunst widerstdndig und baut einen politischen
Dissens auf. Einzeln liefen beide Richtungen als ethischer Teil einer Sichtbarkeit
auf eine Entpolitisierung hinaus. So ergibt sich eine spezifische Mdoglichkeit der
Aufrechterhaltung des politischen Dissenses durch die Kunst — einerseits ,,die
Lesbarkeit einer politischen Bedeutung und andererseits einer sinnlichen Erfah-
rung, die genau jener gewonnenen Bedeutung widerstreitet.” (Muhle 2008, S. 13).
Fiir die Politik der Kunst wird so moglich, was in Das Unvernehmen noch nicht
erschlossen wird: Zugespitzt formuliert kann Kunst im Gegensatz zu anderen
politischen Tétigkeiten der Replatzierung nach einem gescheiterten Versuch des
Politischen oder dem Aufgehen in einer neuen Ordnung (Polizei) ihrer politischen
Aussage eine Art Unabgeschlossenheit einschreiben. Diese realisiert sich im Fort-
bestand des Spannungsverhiltnisses von Polizei und Politik, indem ein politisches
Moment nie auf eine endgiiltige, vollstindige Realisierung der dissensuell formu-
lierten Gleichheit hinausléuft.



Die Sichtbarkeit der Nightcleaners 61

6 Die Auffiihrung als kritischer Erkenntnisprozess

Mit dieser Perspektive Rancieres, die sich fiir die Moglichkeiten politischer
Dynamik in dsthetischen Strategien interessiert, kann ich eine engagierte Position
von Kunst systematisch einbeziehen. Gegeniiber einer soziologisch-dsthetischen
Aufkldrung, mit der Bourdieu das herrschaftsstabilisierende Verhiltnis der Regeln
der Kunst zum Feld der Macht zu unterwandern sucht, erkennt Ranciére in der
Situation der Auffiihrung und Rezeption selbst die Moglichkeit (nicht die Selbst-
verstindlichkeit) kritischer Erkenntnis. Damit erhebt er die Gleichheit nicht nur in
der Politik und der Piddagogik (Ranciere 2009b, S. 24 ff.) — in Kritik einer privi-
legierten (soziologischen) Erkenntnisposition — auch zum Axiom der Politik der
Kunst.

Das Hinterfragen von Herrschafts- und Ungleichheitsstrukturen basiert — das
wird mit dem Bezug auf die Zuschauerrezeption deutlich — auf unklaren, prozess-
haften Erkenntnissituationen. Wihrend Bourdieu vorschldgt, sozialstrukturelle
Zuschreibungen von Wahrnehmungsmoglichkeiten zu kritisieren, indem man
Wissensstrukturen expliziert, geht Ranciere genau den entgegengesetzten Weg:
der Wissensgenerierung setzt er die Verdnderung von Handlungsmoglichkeiten
und Sprecherpositionen voraus. Emanzipation beginne folglich in der Auffiih-
rung, wenn ,,der Gegensatz zwischen Sehen und Handeln* infrage gestellt wird,
,[...] wenn man versteht, dass Sehen auch eine Handlung ist, die diese Verteilung
von Positionen bestitigt oder verdndert” (Ranciere 2009a, S. 23).

Mit dieser These kritisiert Ranciére (ebd., S. 12) die Annahme, als Zuschau-
ender ,,[...] von der Fidhigkeit zur Erkenntnis und von der zur Handlung getrennt
zu sein [|“ als austauschbare Zuschreibung von Aktivitdt und Passivitit einer
Ordnung der Wahrnehmung. Vorausgesetzt werde dabei, dass Sehen nicht dazu
fiihre die Wahrheit bzw. die Wirklichkeit in und hinter dem Bild zu erkennen
(Ebd., S. 22). Dagegen stellt Ranciere die These, dass die Sehenden bzw. Horen-
den iiber die Auffiihrenden in ihrer Erkenntnis hinausgehen konnten. Dies wird
fir Ranciere (ebd., S. 19 ff.) als pddagogische Beziehung moglich, in der die
Auffiihrungspraxis von Wissen nicht als ,,eine Menge von Kenntnissen sondern
als ,,Position‘ betrachtet wird. Die Lehrenden bzw. in diesem Fall die Auffiih-
rung wiirde damit die Zuschauenden als aktiv begreifen, indem sich das Wissen
erst in der Positionierung als Ubersetzung zwischen beiden herausbildet. Der/die
Zuschauende handelt dabei analog zur Situation des ,,unwissenden Lehrmeisters®,
,er beobachtet, er wihlt aus, er vergleicht, er interpretiert. Er verbindet das, was
er sieht, mit vielen anderen Dingen, die er gesehen hat, auf anderen Biihnen und
anderen Arten von Orten.” (Ranciére 2009a, S. 23). Die Auffiihrenden sind damit



62 G. Mackenroth

der Kontingenz der Assoziation des Zuschauenden ausgesetzt. Statt einer ,,direk-
ten und identischen Ubertragung® (ebd., S.24) wird die Auffiihrung zu einer
,dritten Sache®, deren ,,Sinn niemand besitzt“. In diesem ,,Spiel* der jeweiligen
uniiberbriickbaren und fortlaufenden ,,Assoziation® und ,Dissoziation® durch
die Zuschauenden entsteht eine Gemeinschaft der ,,Gleichheit der Intelligenzen*
(ebd., S. 28). Dadurch, dass Bedeutung prozesshaft generiert wird, setzt die Auf-
fiilhrung eine Gleichheit und riskiert eine politische Dynamik der Platzverschie-
bung. Das emanzipative Moment liegt dabei vor allem in der Anerkennung des
Wissens, das der/die Zuschauende bereits besitzt.

Die Frage nach der Rolle der Zuschauenden hingt eng mit der Debatte um
eine erst theoretisch-intellektuell nachvollziehbare Klassensituation gegeniiber
einer spezifisch durch praktische Erfahrung nachvollziehbaren, dem Beherrsch-
ten eigenen Reflexivitit zusammen. In der Kritik an beiden Perspektiven ist fiir
Ranciere das Verhiltnis zwischen, zugespitzt, Intellektuellen und Arbeiter*innen
keine Frage von Unwissenheit und Wissen. In den Vordergrund riickt vielmehr
,[...] das Verwischen der Grenzen zwischen denen, die handeln, und denen, die
zusehen [...]* und zwischen ,,empirischer Geschichte und reiner Philosophie®,
indem zwischen beiden Wahrnehmungsebenen Ubersetzungsprozesse stattfinden
(Ranciere 2009a, S. 30 f.).

Mit dieser Einordnung des politisch-kiinstlerischen Prozesses bei Ranciere
mochte ich verdeutlichen, dass die Entfaltung eines politischen Ansatzpunktes der
Kunst in der Prozesshaftigkeit und produktiven Unsicherheit des Wissens bzw.
der Wissensgenerierung liegt — als ein permanenter Wechsel von Positionen und
deren Fortentwicklung.

Fiir einen politisch-kiinstlerischen Prozess, etwa eine Theaterauffiihrung, hilt
Ranciere einen Arbeitsprozess fest, der die kiinstlerische Sinngebung der Assozi-
ation der Zuschauenden aussetzt, der damit selbst zum Zuschauenden wird, und
SO permanente Ubersetzungen stattfinden (Ebd., S. 33). Ziel sei es, ,,[...] was man
weill mit dem zu verbinden, was man nicht weil}, gleichzeitig Performer zu sein,
der seine Kompetenz entfaltet und Zuschauer, der beobachtet, was diese Kompe-
tenzen in einem neuen Kontext bei anderen Zuschauern hervorrufen.* (Ebd.).

In der Auffiihrung und Rezeption formuliert Ranciere eine &sthetische Stra-
tegie der Entwicklung von Kritik. In der Prozesshaftigkeit von Darstellung und
Rezeption entsteht ein politischer Moglichkeitsraum. Dies mochte ich anhand des
filmischen Beispiels Nightcleaners aufgreifen und in Bezug zu Bourdieu setzen.
Vorbereitend mochte ich jedoch die bis hierhin erorterte Position des Wissens in
einer produktiv-konflikthaften Verbindung beider Konzeptionen von Kritik fiir die
asthetische Diskussion zusammenfiihren.



Die Sichtbarkeit der Nightcleaners 63

7 Zusammenfiihrender Exkurs zum Verhaltnis
zwischen Kunst und Kritik

Die bis hierhin aufgezeigten wissenssoziologischen Aspekte in der Diskussion
um den Handlungsspielraum politischer Kunst sollen nun durch einige metho-
dologische Bezugspunkte des Soziologen Celikates (2009), aufbauend auf sei-
nem Konzept der ,rekonstruktiven Kritik* gebiindelt werden. Diese greift die
erkenntnistheoretische Kritik Rancieres (2010, S. 225 ff.) an Bourdieu auf, in der
dieser die privilegierte Position der Soziologie, der Entzauberung sich verschlei-
ernder Herrschaftsstrukturen, hinterfragt. Auch auf die Kunstsoziologie kann
diese Kritik Rancieres bezogen werden, die Fragerichtung Bourdieus, werfe die
Befragten vor allem auf ihre Unfihigkeit zuriick. Die Abfrage in den Schemata
der Ungleichheit suche vor allem weitere soziale Distanzierungen (in Rezeption
und Produktion), womit Situationen der Begegnung und die Widerstindigkeit des
Kunstwerks systematisch vernachlissigt werden (Ebd., S. 256 ft.).

Damit greift Ranciere zudem die methodologische Position Bourdieus an,
im Habitus sei die Anerkennung und Legitimation sozialer Verhéltnisse auf-
gehoben (Celikates 2014, S. 130). Die Struktur des Sozialen ldsst sich also nur
in der Distanz zu ihr, also durch einen ,,Standpunkt auflerhalb ihrer Praktiken*
(ebd., S. 127 f.) und im Bruch mit ihren vordergriindigen Legitimationsstruktu-
ren erkennen, der den Zusammenhang von objektiven und subjektiven Sinn, die
Logik sozialer Praxis analysiert. Die soziologische Perspektive generiert abseits
sozialer Bedingtheit ein Wissen, mit dem sie iiber die Sozialitit der ,selbstver-
stdndlichen® Verhéltnisse aufkldren kann und das damit Voraussetzung von
Gesellschaftskritik und ,.emanzipatorischen kollektiven Handeln* ist (Ebd.,
S. 130).

Mit Bezug auf Rancieres Kritik an diesem vermeintlichen Wissensvorsprung
der Soziologie entwickelt Celikates (ebd., S.134) folgende Konzeption kriti-
schen Wissens: Mit Ranciere lidsst sich anfiihren, dass Bourdieu die ,,reflexiven
Fihigkeiten* der Akteure — Kiinstler*innen und Rezipient*innen — unterschitzt
und mit dieser Festlegung der erkenntnistheoretischen Moglichkeiten die eigenen
privilegierten Erkenntnismoglichkeiten fixiert und legitimiert. Emanzipatorisches
Denken setzt damit fiir Ranciere gerade an der Kritik bzw. Zuriickweisung einer
privilegierten aufkldrerischen Erkenntnisposition an und nimmt damit auch nicht
allein und notwendig ihren Ausgangspunkt in soziologischer Erkenntnis.

In und mit dieser Position, so Celikates (ebd., S.139), weise Ranciere
jedoch die Beriicksichtigung jeglicher ,,Analyse sozialer Konstellationen bzw.
herrschender Krifteverhiltnisse [...] und [...] die Beriicksichtigung jeglichen



64 G. Mackenroth

sozialwissenschaftlichen Wissens [...]* als Bestandteil einer ,.emanzipato-
rischen Politik* zuriick. Damit bleibe Ranciere jedoch selbst hinter seinen
Anspriichen zuriick. Es bleibt das Problem, dass die Politik als Unterbrechung
der Ordnung zum voraussetzungs- und geschichtslosen Ereignis werden konnte.
So kommt die dafiir notige Beriicksichtigung von Blockaden und Vorausset-
zungen reflexiver Fahigkeiten nicht ohne eine Beriicksichtigung soziologischen
Wissens aus. Indem Ranciere dieses jedoch nicht als Teil von Politik fasst,
dafiir das ,,Soziale* vom ,,politischen Dissens® unterscheidet, bleibe offen, wie
Ranciere Politik als ,,Praxis®, also als ,.historisch und sozial situierten Prozess
begreifen will (Ebd., S. 141). Celikates (2014, S. 143) schldgt vor, sowohl die
Erkenntnis iiber Voraussetzungen von reflexiven Moglichkeiten als auch deren
Blockaden zum Teil einer politischen Praxis zu erkldren und gleichzeitig, die
Kritik Ranciéres aufnehmend, dieser Erkenntnis nicht (wie Bourdieu) eine
besondere Position jenseits dieser Praxis zuzuschreiben. Damit bindet Celikates
(ebd., S. 144) beide von Ranciere und Bourdieu jeweils jenseits von sozialer
Praxis verorteten Ansatzpunkte von Kritik (politischer Dissens und soziologi-
sches Wissen) aufeinander bezogen in diese ein.

Die Frage nach der Position von Soziologie und Philosophie in Bezug auf die
Formulierung von Kritik kann in Hinblick auf die Erkenntnisposition politischer
Kunst weitergefiihrt werden. Mit Celikates mochte ich fiir die jeweiligen zuvor
bei Bourdieu und Ranciere herausgearbeiteten Wissensformen und Erkenntnis-
moglichkeiten in Kunstproduktion und -rezeption feststellen, dass fiir diese Situ-
ationen politischer Kunst zu betrachten wire, welche (verschiedenen) Formen der
Wissensproduktion — damit auch Blockaden oder Moglichkeiten von Kritik — zu
erkennen sind. So lieBen sich die gesellschaftskritischen Perspektiven Rancieres
(die Gleichheit der Erkenntnismoglichkeiten im Ubersetzungsprozess zwischen
Positionen) und Bourdieus (die Distanz zur unhintergehbaren Praxis) zusammen-
fiihren.

Die bisherige Argumentation zusammenfassend, habe ich bis zu dieser Stelle
theoretisch aufgezeigt, dass Bourdieu in seiner Feldanalyse das Phidnomen enga-
gierter Kunst ausklammert, wohingegen Ranciere gerade eine solche ins Zentrum
der Analyse von dsthetischer Dimensionierung des Politischen stellt. Dabei legt
Bourdieu zugrunde, dass eine Reflexivitiit gegeniiber der eigenen Position den
Akteuren in sozialer Praxis nicht unmittelbar zugénglich ist. Ranciere hingegen
zeigt, inwiefern Reflexivitit moglich wird durch die &sthetisch-kiinstlerische
Dimensionierung des Politischen. Diesen piddagogischen Aspekt weiterfiihrend
stellen Lernen und Erkenntnis im Feld der Kunst zunédchst Wissens- und Macht-
strukturen der Platzierung der Akteure her, die durch Explizierung im Nachgang
eines soziologischen Bruchs hinterfragt werden konnen. Ranciére hingegen



Die Sichtbarkeit der Nightcleaners 65

beschreibt — zentral in der emanzipierte Zuschauer — Einfliisse kiinstlerischer Pro-
duktion als Mdoglichkeit der Prozesshaftigkeit von Bedeutungen und Neubezeich-
nungen im Politischen.

Die These Celikates’ hinzunehmend, kann jedoch gegeniiber Ranciere einge-
wandt werden, dass ihm sozialwissenschaftliche Begriffe und Wissensbestinde
aus dem Blick geraten, obwohl sie dennoch eine Rolle spielen.

Anhand des Beispiels der Nightcleaners werde ich beide Schwerpunktsetzun-
gen diskutieren und fragen, ob sie zusammengedacht werden konnen. Die Frage
ist damit, ob sozialwissenschaftliche Kategorien Teil einer Situation der Kunst als
politischer Erkenntnisprozess in einer (mit Ranciere) politischen Situation der
Verschiebung von Subjektpositionen sein konnen. Damit wére erstens ausformu-
liert, was Bourdieu vernachlédssigt und dem kiinstlerischen Prozess (gegeniiber
der privilegierten soziologischen Erkenntnis) nicht zutraut und, entgegen Ran-
cieres Annahme, wire gezeigt, dass sozialwissenschaftliches Wissen Teil politi-
scher Dynamik sein kann.

Diese Uberlegung im Hinterkopf, mochte ich nun exemplarisch und explora-
tiv am Beispiel des Films The Nightcleaners verschiedene Formen des Wissens
im Zusammenwirken von Politik und Kunst bzw. in dieser Situation formulierter
Kritik aufzeigen. Dabei werde ich die These verfolgen, dass sich eine Politik der
Kunst als Erkenntnisprozess hier vor allem in Momenten des Zweifelns wieder-
findet.

8 The Nightcleaners - Politische Erkenntnis im
Zweifeln

Zunichst werde ich erldutern, inwiefern sich in der gefilmten gewerkschaftli-
chen Organisation der Arbeiterinnen Elemente einer im Ranciereschen Sinne
politischen Situation wiederfinden, dann die Stilmittel des Films anhand der Ein-
gangsszenen aufzeigen, um darauf aufbauend die Frage der Wissensproduktion
ausfiihren zu konnen.

Der Dokumentarfilm begleitet die Versuche von weiblichen Reinigungskrif-
ten, die nachts Biirogebdude reinigen, sich gewerkschaftlich zu organisieren, mit
dem Ziel besserer Arbeitsbedingungen und hoherer Lohne. Die Kiinstler*innen
des Berwick Street Film Collective haben iiber 18 Monate die Arbeiterinnen bei
ihrer Nachtschicht, bei politischen Treffen und in ihrem Privatleben begleitet,
wodurch sich der Film aus Aufnahmen der Arbeit, und der Aktivitst*innen, Inter-
views mit den Arbeiterinnen und ihrem Arbeitgeber und Bildern von Demonstra-
tionen zusammensetzt.



66 G. Mackenroth

Der Film war urspriinglich von den Initiatorinnen als Kampagnenfilm in Auf-
trag gegeben worden und hat sich dann zu jenem Dokumentarfilm entwickelt, der
sich im Riickblick der filmischen Avantgarde seiner Zeit zuordnen ldsst (Wilson
2015, S. 4 f.). Fiir die Rezeption war seine Vorfiihrung beim Edinburgh Internati-
onal Film Festival 1975 wihrend eines thematisch spezifischen Screenings Brecht
and Cinema/Film and Politics bedeutsam (ebd.), ebenso wie die Rezeption durch
die Filmkritiker*innen Claire Johnston und Paul Willemen (1975).

Nightcleaners stellt insofern ein wichtiges Beispiel dar, als dass erstens eine
enge Verbindung zwischen einem kiinstlerischen und einem politischem Prozess
deutlich wird, zweitens handelt es sich um eine voraussetzungsvolle politische
Situation. Die Kampagne wurde durch eine kleine Gruppe der Arbeiterinnen ini-
tiiert, die eine feministische Studiengruppe um Unterstiitzung bat (Wilson 2015,
S. 3). Sie begann mit der Verteilung von Flugblittern, um die Arbeiterinnen fiir
einen Gewerkschaftsbeitritt zu gewinnen, kdmpfte im Folgenden insbesondere
um den Riickhalt der groBen Traditionsgewerkschaften und weitete sich zu einem
wilden Streik im August 1972 aus, der schlieBlich gewerkschaftlich unterstiitzt
wurde (Night Cleaners Collective 1971 (1973)). Die politische Kampagne mit
dem Ziel der gewerkschaftlichen Vertretung und Verbesserung der Arbeitssitua-
tion bezeichnen die Initiatorinnen der Kampagne als permanenten Prozess ,,des
Sichtbarmachens einer ,,unsichtbaren® Arbeit der Arbeiterinnengruppe (Ebd.,
S. 178). Die damit beschriebene Komplexitit der politischen Situation bezieht
sich auf verschiedene Dimensionen und zeigt, dass eine Einbettung in instituti-
onelle Strukturen der Politik nicht unmittelbar moglich ist. Vielmehr, so meine
Deutung, werden in der unklaren Position der Arbeiterinnen mikropolitische
Strategien zur politischen Positionierung relevant. Indem die Reinigungskrifte
zu diesem Zeitpunkt iiber von den Unternehmen beauftragte Reinigungsfir-
men beschiftigt waren, waren sie nicht Teil einer gewerkschaftlichen Struktur.
Dadurch blieben die Bedingungen des Reinigungsauftrags fiir die Arbeitneh-
merinnen intransparent (Ebd., S. 175 f.). Erschwert wurde die gewerkschaftliche
Organisation dieser Arbeiterinnen durch die Haltung der Gewerkschaften, die
sich zunéchst aullerstande sahen, die Initiative zu unterstiitzen. Dennoch sah die
Kampagne darin die einzige politische Durchsetzungsmoglichkeit und positio-
nierte sich zu einer feministischen Kritik an gewerkschaftlichen Strukturen prag-
matisch (Ebd., S. 178).

Zu diesem Kampf um Reprisentation setzte sich die Kampagne auch gegen
gesellschaftliche Stereotypen und Marginalisierungen dieser weiblichen Vollzeit-
arbeit als casual work ein (Ebd., S. 179). Strukturell nehmen die Arbeiter*innen
auch unter anderen Werktitigen eine Isolation wahr: ,,Night cleaning is invisible
work. Who knows or cares what goes on? The Owner of the office and all the



Die Sichtbarkeit der Nightcleaners 67

office workers are trucked up in bed. So this and other fiddles pass unnoticed.*
(Ebd., S. 175). Gleichzeitig sind kollektive Erfahrung und Selbstbild unklar, da
die Frauen in kleinen Einheiten, teilweise auch vereinzelt in Stockwerken arbei-
ten und sich wihrend der Arbeit nicht sehen und politische Treffen o. 4. aufgrund
der Doppelbelastung von Nachtarbeit und Familie schwierig sind. Auf gesell-
schaftlicher, gewerkschaftlicher und individueller Ebene werden die Arbeiterin-
nen in ihrer Arbeit nicht anerkannt bzw. reprisentiert. Mit dem, was sie nachts
tun, werden sie nicht identifiziert und fallen so aus politischen Reprisentations-
und Handlungsstrukturen heraus. Damit, in dieser hinsichtlich eines Platzes in
der institutionellen Politik (mit Ranciere) ungezéhlten, anteilslosen Position der
Arbeiterinnen, wire dieser Kampf um gewerkschaftliche Einbindung und Lohn-
forderungen, mit Ranciere, als ein politischer zu Denken.

Wie lésst sich nun Nightcleaners auf die theoretisch erarbeitete These bezie-
hen, dass die politischen Mdoglichkeiten von Kunst vor allem in mit diesen kiinst-
lerischen Situationen verbundenen Erkenntnisprozessen zu suchen sind?

Die Struktur des politischen Erkenntnis- und Reflexionsprozesses ldsst sich
zunichst durch die Perspektive des Films verstehen. Diese besteht einerseits aus
einer distanzierten und andererseits einer empathisch nahen Sichtweise sowie
verschiedenen Ebenen der Reflexivitit. Die Formsprache wird im ersten Drittel
des Films erkennbar. Nightcleaners beginnt mit der verfremdeten Nahaufnahme
eines lachenden Gesichts in Zeitlupe, das zunehmend verzerrt wird. In einzelnen
Buchstaben wird der Filmtitel eingeblendet, sowie die Hohe des wochentlichen
Lohns. AnschlieBend sieht man eine Vorarbeiterin vor einem Telefon. Sie blickt
aufmerksam in die Kamera. Eine eingeblendete Filmklappe kiindigt die erste
Szene und den Drehort an. Die Arbeiterin nickt, wihlt und telefoniert beziiglich
erforderlicher Arbeitsmittel. Es folgt eine mehrsekiindige Schwarzblende, in
der eine Tonspur zu horen ist und schlielich das Bild dazu: Der Chef des Rei-
nigungsunternehmens erldutert die Unternehmensstruktur. Darauf folgt erneut
eine Schwarzblende, wihrend derer sich mehrere Tonspuren — Auferungen des
Unternehmers iiber die Konkurrenz und Arbeiterinnen-Stimmen wihrend Pro-
testaktionen, die spiter erneut zu horen sein werden — iiberlagern. Danach beob-
achten die Zuschauenden die Reinigung einer Toilette. Die Kamera steht dabei
hinter der Arbeiterin und filmt zwischen ihre schrubbenden Arme, fokussiert in
die Toilettenschiissel. Die Frau erzihlt dabei in ironischem Ton von ihrem Ehe-
mann. Mit diesem Szenen-Einstieg montiert der Film in seine Argumentations-
struktur einen Dialog hinein. Die konstruierende Rolle legt er mit der Explikation
der filmischen Technik offen. Mit einer weiteren Schwarzblende kommt eine
neue Ebene hinzu, eine weibliche Off-Stimme, die, iiber die Linge des Filmes
hinweg unsichtbar, eine feministische Reflexion beginnt: ,,.Something we speak



68 G. Mackenroth

that is upon right from the start in this relation is that we had to make a politics
which came out of our experience of the childhood, to make politics about how
we have been conditioned to be feminin.” (’5:18) Dies duflert die Sprecherin erst
vor der Schwarzblende, anschlieffend ist eine Arbeiterin alleine in einem Grof3-
raumbiiro zu sehen, unzihlige Miilleimer leerend. Der Off-Kommentar, der quasi
akustisch in das Bild von der Arbeit hineinragt, stoppt. Nach einigen Sekunden
setzt eine Arbeiterin mit der Beschreibung ihrer Tétigkeiten ein, die auf der Bild-
ebene betont wird. SchlieBlich wird der Ton ausgeblendet und es bleibt nur das
Bild der Arbeitenden.

Ich mochte nun punktuell anhand der Stilmittel verschiedene Wissensformen
und Erkenntnisstrukturen aufzeigen, die im Film angelegt sind. Zunichst wiirde
ich eine Wissens-Asymmetrie als zentrales Stilmittel herausstellen. Der Film Iésst
die Zuschauenden in kategorialer sozialstruktureller Unsicherheit iiber nicht vor-
gestellte Personen und Stimmen. Aufgrund der fehlenden Exposition entwickeln
die Zuschauenden erst nach und nach ein Gespiir fiir die Positionen im Film.

Die Filmwissenschaftlerin Siona Wilson (2015, S.7) zeigt auf, dass sich
Nightcleaners in eine Stromung einreiht, mit der sich der britische Film Prinzi-
pien der brechtschen Theaterlehre aneignete. Pragend war damals Walter Benja-
mins Essay Der Autor als Produzent und dessen Anspruch, die Zuschauenden in
den Herstellungsprozess, die Bedeutungsproduktion des politischen Films ein-
zubinden. Indem der Film eindeutige politische Aussagen offen ldsst, wird die-
ser Anspruch fiir Nightcleaners evident: Die Unsicherheit, in der der Film die
Zuschauenden beziiglich der Einordnung der Personen hiilt, ldsst die Bedeutungs-
produktion fiir ,Hinzukommende* prekir werden. Damit iibertrigt der Film eine
ambivalente Spannung aus Nihe und Distanz bzw. Gleichheit und Differenzie-
rung auf die Zuschauenden, die den beschriebenen politischen Prozess in seiner
Zusammensetzung pragt.

Durch die selbstreflexive Thematisierung der filmischen Inszenierung, nimmt
der Film dieses Spannungsfeld in sich auf, was Claire Johnston als brechtsche
Distanzierung von einem rein empathischen Nachvollzug interpretiert (Johnston
und Willemen 1975, S. 112 f.).

Im Film entwickelt sich so ein wechselseitiger Erkenntnisprozess, in dem ana-
Iytisches Wissen und praktisches Alltagswissen auf institutioneller, kollektiver
und individueller Ebene in Hinblick auf den moglichen politischen Ort der Night-
cleaners in Beziehung gesetzt werden.

Es entsteht hier und im Folgenden vertieft erkennbar ein produktiver Zusam-
menhang zwischen den Perspektiven Rancieres und Bourdieus: Objektiv-analy-
tische Wissensbestinde werden mit unsicheren, etwa solchen beziiglich einer
zukiinftigen politischen Position, sowie empirischen Thematisierungen von



Die Sichtbarkeit der Nightcleaners 69

Ungleichheit und ,politischen® der Gleichheit in Beziehung gesetzt. Das Span-
nungsfeld von Gleichheit und Ungleichheit durchzieht den politischen Prozess
und wird zwischen verschiedenen Wissensstrukturen des Films verhandelt.

So baut der Film eine detailreiche Ndhe zu den Arbeiterinnen, ihrer Arbeit
sowie ihrer politischen Positionierung und Selbstbeschreibung auf. Er schafft eine
Art kollektive Erfahrung in Momenten, in denen die Arbeiterinnen teilweise auch
Bezug auf das Gefilmtwerden durch die Kamera nehmen. Durch das filmische
Arrangement schafft der Film Situationen, in denen sich die Involvierten gegen-
seitig sehen und horen, und kommt dabei stellenweise einer unmittelbar nachvoll-
ziehbaren aktiven Annidherung an den politischen Prozess nahe — etwa wenn eine
Arbeiterin das Interview mit dem Chef nachhort und kommentiert oder wenn erst
der Film politisch-reflexive Handlungen, die den Beteiligten bisher offensicht-
lich unplausibel waren, wie beispielsweise das reflektierende Aufschreiben der
Arbeitsbedingungen, im Interview diskursiv erarbeitet.

Zudem entstehen Situationen, in denen ein zugewiesener Platz unterwan-
dert wird: Eine Sichtbarmachung der Arbeit zeigt sich im Film in verschiedenen
genretechnischen Kreuzungen, beispielsweise der Vermischung von doku-
mentarischen und fiktionalen Elementen, was in der Rezeption dann (politisch)
bedeutsam sein konnte. So wird, nachdem eine Arbeiterin und ihre Kollegin ihre
Arbeit und die Griinde fiir ihre Erwerbstitigkeit dargestellt haben, letztere aus der
Distanz gezeigt, wie sie den gldsernen Eingangsbereich eines Biirogebdudes, um
Zimmerpflanzen herummandvrierend, saugt. Wiahrenddessen laufen zwei Ménner
durch den Bereich, irritiert von der Arbeiterin, kurz mit ihr redend. Die Kame-
raeinstellung als Totale und die Abgeschlossenheit des gldsernen Raums darin
verschieben die Einstellung von einer dokumentarischen Darstellung der Arbeit
hin zu einem theatral-komodiantischen Moment, in dem die Arbeitssituation in
ihrer Erscheinung eher an (fiktive) Interaktionen zwischen Ehemann und Haus-
frau erinnert.

In Bezug auf die feministische Reflexion und die Reflexion der sozialen
Zusammensetzung der Aktivistinnen sowie die AuBerungen der Gewerkschaf-
ten zur politischen Organisation setzt der Film mit den genannten Stilmitteln die
erwihnte Verunsicherung gefestigter Wissensbestidnde und politischer Positionen
fort. Der Off-Kommentar korrespondiert, wie erwihnt, mit dem durch die Arbei-
terinnen angesprochenen Erfahrungsraum, er bildet diesen jedoch nie konsistent
ab. So reflektiert der Kommentar im Anschluss an eine Interviewsequenz mit dem
Chef nach einem Schwenk iiber die néchtlich beleuchteten Gebidude:

Sexuality is crucial aspect to the individuals’ consciousness. For anyone who wants
to change society, to ignore the ways we perceive ourselves in others through sexual



70 G. Mackenroth

relation is to miss out a whole area of experience which is continually held and left
back the possibility to attack capitalism [...] (18:56 ff.).

Die visuelle Ebene distanziert sich wihrend dieser Reflexion vom Geschehen.
Gezeigt werden die Arbeiterinnen von drauflen durch das Fenster aus einer exter-
nen Beobachterposition. Den Zuschauenden wird damit kein verifizierendes Bild
zur feministisch-soziologischen Begriffsbildung angeboten, vielmehr miissen sie
mit der prekiren Distanz auskommen, wobei zugleich deutlich wird, dass die
Arbeiterinnen sich von der Kamera beobachtet fiihlen, indem sie immer wieder
irritiert und nervos aus dem Fenster schauen. Mit keinem Bild gesittigt, wird die
Reflexion in ihrer Autoritit verunsichert (Wilson 2015, S. 44).

Die Bewegung thematisiert derartiges soziologisch-analytisches Wissen selbst-
reflexiv in Bezug auf ihre innere Heterogenitit, und diese Kategorien sind iiber
den Film hinweg Bestandteil der Off-Reflexion: Diese analysiert fortlaufend,
worin die vielfachen Ausschliisse der Nightcleaners aus politischen Situationen
bestehen: ihrer unbewussten Implementierung in Strukturierungen und ihrem
integralen Zusammenhang mit ,privaten‘ Geschlechterverhéltnissen.

Der Film zeigt dabei auf, wie sich diese analytischen Wissensbestinde einer
politischen Praxis anndhern. Einen Redeausschnitt —

They say that the women’s liberation is made up by middle class in professional
ways. This is not true, the liberation is made up by the working class women. And I
say [...] get up and fight now and show the men, we are not the little thing and we
stand up (’35:35).

— ordnet der Film, sozialstrukturell nicht (explizit) ein, sodass nur vermutet wer-
den kann, dass es sich um eine Nightcleanerin handelt. Zudem schlieit an die
Rede keine Szene an, die die politische Ankiindigung weiterfiihrt, sondern eine
wiederholte Darstellung von Arbeit und Lebenswelt der Arbeiterinnen, die die
meist relativ pragmatischen Argumente fiir die Erwerbstitigkeit aktualisiert
(Familie), sowie eine Interviewsequenz, in der zwei Arbeiterinnen an ihren poli-
tischen Moglichkeiten zweifeln. An dieser Stelle fiihrt der Film die politisch-ana-
lytische Positionierung nicht fort, sondern bricht sie mit der Alltagssituation der
Arbeiterinnen und lidsst so eine gegeniiber dem Aktivismus ambivalente Distanz
entstehen.

Ein wichtiges Stilmittel, das ebenfalls mit der kontinuierlichen Fortentwick-
lung von Analyse und politischer Dynamik bricht, stellen die in der Eingangs-
szene beschriebene und im Film wiederholten Nahaufnahmen der Gesichter der
Arbeiterinnen in Zeitlupe dar. In ihnen sind ambivalente Verschiebungen eines



Die Sichtbarkeit der Nightcleaners 71

emotionalen Ausdrucks zu erkennen, die Wilson (2015, S. 33) als ,,Portraits*
bezeichnet, welche folgendes leisten: ,.It tracks the movement of consciousness
without decisive content. These passages are counterweight to the focus on the
empirical depiction of cleaning elsewhere in the film, since they indicate unveria-
ble interiority as opposed to the absolute external materiality.*

Die Portraits brechen — mit Ranciere den oben beschriebenen Verweis auf
Brecht und Benjamin weitergefiihrt — die Bedeutungsproduktion durch die
Zuschauenden und die reflexiven Kommentare im Film und damit die Aufteilung
der Titigkeiten zwischen der Produktivitidt der Arbeiterinnen und der Bedeutungs-
produktivitdt der Zuschauenden auf. Wilson (ebd., S.44) verdeutlicht anhand
der ,Portraits‘, dass der Film keine handlungsbezogene Stofrichtung verfolgt,
sondern vor allem politische Widerspriichlichkeiten in einer unklaren politischen
Gegenwart aufzeigt.

Der politische Prozess der Verunsicherung durch den Film — zuletzt in den
Portraits gezeigt — findet sich auch in der Rezeption u. a. durch die politischen
Akteure wieder. So zeigt sich in der Diskussion beim Edinburgh Film Festival,
dass er zundchst als Agitprop-Film, zur Mobilisierung und Spendengenerierung
in einer Kollaboration von Aktivistinnen und Filmteam konzipiert war. In Hin-
blick auf das Ergebnis und die nach sich ziehende Kritik durch die Aktivistinnen
wird deutlich, dass es bei den Kiinstler*innen innerhalb des Arbeitsprozesses eine
Verianderung des Selbstverstindnisses der eigenen Tétigkeit gab. Dieser Prozess
ldsst sich als sozialtheoretischer Impuls weiterfiihren. Die paradoxe Vereinigung
einer relationalen mit einer distanzierten Asthetik, die Ranciére beschreibt, muss
offenbar tiiber eine theoretisch-logische Figur hinausgehend, als konkreter wider-
spriichlicher, evtl. konflikthafter Prozess der Positionierung im politisch-édstheti-
schen Prozess gesehen werden. Zu fragen wire dariiber hinausgehend empirisch,
in welchen Momenten dieses Spannungsfeld wie konkret verhandelt wird.

Die Kritik an dem Film warf zudem die Frage auf, wie viel Kompetenz zum
Verstindnis des Films den Arbeiterinnen zugetraut werden kann (Johnston und
Willemen [Street Film Collective] 1975, S. 118) und stellt die Anforderung eines
politisch konsistenten, eindeutig verstiandlichen Films in den Raum. Dass der Film
sich gegen eine solche erklidrende Position — basierend auf der Annahme einer
intellektuellen Ungleichheit mit der Folge ungleicher Kompetenzen zur Bildung
politischen Bewusstseins — wendet, bestirkt der Anspruch des Filmteams, Scree-
nings vielmehr als Kampf um politische Ambivalenzen und die Aufrechterhaltung
des Politischen im Kunstwerk und in der Zuschauersituation zu verstehen, in der
es den direkten Streit um die Bedeutung und die politische Situation weiterfiihren
mochte (Ebd., S. 118). In dem Anspruch als Kiinstler*innen selbst anwesend und
streitbar zu sein, widerspricht Nightcleaners einer symbolischen Distanz im Feld



72 G. Mackenroth

der Kunst. Die Bedeutungsproduktion und damit der Erkenntnisprozess als Poli-
tik gehen so in der Rezeption weiter. Die im Film provozierten Verunsicherungen
konnten in diesem Rezeptionsprozess politische Moglichkeiten und Subjektposi-
tionen erdffnen. Eine solche in der Feldrekonstruktion unberiicksichtigte Strategie
der Verunsicherung politischer Gewissheiten und dabei der Rolle sozialwissen-
schaftlicher Wissensbestinde in sozialer und politischer Praxis diirfte auch fiir die
Sichtweise Bourdieus relevant sein. Systematisiert und aufgezeigt kann sie jedoch
erst durch die Thesen Rancieres werden.

Was wiederum am Beispiel von Nightcleaners fiir das Verhiltnis von Ranciere
und sozialwissenschaftlichem Wissen an dieser Stelle deutlich wird ist, dass dieses —
entgegen Rancieres Kritik — zentraler Ausgangspunkt fiir politische Positionie-
rungen sein kann. Dabei gewinnt sozialwissenschaftliche Erkenntnis — mit
Ranciere nun gegen Bourdieu eingewandt — nicht in Form einer Erkldarung durch
eine privilegierte Erkenntnisposition politische Bedeutung. Seine StoBrichtung
entwickelt sich vielmehr erst, indem sie im Prozess der politischen Situation
einer permanenten Verunsicherung ausgesetzt wird — wie mit Nightcleaners
beispielhaft gezeigt. In einer derartigen (hier é&sthetischen) Ausweitung des
sozialwissenschaftlichen Erkenntnisprozesses, so meine These, wird eine politi-
sche Neuformulierung von Subjektpositionen, wie sie Ranciere behauptet, plau-
sibler — vor dem Hintergrund, dass der Standpunkt soziologischen Wissens, nicht
im methodologischen Bruch erkenntnistheoretisch endet, sondern selbst Teil der
politischen Verschiebungen wird.

9 Fazit

Nightcleaners zeigt, wie in einer politischen Situation, sowohl auf analytisch-
soziologische Wissensbestinde Bezug genommen wird, als auch ein eigenstin-
diger politischer Erkenntnisprozess und Wissens- und Bedeutungsproduktionen
erkennbar werden. Deren Zusammenwirken wird in &sthetischen Strategien der
Aneignung von Tatigkeiten und Sprechakten, in der Verunsicherung kategorialer
Offensichtlichkeiten und in der Verschiebung von Bedeutungsproduktionen und
deren Unabgeschlossenheit deutlich. Mit einer Zuordnung der Wissenden und
einer politisch handelnden organisierten Linken, einer feministischen Analyse
und einer belehrten, durch dieses Wissen zu organisierenden Arbeiter*innenschaft
geht der Film in den Dissens. Er inszeniert den eigenen Schaffensprozess, die
Arbeiterinnen, die Gewerkschaften und die Aktivistinnen selbst als einen Pro-
zess des Scheiterns im Spannungsfeld der politischen Situation und als Lernpro-
zess, der bis zum Ende thematisiert wird. Dies geschieht mafB3geblich durch die
beteiligten, dargestellten Akteur*innen in deren Reflexion des Prozesses selbst,



Die Sichtbarkeit der Nightcleaners 73

miindet aber in der Rezeption letztlich in der Streitfrage, ob der Film in der Kam-
pagne nicht politische Eindeutigkeiten vertreten soll, oder aber ob in den Bildern
ein Bedeutungsspielraum entwickelt werden soll, der ermdglichender Teil einer
politischen Fortentwicklung in der Filmproduktion und -rezeption selbst wird —
wie also der Film in den politischen Prozess hineinwirkt.

Anhand dieses Beispiels habe ich versucht zu verdeutlichen, dass die Katego-
rie des Wissens und der Erkenntnis fiir eine Diskussion der Positionen von Bour-
dieu und Ranciere produktiv sein kann und dass diese Kategorie es ermdoglicht,
die Differenz zwischen beiden Theorien aufrechtzuerhalten, ohne diese dabei
voneinander fortzuentwickeln. Vielmehr gibt das Beispiel der Nightcleaners
Anlass zur Vermutung, dass eine Aufrechterhaltung beider Positionen in einer
empirischen Vertiefung der Debatte sozialtheoretische Impulse geben kann. Mit
dem Beispiel der Nightcleaners, welches Bourdieus Feldrekonstruktion zunéchst
den Fall engagierter Avantgarde-Kunst entgegensetzt, ldsst sich die theoretische
Kontroverse zwischen Bourdieu und Ranciere dahin gehend weiterentwickeln,
dass Rancieres Thesen einer Widerstidndigkeit der Kunst, gerade durch die Invol-
vierung sozialwissenschaftlichen Wissens, eine Konkretisierung als Situationen
des Politischen erfahren. Zugleich wird mit Ranciere gegen Bourdieu deutlich,
dass sich exemplarisch und systematisch im Prozess des zweifelnden Lernens —
das an Rancieres padagogische Position erinnert — Erkenntnissituationen fin-
den, die mit soziologischem Wissen Moglichkeiten der Kritik und Reflexivi-
tit erschlieen, welche tiber diejenigen der soziologischen Erkenntnisposition
hinausgehen.

Literatur

Bourdieu, Pierre. 1976. Entwurf einer Theorie der Praxis auf der Grundlage der kabyli-
schen Gesellschaft. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre. 1991. Zur Soziologie der symbolischen Formen. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp.

Bourdieu, Pierre. 2001. Die Regeln der Kunst. Genese und Struktur des literarischen Fel-
des. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre. 2015. Manet. Eine symbolische Revolution. Vorlesungen am Collége de
France 1998-2000, Hrsg. P. Casanova, P. Champagne und C. Carle et al. Berlin: Suhr-
kamp.

Celikates, Robin. 2009. Kritik als soziale Praxis. Gesellschaftliche Selbstverstindigung
und kritische Theorie. Frankfurt, New York: Campus.

Celikates, Robin. 2014. Kritik der piddagogischen Vernunft. Bourdieu, Ranci¢re und die
Idee einer kritischen Sozialwissenschaft. In Pierre Bourdieu und Jacques Ranciére.
Emanzipatorische Praxis denken, Hrsg. J. Kastner und R. Sonderegger, 123—146. Wien:
Turia und Kant.



74 G. Mackenroth

Johnston, C., und P. Willemen. 1975. Brecht in Britain. The Independent Political Film. On
the Nightcleaners. Screen 16(4): 101-118.

Kastner, Jens. 2012. Der Streit um den dsthetischen Blick. Kunst und Politik zwischen
Pierre Bourdieu und Jacques Ranciere. Wien: Turia und Kant.

Kastner, J., und R. Sonderegger. 2014. Emanzipation von ihren Extremen her denken. Ein
einleitendes Plddoyer fiir Bourdieu und / mit Ranciere. In Pierre Bourdieu und Jacques
Ranciere. Emanzipatorische Praxis denken, Hrsg. Dies., 7-30. Wien: Turia und Kant.

London Women’s Liberation Night-Cleaners’ Collective. 1971 [1973]. Nightcleaners’ Cam-
pain. Radical America 7: 174—187.

Muhle, Maria. 2008. Einleitung. In Ranciére, Jacques: Die Aufteilung des Sinnlichen. Die
Politik der Kunst und ihre Paradoxien, Hrsg. M. Muhle, 7-20. Berlin: b_books.

Nightcleaners. Grofbritannien 1975. Regie: Berwick Street Film Collective (Marc Karlin,
Mary Kelley, James Scott, Humphry Trevelyan). Lux Film Distribution.

Ranciere, Jacques. 2002. Das Unvernehmen. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Ranciere, Jacques. 2008a. Die Aufteilung des Sinnlichen. Asthetik und Politik. In Ranci-
ere, Jacques: Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der Kunst und ihre Paradoxien,
Hrsg. M. Muhle, 21-74. Berlin: b_books.

Ranciere, Jacques. 2008b. Das Unbehagen in der Asthetik. Wien: Passagen Verlag.

Ranciere, Jacques. 2009a. Der emanzipierte Zuschauer. Wien: Passagen Verlag.

Ranciere, Jacques. 2009b. Der unwissende Lehrmeister. Fiinf Lektionen iiber die intellektu-
elle Emanzipation. Wien: Passagen Verlag.

Ranciere, Jacques. 2010. Der Philosoph und seine Armen. Wien: Passagen Verlag.

Wilson, Siona. 2015. Art Labor, Sex Politics. Feminist Effects in 1970s British Art and Per-
formance. Minneapolis, London: University of Minnesota Press.



®

Check for
updates

Ranciere und die (radikale) Demokratie -
eine Hassliebe?

Ulf Bohmann

1 Einleitung

Es sind vielleicht die beliebtesten aller Floskeln der Sozialwissenschaften, ent-
weder die Umkdmpftheit oder die Uneindeutigkeit mafigeblicher Begriffe festzu-
stellen, spdtestens wenn selbigen eine Bedeutung fiir die politische Wirklichkeit
zukommt. Die Folge ist dann entweder auf die theoretisch niemals abzustellende
Offenheit zu pochen, oder eine analytisch trennscharfe und fixierende Definition
anzumahnen. Und obwohl also eine gehorige Spannung zwischen diesen beiden
Optionen liegt, werden sie nicht selten simultan adressiert. Der Grund dafiir liegt in
deren zirkuldren Verhiltnis, da die Uneindeutigkeit den Raum fiir die Umkéampft-
heit bietet, und die Umkémpftheit dafiir sorgt, dass die Uneindeutigkeit nie ausge-
rdaumt werden kann. Der Begriff der Demokratie ist ein Paradebeispiel fiir dieses
Phidnomen, und so nimmt es nicht wunder, dass eine Aufarbeitung entsprechender
sozialwissenschaftlicher Bewegungen ganze Bibliotheken fiillen wiirde.

Und natiirlich muss auch fiir den vorliegenden ,Fall‘ festgestellt werden, dass
die aufgerufenen Begriffseigenschaften der Uneindeutigkeit und Umkadmpft-
heit vollumfinglich sowohl fiir die Haltung als auch das Repertoire von Jacques
Ranciere zutreffen. Zunichst hilt er fest: ,,Wenn seit Aufkommen des Wortes
,Demokratie‘ Einigkeit herrschte, dann darin, dafl es verschiedene und gegen-
sitzliche Dinge zum Ausdruck bringt.” (Ranciere 2012, S. 91); sodann gibt er
im Anschluss daran eine recht deutliche Platzanweisung, was das Verhéltnis bei-
der Eigenschaften anbelangt: ,,Ich denke, das Wesen politischer Begriffe besteht

U. Bohmann (D<)
Chemnitz, Deutschland
E-Mail: ulf.bohmann @soziologie.tu-chemnitz.de

© Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH 2018 75
T. Linpinsel und I.-T. Lim (Hrsg.), Gleichheit, Politik und Polizei: Jacques

Ranciere und die Sozialwissenschaften, Kulturelle Figurationen: Artefakte,

Praktiken, Fiktionen, https://doi.org/10.1007/978-3-658-20670-3_5



76 U. Bohmann

weniger in ihrer mal stirkeren, mal schwicheren Vieldeutigkeit, sondern in erster
Linie darin, dass sie Gegenstand eines Kampfes sind. Der politische Kampf ist
auch ein Kampf um die Aneignung von Wortern.” (Ranciere 2012, S. 92).

Was bedeutet das fiir die Auseinandersetzung mit dem Begriffsarsenal eines
Denkers? Wirklich lohnenswert werden damit wohl nur noch jene theoretischen
Einlassungen, die einerseits einen besonders eigentiimlichen Charakter aufwei-
sen, und die es andererseits vermogen, eine Irritation fiir ein Mehrheitsverstdnd-
nis darzustellen, so diffus jenes auch verstanden werden moge. Es ist wohl kein
nennenswertes Wagnis, beides fiir das Demokratieverstindnis von Ranciere zu
unterstellen. Eine echte Herausforderung ist demgegeniiber, hinreichend klar
darzulegen worin nun genau dieses Demokratieverstindnis besteht. Denn wie quasi
alle ordentlichen Postmarxistinnen, zumal franzosischer Provenienz, beherrscht
auch Ranciere das Spiel aus Offenbarung und Verhiillung nur allzu gut. So ist
von einer mehrfachen Herausforderung auszugehen: zunéchst im rein handwerk-
lichen Sinne, da der Terminus iiber sehr zahlreiche Arbeiten verstreut ist. Es ist
eher die Minderheit seiner Schriften, die wirklich ganz ohne den Demokratiebe-
griff auskommen, selbst bei denjenigen zur Asthetik (mit Demokratie: Ranciére
2006). Entsprechend wird sich im Folgenden vornehmlich auf das — so soll hier
unterstellt werden — letztlich einschldgigste Buch konzentriert, namentlich das im
Original 2005 erschienene ,,.Der Hass der Demokratie” (Ranciere 2011). Des Wei-
teren wird bei der Lektiire schnell ersichtlich, dass Ranciere das Wort ,Demokra-
tie‘ nicht im herkommlichen, etablierten Sinne verwendet. Vielmehr versucht er
,eine Konzeption von Demokratie zu verteidigen, die sich weder auf eine Regie-
rungsform, noch auf eine Gesellschaftsform beschrinken 146t (Ranciere 2012,
S. 90), bzw. keines von beiden im eigentlichen Sinne bezeichnet (Ranciere 2011,
S. 77; siehe auch seine vierte These aus Ranciere 2008). In den malgeblichen
Schriften zur Sache findet sich keine stabile oder systematische Modellierung der
Demokratie. Dies ist gleichwohl nicht blof} ein einfach abzustellendes Versdum-
nis, sondern gewollt und geradezu charakteristisch, wirft doch Ranciere gerade
der analytischen Philosophie und den Sozialwissenschaften vor, sinnlos und ver-
geblich davon besessen zu sein, Begriffe eindeutig klarstellen, und damit auch
eindeutig kaltstellen zu wollen. Demgegeniiber holt er die Umkidmpftheit und
Uneindeutigkeit in seine eigene Theorieperspektive, indem er das von ihm Affir-
mierte wie Verabscheute zugleich mit dem identischen, allgemeinen Begriff der
Demokratie belegt. Er unterscheidet mithin nicht zwischen einer ,richtigen‘ und
einer ,falschen‘ Lesart, und verzichtet bewusst auf die sozialwissenschaftlich und
politikphilosophisch durchaus beliebte Qualifizierung mittels eines positiven oder
negativen Adjektivs, etwa als ,wahre‘, ,simulative‘, ,rebellische‘, ,realistische‘,



Ranciére und die (radikale) Demokratie - eine Hassliebe? 77

,marktformige‘ oder ,aversive‘ Demokratie. Er will vielmehr die charakteris-
tische Spannung des Begriffes darlegen und beibehalten. Doch handelt es sich
dabei nicht um das kiihle Interesse an der treffenden Bezeichnung, sondern um
eine glithende Leidenschaft: Im — wie zu zeigen sein wird wiederum mehrdeu-
tigen und mehrperspektivischen — Motiv des Hasses der Demokratie scheint nur
allzu deutlich auf, dass es sich um eine starke Aufladung des Begriffes handelt,
die gleichwohl in diametral entgegengesetzten Richtungen zu funktionieren
scheint. Dariiber hinaus wird eine isolierte Betrachtung des Demokratiebegriffes
im Ranciereschen Werk ein unmogliches Unterfangen, geht dieser doch geradezu
konstitutive Verbindungen zu verwandten Hauptbegriffen in ebenjenem Werk
ein, hier insbesondere mit der Gleichheit und der Politik. Fiir diese beiden gilt
zugleich, dass sie ebenfalls nicht im herkémmlichen Sinne — als normatives Ideal
und fester Maf3stab auf der einen, und als Beschreibung der einschldgigen Ins-
titutionen und den darin ordnungsgeméil} vollzogenen Praktiken auf der anderen
Seite — verstanden werden konnen. Schlielich entspricht die Rezeption im zeit-
gendossischen Theoriediskurs, die Ranciere konsequent (und trefflich) einem radi-
kaldemokratischen Ansatz zuordnet, nicht seiner eigenen expliziten Benennung:
Er verwendet die Bezeichnung ,radikal‘ nicht fiir sein eigenes demokratiebezo-
genes Unterfangen, ja, er scheint ihn gar zu verschméhen. Obwohl Ranciere, so
darf man behaupten, in keiner anspruchsvolleren aktuelleren Ubersicht zu theo-
retischen Ansitzen der radikalen Demokratie fehlt (die gegenwirtig insbesondere
postmarxistischen Denkrichtungen entstammen und typischerweise zugleich the-
oretische Ansitze ,des Politischen® sind, siehe insbesondere Bedorf und Rottgers
2010; Fliigel-Martinsen et al. 2004; Brockling und Feustel 2010; Heil und Hetzel
2006; Marchart 2010; Hirsch 2007), bleibt mithin eigentiimlich unausgesprochen,
was diese radikale Demokratie fiir Ranciere eigentlich genau ist. Der Umstand,
dass Ranciére diesen Begriff nicht gebraucht und aus Uberzeugung kein groBes
Interesse an einer analytischen Definition hat, mag ein Grund fiir diesen Mangel
sein; gleichwohl kein hinreichender Grund, fiihrt man sich die immer wieder vor-
genommene und weithin unbestrittene Einordnung zu ebenjenen Ansitzen vor
Augen, die zwar vollkommen zutreffend ist, aber in der impliziten Unterstellung
verbleibt. Dem kann hier naheliegenderweise nicht hinreichend oder gar erschop-
fend Abhilfe geschaffen werden — aber vielleicht doch ein bisschen, und ebendies
soll ein wesentliches Ziel dieses Beitrages sein.

Das Vorgehen dieses Textes teilt sich in folgende Schritte auf: Zunédchst wird
das ungewohnliche Motiv des Hasses der Demokratie behandelt (Abschn. 2);
sodann wird das Verhiltnis zu Rancieres vielleicht emphatischsten Begriff, der
Gleichheit, geklart (Abschn. 3); daraufhin soll der implizite Begriff der radika-
len Demokratie beleuchtet und eingeordnet werden (Abschn. 4); schlieflich wird



78 U. Bohmann

der Zusammenhang der Demokratie zu ,der Politik® und ,dem Politischen* herge-
stellt, was in der Diskussion miindet, ob nicht eines oder mehrere dieser Konzepte
iiberfliissig sind, da sie ineinander aufzugehen scheinen (Abschn. 5); beschlossen
wird der Beitrag mit der daraus zu ziehenden Konklusion (Abschn. 6).

2 Der Hass

In seiner ausdriicklichsten Schrift zur Demokratie nihert sich Ranciere seinem
Gegenstand durchaus unkonventionell iiber das Motiv des ,Hasses‘ (Ranciere
2011). Was ist damit gemeint? Rancieres Ausgangspunkt ist ein Paradoxon:
Anstelle eines anachronistisch gewordenen eindeutigen Gegensatzes von Demo-
kratie und Totalitarismus miissten wir heute — und das scheint charakteristisch fiir
postmarxistische Denker des Politischen zu sein — von einem intimeren Gegensatz
innerhalb der gegenwdrtigen Demokratie ausgehen: ,Denn die gute demokra-
tische Regierung ist diejenige, die in der Lage ist, ein Ubel zu beherrschen, das
ganz einfach ,das demokratische Leben‘ heifit.”“ (Ranciere 2011, S. 16). Nun ist
diese Regierung nicht mit der gewéhlten Administration zu verwechseln, sondern
ist mit Foucault als politische Technik zu verstehen; und sie ist fiir Ranciere alles
andere als gut in einem naiven Sinne. ,,Der Hass der Demokratie* ist nun dadurch
charakterisiert — und hier weicht er wieder von Foucault ab — dass ein Triger, eine
Art hassendes Kollektivsubjekt, zu identifizieren ist. Hierfiir verwendet Ranciere
ein letztlich zweiseitig-klassenkdmpferisches Bild von ,oben‘ und ,unten‘: Fiir
ihn sind es die (in seinen Beispielen vorwiegend franzosische) ,Elite, die ,Intel-
ligenz‘, die Klasse der ,Besitzenden®, die sich als geeignete Herrschende setzen,
und Hass gegeniiber der Masse des ,Pobels‘ empfinden. Demokratie ist dann
zugleich die Selbstbetitelung jener Elite, die als gute Regierung ordnend und bén-
digend auf das uniibersichtliche Gewiihl des ,Pobels‘ zugreifen will, den sie hasst,
und der Name des Ubels, des ungeordneten und ungebindigten ,demokratischen
Lebens‘. Zur Charakterisierung dieses demokratischen Lebens bringt Ranciere in
mehrfachen Umkreisungen eine ganze Reihe von Inferiorisierungen, formuliert
aus der Perspektive der Demokratie-Elite: In ihm manifestiere sich die ,,Herr-
schaft des narzisstischen Verbrauchers® (Ranciere 2011, S. 39); dadurch komme
es zur ,,zivilisatorischen Katastrophe* der ,.konsumtrunkenen Demokratie®, die das
,Ende der Kultur® durch den ,,Supermarkt der Lebensstile* und die ,,Club-Medi-
terranisierung der Welt* (Ranciere 2011, S. 44) bedeute; und schlieBlich sei es
eine Anmafung der ziigellos fordernden Armen, die exzesshaft Anspruch auf das
Privileg des Individualismus nehmen wiirden (Ranciere 2011, S. 47 f.). Demge-
geniiber reagiere die Elite also mit einer Anrufung einer umfassend verstandenen



Ranciére und die (radikale) Demokratie - eine Hassliebe? 79

Ordnung — und zwar innerstaatlich wie auch international, da auch anderen Vol-
kern die Wohltat der geordneten Demokratie zu bringen sei. Ranciere formuliert
erneut paradox: ,,Weil die Demokratie nicht die Idylle der Regierung des Vol-
kes durch sich selbst, sondern die Unordnung der nach Befriedigung durstenden
Leidenschaften ist, kann und muss sie sogar von auflen und beschiitzt durch die
Waften einer Supermacht eingefiihrt werden.” (Ranciere 2011, S. 14). Ob Ziigel-
losigkeiten zu Hause oder barbarische Verhéltnisse andernorts, stets verlangt es der
Demokratie-Elite danach, durchaus unter Zuhilfenahme von Gewalt, in das Ubel
des ,demokratischen Lebens® zu intervenieren. Es ist bezeichnend und charakte-
ristisch zugleich, dass Ranciere nun Platon als Erfinder dieser scheinbar moder-
nen, soziologischen Lesart anfiihrt, der zufolge Demokratie zu verstehen ist als
ein ,,Lebensstil, der sich jeder geordneten Regierung widersetzt* (Ranciere 2011,
S. 56). Ebendies ist fiir Ranciere die Wurzel des Ubels. So erklirt sich auch seine
kontinuierliche Polemik gegen die Soziologie und die Sozialwissenschaften, von
welcher der vorliegende Band beredt Zeugnis ablegt, und wozu sich auch zahllose
Stellen in ,,.Der Hass der Demokratie* finden.

Ranciere behandelt vorwiegend einen aktuellen Diskurs, der das uneindeu-
tige und umkdmpfte Wort ,Demokratie* fiir sich, und gegen sein gleichlautendes
Anderes, reklamieren will. Doch sein vielsagender Hinweis auf Platon deutet
schon an: Begriffsgeschichtlich sei der Demokratie der Hass gewissermal3en
immer schon eingeschrieben. Er sei ,,genauso alt wie die Demokratie selbst*
und schon im antiken Griechenland als Beleidigung zu finden, die sich ,.dieje-
nigen ausgedacht hatten, die in der namenlosen Regierung der Masse den Ruin
einer jeden legitimen Ordnung sahen.” (Ranciere 2011, S. 8). Ranciere interes-
siert sich demgegeniiber aber vordinglich fiir ein Gegenwartsphinomen, mithin
fiir einen ,neuen Hass‘. Worin dieser im Kern besteht, l4dsst sich fiir Ranciére in
knapper Form biindeln: ,,Der neue Hass der Demokratie kann in einer einfachen
These zusammengefasst werden: Es gibt nur eine gute Demokratie, ndmlich die-
jenige, die die Katastrophe der demokratischen Kultur unterdriickt.” (Ranciere
2011, S. 11). Dabei sei angemerkt, dass Ranciere ,Leben‘ und ,Kultur® letztlich
synonym verwendet.

In Erweiterung der nun dargelegten Ambiguitit des Demokratiebegriffs ldsst
sich in Rancieres Argument analog eine zweite Ebene der Doppeldeutigkeit
erkennen, die im Titel ,,.Der Hass der Demokratie* offenkundig bewusst angelegt
ist, aber nicht explizit benannt wird: Es geht sowohl darum, die Demokratie zu
hassen, als auch zugleich um den Hass, der von der Demokratie ausgeht: Im ers-
ten Fall als das Objekt der elitiren Verachtung, das ,demokratische Leben®, das
zu jeder Demokratie gehort; im zweiten Fall als das Subjekt des Hasses, eben-
jene Elite, die sich selbst als ,gute demokratische Regierung‘ versteht und ebenso



80 U. Bohmann

elementarer Teil jeder Demokratie ist. Jenseits des Argumentes scheint aber nur
allzu deutlich eine dritte Ebene der Doppeldeutigkeit auf, bei der es sich genau
spiegelbildlich verhilt: dem Hass des Autors Ranciere. Wie ist es nun um den
Hass (oder die Liebe) des Denkers selbst bestellt? In Umkehrung des Sentiments
dieser antidemokratischen Demokratie der Elite hat Ranciere offenkundig nur
Verachtung (oder auch Hass) fiir die vermeintlich ,gute Regierung® und die sich
selbst als herrschaftsberechtigt gerierenden, selbst ernannten Demokraten tibrig,
aber empfindet Hochachtung (oder auch Liebe) fiir den ,Pobel® und seine ,demo-
kratische Kultur®.

Festzuhalten bleibt: Ranciere mochte also die Doppeldeutigkeit des Demo-
kratiebegriffs beibehalten, doch gerade nicht, um den Kampf um den Begriff
aufzugeben. Sein erklirtes Ziel ist vielmehr, den ,,Skandal, der dem Wort ,Demo-
kratie‘ eingeschrieben ist, positiv zu wenden und ihrer Idee die Sprengkraft wie-
derzugeben® (Ranciere 2011, S. 11). Denn es sei ein ,,Skandal fiir die ,besseren’
Menschen, die nicht zulassen konnen, dass ihre Geburt, ihr Alter oder ihr Wissen
[oder ihr Reichtum] sich dem Gesetz des Zufalls beugen sollen.” (Ranciere 2011,
S. 62 f.) — und Rancicre liebt diesen Skandal.

3 Die Gleichheit

Die konstitutive Spaltung der Demokratie in ein ,oben‘ der Elite und ein ,unten’
des Pobels macht schnell ersichtlich, welches fundamentale Prinzip infrage steht:
die Gleichheit. Sie ist ein roter Faden durch die Vielzahl der Schriften Rancieéres,
und der Demokratie elementar eingeschrieben. Doch auch hier entzieht sich Ran-
ciere dem gewissermallen handelsiiblichen Verstindnis von Gleichheit wie auch
einer trennscharfen begrifflichen Festlegung: Zum einen kann (etwa anders als
in vielen liberalen Ansitzen) nie eindeutig und mit universalistischer Giiltigkeit
abgeleitet werden, worin exakt diese Gleichheit besteht. So bleibt die Frage:
Gleichheit von was? Formale und rechtliche Gleichheit sind damit nicht gemeint
— eher die gleiche Sprachfihigkeit des Menschen und der gleiche Anspruch auf
einen Platz im 6ffentlichen Leben (Ranciere 2002). Ranciere geht es aber begriffs-
politisch vor allem um immer neue Interpretationen von Gleichheit, die sich auf
immer neue Bereiche auszudehnen haben (vgl. ausfiihrlich Ranciere 2007a, 2014;
im hier verhandelten Kontext etwa Ranciere 2011, S. 86). Zum anderen, und das
erscheint besonders kontraintuitiv, ist Gleichheit kein Ideal, kein zu erreichen-
des Ziel, sondern eine Voraussetzung fiir Demokratie. Wihrend die Soziologie
nur Art und Ausmal} der Ungleichheit messe (etwa Ranciere 2011, S. 41), legt
Ranciere die Gleichheit immer schon zugrunde. Fiir die Demokratie folgt fiir



Ranciére und die (radikale) Demokratie - eine Hassliebe? 81

ihn daraus: ,,Was ich zu sagen versuche, ist, dal die Demokratie im Sinne der
Volksherrschaft, als Herrschaft derer, die weder einen besonderen Anspruch auf
ihre Ausiibung noch eine spezifische Eignung dafiir besitzen, Politik tiberhaupt
erst denkbar macht. Wenn die Herrschaft wieder in die Hinde der Geschicktesten,
Stéarksten und Reichsten gelangt, findet keine Politik mehr statt. (Ranciere 2012,
S.93). Und dieses Abstellen von Politik ist fiir Ranciere letztlich der Tod jeder
Demokratie.

Gleichheit ist also umgekehrt ein wiinschenswerter Zustand der Unordnung,
und demokratisch ,skandalos‘ aufseiten des ,Pobels‘ beheimatet. Der Hass der
Eliten richtet sich auf den demokratischen Menschen, als des ,,vor Gleichheit
trunkenen, demokratischen Verbrauchers® (Ranciere 2011, S. 46), der ,,sich der
Herrschaft der Finanz- und Staatsoligarchien widersetzt™ (Ranciere 2011, S. 131).
Entsprechend ist alles, was die scheinbar natiirliche Uberlegenheit — sei es durch
Wissen, Reichtum oder Féahigkeit — einer Gruppe iiber eine andere bedeutet und
in Herrschaftsstrukturen manifestiert wird, als fatale Auflosung der doppeldeuti-
gen Demokratie zu einer Seite hin zu verstehen. Somit ist jede Mallnahme, die
eine feste Ordnung in ein ,oben‘ und ,unten‘ unterlduft, in umfassender demo-
kratischer Hinsicht willkommen. In ,,.Der Hass der Demokratie” wird Ranciere
jedoch in Anbetracht der fliichtigen Begriffsverwendung iiberraschenderweise
erstaunlich konkret mit einem Institutionalisierungsvorschlag: Es ist das Losver-
fahren zur Besetzung politischer Amter auf Zeit (insb. Rancigre 2011, S. 64 ff.),
das fiir ihn offenbar eine geradezu paradigmatische Verkorperung der verfliis-
sigten Ordnung (oder gelebten demokratischen Unordnung) darstellt. Dem Los
wohnt der ,Skandal‘ des Zufalls inne, dass niemand qua vorgédngiger Berechti-
gung, sondern allein qua Zufall — der fiir alle vollkommen gleich ist — in eine
voriibergehende Herrschaftsposition gelangt. Bei aller Betonung der konstitutiven
Verbindung von Gleichheit und Demokratie, und bei einer kaum zu leugnenden
Originalitdt im theoretischen Zugriff, bleibt jedoch fraglich, wie erschopfend
Rancieres Demokratieverstindnis durch seinen Gleichheitsbegriff erklidrt werden
kann.

4 Radikale Demokratie?

Wie wir gesehen haben ist Ranciere sehr zuriickhaltend, was die in vergleichba-
ren Theorieansitzen gar nicht so seltene, emphatische Anrufung einer ,echten®
oder ,wahren‘ Demokratie anbelangt, oder die Postulierung eines ,korrekten*
Verstidndnisses betrifft. Er bleibt beim allgemeinen Demokratiebegriff und behalt
die Spaltung (Ranciere 2012, S.91) oder auch ,,Zweideutigkeit des Namens*



82 U. Bohmann

(Ranciere 2011, S.19) bei, anders als manche Bezugnahmen suggerieren
(Nonhoff 2013, S. 313). Diese Begriffsstrategie der gleichsam kidmpferischen
Uneindeutigkeit hat zweifellos seine Vorteile — nicht zuletzt im soziologischen
Sinne, am tatsidchlichen gegenwirtigen Diskurs bzw. an der Selbstbeschreibung
der Akteure (hier: der Elite) anzusetzen. Gleichwohl ist es das klassische Privi-
leg der geneigten Interpretin, das Sprachspiel des Autors zu durchbrechen und
stellvertretende Zuordnungen vorzunehmen, um die (von Ranciere nicht als
Selbstzweck angestrebte) analytische Klarheit zu erhohen. Entsprechend soll
vorgeschlagen werden, zum einen an den von Ranciere (1996) selbst verwende-
ten, ja maBigeblich mitgepriagten Begriff der Postdemokratie anzuschlieen, und
zum anderen den geradezu diametralen Begriff der radikalen Demokratie zuzu-
schreiben. Letzteres ist insofern geboten, als zwar wie erwihnt in der Rezeption
eine eindeutige Zuordnung Rancieres zu entsprechenden Ansitzen besteht, im
strengen Sinne aber ebenjener Begriff bei ihm weder vorliegt (und wenn dann
als missverstidndliche Wiedergabe, siehe Ranciere 2011, S. 26) noch unmittel-
bar rekonstruierbar ist. Die hier provisorisch vorgeschlagene Zuordnung besteht
also darin, zweierlei Wahlverwandtschaften ins Spiel zu bringen: einerseits zwi-
schen der verhassten elitdren ,guten demokratischen Regierung‘ und der Post-
demokratie, andererseits zwischen dem geliebten ,demokratischen Leben‘ und
der radikalen Demokratie. Eine solche zweiseitige Sortierung untergribt fiir
analytische Zwecke also Rancieres Doppeldeutigkeit der Demokratie; zugleich
bringt dies einen zusitzlichen systematischen Vorteil mit sich: die konzeptu-
elle Verkniipfung der radikalen Demokratie mit der von Ranciere auch in ,,.Der
Hass der Demokratie* hdufiger aufgerufenen Anarchie.

Zunichst zur Postdemokratie. Diese wird hier nicht umfassend und systema-
tisch rekonstruiert (siehe dafiir Ritzi 2014, auch Agridopoulos 2015), sondern
nur einige hervorstechende Merkmale herausgegriffen, um die Zuordnung zur
,Elitenseite‘ der doppeldeutigen Demokratie zu plausibilisieren. Die Postdemo-
kratie stellt nun in ilteren Schriften Rancieres streng genommen keine Form von
Demokratie dar (Ranciere 1996). Jedoch ist hier zu vermuten, dass aus analyti-
scher Perspektive schlichtweg ein Mangel an Begriffskontinuitit im Laufe der
Werksentwicklung vorliegt. Gleichwohl behalten mafigebliche Elemente ihre Giil-
tigkeit und offenbaren deutliche Parallelen zur ,guten demokratischen Ordnung*,
allen voran die postdemokratische Vormachtstellung der Experten (Ranciere 1996,
S. 145) bzw. die Ubertragung der Herrscherpositionen an die Fihigsten (Ranciére
1996, S.154), was, wie angedeutet, Rancieres Gleichheitskriterium verletzt.
Zusitzlich beschreibt Ranciere die zunehmende Etablierung einer konsensuel-
len Demokratie, in welcher der grundlegende politische Dissens zugunsten einer
ordentlichen und guten Regierung ausgeklammert wird, als wesentliches Merkmal



Ranciére und die (radikale) Demokratie - eine Hassliebe? 83

der Postdemokratisierung (Ranciere 1996, S. 138). Nicht zuletzt bedeutet Postde-
mokratie fiir Ranciere, die umfassend verstandene Politik zu suspendieren, und nur
noch in eingedampfter Form als Berechnung auftreten zu lassen (Ranciere 1996,
S. 141), als entleertes arithmetisches Schauspiel der Wahlen und des Parlamenta-
rismus. Doch auch tiber den expliziten Postdemokratiebegriff hinaus gilt fiir Ran-
ciere: Mag ,représentative Demokratie® fiir die konventionelle Demokratietheorie
nach einem unnétig verdoppelnden Pleonasmus klingen, sei sie doch eigentlich ein
Oxymoron — entweder Demokratie, oder Reprisentation (Ranciere 2011, S. 80 f.),
denn Reprisentation sei zu verstehen als zahlenméBiges Abbild eines vermeintli-
chen Wihlerwillens innerhalb des klassisch liberaldemokratischen parlamentari-
schen Systems.

Die charakteristische postmarxistische Vorstellung einer radikalen Demokra-
tie, zu der sich Ranciere nach iibereinstimmendem Dafiirhalten aller Interpre-
tinnen eindeutig zuordnen lisst, ist hingegen eine ganz andere: ,radikal‘ ist hier
gerade nicht in dem Sinne einer radikalen (Auf-)Losung zu verstehen, die ein fiir
alle Mal festlegt, wie Demokratie (als politisches Regime oder institutionelles
Arrangement) aussehen sollte, und zielt also nicht auf eine ,wahre‘ oder ,reine‘
Demokratie ab; radikal ist selbige vielmehr in ihrer radikalen Unmdglichkeit
und nur durch dieses Eingestindnis iiberhaupt zu retten (Norval 2001, S. 589).
Fiir Ranciere liegt die Essenz der Demokratie wie bei allen Postmarxisten im fun-
damentalen Dissens. Sie ist in der Eruption derjenigen zu finden, die im Namen
der Gleichheit gegen ihren — entsprechend: radikalen — Ausschluss aufbegehren;
dies nennt er die Einforderung des ,Anteils der Anteilslosen‘. In ganz &hnli-
chen Bahnen lduft sein zentrales Konzept der ,Unterbrechung‘, das das fraglose
Bestehen und ungestorte Funktionieren gegebener Hierarchien, Ordnungen und
Herrschaftsstrukturen unterbinden soll (Ranciere 2002). Diese Stofrichtung ist
in ,.Der Hass der Demokratie* in abgewandelter Form ebenso maf3geblich, lasst
sich doch das ,demokratische Leben‘ des ,Pobels nur unschwer mit den Anteils-
losen in Verbindung bringen, wihrend die vermeintlich natiirliche Herrschaft
der Féhigsten das zu Unterbrechende darstellt. Verwunderlich ist nur, dass die
Liebe zu dieser Art der radikalen Demokratie in den jlingeren Schriften etwas
erkaltet zu sein scheint. So fehlt nunmehr der aktivistische Gestus des Aufbegeh-
rens, an den es durchaus breiten Anschluss gibt (May 2010). Es gehe ihm nicht
um bloBe Erhebungen, um eine Gleichheit auf den Barrikaden (Ranciere 2012,
S. 94). Vielmehr solidarisiert sich Ranciere doch gerade mit der Passivitit, dem
versinnbildlichten ,,vor dem Fernseher limmelnden Supermarktkunden* (Ran-
ciere 2012, S. 92). Womdglich, da er auch darin einen Entzug aus der Ordnung
erblickt. Ranciere stellt weiterfithrend fest: Der Hass der Demokratie — als der
Hass der Intellektuellen gegeniiber den blofen Konsumenten — finde sich von der



84 U. Bohmann

politischen Rechten bis zu extremen Linken (Ranciere 2012, S. 91). Um ein Bei-
spiel herauszugreifen: In letzterem Fall féllt ausdriicklich der Name Tiqqun, und
dies iiberrascht. Es handelt sich dabei um ein aktivistisches Autorenkollektiv, das
einerseits mit ihren Schriften zum , kommenden Aufstand“ (Unsichtbares Komi-
tee 2010) oder der ,,Einfiihrung in den Biirgerkrieg” (Tigqun 2012) theoretische
Aufmerksamkeit erlangt hat, das aber andererseits auch unmittelbar fiir tatséich-
liche Anschlédge auf Infrastrukturen verantwortlich gemacht wurde — es hat sich
den fundamentalen Dissens und die ,Unterbrechung‘ der Ordnung quasi auf die
Fahnen geschrieben. Wenn eine radikale Demokratie fiir Ranciere also nicht mehr
im Aufbegehren besteht, dann womoglich allein in der wie auch immer gearteten
Verwirklichung von Gleichheit — eine Verwirklichung wohlgemerkt, die es in die-
ser Perspektive niemals vollstindig geben kann.

Im Diskurs um die radikale Demokratie gibt es neben der postmarxistischen
Variante jedoch noch mindestens einen zweiten Hauptstrang, der als ,neo-athe-
nisch‘ bezeichnet werden konnte (vgl. Bohmann und Muraca 2016, S. 298 ff.).
Dieser Typus von radikalen Demokratievorstellungen ldsst sich darauthin ver-
dichten, dass heutige Massendemokratien wieder wortwortlich auf ihre Wurzeln
zurlickgefiihrt werden sollten (zu den Urspriingen der radikalen Demokratie wie-
derum siehe Oppelt 2017). Der Name ,Athen‘ steht dabei als Idealisierung von
Prinzipien, die es historisch in dieser Form selbstredend nie gegeben hat: Unmit-
telbarkeit, Inklusivitit, kollektive Autonomie und Deliberation machen den Kern
dieser Vorstellungen aus. Demokratietheoretisch bedeutet das zunéchst eine klare
Differenz zu klassisch wahlbasierter parlamentarischer Reprisentation auf natio-
naler Ebene, mithin vielmehr eine kollektive Selbstregierung jenseits von Markt
und Staat, mithin ,von unten® statt ,von oben‘. Des Weiteren wird in entspre-
chenden Ansitzen typischerweise auch in der Sachdimension argumentiert und
die Verkniipfung iiblicherweise getrennter Sphiren — von 6kologischen iiber 6ko-
nomische und soziokulturelle bis hin zu klassisch politischen Fragen — und der
maximale demokratische Zugriff auf ebenjene Gesamtheit als ein wesentliches
Strukturprinzip radikaler Demokratie ausgemacht. Aus Rancieres Perspektive ist
nun sympathisch, dass damit zugleich die Erkundung neuer Formen des Zusam-
menlebens und der kollektiven Ausiibung von Autonomie in Angriff genommen
wird. Er sieht sich schlieflich ausdriicklich als ,,Denker der Emanzipation, die
(...) nach Formen der Gemeinschaft sucht, die nicht die des Staates, des Konsen-
ses“ seien (Ranciere 2012, S. 94). Zugleich bedeutet eine solche neo-athenische
Form dass eine Selbstregierung nicht von den Féhigsten, sondern von allen glei-
chermaflen ausgeiibt wird, was Rancieres Gleichheitspostulat entgegenkommt.
Aus seiner Perspektive erscheint diese Form hingegen dann als verachtenswert,
wenn sie kulturelle (oder gar ethnische) Homogenisierung mit sich bringt und mit



Ranciére und die (radikale) Demokratie - eine Hassliebe? 85

einer Tyrannei der Mehrheit einhergeht, sich also die verhassten Elitenphdinomene
nur auf anderer Ebene wiederholen. Je stirker zudem die neo-athenische Regie-
rung aller durch alle angestrebt wird, desto wahrscheinlicher ist eine immense
Konsensanforderung — ein Merkmal, das Ranciere stets deutlich zuriickweist
(Ranciere 2011, S. 136). Ob er also mehr Liebe als Hass fiir diese Form der radi-
kalen Demokratie {ibrig hat, bleibt im Unklaren.

Uneingeschrinkt positiv ist demgegeniiber Rancieres Bewertung der Anar-
chie (siehe dazu etwa Fliigel 2006; exemplarisch in ,,Der Hass der Demokratie*
etwa Ranciere 2011, S. 64). Anarchie weist fiir ihn eine elementare Verbindung
zur geliebten Seite der Demokratie auf: ,,Demokratie bedeutet also zunichst
Folgendes: eine anarchische Regierung, die auf nichts anderem griindet als auf
dem Fehlen jedes Herrschaftsanspruchs. (Ranciere 2011, S. 64). Und weiter
stellt er unmissverstiandlich fest: Das ,demokratische Leben‘ des vermeintlichen
,Pobels identifiziere sich mit dem ,,anarchischen Prinzip, das eine Macht des
Volkes behauptet™ (Ranciere 2011, S. 16). Demokratie sei, wie oben angefiihrt,
nicht als Verfassungstyp oder Regierungsform zu verstehen, sondern als Macht
des Volkes: nicht der Bevolkerung, nicht der Mehrheit, nicht der Arbeiterklasse,
sondern als Macht, die ,,denjenigen eigen ist, die weder zum Regieren bestimmt
sind, noch zum Regiertwerden.” (Ranciere 2011, S. 71). Das Interessante fiir die
hier verfolgte Darstellung ist nun, dass eine derart verstandene Anarchie zu bei-
den skizzierten Varianten der radikalen Demokratie passen kann: einerseits zur
postmarxistischen Unterbrechung der guten Ordnung, da bestehende Herrschafts-
anspriiche im Namen der Gleichheit subversiv unterlaufen werden, aber auch
andererseits zur neo-athenischen Selbstregierung des Volkes als Regierung aller
durch alle, da Anarchie nicht Abwesenheit von jeglicher Steuerung, sondern eine
radikale Form der temporéren, fluiden Selbstregierung ,von unten‘ meint. Etwas
unklar bleibt dabei allerdings, ob Rancieres Macht des Volkes nun streng genom-
men allein die Macht der Beliebigen, oder nicht auch die Macht aller meint. Bei-
des konnte schlieBlich unter gewissen Bedingungen mit dem Gleichheitspostulat
vereinbar sein. Gegen die Regierung aller durch alle spricht, dass das Ensem-
ble ,aller‘ aus Rancieres Perspektive niemals vollstindig und ungebrochen sein
kann, sondern sich stets als partikulare Anmalung setzt und fixiert, und dabei
Ausschliisse — die Anteilslosen — produziert. Sein iiberraschender Institutionali-
sierungsvorschlag des Losverfahrens (Ranciere 2011, S. 64 ff.) spricht hingegen
Kklar fiir ersteres — falls Ranciere tatséchlich in diesem Verfahren die demokratie-
theoretische Losung schlechthin erblickt. In seiner eindeutigen Konkretisierung
widerspricht das Losverfahren jedoch, so muss man anmerken, wiederum der
Unerreichbarkeit und Unmoglichkeit radikaler Demokratie und der unablédssigen
Neuinterpretation der Gleichheit.



86 U. Bohmann

Es bleibt also festzuhalten: Wéhrend in Rancieres doppeldeutiger Demokra-
tie der Hass und die Liebe klar zuzuschreiben sind, bleibt dies fiir die radikale
Demokratie also in beiden genannten Varianten und auch unter Zuhilfenahme des
Anarchiebegriffs eigentiimlich offen — es kdnnte mithin auch eine Hassliebe sein.

5 Konzeptuelle Aufraumarbeiten

Rancieres Ansatz, Geliebtes wie Verhasstes zugleich in einem Begriff der Demo-
kratie zu versammeln, kann wie gesehen analytisch sinnvoll weiter aufgeschliis-
selt werden. Wie ist es aber um das Verhdltnis zum mafigeblichen verwandten
Konzept der Politik innerhalb seines Werkes bestellt? Im Folgenden wird argu-
mentiert dass Ranciere, wenn es ihm um seine Strategie der begrifflichen Verei-
nigung von Verschiedenem ernst ist, konzeptuell noch radikaler vorgehen miisste.
Es mag zunéchst iiberraschend klingen, aber gerade der so einschlidgige und viel
zitierte Politikbegriff Rancieres lieBe sich nahezu umstandslos im Demokratiebe-
griff auflosen und konnte somit fallen gelassen werden. Dafiir spricht zunéchst,
dass Ranciere nur allzu hiufig in seinem Werk die Demokratie und die Politik
ausdriicklich gleichsetzt. Das gilt auch fiir ,,Der Hass der Demokratie, wo Ran-
ciere etwa schreibt: Das ,demokratische Verbrechen®, sich gegen die vermeint-
lich natiirliche Ordnung zu erheben, sei zugleich ein ,politisches Verbrechen®,
oder noch biindiger und durchaus mit Allgemeinheitsanspruch: ,,Mit dem Namen
Demokratie ist also die Politik selbst gemeint.* (Ranciere 2011, S. 53). Auch bei
einer Positionierung wie ,,Die Politik ist die Begriindung der Regierungsmacht im
Fehlen jeder Grundlage* (Ranciere 2011, S. 75) konnte in Anbetracht der oben
skizzierten Merkmale die Politik umstandslos mit dem Wort ,Demokratie‘ ersetzt
werden. Zwar gibt es in anderen Schriften auch anderslautende Feststellungen
wie diejenige, dass die Demokratie der Politik vorausgehe (Ranciere 2008, S. 19),
doch da Ranciere damit keinen konzeptuellen Mehrwert einzufiihren vermag der
von systematischer Bedeutung wire, darf eine solche Formulierung vernachlis-
sigt werden.

Fiir ein Aufgehen des Politikbegriffs im Demokratiebegriff spricht des Weite-
ren, dass sich zentrale Unterscheidungen bei Ranciere parallelisieren lassen, wie
die bekannt gewordene Differenzierung von , Polizei‘ und , Politik‘ mit der ,guten
demokratischen Regierung‘ und dem ,demokratischen Leben‘. Die Ordnung, die
aus elitdrer Sicht gegen die unzivilisierten Exzesse des ,demokratischen Lebens*
durchgesetzt werden soll, ist dabei nur unschwer mit Rancieres an Foucault ange-
lehnten Begriff der ,Polizei zu identifizieren (insb. Ranciere 2002, S. 39 ff.).
Als ,Polizei* ist mithin eine Art von Politik beschrieben, die die soziale Ordnung



Ranciére und die (radikale) Demokratie - eine Hassliebe? 87

aufrechterhilt, indem sie ihre Wahrnehmung reguliert und strukturiert. Dadurch
gehort jede Institution, die gesellschaftliche Plétze verteilt, der Sphére der Polizei
an. ,Politik* im engeren Sinne zeigt sich wiederum in solchen Ereignissen, wo
diese Zuteilung und Stabilisierung unterbrochen und die Ordnung infrage gestellt
werden, mithin: wo das ,demokratische Leben‘ sich der Einhegung widersetzt.

,Das Politische* ist ein weiterer Kandidat, der sich als konzeptuell iiberfliis-
sig erweist. Hierbei muss zur Vermeidung von Missverstindnissen zunichst auf
die ,,politische Differenz* (Marchart 2010) zwischen ,der Politik* und ,dem Poli-
tischen® (oder auch la politique und le politique) verwiesen werden, die gerade
in postmarxistisch-radikaldemokratischen Zusammenhéngen hédufig zum Einsatz
kommt und diskutiert wird. Denn bei Ranciere verhilt es sich nun cum grano
salis so, dass sein Verstindnis von ,Polizei‘ in den einschligigen Debatten mit
dem Namen ,Politik® versehen, und sein Verstindnis von ,Politik* als ,das Poli-
tische® firmieren wiirde (dazu auch Fliigel-Martinsen 2017, S. 161 ff.). Dariiber
hinaus aber gibt es bei Ranciere aber ebenfalls die Bezeichnung ,das Politische‘,
was zu einem Dreiklang aus ,der Polizei‘, ,der Politik® und ,dem Politischen*
fiihrt, wie er etwa bereits 1990 festhdlt (Ranciere 2007b). In einem jiingeren
Interview beschreibt Ranciere es folgendermaflen: ,,Was ich ,das Politische*
nenne, ist der Interaktionsraum zwischen Polizei und Politik®, da von einer sau-
beren Aufteilung in Institutionen (als Polizei) auf der einen, und Aufstand (als
Politik) auf der anderen Seite keine Rede sein konne (Ranciere 2016, S. 166).
Ranciere iiberzeugt mit dem Argument (oder besser: der Klarstellung gegeniiber
allzu schnellen Interpretationen), dass es in der Realitit um keine strenge Tren-
nung gehen kann, und Politik nicht alleine in seltenen, ereignishaften Eruptionen
zu erblicken ist. Mit dieser Dreifachunterscheidung ist jedoch konzeptuell nicht
allzu viel gewonnen, wenn sich das Politische tatsdchlich darin erschopft, dar-
auf hinzuweisen, dass Politik und Polizei keine strikt getrennten Sphéren sind,
sondern Wechselspiele oder bestimmte Verkniipfungen bestehen; und das Ter-
rain konnte man sich zwar rdumlich als Biihne vorstellen (um eine von Ranci-
eres Lieblingsmetaphern zu verwenden), an dem diese Interaktionen stattfinden,
aber dann gibt es wiederum nichts, wovon sich abzugrenzen wére: schlechthin
jeder Ort des Sozialen kommt dafiir infrage, solange die Gleichheit ihren Auf-
tritt hat. Und nicht zuletzt ldsst sich auch hier eine nahezu gleichlautende Passage
bei Ranciere finden, die nahelegt, dass ein eigenstidndiger Begriff des Politischen
nicht unbedingt vonnéten ist: denn auch Demokratie sei ,,die Erschaffung eines
Raumes*, in welchem sich der Dissens offenbare (Ranciere 1996, S. 135).

Nun ist es theoretisch moglich, unterschiedliche Funktionen von Politik, Poli-
zel, dem Politischen und der Demokratie zuzuschreiben, wie luzide bei Ritzi



88 U. Bohmann

(2014, S. 39); gleichwohl erscheint die Verfliissigung (bis zur Uberfliissigkeit)
einer begrifflichen Unterscheidung iiberzeugender, kippt doch die Verwendung
nicht nur zufillig allzu oft und allzu deutlich ineinander iiber. Damit bleibt kon-
zeptuell letztlich nur noch tibrig: (radikale)Demokratie als Anrufung der Gleich-
heit im Dissens. Die unter dem Deckmantel der umkidmpften Uneindeutigkeit des
Demokratiebegriffs einzige stille Differenzierung wire dann, die (von Ranciere)
verhasste Demokratie der ,guten Ordnung* als Feind der Gleichheit zu verstehen,
und die geliebte Demokratie des ,demokratischen Lebens* als Freund der Gleich-
heit — und sonst nichts.

6 Konklusion

Rancieres Begriff der Demokratie hat Charme und Chuzpe: In gezielter und
kampferischer Doppeldeutigkeit vereint er Gegenteiliges, Geliebtes wie Verhass-
tes, unter einem einzigen Namen. Er entzaubert damit die scheinbar fraglose und
unhintergehbare Bejahung der Demokratie, indem er den Kampf in ihrem Herzen
aufzeigt. Wie kleinlich erscheinen demgegeniiber analytische Sortierungsversu-
che — und doch sind sie angezeigt, genauso wie Hinweise auf konzeptuelle Pro-
bleme.

Und so wurde sortiert: Die verhasste elitire Seite der Demokratie kann als
Postdemokratie beschrieben werden, die geliebte Seite hingegen als anarchistisch
geprigte radikale Demokratie von unten. Die in der Demokratie eingefangene
Spannung scheint jedoch erneut hervor, wenn die radikale Demokratie genauer
bestimmt und weiter unterteilt wird in eine postmarxistische und eine neo-athe-
nische Variante. Dabei bleibt vor allen Dingen unklar, wie es Ranciere nun einer-
seits mit der aktiven Unterbrechung der geordneten Herrschaft, und andererseits
mit der nicht ohne Konsens auskommenden Selbstregierung hilt. Des Weiteren
ist fraglich, ob die unaufhérlich erstrebte Gleichheit mithin allein in der durch das
Los gewihrten zufilligen Regierung der Beliebigen, oder auch in anderen anar-
chistischen Formen der Regierung aller unabhingig von ihrer Befidhigung zum
Ausdruck kommt. Auf der Ebene der konzeptuellen Systematik wiederum sollte
sich Ranciere entscheiden, ob er Demokratie und Politik in ihren drei Erschei-
nungsformen trennschirfer bestimmt, oder aber, wie hier nahegelegt, seine Stra-
tegie der begrifflichen Vereinigung von Verschiedenem radikalisiert und ginzlich
auf den Politikbegriff verzichtet.

Was bleibt? (Radikale) Demokratie, wie sie Ranciere zugeschrieben werden
kann, ist also eine energische, aber nie vollstindig verwirklichbare Anrufung der
Gleichheit, die ,unordentliche‘ Selbstregierung derjenigen, die keinen besonderen



Ranciére und die (radikale) Demokratie - eine Hassliebe? 89

Anspruch darauf haben. Ranciere hat Liebe fiir den ,Pébel tibrig — und Hass fiir
den elitdren Snobismus und Chauvinismus, der sich des Begriffes der Demokra-
tie bemichtigt, um seine oligarchische Herrschaft des Reichtums, um die Kon-
servierung der kapitalistischen Verhiltnisse, um die Anmaflung der eigenen (eben
doch: antidemokratischen Auserwihltheit) zu verschleiern. Die geliebte Seite der
Demokratie ist fiir Ranciere also das ,demokratische Leben‘ — letztlich kein phi-
losophischer oder politiktheoretischer Punkt, sondern eine zutiefst soziologische
Kategorie.

Literatur

Agridopoulos, Aristotelis. 2015. Philosophische Reflexionen zur Postdemokratie mit
Jacques Ranciere. Politik Unterrichten 30(1): 5-10.

Bedorf, Thomas und K. Réttgers, Hrsg. 2010. Das Politische und die Politik. Berlin: Suhr-
kamp.

Bohmann, Ulf und B. Muraca. 2016. Demokratische Transformation als Transformation
der Demokratie: Postwachstum und radikale Demokratie. In Wachstum — Krise und Kri-
tik, Hrsg. AK Postwachstum, 289-311. Frankfurt a. M. und New York: Campus.

Brockling, Ulrich und R. Feustel, Hrsg. 2010. Das Politische denken. Zeitgendssische Posi-
tionen. Bielefeld: transcript.

Fliigel-Martinsen, Oliver, R. Heil und A. Hetzel, Hrsg. 2004. Die Riickkehr des Politischen.
Demokratietheorie heute. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Fliigel-Martinsen, Oliver. 2006. Der an-archische Stachel im Herzen der Demokratie. Das
politische Denken Jacques Rancieres. Forschungsjournal Neue Soziale Bewegungen
19(4): 129-133.

Fliigel-Martinsen, Oliver. 2017. Befragungen des Politischen. Subjektkonstitution — Gesell-
schaftsordnung — Radikale Demokratie. Wiesbaden: Springer VS.

Heil, Reinhard und A. Hetzel. 2006. Die unendliche Aufgabe. Perspektiven und Grenzen
radikaler Demokratie. In Die unendliche Aufgabe. Kritik und Perspektiven der Demo-
kratietheorie, Hrsg. dies., 7-23. Bielefeld: transcript.

Hirsch, Michael. 2007. Die zwei Seiten der Entpolitisierung. Zur politischen Theorie der
Gegenwart. Stuttgart: Franz Steiner Verlag.

Marchart, Oliver. 2010. Die politische Differenz. Zum Denken des Politischen bei Nancy,
Lefort, Badiou, Laclau und Agamben. Berlin: Suhrkamp.

May, Todd. 2010. Contemporary Movements and the Thought of Jacques Ranciere: Equa-
lity in Action. Edinburgh: Edinburgh University Press.

Nonhoff, Martin. 2013. Demokratisches Verfahren und politische Wahrheitsproduktion.
Eine radikaldemokratische Kritik der direkten Demokratie. In Die Versprechen der
Demokratie, Hrsg. Hubertus Buchstein, 313-332. Baden-Baden: Nomos.

Norval, Aletta. 2001. Radical Democracy. In Encyclopedia of Democratic Thought, Hrsg.
P.B. Clarke und J. Foweraker, 587-594. London: Routledge.

Oppelt, Martin. 2017. Gefdihrliche Freiheit. Rousseau, Lefort und die Urspriinge der radi-
kalen Demokratie. Baden-Baden: Nomos.



90 U. Bohmann

Ranciere, Jacques. 1996. Demokratie und Postdemokratie. In Politik der Wahrheit, mit A.
Badiou, 119-156. Wien: Turia+Kant.

Ranciere, Jacques. 2002. Das Unvernehmen: Politik und Philosophie. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Ranciere, Jacques. 2006. Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der Kunst und ihre
Paradoxien. Berlin: b_books.

Ranciere, Jacques. 2007a. Der unwissende Lehrmeister. Fiinf Lektionen iiber die intellektu-
elle Emanzipation. Wien: Passagen.

Ranciere, Jacques. 2007b. On the Shores of Politics. London: Verso.

Ranciere, Jacques. 2008. Zehn Thesen zur Politik. Ziirich: Diaphanes.

Ranciere, Jacques. 2011. Der Hass der Demokratie. Berlin: August.

Ranciére, Jacques. 2012. Demokratien gegen Demokratie. Jacques Ranciére im Gesprich
mit Eric Hazan. In Demokratie? Eine Debatte, ders. et al., 90-95. Berlin: Suhrkamp.

Ranciere, Jacques. 2014. Die Methode der Gleichheit. Wien: Passagen Verlag.

Ranciere, Jacques. 2016. Interview Thomas Claviez/ Dietmar Wetzel mit Jacques Ranciére.
In Zur Aktualitiit von Jacques Ranciére. Einleitung in sein Werk, D. Wetzel und
T. Claviez, 153-170. Wiesbaden: Springer VS.

Ritzi, Claudia. 2014. Postdemokratie im Werk von Jacques Ranciere. In Die Postdemokra-
tisierung politischer Offentlichkeit. Kritik zeitgendssischer Demokratie — theoretische
Grundlagen und analytische Perspektiven, 31-60. Wiesbaden: Springer VS.

Tiqqun. 2012. Anleitung zum Biirgerkrieg. Hamburg: Laika Verlag.

Unsichtbares Komitee. 2010. Der kommende Aufstand. Hamburg: Edition Nautilus.



®

Check for
updates

Der double bind des Soziologenkonigs

Gilt Jacques Rancieres Soziologie-Kritik an Pierre
Bourdieu auch fir Niklas Luhmanns Systemtheorie?

Moritz von Stetten

1 Einleitung: Der double bind Effekt der Soziologie

Die Figur des double bind ist gut geeignet, um die Kritik des franzosischen
Philosophen Jacques Ranciere gegeniiber Pierre Bourdieus Soziologie in einem
Bild zusammenzufassen.! Aus Rancieres Sicht spielt die Soziologie Bourdieus
ein doppeltes Spiel. Einerseits wehrt sie sich gegen die epistemische Gewalt einer
von theoretischer Uberheblichkeit angetriebenen Philosophie. Andererseits bean-
sprucht sie selbst eine methodisch legitimierte Hoheit iiber objektives Wissen,
im Sinne der Kenntnis einer ,,Wahrheit iiber die soziale Welt“ (Bourdieu 1993,
S. 47). Die Soziologie tritt aus Ranciéres Sicht ab dem 19. Jahrhundert als ,,Sozio-
logenkonig™ das Erbe von Platons ,,Philosophenkonig™ an, der das Bild einer
Uberlegenheit der Wissenschaft gegeniiber der Politik zu reaktualisieren versucht
(Ranciere 2010, S. 242 ff.). Der Soziologie ist aber nicht nur die Reinkarnation
eines autoritiren Ordnungsverstindnisses im intellektualistisch-wissenschaftli-
chen Gewand. Sie geht in Rancieres Augen vielmehr iiber die Machtstrategien der
Philosophie hinaus. Im Gegensatz zum alten Philosophenkonig nutzt der Sozio-
loge die Kluft zwischen Denkenden und Arbeitenden, zwischen Sprechenden und
Larmenden, zwischen Herrschenden und Beherrschten, zwischen Reichen und

Ich danke Malte Miram, Felix Klopotek sowie den Herausgebern fiir ihre kritischen
Anmerkungen.

M. von Stetten (D<)
Bonn, Deutschland
E-Mail: mstetten @uni-bonn.de

© Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH 2018 91
T. Linpinsel und I.-T. Lim (Hrsg.), Gleichheit, Politik und Polizei: Jacques

Ranciere und die Sozialwissenschaften, Kulturelle Figurationen: Artefakte,

Praktiken, Fiktionen, https://doi.org/10.1007/978-3-658-20670-3_6




92 M. von Stetten

Armen nicht mehr nur als politische Machtdemonstration aus einer privilegierten
Perspektive, sondern er verwandelt sie mithilfe seines methodischen Instrumenta-
riums in unverédnderliche soziale Tatsachen.

Rancieres Kritik der Soziologie beginnt mit einer Lektiire von Pierre Bour-
dieus ,.Die feinen Unterschiede®, und sie ist weitestgehend auch eine Aus-
einandersetzung mit Bourdieus Werk geblieben. Ausnahmen bilden kiirzere
Beschiftigungen mit Marcel Mauss, Emile Durkheim, Jiirgen Habermas und
Max Weber (vgl. Ranciere 1984, 2002). Es lésst sich also vermuten, dass Ran-
cieres Polemik nicht an die Soziologie im Allgemeinen gerichtet ist, sondern
einer einseitigen Lektiire von Bourdieu geschuldet bleibt. Diese vermeintliche
Einseitigkeit nehme ich im Folgenden zum Anlass, um Rancieres Kritik aus einer
anderen soziologischen Perspektive niher zu beleuchten. Das Ziel der folgen-
den Ausfiihrungen besteht in einem Abgleich von Rancieres Anprangerungen
mit dem Verstindnis und Erkenntnisziel der soziologischen Systemtheorie von
Niklas Luhmann.? Es stellt sich die Frage, inwiefern Ranciéres Kritikpunkt auch
auf eine anders gelagerte, systemtheoretisch ausgerichtete Soziologie zutreffen.
AuBerdem dient die Systemtheorie umgekehrt auch als Kontrastfolie fiir die Stof3-
richtung von Rancieres Soziologiekritik. Die These des Textes besagt, dass sich
einerseits tiberraschende Gemeinsamkeiten zwischen einer ,,dekonstruktiven Lek-
tiire* der Systemtheorie (Urs Stiheli) und Rancieres Verstidndnis des Politischen
ergeben, andererseits aber die Grenzen eines solchen Vergleichs benannt werden
miissen. Insbesondere der anti-institutionelle Gestus von Rancieres radikaldemo-
kratischer Kritik ist mit dem systemtheoretischen Denken nicht mit zusammenzu-
bringen.

In einem ersten Schritt rekonstruiere ich die Kritik von Jacques Ranciere
an der Soziologie im Hinblick auf sein Konzept von Gleichheit, auf die Herr-
schaftsinstrumente der Soziologie sowie Rancieres tief greifendes Misstrauen

’Die Auswahl der soziologischen Systemtheorie von Luhmann ist nicht willkiirlich. Erstens
bietet Luhmann ein dhnlich anspruchsvolles soziologisches Theorieunternehmen an wie
Bourdieu. Zweitens unterscheidet es sich aber an wesentlichen Punkten von diesem, sodass
Rancieres Kritik noch einmal iiberpriift werden kann. Drittens steht die Systemtheorie in
einer theoretischen und intellektuellen Nihe zum Griindungskontext des double bind Kon-
zeptes (vgl. Bateson et al. 1969; Luhmann 1991).

3Es geht mir hier folglich auch nicht darum zu beurteilen, ob Ranciéres Kritik an Bourdieu
in allen Punkten stichhaltig ist (vgl. Kastner und Sonderegger 2014). Gleiches gilt fiir die
Frage, inwiefern sie auch fiir die Verschiebungen in den Verdffentlichungen von Luc Bol-
tanski mit Eve Chiapello und Laurent Thévenot zutrifft (vgl. Boltanski und Chiapello 2003;
Boltanski und Thévenot 2007).



Der double bind des Soziologenkdnigs 93

gegeniiber Institutionen (Abschn. 2). AnschlieBend beschiftige ich mich mit
moglichen Anschlusspunkten von Rancieres Kritik an Niklas Luhmanns soziolo-
gische Systemtheorie (Abschn. 3). Dies betrifft einen Vergleich der beiden Theo-
retiker in einem auf den ersten Blick iiberraschenden Bereich: den Uberlegungen
von beiden zur modernen Piddagogik und Erziehung. Auflerdem finden sich Ver-
kniipfungspunkte fiir den Begriff des Politischen, insofern man der Systemthe-
orie eine ,,dekonstruktive Lektiire” im Sinne von Urs Stiheli unterzieht (Stiheli
2000). AbschlieBend komme ich zuriick auf die Ausgangsfrage, um die Grenzen
von Rancieres Soziologieverstindnis im Hinblick auf die Systemtheorie neu zu
bestimmen (Abschn. 4). Dabei soll sich zeigen, dass sich Rancieres gesellschafts-
kritische Perspektive zwar in einigen Punkten grundlegend von Luhmanns Sys-
temtheorie unterscheidet, der Vergleich jedoch auch zeigt, wie viele Abstriche
Ranciére an seiner marxistisch motivierten Position im Laufe der Jahrzehnte
gemacht hat.

Eine erginzende Vorbemerkung zum double bind Effekt und dessen Bedeu-
tung im Kontext von Rancieres Kritik der Soziologie. Man darf ihn nicht vor-
schnell mit zwei anderen Konfliktfeldern innerhalb der soziologischen Diskussion
in Beziehung setzen. Das gilt zunichst fiir das Problem der Werturteilsfreiheit
im Sinne von Max Weber. Bourdieu selbst hat die Kontroversen um sein Wis-
senschaftsverstindnis meistens in diesem Kontext von Webers Soziologie einge-
ordnet. Das gilt beispielsweise fiir den Vorwurf, Bourdieu habe in dsthetischen
Fragen im Gegensatz zu seiner eigenen Einschitzung klar eine wertende Position
bezogen (Bourdieu 1982; Biirger 1990; Garnham 1986; Jameson 1990). Es wire
auflerdem zu kurz gegriffen, wenn man Rancieres Soziologiekritik auf der glei-
chen Ebene verhandelt wie Luc Boltanskis Loslosung vom Erbe seines langjih-
rigen Forderers Pierre Bourdieu (vgl. Bogusz 2010; Boltanski 2010). Boltanski
sieht in Bourdieus Ansatz eine Uberschitzung der strukturellen Reproduktions-
mechanismen sowie eine Re-Ontologisierung sozialer Kategorien, die einen
eigentlich nicht intendierten Positivismus zu einem Erscheinen durch die Hinter-
tiir verhilft (Bogusz 2010, S. 33 ff.). Boltanski schldgt daher eine pragmatistische
Wendung der Soziologie vor, um die Kontextgebundenheit individueller und kol-
lektiver Praktiken jenseits starrer sozialer Strukturen betrachten zu kénnen.

Ranciere setzt demgegeniiber auf einer anderen Ebene an, die eine noch viel
tiefer verwurzelte Skepsis gegeniiber wissenschaftlichen Autorititsanspriichen
verrit. In Rancieres Soziologiekritik geht es um die Rhetorik und Performanz der
soziologischen Sprache, Theorie und Begriffsbildung. Der ,,Zirkel des Soziologen-
konigs* ist aus Rancieres Sicht — um die These polemisch zuzuspitzen — eine per-
fide Machtdemonstration derjenigen biirgerlichen Wissenschaftselite, die den neu
gewonnen Legitimititsglaube an die Methoden der empirischen Sozialforschung



94 M. von Stetten

fiir eine abgriindige Uberlegenheitsgeste schamlos ausnutzt (Ranciere 2010,
S. 259). Jeder ideologische Kampf wird vom Soziologen zu einer utopischen Illu-
sion degradiert, die die wissenschaftlich feststellbaren Unterschiede zwischen dem
biirgerlichen Ethos der Distinktion und dem Ethos des gemeinen Volkes tibersieht.
Was bleibt, ist ein cleveres Theoriekonstrukt, in dessen Kern ,,die traurige Wahr-
heit der menschlichen Eitelkeit euphemisiert wird* (Ranciere 2010, S. 262). Die
Doppelbindung der Soziologie lautet folgendermallen: ,wir sind nicht so beleh-
rend wie die eitlen Philosophen, aber seht nur, wir Soziologen wissen es objektiv
besser!* Am Ende, folgt man Ranciere, dient das soziologische Wissen wiederum
nur einer Herstellung von Ungleichheit durch die Produktion neuen Herrschafts-
wissens, nur dass die Soziologie sich nun selbst auf den Thron der Sprachméch-
tigen gesetzt hat. Die Soziologie weicht — ganz im Sinne eines gesellschaftlichen
Odipus-Komplexes* — dem eigentlichen Problem aus, nimlich der Frage, welche
materiell-performative Rolle die Soziologie in diesem Kampf einnimmt.

2 Die autoritdare Wissensproduktion der Soziologie

In diesem ersten Teil soll Jacques Rancieres Kritik an der Soziologie rekonstru-
iert werden. Dazu zeige ich zunichst, inwiefern die ,.Logik der Gleichheit* als
leitende Pridmisse von Rancieres Kritik fungiert (2.1). Anschlieend gehe ich
auf zwei Mittel und Wege ein, die Ranciere als Herrschaftsmittel der Soziologie
identifiziert: erstens die Auftrennung von poetischer und argumentativer Sprache,
zweitens die Methoden der empirischen Sozialforschung (2.2). Schlie3lich erldu-
tere ich Rancieres tief greifende Skepsis gegeniiber jeder Form von theoretischer
Rechtfertigung von konkreten gesellschaftlichen Institutionen einer demokrati-
schen Ordnung (2.3).

2.1 Der Soziologenkonig und die Logik der Gleichheit

Jacques Ranciere versteht die Soziologie als Fortsetzung eines autoritdren Philo-
sophieverstindnisses, das die Abschaffung des Politischen mit anderen Mitteln

“Der double bind Effekt der soziologischen Sprache ihnelt an dieser Stelle dem gesell-
schaftlich produzierten Odipus-Komplex, den Gilles Deleuze und Félix Guattari der Psy-
choanalyse und ihrer gesellschaftstheoretischen Verwandtschaft attestieren (vgl. Deleuze
und Guattari 1977, S. 102 ff.).



Der double bind des Soziologenkdnigs 95

fortsetzt. Sie ist ,,die letzte Form, die das gespannte Verhiltnis zwischen Philo-
sophie und Politik, und das philosophische Projekt, die Politik zu verwirklichen,
um sie aufzuheben, angenommen hat* (Ranciere 2002, S. 103). Die Soziologie
ermoglicht die Naturalisierung der gesellschaftlichen Verhiltnisse im Reich des
willkiirlich herrschenden Philosophenkonigs:

Die Soziologie, die sich vornahm, die Listen der Herrschaft zu demaskieren, schloss
somit den Kreis des Verbots und des Unmoglichen. Sie verlieh der willkiirlichen
Geste, durch die der Philosoph einst entschieden hatte, wer denken konnte und wer
nicht, das Fleisch der wirklichen Erfahrung. Sie machte diese Aufteilung zur letzten
Wahrheit des Diskurses, der behauptete, von der Kritik der Illusion der Beherrschten
zum Umsturz der Herrschaft zu fithren (Ranciere 2010, S. 297).

So wird der Raum des politischen Miteinanders zwar von jeder Regierungsform
und Gesellschaftsordnung mit der Produktion sozialer Ungleichheit bedroht.
Anstatt jedoch die Ambiguitit des Politischen zu entfalten, und Emanzipations-
moglichkeiten aufzuzeigen, erhebt die Soziologie die Ungleichheit zur historisch
iibergreifenden Konstante gesellschaftlicher Ordnungsbildung, und spricht der
beherrschten, arbeitenden Klasse die Einsicht in diese Wahrheit ab. Fiir Ranci-
ére ist damit die Vorgehensweise des Philosophenkénigs vom Soziologenkonig
nochmals gesteigert worden: ,,Das Verdammungsurteil wird also erbarmungslo-
ser als jemals zuvor gefillt [...]* (Ranciere 2010, S. 243). Die Soziologie ent-
zieht jeder philosophischen Utopie der Gleichheit und Freiheit die Grundlage.
Sie versteht unter Freiheit nur noch ,.die bloe Verleugnung der gesellschaftlichen
Herrschaftsverhiltnisse® (Ranciere 2010, S.274). Sie versucht die Philosophie
daraufhin zu weisen, dass sie von der ,Illusion der Freiheit™ ausgeht, und dass
darin ein falscher Glaube, eine ,,Allodoxie® liegt (Ranciere 2010, S. 243, 269).
Rancieres Kritik ist in dieser Stelle geleitet von einer zentralen Vorannahme,
einem ,,Ausgangsaxiom®, wie Ranciere es nennt: die Logik der Gleichheit
(Ranciere 2010, S. 301). Dieses Axiom bedarf keiner iibergeordneten Herlei-
tung, Rechtfertigung oder Legitimation, es ist kein zu erreichendes, norma-
tives Ideal (Ranciere 2002, S. 111, 2011a, S. 52, 2012a, S. 93). Gleichheit ist
keine philosophische Fiktion oder historische Utopie, sondern vielmehr eine
Form emanzipatorischer Praxis, eine implizite Bedingung, die an verschie-
denen historischen und gegenwirtigen Situationen beobachtet und rekonstru-
iert werden kann. Die darin enthaltene Freiheit ist nicht die negative Freiheit
staatlich geschiitzter Individuen, sondern eine pragmatistisch anmutende ,,Form
von konkret erlebter Erfahrung* (Ranciere 2016, S. 56). Die Praktiken emanzi-
patorischen Handelns bilden die Grundlage fiir Gemeinschaften, die aus einem



92 M. von Stetten

kollektiven Miteinander entstehen.’ Seinen Begriff der Politik kniipft Ranciére
eng an dieses Verstindnis von Gleichheit, Emanzipation und Gemeinschaft an.
Die Politik bietet die ,.Bithne der paradoxen Gemeinschaft” (Ranciere 2002,
S. 61), die sich nicht iiber gemeinsame Ziele, sondern iiber den offen zutage tre-
tenden Konflikt und Widerspruch definiert, der in der wechselseitigen Anerken-
nung der Gleichheit aller besteht: ,,Es gibt Politik, wenn die Gemeinschaft der
argumentativen und der metaphorischen Fihigkeiten jederzeit und durch jeden
Beliebigen sich ereignen kann* (Ranciere 2002, S. 72). Das Paradox, das hin-
ter diesem Verstindnis von Gleichheit und Politik steht, muss als unauflosbarer
Widerspruch eines emanzipatorischen Miteinanders angesehen werden. Einerseits
bietet die Logik der Gleichheit die Essenz dessen, was das Politische als emanzi-
patorische Lebensform im Kern auszeichnet. Andererseits kann sie nicht als Ziel
dieser Praxis dienen, wenn sie sich nicht selbst in Gefahr bringen will. Damit ist
der Gedanke verbunden, dass Regierungen, staatliche Organisationen oder andere
Institutionen an dieser Grundparadoxie nichts dndern konnen. Ganz im Gegen-
teil bestehen Praktiken der Gleichheit nur in nicht-institutionalisierten Gemein-
schaftskontexten, wohingegen in Regierungen, Staaten und Organisationen die
Ungleichheit nur ,,unendlich reproduziert” wird (Ranciere 2010, S. 301).

Fiir dieses Gleichheitsverstindnis beruft sich Ranciere auf den franzosischen
Gelehrten Jean Joseph Jacotot, dessen Konzept der Gleichheit er in seinem Buch
,.Der unwissende Lehrmeister* behandelt. Gleichheit wird dort nicht als blof3 ver-
liehene, ,,passiv erhaltene* Gleichheit verstanden, sondern als ,,titige Gleichheit®,
die den Raum fiir die Bildung neuer Gemeinschaften entstehen lidsst (Ranciere
2009, S. 90). Jacotots Modell richtet sich gegen eine hierarchische Struktur der
Lehrer/Schiiler-Beziehung im Kontext der intellektuellen, universitiren Bildung,
die die Emanzipation des Menschen zum Ziel hat. Demnach handelt es sich bei
der Unterrichtssituation nicht um die Weitergabe von Wissen im Sinne einer
Belehrung des unwissenden Schiilers durch den wissenden Lehrer. Vielmehr tref-
fen sich beide in der Situation des ,,universellen Unterrichts®, die jegliche Hierar-
chisierung der Lernsituation verabschiedet (Ranciere 2009, S. 85).

SDie historische Studie ,,Die Nacht der Proletarier zum Lebensalltag von Arbeitern der
1830er und 1840er Jahre in Frankreich dient als Anschauungsmaterial fiir die StoBrichtung
dieser Uberlegungen (Ranciere 2013b). Ranciere analysiert dort deren Briefe, Alltagsbe-
schreibungen, Gedichte und Essays als gelebte Formen emanzipatorischer Praxis und
Gleichheit. Sie sind aus Rancieres Sicht lebende Beweise fiir die Kritik und Emanzipation
einzelner Menschen und daraus entstehender Gemeinschaften auf Basis der Annahme glei-
cher Fahigkeiten und Intelligenz.



Der double bind des Soziologenkdnigs 97

Dahinter steckt zudem die Annahme, dass keine Emanzipation ohne ein freies
dsthetisches Urteil denkbar und moglich ist. Die Aufmerksamkeit fiir die sinnli-
che Gestalt der sozialen Welt sowie die damit verbundenen Ordnungen, Hierar-
chisierungen und Ausbeutungen sind keine Begleitprodukte einer intellektuellen
Einsicht in die Ungerechtigkeit der Klassengesellschaft, sondern notwendige
Bedingung fiir Gesellschaftskritik: ,,Die Arbeiteremanzipation war zuerst eine
dsthetische Revolution* (Ranciere 2010, S. 296). Rancieres Logik der Gleichheit
impliziert also nicht nur eine ,,Gleichheit der Intelligenzen®, die einer gemeinsa-
men emanzipatorischen Praxis vorausgesetzt wird, sondern auch eine performativ
erzeugte, dsthetische Erfahrungswelt, in der sich diese abspielt. Eng verbunden
mit der Dimension &sthetischer Erfahrung im Rahmen emanzipatorischer Praxis
ist Rancieres Konzept der ,,Aufteilung des Sinnlichen* (Ranciere 2008). Ranciere
versteht darunter eine Teilung des gesamten &sthetischen Erfahrungsraums auf-
grund der Institutionalisierungen einer politischen Ordnung. Das betrifft die
Grenzziehungen des Sagbaren, Denkbaren und Wahrnehmbaren. Die Aufteilung
des Sinnlichen verweist als theoretische Figur somit auf die paradoxe Gestalt
jeder politisch-sozialen Wirklichkeit. Wihrend sich die Logik der Gleichheit
auf die nicht-institutionalisierten Riume gemeinsamen Handelns bezieht, geht
mit dem Aufbau einer institutionellen Ordnung eine polizeiliche Ordnung ein-
her, die die Hierarchien zwischen den sozialen Gruppen herstellt. Die Aufteilung
des Sinnlichen ist also nicht analog zum Gegensatz von Politik und Polizei zu
verstehen. Es geht nicht um die Aufteilung einer Ordnung in die Pole von Poli-
tik und Polizei. Die Aufteilung des Sinnlichen folgt einzig und allein der Logik
der Ungleichheit einer polizeilichen Ordnung. Sie ist ein Mechanismus, der das
Gemeinsame einer Ordnung festsetzt (ein Volk, eine Nation, eine Ideologie, etc.),
indem er das von ihr ausgeschlossene unsichtbar macht. Die Politik stellt also
nicht die andere Seite der Aufteilung des Sinnlichen dar, sondern den Moment,
indem die bestehende Aufteilung gestort und unterbrochen wird, um die Auftei-
lung neu zu verhandeln. Die Figur der Aufteilung des Sinnlichen erscheint so als
eine differenzbasierte Einheit, die stindig an der Verschleierung ihres urspriingli-
chen Bruches arbeitet. Die von ihr vorgelegte Konstruktion tendiert unvermeid-
lich zur Kaschierung der eigenen Bestandsvoraussetzungen.

Ranciere verwirft daher das — auch von Bourdieu angestrebte — Ziel einer
Befreiung von gesellschaftlichen Illusionen, und priferiert eine Transforma-
tion des sinnlichen Universums im Sinne einer Gleichheit dsthetischer Erfahrung
(Ranciere 2016, S. 67). Er verweigert sich der Einteilung der Welt in Schein und
Sein, in Illusion und gesellschaftliche Realitit, die vor allem den akademischen
Marxismus dazu bewogen hat, wenig Vertrauen in eine Arbeiteremanzipation ,,von
unten® zu haben. SchlieBlich ist das Konzept der ,,Aufteilung des Sinnlichen*



98 M. von Stetten

auch das Ergebnis der Auseinandersetzung mit Bourdieus Buch ,Die fei-
nen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft (Bourdieu 1982).
Bourdieus These besagt, dass Kants Konzept dsthetischer Erfahrung und reflek-
tierender Urteilskraft kein Moment eines allgemeingiiltigen Vernunftbegriffs
darstellt. Vielmehr sei die Urteilskraft ein Produkt der Klassenlage, in der sich
Personen und Gruppen befinden. Ranciere deutet dies als Versuch, die emanzipa-
torische Kraft der dsthetischen Erfahrung zu verabschieden. Damit reproduziert
Bourdieu die soziodokonomische Einteilung in soziale Klassen in einem Kon-
zept sozialer Distinktion, indem die Soziologie selbst die Rolle eines methodisch
abgesicherten Wissensproduzenten einnimmt. Der rebellierende Arbeiter kann
demnach die soziale Ungleichheit und Ausbeutung nicht durchbrechen, sondern
bestitigt vielmehr deren Existenz, indem er rebelliert. Es schlie3t sich der Kreis
des double bind, in dem sich die Soziologie in der ,,position de seul dénonciateur
légitime** bequem macht (Ranciere 1984, S. 28).

2.2 Die Herrschaftsinstrumente der Soziologie

Aus Rancieres Sicht verfiigt die Soziologie iiber spezifische Herrschaftsins-
trumente, die sie in der Nachfolge zum autoritiren Erbe des Philosophenkonigs
gebraucht. Ein wichtiges Mittel besteht in der epistemologischen Unterscheidung
von poetischem und positivistischem Wissen. Ranciere verdeutlicht dies in seiner
Beschiftigung mit Jiirgen Habermas Kritik an der — laut letzterem vor allem unter
franzosischen Intellektuellen verbreiteten — ,,Asthetisierung der Sprache* (Habermas
1985, S.240). Habermas verweist auf die argumentative Kraft sachlich legiti-
mierter Geltungsanspriiche, die die Herstellung eines verniinftigen Konsenses
in politischen Diskursen ermoglicht (vgl. Habermas 1983, 1991). Hinter dieser
Zuversicht steckt die Unterscheidung einer poetischen Sprache der Weltoffnung,
sowie einer verniinftigen Sprache der politischen Argumentation. Je nachdem in
welchen Sprachspielen man sich befindet, muss, so Habermas, der jeweils legitime
Geltungsanspruch beriicksichtig werden. Die franzosische Philosophie im losen
Anschluss an Nietzsche (Bataille, Foucault, Derrida) kritisiert Habermas dahin
gehend, dass in deren Begriffsbildung das philosophische Denken ,,nicht nur sei-
nes Ernstes, sondern seiner Produktivitit und Leistungsfihigkeit beraubt” werde
(Habermas 1985, S. 246).

Ranciere hilt die damit einhergehenden Unterscheidungen zwischen Argu-
mentation und Poetik, sowie zwischen Poetik und Rhetorik fiir — um es direkt
auszusprechen — undemokratisch und autoritdr (Ranciere 2002, S. 59 ff.). Aus
seiner Sicht ist die These der ,,Asthetisierung der Sprache® irrefithrend, da



Der double bind des Soziologenkdnigs 99

die Politik ,,ihrem Prinzip nach idsthetisch* sei (Ranciere 2002, S. 69). Im Hin-
blick auf den &sthetisch-sinnlichen Gehalt jedes politischen Erscheinens kriti-
siert Ranciere die Einteilung von Wissensformen in Typen von Sprechakten als
Moment des Verkennens, als Akt der symbolisch-sprachlichen Gewaltausiibung.
Das ,,Unvernehmen‘ bezeichnet daher im Hinblick auf Habermas‘ Konzept der
idealen Sprechsituation ,,den Streit dariiber, was Sprechen heift, die Rationali-
tit der Sprechsituation selbst ausmacht® (Ranciere 2002, S. 10). Praktiken poli-
tischer Emanzipation in sozialen Bewegungen, politischen Gemeinschaften
und kritischen Offentlichkeiten sind aus Ranciéres Sicht ,,immer gleichzeitig
Argumentation und Weltoffnung* (Ranciere 2002, S. 67). Da Habermas jedoch
dsthetisch-sinnliche Momente der WelterschlieBung aus der verniinftigen Gestalt
politischer Diskurse heraushilt, iibersieht er, so, Ranciere, dass das Politische
nicht den verniinftigen Konsens gleicher Biirger zum Kern hat, sondern den Streit
und Dissens, der die unterschiedlichen Wahrnehmungen der politischen Welt
offen zutage treten ldsst. Auch der Soziologie von Bourdieu wirft Ranciere ein
Verkennen der Verflochtenheit von poetischer und argumentativer Sprache vor.
Die Abtrennung der poetischen Sprache erfolgt dort iiber den Umweg der ,,Posi-
tivitdt der Klassen* (Ranciere 2010, S. 262). Diese wird daran anschliefend mit
der Logik der Distinktion angereichert, die den Klassen bestimmte Formen &sthe-
tischer Erfahrung zuordnet. Nur die Soziologie beansprucht fiir sich das Sprach-
spiel der ,,Distanz®, das iiberhaupt die tiefere Wahrheit der sozialen Ungleichheit
mit Riickgriff auf giiltige Wissensformen zu beschreiben imstande ist (Ranciere
2010, S. 257). Bourdieus Modell stellt demnach eine Radikalisierung des Haber-
masschen Vorschlags dar. Wihrend Habermas noch die potenzielle Einbindung
aller unter dem Vorwand eines argumentativ ausgerichteten Sprachspiels vorsieht,
erkldrt Bourdieu das Projekt einer gemeinsamen politischen Sprache vorneherein
fiir gescheitert.

Die Vorrangigkeit des argumentativen vor dem poetischen Wissen begriin-
det die Soziologie aus Rancieres Sicht — und das ist ein zweites Herrschafts-
instrument der Soziologie — Riickgriff auf die Methoden der empirischen
Sozialforschung. Aus Rancieres Sicht stellen Fragebogen und Statistiken ledig-
lich Instrumente zur ,,Herstellung von Offensichtlichkeiten* dar, die dem Alltags-
wissen keine zusitzlichen Gedanken an die Seite stellt (Ranciere 2010, S. 230):

Indem der Soziologe auf der Strafe herumléduft und die Meinungen, die bereits von
alleine geldufig sind, an der Leine hilt, lauft er immer hinter seiner eigenen Kari-
katur hinterher, eingeschlossen im Teufelskreis seiner Wahrscheinlichkeiten, die nur
zwingend sind, wenn sie die Wahrheit auf Distanz halten, der sie in jedem Punkt



100 M. von Stetten

dhneln, auBer in den entscheidenden, dass die Wahrheit per Definition nicht auf der
Strafle herumléuft (Ranciere 2010, S. 231).

Ranciere wirft der Soziologie vor, durch ihre Methoden einerseits kein zusétzli-
ches Wissen anzubieten, andererseits aber eine ,,Verschleierung™ in der eigenen
Vorgehensweise mitzuschleifen, die den eigenen Herrschaftsanspruch untermau-
ert und festigt (Ranciere 2010, S. 232). Indem der Soziologe das Offensichtliche
zum Verborgenen, das Sichtbare zum Verdeckten erklirt, beansprucht er nicht nur
den alleinigen Geltungsanspruch fiir das allen sowieso bekannte Herrschaftswis-
sen, sondern er disqualifiziert auch jedes davon abweichende Wissen zu einem
bloBen Ablenkungsmandver von den wissenschaftlichen Erkenntnissen. Wer das
fiir alle Sichtbare nicht zunichst in wissenschaftlicher Form einsieht und aner-
kennt, hat keine Befugnis, andere Denk- und Sichtweisen vorzuschlagen. Ob und
wann dies erlaubt ist, liegt wiederum in der Entscheidungsobhut der Soziologie.
Wihrend die Soziologie mit ihren Messinstrumenten nach einer empirischen
Einbettung des Unterschieds zwischen Herrschenden und Beherrschten strebt,
verweist Ranciere auf den Bruch, den die eigentliche Gestalt des Politischen
ermoglicht: ,,die Einfithrung eines Unmessbaren in die Mitte der Verteilung der
sprechenden Korper (Ranciere 2002, S. 32, Hervorhebung von mir).

Die ,,Wahlsoziologie* stellt daher das ,,verwirklichte Trugbild der Demokra-
tie” dar, eine Fortsetzung der ,,Trauerarbeit des Gleichheitsgedankens®, der jeg-
liche Hoffnung auf emanzipatorische Praktiken schon iiber Bord geworfen hat
(Ranciere 2010, S. 288). Die Wahlforschung steht Pate fiir eine harsche Kritik an
den Quantifizierungen der Sozialwissenschaften im Allgemeinen. Das ,,Zdhlen®
ermoglicht einerseits eine umfassende Einordnung der in einem Gebiet leben-
den Menschen in soziale Kategorien wie Gruppen, Klassen und Schichten. Das
ist der erste Schritt zur soziologischen Kontrolle iiber das Herrschaftswissen iiber
die Gesellschaft. Andererseits wird der Anteil der Anteillosen — ,,die Armen der
Antike, der dritte Stand, oder das moderne Proletariat” (Ranciere 2002, S. 22)
— mit den Mitteln der Sozialwissenschaften unsichtbar gemacht. Ranciere wird
jedoch nicht miide zu betonen, dass Politik nur existiert, ,,wenn die natiirliche
Ordnung der Herrschaft unterbrochen ist durch die Einrichtung eines Anteils der
Anteillosen® (Ranciere 2002, S. 24).

2.3 Ranciéres Institutionenskepsis

Es steht ein weiterer Vorwurf von Ranciére an die Soziologie im Raum: Die
Soziologie naturalisiere nicht nur die historische Gestalt sozialer Ungleichheit,



Der double bind des Soziologenkdnigs 101

sondern sie arbeite zudem an der Verabschiedung des Projekts einer demokra-
tischen Gesellschaft. Das Konzept der Demokratie wird — wie schon der Mar-
xismus — zu einer idealistischen Illusion der beherrschten Klasse erklart, die
iibersieht, dass die demokratische Gesellschaftsordnung eine Illusion der Vor-
stellungen innerhalb einer Klassenlage darstellt. Fiir Ranciere stellt sich daran
anschlieBend die Frage, ob die Reflexion auf die historischen und theoretischen
Ausgangspunkte des demokratischen Denkens eine melancholische oder eine
widerstindige Form bilden, ob es sich dabei um ,,die Hoffnung der Demokratie
oder die Trauer um sie* handelt (Ranciere 2010, S. 291). Aus Ranciéres Sicht
leistet die Soziologie blofle ,, Trauerarbeit des Gleichheitsgedankens* (Ranciere
2010, S. 288). Die Soziologie trigt mit seinen Gesellschaftsbeschreibungen zu
dieser Umkehrung bei, und entpuppt sich mindestens implizit als antidemokra-
tische Stimme der modernen Geisteswissenschaften. Den eigentlichen Kern der
demokratischen Praxis — ,,die maBlose Unordnung der wuchernden Vervielfilti-
gung der Sprecher, die das Ereignis von korperlosen Abstraktionen ausmachen
(Volk, Freiheit, Gleichheit und so weiter)* (Ranciere 2012b, S. 74) — erstickt sie
im Keim, in dem sie die unmogliche Kommunikation unterschiedlicher sozialer
Klassen und Gruppen herausstellt.

Hinter dieser Kritik an der soziologischen Aushohlung demokratischer Prinzi-
pien steckt eine tiefe Skepsis gegeniiber sozialen Institutionen. Es fdllt ins Auge,
dass Ranciere in allen seinen Veroffentlichungen wenig Konkretes iiber eine ins-
titutionelle Kritik und Umsetzung seines Denkens aussagt. Seine Uberlegungen
zur politischen Philosophie kommen beispielsweise fast vollig ohne die Beschif-
tigung mit politischen Institutionen wie Regierungen, Parlamenten, Gerichten
oder zivilgesellschaftlichen Organisationen aus.® Gleiches gilt fiir seine Ausein-
andersetzung mit der franzosischen Arbeiterbewegung. Auch hier ist Ranciere
vorrangig an Lebensformen, nicht an deren Wirkungen oder Zusammenspiel mit
sozialen Institutionen interessiert. Rancieres Institutionenskepsis hat jedoch noch
einen tieferen Grund, der direkt mit der Kritik an der Soziologie in Zusammen-
hang steht. Sie verdankt sich nicht einem utopisch-idealistischen Verstidndnis von
Philosophie, sondern vielmehr einem performativen Verstindnis des politischen
Denkens, das der Philosophie keiner weiteren Begriindung schuldig bleiben will.

®Entsprechend vage fallen auch Rancieres Uberlegungen zum Losverfahren als alternati-
ves Instrument zum demokratischen Reprisentationssystem aus (Ranciere 2011a, S. 46 ft.).
Dementsprechend bleibt es auch eher bei der Einschitzung, dass das Losverfahren im Ver-
gleich beispielsweise zur attischen Demokratie in modernen Systemen ,,Gegenstand einer
gewaltigen Vergessensarbeit™ sei (Ranciere 2011a, S. 47).



102 M. von Stetten

Der fehlende Anschluss an die Institutionen von Recht, Politik oder Demokratie
markiert den Abstand des freien Denkers Jacques Ranciere gegeniiber mehreren
Engfiihrungen seines Begriffs von Politik. Einerseits distanziert sich Ranciere
von einer modernen politischen Philosophie, die nahtlose Verkniipfungen zwi-
schen philosophischer Rechtfertigung, normativer Prinzipienbildung und insti-
tutioneller Umsetzung herzustellen versucht. Andererseits vermeidet Ranciere
eine Einordnung seiner Uberlegungen in soziologische Diskurse, die sich mit der
Funktionsweise und Umsetzbarkeit politisch-rechtlicher Institutionen beschifti-
gen. Rancieres Theorie des Politischen sucht nach einem Denkhorizont, der sich
gegeniiber der institutionellen, fachlich-disziplindren Einordnung immunisiert,
um die Performanz seines Denkens zu wahren. Die Institutionenskepsis kann so
im Kontext einer Theorieperformanz gesehen werden, die sich sowohl im Hin-
blick auf Rancieres Erzdhlungen zu seinem eigenen Werdegang als auch auf
die inhaltliche Ausrichtung seiner Theorie erldutern lassen. Ranciere erfuhr im
Laufe seiner jahrzehntelangen Tétigkeit an der Pariser Reformuniversitidt Paris-
VIII hiufig Ablehnung von Historikern und Philosophen, weil seine Forschungen
in beiden Fachrichtungen nur als Auflenseiterposition wahrgenommen wurden
(Ranciere 2014, S. 38 ff.). Die Entwicklung hin zu einer interdisziplindren Ver-
flechtung von isthetischen, philosophischen, politischen und historischen Dis-
kursen in den 1980er und 1990er Jahren kamen ihm insofern entgegen, als seine
fachlich unbestimmten und rhetorisch unkonventionellen Texte dem Zeitgeist
Deutungsmaterial bieten konnte. Eine fachlich-institutionelle Heimat ist dadurch
jedoch nicht entstanden. Vielmehr hat Ranciere immer wieder betont, dass seine
politisch-philosophischen Abhandlungen nicht als systematische Argumentati-
onen verstanden werden sollten, sondern als Erginzungen und Erlduterungen
schon zuvor geiuBerter Uberlegungen. Sein wohl bekanntester Text aus dem
Bereich der politischen Philosophie mit dem Titel ,,Das Unvernehmen* bezeich-
net Ranciere als eine ,,Riickiibersetzung* seines Buches iiber die Arbeitereman-
zipation in den 1830er und 1840er Jahren in Frankreich (Ranciere 2016, S. 22).

Die Soziologie prisentiert sich fiir Ranciere in diesem Sinne als Produkt einer
historischen Entwicklung, in der Institutionalisierungsprozesse zunichst aus
Emanzipationsbediirfnissen entstehen, diese jedoch anschlieend in ihrer Exis-
tenz bedrohen. Sie tibertrifft diese Entwicklung noch um einen weiteren Moment,
indem sie die Institutionalisierung selbst zu ihrem ersten Thema macht, und ihre
integrative Bedeutung fiir den gesellschaftlichen Gesamtzusammenhang nicht nur
hervorhebt, sondern zu einer besonderen Form des wissenschaftlichen Erkennens
erklért. Institutionen sind nicht nur das zentrale Thema der Soziologie, sie sind
gewissermafen ihr existenzielles Schicksal, und das macht sie so gefihrlich fiir
eine radikale Institutionenkritik.



Der double bind des Soziologenkdnigs 103

3 Ranciéres Soziologiekritik und die Systemtheorie

Rancieres Kritik des soziologischen Denkens lédsst sich auf den ersten Blick
wunderbar von Bourdieu direkt auf Niklas Luhmanns Systemtheorie iibertra-
gen. Gerade Luhmann wurde fiir seine abschitzigen Bemerkungen zu sozialen
Protestbewegungen und demokratischen Hoffnungen, zu ideologischen Stand-
punkten und moralischen Anprangerungen, fiir seinen soziologisch begriindeten
,Gestus der traditionellen konservativen Intellektuellenschelte, heftig kritisiert
(vgl. Joas und Knobl 2004, S. 386 ff.; Luhmann 1986a, S. 235, 1997a, S. 850, Fn.
451).7 Auf den zweiten Blick findet sich jedoch auch bei linksorientierten Auto-
ren die Einschitzung, dass dieses Problem nicht unbedingt aus der theoretischen
Anlage von Luhmanns Denken heraus abgeleitet werden kann: ,,Wir wissen frei-
lich, daB3 dies weniger das intellektuelle Problem der Systemtheorie ist, als viel-
mehr das soziale Problem der Intellektuellen* (Neckel und Wolf 1990, S. 74).
Und auch wenn das Emanzipationspotenzial der Systemtheorie selbst von einigen
doch eher als gering eingeschitzt wird (vgl. Demirovi¢ 2001), finden sich unter
dem Schlagwort einer , kritischen Systemtheorie* mittlerweile Positionen, die die
Systemtheorie von ihrer selbst verschuldeten konservativen Firbung zu befreien
versuchen (vgl. Amstutz und Fischer-Lescano 2013). Die Anwendung von Ran-
cieres Soziologiekritik auf Luhmanns Systemtheorie wird noch komplizierter,
wenn man bemerkt, dass die Ansitze der beiden auch einige Gemeinsamkeiten
aufweisen.

Diese Ambivalenzen sind das Themas des vorliegenden Abschnittes. Zunéchst
weise ich auf einige dieser Gemeinsamkeiten kurz hin (Abschn. 3.1). Anschlie-
Bend erinnere ich an Luhmanns Uberlegungen zur modernen Erziehung, und
stelle deren Parallelen zu Rancieres dhnlich gelagertem Péddagogikverstind-
nis heraus (Abschn. 3.2). Schlieflich zeige ich, inwiefern eine ,,dekonstruktive
Lektiire* (Stdheli 2000) die Systemtheorie in direkte Nihe zu Rancieres Begriff
des Politischen riickt, und worin die Grenzen eines solchen Vergleichs liegen
(Abschn. 3.3).

Schon in einem frithen Aufsatz kann man die dialektisch geschulte Skepsis Luhmanns
in aller Prignanz nachlesen: ,,Emanzipation kann schrecklich werden* (Luhmann 1969,
S. 134). Man fiihlt sich direkt an Bourdieus Hinweis auf das ,,Paradox der Beherrschten*
erinnert: ,,Widerspruch kann entfremdend wirken und Unterwerfung befreiend* (Bourdieu
1992, S. 172).



104 M. von Stetten

3.1 Drei Gemeinsamkeiten zwischen Ranciére und
Luhmann

Es sollen nun zunichst einige Gemeinsamkeiten von Ranciére und Luhmann
erldutert werden, die trotz aller grundlegenden Unterschiede ins Auge springen.
Dazu gehort erstens Luhmanns starke Skepsis gegeniiber der im 20. Jahrhundert
zunehmend verbreiteten und einflussreichen empirischen Sozialforschung. Zwei-
tens geht es um eine Absage an Vorstellungen sozialer Ungleichheit als Primissen
und Vorannahmen gesellschaftstheoretischer Uberlegungen. Drittens teilen Ranci-
¢re und Luhmann eine gemeinsame Kritik an Habermas® verstandigungsorientier-
tem Konsensmodell.

Luhmanns Kritik der empirischen Sozialforschung schléigt in eine &dhnliche
Kerbe wie Rancieres Kritik der Wahlsoziologie. Die Tendenz des zunehmenden
Gewinns empirischer Daten ,,mit Hilfe neu entwickelter Methoden der Daten-
analyse interpretiert Luhmann als ,,Theoriedesaster”, das die Probleme einer
autonomen Wissenschaft mit falschen Losungsansitzen konfrontiert (Luhmann
1990, S. 410). Daran anschliefend vertritt Luhmann die Einschitzung, dass die
Unterscheidung von Theorien und Methoden sowie von Theorie und Empirie
letztendlich der Funktionsweise autopoietischer Wissenschaftskommunikation
geschuldet sind, jedoch zu genuiner wissenschaftlicher Erkenntnis nichts bei-
tragen (Luhmann 1990, S. 403 ff.). Diese Unterscheidungen versteht Luhmann
primdr als reflexive Steuerungs- und Kontrollversuche eines sozialen Diskursfel-
des, das sich als autonomes Wissenschaftssystem beschreibt. ,,Die Wissenschaft
versucht, mit anderen Worten, den mit Komplexititszunahme einhergehenden
Zuwachs an Unsicherheit noch unter Kontrolle zu halten. Ihre Methoden dienen
der Kompensation ihrer eigenen Effekte* (Luhmann 1990, S. 325). Das Paradox
der (modernen, autonomen) Wissenschaft besteht aus Luhmanns Sicht darin, dass
ihr Schicksal darin besteht, die Komplexititszunahme durch Komplexitétsreduk-
tion zu erweitern. Luhmann hat nie versucht zu verschleiern, dass die Soziolo-
gie von dieser Paradoxie nicht ausgeschlossen ist, sondern selbst an ihr mitwirkt.
Die Soziologie mag daher von sich angeben, dass sie verborgene Ungleichheiten
aufdecken, legitime Kritik tiben und methodisch gesicherte Prognosen abgeben
kann. Alle derartigen Verbesserungs- und Emanzipationsbemiihungen fallen bei
Luhmann jedoch unter die Kategorie einer weiteren Selbst- und Fremdbeschrei-
bung des Wissenschaftssystems.

Es lassen sich zwei weitere Gemeinsamkeiten von Luhmanns Systemtheo-
rie und Rancieres Soziologiekritik benennen. Die erste bezieht sich auf einen
gemeinsamen Kritikpunkt an Bourdieu. Luhmann versteht Konzepte und Theorien



Der double bind des Soziologenkdnigs 105

sozialer Ungleichheit nicht als fundamentale Kategorien der Gesellschaftstheorie,
sondern als Folgewirkungen gesellschaftlicher Differenzierung (Luhmann 1985).
Alle soziologischen Kategorien wie Klasse, Schicht oder Milieu interpretiert Luh-
mann als Zurechnungsgroflen gesellschaftlicher Teilsysteme. Das gleiche gilt fiir
Kollektivbegriffe wie Gruppe oder Gemeinschaft. Vor allem der spite Luhmann
nach der autopoietischen Wende verzichtet zudem vollig auf die Moglichkeit
einer Kongruenz zwischen sozialen Kategorien und konkreten Menschengrup-
pen. Genauso wie Ranciere sucht Luhmann nach einem Weg, die Identifikation
eines theoretischen Konzepts mit konkreten gesellschaftlichen Phinomenen strikt
zu vermeiden. Eine empirische Verifizierung sozialer Systeme analog zur Vorge-
hensweise von Bourdieu wire unvereinbar mit den Grundpriamissen der System-
theorie. Die Griinde fiir diese Vorbehalte sind bei Ranciere und Luhmann jedoch
durchaus unterschiedlich gelagert. Wihrend Ranciere eher Praktiken der Eman-
zipation und Kritik von externen Zuschreibungen entlasten will, weist Luhmann
vor allem auf die Loslosung autonomer Kommunikationssysteme hin, die parado-
xerweise jeweils eine neben anderen Beschreibungen der Gesellschaft anfertigen,
obwohl sie die eine Gesellschaft adressieren.

Die zweite Gemeinsamkeit besteht in der Kritik an Jiirgen Habermas. Ahn-
lich wie Ranciere sieht Luhmann das Problem, dass Habermas*‘ Diskursethik die
Paradoxie rationaler Argumentationen nicht hinreichend erfasst. Aus Luhmanns
Sicht handelt es sich bei allen Sprechsituationen um Konstellationen doppel-
ter Kontingenz, die durch moralische, rechtliche oder politische Normsetzungen
nicht aufgelost, sondern auf einer emergenten Ebene des Sozialen weitergefiihrt
werden. Bei Luhmann duflert sich dies in einer klaren Abgrenzung des Konzepts
der doppelten Kontingenz von Habermas* verstindigungsorientierter Intersubjek-
tivitidtstheorie. Ranciere dagegen geht auf Habermas‘ Figur des ,,performativen
Widerspruchs® ein, die eine implizite Giiltigkeit bestimmter Argumentationsbe-
dingungen verniinftiger Sprechakte herausstellt. Aus Rancieres Sicht verschleiert
das damit verbundene Konsensmodell, dass jeder Geltungsanspruch immer auf-
teilt zwischen denjenigen, die einen Sprechakt verstehen und freiwillig akzeptie-
ren, und denjenigen, die nur einem Befehl gehorchen (Ranciere 2002, S. 56 ff.).

Der Kontingenz des Sozialen ist folglich eine ebenso fundamentale Grundan-
nahme in Luhmanns Systemtheorie wie in Ranciere Verstindnis des Politischen
als Konflikt und Dissens. Der normative Horizont des scheinbar verniinftigen
demokratischen Konsenses ist die gemeinsame Kontrastfolie von Ranciere und
Luhmann. Wie Ranciere beginnt auch Luhmann mit der paradoxen Einsicht,
dass jede Form der Rationalitdt paradoxerweise auch Irrationalitit, jede Inklu-
sion auch Exklusion, jedes Sprechen auch Ldrm produziert. Rancieres Rede
vom ,,Ldrm irritierter Korper® (Ranciere 2002, S. 64) hitte ebenso gut in einem



106 M. von Stetten

spiaten Aufsatz von Luhmann zu Exklusionsverhiltnissen fallen konnen (vgl.
Luhmann 1995b). Luhmann hat sich natiirlich nie wirklich fiir die Geschichten
und Praktiken der als ,,exkludiert” gekennzeichneten Menschen interessiert, die
Ranciere in seinem Buch ,,Die Nacht der Proletarier im Geiste eine ,history
from below* zu Wort kommen ldsst (vgl. Thompson 1963). Gleichzeitig lédsst
jedoch Luhmanns Vorgehensweise einen Freiraum, der genau dies ermoglicht.
Letztendlich bringt die Systemtheorie nur diejenigen Paradoxien und Sogkrifte
zur Sprache, die die von Ranciere angesprochene ,,Gesellschaftsmaschine* kenn-
zeichnen (Ranciere 2010, S. 232). Rancieres Kritik dagegen beginnt an den Rén-
dern der gesellschaftlichen Systeme, dort, wo ,,die parasitire Heimsuchung von
Kommunikation durch Sprache* ihre Spuren hinterlédsst (Stdheli 2000, S. 183).
Hélt man sich an die ,,dekonstruktive Lektiire* von Urs Stiheli, bietet die System-
theorie an dieser Stelle deutliche Ankniipfungspunkte fiir Rancieres Soziologie-
kritik. Ranciere schreibt: ,,Die Dialektik der befreienden Geschichte wird immer
ununterscheidbar sein von ihren Simulationen* (Ranciere 2010, S. 211). Aus mei-
ner Sicht ist es diese gesellschaftlich verursachte Ununterscheidbarkeit von Rea-
litdt und Konstruktion einer emanzipatorischen Wirklichkeit, die Luhmann unter
dem Schlagwort der ,,Abkldrung der Aufkldrung® beschreibt. Im Unterschied zu
Luhmann gibt sich Ranciere jedoch nicht mit der Einsicht zufrieden, dass jede
Emanzipationshoffnung im Labyrinth der gesellschaftlichen Institutionen ver-
pufft, sondern begreift diese Dialektik dariiber hinaus als ,,stindige Parasitierung*
(Ranciere 2010, S. 211). Mit anderen Worten: gerade weil Luhmann so deutlich
darauthin weist, dass die Soziologie nicht fiir Emanzipationsfragen zustindig
ist, bleibt Raum fiir ein kritisches Denken, dass sich deutlich von akademischer
Gesellschaftstheorie abzugrenzen versucht.

3.2 Emanzipation als lllusion der Padagogik

Niklas Luhmann hat sich ab den 1980er Jahren in Zusammenarbeit mit dem
Erziehungswissenschaftler Karl Eberhard Schorr um eine Anwendung der sys-
temtheoretischen Begriffe auf Fragen der Pidagogik, Erziehung und Sozialisation
bemiiht (Luhmann 1982, 1986b, 1997b, 2002; Luhmann und Schorr 1982a, b). In
diesen Texten finden sich mehrere Uberlegungen, die interessante Anschliisse an
Rancieres Kritik der Pddagogik bieten. Ich werde diese kurz auffiihren, um die
Parallelen zu Ranciere deutlich zu machen.

Luhmann schreibt: ,,Wenn man individuelle Menschen als Konglomerat
autopoietischer, eigendynamischer, nichttrivialer Systeme begreift, gibt es kei-
nen Anlall zu der Vermutung, man konne sie erziehen® (Luhmann 2002, S. 82).



Der double bind des Soziologenkdnigs 107

Luhmann stellt sich mit dieser Definition gegen ein einfaches Input-Output-
Modell, das Erziehung und Bildung auf Praktiken bloBer Wissensiibertragung
reduziert. In den damit verbunden Instrumenten des Unterrichtens, Priifens und
Benotens erkennt Luhmann Versuche der ,,Trivialisierung® komplexer Soziali-
sationsprozesse durch gesellschaftliche Erziehungsprogramme (Luhmann 2002,
S. 77 ft.). Die ,soziale Ambivalenz des ,biirgerlichen Freiheitsprogramms*
besteht einerseits im propagierten Ziel einer ,,Emanzipation® des Subjekts, die
andererseits die ,,Unsicherheit des anderen®, also die mitgetragene Ungleichheit
im Prozess der angeblichen Erziehung zur Emanzipation unberiicksichtigt lasst
(Luhmann 2002, S.197). Luhmann betont, dass das biirgerliche Erziehungs-
modell sich mit dem ,,Beruhigungsbegriff der ,Institution‘ begniigt habe, um
einen ,,Ausweg aus einer unzumutbaren Unberechenbarkeit der Verhiltnisse* zu
ermdglichen (Luhmann 2002, S. 197). Genauso wie Ranciere deutet Luhmann die
Forderungen nach Institutionalisierung von Emanzipationsambitionen als einen
immanenten und unauflosbaren Widerspruch der biirgerlichen Pidagogik. Daran
anschliefend interpretiert Luhmann die Unterscheidung von Erzieher und Kind
als ,,soziale Konstruktion, die es dem Erzieher ermoglicht, daran zu glauben, man
konne Kinder erziehen (Luhmann 2002, S. 91). Gleiches gilt fiir die ,,asymmet-
rische Rollenstruktur Lehrer/Schiiler, die Autoritit, Situationskontrolle und Rede-
zeit massiv zugunsten des Lehrers disbalanciert” (Luhmann 2002, S. 108). Kurz:
Die Ungleichheit der Menschen ist keine natiirliche Begebenheit, sondern eine
Asymmetrie der sozialen Rollen. Von einer Essenzialisierung sozialer Ungleich-
heiten fehlt hier jede Spur.

Unter Emanzipation ldsst sich aus systemtheoretischer Sicht letztendlich
jedoch nicht viel mehr verstehen als die Semantik eines herrschenden Bildungs-
biirgertums. Es ist nicht eindeutig, inwiefern die Systemtheorie an dieser Stelle
fiir eine soziologische Enthaltsamkeit in Fragen der Emanzipation, Piddago-
gik und Erziehung eintritt, oder ob sie einen eigenen Standpunkt entwickelt.
Luhmann spricht von einem ,,berechtigten Interesse der Gesellschaft an Vorher-
sehbarkeit, also einer gewissen Unabwendbarkeit der angesprochenen Triviali-
sierung der menschlichen Personlichkeit im Kontext institutionalisierter Bildung
(Luhmann 2002, S.79). Man kann diese Einschitzung auf zwei Arten lesen.
Einerseits kann man sie als normatives Programm verstehen, das bestimmte Ins-
titutionen als stabilisierend und wiinschenswert herausstellt — wenn auch véllig
unklar bleibt, welche tiberhaupt. Andererseits kann man sie als empirische Ein-
schitzung interpretieren, die die Stabilitdt und Widerstindigkeit bestimmter sozi-
aler Prozesse und Strukturen betrifft. AuBerdem lidsst sich nur vermuten, was
unter dem ,,Zeitproblem* verstanden werden kann, das jeder ,,Selbstkontakt*
eines Systems mit sich bringt, wie Luhmann und Schorr etwas technisch den



108 M. von Stetten

Kern einer erfolgreichen subjektiven Selbstbestimmung beschreiben (Luhmann
und Schorr 1982a, S. 32). Jeder Zusammenhang zu einem Konzept der Emanzi-
pation wird hier ausdriicklich vermieden — und in anderen Texten nur als eines
von vielen ,,verbrauchte[n] Modethemen* behandelt (Luhmann 2000, S. 128).
Was aber unter einem zeitaufwendigen ,,Begreifen statt bloBfem ,,Verstehen*
und ,.Lernen* ndher verstanden werden kann, bleibt sehr vage (vgl. Luhmann
1986b). Sehr deutlich wird dagegen, dass Luhmann Sozialisation, Erziehung
und Pidagogik als gesellschaftliche Prozesse deutet, die mit sozialen Ungleich-
heiten und Rollenasymmetrien einhergehen. Die Hoffnungen einer institutiona-
lisierten Emanzipation fungieren als Selbstbeschreibungen eines biirgerlichen
Erziehungsmodells, die iibersehen, in welche Widerspriiche und Paradoxien sich
ein solches Vorhaben begibt. Diese Paradoxien sind ein Merkmal von moderner
Erziehungskommunikation im Allgemeinen, und deren Entfaltung ist letztendlich
das vorrangige und moglicherweise auch einzige Ziel einer systemtheoretischen
Betrachtung.

Schon diese kurze Erlduterung von Luhmanns Uberlegungen zur modernen
Erziehung weist zwei deutliche Ahnlichkeiten zu Ranciéres Institutionen- und
Pddagogikkritik auf. Erstens erteilen sowohl Luhmann als auch Ranciere der Her-
stellung einer institutionell ermdglichten Gleichheit eine strikte Absage. Beide
weisen nachdriicklich auf die Gefahr hin, die soziale Macht moderner Erzie-
hung mit einer moralisch motivierten Mdoglichkeit von gesellschaftlich abgesi-
cherter Gleichheit zu verwechseln. Fiir beide ist das gleichzeitige Auftreten von
moderner, gesellschaftlich institutionalisierter Pdadagogik einerseits, und sozialer
Ungleichheit andererseits, unausweichlich. Auch wenn sich bei Luhmann kein
Pendant zu Rancieres Verstidndnis von Gleichheit als emanzipatorischer Praxis
findet, verbindet beide ein tiefes Misstrauen gegeniiber den Anspriichen einer
modernen Piddagogik und deren Vorstellung von anerzogener demokratischer
Gleichheit. Zweitens findet sich bei beiden eine dhnliche anthropologische Aus-
gangslage. Sowohl Ranciere als auch Luhmann betonen die Freiheit des Einzel-
nen im Hinblick auf die Sogkrifte des modernen Erziehungssystems. Auch wenn
sich beide gegeniiber dem Entrinnen des Individuums aus den gesellschaftlichen
Wirkkriften sehr skeptisch dullern, erinnern sie an die ebenso gegebenen Frei-
rdume der individuellen Entfaltung. Hinter dem Verweis auf die Ausweglosigkeit
gesellschaftlicher Mechanismen steckt bei beiden ein zwar kulturpessimistischer,
aber im aufkldrerischen Geist formulierte Robustheit der individuellen Autono-
mie. Eine Anthropologie im Geiste der Aufkldrung ist die gemeinsame Basis von
Ranciere und Luhmann — trotz aller daran anschlieBenden Unterschiede im Hin-
blick auf die Moglichkeit von Gesellschaftskritik.



Der double bind des Soziologenkdnigs 109

3.3 Der Ort des Politischen

Eine entscheidende Frage besteht nun aber darin, den Ort des Politischen genauer
zu bestimmen. Dazu komme ich in diesem Abschnitt auch auf den double bind
Effekt als explizit politischem Herrschaftsinstrument zuriick. Bourdieu versteht
die soziale Welt als ein grofies ,,Schlachtfeld” (Bourdieu und Wacquant 1996,
S. 38), auf dem soziale Kidmpfe zwischen Institutionen sowie kollektiven und
individuellen Akteuren ausgefochten werden. Dabei konnen soziale Felder unter-
schieden werden, die wie Arenen fiir bestimmte Kémpfe (politische, 6konomi-
sche, dsthetische, etc.) funktionieren. Die Politik stellt eines dieser Felder dar.
Ranciere dagegen versteht die Politik niemals als ein Feld neben anderen, son-
dern als einen Streit und Dissens um die Deutungshoheit in einer Gesellschaft
Jenseits aller gesellschaftlichen Institutionalisierungen. Politik findet nicht in oder
zwischen Institutionen und sozialen Akteuren statt, sondern dort, wo ihre Gel-
tungsgrundlage und Wirksamkeit gebrochen oder zum Erliegen gebracht wird.
Den Kampf der Institutionen untereinander miisste mit Ranciere entweder als
interner Streit der polizeilichen Ordnung gefasst werden, oder als ein moment-
haftes Erscheinen einer genuin politischen Auseinandersetzung, die immer wieder
von der polizeilichen Logik in ihre Schranken gewiesen wird.

Man konnte an dieser Stelle nun anmerken, dass der Witz der Bourdieuschen
Soziologie ja gerade darin liegt, dass die Wissenschaft — genauso wie alle ande-
ren sozialen Felder — ,,wie ein Kampffeld funktioniert®, und sich dafiir ihrem
Schicksal nach mit ,,objektivem* Wissen wappnen muss (Bourdieu 1993, S. 65).
Dass diese Kdampfe noch ausgefochten werden, sieht Bourdieu als den eigentli-
chen Kern der Hoffnung, dass die Gesellschaft sich auch dndern kann. Handelt
es sich hier also nicht um eine verbliiffende Parallele zu Rancieres Idee, dass die
eigentliche Bedeutung des Politischen im Dissens, im Streit, in der offenen Aus-
einandersetzung liegt? Immerhin kennzeichnet Bourdieu das ,,soziale Universum*®
als ,,Ort stindiger Kdmpfe um den Sinn dieser Welt” (Bourdieu und Wacquant
1996, S. 101). Es lieBe sich vermuten, dass soziale Kimpfe in Bourdieus Sozio-
logie einen sehr dhnlichen Stellenwert haben wie der basale Dissens und Streit in
Rancieres Uberlegungen. Ranciére verneint jedoch diesen Einwurf. Wenn Bour-
dieu in der Soziologie die Funktion sieht, den in einer umkédmpften Gesellschaft
lebenden Menschen ,,die Mdglichkeit anzubieten, ihren Habitus ohne Schuldge-
fiihl und ohne Leiden zu akzeptieren* (Bourdieu 1993, S. 41), dann impliziert
dies fiir Ranciere keine kidmpferische Handlung, sondern eine strategisch einge-
setzte Deutung im und tiber das Kampffeld. Einerseits wird den ,,Leidenden* eine
rettende Hand ausgestreckt, andererseits liegt aber die Deutungshoheit dariiber,



110 M. von Stetten

wer ein ,,.Leidender* ist, bei der Soziologie selbst. Worin liegt dann das Erkennt-
nisinteresse der Soziologie?

Mein Ziel besteht darin, mit zu verhindern, da} beliebig iiber die soziale Welt
gesprochen werden kann. Schonberg sagte einmal, dafl er komponiere, damit die
Leute nicht mehr in der Lage sind, Musik zu schreiben. Ich schreibe, damit die
Leute, und zunichst einmal jene, die das Wort haben, die Wortfiihrer, nicht mehr in
bezug auf die soziale Welt Larm produzieren konnen, der den Anschein von Musik
vermittelt (Bourdieu 1993, S. 18).

Das Problem besteht darin, zu unterscheiden, wer die Grenze zwischen Lirm und
Musik eigentlich zieht. Anders gesagt: Es handelt sich wiederum um einen dou-
ble bind Effekt der Soziologie, die im Namen der modernen Wissenschaft ande-
ren Stimmen ein legitimes Urteilen iiber die soziale Welt abspricht, damit aber
nur die autoritidren Strukturen reproduziert, die sie anprangert. Bourdieu ist sich
dieser Situation durchaus bewusst, und thematisiert sogar den ,,double bind*
der Soziologie auf seine eigenen Anstrengungen (Bourdieu 1988; Bourdieu und
Wacquant 1996, S. 279 ff.). Ranciere erkennt darin aber wiederum nur einen wei-
teren strategischen Versuch des Erzeugens von ,.hochst harten Realitdten®, liber
deren Existenz und Funktionsweise nur die Soziologie selbst Auskunft geben
kann (Bourdieu 1993, S. 21).

Diese Analyse des versteckten autoritdren Stils der Soziologie erkldrt auch
die Skepsis Ranciéres gegeniiber dem politischen Engagement des spiten Bour-
dieu (Bourdieu und Wacquant 1996, S. 85 ff.).® Ranciére gibt an, dass er immer
wieder nach seiner Einschidtzung von Bourdieus Solidaritdt mit den verschiede-
nen sozialen Bewegungen seit Mitte der 1990er Jahre gefragt wurde (Ranciere
2010, S. 301 ff.). Die Nachfragen beziehen sich auf den Umstand, dass Ranciéres
Kritik am elitdren Wissenschaftsbild der Soziologie mit diesem personlichen Ein-
satz Bourdieus wohlmdglich nicht tibereinstimme. Ranciere merkt dazu zunéchst
an, dass es ihm nicht um die Diskreditierung einer Einzelperson gegangen sei,
sondern um die ,,Logik eines Diskurses* (Ranciere 2010, S. 301). Das vermeint-
lich solidarische Handeln Bourdieus éndert fiir Ranciere nichts an der Ambiva-
lenz, die die Soziologie in ihren wissenschaftlichen Beschreibungen vermittelt.

8Eine in diesem Zusammenhang sehr interessante Einsicht liefert der Film ,,Soziologie ist
ein Kampfsport“, der Bourdieu bei seiner Arbeit am ,,College de France®, bei 6ffentlichen
Auftritten und bei Demonstrationen Mitte der 1990er Jahre begleitet. Dort sind auch zahl-
reichen Szenen zum Engagement Bourdieus, sowie zu seiner Auseinandersetzung mit Kri-
tik an seinem Vortrags- und Wissenschaftsstil bei 6ffentlichen Vortragen zu sehen.



Der double bind des Soziologenkdnigs 111

Denn obwohl die Soziologie sich scheinbar darum bemiiht, soziale Ungleichhei-
ten zu thematisieren, iibersieht sie die Zuschreibungen und Etikettierungen, die
sie selbst produziert: ,,Das erste Leiden ist genau das, als Leidender behandelt
zu werden* (Ranciere 2010, S. 302). Das Problem der Soziologie ist ihre Igno-
ranz gegeniiber den Sichtweisen, Geschichten und Griinden derjenigen, die von
ihr beispielsweise als ,,Arme*, ,,Proletariat” oder ,,Unterschicht* in einer Situa-
tion sozialer Benachteiligung verortet werden. Diese Einteilung verhindert von
Vorneherein jegliche Einbindung der Logik der Gleichheit innerhalb der soziolo-
gischen Beschreibungen. Ranciere fasst die Ambiguitit von Bourdieus Auftreten
als offentlichem Intellektuellen folgendermaflen zusammen:

einerseits die Position des Gelehrten, eingespannt in die unendliche Denunzierung
der falschen Gelehrten, Halb-Gelehrten und anderen unheilvollen Zwischenglieder,
welche die Wissenschaft daran hinderten, das Unwissen zu heilen; auf der anderen
Seite die Haltung des Mannes, der schlicht die Verachtung nicht ertrigt, welche die
Unwissenden fabriziert, und der dem kollektiven Intellektuellen vertraut, der die
Hierarchien der Wissenschaft und die Beweise der Notwendigkeit ablehnt (Ranciere
2010, S. 303).

Trotz allen Engagements wurzelt Bourdieus Kritik in einer sozialontologischen
Setzung von strukturellen Klassenunterschieden in einem Verstidndnis des Pro-
letariats, das seine Gesellschaftsbeschreibungen in der Blase eines abgetrennten
Milieus anfertigt: ,,Die Frage, ob es Klassen gibt oder nicht, ist auch ein Kamp-
fobjekt zwischen den Klassen* (Bourdieu 1993, S. 37). Auch hier erscheint wie-
der der double bind Effekt der Soziologie. Einerseits wird die Frage nach der
Existenz sozialer Klassen auf einen gesellschaftlichen Kampf zuriickgefiihrt.
Andererseits wird in einem Zirkelschluss dieser Kampf wiederum als Auseinan-
dersetzung zwischen real bestehenden Klassen gedeutet. Der Begriff der Klasse
schwankt so zwischen ideologischer Illusion und harter materieller Realitit,
wobei beide Seiten immer wieder vorsorglich gegeneinander ausgespielt werden
konnen. Fiir Ranciere handelt es sich vielmehr beim Proletariat — davon unab-
hingig und positiv-emanzipatorisch formuliert — um ,,die Klasse derer, die eine
alternative Macht zur kapitalistischen Herrschaft bilden konnen®. Weiter erldu-
tert Ranciere: ,,.Die Idee des Klassenkampfes besagt nicht, dass es zuerst Klas-
sen gibt, die dann in den Kampf treten, sondern dass es ein Herrschaftssystem
gibt und Krifte, die gegen dieses Herrschaftssystem kdmpfen* (Ranciere 2016,
S. 87). Der Klassenkampf ist fiir Ranciere nicht die strukturell-materielle Wahr-
heit einer empirischen Soziologie, sondern die ideelle Biihne einer genuin politi-
schen Auseinandersetzung.



112 M. von Stetten

Wie verhilt es sich nun mit dem Ort des Politischen in der Systemtheo-
rie? Ahnlich wie bei Bourdieus finden wir auch bei Luhmann die Idee, dass die
Politik ein ausdifferenziertes Teilsystem der Gesamtgesellschaft darstellt.® Das
politische System ist ein autonomer sozialer Bereich, der iiber eine Eigenlogik
verfiigt. Man kommt jedoch zu weiteren, dariiber hinausgehenden Uberlegungen,
wenn die ,,dekonstruktive Lektiire” von Urs Stiheli zurate zieht (Stiheli 2000).10
Stédheli unterscheidet zwischen der Politik und dem Politischen, um entlang des
Stichwortes einer ,,Politik der Entparadoxierung® eine poststrukturalistisch tiefer
gelegte Systemtheorie zu entwickeln. Wihrend die Politik als autonomes gesell-
schaftliches Teilgebiet verstanden werden kann, hat der Begriff des Politischen
eine dariiber hinausgehende Bedeutung, der nicht nur die Politik, sondern auch
alle anderen Systeme betrifft. Stdheli fiihrt die These ein, dass ,,alle Systeme als
Metapher des Politischen fungieren, da sie auf einer uniiberwindbaren Unent-
scheidbarkeit gegriindet sind* (Stdheli 2000, S. 265). Er stellt dem Konzept der
funktional differenzierten Gesellschaft einen Begriff des Politischen zur Seite,
der die Briiche und Rinder des gesamten Konstrukts ausleuchtet und betrachtet.
Eine entscheidende Scharnierstelle von Stihelis umfangreicher Interpretation
und Kritik von Luhmanns Theorie betrifft den Status von bindren Codes fiir die
,,Re-Artikulation* sozialer Funktionssysteme. Stiheli geht davon aus, dass politi-
sche Widerspriiche und Konflikte nicht nur auf der Grundlage von binidren Codes
erfolgen, sondern diese auch grundsitzlich infrage stellen:

Die Reorganisation eines Systems als Konflikt miifite in diesem Fall, iiber Luhmann
hinausgehend, als Reaktivierung der Kontingenz des eigenen Codes und als Kampf
um die Besetzung dieser Position verstanden werden (Stdheli 2000, S. 283).

Eine ,,Re-Artikulation® eines jeden Systems kann folglich als politischer Kampf
um die Neugestaltung ihrer Grundlagen verstanden werden. Meine These lautet

“Bourdieu selbst sieht Gemeinsamkeiten und Unterschiede zwischen Feld- und System-
theorie (Bourdieu und Wacquant 1996, S. 132 ff.). Die Unterschiede sieht er im fehlenden
,.JFunktionalismus* und ,,Organizismus* der Feldtheorie, sowie den ,,potentiell offenen
Spiel-Raum mit dynamischen Grenzen* (Bourdieu und Wacquant 1996, S. 134 f.). An die-
ser Stelle sei nur bemerkt, dass sowohl eine solche strukturfunktionalistische Deutung als
auch die einseitige Lesart geschlossener Systeme mit der Luhmannschen Systemtheorie
nicht vereinbar sind (vgl. Luhmann 1984; Teubner 1991).

10Stiheli spricht auch von einer ,,parasitire[n] Lektiirestrategie*, um auf die Unterwande-
rung einer grundsitzlich systemtheoretisch angelegten Argumentation durch dekonstruktive
und poststrukturalistische Denkfiguren hinzuweisen (Stdheli 2000, S. 19).



Der double bind des Soziologenkdnigs 113

nun, dass bindre Codes als double bind der Systemtheorie fungieren. Ein double
bind schafft eine Situation, in der nur noch — wie Deleuze und Guattari in Bezug
auf den psychoanalytischen Odipus-Komplex ausfiihren — ,,zwischen zwei Polen
oszilliert* wird (Deleuze und Guattari 1977, S. 103). Diese beiden Pole geben
dem System die Moglichkeit, jeden Widerspruch sofort einordnen und einhegen
zu konnen, ohne an Stabilitét einzubiilen. Stdheli nennt beispielsweise den politi-
schen Code progressiv/liberal als eine systemische Ausrichtung, die immer mehr
an Bedeutung verlieren kann, wenn politische Konflikte nicht in dieser Binaritit
verortet werden konnen (Stiheli 2000, S. 287 ff.). Politische Kédmpfe finden nicht
innerhalb, sondern jenseits der bindren Codes des politischen Systems statt.

Daran anschlielend ergeben sich Gemeinsamkeiten und Unterschiede in Sti-
helis poststrukturalistischer Systemtheorie einerseits, und Rancieres Begriff des
Politischen andererseits. Die Gemeinsamkeit betrifft den Zusammenhang von
Kontingenz und Politischem. Ranciere spricht vom Politischen als ,,Abwesenheit
eines Grundes, die reine Kontingenz aller gesellschaftlichen Ordnung* (Ranciere
2002, S. 28). Das kommt der Deutung von Urs Stiheli sehr nahe, sodass man ein
Komplementérverhéltnis von dekonstruktiv gelesener Systemtheorie und einem
Ranciereschen Verstindnis von Politik vermuten konnte. Es zeigt sich aber auch
ein Unterschied. Stihelis Begriff des Politischen bezieht sich vor allem auf die
,Rhetorizitit der Sprache®, da die Materialitidt sozialer Systeme in der Sprach-
lichkeit von Kommunikationen gesucht werden muss (Stdheli 2000, S. 160).
Ranciere dagegen versteht darunter im Sinne der ,,Aufteilung des Sinnlichen*
einen dsthetischen Erfahrungsraum, der sich nicht nur auf das Medium der Spra-
che bezieht. Wihrend die Systemtheorie selbst in ihrer dekonstruktiven Version
immer noch alle Formen nicht-sprachlicher Materialitit als strikt systemexterne
Momente verstehen muss, lidsst sich mit Ranciere auf einen weiter gefassten
Materialititsbegriff verweisen, der auch nicht-sprachliche Widerstandspraktiken
als politische Formen der Konfliktaustragung versteht.!! Um dem double bind der
Politik zu entgehen, ist man aus Rancieres Sicht einem tief greifenden Dissens in
Fragen idsthetisch-politischer Erfahrungen ausgesetzt.

Dieser feine Unterschied zeigt vor allem, dass sich Ranciere nicht mit den
poststrukturalistischen Hinweisen auf ,rhetorische® Widerspriiche begniigen
kann. Anders gesagt: Er will das bloe Rauschen dieses systemisch vernommenen

""Auch Sven Opitz‘ Konzept der Materialitit, das sich mit genau dieser Frage beschiftigt,
kommt an dieser Stelle nicht iiber die genannten Grenzen systemtheoretischen Denkens
hinaus, sondern bestitigt vielmehr die Kongruenz von sozialer Systembildung und dem
Medium Sprache (Opitz 2008).



114 M. von Stetten

Larms nicht einfach nostalgisch an sich vorbeiziehen lassen, sondern den dahinter
stehenden Geschichten und Sprechern auf Augenhdhe begegnen.!? Eine dekon-
struktive Lesart der Systemtheorie kann darauf hinweisen, dass das Systemver-
stdndnis bei Luhmann immer auch einen Uberschuss, eine Latenz impliziert, die
von den Systemen selbst nur als Irritation und Lirm bemerkt werden kann. Ran-
ciere jedoch interessiert sich fiir die Stimmen, die diesen Ldrm erzeugen, fiir die
Inhalte, die jenseits der systemischen Logiken auftauchen. Er will die Systemper-
spektive verlassen, die auch Stihelis Interpretation noch aufrechterhilt. Die Prak-
tiken der Emanzipation bleiben zwar immer noch an eine erste Aufteilung, einen
ersten Bruch gebunden — keine Emanzipation macht Sinn ohne bestehende Herr-
schaftsordnung — sie sucht jedoch nach den Riumen, in denen die Politik nicht
nur als amorphes Rauschen, sondern als sinnhaftes Erscheinen vernommen wer-
den kann. Damit verweist Ranciere auf die Situation, ,,wo der Ort, der Gegen-
stand und die Subjekte der Diskussion selbst strittig sind und zuerst bewiesen
werden miissen* (Ranciere 2002, S. 66). Das Politische wird nicht mehr nur vom
System aus gedacht, als dessen Sinniiberschuss und rhetorischer Einwand, son-
dern als der briichige Moment, in dem die Auftrennung der systemischen Eigen-
logiken unklar ist. Das Politische spielt sich in kleinteiligen sozialen Beziehungen
ab, ,die eine bestimmte Form gesellschaftlicher Logik unterbricht (Ranciere
2013a, S. 151). Hier zeichnet sich die Systemtheorie iiber eine eigentiimliche
Sprachlosigkeit aus, um die Materialitdt des Politischen vollstindig erfassen zu
konnen.

4 Schluss: ein doppeltes Unbehagen

Lésst sich am Ende dennoch ganz zuversichtlich von einem moglichen Ergin-
zungs- und Komplementirverhiltnis zwischen Ranciere und Luhmann gegen
Rancieres Verstindnis der Soziologie von Bourdieu sprechen? Trotz aller
Gemeinsamkeiten zwischen Ranciere und Luhmann bleibt ein Unbehagen
zuriick. Und zwar ein doppeltes.

Erstens ldsst sich kaum abstreiten, dass sich die Luhmannsche Gesellschafts-
theorie selbst in ihrer poststrukturalistischen Variante in zentralen politischen
und theoretischen Fragen deutlich von Rancieres Soziologiekritik unterscheidet.

2Hier lieBen sich auch weitergehende Gemeinsamkeiten zwischen Ranciéres und Boltanskis
Kritik des elitiren Soziologieverstindnisses von Bourdieu herausarbeiten (vgl. Boltanski 2010,
Boltanski und Thévenot 2007).



Der double bind des Soziologenkdnigs 115

Rancieres Kritik der Soziologie beruht nicht zuletzt auf der Annahme, dass jede
Theoriesprache mit einer basalen Untrennbarkeit von Performanz und Inhalt
arbeitet. Und es lasst sich wohl kaum bestreiten, dass die Systemtheorie nicht nur
ein hoch ironisches und iiberaus technisches Begriffsangebot vorlegt, sondern vor
allem durch einen ,konservativen und abwehrenden Ton* auffillt (Haferkamp
1987, S. 77). Hinsichtlich einer moglichen Ubertragung von Ranciéres Soziolo-
giekritik auf Luhmanns Systemtheorie stellt sich demnach folgendes Problem:
die Systemtheorie hat theoretisch — wie Urs Stiheli umfassend gezeigt hat — viele
Freirdume gelassen, um die Widerstindigkeit der Praxis gegeniiber der Gesell-
schaft, sowie der Menschen gegeniiber den sozialen Systemen denken zu konnen.
Luhmann spricht in diesem Zusammenhang sogar davon, dass die Systemtheorie
diejenige Gesellschaftstheorie sei, ,,die das Individuum ernst nimmt* (Luhmann
1995a, S. 36). Hier bestehen jedoch nur vordergriindig Ankniipfungspunkte an
die Skepsis Rancieres gegeniiber dem akademischen Marxismus, gegeniiber der
politischen Philosophie und gegeniiber der empirischen Soziologie. Selbst wenn
man die schon angesprochenen, expliziten Anprangerungen Luhmanns gegeniiber
sozialen Bewegungen und gesellschaftlicher Kritik aullen vor lésst, bleibt ein wis-
senschaftliches Sprachspiel zuriick, eine textlich vollzogene Theorieperformanz,
die neben sich kaum Spielraum fiir abweichende Sichtweisen erlaubt. Der chro-
nische Umformulierungszwang der Systemtheorie folgt fast stereotypisch dem
Uberlegenheitsgestus und Objektivierungsdrang der Bourdieuschen Soziologie,
den Ranciere als antidemokratischen Moment herausstellt. Die systemtheore-
tische Sprache hat ein iiberzeichnetes Theorielabyrinth entworfen, in dem stel-
lenweise nicht mehr klar ist, wozu es eigentlich dient. Die Ironie dient dabei als
rhetorische Waffe, um den faktenorientierten Uberpriifungsstil der Soziologie zu
iiberzeichnen. Und am Ende bleiben dennoch so grobschlichtige Einschitzungen
wie die von Norbert Bolz, dass man als Luhmannianer ,auf intelligente Weise
konservativ werden* konne (Bolz 2012, S. 40). Auch bei Luhmann findet sich
daher die Paradoxie, die Ranciere beim frithen und spiten Bourdieu entdeckt, der
double bind Effekt, der Enthaltsamkeit in normativen Fragen predigt, wohinge-
gen sich am Ende ,.die konstruktivistische Beobachtung sozialer Konstruktionen
als realistisch argumentierende Beschreibung der gegenwirtigen Gesellschaft
[entpuppt]“ (Renn 2008, S. 145).

Zweitens gilt aber umgekehrt, dass sich Zweifel an Rancieres so bequemer
Enthaltsamkeit in Fragen der konkreten Beschaffenheit demokratischer Instituti-
onen zeigen. Vielleicht bleibt von Rancieres Soziologiekritik am Ende nicht die
Gesellschaftskritik eines autonomen Marxisten, sondern nur die symbolische
Geste eines autoritdtsphobischen Freidenkers iibrig, die auf unterschiedlichem Ter-
rain mit der Rolle des Philosophenkonigs hadert: in der Geschichtswissenschaft,



116 M. von Stetten

in der Soziologie, in der Asthetik, Pidagogik, politischen Theorie und in der Phi-
losophie selbst. Es bleibt die leise Vermutung, dass es sich bei der Systemtheorie
um eine geheime Komplizin der Ranciereschen Philosophie auf dem Gebiet der
Soziologie handeln konnte. Und das heif3t nichts Gutes fiir diejenigen, die Ran-
cieres Theorie des Politischen als anti-akademischen, autonomen Marxismus
preisen.!3 Sobald Ranciéres Denken in die Nihe der Systemtheorie verortet wird,
zeigt sich moglicherweise, inwiefern Ranciere seinen eigenen Ansatz zunehmend
entpolitisiert.

Vielleicht sollte diese Interpretation von Rancieres Denken aber wiederum mit
der Figur des double bind gegengelesen werden. Werfen wir einen Blick auf das
Verstidndnis des double bind aus Sicht ihres psychotherapeutischen Ursprungs-
kontextes: ,,The most useful way to phrase double bind description is not in terms
of a binder and a victim but in terms of people caught up in an ongoing system
which produces conflicting definitions of the relationship and consequent sub-
jective distress* (Bateson et al. 1963). Der double bind Effekt trifft sich in die-
ser Definition mit Rancieres Begriff des Politischen, dem kein Antagonismus
von Gruppen oder Personen, sondern von politisch-ideologischen Komplexen,
von dsthetischen Erfahrungshorizonten zugrunde liegt. Ranciere sieht selbstver-
stidndlich, dass der politische Moment des Dissenses, des Streits, des Bruchs der
Weltwahrnehmungen in der Demokratie zu jeder Zeit die abgriindigen Ziige eins
,perfect double bind*“ annehmen kann: die Demokratie als Regierungsform sieht
sich vom Sozialleben des Demokratischen bedroht, und reagiert im Gegenzug
mit einer Repression von demokratischen Bewegungen (Ranciere 2011b, S. 47).
Dieser binir codierten Situation versucht Rancieres Denken jedoch zu entgehen.
Damit verkorpert sein Denken — und zwar jenseits aller vermeintlichen Nihe zur
Systemtheorie — einen grundlegenden radikaldemokratischen Gedanken: Zu einer
Demokratie gehort, dass jeder Widerspruch als solcher horbar ist, selbst wenn mit
ihm auf den ersten Blick kein produktiver Anschluss an bestehende Systemstruk-
turen moglich ist.

3Man kann diesen Punkt noch weiter zuspitzen. Felix Klopotek hat mich darauf hinge-
wiesen, dass die Gegeniiberstellung von Ranciere und Luhmann vor allem zeigen wiirde,
wie sehr sich Ranciére von seiner (in manchen marxistischen Kreisen als hoffnungsvoll
wahrgenommenen) Rolle als autonomer Kritiker des akademischen Marxismus im Laufe
der Jahrzehnte verabschiedet hat. Die urspriingliche Radikalitit des Aktivisten Ranciere ist
einem zunehmenden Konformismus des Professors Ranciére gewichen, der sich selbst zum
Philosophenkénig einer alternativen Demokratietheorie entwickelt hat.



Der double bind des Soziologenkdnigs 117

Literatur

Amstutz, Marc und Andreas Fischer-Lescano, Hrsg. 2013. Kritische Systemtheorie: zur
Evolution einer normativen Theorie. Bielefeld: Transcript.

Bateson, Gregory, Don D. Jackson und Jay Haley, Hrsg. 1969. Schizophrenie und Familie:
Beitrige zu einer neuen Theorie. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Bateson, Gregory, Don D. Jackson, Jay Haley und John H. Weakland. 1963. A Note on the
Double Bind. Family Process 2, 1: 154-161.

Bogusz, Tanja. 2010. Zur Aktualitit von Luc Boltanski. Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozial-
wissenschaften.

Boltanski, Luc. 2010. Soziologie und Sozialkritik. Berlin: Suhrkamp.

Boltanski, Luc und Eve Chiapello. 2003. Der neue Geist des Kapitalismus. Konstanz:
UVK-Verlag-Gesellschaft.

Boltanski, Luc und Laurent Thévenot. 2007. Uber die Rechtfertigung: eine Soziologie der
kritischen Urteilskraft. Hamburg: Hamburger Edition.

Bolz, Norbert. 2012. Ratten im Labyrinth. Niklas Luhmann und die Grenzen der Aufkld-
rung. Miinchen: Fink.

Bourdieu, Pierre. 1982. Die feinen Unterschiede: Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft.
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre. 1988. Homo academicus. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre. 1992. Rede und Antwort. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre. 1993. Soziologische Fragen. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre und Loic Wacquant. 1996. Reflexive Anthropologie. Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Biirger, Peter. 1990. The Problem of Aesthetic Value. In Literary Theory Today, Hrsg.
Colier, P. und H. Geyer-Ryan, 23-34. Ithaca: Cornell University Press.

Deleuze, Gilles und Félix Guattari. 1977. Anti-Odipus. Kapitalismus und Schizophrenie 1.
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Demirovi¢, Alex, Hrsg. 2001. Komplexitit und Emanzipation: kritische Gesellschaftsthe-
orie und die Herausforderung der Systemtheorie Niklas Luhmanns. Miinster: Westfli-
sches Dampfboot.

Garnham, Nicholas. 1986. Extended review: Bourdieu’s Distinction. The Sociological
Review 34, 2: 423433,

Habermas, Jiirgen. 1983. Moralbewusstsein und kommunikatives Handeln. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Habermas, Jirgen. 1985. Der philosophische Diskurs der Moderne. Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Habermas, Jiirgen. 1991. Erlduterungen zur Diskursethik. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Haferkamp, Hans. 1987. Autopoietischesches soziales System oder konstruktives sozi-
ales Handeln? Zur Ankunft der Handlungstheorie und zur Abweisung empirischer
Forschung in Niklas Luhmanns Systemtheorie. In Sinn, Kommunikation und soziale
Differenzierung, Hrsg. Schmid, M. und H. Haferkamp, 51-88. Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Jameson, Frederic. 1990. Postmodernism or, The Cultural Logic of Capitalism. Durham:
Duke University Press.



118 M. von Stetten

Joas, Hans und Wolfgang Knobl. 2004. Sozialtheorie: zwanzig einfiihrende Vorlesungen.
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Kastner, Jens und Ruth Sonderegger, Hrsg. 2014. Pierre Bourdieu und Jacques Ranciere.
Emanzipatorische Praxis denken. Wien, Berlin: Turia + Kant.

Luhmann, Niklas. 1969. Die Praxis der Theorie. Soziale Welt 20, 2: 129—-144.

Luhmann, Niklas. 1982. Die Voraussetzung der Kausalitidt. In Zwischen Technologie
und Selbstreferenz, Hrsg. Luhmann, N. und K.E. Schorr, 41-50. Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Luhmann, Niklas. 1984. Soziale Systeme. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Luhmann, Niklas, Hrsg. 1985. Soziale Differenzierung: zur Geschichte einer Idee. Opladen:
Westdeutscher Verlag.

Luhmann, Niklas. 1986a. Okologische Kommunikation: Kann die moderne Gesellschaft
sich auf okologische Gefihrdungen einstellen? Opladen: Westdeutscher Verlag.

Luhmann, Niklas. 1986b. Systeme verstehen Systeme. In Zwischen Intransparenz und Ver-
stehen, Hrsg. Luhmann, N. und K.E. Schorr, 72-117. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Luhmann, Niklas. 1990. Die Wissenschaft der Gesellschaft. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Luhmann, Niklas. 1991. Wie lassen sich latente Strukturen beobachten? In Das Auge des
Betrachters: Beitrdge zum Konstruktivismus. Festschrift fiir Heinz von Foerster, Hrsg.
Krieg, P. und P. Watzlawick, 61-74. Miinchen: Piper.

Luhmann, Niklas. 1995a. Die operative Geschlossenheit psychischer und sozialer Systeme.
In Soziologische Aufkldrung 6: Die Soziologie und der Mensch, Hrsg. Luhmann, N.,
25-36. Opladen: Westdeutscher Verlag.

Luhmann, Niklas. 1995b. Inklusion und Exklusion. In Soziologische Aufklirung 6: Die
Soziologie und der Mensch, Hrsg. Luhmann, N., 237-264. Opladen: Westdeutscher
Verlag.

Luhmann, Niklas. 1997a. Die Gesellschaft der Gesellschaft. Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Luhmann, Niklas. 1997b. Erziehung als Formung des Lebenslaufs. In Bildung und Wei-
terbildung im Erziehungssystem. Lebenslauf und HUmanontogenese als Medium und
Form, Hrsg. Lenzen, D. und N. Luhmann, 11-29. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Luhmann, Niklas. 2000. Die Politik der Gesellschaft. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Luhmann, Niklas. 2002. Das Erziehungssystem der Gesellschaft. Frankfurt am Main: Suhr-
kamp.

Luhmann, Niklas und Karl Eberhard Schorr. 1982a. Das Technologiedefizit der Erziehung
und die Piadagogik. In Zwischen Technologie und Selbstreferenz, Hrsg. Luhmann, N.
und K.E. Schorr, 11-40. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Luhmann, Niklas und Karl Eberhard Schorr. 1982b. Personale Identitit und Moglichkei-
ten der Erziehung. In Zwischen Technologie und Selbstreferenz, Hrsg. Luhmann, N. und
K.E. Schorr, 224-261. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Neckel, Sighard und Jiirgen Wolf. 1990. Die Faszination der Amoralitiit. Zur Systemtheorie
der Moral, mit Seitenblicken auf ihre Resonanz. Prokla, 70: 57-77.

Opitz, Sven. 2008. Die Materialitit der Exklusion: Vom ausgeschlossenen Korper zum
Korper des Ausgeschlossenen. Soziale Systeme 14, 2: 229-253.

Ranciere, Jacques. 1984. L’éthique de la sociologie. In L’empire du sociologue, Hrsg.
logiques«, C.R., 13-36. Paris: La Découverte.

Ranciere, Jacques. 2002. Das Unvernehmen: Politik und Philosophie. Frankfurt am Main:
Suhrkamp.



Der double bind des Soziologenkdnigs 119

Ranciere, Jacques. 2008. Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der Kunst und ihre
Paradoxien. Berlin: b books.

Ranciere, Jacques. 2009. Der unwissende Lehrmeister. Fiinf Lektionen tiber die intellektu-
elle Emanzipation. Wien: Passagen.

Ranciere, Jacques. 2010. Der Philosoph und seine Armen. Wien: Passagen.

Ranciere, Jacques. 2011a. Der Hass der Demokratie. Berlin, Koln: August-Verlag.

Ranciere, Jacques. 2011b. Dissensus: on Politics and Aesthetics. London: Continuum.

Ranciere, Jacques. 2012a. Demokratien gegen die Demokratie. Jacques Ranciere im
Gesprich mit Eric Hazan. In Demokratie? Eine Debatte, Hrsg. Agamben, G., 90-95.
Berlin: Suhrkamp.

Ranciere, Jacques. 2012b. Und die Miiden haben Pech gehabt! Interviews 1976-1999.
Wien: Passagen.

Ranciere, Jacques. 2013a. Das Volk und seine Fiktionen. Interviews 2003-2005. Wien:
Passagen.

Ranciere, Jacques. 2013b. Die Nacht der Proletarier: Archive des Arbeitertraums. Wien:
Turia + Kant.

Ranciere, Jacques. 2014. Die Methode der Gleichheit. Wien: Passagen.

Ranciere, Jacques. 2016. Politik und Asthetik. Im Gesprich mit Peter Engelmann. Wien:
Passagen.

Renn, Joachim. 2008. Gegenwirtige Systemtheorie oder Systemtheorie der Gegenwart?
Soziologische Revue 31, 137-145.

Stiheli, Urs. 2000. Sinnzusammenbriiche: eine dekonstruktive Lektiire von Niklas Luh-
manns Systemtheorie. Weilerswist: Velbriick Wissenschaft.

Teubner, Gunther. 1991. ,L’ouvert s’appuye sur le fermé’: Offene Fragen zur Offenheit
geschlossener Systeme. Journal fiir Sozialforschung 31, 287-291.

Thompson, Edward P. 1963. The Making of the English Working Class. London: Gollancz.



®

Check for
updates

»Doch diese Storung zielt eher auf
ein Mehr als auf ein Weniger an
Reprasentation”

Asthetik und politische Représentationskritik bei
Jacques Ranciére

Marina Martinez Mateo

1 Einleitung

Rancieres prominente Unterscheidung von Politik und Polizei ldsst sich leicht als
Kritik an représentativer Demokratie verstehen. Die liberale Legitimation poli-
tischer Institutionen dariiber, dass sie gesellschaftliche Interessen abbilden und
durch politische Debatten in Entscheidungen transformieren, die diese Interessen
verwirklichen und das Gemeinwohl umsetzen;! all das entspricht der Ideologie
und Funktionsweise der Ranciereschen Polizei. Dennoch — so der Ausgangspunkt
dieses Aufsatzes — kommt Rancieres Idee von Politik, wenn sie plausibilisiert
werden soll, selbst nicht ohne einen Bezug auf Reprisentation aus. Ranciere ver-
fangt sich allerdings so in seine eigene Rhetorik eines Dualismus von Politik und

"Ebendies ist es, was in den letzten Jahren der ,.Standard Account of Representation®
(Urbinati und Warren 2008) genannt wurde. Er besteht in der Idee, dass politische Repri-
sentation sich 1) auf ein territorial abgegrenztes ,,Volk* beziehe, 2) sich in parlamentari-
schen Strukturen verwirkliche, 3) nach dem Modell der Stellvertretung beschreibbar sei
und deshalb 4) ein unidirektionales Verhiltnis bilde, das den Willen ausschlieBlich bei den
Reprisentierten verorte (Disch 2015, S. 489).

M. Martinez Mateo (><1)

Institut fiir Philosophie; Exzellenzcluster Normative Orders, Goethe-Universitit
Frankfurt, Frankfurt am Main, Deutschland

E-Mail: marina.martinezmateo @normativeorders.net

© Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH 2018 121
T. Linpinsel und I.-T. Lim (Hrsg.), Gleichheit, Politik und Polizei: Jacques

Ranciere und die Sozialwissenschaften, Kulturelle Figurationen: Artefakte,

Praktiken, Fiktionen, https://doi.org/10.1007/978-3-658-20670-3_7




122 M. Martinez Mateo

Polizei, dass sich innerhalb seiner politischen Kategorien kaum beschreiben lisst,
wie sich das Verhiltnis von Politik und Reprisentation oder auch von Politik
und Reprisentationskritik gestalten konnte. Um an dieser Stelle weiterzudenken,
mochte ich vorschlagen, den Rahmen dieses Dualismus zu verlassen und sich den
dsthetischen Arbeiten Rancieres zuzuwenden. Im dort ausgearbeiteten Verhiltnis
von Reprisentation und Asthetik findet sich eine Form von Reprisentationskritik,
die ein Verstindnis von politischem Handeln ermdoglicht, das den Dualismus zur
Polizei iiberwinden kann: Asthetik bricht mit den Regeln der Reprisentation und
affirmiert dabei (eben durch den Regelbruch) die Tatsache des Reprisentierens
iiberhaupt. Sie transformiert darin das Verstindnis von Reprisentation: weg von
einem in sich geschlossenen regelbasierten System, hin zu einem offenen Pro-
zess, einer Irritation, einem Streit. Dies — wenn auch mit Bezug auf die Kunst ent-
wickelt — ist insofern auch fiir die Politik von Bedeutung, weil es nicht nur neues
Licht auf das Verhiltnis von Politik und Polizei wirft, sondern auch auf neuere
demokratietheoretische, ,,konstruktivistische* Ansitze politischer Représentation.
Diese Ansitze berufen sich zwar kaum auf Ranciere, doch konnen sie durch einen
Bezug auf dessen Verhiltnis von Reprisentation und Asthetik vertiefend disku-
tiert werden. Auf diese Weise kann die Beschiftigung mit Ranciere — gegen sein
eigenes Selbstverstindnis — einen Beitrag leisten zu einer politiktheoretischen
Auseinandersetzung mit Reprisentation. Ranciere ist dann nicht nur hilfreich zur
Formulierung einer Reprisentationskritik, wie man auf den ersten Blick meinen
konnte, sondern trigt auf dieser Grundlage auch zur Entwicklung einer neuen
Theorie der Reprisentation bei. Dies mochte ich im Folgenden zeigen, indem ich
zunichst Rancieres Reprisentationskritik nachzeichne und aufzeige, weshalb das
Verhiltnis von Politik und Polizei nicht ohne ein Verstindnis von Reprisentation
beschrieben werden kann, das allerdings die politischen Arbeiten Rancieres nicht
anbieten. Zweitens wird der Bogen zu den idsthetischen Arbeiten geschlagen,
um das Verhiltnis von Asthetik und Reprisentation zu beschreiben. Drittens soll
daraus ein produktiveres Verstindnis von Politik entwickelt werden, das zwar an
Ranciere ankniipft, ihn aber an einigen entscheidenden Punkten hinter sich lésst.

2 Polizei, Politik — und Reprasentation

Rancieres Unterscheidung von Polizei und Politik ist viel diskutiert und aufgeru-
fen worden. Er fiihrt sie im Unvernehmen ein, um sich gegen Verwendungen von
Politik zu wenden, die mit diesem Ausdruck ,,die Gesamtheit der Vorginge, durch
welche sich die Vereinigung und die Ubereinstimmung der Gemeinschaften, die
Organisation der Michte, die Verteilung der Plédtze und Funktionen und das System



,Doch diese Stérung zielt eher ... 123

der Legitimierung dieser Verteilung (Ranciere 2002, S.39) bezeichnen. All
dies mochte er stattdessen ,,Polizei” nennen, um den Namen der Politik fiir etwas
Anderes, gewissermaflen fiir das Gegenteil — die Trennung statt der Vereinigung —
zu reservieren. Der Begriff der ,,Polizei” bezeichnet also die Gesamtheit an Instituti-
onen, die eine gesellschaftliche Struktur und Ordnung konstituieren (ebd., S. 40). Sie
funktioniert dabei als eine ,,Aufteilung des Sinnlichen®, die eine Grenze zwischen
einem sichtbaren, teilhabenden Innen und einem ausgeschlossenen Aufien zieht
und so das ,,Ganze* einer Bevolkerungseinheit hervorbringt. Polizei meint insofern
,eine Ordnung des Sichtbaren und des Sagbaren, die dafiir zustdndig ist, dass diese
Tatigkeit sichtbar ist und jene andere es nicht ist, dass dieses Wort als Rede verstan-
den wird, und jenes als Liarm* (ebd., S. 41). Zugleich ist die Einheit des Sichtba-
ren in sich differenziert. Es werden innerhalb des definierten Ganzen Identititen
ausgemacht und ,,gezéhlt”, die jeweils spezifische Orte einnehmen und bestimmte
Rollen erfiillen (ebd., S. 47). Es entstehen verschiedentlich sichtbare Teile — Positi-
onen, Interessen, Identititen —, denen jeweils spezifische Orte zugesprochen werden
(Ranciere 2008, S. 31). Einerseits geht es also um den Dualismus von sichtbar und
unsichtbar; andererseits um die Differenzierung spezifischer Formen von Sichtbar-
keit. Dadurch kommt es nicht nur zur Etablierung von Macht und Herrschaft, son-
dern von Gesellschaft iiberhaupt. Der Begriff der Polizei wire also sicher zu eng
gefasst, wenn man ihn mit politischer Reprisentation gleichsetzen wiirde, doch
ist es sicherlich im Sinne Rancieres, représentative Institutionen als polizeilich zu
bezeichnen. Parteien und Parlamente haben ihre Funktion gerade darin, einerseits
die Einheit eines souverdnen (Staats-)Volks herzustellen und andererseits jeweils
unterschiedliche Interessen (die mit je unterschiedlichen Positionen und Identititen
bzw. Zugehorigkeiten verbunden werden) zu erfiillen, indem sie beides — Einheit
gegeniiber einem AuBen und interne strukturierte Differenz — sichtbar machen.?
Politik bezeichnet demgegeniiber jenen Akt, durch den diejenigen, die aus dem
Rahmen der polizeilichen Ordnung herausfallen — die sich also nicht reprisentiert
finden —, auf nicht-institutionalisierte Weise sichtbar hervortreten, indem sie etwa
auf die Strale gehen und skandalisieren, dass sie bisher unsichtbar waren (Ranciere
2002, S. 41). Sie machen in diesem Akt sichtbar, dass die Einheit der polizeilichen
Sichtbarkeit auf AusschlieBungen beruht und also ,Liicken” enthilt. Politische
Kollektive bilden sich in diesen AusschlieBungen, als Gruppen, die zwar Teil der
Ordnung sind, aber keinen sichtbaren Ort darin einnehmen — Ranciere nennt sie die

2Vgl. mit der begrifflichen Zusammenfiihrung von Polizei und dem System repriisentativer
Demokratie Lievens (2014, S. 8), der dies die ,,Police Conception of Representation® nennt.



124 M. Martinez Mateo

,Anteillosen*.3 Auch wenn deren Aufbegehren subjektiv identititspolitisch gemeint
ist, ist die politische Bedeutung des aufbegehrenden Volks in erster Linie negativ:
Es produziert einen Bruch mit der scheinbar kohédrenten Ganzheit der Bevolkerung.
Die positive Sichtbarkeit demonstrierender Anteilloser ist erst dadurch politisch,
dass durch sie die Liicken in der Ordnung sichtbar werden. Das Entscheidende der
Politik ist also nicht, dass sie eine Inklusion der Anteillosen und damit eine Opti-
mierung der institutionalisierten Aufteilung erreicht. Es geht nicht darum, neue
Sichtbarkeiten und Darstellungen fiir diese Gruppen zu finden.* Im Gegenteil: Es
soll eine negative Bewegung initiiert werden, die jeden Darstellungsversuch unter-
wandert, damit der Glaube an Kohirenz und Einheit einer polizeilichen Ordnung
iiberhaupt aufgebrochen wird.

In diesem Sinne ist Politik also grundlegend représentationskritisch: Sie ersucht
nicht Reprisentation fiir neue Gruppen, sondern den Irrglauben zu entlarven, dass
Reprisentation iiberhaupt eine gute Form der Realisierung von Demokratie sei. Sie
bricht mit der Ideologie der reprisentativen Demokratie, dass durch die Sichtbar-
machung gesellschaftlicher Interessen das ,,Volk* herrschen kénne. Stattdessen — so
die Annahme der Politik — produziert Reprisentation in ebendieser Sichtbarma-
chung nicht nur Ausschliisse, sondern auch interne Hierarchien und Machtverhilt-
nisse, die mit der Etablierung verschiedentlich sichtbarer Identititen einhergehen.
Vielmehr ist der politische Akt gerade in dieser Kritik grundlegend demokratisch,
weil er eine unhintergehbare (und als solche nicht reprisentierbare) Gleichheit in
den Mittelpunkt stellt, aus der heraus jede polizeiliche Struktur — nicht nur der Aus-
schluss einer bestimmten Gruppe — illegitim wird. Demokratie bildet, so verstan-
den, ,.das genaue Gegenteil von Repriisentation® (Ranciere 2012a, S. 59),% und zwar
weil sie das genaue Gegenteil von Polizei ist.

Mit dieser dualistischen Sicht, die in Rancieres Rhetorik und Argumentation
angelegt ist, riickt er allerdings in die Nihe einer Form von Reprisentationskritik,

3Mit den Anteillosen sind also nicht (primér) diejenigen gemeint, die komplett aus der Ord-
nung exkludiert sind, sondern diejenigen, die einerseits — von Rechts wegen — Teil der Ord-
nung sind, also auf ihren Status als Biirger_innen verweisen konnen, fiir die andererseits
diese Rechte aber weniger oder gar nicht gelten: Es sind, kurz gesagt, Arbeiter_innen und
Frauen, nicht illegale Migrant_innen.

4SchlieBlich liegt der Vorwurf gegeniiber der sogenannten ,,Konsensdemokratie® genau
darin, dass angenommen wird, es konne eine restlos inkludierende Polizei gestaltet und so
das Problem der Anteillosen gelost werden (vgl. z. B. Ranciere 2002, S. 112).

57u diesem Zitat muss allerdings angemerkt werden, dass Ranciére an dieser Stelle lediglich
historisch argumentiert: Die Einfiihrung des reprisentativen Systems wurde aus einer Kritik
an direkter Demokratie geboren. Dies ist ideengeschichtlich durchaus zutreffend, sagt aller-
dings wenig iiber die systematische Vereinbarkeit von Représentation und Demokratie aus.



,Doch diese Stérung zielt eher ... 125

der er eigentlich skeptisch gegeniibersteht. Fiir diese von Rousseau bzw. Spinoza
ausgehende Tradition, die sich etwa bei Michael Hardt und Antonio Negri findet,
kann nur das unvermittelt 6ffentlich auftretende Volk der spontanen Versammlung
souveridn sein. Demokratische Politik findet in der Lebendigkeit einer unkontrol-
lierbaren, inkohidrenten Multitude statt, die sich erst dann entfalten kann, wenn
sich die Menge von ihrer Reprisentation, das heifit von ihrer Einheit, befreit und
einer spontanen politischen Kraft Raum macht.® Sie bildet keine Souvernitit und
keine Regierungsform aus (Hardt und Negri 2004, S. 363), sondern konstituiert
sich stindig selbst als fluide, netzwerk- oder schwarmartige Kollektivitit. ,,.Die
Multitude ist eine diffuse Ansammlung von Singularititen, die ein gemeinsames
Leben produzieren; sie ist eine Art soziales Fleisch, das sich zu einem neuen
sozialen Korper zusammensetzt® (ebd., S. 384). Die Form, die sie sich gibt, ist
nie gesetzt und kann daher auch nie reprisentiert werden. Gegen Reprisentation
wird hier eine Politik reiner Prisenz gesetzt, die Isabell Lorey explizit ,,presentist
democracy nennt. Sie meint damit eine antirepridsentative Bewegung, die sich
immer nur gegenwiértig, im Moment ihrer Ausfithrung und in konkreten Prakti-
ken realisieren kann (Lorey 2011). Die konstituierende Transformation einer
politischen Ordnung soll in diesem gegenwirtigen Vollzug einer Erprobung von
Alltagspraktiken geschehen (Lorey 2012, S. 30). Politik wird dadurch zur Einheit
eines Moments komprimiert.

Damit ist sogleich das Problem offenbar: Eine Politik reiner Pridsenz kann
keine Dauer annehmen und keine Institutionen begriinden oder auch nur auf
bestehende einwirken, ohne sich in ihr Gegenteil zu verkehren. Sie muss sich mit
ihrem momenthaften Aufscheinen zufriedengeben und dann verschwinden. Wie
Alain Brossat in seiner Beschreibung der Pariser riots betont, kann eine solche
negativistische, rein reprisentationskritische Bewegung letztlich nur gewaltsam
sein, weil die Anteillosen keine eigene Sprache zur Verfiigung haben, um Forde-
rungen zu stellen, wihrend ihnen die Sprache der Ordnung, insofern sie aus die-
ser ausgeschlossen sind, nicht zur Verfiigung steht (Brossat 2012, S. 88, 94). Die
Abkehr von Bestimmungen, die in der Beschreibung als reiner Ausschluss liegt,
verunmdglicht nicht nur jegliche Verstetigung, sondern jede Positivitit und alles
Hervorbringende an politischen Handlungen iiberhaupt. So mutet der politische
Akt isoliert und folgenlos an und scheint sich gédnzlich zu entleeren. Ranciere
selbst gesteht dies zu — allerdings ohne es zu problematisieren:

OWortlich: ,.Reprisentation diente ihnen [den Revolutiondren des 18. Jahrhunderts] als eine
Art Schutzimpfung gegen die Gefahren absoluter Demokratie; damit gibt man dem sozia-
len Korper eine kleine, wohl bemessene Dosis Volksherrschaft, und gleichzeitig impft man
ihn gegen die gefiirchteten Exzesse der Multitude.* (Hardt und Negri 2004, S. 268).



126 M. Martinez Mateo

,.Die Gleichheit schlidgt in ihr Gegenteil um, sobald sie sich in einen Platz
gesellschaftlicher oder staatlicher Organisation einschreiben will. [...] Die Politik
ist somit der Name von nichts. Sie kann nichts anderes sein als die Polizei, das
heif3t die Verneinung von Gleichheit. [...] Entweder hat die Gleichheit keine Wir-
kung in der gesellschaftlichen Ordnung, oder sie hat darin Wirkung in der spezifi-
schen Form des Unrechts* (Ranciere 2002, S. 46).

Dass dies die Konsequenz aus Rancieres politischem Denken sein soll, muss
zumindest erstaunen. Wenn Politik, obwohl mit so viel Emphase und emanzi-
patorischem Anspruch eingefiihrt, am Ende ,,der Name von nichts* ist, weil sie
sich nur in ihrem Gegenteil zeigen kann; wenn Gleichheit ebenfalls entweder
wirkungslos bleibt oder aber zu Ungleichheit wird, so stellt sich die Frage, was
eigentlich erreicht wurde. Warum sollte man bei einem solchen Ergebnis noch
von Politik sprechen? Macht es dann iiberhaupt noch einen Unterschied, ob es
Politik gibt oder nicht?

Anstatt diese Frage in ihren Konsequenzen zu Ende zu denken, scheint
sich Ranciere im Grunde auf die andere Seite zu schlagen. Politik und Polizei
sind dann womdglich gar nicht so entgegengesetzt, wie es auf den ersten Blick
erscheint. Zunichst und zumindest aus einer Akteursperspektive findet Politik
schlieBlich als Streit um Reprisentation statt. Anstatt die Ordnung abzulehnen,
fordern Anteillose die gleichwertige Anerkennung als politische Subjekte ein,
deren Stimme zéhlt und die gleichermalen am Gemeinsamen teilhaben diirfen
(Ranciere 2012a, S. 68). Politik ist ein Kampf um Sichtbarkeit — und insofern um
Reprisentation. Deshalb bildet fiir Matthias Lievens Représentation das unausge-
sprochene Zentrum von Rancieres politischer Philosophie (Lievens 2014, S.5).
Und aus dem gleichen Grund kann etwa Catherine Colliot-Thélene das politische
Subjekt Rancieres recht unbedarft mit dem modernen Rechtssubjekt identifizieren,
das die polizeilichen Institutionen lediglich adressiert, ohne sie dadurch infrage zu
stellen (Colliot-Thélene 2011, S. 189). Erst in einem zweiten Schritt — und Peter
Hallward merkt kritisch an: in der Perspektive der Beobachter_innen (Hallward
2006, S. 123) — werden solche Anerkennungskidmpfe politisch in dem Sinn, dass
sie die Institutionen, die sie adressieren, auf ihr Ungeniigen zuriickwerfen und
grundsitzlich infrage stellen.

Es scheint also beide Seiten zu geben: die Affirmation wie die Abkehr von
Reprisentation und Positivitidt. Doch wie hilt Ranciere die Spannung zwischen
einem negativistischen, fundamental kritischen Politikbegriff und einer lediglich
affirmativen Identitdts- und Représentationspolitik? Man konnte, wie Samuel
Chambers’, annehmen, Ranciere wiirde gerade dazu auffordern, die Paradoxie zu
ertragen, dass es immer beides zugleich braucht.



,Doch diese Stérung zielt eher ... 127

,.Hence, politics must be other to police, but not purely other. The key to
responding to this paradox is to refuse to overcome it. Instead, Ranciere’s theory of
politics must be understood as thinking the paradox, as capturing its flavor and mobi-
lizing its force, rather than attempting to erase or resolve it* (Chambers 2011, S. 310).

Als Beschreibung politischen Handelns bleibt dies aber unbefriedigend, denn
es erlaubt keine Konkretisierung. Chambers spricht von der Forderung nach einer
,renegotiation of the very police order in which we live* (ebd., S. 318), doch wie
diese ,;renegotiation‘ sich gestalten kann, inwiefern sie produktiv auf die Schaf-
fung neuer Ordnungen und Institutionen hinwirkt und worauf sie beruht, bleibt
dabei im Dunkeln. Ich mochte hingegen vorschlagen, diese Paradoxie zum Aus-
gangspunkt fiir die Entwicklung eines anderen Reprisentationsverstindnisses zu
nehmen. Die Dopplung von Reprisentation und Reprisentationskritik, die Ran-
ciere in die Spezifik politischer Sichtbarkeit legt, kann produktiv in eine eigene
Form von Reprisentation gewendet werden. Wenn Matthias Lievens beméngelt,
dass Ranciere zwar die ,,dsthetische Dimension* von Reprisentation hervorhebe,
weil er Reprisentation mit ihrer ,,disruption or contestation* in Verbindung bringe
(Lievens 2014, S.5), nicht aber zeigen konnen, wie sich solche Briiche positiv
materialisieren (ebd., S. 16), so mochte ich daran ankniipfen und die dsthetische
Dimension im Reprisentationsbegriff ausgehend von Ranciere ernst nehmen.
Dazu schlage ich vor, den Kontext zu wechseln und dahin zu blicken, wo Ranciere
explizit einen &dsthetischen Reprisentationsbegriff entwickelt: in der Kunst.

3 Asthetik und Reprisentation

Ranciere unterscheidet seit der Aufteilung des Sinnlichen drei sogenannte
»Regime der Kiinste* als drei Weisen, Gegenstinde oder Handlungen zu identi-
fizieren und einem Bereich zuzuordnen, der davon ausgehend dann als derjenige
der ,,Kiinste* definiert wird (Ranciere 2008, S. 36). Er nennt sie das ,,ethische®,
das ,reprisentative” und das ,,dsthetische* Regime. Mir scheint die Unterschei-
dung dieser drei Regime durchaus plausibel und produktiv, wenn sie systematisch
statt historisch gelesen wird.” Sie sind dann drei Umginge mit der Frage nach

"Ranciére spricht an einigen Stellen so, als seien die Regime historisch gemeint. Das plato-
nische ethische Regime wird demnach von Aristoteles’ Mimesis-Begriff abgelost, der das
reprisentative Regime begriindet. Mit Beginn der Moderne im 18. Jahrhundert setzt das
asthetische Regime ein. In dieser Beschreibung bleibt allerdings héufig unklar, wie sich die
verschiedenen Epochen zueinander verhalten und wie sich die Ubergiinge vollziehen. Die
Laxheit im Umgang mit seiner eigenen historischen Erzidhlung macht es womdglich legitim,
sie beiseite zu lassen und die Regime stattdessen systematisch zu lesen.



128 M. Martinez Mateo

Reprisentation; d. h. drei Konstellationen im Verhiltnis von Représentation und
Reprisentationskritik. Dies soll im Folgenden kurz dargestellt werden, um davon
ausgehend einen Begriff ,,dsthetischer Reprisentation® zu entwickeln.

Das reprisentative ist das zentrale Regime, da es Reprisentation instituiert,
indem es das Gelingen des Reprisentationsverhéltnisses behauptet. Eine Darstel-
lung (in diesem Sinne eine Reprisentation) ist darin eine eigenstindige Form der
Wirklichkeit, insofern sie etwas abbildet und dadurch ein plausibles Verhiltnis zur
Realitét herstellt, von der sie sich zugleich unterscheidet. Diese eigene Wirklich-
keit wird ,,Fiktion* genannt. Ranciere fiihrt dies anhand von Aristoteles’ Begriff
der ,,Mimesis* aus. ,,Nachahmungen* machen bei Aristoteles erstmals eine eigene
Form der Titigkeit aus, die sich eigens dadurch definiert, nachzuahmen. Die Tat-
sache, dass Bilder (bzw. die Tragodie oder die Erzidhlung) als nachahmende not-
wendig nach der Wirklichkeit kommen, also gemachte Kunstprodukte sind, macht
sie dem Original gegeniiber nicht unterprivilegiert, sondern autonom (ebd., S. 37).
Um als gelingende Darstellungen zu gelten, miissen sie sich deshalb auch nicht vor
dem Original rechtfertigen (etwa indem sie ihre Ahnlichkeit zu diesem ausweisen),
sondern selbst gesetzte Regeln der Darstellung erfiillen — die ,,Vernunft der Fik-
tion* statt derjenigen der ,.empirischen Tatsachen (Ranciere 2009a, S. 139). Der
Definition dieser eigenstindigen Vernunft ist das ganze Projekt der Aristotelischen
Poetik gewidmet. Es geht um die Bestimmung und Etablierung eigenstindiger
Regeln der Fiktion, die die Zugehdrigkeit zu diesem Bereich der Nachahmungen
(bzw. der Kiinste) regulieren. Anstatt eine moglichst bruchlose Annédherung an das
Wirkliche zu suchen, sind diese Regeln der Bildung einer in sich kohdrenten Ganz-
heit und verniinftigen Notwendigkeit gewidmet, die die Zufilligkeiten des Wirkli-
chen ersetzt.® Die Erzihlung muss kohirent und bedeutsam statt wahrheitsgetreu
sein (ebd.). Nur unter dieser Bedingung, dass sie in sich plausibel und vollstindig
ist, kann sie der doppelten Abgrenzung gegeniiber der Geschichtsschreibung wie
der Liige standhalten. Das Verhiltnis zum Original definiert sich also nicht durch
Ahnlichkeit, sondern durch Entsprechung — als ,richtige” Transformation, geméf3
der Kriterien und Regeln, die innerhalb des Reprisentativen gelten. So wird auf
der Grundlage autonom gewonnener Regeln ein eigenstindiger Bereich der Kiinste

8So die einflussreichen Ausfiihrungen Aristoteles’ zum Drama: ,,Und es miissen die Teile der
Begebenheiten so zusammenhéngen, daf, wenn auch nur einer dieser Teile versetzt oder weg-
genommen wird, das Ganze zerstort wird und auseinander fillt. Denn dasjenige, was ohne
einen in die Augen springenden Eindruck zu machen, vorhanden oder nicht vorhanden sein
kann, ist kein (wesentlicher) Teil des Ganzen mehr.* (Aristoteles 2002, Poetik, S. 1451a).



,Doch diese Stérung zielt eher ... 129

gebildet. Gleichzeitig ist dieser Bereich dadurch notwendig auch intern normativ
strukturiert.

Auf diese Weise ist das Prinzip der dufleren Begrenzung eines Bereichs, der
aus Nachahmungen besteht, gleichzeitig ein normatives Prinzip des Einschlusses.
Dieses entwickelt sich in Gestalt von Normen, die die Bedingungen festlegen,
nach denen die Nachahmungen als rechtens zu einer Kunst zugehorig anerkannt
und innerhalb des jeweiligen Rahmens dann als gut oder schlecht, passend oder
unpassend bewertet werden konnen* (Ranciere 2008, S. 37-38).

Zu den Normen des Ein- und Ausschlusses kommen im selben Zug Normen,
die den so entstehenden Bereich intern strukturieren und hierarchisieren. Die
Abgrenzung eines Bereichs durch die Festlegung von Normen macht es gleicher-
mafen erforderlich, graduelle Unterschiede zu bestimmen, wie gut sie jeweils
erfiillt werden. Deshalb gibt es innerhalb des repridsentativen Regimes ,.die
Kiinste nur im Plural, denn anhand der jeweiligen Entsprechung zu diesen Nor-
men werden verschiedene Kunstgattungen differenziert und hierarchisiert.

Das reprisentative Regime der Kiinste — so ldsst sich mit Bezug auf die vor-
hergehenden Ausfiihrungen zum Verhéltnis von Politik und Polizei konkludie-
ren — betrachtet und definiert kiinstlerische Produkte nach polizeilicher Logik,
ndmlich nach dem Prinzip des Ein- und Ausschlusses bzw. der Hierarchisierung.
Es vollzieht eine Institutionalisierung und Ordnung der Kiinste: durch die Ein-
setzung von Regeln, die iiber eine gelungene Form entscheiden, und von Auto-
ritaten, die diese Regeln zu setzen befugt sind. So wird zwar ein autonomer
Bereich der Kiinste gewonnen, allerdings durch ebenjene Logik, durch die eine
in sich differenzierte hierarchische Gesellschaft sowie politische Institutionen
der Souverinitit iiberhaupt entstehen. Die Bestimmung eines Tétigkeitsbereichs,
der sich eigens durch die Produktion von Nachahmungen definiert, ordnet sich
in eine Differenzierung und Abgrenzung von Betitigungsfeldern ein, die iiber
die Festlegung von Identititen und Plédtzen funktioniert: Es gibt einen definier-
ten autonomen Bereich der Kiinste nur in einer Welt, in der auch Handwerker
als Handwerker und Denkerinnen als Denkerinnen identifiziert werden — und
einen entsprechenden gesellschaftlichen Ort einnehmen. Die Differenzierung
der Tatigkeiten geht mit der Definition ihrer jeweiligen sozialen Stellung einher,
ihrer Entlohnung und ihrem Wert sowie dem Grad ihrer offentlichen Sichtbarkeit
bzw. ihrer Teilhabe am Gemeinsamen. Mimesis ist daher kein genuin kiinstleri-
sches Verfahren, sondern ein ,,Sichtbarkeitsregime* (ebd., S. 38), weil es mit der
Festlegung von Regeln fiir Einschliisse und Ausschliisse verbunden ist, das heil3t
mit der Bestimmung dessen, was als Kunst sichtbar wird und was etwa als blo-
Bes Handwerk gilt. Dies ist nicht davon zu l6sen, dass Letzteres eben ,,blofes*



130 M. Martinez Mateo

Handwerk ist, und auch nicht davon, dass es innerhalb der Kiinste ,,niedere* und
,.hohere* Kunst gibt. So liegt im repréisentativen Regime ein ordnungsbildendes
Moment, das iiber die Kunst selbst hinausgeht. Es behauptet das Gelingen einer
polizeilichen Aufteilung des Sinnlichen iiberhaupt.

Die anderen beiden Regime lassen sich als Reprisentationskritiken verste-
hen, da sie sich gegen die im reprisentativen Regime etablierte Struktur wenden.
Sie verhalten sich kritisch gegeniiber den Regeln der Nachahmung und ebenso
gegeniiber der in dieser Regelsetzung vorausgesetzten und etablierten polizeili-
chen Ordnung. Beide bezweifeln, dass sich in der Mimesis tatsdchlich ein in sich
kohirentes Ganzes herstellen liee, in dem das Bild dem Abgebildeten entspra-
che. Stattdessen gibe es immer eine uniiberbriickbare Diskontinuitit zwischen
Bild und Wirklichkeit, die es unmoglich mache, Regeln der ,richtigen* Abbil-
dung zu bestimmen und zu erfiillen. Das ethische Regime argumentiert dabei
von der Seite des Wirklichen aus. Ein Bild kann aus dieser Sicht heraus im bes-
ten Fall eine mangelhafte und stets verfremdende Annidherung an das Wirkliche
sein — im schlimmsten Fall ist es eine mutwillige Liige, nichts als ein ,,Trugbild*
(Ranciere 2011, S. 204). Hier wird also die Autonomie der Nachahmung grund-
sétzlich verworfen: Sie soll nicht eigene Regeln erfiillen, sondern ist dem Origi-
nal nachgestellt. Auf dieser Grundlage richtet sich die Kritik am Reprisentativen
zugleich gegen die mit der Eigenlogik der Nachahmung einhergehende polizeili-
che Struktur. Stattdessen wird eine Gemeinschaft aufgerufen, die weder Differenz
noch Hierarchien kennt, sondern unmittelbar und in purer Lebendigkeit mit sich
selbst identisch ist. Dies entspricht der oben angedeuteten Form politischer Repra-
sentationskritik: Ein souverines Volk kann, wenn es reprisentiert wird, eigentlich
nur verfilscht und zerstort werden. Politische AuBerungen sind nur dann legitim,
wenn sie durch eine unvermittelte Gemeinschaft selbst spontan getitigt werden.

Diese Kritik an einem gelingenden Kohirenzmodell von Reprisentation ist fiir
Ranciere nicht ganz falsch, doch von der falschen Seite aus gedacht. Tatsédchlich
ist die Idee einer gelingenden Autonomie der Nachahmung eine Illusion, doch die
Alternative darf nicht in der Ablehnung von Fiktionen liegen. Tatsdchlich muss die
Errichtung regelsetzender Institutionen der so produzierten Ausschliisse wegen
kritisiert werden, doch die Alternative zu den Institutionen der Herrschaft darf
nicht die unmittelbare Verkorperung des Gesetzes in einer bruchlosen Gemein-
schaft sein. Gegen die beiden falschen Alternativen von Représentation und Ethik
bildet Asthetik ein Drittes, indem sie sich einer Paradoxie — einem paradoxen
Zusammenspiel von Reprisentation und Reprisentationskritik — stellt: ,,Das dsthe-
tische Regime der Kiinste bestitigt die absolute Besonderheit der Kunst und zer-
stort zugleich jedes pragmatische Kriterium dieser Besonderheit.* (Ranciere 2008,
S. 40). Durch die Bestitigung der ,,absoluten Besonderheit der Kunst wird in



,Doch diese Stérung zielt eher ... 131

Entsprechung mit dem Regime der Reprisentation gegen die ethische Kritik ein
Bereich verteidigt, der gegeniiber den scheinbar unmittelbar gegebenen Verhilt-
nissen die Unabhéngigkeit der Fiktion besitzt. Allerdings handelt es sich um eine
Unabhéngigkeit, die ,,jedes pragmatische Kriterium*®, auf dem sie beruht, zerstort.
Die Autonomie der Kunst gilt nur, insofern und indem sie im selben Zug mit den
Regeln und Kriterien bricht, die sie sich setzt. Diese Aufforderung zum Regel-
bruch gilt, wie im Folgenden nacheinander gezeigt werden soll, erstens in Bezug
auf die institutionelle Ordnung, durch die sich eine autonome Kunst verwirklicht,
sowie zweitens in Bezug auf die autonomen Regeln der Nachahmung selbst.

Erstens wendet sich das idsthetische Regime von der Vorstellung ab, dass
es eine regelbasierte Absicherung der Autonomie des Reprisentativen geben
konne. Schlieflich ist jede normative Abgrenzung polizeilich und biiit damit
das entscheidende Merkmal einer Autonomie der Fiktion, ndmlich deren Frei-
heit von gegebenen Verhiltnissen, unmittelbar wieder ein. Wenn den Kiinsten
ebenso (d. h. auf dieselbe Weise) ein fester gesellschaftlicher Ort zugeschrieben
wird wie anderen Tétigkeitsfeldern auch, so kann sich dieser eigenstindige Ort
weder strukturell von anderen unterscheiden noch zum polizeilichen System des
Unterscheidens selbst Distanz einnehmen. Das Ergebnis ist, dass diese Logik des
Unterscheidens auch intern das System der Kiinste durchzieht und sie intern hie-
rarchisiert. Je bestimmter sie also ihre Autonomie behaupten, desto tiefer werden
die Kiinste von der polizeilichen Ordnung, die sie ihr zuspricht, eingeholt. Wenn
hingegen die Autonomie fiktiver Nachahmung auf der Idee einer Distanz zum
Bestehenden beruht, so kann sich diese Distanz nur realisieren, wenn zugleich
mit der polizeilichen Struktur des Sozialen gebrochen wird. Wenn Kunst sich tat-
sdchlich nur iiber eigene Regeln und Funktionsweisen definieren soll, so darf sie
auch nicht die Struktur akzeptieren, die es ihr ,erlaubt®, sich eigene Regeln zu
setzen. Das bedeutet praktisch, dass sich die Kunst nicht ihren eigenen Regeln
unterwerfen, sich also gerade nicht absolut abgrenzen darf. Nur wenn die Auto-
nomie sich als paradoxe affirmiert, indem sie sich auf der Grundlage dessen
behauptet, dass sie nie géinzlich gelingen kann, kann sie sich von der Ordnung
der Titigkeiten befreien und also ,,wirklich® autonom werden. ,,.Die Kunst exis-
tiert als selbststindige Welt, seitdem alles Mogliche in sie hineingelangen kann*
(Ranciere 2013, S. 13). In diesem ,,alles Mogliche®, in dem das Fundament der
selbststindigen Welt* der Kunst liegt, ist ein Bruch mit den Regeln des Ein-
schlusses enthalten — ein Regelbruch allerdings, der nur dann seinen vollen Sinn
erhilt, wenn zugleich an dieser Selbststindigkeit festgehalten wird und sich die
Fiktion vom Wirklichen unterscheidet. Im Bruch mit den Regeln der Kiinste liegt
die eigentliche Geburt der Kunst (im Singular). Das Asthetische stellt das Repri-
sentative nicht nur infrage, sondern transformiert es. Es ist damit ihm gegeniiber
nicht nur affirmativ, sondern gar konstruktiv.



132 M. Martinez Mateo

Es geht der édsthetischen Kritik am Reprédsentativen also um eine Befreiung der
Fiktion von den Regeln der Fiktion. Dies gilt, zweitens, auch in Bezug auf das
Bild selbst. Es kann keine gelingenden Regeln der Abbildung geben, weil deren
Verhiltnis zum Abgebildeten immer eine Diskontinuitit enthélt. Wie bereits die
ethische Kritik weif, gibt es kein ,richtiges™ Bild, weil das Bild sich zwar vom
Abgebildeten unterscheiden muss, sich aber nie das richtige Mal} dieser Unter-
scheidung bestimmen lédsst. Doch fiir das &dsthetische Regime liegt hier ein Argu-
ment zugunsten des Bilds und nicht dagegen: Dass jede Darstellung ,,versagt™
und in sich fragmentiert ist (Rancieére 2009a, S. 142), darf nicht bedeuten, dass
Reprisentation abgelehnt werden sollte, sondern dass es eine ,,Anti-Reprisenta-
tion“ im Medium der Reprisentation braucht (ebd., S. 138). Durch den Bruch mit
den Regeln der Abbildung werden neue Bilder moglich, die bewusst und aktiv
fragmentieren und das Misslingen der Darstellung in ihr Zentrum riicken.

,,Doch diese Storung zielt eher auf ein Mehr als auf ein Weniger an Reprisen-
tation: mehr Moglichkeiten, Aquivalenzen zu schaffen, das Abwesende anwesend
zu machen und eine bestimmte Regulierung der Beziehung zwischen Sinn und
Nicht-Sinn mit einer bestimmten Regulierung der Beziehung zwischen Prisenta-
tion und Entzug zu vereinen* (Ebd., S. 157-158).

Ebendieses konstruktive ,,Mehr an Reprisentation®, das dadurch entstehen soll,
dass mit den Regeln der Reprisentation gebrochen und ihr Ungeniigen aufgezeigt
wird, — dieses Zusammenspiel von Reprisentation und Reprisentationskritik — ver-
mag Ranciere in Bezug auf Politik nicht zu formulieren. Wiahrend die dsthetische
Kritik dem reprisentativen Regime positiv als seine Ermdglichung gegentibersteht,
kennzeichnet Ranciere Politik in ihrem Verhéltnis zu Représentation ausschlielich
negativ. Die Tatsache, dass er politische Handlungen und die Prinzipien der Demo-
kratie lediglich durch Begriffe konkretisiert, die kiinstlerischen Praktiken entnom-
men sind, zeigt auf, dass darin fiir Ranciere selbst ein Problem liegt: Einerseits
kommt Politik nicht ohne die produktive Kritik am Représentativen aus, die im
dsthetischen Regime eine Rolle spielt (deshalb braucht es den Verweis auf dstheti-
sche Zusammenhinge); andererseits zeigt sich, dass er keine Begrifflichkeiten zur
Verfiigung hat, um dieses Verhiltnis als ein politisches zu beschreiben. Begriffe
wie Fiktion, Inszenierung und Biihne wirken aber im politischen Zusammen-
hang oft eher wie Metaphern denn wie eine positive Praxis.® Denn was kann eine
dsthetische Politik sein, wenn sie Politik bleiben und nicht Kunst werden soll? Ich

°In diesem Sinne sagt Markus Klammer, dass ,,Ranciére selbst die Gewohnheit hat, an ent-
scheidenden Stellen seiner Texte Asthetisches und Politisches einfach parataktisch nebenei-
nander zu stellen, ohne diese Parataxen argumentativ einzuholen.* Darauf fufit Klammers
Verdacht, Asthetik wiirde bei Ranciére ideologisch eingesetzt, um Politik unbestimmt halten
zu konnen (Klammer 2010, S. 201).



,Doch diese Stérung zielt eher ... 133

mochte nicht dagegen argumentieren, dsthetische Figuren in die Politik zu holen,
doch glaube ich, dass die Verlagerung der Begriffe in den neuen Bedeutungskon-
text es notwendig macht, ihre Bedeutung zu prizisieren und neu zu bestimmen.
Erst dann kann diskutiert werden, was eine &sthetische Reprisentation in einem
politischen Sinn bedeuten kann. Dies soll im Folgenden versucht werden.

4 Politik als asthetische Reprasentation

Das Verhiltnis von Politik und dsthetischer Reprisentation ldsst sich aus zwei
Richtungen formulieren, die zu je unterschiedlichen politischen Konsequen-
zen fiihren: Entweder man beginnt vom Asthetischen oder vom Politischen aus.
Wihrend ersteres dem Ansatz neuer politischer Theorien der Reprisentation ent-
spricht, bildet letzteres meinen Gegenvorschlag.

Zu Ersterem: Die &sthetische Autonomie der Kunst ist im selben Sinne poli-
tisch, wie die repréisentative Autonomie polizeilich ist. Indem sie sich gegen die
autonomen Regeln des reprisentativen Regimes richtet, richtet sie sich allgemein
gegen die polizeiliche Ordnung, die verschiedene Bereiche voneinander abgrenzt
und ihnen jeweils eigene Téatigkeiten und Sprechpositionen zuschreibt. Die Kunst
tut dies, indem sie die Eigenstdndigkeit der Orte der Fiktion nutzt und darin etwas
geschehen ldsst, was nicht den Regeln dieser Eigenstindigkeit entspricht. Wenn
etwa Gegenstinde im Museum ausgestellt werden, die nicht den traditionellen
Regeln dessen entsprechen, was in ein Museum gehort, oder wenn abstrakte Bil-
der entstehen, die nichts bedeuten, die also nicht die Entsprechung von Bild und
Abgebildetem behaupten, erscheinen nicht nur die Regeln der Kiinste fraglich,
sondern es steht iiberhaupt eine Welt infrage, in der Bereiche normativ abgegrenzt
werden. So schafft die Selbststindigkeit der Kunst Orte, in denen eine Distanz
zur polizeilichen Gemeinschaft moglich wird, sodass sich die Veridnderbarkeit
dieser Struktur zeigen kann. Der darin enthaltene Bruch mit der Polizei ist es, was
das Museum mit der politischen Aktion eint.

Der Einwand gegen eine so optimistische Beschreibung liegt auf der Zunge:
Wenn tatscichlich alles Mogliche in einem Museum Platz findet und es bereits zum
festen Regelwerk der Institution und ihrer polizeilichen Legitimation gehort, dass sie
sich — gegen ihre eigenen Regeln — 6ffnet, so wird fraglich, inwieweit ein kiinstleri-
scher Regelbruch auf die polizeiliche Ordnung in einem weiteren Sinne ausstrahlen
kann. Die Institution, die den Bruch mit den Regeln der Institution ermoglicht, wird
auf eine fundamentale Weise affirmiert. Dies positiviert das Moment des Bruchs und
holt ihn wieder in ein Gelingensmodell ein. Eine solche grundlegend affirmierende
Haltung findet sich in neueren demokratietheoretischen Ansitzen zu Reprisentation,



134 M. Martinez Mateo

die unter dem Label ,,representative turn in democratic theory* (Nasstrom 2011)
oder ,,constructivist turn in democratic representation (Disch 2015) kursieren und
die sich in gewissem Sinne als politische Adaptionen des hier entwickelten &sthe-
tischen Modells beschreiben lassen. Zentral ist hier die Idee, dass Représentation
nicht in ihrem liberalen Versprechen, ein kohirentes Abbild des Reprisentierten zu
schaffen, demokratisch ist, sondern gerade im Bruch mit dieser Kohirenz (Nésstrom
2006, S. 322, 324). Durch diesen Bruch entsteht eine Unbestimmtheit, die Raum fiir
Kfritik und Gestaltung ldsst. Besonders prominent ist der Ansatz von Michael Saward
in The Representative Claim (2006), der das Verhiltnis von Reprisentiertem und
Reprisentierendem als ein ,,dynamic process* verstehen mochte, der sich immer
wieder von neuem realisieren muss. Repridsentant zu sein ist ein ,.claim*, der auf
verschiedene Weisen geduBert werden kann und immer wieder anerkannt werden
muss (Saward 2010, S. 3). Darin soll eine &sthetische Sicht auf politische Représen-
tation liegen: ,,more creatively, generatively and dynamically [...] than statically and
,unidirectionally‘ as the prevailing normative theory of representative democracy
prescribes.” (Disch 2015, S. 488; mit Bezug auf Saward). Politische soll ebenso
wie dsthetische Représentation in der Lage sein, das, was sie abbilden soll, selbst zu
schaffen — insofern ist die Abweichung gegeniiber dem Original gerade ihr Privileg:
Sie kann neue Identititen und Kollektive formen und neue Weisen der AuBerung
politischer Forderungen finden (Saward 2010, S. 75).

Am Ende bleibt das umgekehrte Problem zu demjenigen von Rancieres Poli-
tik/Polizei-Unterscheidung: Wenn dort nur Représentationskritik sichtbar wurde,
ohne ihre institutionelle Einbettung zu zeigen, gibt es hier nur noch eine Art kri-
tisch informierte Affirmation dieser Institutionen und der Moment des Bruchs geht
verloren. Das ,Mehr an Représentation®, das im #sthetischen Regime gesucht
wurde, bedeutet hier lediglich, dass repridsentative Demokratie von ihrer Bindung
an nationalstaatliche parlamentarische Strukturen befreit werden sollte, um eine
grofere Vielfalt moglicher reprisentativer Institutionen und Verfahren bzw. repri-
sentierter Kollektive zu denken (Urbinati und Warren 2008, S.403-407). Der
Verlust des kritischen Moments liegt darin, dass die Analogie zwischen Kunst
und Politik gewissermallen ,,zu weit* getrieben wird und dadurch der Eindruck
entsteht, polizeiliche Institutionen seien Orte eines freien dsthetischen Spiels, in
dem alles Mogliche erlaubt ist, ohne die zentrale Einsicht aus der Polizei/Politik-
Unterscheidung zu beriicksichtigen, dass eben nicht alles gleichermaflen Teil von
diesem Spiel der Reprisentation sein kann, da es strukturell Machtasymmetrien
und Ausschliisse enthilt. Stattdessen mochte ich eine andere Idee dsthetisch-poli-
tischer Reprisentation vorschlagen, die wieder stirker an den politischen Ranciere
ankniipft, und zwar an die Spezifik politischer Sichtbarkeit selbst.



,Doch diese Stérung zielt eher ... 135

Politische Sichtbarkeit, wie sie oben eingefiihrt wurde, steht vor einem doppelt
paradoxen Anspruch. Die erste Paradoxie liegt darin, dass Politik das zur Erschei-
nung bringen soll, was faktisch nicht sichtbar ist. Die Anteillosen definieren sich
gerade dadurch, dass sie nicht Teil der sichtbaren Offentlichkeit sind — dennoch
erscheinen sie durch den politischen Akt. Die zweite Paradoxie liegt darin, dass
sie in diesem Erscheinen nicht lediglich sichtbar werden sollen, sondern vielmehr
sichtbar werden soll, dass sie unsichtbar sind. Sie sollen als Unsichtbare sichtbar
werden, um so zu zeigen, dass in der polizeilichen Zdhlung — entgegen ihrer Ideo-
logie — nicht alles gezihlt wurde. Es geht gerade nicht um eine weiterreichende
Inklusion, sondern darum, den exkludierten Anteil in jeder (noch so konsensu-
ellen) Ordnung aufzuzeigen. Beide Paradoxien kreisen um die Suche nach einer
Sichtbarkeit, die einen unsichtbaren Anteil enthélt. Dies kann durch die Politisie-
rung eines dsthetischen Fiktionsbegriffs erreicht werden.

Wenn Anteillose aus ihrer Unsichtbarkeit hervortreten und ihre gleichwertige
Teilhabe am Gemeinsamen einfordern, so ist das Entscheidende an diesem poli-
tischen Kampf, dass sie nicht lediglich Forderungen stellen, sondern das, was sie
einfordern (Gleichheit und Teilhabe) inszenieren. Die Dimension der Inszenie-
rung ist entscheidend, denn nur so kdnnen sie eine Gleichheit, die es faktisch fiir
sie nicht gibt, zur Erscheinung bringen.

,Das Subjekt Arbeiter, das sich dabei als Sprecher zihlen ldsst, muss so tun,
als ob die Szene existierte, als ob es eine gemeinsame Welt der Argumentation
gibe, was hochst verniinftig und hochst unverniinftig, hochst weise und entschie-
den untergrabend ist, denn diese Welt existiert nicht” (Ranciere 2002, S. 64).

Obwohl faktisch ausgeschlossen, beharren die Anteillosen darauf, dass sich ihr
Ausschluss performativ ignorieren ldsst. Dies ist nur auf Biihnen moglich, inso-
fern sie Orte der Fiktion sind, auf denen das erscheinen kann, was es nicht gibt.!”
Um dieser Erkenntnis die volle politische Bedeutung zu verleihen, braucht es eine
asthetische Fiktion, die mit den Regeln bricht, auf denen die reprisentative Unter-
scheidung von Geschichte, Fiktion und Liige beruht (Ranciere 2008, S. 59). Durch
diesen Regelbruch wird sichtbar, dass es tatsdchlich Regeln des Erscheinens gibt, die

10Bs gehort inzwischen zu den Allgemeinplitzen der Diskussionen um Ranciére, die
Bedeutung der Biihne fiir sein Verstidndnis von Demokratie zu betonen; vgl. etwa Hallward
(2006) und Lievens (2014). Letzterer wortlich: , Importantly, in order to become visible,
political subjects have to stage their appearance in a very particular theatrical way that can
be said to constitute a democratic counterpart to the police conception of representation.*
(Lievens 2014, S. 13).



136 M. Martinez Mateo

bestimmen, was auf welche Weise und an welchem Ort sichtbar werden kann — dass
diese Regeln aber auch verdnderbar sind. In diesem Sinne zeigt Fiktion auf, dass
sowohl das Faktische als auch das Fiktive (und das heifit: deren Unterscheidung) auf
einer polizeilichen Aufteilung des Sinnlichen beruht — dieselbe, die auch die Anteil-
losen produziert.

,.Das Reale ist immer ein Gegenstand der Fiktion, das heif3t eine Konstruktion
des Raumes, wo sich das Sichtbare, das Sagbare und das Machbare miteinander
verkniipfen. Die herrschende Fiktion, die konsensuelle Fiktion leugnet ihre fiktio-
nale Eigenschaft und gibt sich als das Wirkliche selbst aus und zieht eine einfache
Trennlinie zwischen dem Bereich dieses Wirklichen und dem der Reprisentatio-
nen und Erscheinungen, der Meinungen und der Utopien. Die kiinstlerische Fik-
tion und die politische Aktion hohlen dieses Wirkliche aus, sie spalten es und
vervielfiltigen es auf polemische Weise* (Ranciere 2009b, S. 91; Hervorh. MM).

Um die ,.konsensuelle Fiktion®, die das Wirkliche bildet, als eine Moglichkeit
unter vielen zu entlarven, wird — durch Kunst wie durch Politik — eine Gegen-
fiktion produziert, die dieses Wirkliche ,,aushohlt”. Dass die Wirklichkeit Fiktion
genannt wird, sagt nichts iiber ihre Tatsdchlichkeit aus, sondern blof} iiber deren
Verinderbarkeit: Sie enthilt in sich einen Bereich des Moglichen, der erst durch
die Aushohlung hervortritt. Ranciere nennt ihn in verschiedenen Zusammenhin-
gen etwa ,.eine Welt in einer anderen® (Ranciere 2008, S. 35) oder eine ,,Welt der
MutmaBung® (Ranciere 2002, S. 69), durch die sich die scheinbaren Tatsachen
oder ,,natiirlichen* Bestimmungen dessen, was wie erscheinen kann, verschieben
lassen (Ranciere 2008, S. 62) und eine ,,Wertschédtzung der ,kiinstlichen® Dimen-
sion des In-Gemeinschaft-Seins* (Ranciere 2012b, S. 48) gelingen kann. Diese
kiinstliche Dimension der Gemeinschaft ist entscheidend: Das souverine Volk
der Polizei wird zur Fiktion, weil sichtbar wird, dass es nicht voraussetzungslos
eine geschlossene Einheit bildet, sondern nur in der Produktion von Anteillosen.
Ebenso ist das erscheinende Kollektiv fiktiv, weil es sich nur durch die Parado-
xie, die es inszeniert, definiert (ebd., S. 182). Es stellt keine neuen Regeln der
Zuordnung und Entsprechung auf, sondern ein bestimmtes Verhiltnis gegeniiber
den geltenden Regeln und Aufteilungen, gegeniiber der Welt des Wirklichen also.
Dies soll genauer diskutiert werden:

,.Es gibt zwei Arten, die Teile der Gemeinschaft zu zéhlen. Die erste zéhlt nur
die wirklichen Teile, die tatsdchlichen Gruppen, die durch die Unterschiede in
der Geburt bestimmt sind, die Funktionen, Plitze und Interessen, die den Gesell-
schaftskorper bilden, unter Ausschluss jedes Supplements. Die zweite zéhlt
,zusétzlich® einen Anteil der Anteillosen. Man nenne die erste Polizei, die zweite
Politik*“ (Ranciere 2008, S. 28-29).



,Doch diese Stérung zielt eher ... 137

Zwei Kollektive stehen sich hier gegeniiber: Das ,,Wirkliche* und ,,Tatséchli-
che* auf der einen Seite — und das ,,Zusitzliche®, das ,,Supplement auf der ande-
ren Seite.!! Doch beide Zihlungen bzw. Kollektive stehen sich asymmetrisch
gegeniiber, denn im ,,Zusitzlich® (nicht umsonst in Anfiihrungszeichen) dndert
sich die Zdhlung auf grundlegende Weise: Wenn die erste Zahlung das Wirkliche
abbilden sollte, so musste sie glauben machen, dass es jenseits von ihr nichts gibe.
Dieser Glaube ist es, was erschiittert wird, wenn durch die zweite Zidhlung das
,Supplement® hervortritt. Indem es den Charakter des ,,Supplements beibehilt
und nicht eine neue Aufteilung setzt, bleibt es im Reich der Fiktion. Die zweite
Zihlung stellt nicht eine neue Ordnung her, sondern bildet ein neues Verhiltnis
zur alten. Was sichtbar gemacht wird, sind nicht nur die Anteillosen selbst, son-
dern grundlegender die ,reine Zufilligkeit der Ordnung** (Ranciére 2002, S. 42).12
Durch die Anteillosen wird inszeniert, dass es kein Fundament gibt, aus dem die
Ordnung hitte abgeleitet werden konnen, die sie zu Anteillosen gemacht hat.

Die zweifache Paradoxie politischen Erscheinens ist also nur durch ein &sthe-
tisches Verstdndnis von Biithne und Fiktion 16sbar: Als dsthetischer Raum fangt
die Biihne die erste Paradoxie auf, indem auf ihr gerade das erscheinen kann,
was nicht wirklich ist, also innerhalb des Wirklichen keinen Ort hat, zu erschei-
nen. Nur wenn der politische Raum &sthetisiert wird, kann die ausschlieende
Dimension der polizeilichen Ordnung produktiv gewendet und in politisches
Handeln transformiert werden. Die zweite Paradoxie, dass die Invisibilisierung
selbst erscheinen soll, wird dadurch adressiert, dass keine Gegenreprisentation
produziert wird, sondern eine negativierende Bezugnahme auf die Regeln der
Reprisentation. Was im politischen Kampf zur Darstellung gebracht wird, ist
das Scheitern des Reprisentativen, das hei3t die Unmoglichkeit, eine geschlos-
sene Darstellung (ein geschlossenes Volk) zu errichten. Wenn dieses Scheitern
zur Fiktion dsthetisiert wird, so kann sichtbar werden, dass das Wirkliche nicht
alles ist, dass es also etwas gibt, das fiktiv und dennoch Teil der Wirklichkeit ist:
das Supplement zum Wirklichen — ein Raum, in dem Neues geschaffen werden
kann. Erst auf der Grundlage einer dsthetischen Unbestimmtheit kann innerhalb

"Samuel Chambers betont (mit Verweis auf Maria Muhle) die Bedeutung des Zusatzes
,unter Ausschluss jedes Supplements®, durch den hervorgehoben wird, dass das Problem
dieser Art der Zahlung insbesondere in der Tatsache liegt, dass sie sich als vollstindig defi-
niert. Er betont dies vor allem, weil dieser Zusatz in der englischen Ubersetzung ausgespart
wurde (Chambers 2011, S. 306-307).

12Vgl. auch Lievens (2014, S. 15): ,,The logic of the supplement reveals the fundamental con-
tingency and indeterminacy of each social order, its unfinished nature, the absence of arkhé*.



138 M. Martinez Mateo

der Aufteilung des Sinnlichen eine Distanz entstehen, die auf die mangelnde
Ubereinstimmung zwischen dem, was gesehen und gesagt werden kann, und
dem, was gesehen und gesagt werden konnte, verweist. Diese Unbestimmtheit
und der daraus hervorgehende Gestaltungsspielraum finden sich also nicht in
einem freien Spiel der Institutionen, sondern nur im Ort des Ausschlusses und
d. h. im Scheitern der Reprisentation selbst. Dies ist es, was die &dsthetischen
Theorien politischer Représentation ausblenden.

Aus der Beschiftigung mit Rancieres Asthetik kann also ein Verstindnis von
politischer Reprisentation gewonnen werden, das das Ungeniigen repréisentativer
Institutionen in einen Moglichkeitsraum zu verwandeln vermag. Reprisentation
kann so zu einem Begriff werden, der Reprisentationskritik mit einbezieht — dies
ist nicht nur eine Bereicherung fiir neuere Theorien politischer Reprisentation,
die an ein (vereinfachtes) Verstindnis von Asthetik ankniipfen, sondern auch
fiir die Politik/Polizei-Unterscheidung von Ranciere selbst. Politik darf sich zur
Polizei weder in eine reine Opposition setzen noch in ein blof3 konstruktives Ver-
hiltnis, sondern so, wie es das dsthetische Regime gegeniiber der reprisentativen
Autonomie der Kunst tut: Nicht weil es Orte gibt, die in Distanz zur bestehenden
polizeilichen Gemeinschaft und zu den darin determinierten Sprechpositionen
treten konnen, gibt es Politik, sondern weil es diese Orte nicht gibt. Im Gegensatz
zur Kunst, die auf der Existenz von legitimen Orten der Kunst beruht, liegt Politik
gerade im (immer illegitimen) Versuch, solche Orte zu errichten. Politik besteht
in der Bildung von Reprisentationen, doch immer nur als Fehlrepridsentationen,
als kritische Reprisentationen, die das Scheitern der polizeilichen Institutionen
der Reprisentation in ihren Mittelpunkt stellen.

Literatur

Aristoteles. 2002 [1994]. Poetik. Hrsg. Manfred Fuhrmann. Stuttgart: Reclam.

Brossat, Alain. 2012. Plebs Invicta. Berlin: August.

Chambers, Samuel A. 2011. Jacques Ranciere and the problem of pure politics. European
Journal of Political Theory. https://doi.org/10.1177/1474885111406386.

Colliot-Thélene, Catherine. 2011. Demokratie ohne Volk. Hamburg: HIS-Verlag.

Disch, Lisa. 2015. The ,Constructivist Turn® in Democratic Representation: A Normative
Dead-End?, in: Constellations. https://doi.org/10.1111/1467-8675.12201.

Hallward, Peter. 2006. Staging Equality. On Ranciére’s Theatrocracy. New Left Review 37:
109-129.

Hardt, Michael und A. Negri. 2004. Multitude. Krieg und Demokratie im Empire. Frankfurt
a. M. und New York: Campus.


http://dx.doi.org/10.1177/1474885111406386
http://dx.doi.org/10.1111/1467-8675.12201

,Doch diese Stérung zielt eher ... 139

Klammer, Markus. 2010. Jacques Ranciére und die Universalitit der Gleichheit. In Das
Streit-Bild. Film, Geschichte und Politik bei Jacques Ranciere. Hrsg. D. Robnik, T. Hiibel
und S. Mattl, 195-211. Wien und Berlin: Turia + Kant.

Lievens, Matthias. 2014. Contesting representation: Ranciére on democracy and represen-
tative government. Thesis Eleven. https://doi.org/10.1177/0725513614535693.

Lorey, Isabell. 2011. Non-representationist, Presentist Democracy. Lecture given at the
,Autonomy Project Symposium®, October 7-9, 2011, Van Abbemuseum Eindhoven
(short version). http://eipcp.net/transversal/1011/lorey/en. Zugegriffen: 01. Februar
2017.

Lorey, Isabell. 2012. Demokratie statt Repridsentation. Zur konstituierenden Macht der
Besetzungsbewegungen. In Occupy! Die aktuellen Kdmpfe um die Besetzung des Poli-
tischen. Hrsg. 1. Lorey, J. Kastner, G. Raunig und T. Waibel, 7-49. Wien und Berlin:
Turia + Kant.

Nisstrom, Sofia. 2006. Representative Democracy as Tautology: Ankersmit and
Lefort on Representation. European Journal of Political Theory. https://doi.
org/10.1177/1474885106064664.

Nisstrom, Sofia. 2011. Where Is the Representative Turn Going? European Journal of Poli-
tical Theory. https://doi.org/10.1177/1474885111417783.

Ranciere, Jacques. 2002 [1995]. Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. Frankfurt
a. M.: Suhrkamp.

Ranciere, Jacques. 2008 [2000]. Die Aufteilung des Sinnlichen. Asthetik und Politik. Tn
Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der Kunst und ihre Paradoxien. Hrsg. Maria
Muhle, 21-73. Berlin: b_books.

Ranciere, Jacques. 2008 [2001]. Zehn Thesen zur Politik. Berlin: diaphanes.

Ranciere, Jacques. 2009a [2003]. Politik der Bilder. Ziirich und Berlin: diaphanes.

Ranciere, Jacques. 2009b. Der emanzipierte Zuschauer. Wien: Passagen-Verlag.

Ranciere, Jacques. 2011. Chronik der Konsensgesellschaft. Wien: Passagen.

Ranciere, Jacques. 2012a [2005]. Der Hass der Demokratie. Berlin: August.

Ranciere, Jacques. 2012b. Die Worter des Dissenses. Interviews 2000-2002. Wien: Passagen.

Ranciere, Jacques. 2013 [2011]. Aisthesis. Vierzehn Szenen. Wien: Passagen.

Saward, Michael. 2010 [2006]. The Representative Claim. Oxford: Oxford University
Press.

Urbinati, Nadia und M. E. Warren. 2008. The Concept of Representation in Contemporary
Democratic Theory. Annual Review of Political Science. https://doi.org/10.1146/annu-
rev.polisci.11.053006.190533.


http://dx.doi.org/10.1177/0725513614535693
http://eipcp.net/transversal/1011/lorey/en
http://dx.doi.org/10.1177/1474885106064664
http://dx.doi.org/10.1177/1474885106064664
http://dx.doi.org/10.1177/1474885111417783
http://dx.doi.org/10.1146/annurev.polisci.11.053006.190533
http://dx.doi.org/10.1146/annurev.polisci.11.053006.190533

®

Check for
updates

Reinszenierungen

Von der Szene der Plebejer zur Untersuchung des
politischen Moments in gegenwartigen Bewegungen

Christian Leonhardt

1 Einleitung

Jacques Ranciere konzipiert im Beriihrungspunkt zwischen dem, was er Polizei
nennt, und dem, was er als Politik bezeichnet, den politischen Moment als Bruch
mit der Ordnung einer Gesellschaft.> Gesellschaftlichen Ordnungen liegt dabei
eine sinnliche Aufteilung zugrunde in diejenigen, die als politische Wesen wahrge-
nommen werden, und diejenigen, die nicht als solche erscheinen. Ranciere bindet
diesen Umstand an die Frage nach der Fihigkeit zu Sprechen — politische Wesen
besitzen l6gos, andere nicht. Der Bruch im politischen Moment besteht genau
darin, dass letztere ihre Stimme erheben und anfangen zu sprechen, als wiren sie —
gleich den anderen — politische Wesen. Beispielhaft hierfiir steht bei Ranciere die
Erzihlung des Auszuges der Plebejer aus dem antiken Rom. Die Frage ist, was
kann dieses Ereignis vor 2500 Jahren iiber die Moglichkeit politischer Momente
in der Gegenwart erzihlen?

Ziel dieses Textes ist daher erstens inhaltlich zu kldren, was ein politischer
Moment aus einer ranciereschen Perspektive ist, wie man sich zweitens aus dieser

'Da ich zwischen der Alltagsbedeutung von Polizei und Politik und der Bedeutung, die
Ranciere Polizei und Politik zuteilt, differenziere, sind letztere immer kursiv geschrieben.
Ausnahmen sind direkte Zitate.

2Fiir sehr hilfreiche Kommentare und Korrekturen danke ich Edda Grimm, Lena Twardowski,
Carolin Zieringer, Martin Nonhoff und Thomas Linpinsel.

C. Leonhardt (<)
Bremen, Deutschland

© Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH 2018 141
T. Linpinsel und L.-T. Lim (Hrsg.), Gleichheit, Politik und Polizei: Jacques

Ranciére und die Sozialwissenschaften, Kulturelle Figurationen: Artefakte,

Praktiken, Fiktionen, https://doi.org/10.1007/978-3-658-20670-3_8




142 C. Leonhardt

Perspektive mit diesem auseinandersetzen kann und drittens, wie eine solche Aus-
einandersetzung mit gegenwirtigen Ereignissen aussehen konnte. Im Folgenden
werde ich daher zunéchst dem politischen Moment auf der strukturellen Ebene bei
Ranciere nachgehen und ausgehend von seinen Uberlegungen zur Politik und Poli-
zei herausarbeiten, was ein politischer Moment ist und mit was in ihm gebrochen
wird. Ausgehend von diesen formellen Uberlegungen des Bruchs stellt sich die
Frage nach dem Moment, in dem dieser Bruch sich vollzieht. Ein Beispiel fiir die-
sen Moment ist die Szene der Plebejer. Anhand dieser Szene lassen sich weitere
Uberlegungen zum Moment des Bruches anstellen und konkretisieren. Allerdings
zeigt sich hier auch ein Problem, denn die Szene konzentriert sich auf die Sprech-
akte der Plebejer und scheint damit das Gelingen des Moments von dem Ver-
nehmen ihres Gegeniibers, den Patriziern, abhingig zu machen. Daher wird eine
Reinszenierung der Szene notwendig. In dieser werde ich drei weitere Elemente
des politischen Moments aufzeigen: dass die Sprechakte von weiteren Handlun-
gen begleitet werden, die man als (doppelten) Entzug aus und von der Ordnung
begreifen kann, dass die Demonstration der Gleichheit von dem Présenthalten
dieses Entzuges abhidngt und dass der politische Moment seine Grenzen hat. Auf
Grundlage der sich durch die Reinszenierung ergebenden Bestimmung des politi-
schen Moments werde ich dann letztlich einen Vorschlag fiir die Auseinanderset-
zung mit diesem in der Gegenwart erarbeiten. Dabei gehe ich von der These aus,
dass der politische Moment in aktuellen Bewegungen und Ereignissen zu suchen
ist und anhand von aktivistischen Reflexionen (d. h. aktivistischen Theorieproduk-
tionen) im Sinne Ranciéres Methode der Gleichheit untersucht werden kann.

2 Der Bruch: Beriihrungspunkt von Politik und
Polizei

Der politische Moment als Bruch konstituiert sich fiir Ranciere in der Begegnung
zweier unterschiedlicher Logiken: die der Polizei, als ein Modus der Aufteilung
einer Gemeinschaft, die diese konstituiert, und die der Politik, die durch das Vor-
fiihren einer prinzipiellen Gleichheit diese konstitutive Aufteilung infrage stellt.
Kurz: Der politische Moment offenbart sich im Bruch der Politik mit der Polizei.
Um den politischen Moment zu verstehen, werde ich daher zunichst kldren, was
mit Polizei gemeint ist, um dann darauf eingehen, womit die Politik bricht und
wie sich dieser Bruch vollzieht.

Grundlegend fiir jede Form von Kollektivitit ist fiir Ranciere eine Aufteilung
des Sinnlichen. Bevor eine Gemeinschaft als Gemeinschaft mit einer bestimmten
Identitit, einer Ordnung der Beziehungen und ihrer Rechte erscheint, bezieht sie



Reinszenierungen 143

sich im weitesten Sinne auf eine Aufteilung in Wahrnehmbares und in das, was
nicht wahrnehmbar ist (Ranciere 2002, S. 22). Anders formuliert: Noch bevor eine
gesellschaftliche Ordnung sich konstituiert, die zwischen Konig_innen und Unter-
tanen, Wihler_innen und Gewihlten oder auch freien Individuen in freiwilliger
Assoziation unterscheidet, bezieht sie sich auf eine Aufteilung des Sinnlichen, die
diese Subjektpositionen als solche erst erscheinen ldsst. Die Aufteilung des Sinn-
lichen ist somit die allgemeine Art und Weise, die ,,die Formen des Teilhabens
bestimmt, indem es zuerst die Wahrnehmungsweise festlegt, in die sie sich ein-
schreibt* (Ranciere 2008, S. 31). Es ist also erst die Ordnung der Wahrnehmungs-
weisen, die den Dingen ihren Anteil an und ihren Ort in der Ordnung zuweist. Die
allgemeine Logik der Aufteilung nennt Ranciere Polizei. Sie ist daher

eine Ordnung der Korper, die die Aufteilung unter den Weisen des Machens, den
Weisen des Seins und den Weisen des Sagens bestimmt, die dafiir zustdndig ist, dass
diese Korper durch ihren Namen diesem Platz und jener Aufgabe zugewiesen sind;
sie ist eine Ordnung des Sichtbaren und des Sagbaren, die dafiir zustindig ist, dass
diese Tatigkeit sichtbar ist und jenen andere es nicht ist, dass dieses Wort als Rede
verstanden wird, und jenes andere als Larm (Ranciere 2002, S. 41).

Da die Aufteilung des Sinnlichen konstitutiv fiir jede Gemeinschaft ist, hat jede
Form von Kollektivitit ihre Polizei, egal wie egalitdr, freiheitlich und gerecht sie
organisiert sein mag.> Der Begriff beschreibt also lediglich den Umstand, dass
jede Gemeinschaft einer Logik der Aufteilung folgt. Daher wird er hier in einem
,weiteren Sinne, der auch ein neutraler, nicht abwertender Sinn ist“ (Ranciére
2002, S. 40), verwendet.

Insofern ist auch das Erscheinen als politisches Subjekt von der Polizei abhén-
gig. Es muss nicht nur als Subjektposition in dieser Sinnlichkeit enthalten und
seine Identitit polizeilich identifizierbar sein, sondern die polizeiliche Identitit
muss auch eine solche sein, die in der Aufteilung des Sinnlichen als politische
(an)erkannt ist. Diesen Umstand bindet Ranciere an die Frage, ob das Subjekt als
ein Wesen mit /dgos oder mit phoné in der Ordnung erscheint. Bezeichnet phoné
lediglich den allgemeinen Besitz einer Stimme, die in der Lage ist, Emotionen aus-
zudriicken und z. B. Zustimmung oder Ablehnung zu signalisieren, ist [dgos der

3Daher ist der Begriff der Polizei nicht nur nicht mit der gleichnamigen Ordnungsmacht
oder dem Staatsapparat im Allgemein zu verwechseln (Ranciere 2002, S. 40), sondern es
ist auch verkiirzt, ihn mit dem Verweis auf das englische Verb policing auf ,,Uberwachung®
(Davis 2014, S. 125) festzunageln und ihm ,.diistere Untertone® (Davis 2014, S. 145) zu
unterstellen, wie es Oliver Davis in seiner Standard-Ranciére-Einfiihrung macht.



144 C. Leonhardt

besondere Besitz der Sprache. Nur Wesen mit /dgos sind in der Lage wirklich zu
sprechen, zu argumentieren, der Vernunft Ausdruck zu geben. Der l6gos bestimmt
also die auditive Aufteilung des Sinnlichen,

wodurch eine lautliche Aussendung als Rede verstanden wird, fihig, das Recht aus-
zusprechen, wihrend eine andere nur als Ldirm wahrgenommen wird, der Freude
oder Schmerz, Zustimmung und Revolte signalisiert (Ranciere 2002, S. 34).

Als Aufteilung ist der logos daher nicht nur etwas, was Wesen als politischen Wesen
zuteil wird, sondern er ist die Zuteilung und verortet das Prinzip der Zuteilung in
sich selbst. Damit entscheidet die Aufteilung und Zugehorigkeit zum l6gos nicht
nur tiber die Wahrnehmung eines Wesens als politisches Wesen, sondern bestimmt
auch den Raum des Sprachlichen als (privilegierten) Ort der Politik. Die politische
Identitit eines Subjekts als politisches Wesen wird also dariiber gemessen, was,
wie und wo dieses Wesen sprachlich etwas zum Gesellschaftlichen beitragen kann.
Umgekehrt heif3t jemanden nicht als politisches Wesen anzuerkennen, zuerst ,,nicht
zu verstehen, was er sagt, nicht zu horen, dass es eine Rede ist, die aus seinem
Mund kommt* (Ranciere 2008, S. 34).

Politik* bezeichnet nun fiir Ranciére jene Handlungen, die zu einem Bruch mit
der polizeilichen Aufteilung des Sinnlichen fiihren, das heiflt mit dem, was gesehen
und gesagt werden kann (und was nicht).’ Sie ist von daher zuallererst eine ,,Inter-
vention in das Sichtbare und das Sagbare* (Ranciere 2008, S. 32): Sie ,.ldsst sehen,
was keinen Ort hatte gesehen zu werden, lédsst eine Rede horen, die nur als Larm
gehort wurde® (Ranciere 2002, S. 41). Demzufolge ist der Bruch radikalen Charak-
ters, da er auf der konstitutiven Ebene ansetzt. Die Politik ist nicht nur der Bruch
mit der Zuteilung der Anteile mehr oder weniger fixer identifizierbarer Identititen
in einer Ordnung, ,,sondern eine Unterbrechung in der Idee der Dispositionen, die
diese Positionen ,eigen‘ machen* (Ranciere 2008, S. 15). Kurz: Sie ist der Bruch mit
der Logik der Identifizierung und Erscheinung von Identitit und damit der Identi-
titen selbst. Die politische Handlung zeigt sich daher in einer ,,Ent-Identifizierung®
(Ranciere 2002, S. 48) von den ihnen zugewiesenen Subjektpositionen, indem sich
z. B. — wie sich spiter zeigen wird — nicht dafiir fihig befundene Subjekte fiir ebenso
fahig erkldren, iiber politische Entscheidungen zu befinden, wie Politiker_innen und

“4Folgende Ausfiihrungen und insbesondere die Teile zu Gleichheit und Streit lehnen sich an
Leonhardt (2017, S. 47-52) an.

SIch konzentriere mich an dieser Stelle auf die Frage des Sagbaren. Vgl. u. a. fiir das
,.Sichtbare** Ranciéres Uberlegungen zu Kunst und Asthetik (Rancigre 2005).



Reinszenierungen 145

Ko6nig_innen. Damit verlangen sie weder ein neues Arrangement innerhalb einer
gegebenen Ordnung (eine neue Zuteilung), noch setzen sie einer Aufteilungsvorstel-
lung eine andere entgegen. Indem sie sich als gleich erkldren, machen sie die Idee
der Aufteilung und Zuordnung der politischen Wesen und ihrer Anteile zunichte. Was
die Politik der polizeilichen Aufteilung also entgegensetzt, ist in gewisser Weise die
Nicht-Aufteilung der Gleichheit. Sie stellt der polizeilichen Logik der Aufteilung und
Identifizierung eine Logik der Gleichheit und der ,,Ent-Identifizierung* entgegen.

Die Gleichheit als Nicht-Aufteilung ist von daher kein normatives Konzept®
oder ein durch emanzipatorische Politik erreichbarer gesellschaftlicher Zustand.
Die politische Gleichheit ist so gesehen leer. Indem sie nicht nur die Verteilung
der Positionen infrage stellt, sondern auch das, was diese Positionen eigen macht,
stellt sie das infrage, was Subjekte erst als gleiche Identititen erscheinen las-
sen konnte. Die Gleichheit der Politik ist eine Gleichheit, nicht weil alle gleich
sind, sondern weil der MafBstab, die Logik der Unterscheidung, die Kriterien zur
Erkennung von Ungleichheit fehlen. Das fiihrt zu einer weiteren Eigenschaft der
politischen Gleichheit: Die politische Gleichheit kann nicht als solche erscheinen.
Die Negierung jeglicher Aufteilung des Sinnlichen wire nicht nur die Negierung
jeglicher Ordnung, jeglicher Kollektivitdt und Subjektivitit, sondern eben auch
jeder Moglichkeit das, was wir sehen und horen, zueinander in Beziehung zu
setzen und zu verstehen. Es gibt kein Sein oder Werden auflerhalb einer Auftei-
lung des Sinnlichen — was es gibt, sind Momente des Bruchs, der Infragestellung
und des Streits mit der Polizei. Daher erscheint die politische Gleichheit in der
Demonstration des Unrechts der Ungleichheit (Ranciere 2002, S. 50).

Das Unrecht ist fiir Ranciere die Subjektivierungsweise, in der die Gleichheit
eine politische Gestalt annimmt (Ranciere 2002, S. 50). Dieses Unrecht ist jedoch
von einer besonderen Art: Es ist ein Unrecht, was in der gegebenen Aufteilung
des Sinnlichen nicht formuliert werden kann und sein Erscheinen ist fiir eine Auf-
teilung, die nichts auBerhalb von sich kennt, immer eine Infragestellung dieser
Aufteilung. Das Unrecht ist von daher immer konflikthaft und sein Erscheinen
daran gebunden, dass es in der Lage ist, diesen Konflikt, den es eigentlich nicht
geben kann, trotzdem auszustellen. Daher gibt es dann einen politischen Moment,
wenn es gelingt eine ,,Biihne des Dissens* (Ranciere 2011a, S. 8 f.) einzurichten,
auf der der politische Streit iiber ,,das Dasein einer gemeinsamen Biihne, iiber das
Dasein und die Eigenschaft derer, die auf ihr gegenwirtig sind“ (Ranciere 2002,
S. 38) gefiihrt werden kann. Da jedoch das Unrecht selbst in der polizeilichen

SFiir eine solche Interpretation vgl. z. B. Hiirlimann (2015, S. 15).



146 C. Leonhardt

Ordnung keinen Ausdruck finden kann und in Konflikt mit der Ordnung steht, hat
auch der Streit selbst keinen Ort in der Ordnung und ist selbst umstritten. Der
Streit entbrennt zwischen diesem Nichtverstehen, das die Ordnung des Sinnlichen
selbst ausdriickt (Ranciere 2002, S. 36), und dem, ,.der spricht, obwohl er nicht zu
sprechen hat* (Ranciere 2008, S. 21), und betrifft so die Grenzziehung zwischen
phoné und Iégos. Wenn jedoch die Frage, was sprechen heifit und wer sprechen
kann, selbst Gegenstand des Streits sind, dann kann es keine Form eines rational-
argumentativen Austausches geben, ,,weder Regel noch Code fiir die Diskussion*
(Ranciere 2002, S. 35). Diese Sprechsituation, in der ,der Streit dariiber, was
Sprechen heif3t, die Rationalitit der Sprechsituation selber ausmacht* (Ranciere
2002, S. 10), nennt Ranciére Unvernehmen.

Im politischen Moment wird also mit der polizeilichen Aufteilung des Sinn-
lichen gebrochen. Der Bruch besteht darin, dass Wesen den ihnen zugewiesen
Platz in einer Gesellschaft verlassen und an einem Ort die Stimme ergreifen, an
dem sie eigentlich kein Recht haben zu sprechen. Dies tun sie, indem sie sich von
ihrer zugewiesenen Subjektposition ent-identifizieren und sich in einem Prozess
der ,,politischen Subjektivierung* (Ranciere 2002, S. 48) begeben, der es ihnen
erlaubt, den Bruch als solchen auszustellen. Dieses Ausstellen ist die konflikthafte
Demonstration der Gleichheit in der Ungleichheit auf einer Biihne des Dissens.
In Rancieres Uberlegungen zu Politik und Polizei zeigt sich so auf der formellen
Ebene mit was gebrochen (mit der Aufteilung des Sinnlichen, der Aufteilung in
I6gos und phoné, in politische und unpolitische Wesen) und wie gebrochen (Ent-
Identifizierung und politische Subjektivierung, konflikthafte Demonstration der
Gleichheit in der Ungleichheit) wird. Wie diese formellen Uberlegungen konkret
im politischen Moment funktionieren, wird in der Szene, die Ranciere anhand des
Auszuges der Plebejer aus Rom konstruiert, deutlich.

3 Die Szene der Plebejer

Ranciere (2002, S. 41) nennt im Unvernehmen drei Beispiele fiir mogliche politische
Titigkeiten: die Sprechakte der Plebejer wihrend des ersten Auszuges aus dem anti-
ken Rom, die philosophischen Titigkeiten mancher sozialistischer Arbeiter_innen
des 19. Jahrhunderts und das Agieren von Demonstrant_innen und Barrikaden-
kidmpfer_innen. Wihrend die letzteren beiden im Verlauf des Textes nur sporadisch
auftauchen, beschiftigt sich Ranciere mit ersterem intensiver, indem er iiber eine
Neuerzihlung des Auszuges eine Szene konstruiert. Im Folgenden werde ich daher
kurz kldren, welche Rolle die Konstruktion von Szenen im Allgemeinen in Rancieres
Denken spielt, um dann auf die Szene der Plebejer einzugehen.



Reinszenierungen 147

Konstruktionen von Szenen sind fiir Ranciere wichtig, da er iiber das Neu-
und-anders-Erzédhlen von Ereignissen und Handlungen den Akt der Ent-Identi-
fizierung und die Demonstration der Gleichheit in seinem Erzihlen performativ
zu verldngern und somit den politischen Moment auszustellen versucht. So sind
Szenen Erzidhlungen von Momenten des Bruchs. Um diesen jedoch nicht wieder
in eine erkldrende Aufteilung einzuschreiben (und damit den Bruch wieder zu
kitten), trifft er zwei Vorkehrungen. Erstens geht es Ranciere in der Betrachtung
eines Ereignisses oder Handlung weniger um die 6konomische und soziale Veran-
kerungen von Subjekten, um daraus ihr Handeln erkldren zu kénnen (Identifizie-
rung). Vielmehr interessiert er sich fiir solches Handeln, das in diesen Kontexten
entsteht, diese jedoch iiberschreitet, mit ihnen bricht und in Konflikt mit ihnen
gerit (Ent-Identifizierung; Ranciere 2016c, S. 154). Erzidhlungen iiber solches
Handeln bezeichnet Ranciere (2013, S. 17) auch als Gegenmythen. Zweitens geht
es ihm darum, die in diesen Gegenmythen demonstrierte Gleichheit auch in der
Erzihlung selbst auszustellen, indem er davon ausgeht, dass Denken und Handeln
nicht das Privileg einer bestimmten sozialen Gruppe ist, sondern iiberall stattfin-
det (Ranciere 2016c¢c, S. 154). Diese prifigurativ-performative Gleichheit nennt
Ranciere ,,Methode der Gleichheit* (Ranciere 2016a, S. 139). Die Szene ist also
eine Erzdhlung von Momenten des Bruchs, der sich durch ein kontextiiberschrei-
tendes und Gleichheit demonstrierendes Handeln auszeichnet, und die versucht,
diese Gleichheit prifigurativ und performativ in der Erzdhlung selbst umzusetzen.
Eine solche Szene konstruiert Ranciere um den Auszug der Plebejer aus Rom.

Die klassische Quelle der Erzidhlung der Sezession der Plebejer wurde von
Titus Livius in Ab urbe condita Liber verfasst. Diese erzidhlt von dem im Jahre
Jahre 494/493 v.u.Z. in Rom stattfindenden Konflikt zwischen den Patriziern
(dem romischen Adel) und den Plebejern (dem Volk). Der Ausgangspunkt des
Konfliktes war eine existenzielle Verschuldung grofier Teile der plebejischen
Bevolkerung aufgrund von Kriegseinsidtzen und hoher Steuerbelastung. Schnell
weitete sich der Konflikt jedoch zu einem um die politischen Ordnung Roms
aus und erreichte seinen Hohepunkt mit dem Auszug der Plebejer aus Rom vor
die Tore der Stadt auf den Heiligen Berg (Sacer Mons). Dies setzte die Patrizier
soweit unter Druck, dass sie nach Verhandlungen dazu bereit waren, den Plebe-
jern eine eigene politische Vertretung zu gewihren, die als Gegengewicht zu den
patrizischen Konsuln dienen sollten: das Tribunat.

7In der Erziihlung von Ballanche (siehe nichster Absatz) ziehen die Plebejer auf den Aventin
(Ranciere 2002, S. 34), einen der sieben Hiigel Roms, der sich damals ebenfalls auflerhalb
des Pomeriums (dem offizielle Stadtgebiet) befand (Livius 1999, S. 208).



148 C. Leonhardt

Ranciere bezieht sich bewusst nicht auf diese Standard-Quelle, sondern auf
die Neuerzihlung des franzosischen Schriftstellers Pierre-Simon Ballanche, die
dieser 1829 in seiner Formule général de [I’histoire de] tous les peuples appli-
quée a [’histoire du peuple romain (Allgemeine Formel der Geschichte der Volker,
auf die Geschichte des romischen Volkes angewandt) verfasste (Ranciere 2002,
S. 35). Seine Begriindung ist, dass sich Ballanche dem widme, was Livius ent-
gehe: den Sprechakten der Plebejer und der Art und Weise des Streits zwischen
Plebejern und Patriziern (Ranciere 2002, S. 34 f.). Livius konne — so der Vorwurf
Ballanches (und letztlich auch Rancieres) — den Auszug nur, ,.als einen Aufstand
des Elends und des Zornes* (Ranciere 2002, S. 34-35) denken. Rancicre reinsze-
niert daher die Reinszenierung Ballanches, um den artikulativen Streit zwischen
Patriziern und Plebejern um die Moglichkeit der Artikulation selbst ein weiteres
Mal herauszustreichen.®

Im Sinne der Szene konzentriert sich Ranciere in seiner Konstruktion auf die
Ausstellung des politischen Konfliktes. Er interessiert sich daher kaum fiir die Auf-
teilung Roms, die sozialen und 6konomischen Hintergriinde der Beteiligten. Wor-
auf er dagegen seinen Fokus richtet, sind die Szenen der Sprechakte und die darin
enthaltenen Erzéhlungen. Auf der einen Seite gibt es die Szene der Patrizier — bei
Ballanche personifiziert in der Person des Konsul Appius Claudius. Fiir diesen gibt
es nichts zu diskutieren mit ,,Wesen ohne Namen [...], ohne Logos, das heif3it, ohne
symbolische Einschreibung im Gemeinwesen* (Ranciere 2002, S. 35; H. i. O.). Fiir
Appius ist alles, was die Plebejer von sich geben (noch bevor sie den Mund 6ft-
nen), ,.eine Sprache, die eine Art fliichtiger Ton, eine Art Briillen, Zeichen eines
Bediirfnisses ist, nicht Manifestation der Intelligenz* (Ranciére 2002, S. 35).° Auf
der anderen Seite gibt es die Szenen der Plebejer, die vor die Tore Roms ziehen, ein
Lager aufschlagen und sich dort das aneignen, was ihnen die Patrizier absprechen,
besitzen zu konnen: Sprache, Namen, Reprisentation (Ranciere 2002, S. 36). Sie
erfinden dabei keine andere Sprache, eine plebejische Sprache oder eine ganz neue
Sprache, sondern sie mimen die Sprechakte der Patrizier (Ranciere 2002, S. 36),
zeigen daher die Ungiiltigkeit der Aufteilung des Sinnlichen auf und demonstrieren
die Gleichheit aller sprechenden Wesen.

Die Gleichheit, die sich in der Szene zeigt, ist also wieder keine allgemeine
Gleichheit, sondern eine relative Gleichheit, da sie eine bestimmte Ungleichheit

8Zur Politik des historischen Erzihlens vgl. Ranciére (2015).

9Da es keine deutsche Ubersetzung des Textes von Ballanche gibt, sind hier alle Zitate aus
dem Unvernehmen iibernommen und jeweils im Satz als Zitate aus dem Ballanche Text
ausgewiesen.



Reinszenierungen 149

performativ ad absurdum fiihrt, indem Subjekte das, was ihnen durch eine Auftei-
lung abgesprochen wird, dennoch praktizieren, sich aneignen. Diesen Prozess der
Aneignung von Subjekten nennt Ranciere (2016a, S. 140) Emanzipation: ,.the att-
empt to get rid of the ways of being, seeing, saying, and doing that made them fit
for their condition.” Dadurch, dass die Plebejer die gleiche Sprache sprechen, die
gleichen Gedanken denken und verstehen konnen wie die Patrizier, zeigen sie die
Ungiiltigkeit der Aufteilung auf, die ihnen diese Féhigkeit absprechen und die die
Patrizier nur fiir sich beanspruchen (Ranciere 2002, S. 37). Diese Beanspruchung
erscheint jedoch im Angesicht der performativ vorgetragenen Gleichheit der Ple-
bejer auf einmal nicht mehr als Affirmation der Aufteilung der Welt, sondern als
performativer Widerspruch, der an dieser Aufteilung zweifeln lidsst. Die Szene
erzihlt also eine Geschichte, in der die Plebejer im Begriff sind, die Welt umzu-
konstruieren, dadurch auf die Konstruiertheit der Welt der Patrizier verweisen und
diese somit dekonstruieren. So konstruiert die Szene selbst eine dekonstruktive
Geschichte und verweist auf die Konstruiertheit jeder gesellschaftlichen Ordnung.

Diese Demonstration der Gleichheit bedarf jedoch der ,,Entfaltung einer spezi-
fischen Biihne der Sichtbarmachung* (Ranciere 2002, S. 37), die ihr Wirksamkeit
verleihe. Im Auszug organisieren die Plebejer ein zwar prekires, aber funktionie-
rendes Gemeinwesen, in dem sie wiederum eine Gleichheit demonstrieren, indem
sie das der Patrizier mimen.'? Die Ausstellung der Gleichheit versucht die Szene
zu verldngern, indem sie die Plebejer nicht auf ihre soziale und 6konomische
Position zuriickverweist und darin die ausschlieflichen Griinde fiir ihr Handeln
sucht. Sondern die Szene ist der Versuch die Biihne des Dissens in der Erzdhlung
noch einmal zu errichten, indem sie die emanzipativen Sprechakte der Plebejer
rekonstruiert.

In der Szene lassen sich also die formellen Uberlegungen zu Politik und
Polizei wiederfinden, indem sie den Streit iiber die Unterscheidung in ldgos und
phoné, in politische und unpolitische Wesen ausstellt und zeigt, wie der Bruch
aus der Demonstration der Gleichheit entsteht. Dabei passieren drei Dinge
gleichzeitig: Erstens ent-identifizieren die Plebejer sich von ihrem zugewiese-
nen Ort, indem sie anfangen zu sprechen und sich zu organisieren wie politi-
sche Wesen (in diesem Fall, wie die Patrizier). Zweitens griinden sie daher in
diesem Sinne keine Gegenmacht, die der Macht der Patrizier kontrir entgegen-
steht und diese zu {iberwinden sucht, sondern sie stellen die Aufteilung, aus der

10 [...] sie sprechen Verwiinschungen und Vergotterungen aus; sie wihlen einen unter
ihnen aus, um ihre Orakel zu befragen; sie geben sich Reprisentanten, indem sie ihnen
neue Namen geben* (Ranciere 2002, S. 36; H. i. O.).



150 C. Leonhardt

die Patrizier ihre Macht(anspriiche) ableiten, als null und nichtig dar. Drittens
wird diese Darstellung nicht einfach von den Patriziern akzeptiert, sondern
die Demonstration der Gleichheit kann nur in der Ausstellung des Konfliktes
erscheinen. Die Frage, die jedoch weiter bleibt, ist, was genau heilit es, eine
Biihne des Dissens zu errichten, den Dissens auszustellen und einen Resonanz-
raum zu schaffen? Wie schaffen es die Plebejer, dass sie den Konflikt soweit auf-
rechterhalten und ausweiten, dass er sich in die Ordnung der Patrizier fortpflanzt,
dass sie einen konflikthaften Diskurs dariiber etablieren, was sprechen heif3t?

Ranciere (2002, S. 36) verweist an dieser Stelle auf zwei merkwiirdige Dinge:
Einerseits gibt es Figuren, die zwischen der rechtmifigen Szene der Patrizier
und der unrechtmifigen Szene der Plebejer zirkulieren — allerdings nur in eine
Richtung. Néamlich jene atypischen Patrizier, die meinen, etwas wie Sprache bei
den Plebejern vernommen zu haben. Andererseits gibt es bei Ballanche im Senat
einen geheimen Rat weiser Alter, die wiissten, wann eine Ara zu Ende sei und
daraus schlieflen, ,,dass, da die Plebejer Wesen der Sprache geworden sind, es
nichts anderes zu tun gibt, als mit ihnen zu sprechen (Ranciere 2002, S. 37).
Aber sollte der Akt der Emanzipation der Plebejer in seinem Gelingen allein von
dem wohlwollenden Bemiihen einiger Patrizier und der Beurteilung einiger alter
und einflussreicher Politiker abhingen? Verschiebt eine solche Erzihlung nicht
wieder im letzten Moment den Akt der Emanzipation in Richtung Ungleichheit,
indem sie den Resonanzraum von denen abhingig macht, die ihn verschwinden
lassen wollen? Es ist eine Sache zu sagen, dass Emanzipation und Ent-Iden-
tifizierung nicht nur die Plebejer betrifft, sondern, da dieser Akt die Aufteilung
als Ganzes infrage stellt, auch einer Anderung der Position der Patrizier bedarf.
Eine andere Sache wire es allerdings zu sagen, dass dies nicht nur eine notwen-
dige, sondern gar die hauptsidchliche Bedingung sei. Um dieser hypothetischen
Behauptung zu widersprechen, muss ich die Szene der Plebejer ein weiteres Mal
reinszenieren.

4 Reinszenierung

Die aktive Demonstration, das Ausstellen oder auch die Sichtbarmachung der
Gleichheit, ist ein zentrales Element der Uberlegungen Ranciéres zum politi-
schen Moment. In den formellen Uberlegungen habe ich darauf hingewiesen, dass
die Gleichheit nur in Form des Unrechts der Ungleichheit erscheinen kann, und
dass dieses Unrecht sowohl im Absprechen des logos liegt, wie auch darin, dass
es weder als solches in der Aufteilung des Sinnlichen erkannt noch formuliert
werden kann. Der Art des Unrechts und der Weise seiner Sichtbarmachung werde



Reinszenierungen 151

ich daher in der folgenden Reinszenierung weiter nachgehen. Die These hier
ist, dass der politische Moment nicht nur im Akt des plebejischen Mimens der
Patrizier liegt, sondern ebenso im Akt des Auszuges, der erst die Bresche fiir
den Raum der Umgestaltung 6ffnet. Um dies zu zeigen, werde ich im Folgenden
sowohl wieder auf die Quelle des Livius zuriickgreifen miissen, als mich auch in
Teilen an Isabell Loreys Studie iiber die Figuren des Immunen anlehnen. Denn in
dieser umfangreichen Studie der antiken Quellen zum ersten und zweiten Auszug
der Plebejer konzentriert sich Lorey nicht nur auf die Sprechakte der Plebejer und
Patrizier, sondern beschiftigt sich ausfiihrlich mit dem Auszug, der Riickkehr und
ihrer politisch-theoretischen Bedeutung. So erlaubt ihre Studie nicht nur weitere
politische Elemente in der Erzidhlung, sondern auch die Grenzen des politischen
Momentes zu erkennen.

4.1 Erste Reinszenierung: Das doppelte Unrecht

Die Ausgangsfrage dieser Reinszenierung ist, um welche Art des Unrechts es sich
beim politischen Moment handelt? Diese Frage ist gleichzeitig die Frage nach der
Ausgangssituation der Szene. Jene ist zundchst durch zwei Umstinde gekenn-
zeichnet. Der erste ist der bereits bekannte, dass die Bevolkerung Roms in zwei
Stiande geteilt war: einerseits die politische Klasse der Patrizier und andererseits
die Plebejer; das heifit alle anderen, die weder Patrizier — und damit politisch
einflusslos — noch Sklaven waren (Lorey 2011, S. 32). Gleichzeitig stellten die
Plebejer den Grofteil des Heeres und damit der Verteidigung der Stadt. Hier setzt
der zweiten Umstand an. Rom war zu dieser Zeit noch kein grofles Imperium,
sondern lag als Stadt mit umliegenden Stddten in Konflikt. Durch die stindigen
Kriege waren die Bauern teils mehr auf dem Schlachtfeld als auf ihren Feldern
und konnten daher die Ernte nicht einholen oder séden bzw. waren ihre Felder und
Hofe vor Rom gepliindert und niedergebrannt worden, sodass sie sich verschulden
mussten (Livius 1999, S. 65, 198-199). Da sie aber stindig von neuem eingezo-
gen wurden, konnten sie die Schulden nicht abarbeiten, sodass diese immer weiter
wuchsen, bis viele Plebejer zu Quasi-Leibeigenen wurden (Livius 1999, S. 65).
Die Plebejer versammelten sich daher auf dem Forum, um ihrem Unmut
Luft zu machen und den Senat dazu zu bewegen, zusammenzutreten und sich
des Problems anzunehmen (Livius 1999, S. 67). Dieser tat sich jedoch schwer
damit, sich in einer beschlussfihigen Anzahl zu versammeln und — als er es end-
lich war —, sich mit dem Thema auseinander zu setzen. Ob Zufall oder nicht,
bevor eine Entscheidung getroffen werden konnte, kam die Nachricht, dass ein



152 C. Leonhardt

Heer der Volsker'! auf die Stadt zumarschiere. Der darauf folgende Versuch einer
Truppenaushebung schlug jedoch fehl, da man der Meinung war, dass die Patri-
zier selbst Kriegsdienst tun sollten: ,,[W]er die Kriegsbeute bekommt, der solle
gleichermalflen auch die Gefahren zu tragen haben (Livius 1999, S. 71). Damit
die Stadt dennoch verteidigt werden konnte, erlieB der Konsul'? Publius Servi-
lius ein Edikt, das besagte, dass niemand in Gewahrsam gehalten und somit vom
Kriegsdienst abgehalten werden kann und auch niemand Anspriiche an jemanden
und seinen Besitz stellen durfte, solange dieser im Kriegsdienst sei. Darauthin
meldeten sich viele Schuldpflichtige und das so aufgestellte Heer schlug das der
Volsker in die Flucht (Livius 1999, S. 71, 73). Auch die in den nichsten Tagen
darauf folgenden Kdmpfe gegen die Sabiner und Aurunker gingen fiir Rom posi-
tiv aus (Livius 1999, S. 75). Doch trotz dieser Loyalititsbekundung der Plebejer
an Rom wurde das Versprechen des Edikts nicht eingehalten. Eine Vielzahl von
Patrizier im Senat bestand auf die Einhaltung der Schuldenregel. Dieser Kreis-
lauf von Aufruhe — Verweigerung zum Kriegsdienst — Versprechen — erfolgrei-
cher Krieg — Bruch des Versprechens — wieder Aufruhe etc. wiederholte sich
daraufthin mehrfach (Livius 1999, S. 77-93).

Was diese Ausgangsszene und ihrem kreislaufartigen Verlauf zeigt, ist, dass
das hier interessierende Unrecht sich nicht so sehr aus der sozialen und 6kono-
mischen Lage der Plebejer ergibt. Als solches hitte es auch in der Ordnung der
Patrizier gelost werden kénnen — das Edikt des Servilius ist der Versuch einer sol-
chen Losung. Das Unrecht liegt vielmehr sowohl darin, dass die Plebejer nicht
als politische und sprachbegabte Wesen anerkannt werden, wie auch darin, dass
das Unrecht weder artikulierbar ist noch als ein solches wahrgenommen werden
kann. Das Elend der Plebejer wird von den Patriziern nicht nur einfach tiberhort
und iibersehen, sondern sie begreifen es nicht als ein Problem, was sich aus gesell-
schaftlichen Verhiltnissen ergibt. Sowohl die Plebejer als sprechende Wesen wie
auch das Unrecht haben hier keinen Platz — die einen konnen das andere weder
artikulieren noch selber 16sen. Die Ausgangsszene ist durch dieses doppelte
Unrecht gekennzeichnet.

""Die Volsker, wie auch die folgenden Sabiner und Aurunker, waren Volksstimme, die zu
der Zeit in direkter Nachbarschaft zu Rom siedelten und in Konflikt mit der Stadt gerieten,
die Rom langfristig fiir sich entscheiden konnten.

2Das Konsulat war das hochste Amt in Rom und die beiden Konsuln standen u. a. dem
Senat vor.



Reinszenierungen 153

4.2 Zweite Reinszenierung: Der doppelte Entzug

Dieses doppelte Unrecht fiihrt nicht zwangsldufig zu einem politischen Moment.
Da das Unrecht in der gegebenen Aufteilung des Sinnlichen als solches nicht
erscheinen kann, muss es durch eine Umstrukturierung der Aufteilung sichtbar
gemacht werden. Zunichst hitte es mindestens drei andere, polizeiliche Moglich-
keiten des weiteren Verlaufes der Geschichte jenseits des politischen Moments
geben konnen. Erstens hitten sich — wie erwihnt — die Patrizier des dkonomi-
schen Unrechts annehmen konnen, ohne etwas an der politischen oder sozi-
alen Organisierung Roms 4dndern zu miissen. Zweitens hitten sich die Plebejer
ihrem Schicksal beugen konnen und damit ebenso wenig an der Aufteilung des
Sinnlichen geéndert. Und drittens hitten sie den offenen Aufstand proben kon-
nen (Livius 1999, S. 81, 93). Die Plebejer taten jedoch weder das eine noch das
andere, sondern entzogen.

sich gerade einer bindren Logik von Gesetz und Verbot, von Ordnung und Aufstand*
(Lorey 2011, S. 48) und durchquerten ,,[j]enseits der Muster, in denen die Patrizier
den Aufstand befiirchten und ihm durch Pflicht und Verbot zuvorzukommen trach-
ten, [...] die Sicherungs- und Schutzmechanismen der patrizischen Herrschaftsord-
nung (Lorey 2011, S. 308).

Indem die Plebejer weder vor der Herrschaft der Patrizier einknickten noch den
Aufstand probten, entzogen sie sich den Orten und Handlungsweisen, die die Auf-
teilung des Sinnlichen fiir sie bereit hielt. Das politische Moment ist also dort zu
suchen, wo im Angesicht eines doppelten Unrechts diesem dadurch zum Erschein
geholfen wird, indem sich zunéchst der Aufteilung entzogen und der Raum dieses
Entzuges so umorganisiert wird, dass das Unrecht dort erscheinen kann.

Dies taten die Plebejer, indem sie beschlossen ,,auf den Rat eines gewissen
Sicinius ohne Befehl der Konsuln auf den heiligen Berg® (Livius 1999, S.93)
auszuziehen, wo sie ohne Anfiihrer ein befestigtes Lager errichteten (Livius 1999,
S. 95). Der Akt des Auszuges entzieht der Gemeinschaft so einen Teil, der sich iiber
jene Handlung erst als solcher konstituiert. Durch diese Neukonstitution im Auszug
weisen die Plebejer eine bestimmte Art von Subjektivierung, die sie machtlos macht,
zuriick. Der Auszug ist zunichst also ein doppelter Entzug. Er ist auf der einen Seite
ein Sich-Entziehen vor den gesellschaftlichen Verhéltnissen und der zugeschriebe-
nen Rolle in ihnen: also ein Ent-Identifizieren von den zugeschriebenen Subjekti-
vierungsformen, dass sich bei den Plebejern z. B. im Auszug ,,ohne den Befehl
der Konsuln* (Livius 1999, S.93) ausdriickt. Wenn man sich jedoch den gesell-
schaftlichen Verhiltnissen entzieht, entzieht man damit auf der anderen Seite der
Gesellschaft einen Teil der in ihr verfassten Subjektivititen: ein Entzug als Abzug.



154 C. Leonhardt

Der doppelte Entzug wirkt jedoch nur, wenn er prisent bleibt. Der Auszug
ist kein Exodus, kein Wegzug und Zuriicklassen. Die Plebejer entziehen sich der
Ordnung, aber sie bleiben in Sichtweite, vor den Toren der Stadt. Distanziert,
aber erreichbar sind sie priasent und unterstreichen damit noch einmal ihren Ent-
zug. Der Auszug gibt den Plebejern einerseits die Moglichkeit, den Raum neu zu
strukturieren, einen Raum, in dem sie zeigen, dass sie gleich den Patrizier sind.
Aber dieser umstrukturierte Raum muss andererseits auch fiir die Patrizier sicht-
bar sein. Durch die Prisenz des doppelten Entzuges errichten die Plebejer eine
Biihne des Dissenses, in Anbetracht derer die Patrizier das doppelte Unrecht nicht
mehr — zumindest nicht widerspruchsfrei — ignorieren konnen. Der politische
Moment beginnt also nicht nur mit den Sprechakten der Plebejer, sondern auch
mit dem Entschluss auszuziehen und damit mit dem doppelten Entzug.

4.3 Dritte Reinszenierung: Die Grenzen des politischen
Moments

In den formellen Uberlegungen weise ich darauf hin, dass der Bruch mit einer
Aufteilung des Sinnlichen nicht die absolute Negierung jeglicher Aufteilung ist.
Dies wird auch hier deutlich, wenn die Plebejer die Gleichheit aller sprechenden
Wesen demonstrieren, indem sie die Patrizier mimen. So zeigen sie einerseits den
Patriziern nicht eine neu Art und Weise des politischen Gemeinwesens, sondern
nur allzu Bekanntes. Was das Zeigen des Bekannten politisch macht, ist, dass
die Plebejer es an einem anderen Ort aufzeigen, wo es vorher nicht erscheinen
konnte; dass Wesen, die vorher nicht sprechen konnten, auf einmal einen /6gos
besitzen. Andererseits verweist das Mimen auch auf all das, womit nicht gebro-
chen wurde. Denn wie Lorey (2011, S. 41) in ihrer Plebejer-Studie herausarbeitet,
ging es im Streit zwischen Patriziern und Plebejern ausschliellich um die politi-
sche Vollfreiheit der mdnnlichen Plebejer, die nicht nur ihre politischen Rechte,
sondern auch ihren Status als patres familias umfasste. Der Bruch im politischen
Moment bricht also nicht mit der Gesamtheit einer Aufteilung. Es gibt nicht so
etwas wie ein vollstindig deterritorialisiertes Subjekt (Day 2005, S. 173). Womit
gebrochen wird, ist einerseits immer mit einer spezifischen Polizei und ande-
rerseits immer nur mit bestimmten Konstellation in ihr. Es gibt immer andere
Verhiltnisse, die vom politischen Moment unberiihrt bleiben.!> Der politische
Moment erfindet daher nicht komplett neue Welten aus dem nichts, sondern ist

13Vgl. hierzu Laclau (2002, S. 23 ff.).



Reinszenierungen 155

eher eine Verschiebung und Neuordnung der Rdume und dem Aufzeigen dessen,
dass dies immer und durch jede_n moglich ist.

Hiermit ldsst sich der politische Moment im Bezug auf die Szene der Plebejer
folgendermaflen zusammenfassen: Zunéchst geht ihm eine Situation des doppelten
Unrechts voraus. Dieses Unrecht betrifft die Unmoglichkeit, ein Unrecht in einer
gegebenen Aufteilung des Sinnlichen zu formulieren, und die Aberkennung der
Sprache von Wesen, die es erleiden. Der politische Moment beginnt mit der Ent-
scheidung sich doppelt zu entziehen. Dies beinhaltet daher sowohl die Ent-Identi-
fizierung von einer Subjektposition, als auch einem daraus folgendem Bruch mit
der Aufteilung des Sinnlichen. Die Demonstration der Gleichheit und der Bruch
mit der Aufteilung des Sinnlichen finden jedoch nicht jenseits des Sinnlichen und
der Ordnung statt, sondern erscheinen als Infragestellung dieser und betreffen
nicht alle Aufteilungen, sondern nur die im Auszug involvierten. Da im politischen
Moment kein Exodus stattfindet, sondern der doppelten Entzug weiterhin priasent
ist, richtet er in Mitten der Gemeinschaft eine Biihne des Dissenses ein, im auf der
iiber das Erscheinen von sprechenden Wesen und das doppelte Unrecht gestritten
werden kann. Von hier ausgehend will ich nun letztendlich auf die Ausgangsfrage
des Textes eingehen, was diese Szene iiber die Moglichkeit politischer Momente
in der Gegenwart erzidhlen kann.

5 Das politische Moment und aktivistische
Theorieproduktionen

Das Problem, das die Szene der Plebejer fiir die gegenwirtige Zeit aufwirft, ist
zunichst offensichtlich: Es gibt keinen heiligen Berg vor den Toren der Stadt, auf
den aktuell sich konstituierende politische Subjekte ausziehen konnten. Selbst im
iibertragenen Sinne, als ein Ort jenseits gesellschaftlicher, politischer und rechtli-
cher Verhiltnisse, ist ein solcher konstant anwesender ,.glatter Raum (Deleuze
und Guattari 1992, S. 658 ff.) schwierig auszumachen. Aber die Szene der Ple-
bejer als etwas zu verstehen, das man in der Gegenwart suchen konnte, wiirde
bedeuten, das Pferd von hinten aufzuzidumen. Erstens ist die Szene der Ple-
bejer nicht zuerst die Erzdhlung eines Auszuges, sondern die eines Gleichheit
demonstrierenden Moments des Bruchs, der in ihr als spezifische Handlung des
Auszuges erscheint. Was also den Moment des Auszuges zu einem politischen
Moment macht, ist nicht der Auszug an sich oder der Ort, an den er sich begibt,



156 C. Leonhardt

sondern die politischen Handlungen, die den Auszug und seinen Ort konsti-
tuieren: der doppelte Entzug, die Umgestaltung des Raumes, die politische
Subjektivierung und die Demonstration der Gleichheit. Diese politischen Hand-
lungen sind zweitens deswegen politisch, weil sie in Bezug auf eine spezifische
Polizei einen Bruch darstellen. Es macht von daher einen Unterschied, gegen wel-
che Aufteilung des Sinnlichen sich wer auf welche Art und Weise richtet. Die
Form des politischen Moments ist also nicht auf die des Auszuges festgelegt. Im
Gegenteil wird die Form aus den politischen Handlungen konstituiert, die wiede-
rum Handlungen im Kontext einer spezifischen Polizei sind. Da ,,die Verifizierung
der Gleichheit unendlich ist, und weil der Widerstand jeder polizeilichen Ordnung
gegen diese Verifizierung grundsitzlich ist (Ranciere 2002, S.51) kommt letzt-
lich hinzu, dass weder bestimmte politische Handlungen zwingend eine bestimmte
Form annehmen miissen, noch dass eine Polizei nur ein bestimmtes beschrinktes
Set an politischen Handlungen hervorbringen kann. Die Formen des Politischen
sind so gesehen ebenso unendlich.

Der Ausgangspunkt der Antwort auf die Frage nach dem politischen Moment
in der Gegenwart ist also zundchst weder die aktuelle Moglichkeit eines Aus-
zugs noch die einer anderen bestimmten Form des Politischen, sondern die
Frage nach moglichen politischen Handlungen; also nach dem doppelten Ent-
zug, der Umgestaltung des Raumes, der politische Subjektivierung und der
Demonstration der Gleichheit. Das bedeutet jedoch nicht, dass die Frage nach
der Form irrelevant wire. Die Form ist die konkrete Manifestation politischen
Handelns in der Gegenwart. Wenn eine Theorie des Politischen nicht nur kom-
mentierender Zuschauer politischer Momente sein will, muss sie etwas zu den
Formen des politischen Handelns — und weiter — zu ihren ,,Gelingensbedin-
gungen® (Kastner 2012, S. 61) zu sagen haben. Um diesen Zweischritt, politi-
sche Handlungen und ihre Form, im Bezug auf die Frage nach dem politischen
Moment in der Gegenwart nachzuvollziehen, werde ich im Folgenden zunichst
auf die Frage nach den politischen Handlungen in der Gegenwart eingehen.
Fiir Ranciere erscheinen diese in sozialen Bewegungen und Ereignissen wie
Occupy Wall Street. Allerdings belésst er es meist bei der blofen Feststellung
dessen und kann so weder etwas iiber die konkreten politischen Handlungen
(also ihre Form) noch tiiber ihre Moglichkeiten aussagen. Und tatsdchlich sind
solche Aussagen aus rancierescher Perspektive mit dem Problem behaftet, Bewe-
gungen, Subjekte und Ereignisse wieder in eine Polizei einzuschreiben. Um dem
zu begegnen, schlage ich daher in einem zweiten Schritt beziiglich der Formen
des Politischen vor, die Handlungen und Ereignisse dieser Bewegungen mit der
Methode der Gleichheit zu reinszenieren und sich dabei theoretisierende und
reflektierende Texte aus den Bewegungen anzusehen. Denn in diesen aktivisti-



Reinszenierungen 157

schen Theorieproduktionen werden bereits die gegenwirtigen Formen des poli-
tischen Handelns und ihre Bedingungen verhandelt. Die These ist also, dass
der politische Moment in der Gegenwart in den Handlungen aktueller sozialer
Bewegungen und Ereignissen erscheint und sich anhand der aktivistischen Theo-
rieproduktionen mit der Methode der Gleichheit untersuchen lisst.

5.1 Das politische Moment in aktuellen Bewegungen

Dass es sich bei Occupy Wall Street, bei den spanischen Indignados oder den
Gezi-Park-Protesten in der Tiirkei um Ereignisse und Bewegungen handelt, die
jenseits institutionalisierter Politikformen erscheinen und sich meist gegen ins-
titutionalisierte Politikformen der repridsentativen Demokratie richten, ist auch
jenseits des medialen Echos in der akademischen Betrachtung zumindest gra-
duell Konsens.!* Es verwundert daher kaum, dass auch Ranciére in ihnen Mani-
festationsformen des Politischen sieht. Diese Bewegungen riefen das Prinzip der
Demokratie in Erinnerung, ,,dass ndmlich eine Macht derer existiert, die nicht an
der Macht teilhaben oder iiber keine Kompetenzen verfiigen* (Ranciere 2016b,
S. 79). Der politische Moment duf3ert sich hier jedoch anders als bei den Plebejern
und damit zeigt sich, wie kontextualisiert und lokal die Formen des politischen
Handelns sind.

Zunichst ldasst sich dazu festhalten, dass fiir Ranciere das Nicht-Vernehmen-
Wollen der Patrizier ein klassisches Modell der Reaktion der Polizei auf eine
politische Provokation darstellt (Ranciere 2002, S.39). Die moderne Version
dieser polizeilichen Reaktion sieht er dagegen in dem, was er als Post-Demo-
kratie bzw. Konsensgesellschaft beschreibt (Ranciere 2002, S.39, 2011b):
Eine Demokratie, in der der Demos nur noch in der simulierten Form der Mei-
nungsforschung auftaucht (Ranciere 2002, S. 111). Diese ,,ununterbrochene]...]
Berechnung, durch die das Ganze der ,6ffentlichen Meinung‘ als mit dem Korper
identisch dargestellt wird* (Ranciere 2010b, S. 139), macht jede Diskussion iiber-
fliissig, da sich — selbst wenn sie zum Schein gefiihrt wird — ein Konsens a priori
objektiv ermitteln ldsst. Wenn bereits klar ist, was die Interessen, Meinungen und
Handlungen der Einzelnen aufgrund ihres sozialen Status, ihrer Vorlieben und
Begehren sind, dann sind jedoch nicht nur Diskussion iiberfliissig, sondern wird

14Vgl. dazu u. a. Décieux und Nachtwey (2014); Mortenbdck und Mooshammer (2012);
Lorey et al. (2012).



158 C. Leonhardt

auch der Streit um das Unrecht zu einem bloen Meinungs- oder Interessensstreit
degradiert, der entweder belanglos, irrational oder den unterschiedlichen polizei-
lichen ldentititen geschuldet ist. Der Konsens besetzt den Ort des Erscheinens
politischer Handlungen, nicht indem er wie die Patrizier die Plebejer ignoriert,
sondern indem er eine vollstindige Sichtbarkeit und All-Reprisentierbarkeit vor-
gibt. Doch dort, wo alles sichtbar und (re)présent ist, hat ,,das Erscheinen keinen
Ort [...] zu erscheinen [...]* (Ranciére 2002, S. 114).'5 Wurde also den Plebejern
die Fihigkeit zur Identitéts- und Interessenvertretung abgesprochen und konnten
sie durch das Mimen von politischen Handlungen der Patrizier ihre Gleichheit
mit diesen demonstrieren, sind die aktuellen sozialen Bewegungen gerade mit
vielseitigen Reprisentationsanspriichen konfrontiert, die das Mimen von poli-
tischen Formen regelrecht fordern. Denn die Aufteilung des Sinnlichen sieht in
westlichen Demokratien ja gerade vor, dass sich politische und soziale Interes-
sen in Parteien, Verbinden, Gewerkschaften und in NGOs organisieren. So sind
die vermeintlichen Interessen und Griinde, weswegen Menschen auf die Strafle
gehen, in westlichen Demokratien schon ldngst vielschichtig vertreten. Und wenn
sie schon vertreten sind, was gibe es dann fiir einen Grund, sich jenseits der ins-
titutionalisierten politischen Formen auf die StraBe zu begeben?!'® Damit werde
den aktuellen sozialen Bewegungen nicht nur ihre Legitimitit entzogen, sondern
ihnen die Fihigkeit abgesprochen, am Regierungsgeschehen in ihrer Form teilha-
ben zu konnen (Ranciere 2016b, S. 79).

Aber genau die Fihigkeit, Politik zu machen, zeigt sich fiir Ranciere in die-
sen Bewegungen (Ranciere 2016b, S.79). Diese Demonstration der gleichen
Fahigkeit zur Politik ist jedoch nicht das Mimen institutionalisierter Politikfor-
men, sondern im Gegenteil erschient sie iiber eine Differenz zu ihnen und der
institutionalisierten Demokratie. Zunichst fillt dabei auf, dass der doppelte Ent-
zug nun in dem Versuch der Bewegungen besteht, eine politische Verfasstheit,
die ihre Daseinsberechtigung repréisentieren und sie damit entmiindigen will,
zuriickzuweisen. Das tun sie, indem sie sich einerseits nicht mehr an der insti-
tutionalisierten Form beteiligen und andererseits dieser gleichzeitig prifigurativ

15V¢l. hierzu auch Leonhardt (2017, S. 51 ).

16So formuliert z. B. Anna-Lena DieBelmann in Anbetracht der Pressestrategie der
Regierung Merkel wihrend der Protesten gegen den G8-Gipfel 2007 in Heiligendamm,
dass Partizipation zum neuen Zauberwort geworden sei, ,,mit dem Protest delegitimiert
wird. Dazu wurde der Anschein erweckt, dass die Meinung der Protestierenden bereits
erfragt worden sei und so keine wirkliche politische Motivation hinter dem Protest stehe*
(DieBelmann 2015, S. 284).



Reinszenierungen 159

eine andere entgegenstellen. Damit konnen sie beweisen, dass sie sowohl selbst
zur Politik in der Lage sind, als auch, dass Politik auf andere Weise stattfinden
kann; sie demonstrieren die Gleichheit, dass jede_r zu Demokratie fihig ist und
dass es immer eine Alternative zu ihrer je institutionalisierten Form gibt. Diese
Demonstration gelingt jedoch nicht einfach, sondern die Bewegungen miissen der
Prifiguration eine Form zu geben, also

ihre eigenen Agenden, eigene Ziele und eigene Formen der Versammlung, der
Handlung, der Information und der Verbreitung entwickeln (Ranciere 2016b, S. 80),
die auflerhalb der iiblichen Formen von politischer Reprisentation oder sozialer
Bewegung stehen (Ranciére 2016b, S. 80-81).

Die Frage nach den Gelingensbedingungen liegt also in den préfigurativen
Handlungen und der autonomen Organisierungen der Bewegungen. Diese sind
daher der Punkt, an dem eine Auseinandersetzung einer Theorie des politischen
Moments mit aktuellen Bewegungen ansetzen kann.

5.2 Aktivistische Theorieproduktionen

Die prifigurativen Handlungen und autonomen Organisierungen zu untersuchen,
heiflt im Normalfall Bewegungsforschung zu betreiben und damit eben jene soziolo-
gisch-erkldrende Einschreibung vorzunehmen, die Ranciere mit der Konstruktion der
Szene eigentlich verhindern wollte. Sich auf der anderen Seite wie Teile der sympa-
thisierenden politischen Theorie allein auf die intellektuelle (ex post) Kommentierung
der Proteste zu beschrianken bzw. diesen den ,,praktischen* Teil des Experimentes
zu liberantworten, ist jedoch nicht nur unbefriedigend, sondern ebenso problema-
tisch. Es kann aus ranciereistischer Perspektive gerade nicht — wie von Oliver Fliigel-
Martinsen jiingst behauptet — die Aufgabe der Politischen Theorie sein, ,,die Kampfe
politischer und sozialer Bewegungen reflektierend zu begleiten* (Fliigel-Martinsen
2017, S. 251). Denn so wird lediglich sowohl die Ungleichheit zwischen der_dem
Philosoph_in und ihrer_seiner Bewegung!” reaktualisiert wie auch das betrachtete
Ereignis in eine Ordnung eingeschrieben, seine Subjekte identifiziert und damit die
Artikulation der Gleichheit im politischen Moment verpasst. Mein Vorschlag fiir eine
Theorie des politischen Moments ist daher, diesem Problem genauso zu begegnen,

"Der Titel von Ranciéres Auseinandersetzung mit Philosophie und Sozialwissenschaften
und ihrem politischen Subjekten ist Der Philosoph und seine Armen (Ranciére 2010a).



160 C. Leonhardt

wie es Ranciere in seinen historischen Beispielen vorgefiihrt hat: Sich mit aktuellen
Bewegungen, ihren Handlungen und Organisierungen iiber die Methode der Gleich-
heit auseinanderzusetzen.

Eine Theorie des politischen Moments miisste also die Bewegungen reinszenie-
ren, indem sie in ihren Erzidhlungen die Gleichheit selbst voraus- und umsetzt. Aus
der Perspektive der Politische Theorie wiirde das bedeuten, nicht fiir sich allein die
Aktivitdt des Theoretisierens und Reflektierens zu beanspruchen, sondern Texte
aus den Bewegungen unter der Primisse zu lesen, ,,dass sie ,Philosophie‘ betrei-
ben* (Ranciere 2016¢, S. 153). Wenn daran anschlieSend der Ansatzpunkt fiir die
Auseinandersetzung mit den aktuellen Bewegungen und ihren politischen Formen
die préfigurativen Handlungen und autonomen Organisierungen sind, kann es
nicht darum gehen, diese zu theoretisieren und zu reflektieren, um ihn eine Kon-
sistenz zu verleihen, die sie ansonsten nicht besitzen wiirden. Vielmehr gilt es fiir
die AuBerungen, die in den Bewegungen zu Handlung und Organisierung gemacht
werden, die gleiche inhaltliche, theoretische Konsistenz vorauszusetzen, wie fiir
Texte, die zum politisch-theoretischen Kanon gehoren. '8

Diese aktivistischen Theorieproduktionen richten sich nicht an ein akade-
misches, sondern an ein aktivistisches Publikum und bedienen sich dabei eines
breiten Spektrums an Kommunikations-, Diskussions- und Veroffentlichungsme-
dien. Insofern gehen sie nicht von einem philosophisch-gesellschaftspolitischen
Kontext aus, sondern sind theoretisierende Selbstreflexionen und -verstindigun-
gen politischer Handlungen. Durch diesen konkreten und praktischen Bezug zum
Geschehen stellen sie handlungsspezifische Uberlegungen an und theoretisieren
damit Formen des Politischen (also die jeweils konkreten Handlungen und Orga-
nisierungen, die dem Politischen in dem jeweiligen Moment Form geben). Als sol-
che sind aktivistische Theorieproduktionen lokale Theorien politischer Formen.!'?
Mit Ranciere konnte man von ihnen auch als ,,Gelegenheitstexte* sprechen, also
Texte, die davon ausgehen, ,,dass es keine Politik aulerhalb der Gelegenheit gibt,
die jeweils dazu zwingt, die Politik wahrzunehmen* (Ranciere 2011a, S. 12).

18Neben der hier gemachten Argumentation hitte ein solches Vorgehen einen weiteren
interessanten Effekt: Wenn aktivistische Theorieproduktionen wie Texte der Politischen
Theorie gelesen werden, dann beschiftigt sich die Politische Theorie mit Material, was in
anderen sozialwissenschaftlichen Kontexten als empirisches Material gelten wiirde. Kurz:
Es wiirde bedeuten, mit dem Vorgehen der Politischen Theorie auch quasi-empirisch arbei-
ten zu konnen.

Fiir ein Beispiel aktivistischer Theorieproduktion vgl. meine Untersuchung zur inhalt-
lichen Affinitdt zwischen Ranciere und dem US-amerikanischen Kollektiv CrimethInc.
(Leonhardt 2018).



Reinszenierungen 161

Als  Gelegenheitstexte verweisen die aktivistischen Theorieproduktionen
jedoch nicht nur auf die lokale, sondern auch auf eine andere Dimension des
politischen Moments. Wenn man nur die politischen Ereignisse betrachtet, jedoch
nicht nach ihrer Form und ihren Gelingensbedingungen fragt, dann scheint die
Szene der Plebejer oder eine mogliche Szene der Besetzung des Zuccotti-Parks
zu suggerieren, dass politische Momente zwangsldufig mit dem zusammentfallen,
was allgemein unter Revolution oder zumindest Ereignissen der Revolte und des
Aufstandes verstanden wird. Eine solche Konstruktion wiirde jedoch Kriterien
fiir eine Ungleichheit zwischen den grolen Momenten der Geschichte und dem
Alltag ihrer Subjekte einfiihren und wire fiir mogliche Akte der Emanzipation
jenseits solcher Ereignisse blind. Betrachtet man jedoch die Handlungen und
Organisierungen der Bewegungen wird klar, dass so spezifisch und singulir die
zeitlichen Ereignisse der Szenen auch sind, es die Elemente, aus denen sie beste-
hen, es nicht sind. So gibt es sicherlich bedeutende Kristallisationsmomente wie
den Auszug der Plebejer oder die Besetzung des Zuccotti-Parks. Das Handeln
jedoch, was sie auszeichnet, geht durch sie hindurch und tiber sie hinaus. Bedien-
ten sich die Plebejer einer politischen Praxis, die ihnen vorenthalten wurden,
wurde die Besetzung im Zuge von Occupy Wall Street durch Handlungen voll-
zogen, die zwar nicht als politische Handlungen anerkannt waren, jedoch bereits
in anderen Bewegungen praktiziert wurden. Besetzung 6ffentlichen Raums, Kon-
sensprinzip, people’s microphone etc. — Handlungen, die mit die mit Occupy
Wall Street identifiziert werden, sind nicht spontan in diesem Ereignis entwickelt
worden, sondern stammen aus der sogenannten Anti-Globalisierungsbewegung
oder sind — wie Platzbesetzungen — noch ilteren Datums.20

Die Auseinandersetzung mit aktivistischen Theorieproduktionen aktuel-
ler Bewegungen mit der Methode der Gleichheit ermoglicht also einerseits, den
jeweils konkreten Formen des politischen Handelns und ihren Gelingensbedingun-
gen nachzugehen. Aufgrund der Lokalitit der aktivistischen Theorieproduktionen
und des Politischen kann es jedoch keine allgemeine Theorie der politischen Form
geben, sondern eine Untersuchung des politischen Moments gibt immer nur lokale
und spezifische Antworten. Andererseits erlaubt die Auseinandersetzung mit den
aktivistischen Theorieproduktionen dem politischen Moment auch jenseits des
Narratives der grolen Momente der Geschichte nachzugehen, indem sie diese
nicht von ihren Kristallisationspunkten her betrachtet, sondern sich eher auf die
politischen Praktiken im Konkreten bezieht. Dabei zeigt sich, dass die politischen

20V gl. hierfiir u. a. Graeber (2009, 2012, S. 38 ff.).



162 C. Leonhardt

Praxen und ihre Theoretisierung iiber das blofie zeitliche Moment der Kristallisa-
tion hinausgehen. Insofern miisste man daher sagen — und ist damit auch wieder
nah an Ranciere —, dass das politische Moment nicht der Moment als Augen-
blick, als eng einzugrenzendes zeitliches Ereignis, ist, sondern das Moment: ,.der
Impuls, der eine Bewegung anstdBt oder ablenkt™ (Ranciere 2011a, S. 9).

Was der Auszug der Plebejer aus Rom tiber politische Momente in der Gegen-
wart erzdhlen kann, ist also Folgendes: Der Auszug ist kein prototypisches
Modell des politischen Moments, sondern er zeigt beispielhaft Elemente situative
verankerten politisches Handelns: den doppelten Entzug, die Umgestaltung des
Raumes, die politische Subjektivierung und die Demonstration der Gleichheit.
Die Plebejer geben diesen Elementen eine Form, indem sie beschlieSen, aus Rom
auszuziehen, sich am Ort ihrer Sezession wie die Patrizier zu organisieren und
zu sprechen. Damit demonstrieren sie, dass sie ebenso fihig sind zur Politik wie
jene. Da heute nicht vor die Tore einer Ordnung gezogen werden kann und auch
die Frage der Teilhabe in westlichen Demokratien eine andere ist, ist auch die
Form politischen Handelns eine andere. Der politische Moment ist gegenwirtig
nicht in einem Auszug zu suchen, sondern in Bewegungen und Ereignissen wie
Occupy Wall Street. Hier geht es nicht um die Aneignung einer politischen Pra-
senz durch Mimen, sondern durch das Entwickeln und Ausfithren von anderen
Formen demokratischer Praxis jenseits institutionalisierter politischer Ablédufe.
Eben diese Praxen lassen sich wiederum im Sinne der Konstruktion der Szene
und der Methode der Gleichheit weiter untersuchen und zeigen so auf, wo, wie
und was die politischen Momente in der Gegenwart sind.

Literatur

Davis, Oliver. 2014. Jacques Ranciére. Eine Einfiihrung. Wien: Turia+Kant.

Day, Richard J. F. 2005. Gramsci is Dead. Anarchist Currents in the Newest Social Movements.
Lodon/Toronto: Pluto Press/Between the Lines.

Décieux, F., und O. Nachtwey. 2014. Occupy: Protest in der Postdemokratie. Forschungs-
Jjournal Soziale Bewegungen 27(1): 75-88.

Deleuze, Gilles, und F. Guattari. 1992. Tausend Plateaus. Kapitalismus und Schizophrenie
11. Berlin: Merve.

DieBelmann, Anna-Lena. 2015. Ausnahmezustand im Sicherheits- und Krisendiskurs. Eine
diskurstheoretische Studie mit Fallanalysen. Siegen: Universititsverlag Siegen.

Fliigel-Martinsen, Oliver. 2017. Befragungen des Politischen. Subjektkonstitution — Gesell-
schaftsordnung — Radikale Demokratie. Wiesbaden: Springer.

Graeber, David. 2009. Direct Action: An Ethnography. Edinburgh/Oakland: AK Press.

Graeber, David. 2012. Inside Occupy. Frankfurt am Main: Campus.



Reinszenierungen 163

Hiirlimann, Gabriel. 2015. Analytik der Revolte. Uber agonistische Konstellationen von
Macht, Freiheit und Subjekt im Anschluss an Michel Foucault. Wien: Turia+Kant.

Kastner, Jens. 2012. Platzverweise. Die aktuellen sozialen Bewegungen zwischen Abseits
und Zentrum. In Occupy! Die aktuellen Kdmpfe um die Besetzung des Politischen,
Hrsg. I. Lorey, J. Kastner, T. Waibel und G. Raunig, 50-86. Wien/Berlin: Turia+Kant.

Laclau, Ernesto. 2002. Jenseits von Emanzipation. In Emanzipation und Differenz, 23—44.
Wien/Berlin: Turia+Kant.

Leonhardt, Christian. 2017. Zwei Namen des Ausnahmezustandes. Giorgio Agamben und
Jacques Ranciere im Unvernehmen. In Ausnahmezustand. Grundlagen — Anwendungen —
Perspektiven, Hrsg. Matthias Lemke, 41-56. Wiesbaden: Springer.

Leonhardt, Christian. 2018. Jenseits der guten Ordnung. Theoretische Konstellationen zwi-
schen Bakunin, Ranciere und CrimethInc. In Anarchie als herrschaftslose Ordnung?,
Hrsg. K. Mathis und L. Langensand [im Erscheinen].

Livius, Titus. 1999. Ab urbe condita Liber II/Romische Geschichte 2. Buch. Stuttgart:
Reclam.

Lorey, Isabell. 2011. Figuren des Immunen. Elemente einer politischen Theorie. Ziirich:
diaphanes.

Lorey, Isabell, J. Kastner, T. Waibel und G. Raunig. 2012. Occupy! Die aktuellen Kimpfe
um die Besetzung des Politischen. Wien/Berlin: Turia+Kant.

Mortenbock, Peter und H. Mooshammer. 2012. Occupy. Réiume des Protests. Bielefeld:
transcript.

Ranciere, Jacques. 2002. Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Ranciere, Jacques. 2005. Politik der Bilder. Berlin: diaphanes.

Ranciere, Jacques. 2008. Zehn Thesen zur Politik. Ziirich/Berlin: diaphanes.

Ranciere, Jacques. 2010a. Der Philosoph und seine Armen. Wien: Passagen Verlag.

Ranciere, Jacques 2010b. Demokratie und Postdemokratie. In Politik der Wahrheit, 119-156.
Wien: Turia+Kant.

Ranciére, Jacques. 2011a. Vorwort. In Moments politiques: Interventionen 1977-2009,
7-14. Ziirich: diaphanes.

Ranciere, Jacques.2011b: Chronik der Konsensgesellschaft. Wien: Passagen Verlag.

Ranciere, Jacques. 2013. Die Nacht der Proletarier. Archiv des Arbeitertraums. Wien:
Turia+Kant.

Ranciere, Jacques. 2015. Die Worter der Geschichte. Versuch einer Poetik des Wissens.
Ko6ln: August Verlag.

Ranciere, Jacques. 2016a. The Method of Equality: Politics and Poetics. In Recognition or
Disagreement: a critical encounter on the politics of freedom, equality, and identity,
A. Honneth und J. Ranciére, Hrsg. K. Genel und J.-P. Deranty, 133-155. New York:
Columbia University Press.

Ranciere, Jacques. 2016b. Politik und Asthetik. Im Gespréich mit Peter Engelmann. Wien:
Passagen Verlag.

Ranciere, Jacques. 2016¢c. Appendix I: Interview Thomas Claviez/Dietmar Wetzel mit
Jacques Ranciere. In Zur Aktualitit von Jacques Ranciére. Einleitung in sein Werk, D.
J. Wetzel und T. Claviez, 153-170. Wiesbaden: Springer.



®

Check for
updates

Die Konfliktsoziologie Dahrendorfs
unter der Brille des Unvernehmens

Horst Grunwald und Lukas Herber

1 Einleitung

Das welterfahrenste Ideologem scheint zu sein, dass Ungleichheit zur ,kernige[n]
Gesundheit” (Ranciere 2016, S.45) einer jeden sozialen Ordnung gehore.
Auch die Sozialwissenschaften zeichnen sich in ihrem Selbstverstindnis als
zentrale Observatorien sozialer Ungleichheitsphinomene innerhalb moder-
ner Gesellschaften aus. Wo die empirische Sichtbarmachung gesellschaftlicher
Strukturverhéltnisse auf dem Plan steht, ldsst die Entdeckung von sich wechsel-
seitig entgegenstehenden gesellschaftlichen Positionen innerhalb jeweiliger Herr-
schafts- und Knechtschaftsverhiltnisse nicht lange auf sich warten. Exemplarisch
hierfiir konnen konflikttheoretische Ansétze innerhalb der Soziologie herangezo-
gen werden, die es sich vor allem in den 1950er und 1960er Jahren zur Aufgabe
gemacht haben, die zu der Zeit in den Sozialwissenschaften vorherrschende funk-
tionalistische Sichtweise auf westliche Gesellschaften durch einen strengen Fokus
auf ungleiche Verteilungen von Herrschaftsressourcen abzulsen (vgl. Joas und
Knobl 2004, S. 265 f.). Im Zentrum der vorliegenden Arbeit steht einer der pro-
minentesten Vertreter dieses Theorieparadigmas, Ralf Dahrendorf, dessen sozio-
logisches Programm die Begriffe Macht und Herrschaft als Grundkategorien des
Sozialen vorsieht (vgl. ebd.). Der Grundtenor seiner Arbeiten verweist auf die all-
gemeine Konflikthaftigkeit aller Gesellschaften, deren Grund Dahrendorf in den

H. Grunwald (D<) - L. Herber
Leipzig, Deutschland

© Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH 2018 165
T. Linpinsel und L.-T. Lim (Hrsg.), Gleichheit, Politik und Polizei: Jacques

Ranciere und die Sozialwissenschaften, Kulturelle Figurationen: Artefakte,

Praktiken, Fiktionen, https://doi.org/10.1007/978-3-658-20670-3_9



166 H. Grunwald und L. Herber

vielfiltigen gesellschaftlich produzierten Ungleichheiten entlang der Aufteilung
von Herrschaftstiteln zu erkennen meint (vgl. ebd.).

In der folgenden Auseinandersetzung mit Dahrendorfs Problemkomplexen um
Herrschaft, Ungleichheit und den sich daraus ergebenden Konflikten gilt beson-
deres Augenmerk der Frage inwieweit er es schafft den Ursprung sozialer Kon-
flikte hinreichend zu begriinden und wie viel (M6glichkeits-)Raum seine Theorie
dem Phinomen des sozialen Wandels in der konfliktuellen Verhandlung beste-
hender Herrschaftsverhiltnisse durch involvierte gesellschaftliche Konfliktpar-
teien einrdumt. Durch die Brille der philosophischen Idee des Unvernehmens von
Jacques Ranciere, einem der prominentesten Diskursteilnehmer in Hinblick auf
aktuelle Problemstellungen des Politischen und der Philosophie, soll sich diesen
Fragen angemessen angenéhert werden.

Indem Dahrendorfs Positionen ins Verhiltnis mit Rancieres sozialphilosophi-
schen Uberlegungen und seiner Vorstellung des Politischen gestellt werden, soll
eine kritisch-reflexive Auseinandersetzung stattfinden, die sowohl die Schwéchen,
als auch die Stirken der Dahrendorfschen Theorie aufweisen. So sollen letztlich
Aspekte aufgezeigt werden, die fiir die heutige Diskussion um gesellschaftliche
Strukturen fruchtbringend sind. Zusétzlich soll dabei die Theorie des Unverneh-
mens als ein kritisches Werkzeug im Umgang mit Theorien des Sozialen vorge-
stellt werden. Dabei wird ein gewisses Grundverstindnis iiber Rancieres Arbeiten
vorausgesetzt, es ist nicht Aufgabe dieser Arbeit, noch einmal alle Grundbegriffe
des Unvernehmens aufzurollen, sofern sie nicht zum Erkenntnisgewinn gegen-
iiber Dahrendorfs Argumentation beitragen.

Das erste Kapitel bemiiht sich um einen ausfiihrlichen Uberblick zu Dahren-
dorfs Theoriegebdude. Zuerst wird sein Ansatz im Spannungsverhiltnis zwischen
Karl Marx und Talcott Parsons verortet und seine zentralen Annahmen zur gesell-
schaftlichen Bedeutung des Konflikts ausgebreitet. Dariiber hinaus werden in
einem zweiten Schritt seine zentralen Begrifflichkeiten ausformuliert, wobei vor
allem der Aspekt der Konfliktregelung betont wird, weil Dahrendorf an dieser
Stelle seine Theorie zum Instrument der rationalen Bewiltigung gesellschaftli-
cher Konfliktrealitdten erhebt (vgl. Dahrendorf 1972, S. 41). Im darauffolgenden
zweiten Kapitel steht zunédchst in Ankniipfung an Rancieres politisches Denken
die Frage nach einer robusten Herleitung der allgemeinen Konfliktualitit mensch-
lichen Zusammenlebens im Vordergrund, wohingegen im Anschluss die Frage
nach dem sozialen Wandel und Rancieéres und Dahrendorfs unterschiedliche
Perspektiven dazu in den Mittelpunkt riicken. Abschliefend werden im Fazit die
zentralen Erkenntnisse des der Arbeit zusammengefasst und um einige kritischen
Anmerkungen erweitert.



Die Konfliktsoziologie Dahrendorfs... 167

2 Dahrendorf: Elemente einer Theorie des sozialen
Konflikts

Nachfolgend sollen die zentralen Annahmen sowie die grundlegenden Begriff-
lichkeiten und ,,Problemkomplexe* (Dahrendorf 1972, S.22) der Dahrendorf-
schen Konflikttheorie erdrtert werden.

Dahrendorfs Ansatz zeichnet sich innerhalb der konflikttheoretischen Ansitze
der 1950/1960er Jahre, die die direkte Antithese zu Parsons’ ,, Theorie funktiona-
ler Observanz* (ebd., S. 29) darzustellen versuchten, als die ,,radikalste Kritik am
Parsonianismus® (Joas und Knobl 2004, S. 263) aus. Dahrendorf hebt in erster
Linie hervor, ,,dass funktionalistische Ansitze in der Tradition von Parsons dazu
neigen, sich gesellschaftliche Integration als einen konfliktfreien Zustand vorzu-
stellen und damit systematisch das Charakteristikum moderner Gesellschaften
verfehlen* (Bonacker 2009, S. 180).

Gegeniiber Parsons’ Grundannahme, dass ein wertegebundener Konsens
die soziale Integration der Teileinheiten eines sozialen Systems leistet, betont
Dahrendorf in Rekurs auf Thomas Hobbes und seine Losung des von ihm gestellten
Ordnungsproblems die sozialintegrative Wirksamkeit des Zwanges (vgl. Dahrendorf
1972, S. 28): so beruhe der Zusammenhalt einer Gesellschaft auf Zwang, ,,auf der
Souverdnitit des einen oder der wenigen, die Herrschaft ausiiben‘ (ebd.). Damit ein-
her geht in der Konflikttheorie eine Verschiebung des Gesellschaftsbildes: Parsons’
harmonisierende Vorstellung der Gesellschaft als ein ,.gleichgewichtiges Gefiige
von Elementen* (ebd., S. 29) tritt in den Hintergrund zugunsten der Annahme einer
allgemeinen Konfliktualitit allen menschlichen Zusammenlebens (vgl. ebd., S. 30).
Wihrend Parsons Konflikte noch als ,.exzeptionelle oder pathologische Erschei-
nungen* (ebd.), als die Infragestellung der gegebenen Stabilitit und des normativen
Konsenses, versteht, setzt Dahrendorf hingegen auf die Produktivitit von Konflik-
ten, die den ,,schopferische[n] Kern aller Gesellschaften bilden (ebd., S.47) und
die Gesellschaft somit offen fiir Wandel hilt (vgl. Bonacker 2009, S. 186). Auch
die Idee einer grundsitzlichen Stabilitit sozialer Systeme lehnt Dahrendorf ab unter
Verweis auf die geschichtliche Allgegenwart sozialen Wandels (vgl. ebd., S. 30). So
gebe es in keiner Gesellschaft etwas Beharrendes, ,,weil es nichts Gewisses gibt*
(ebd., S. 47).

Dem Phinomen der Konflikthaftigkeit sozialer Gebilde wohnt also eine Per-
manenz inne, die Dahrendorf auch dazu veranlasst, trotz seiner Ankniipfung an
die Theoreme Marx’ die Marxsche Setzung einer geschichtlichen Notwendigkeit
sich befreiender Gesellschaften, an deren Ende die ,klassenlose Gesellschaft*
erscheint, zu verabschieden (vgl. Joas und Knobl 2004, S.264). Stattdessen



168 H. Grunwald und L. Herber

zeichnet er das Bild des potenziellen Biirgerkriegs als latente Drohkulisse aller
modernen Gesellschaften, eine direkte Absage an das Denken einer Notwendig-
keit des Fortschritts von Gesellschaften (vgl. Dahrendorf 1972, S. 46).

Nichtsdestotrotz rekurriert Dahrendorfs theoretische Begriffsarbeit in weiten
Teilen auf das Werk von Marx und zwar auf eine ,,stark modifizierte Marxsche
Klassentheorie, die [...] von allem ,,metaphysischen®, d. h. geschichts-philoso-
phischen und anthropologischen, aber auch polit-6konomischen Ballast gereinigt
und auf ihren soziologisch wertvollen Kern — die Erkldrung sozialer Konflikte —
reduziert” ist (Joas und Knobl 2004, S. 264). Nicht die Verteilung von Produkti-
onsmitteln, sondern Macht und Herrschaft sind fiir Dahrendorf die ,,irreduzible[n]
Faktoren (Dahrendorf 1957, S. 138) des Sozialen und deshalb auch die Grund-
begriffe seiner soziologischen Herangehensweise. Die Frage nach dem ,,Besitz
oder Nichtbesitz von fungierendem Privateigentum® wird ersetzt durch ,.den
Anteil an oder Ausschluss von Herrschaftspositionen als Kriterium der Klassen-
bildung® (ebd., S. 138), weswegen Dahrendorf im scharfen Kontrast zu Marx die
Eigentumsbeziehungen als lediglich eine spezielle Ausprigung von Herrschaftsa-
symmetrien bezeichnet (vgl. ebd., S. 138 f.). Im Zentrum von Dahrendorfs kon-
flikttheoretischem Ansatz steht also die Annahme, dass alle gesellschaftlichen
Konflikte auf der Tatsache einer dichotomischen Verteilung von Herrschaftsti-
teln beruhen — fiir Dahrendorf ein Hinweis auf die jeder Gesellschaft zugrunde
liegende ,,Kraft des Antagonismus‘ (Dahrendorf 1972, S. 18), deren Ursache zu
ergriinden jedoch eine ,,spekulative Frage* (ebd.) sei.

2.1 Dahrendorfs Begriffe

Unter Herrschaft versteht Dahrendorf in Anlehnung an Max Weber die Verhaltens-
kontrolle durch Befehle und Anordnungen sowie die Sanktionierung von Nicht-
Befolgung, was einhergeht mit der Einflussnahme auf die Lebenschancen von
beherrschten Gruppen (vgl. ebd., S. 18). Herrschaft konstituiert sich ,,innerhalb
gewisser Einheiten sozialer Organisation (ebd., S. 32), die Dahrendorf in Bezug
auf Webers Befund der in modernen Gesellschaften sich herausbildenden autono-
men gesellschaftlichen Sphiren als je einzelne Herrschaftsverbinde! kennzeichnet
(vgl. Bonacker 2009, S.192). Das Verhiltnis zwischen Herrschenden und

IBeispiele hierfiir sind die Sphiren der Politik, der Wirtschaft, der Religion, der Pidagogik
etc.



Die Konfliktsoziologie Dahrendorfs... 169

Beherrschten innerhalb einzelner Herrschaftsverbiande ist durch eine Vertei-
lung von Herrschaftstiteln institutionalisiert und konstituiert somit ,,Kategorien
von Positionen gemeinsamer latenter oder Rollen-Interessen* (Dahrendorf 1972,
S. 13). Dahrendorf bezeichnet diese kollektiven gesellschaftlichen Ausgangsla-
gen als Quasi-Gruppen, ,,d. h. blof} erschlossene Mengen von Positionstrigern,
denen Gemeinsamkeiten unterstellt werden, die ihnen nicht bewusst zu sein brau-
chen® (ebd., S.35), wobei die jeweiligen Interessenlagen von Herrschenden und
Beherrschten sich notwendig diametral gegeniiberstehen: ,,An positive Herrschafts-
rollen ist die Erwartung eines Interesses an der Erhaltung des Status quo, an nega-
tive Herrschaftsrollen dagegen die eines Interesses zur Veridnderung des Status quo
[gekniipft]* (ebd., S. 116). Die ungleiche Verteilung von Herrschaft setzt also Bezie-
hungen zwischen ,,zwei und nur zwei* Quasi-Gruppen (ebd., S. 24) ins Werk, denen
eine objektive Gegensdtzlichkeit innewohnt, weil Individuen innerhalb von Herr-
schaftsverbianden entlang der Verteilung von ,,staatsbiirgerlichen* Grundrechten und
dartiber hinausgehenden Herrschaftsbefugnissen aufgeteilt sind (vgl. ebd., S. 13).
Diese sozialstrukturellen Ausgangslagen der Individuen implizieren aufseiten der
Beherrschten immer ein latentes Interesse zur Verdnderung der bestehenden Herr-
schaftsverhiltnisse, auch wenn den Individuen dieses objektive Interesse unbewusst
bleiben kann. Der Gegensatz kann ,,.bewusst oder nur [sozialwissenschaftlich; Anm.
d. Verf.] erschliebar* (ebd., S. 24) sein, bleibt aber immer eine ,,Strukturtatsache*
(ebd., S. 35), der sich die Individuen nicht entziehen konnen.

Aufgrund der objektiven Gegebenheit dichotomischer Herrschaftsverteilung
strebt jeder solcher latenten, (noch) unausgesprochenen Widerspriiche nach Kris-
tallisierung und Artikulation, so Dahrendorfs These (vgl. ebd., S. 36). Dieser unter-
schwellige Antagonismus entlang einer gegebenen Herrschaftsverteilung bleibt
jedoch so lange ein ,,unvollstindiger Konflikt* (ebd.), bis sich die betroffenen
Quasi-Gruppen ihrer selbst bewusst werden und sich zu Interessengruppen zusam-
menfinden und somit eine ,,organisatorische Identitdt” aufweisen (ebd.), wodurch
der Konflikt sich manifestiert und seinen ,,sichtbaren Ausdruck* (ebd.) findet.

Wihrend in Dahrendorfs Konflikttheorie der erste analytische Schritt in der
Identifikation der Quasi-Gruppen und ihrer sozialen Ausgangslagen besteht, fiihrt
der zweite Schritt zur Betrachtung jener Manifestierung des Konfliktes durch die
Organisation von Interessengruppen, ,,weil Konflikte immer Auseinander-setzungen
zwischen [...] Elementen mit sichtbarer eigener Identitét” (ebd.) sind. Die Moglich-
keit zur Organisation der Konfliktparteien wiederum ist abhiingig von verschiede-
nen technischen, sozialen und vor allem politischen Bedingungen: ,,Wo einige oder
alle von diesen nicht gegeben sind, bleiben Konflikte latent, unterschwellig, ohne
dadurch an Wirksamkeit zu verlieren* (ebd.). Das Fehlen von politischen Bedin-
gungen kann zur Folge haben, das ,die Organisation selbst zum unmittelbaren



170 H. Grunwald und L. Herber

Gegenstand des Konflikts* (ebd.) wird. In einem dritten Schritt gilt das Interesse der
Konflikttheorie dem ,,ausgebildete[n] Konflikt selbst* (ebd.), vor allem seiner Varia-
bilitdt in Bezug auf die Intensitéit und die mogliche Gewaltsamkeit.

Die Dimension der Intensitit bemisst sich an den moglichen Kosten einer Nie-
derlage fiir die Beteiligten, also an der ,,von den Beteiligten investierten Energie*
(ebd., S.38), welche auf die gesamtgesellschaftliche Relevanz bestimmter Kon-
flikte verweist (vgl. ebd.). Hingegen zielt die Frage nach der Gewaltsamkeit auf die
angewendeten Mittel ab, welche von ,,Gesprich, Diskussion und Verhandlung in
allen Formen der Hoflichkeit* hin zu ,,Krieg, Biirgerkrieg, generell bewaffnete[n]
Auseinandersetzung[en]* (ebd., S.37) reichen. Eine von Dahrendorfs Grund-
aussagen in Bezug auf die Intensitidt und Gewaltsamkeit von Konflikten ist, dass
beide Faktoren zunehmen, wenn die Organisation von Konflikten nicht méglich ist,
wohingegen die ,,Manifestierung von Konflikten immer schon ein Schritt zur Mil-
derung ihrer Formen* (ebd., S. 38) ist. Konflikte gewinnen ebenso an Intensitit, je
stirker der einzelne an seine gesellschaftliche Position gekettet ist (ebd., S. 39)
— was Dahrendorf an dem Beispiel der Kategorie des Alters verdeutlicht. Demge-
geniiber sinkt der Grad an Intensitit mit der Moglichkeit von horizontaler und ver-
tikaler Mobilitit in Gesellschaften (vgl. ebd.). Auch die Herausbildung autonomer
gesellschaftlicher Sphiren wirkt mildernd auf Konflikte, weil von Auseinanderset-
zungen innerhalb einzelner Bereiche nicht so viel abhéngt (vgl. ebd., S. 40). Jedoch
wird ein Konflikt dementsprechend intensiver, wenn sich einzelne gesellschaftliche
Strukturbereiche innerhalb des Konfliktes iiberlagern (vgl. ebd.), z. B. wenn religi-
ose Eliten ebenso einen Einfluss auf wirtschaftliche und politische Entscheidungen
haben und die Auseinandersetzung um bestehende Herrschaftsverhiltnisse somit
innerhalb mehrerer relevanter Teilbereiche sich einem ,, Kampf um das Ganze*
(ebd.) annéhert.

Der wohl einflussreichste Faktor auf die etwaige Gewaltsamkeit und Inten-
sitdt von Konflikten aber ist jener der Regelung von Konflikten, auf den Dah-
rendorf besonderes Augenmerk legt. Neben der von Dahrendorf verworfenen
Moglichkeit Konflikte zu unterdriicken, was ihm zufolge ausschlieBlich die
intensitdtssteigernd wirkt und einen gewaltsamen Ausbruch provoziert, ist auch
eine vermeintliche Losung von Konflikten zum Scheitern verurteilt, weil die
Beseitigung von ,,systematisch aus sozialen Strukturen herauswachsende[n]*
(ebd., S. 41) Gegensiitzlichkeiten der Natur der Sache nach nicht moglich ist und
letztendlich nur auf eine ,,Unterdriickung unter dem Mintelchen der ,,Losung®
von Konflikten (ebd.) verweist. Demgegeniiber macht Dahrendorf die Regelung
von Konflikten stark als die rationale, ,,d. h. den sozialen Gesetzlichkeiten von
Konflikten® (ebd., S. 40) angemessene Methode, um Konflikte unter Kontrolle



Die Konfliktsoziologie Dahrendorfs... 171

zu bringen und sie somit zu entschirfen, wodurch jegliches Gewaltpotenzial ver-
mindert und die allen Konflikten immanente ,,schopferische Kraft in den Dienst
einer allméhlichen Entwicklung sozialer Strukturen gestellt” (ebd.) wird. Vor-
aussetzungen fiir eine zielfiihrende Konfliktregelung sind hierbei die allgemeine
Anerkennung von Konflikten als unumgénglich und sinnvoll, die verbindliche
Organisation von Interessengruppen sowie das Festlegen von ,,Spielregeln®, die
weder die eine noch die andere Konfliktpartei bevorzugen oder benachteiligen
und den verschiedenen Arten und Weisen des Austragens von Gegensitzen eine
verbindliche Form auferlegen (vgl. ebd., S. 42).

Dahrendorf stellt vier Typen von Regelungsformen auf, die sich jeweils in
der Frage der Hinzunahme einer neutralen dritten Person oder Instanz sowie
in deren jeweiliger Verantwortlichkeit im Regelungsprozess unterscheiden
(vgl. ebd., S. 43). Die niedrigschwelligste Variante ist die Verhandlung, die den
Konfliktparteien ein Treffen in eigens erschaffenen Koérperschaften ermoglicht
und eine Einigung auf einen angemessenen Modus der Entscheidung vorsieht,
bspw. Mehrheits- oder Einstimmigkeitsbeschliisse. Die Vermittlung unterschei-
det sich davon in dem Aspekt der Hinzuziehung einer auflenstehenden Instanz,
deren Vorschldge jedoch unverbindlich bleiben, wohingegen die Schlichtung
entweder die Hinzuziehung verbindlich festsetzt oder bei freiwilliger Hin-
zunahme auflenstehender Vorschlige diese verbindlich angenommen werden
miissen (vgl. ebd.). Die fortgeschrittenste und gleichzeitig prekirste, weil nahe
an der Grenze zur Unterdriickung von Konflikten operierende Form der Kon-
fliktregelung ist die Zwangsschlichtung, die sowohl eine dritte Instanz sowie
die Akzeptierung ihrer Entscheidung als verpflichtend setzt (vgl. ebd.).

3 Die Kritik des Unvernehmens

Wir haben auf den vergangenen Seiten einen einleitenden Blick in die Konfliktthe-
orie Dahrendorfs erhalten. Dem aufmerksamen und unterrichteten Leser werden
bereits einige Punkte aufgefallen sein, die mit heutigen Debatten um die Differenz
zwischen Politik und dem Politischen (vgl. Bedorf 2010) korrelieren. Da wire zum
einen die Betonung der unbedingten Kontingenz der sozialen Ordnung, die jede
Organisation von Gesellschaft zu einem streitbaren Thema macht. Die Abgren-
zung zur orthodoxen marxistischen Schule, vor allem von der Uberzeugung einer
notwendigen, strukturellen Grundlage in Form der Okonomie, die alle Konflikte
innerhalb der Gesellschaft auf den grundlegenden Klassenwiderspruch zwischen
Proletariat und Bourgeoisie herunterbricht, stellt eine weitere wichtige Gemeinsam-
keit dar. Dagegen wird in irgendeiner Form zumeist die antagonistische Grundlage



172 H. Grunwald und L. Herber

von Gesellschaft aus den marxistischen Lehren gerettet, die jedoch in einer Pluralitit
der Konfliktmoglichkeiten miindet. Letztlich werden diese Konflikte nicht mehr als
Bedrohung fiir eine, in irgendeiner Weise als gut verstandene, Gesellschaft betrach-
tet, sondern als Motor fiir sozialen Wandel und politische Emanzipation. In einem
zumeist affirmativen Verhéltnis wird Herrschaft als Wesenszug moderner Gesell-
schaft betrachtet, das wiederum die Konflikthaftigkeit, wenn nicht begriindet, so
doch zumindest zur Folge hat. Nur wenn diese Konflikte als grundlegende Eigen-
schaften statt als pathologisches Merkmal moderner Gesellschaft verstanden und
behandelt werden, kann eine fortlaufende Emanzipation und Kommunikation der
verschiedenen Parteien dieser Gesellschaft gewihrleistet werden. Mit diesen Ansich-
ten teilt die heute als historisch geltende Konflikttheorie Dahrendorfs also Positio-
nen, die in den heutigen Debatten der Politologie, Soziologie und Philosophie wieder
hochste Aktualitiit verzeichnen.

Vorweg ist bei der nachfolgenden kritischen Durchleuchtung der Dahrendorf-
schen konflikttheoretischen Agenda zu betonen, dass die Gedanken von Dahren-
dorf in zwei Bereiche getrennt werden sollten, um eine faire Auseinandersetzung
zu gewihrleisten. Denn soweit Dahrendorf sozialphilosophische Uberlegun-
gen zur ontologischen Begriindung von Gesellschaft durch Konflikte anstellt
und diesen Konflikten moglichst groBen Raum zu ihrer Entfaltung zugesteht,
erweist sich seine Theorie als @uflerst erkenntnisreich fiir die Vorgidnge inner-
halb unserer Gesellschaft und zeigt sich Dahrendorf als Avantgarde einer Zeit,
in der die Erhaltung der Stabilitdt und die Verschleierung der Konflikthaftigkeit
der westlichen Welt gegeniiber der Sowjetunion hochste Prioritdt genoss. An
dem Punkt jedoch, an dem Dahrendorf den objektivierenden Weg seiner sozio-
logischen Zunft als koniglichen (vgl. Dahrendorf 1972, S. 11) bezeichnet und
beginnt, Uberlegungen zu Kategorien und Regelungen des Konflikts anzustellen,
unterminiert er sein eigenes Unternehmen der Entwicklung einer neuen Gesell-
schaftstheorie (vgl. Marchart 2013, S. 209), indem er den potenziellen Wandel
der Gesellschaft auf alte Wege des Status quo lenkt. Damit wird er sich selbst
den Vorwurf, Vorreiter konsensueller Demokratietheorien zu sein, einhandeln und
gerit in das Fadenkreuz der Ranciereschen Kritik an den Sozialwissenschaften,
die ihren Beitrag an der Manifestierung und Reproduktion der hegemonialen
Ordnung leisten. Diese Gespaltenheit, die sich im Denken Dahrendorfs auf-
weist, mag exemplarisch fiir den modernen Diskurs in den politischen Theorien
betrachtet werden, der von einem radikalen Bruch durchzogen scheint, indem
je unterschiedliche Seiten in der Radikalitit des Denkens von Konflikten auf-
tauchen: einerseits der konsensuellen Kanalisierung von Konflikten durch Kom-
munikation in den Status quo; andererseits die Verweigerung letzter politischer



Die Konfliktsoziologie Dahrendorfs... 173

Antworten und der damit absoluten Affirmation des Konflikts, der allerhochstens
in agonaler Weise eine Regelung finden darf und die Betonung der Kontingenz
gesellschaftlicher Ordnung als hochstes Prinzip verteidigt.

3.1 Konflikt und Herrschaft: ein zirkuldares Argument

Wir haben gesehen, dass in Rekurs auf Weber Dahrendorf Gesellschaft als durch-
zogen von der ,allgemeinsten Ungleichheit der Verteilung von legitimer Macht*
(ebd., S.32) erfasst. Sobald sich Menschen in Institutionen und Organisatio-
nen zusammenfinden, etablieren sich aus den sozialen Positionen hierarchische
Strukturen des ,,Oben* und ,,Unten“, die den Menschen unter herrschaftliche
Strukturen zwingen. Dahrendorf sieht in dieser herrschaftlichen Organisation
von Gesellschaften den eigentlichen Ursprung von Konflikten: ,.es sich also bei
den hier in Frage stehenden Konflikten stets um Konflikte auf Grund von und
um Herrschaft handelt™ (ebd., S. 32). Damit tiberfiihrt Dahrendorf das Marxsche
Klassenmodell von Besitz und Nicht-Besitz in die Kategorien ,,[der] in Herr-
schaft ein- und die von Herrschaft ausgeschlossenen® (Marchart 2013, S. 215).
Herrschaft wird also der grundlegende Antagonismus, der immer den Konflikt
zwischen Herrschenden und Beherrschten birgt. Der Marxsche Klassenkonflikt
wird damit zu einer bloBen Sonderform dieser vielfiltigen Konfliktmoglichkei-
ten (vgl. Dahrendorf 1972, S. 32). Doch Dahrendorf iibersieht dabei den tauto-
logischen Charakter dieser Begriindung von Konflikt. Herrschaft bringt Konflikt
hervor, ,lieBe sich dann nicht genauso gut in umgekehrter Richtung verfahren*
(Marchart 2013, S.215)? Mit der Griindung des Konflikts auf Herrschaft ist
nichts ausgedriickt, einer Theorie des Konflikts fehlt also ihr Fundament, denn sie
sagt nichts iiber den Ursprung der die Gesellschaft spaltenden Ungleichheit aus.
Wirft man einen Blick in die Begriindung des Dissenses des Unvernehmens lésst
sich dagegen eine robustere Herleitung des Konflikts finden.

Ranciere kristallisiert anhand der Aufteilung der antiken Polis aus seinen Ana-
lysen die der Gesellschaft zugrunde liegende Gleichheit der Beliebigen heraus,
die tatsédchlich erst den Dissens in die Gesellschaft einschreibt:

Der Autor des Gorgias [Platon; Anm. d. Verf.] bemiiht sich verbissen, zu beweisen,
dass [die Gleichheit zwischen Beliebigen; [Anm. d. Verf.]] nichts anderes als die
arithmetische Gleichheit der Oligarchen ist, das heift die Ungleichheit der Begierde,
der Geliiste ohne MaB, die die vulgidren Seelen im Kreis der Lust, die endlos von
der Unlust begleitet wird [...] drehen ldsst. Die ,,Gleichheit”, die die Anfiihrer
der Volkspartei dem Volk von Athen gegeben haben, ist fiir Platon der niemals zu



174 H. Grunwald und L. Herber

sittigende Heifhunger nach immer mehr: immer mehr Hifen und Schiffe, Waren
und Kolonien, Arsenale und Befestigungen. Aber er weifl sehr wohl, dass das Ubel
tiefer liegt. Das Ubel ist nicht der unersittliche Hunger nach Schiffen und Befesti-
gungen. Das Ubel liegt darin, dass bei der Volksversammlung jeder Schuster oder
Schmied aufstehen kann, um seine Meinung dariiber abzugeben, wie diese Schiffe
zu steuern oder wie diese Befestigungen zu bauen sind, und mehr noch iiber die
gerechte oder ungerechte Weise, diese fiir das Gemeinwohl zu niitzen (Ranciere
2016, S. 10).

In diesem Zitat verdeutlicht sich der Doppelcharakter der grundlegenden Frei-
heit des athenischen Demos, den Ranciere als ,Ursubjekt® eines fundamentalen
Unrechts heranzieht und an dessen Verhandlung des Unrechts er die Gleichheit
aller Menschen als ontologischen Grund des Sozialen exemplifiziert. Die Frei-
heit ist diejenige Eigenschaft, die als einzige dem Demos explizit zugesprochen
wird. Die Freiheit des Volkes ist das einzige, was dem Demos gegeniiber der Oli-
goi bleibt, was er aber gleichzeitig mit ihr teilt, er besitzt ansonsten kein positi-
ves Anspruchsrecht (vgl. Ranciere 2016, S. 20 f.; vgl. Wetzel und Claviez 2016,
S. 52). Aus der Universalitit dieses Freiheitsbegriffes hinaus folgt die Gleichheit
aller Menschen in der Polis. Aber die gleichzeitige Unbestimmbarkeit der Frei-
heit, die Leere dieses ,,uneigenen Eigentum[s]* (Ranciere 2016, S. 18) fesselt
den ,,Haufen nichtiger Leute* (ebd., S. 22) nichtsdestotrotz in die nichtssagende
Anonymitidt der versammelten Masse. Die basale Gleichheit aller dieser Men-
schen, welche potenziell alle iiber die Belange der Polis mitreden konnen, ist die
radikale Pointe, die uns Ranciere innerhalb des ,,Anfangs der Politik* aufbereitet,
,.die brutale Offenbarung der d@uflersten Anarchie, auf der jede Hierarchie beruht*
(ebd., S. 28), also die schlichte Unmoglichkeit eines (Natur- oder Gottes-)Geset-
zes, das die Weise des menschlichen Zusammenseins auf natiirliche Weise ordnen
wiirde. Sich anzumafien im Namen des Ganzen zu sprechen, sich dazuzuzdihlen,
obwohl man anteillos ist als armer Mensch in der natiirlichen Ordnung der Anteil-
habenden, ist die Quintessenz der Ranciereschen Idee des genuin politischen
Aktes, der ,,die Gleichheit [Aller; Anm. d. Verf.] aktualisiert™ (ebd., S. 30), sie ins
Herz dieser natiirlichen Ordnung der Herrschaft einschreibt. Was der Demos ,,zur
Gemeinschaft beisteuert, ist eigentlich der Streit” (ebd., S. 22).

Indem die Gleichheit eines Anteils der Anteillosen in der Auseinandersetzung
mit den Teilen der Gesellschaft aktualisiert wird, findet der Dissens seine politi-
sche Biihne und begriindet die Ungleichheit (vgl. Krasmann 2012, S. 82). Herr-
schaft begriindet nicht mehr Konflikt und vice versa, sondern die grundlegende
Gleichheit aller Subjekte wird zum Fundament des Konflikts. Diese Gleichheit
hat weder einen weiteren Ursprung, noch kann sie zirkuldr in einen anderen
Begriff umgedeutet werden. Damit gelingt Ranciere, was Dahrendorf versagt
blieb: eine ontologische Begriindung des Konflikts.



Die Konfliktsoziologie Dahrendorfs... 175

Diese Gleichheit, als ,,politischer Grundbegriftf (Wetzel und Claviez 2016,
S. 49), ist von aller grundlegendster und fundamentalster Art fiir die Politik:

Vor dem Logos, der iiber das Niitzliche und Schidliche diskutiert, gibt es den
Logos, der befiehlt und Recht gibt zu befehlen. Es gibt eine Ordnung, weil die einen
befehlen und die anderen gehorchen. Aber um einem Befehl zu gehorchen, bedarf
es mindestens zweier Dinge: man muss den Befehl verstehen, und man muss ver-
stehen, dass man ihm gehorchen muss. Und um das zu tun, muss man bereits dem
gleich sein, der einen befehligt. Dies ist die Gleichheit, die jede natiirliche Ordnung
aushohlt (Ranciere 2016, S. 29).

D.h. vor jeder Verhandlung iiber die konfligierenden Interessen innerhalb
einer Gesellschaft, gibt es einen Moment, in der sich diese in Herrschende und
Beherrschte verteilt. Doch diese Trennung hat zwei Implikationen: der Befeh-
lende muss voraussetzen, dass sein Befehl verstanden wird. Damit setzt er aber
selbst die Gleichheit zwischen sich und dem Gehorchenden voraus. Der zweite
Punkt folgt daraus: wenn sich beide Gleichen, gibt es keinen natiirlichen Grund,
warum eine/r den oder die andere(n) beherrschen sollte, sie ruht allein auf der
Tatsache, dass akzeptiert wird, zu gehorchen. Indem der Herrschende selbst die
Gleichheit zwischen sich und den Beherrschten einschreibt, iiberfiihrt er seine
Position als kontingent. Und so ist eine weitere grundlegende Vorbedingung
der Ranciereschen Politik die absolute Kontingenz gesellschaftlicher Ordnung
(Wetzel und Claviez 2016, S. 53). Allein weil es keine natiirliche Ordnung der
Gesellschaft gibt, ist sie streitbar und damit politisch. Diese Herleitung der Kon-
tingenz und Konflikthaftigkeit von Gesellschaft ist zugegebenermallen umfang-
reicher und robuster, als es Dahrendorfs Versuch zu schaffen vermag. Fiir
Dahrendorf reicht die banale Tatsache der Ungewissheit, dass also kein Mensch
,je in der Lage sein wird, auf alle Fragen die ein fiir alle Mal richtigen Ant-
worten zu geben® (Dahrendorf 1965, S. 129), um die Kontingenz sozialer Ord-
nungen zu begriinden. Das Fehlen eines letzten Grundes der sozialen Ordnung
ist zwar auch in aktuellen Debatten um das Wesen der Gesellschaft von gro-
Ber Bedeutung (vgl. Marchart 2013), aber Dahrendorfs Argumentation erweist
sich dennoch als unterkomplex, versuchen doch gerade die konsensorientierten
Demokratietheorien diesen Ungewissheit durch deliberative Methoden Herr zu
werden. Gleichzeitig jedoch weist Dahrendorf mit seinen Gedanken eine gewisse
Néhe zu Rancieres Gleichheitsbegriff, wenn er schreibt: ,,Weil in der geschicht-
lichen Gesellschaft das heute Richtige morgen falsch sein kann [...], und weil
in der ungewissen Welt die Antwort des einen nicht richtiger sein kann als die
des anderen [Hervorhebung d. Verf.], beruht aller Fortschritt auf der Vielfalt und
Widerspriichlichkeit der menschlichen Gesellschaft* (Dahrendorf 1965, S. 130).



176 H. Grunwald und L. Herber

3.2 Sozialer Wandel der,Aufteilung des Sinnlichen’?

Es ist meine These, daf die permanente Aufgabe, der Sinn und die Konsequenz
sozialer Konflikte darin liegt, den Wandel globaler Gesellschaften und ihrer Teile
aufrechtzuerhalten und zu fordern. Wenn man so will, konnte man dies als die
,Funktion® sozialer Konflikte bezeichnen. Doch wird der Begriff der Funktion
dann in einem ganz neutralen Sinne, d. h. ohne jeden Bezug auf ein als gleich-
gewichtig vorgestelltes ,System* gebraucht. Die Konsequenzen sozialer Kon-
flikte sind unter dem Aspekt des sozialen Systems nicht zu begreifen; vielmehr
werden Konflikte erst dann in ihrer Wirkung und Bedeutung verstindlich, wenn
wir sie auf den historischen Prozel menschlicher Gesellschaften beziehen. Als
ein Faktor im allgegenwirtigen Prozel des sozialen Wandels sind Konflikte
zutiefst notwendig. [...] Immer [...] liegt in sozialen Konflikten eine hervorra-
gende schopferische Kraft von Gesellschaften. Gerade weil sie iiber je bestehende
Zustdnde hinausweisen, sind Konflikte ein Lebenselement der Gesellschaft [...]
(Dahrendorf 1965, S. 124).

Sehr konzentriert fasst Dahrendorf an dieser Stelle seine Vorstellung der Funk-
tion von Konflikten innerhalb der Gesellschaft zusammen und grenzt sie dabei
gleichzeitig von einer funktionalistischen Gesellschaftstheorie Parsons’ ab. Her-
ausstechend dabei ist die Historizitét, die Dahrendorf Konflikten zuschreibt. Es ist
nicht moglich, aus einer gegenwirtigen Perspektive die Auswirkung von Konflik-
ten abzuschitzen. Damit wird auch deutlich, wie Dahrendorf zu der letzten Aus-
sage seines Zitates gelangt. Die unklare Auswirkung von Konflikten unterstreicht
die Kontingenz des Sozialen und fiihrt iiber das Bestehende hinaus. Ist Dahren-
dorfs Begriff des sozialen Wandels daher auch vergleichbar mit dem Begriff des
Politischen bei Ranciere? Rancieres Begriff des Politischen, soviel muss klar
sein, hat nichts mit den technokratischen Verwaltungspraktiken einer Regierung
zu tun. Diese sind immer nur besondere Ausdrucksformen einer Ordnung, die
Ranciere unter dem Begriff der Polizei zusammenfasst, die aber nicht mit diesem
gleichzustellen ist. Die Polizei ist vielmehr der allgemeine Begriff einer Auftei-
lung des Sinnlichen, die vorgibt, was gesagt, getan und gehort werden kann. Sie
ist damit auch dasjenige, was die Teile einer Gesellschaft von ihren Nicht-Teilen
trennt (vgl. Ranciére 2016, S. 39). Das Politische ist dieser Logik zu Folge eine
Unterbrechung einer solchen Ordnung des Sozialen, indem sie ,,Korper von dem
Ort entfernt, der ihm zugeordnet war oder die Bestimmung eines Ortes dndert; sie
lasst sehen, was keinen Ort hatte gesehen zu werden, lédsst eine Rede horen, die
nur als Larm gehort wurde® (ebd., S. 41). Das Spezifikum des politischen Aktes,
den uns Ranciere beschreibt, liegt also gerade im Bruch mit dem gegebenen



Die Konfliktsoziologie Dahrendorfs... 177

Erfahrungsfeld (vgl. ebd.). Dahrendorfs sozialwissenschaftlicher Identifizierung
von gesellschaftlichen Teilen steht die Rancieresche Idee einer Subjektivierung
gegeniiber, ein widerstreitendes Sich-Losreilen von hegemonialen Strukturkate-
gorien, das direkte Auswirkungen auf die Erfahrbarkeit ebenjener Kategorien hat:

Eine politische Subjektivierung ordnet das Erfahrungsfeld neu, das jedem seine
Identitdt mit seinem Anteil gab. Sie 16st und stellt die Verhiltnisse zwischen den
Weisen des Tuns, den Weisen des Seins und den Weisen des Sagens neu zusammen,
die die sinnliche Organisation der Gemeinschaft, die Verhiltnisse zwischen den
Riumen, wo man eines macht, und denen, wo man anderes macht, die an dieses Tun
gekniipften Fihigkeiten und jene, die fiir ein anderes benotigt werden, bestimmen.
(ebd., S. 52)

Die Identifizierung einer vormals nicht-identifizierten, also neuen Streitinstanz
geht somit einher mit der ,,Verinderung selbst des Bodens, auf dem das Spiel
stattfindet [...]* (ebd., S.51). Daran ankniipfend ist es also durchaus moglich,
Rancieres Theorie als eine Theorie des sozialen Wandels zu verstehen und in der
Gegentiberstellung von soziologischer Identifizierung und politischer Subjekti-
vierung deutet sich bereits die erste zentrale Differenz zwischen der Theorie des
Konflikts und der Theorie des Unvernehmens an.

Denn bei aller Philosophie bleibt Dahrendorf schlussendlich doch Soziologe,
sein Hauptanliegen bleibt die Kartografie der Gesellschaft und die Ubersetzung
ihrer Widerspriiche in soziologische Kategorien. Dabei glaubt er aus der ,,struk-
turellen Ausgangslage gewisser sozialer Konflikte, das heift, [der] Identifizie-
rung der Herrschaftsverteilung” (ebd., S.33) gegenwirtige Konflikte zu
erkldren und Prognosen iiber zukiinftige zu erstellen. Die aus der Analyse fol-
gernden, ,,unterstellten® (ebd., S. 35), latenten Interessen von Gruppen ,,gehdren
zu sozialen Positionen* sie sind den Trigern weder notwendig bewullt, noch
werden sie unbedingt von diesen akzeptiert [...]. Dahrendorf duflert damit
einige Annahmen, die aus Rancieres Perspektive zu einer Unterdriickung tat-
sdchlicher Emanzipation fiihren. Einerseits tritt der tautologische Charakter der
Soziologie zu Tage, die schlicht das Offensichtliche als Wahrheit festzuhalten
versucht (vgl. Ranciere 2010, S. 230). Damit nicht genug, reduziert Dahrendorf
mit dem Versuch der Objektivierung sozialer Konflikte ,,als ein empirisch
beschreibbares Verhiltnis zwischen zwei [...] im sozialen Raum lokalisierbaren
und den jeweiligen Konflikt tragenden Akteure [...]* (Marchart 2013, S. 211)
seine eigene Gesellschaftstheorie zu einer blofen ,,Kasuistik unterschiedlicher
Konfliktformen*, die ,,glaubte, der sozialen Realitiit einen Konflikt gleichsam
vom Gesicht ablesen zu konnen, wenn man ihn als Verhiltnisform zwischen
bereits existierenden Gruppen oder Individuen versteht (ebd., S.?212). Eine



178 H. Grunwald und L. Herber

solche Objektivierung seiner Theorie ldsst Dahrendorf die ontologische Dimen-
sion einer Theorie des Konflikts wegschneiden und bleibt daher der ganzen
Erkenntnis um das Wesen des Konflikts schuldig, die eine Differenzierung zwi-
schen Konflikt und Antagonismus notig machen wiirde (vgl. ebd., S. 214). Mit
der Reduktion des Ursprungs sozialer Konflikte auf eine strukturelle Ausgangs-
lage entwickelt Dahrendorf zudem eine negative Definition von Emanzipation:
das Interesse einer unterdriickten Klasse steht immer nur in direkter Abhéngig-
keit zur herrschenden Klasse und folgt der Logik dieser Klasse. Ihr Interesse
kann nur darin liegen, den gleichen Lohn wie die Unternehmer zu erhalten, als
gleichwertige Anteilhaber am Unternehmen verstanden zu werden oder, um ein
aktuelles Beispiel zu bedienen, die gleiche Staatsbiirgerschaft wie die Biirger
des Landes zu erhalten, in dem sie Asyl suchen. Schon damit ist die Emanzipa-
tionsgabe unterdriickter Gesellschaftsteile eingeschrinkt, da sie sich nur in dem
Male emanzipieren konnen, wie es ihrer unterdriickten Rolle in Abhéngigkeit
zu der unterdriickenden Rolle entspricht. Dahrendorf schrinkt also den Hori-
zont moglicher Konflikte auf Verteilungskonflikte? zwischen Herrschenden und
Beherrschten ein. Damit nimmt er jedoch eine dhnliche Position ein wie Platon,
der in den Forderungen des Volkes den ,niemals zu sittigenden sittigende
HeiBhunger nach immer mehr: immer mehr Hifen und Schiffe, Waren und
Kolonien, Arsenale und Befestigungen (Ranciere 2016, S. 10) sah. Damit wird
die bereits angesprochene Differenz zwischen soziologischer ,Identifikation*
und politischer ,,Subjektivierung* noch einmal deutlich.. Im Lichte des theoreti-
schen Abgesangs des Subjekts in der Gesellschaft der siebziger Jahre sucht
Ranciere nach Moglichkeiten, die es erlauben, das Subjekt nicht mehr ,,aus-
schliellich als Effekt eines Aktes der Unterwerfung* (Wetzel und Claviez 2016,
S. 163) zu denken. Indem Ranciere den Begriff des politischen Denkens einer
weitreichenden Rekonfiguration unterzieht (vgl. Kertscher 2006, S. 58), erkennt
er in der Artikulation des Unvernehmens eine solche Moglichkeit der Subjekti-
vierung. Es ist dabei kein Bewusstwerden einer Klasse fiir sich, wie sie in der
Marxschen Lehre vertreten wird und wie Dahrendorf es ebenfalls annimmt.
Ranciere bezeichnet diese Subjektivierung stattdessen als ,,Ent-Identifizierung*
(Wetzel und Claviez 2016, S. 162 f.). Das politische Subjekt demonstriert einen
Abstand zwischen dem polizeilich identifizierten Teil seines Selbst, seiner
scheinbar fraglosen Identitit und dem in der polizeilichen Anordnung der

’Diese sind dabei keineswegs rein materieller Natur, sondern umfassen (vor allem) auch
Bereiche wie das Recht.



Die Konfliktsoziologie Dahrendorfs... 179

Korper abwesenden, ungezihlten Teil der Gemeinschaft (vgl. Ranciere 2016,
S. 48). Ranciere distanziert sich also ganz ausdriicklich von allen Identifikati-
onsversuchen zwischen Quasi-Gruppen und latenten Interessen zum Zwecke
einer Prognose oder Analyse von sozialen Konflikten, da diese nur als Produkte
einer vorherrschenden Ordnung des Wahrnehmbaren erfasst werden konnen.
Wenn Dahrendorf zur Verdeutlichung seiner Theorie den realdokumentierten
Streit zwischen einem Unternehmer und einem Gewerkschafter um eine Lohn-
erhohung der Arbeiter heranzieht (vgl. Dahrendorf 1972, S. 49 ff.) und die ,,rati-
onale Bédndigung* solcher Konflikte als ,,zentrale Aufgaben der Politik* (ebd.,
S. 44) bezeichnet, so wiirde Ranciere diesen Konflikt als Beispiel eines polizei-
lichen Diskurs verstehen, der nichts mit seiner Idee des Politischen zu tun hat.
Der Gewerkschafter vollfiihrt hier allein die an seine gesellschaftliche Rolle
gehegten Erwartungen, die Emanzipation der Arbeiter in einer blofen Lohnan-
gleichung zu erschopfen. Und auch Dahrendorfs Versuch, Prognosen iiber mog-
liche tiefer gehende (latente) Interessen der Arbeiter zu stellen, dass sie
moglicherweise als gleichwertige Anteilhaber am Unternehmen anerkannt wer-
den mochten (vgl. ebd., S. 62), erfasst noch keine Unterbrechung der sozialen
Ordnung. Einerseits da sie nicht von den betroffenen Subjekten oder ihrem
erwihlten Reprisentanten selbst gedullert werden, sondern von einem wissen-
den Lehrmeister der Soziologie ihrer eigenen Kommunikationsfihigkeit beraubt
werden, und den Vorwurf erfahren miissen, sich ihrer Interessen moglicherweise
noch nicht einmal bewusst zu sein. Denn indem sich Dahrendorf dazu verleiten
ldsst, eine Interpretation der Forderung der Arbeiter in seinem angefiihrten Kon-
flikt zwischen Unternehmer und Gewerkschaft zu verfassen, reproduziert Dah-
rendorf die Figur des Lehrmeisters, die Ranciere in seinen Arbeiten zu Joseph
Jacotot kritisiert. Erst der Lehrmeister verhindert die Moglichkeit des Wissens
der Proletarier um ihre eigene Situation und ihre Moglichkeiten, indem er erst
die Verstidndnisunfihigkeit als ,,strukturierende Fiktion* (Ranciere 2010, S. 16)
schafft. Statt die Gewerkschaften bzw. die Proletarier in einem Akt der gleich-
heitlichen Reflexion ihre tatsdchliche Emanzipation zu entwickeln, das sie dort
beginne ,,wo sie tatsidchlich ihren Anfang nimmt, ndmlich in den Anstrengungen
der Arbeiter, ihre Emanzipation zu denken und zu erwirken* (Niederberger
2004, S. 130), stellt sich Dahrendorf als Mitglied der ,.koniglichen* Disziplin
der Sozialforschung paternalistisch iiber das proletarische Kind und erklirt
ihnen ihre Situation und die Forderungen, die aus dieser folgen.? Es bleibt dabei

3Dabei bleibt zu beachten, dass das Ideal des ,,unwissenden Lehrmeisters* auch fiir Ranciére
kein endgiiltig erreichter Zustand ist (vgl. Wetzel und Claviez 2016, S. 139).



180 H. Grunwald und L. Herber

jedoch festzuhalten, dass sich die Umdeutung der Proletarier zu gleichwertigen
Teilhabern von Unternehmen aus Dahrendorfs Beispiel durchaus als eine Unter-
brechung der vorherrschenden Ordnung zwischen Arbeitern und Unternehmern
verstehen lassen konnte. Denn indem die Arbeiter ihre grundlegende Gleichheit
unter Beliebigen als eine Gleichheit zwischen ihnen und den Kapitaleignern des
Unternehmens ausdriicken, lassen sie eine Gleichheit erscheinen, die vormals so
nicht in der Ordnung der liberalen Gesellschaft vorgesehen war (vgl. ebd.,
S. 140). Hierin exemplifiziert sich ein Spannungsverhéltnis der Theorie Ranci-
eres in der Auseinandersetzung mit den Sozialwissenschaften. Einerseits scheint
es fiir die Soziologie moglich zu sein, Emanzipationsschritte aufzuweisen und
mit einer argumentativen Fundierung den Emanzipationsbestrebungen ,,Klarheit
und Kohédrenz* (Niederberger S. 130) zu verleihen. Damit wird jedoch gleich-
zeitig, so der Vorwurf Rancieres, die Subjektivierung politischer Akteure vor-
weggenommen und zu einer verwaltbaren Ressource innerhalb der polizeilichen
Ordnung gemacht, was ,,das Verschwinden jeglichen Abstandes zwischen der
Partei eines Streits und dem Teil einer Gesellschaft” (Ranciere 2016, S. 112)
zur Folge hat. Dies wird besonders deutlich in Dahrendorfs Vorschlag verschie-
dener Regulierungstechniken. Die Notwendigkeit und Legitimation zur Regu-
lierung von Konflikten folgt dabei aus dem Anliegen, einen gewalttitigen
Ausbruch von Konflikten zu verhindern (vgl. Dahrendorf 1965, S. 227). Die
Gefahr eines gewaltsamen Konflikts sieht Dahrendorf am grofiten, wenn Kon-
flikte entweder unterdriickt oder dem Schein nach gelost werden, wobei jeder
Losungsversuch auf die Unterdriickung des Konflikts hinauslduft, weil der
urspriingliche Antagonismus sich nicht aus der Welt schaffen ldsst. Die Losung
von Konflikten entspricht nach Dahrendorf immer nur der Verschleierung einer
Konfliktualitédt unter Ideologemen wie der ,,Volksgemeinschaft* oder der ,.klas-
senlosen Gesellschaft® und behilt damit das Potenzial zum gewalttdtigen Aus-
bruch inne (vgl. ebd., S.226 f.). Dahrendorf sucht also mit dem scheinbar
hehren Ziel einer gewaltbefreiten Gesellschaft Konflikte zu einer verwaltbaren
Grofle zu machen, um so ,revolutiondren oder quasi-revolutiondren Explosio-
nen‘ (ebd: 223) Einhalt zu bieten. Um iiberhaupt die Moglichkeit einer Regulie-
rung zu schaffen, sind derer vier Bedingungen zu erfiillen: 1) die grundlegende
Konflikthaftigkeit aller Gesellschaften muss anerkannt sein, 2) ein Versuch der
Beseitigung von Ursachen der Konflikte muss verneint werden, da diese nur
unterdriickt oder im obigen Sinne geldst werden konnen, 3) der Konflikt muss
sich in verbindlichen Streitparteien organisieren, 4) es muss festgesetzte ,,Spiel-
regeln® geben, nach denen der Konflikt ausgetragen wird, die die konfligieren-
den Parteien zunichst erarbeiten (vgl. ebd., S. 228). Glaubt Dahrendorf, hiermit
Bedingungen fiir die Regulierung von Konflikten zu nennen, verkennt er dabei,



Die Konfliktsoziologie Dahrendorfs... 181

dass bereits in der Anerkennung und Identifizierung der Streitparteien als auch
in der Einigung auf Spielregeln sich das eigentliche Unvernehmen manifestiert.
Fiir Ranciere ist es schon das Gehort-werden, die ,,Neustrukturierung des Erfah-
rungsfeldes (Ranciere 2016, S. 47) die konflikthaft ist. Vor allem die beiden
letztgenannten Bedingungen zur erfolgreichen Regelung eines Konflikts stehen
in der Abfolge hinter demjenigen, was Ranciere als Unterbrechung der polizei-
lichen Ordnung qua Strukturen der Subjektivierung umschreibt. Jedoch sieht
Dahrendorf in den Methoden der Soziologie gleichzeitig die Moglichkeit,
latente Konflikte friihzeitig zu erkennen und in den vorherrschenden Diskurs zu
integrieren und selbigen gegebenenfalls unter den vereinbarten Regeln zu
erweitern. Wie bereits betont, tragen diese Methoden aktiv zu der Verrechnung
bei, die Ranciere im Modus der modernen Demokratie zu erkennen glaubt, und
verhindern tatsédchliche Briiche mit der polizeilichen Ordnung. Tatséchliches
emanzipatorisches Potenzial wird damit entschérft und in der vorherrschenden
Ordnung verortet.

Sind diese Bedingungen dennoch erfiillt, kann es im ersten Regulierungsver-
such zu Verhandlungen kommen, die im Lichte heutiger deliberativer Diskussio-
nen stehen. Indem eine Korperschaft gegriindet wird, in der sich beide Parteien
unter obigen Bedingungen begegnen, soll eine Entscheidung iiber den Konflikt
getroffen werden. Bleibt diese Entscheidung aus, so kann eine dritte Instanz hin-
zugezogen werden, die als Vermittler dient. Spitestens hier wird deutlich, dass es
Dahrendorf keinesfalls um grundlegende Aushandlungen der Art und Form von
gesellschaftlichem Zusammenleben gehen kann. Die mogliche Existenz von einer
dritten Instanz, mit direkten Beispielen wie dem Bundesprisident veranschaulicht
(ebd., S. 229), zeigt schon, dass der Konflikt stets nur systemimmanent stattfinden
kann. Die Moglichkeit einer fundamentalen Hinterfragung des Status quo scheint
nicht mitgedacht in Dahrendorfs wissenschaftlicher ,,Kontrolle der Wirklichkeit*
(Dahrendorf 1972, S. 23). Kann schlielich keine Entscheidung getroffen wer-
den, kommt es zur Schlichtung bzw. Zwangsschlichtung durch eine entsprechende
Autoritit. Diese letzten Punkte lassen keinen Zweifel iiber die Systemaffirmation
Dahrendorfs iibrig, seine Relativierung, Zwangsschlichtung liege ,,an der Grenze
von Regelung und Unterdriickung von Konflikten* mutet schlie3lich inkonsequent
gegeniiber seinem eigenen Anspriichen der Konfliktfdhigkeit von Gesellschaft
an. In dem Glauben, Konflikte und ihre Parteien identifizieren zu konnen und
Sozialtechnologien zu ihrer Regulierung entwickeln zu konnen (vgl. Dahrendorf
1965, S. 124), erweist sich Dahrendorf als Denker konsensueller Demokratiethe-
orien wie sie Ranciere kritisiert. Dahrendorfs Absichten fiihren zur ,,Produktion
einer doxa iiber die doxa* (Ranciere 2010, S. 229) in der der ,,Gemeinschaft [...]
unaufhorlich ihr selbst priasentiert™ (Ranciere 2016, S. 112) wird. Damit wird aber



182 H. Grunwald und L. Herber

die Moglichkeit des Erscheinens eines tatsdchlichen Dissenses verhindert. Alle
Sprecherpositionen werden als Quasi-Gruppen und latente Interessen mithilfe
der Instrumente der Sozialwissenschaften, im Speziellen der Meinungsforschung,
identifiziert und festgehalten. Hierin wird aber nicht der Vielheit und Kontingenz
von Gesellschaften Raum gegeben, indem sie sich beispielsweise ihrer eigenen
Pluralitit unter Zuhilfenahme der Meinungsumfragen bewusst werden. Sondern
sie identifizieren sich mit diesem blofen ,,statistischen Querschnitt™ (ebd., S. 114)
und verlieren damit alle Moglichkeiten einer Ent-Identifizierung ihrer Identiti-
ten. Die so identifizierten Teile des Ganzen der Gesellschaft sind damit fiir all-
umfassende Zidhlungsverfahren priaformiert, die die Identitdt der Konflikte mit
ihren Prognosen und Klassen an sich weiter manifestiert. Der gesamte Horizont
der gesellschaftlichen Konflikte wird unter der sortierenden Hand der Sozialwis-
senschaften auf die Verteilungsstrategien der polizeilichen Ordnung reduziert. Der
kontingente Begriff des sozialen Wandels, wie ihn Dahrendorf entwickelt, ver-
kommt unter der Kritik Rancieres zur Zirkularitit innerhalb dieser Ordnung, in
welcher dem Prinzip nach bereits alles gesagt worden ist und alle Diskurspartner
bereits ausgemacht sind. Der regulierte Konflikt, als Identitit aus Klasse und Inte-
resse, weist nicht mehr iiber die gesellschaftlichen Zustédnde hinaus, sondern ver-
weist in einem selbstreferenziellen Akt immer wieder nur auf sich selbst. So wie
die Praxis der ,,Kontrolle der VerfassungsméBigkeit* (ebd., S. 119) als eine staatli-
che Mimesis der politischen Praxis des Streits interpretiert wird, muss der Versuch
einer Theorie des Konflikts, die den Anspruch der gleichzeitigen Regulierung der
selbigen verkiindet, als Teil dieser Mimesis betrachtet werden, ,,die die demokra-
tische Manifestation in ein Problem‘ umwandelt, ,,das von einem Expertenwissen
abhingt” (ebd., S. 119).

Dieser Vorwurf wird ebenso wenig durch Dahrendorfs Forderung nach Aner-
kennung von Konflikten und ihren Parteien (vgl. Dahrendorf 1965, S. 124) auf-
gehoben. Dieser Anspruch konnte leicht mit Rancieres sprachphilosophischer
Ausrichtung des Unvernehmens verwechselt werden, die es durchaus erlaubt, den
Begriff der Anerkennung als einen Operator in Rancieres Denken zu verstehen
(vgl. Kertscher 2006). Richtig ist, dass es Ranciere nicht um die Verhandlung um
Gegenstinde geht, sondern um das Verhiltnis der Sprecher selbst, also wer in den
konstituierten Diskursen tiberhaupt berechtigt ist, zu sprechen und welche Forde-
rungen er oder sie stellen darf. Richtig ist auch, dass die politische Subjektivierung
dem vorherigen Ganzen der Aufteilung des Sinnlichen immer etwas neues, einen
neuen Sprecher hinzufiigt, und dieser also durchaus um Anerkennung kdmpft und
sie gewissermafien auch erhalten muss, um die polizeiliche Ordnung aufbrechen zu
konnen. Dies wird deutlich, wenn Ranciere betont, dass es immer auch atypische
Agenten der Polizei geben muss, die die Stimme der Anteillosen vernimmt und in



Die Konfliktsoziologie Dahrendorfs... 183

den Diskurs aufnimmt (vgl. Ranciere 2016, S. 36). Indem Dahrendorf aber seine
Argumentation auf das Vorhandensein einer gewissen Rationalitét fullt, tiberfiihrt
er sich selbst als Teil des polizeilichen Logos. Denn die Annahme einer allgemein-
giiltigen Rationalitit ist schlieBlich die grofe Kritik Rancieres an der konsensuel-
len Demokratietheorie: sie fufit auf dem Glauben, Inhaber einer Rationalitéit der
Gleichheit zu sein, in der alle Teilnehmer auf Grundlage eben dieser Rationalitit
zu einer Einigung finden konnen und die damit den Dissens schlieBlich befrie-
det. Stattdessen sieht sich jede Infragestellung der Ordnung dazu gezwungen
,sich innerhalb des Aussagesystems und der Subjektpositionen, welche die Ord-
nung zuldsst, zu artikulieren; jede Infragestellung lduft somit Gefahr, die vor-
gegeben Form der Sichtbarkeit nur zu reproduzieren” (Krasmann 2012, S. 82).
Dabei, um es noch einmal zu wiederholen, befreit sich die Konsenswirklichkeit
also aller Moglichkeiten des Erscheinens eines Dissenses, der nicht dieser Rati-
onalitit entspricht. Damit ist aber auch die Moglichkeit der Anerkennung immer
mit dem Logos dieser Rationalitiit verkettet, reproduziert nur die bereits bekann-
ten Sprecherpositionen. Konsens bedeutet nicht Gleichheit unter Beliebigen, son-
dern Verschleierung der Herrschaft eines bestimmten Logos unter der Illusion der
Manifestierung der Gleichheit.

4 Fazit

Mit Rancieres Theorie des Politischen und Dahrendorfs Versuch einer auf Herr-
schaftsungleichheiten fulenden Gesellschaftstheorie haben wir zwei Ansétze ken-
nengelernt, die sich beide unter verschiedenen Vorzeichen mit dem fortwéihrenden
Aufkommen gesellschaftlicher Konflikte auseinandersetzen. Zu Beginn galt dem
Konfliktsoziologen Dahrendorf das Interesse, der anhand einer Umformulierung
des reduktionistischen Klassenmodells der Marxschen Theorie versucht, gesell-
schaftliche Kidmpfe auf objektiv gegebenen Antagonismen zu griinden, die wie-
derum einzelne gesellschaftliche Teilbereiche entlang des Ein- oder Ausschlusses
von Herrschaftsprivilegien strukturieren (Dahrendorf 1957, S. 138). Daraus ergibt
sich innerhalb seiner Argumentation eine geschichtliche Allgegenwart gesell-
schaftlichen Wandels, denn jeder dieser Antagonismen strebt nach Artikulation
und damit nach Verdnderung bestehender Herrschaftsverhiltnisse vonseiten der
Unterprivilegierten (vgl. Dahrendorf 1972, S. 116). Seine Herangehensweise einer
konfliktzentrierten Gesellschaftstheorie basiert somit auf der Annahme einer Kon-
tingenz menschlichen Zusammenlebens, die auch einen zentralen Platz in Ranci-
eres politischer Theorie einnimmt (vgl. Wetzel und Claviez 2016, S. 53) Wihrend
Dahrendorf jedoch die Frage nach dem Ursprung dieser Allgegenwart von



184 H. Grunwald und L. Herber

gesellschaftlichen Konflikten und Kdmpfen ausschlieBlich mit dem Verweis auf
Herrschaftsungleichheit beantwortet und alle dariiber hinausgehenden Begriin-
dungsversuche fiir ,,spekulativ* (Dahrendorf 1972, S. 18) erachtet, iibersteigt Ran-
ciere in diesem Punkt Dahrendorfs sozialphilosophisches Fundament, indem er
den politischen Grundbegriff der Gleichheit ins Zentrum seiner Reflexionen iiber
das menschliche Zusammenleben setzt (vgl. Wetzel und Claviez 2016, S. 49). So
lasst sich nach Ranciere die ungleichheitliche Logik aller herrschaftlicher Ord-
nungen nur durch die urspriinglichere Gleichheit denken, die sich aus der schlich-
ten Unmoglichkeit eines natiirlichen oder gottlichen Gesetzes der Anordnung
gesellschaftlicher Gruppen ergibt und ihren Ausdruck findet in dem Vorhanden-
sein eines universalen Logos, der allen menschlichen Lebewesen innewohnt (vgl.
Ranciere 2016, S. 28). Erst einer von der Annahme der Gleichheit aller Menschen
getriebenen Artikulation eines Dissenses entspringen daher gesellschaftliche Kon-
flikte (ebd., S.22). Wihrend, mit Marchart gesprochen, Dahrendorfs Herleitung
von Konflikt durch Herrschaft einer argumentativen Zirkularitdt und damit der
Tautologie verfillt (vgl. Marchart 2013, S. 215), setzt Ranciere mit seinem radi-
kaldemokratischen Impetus der Betonung einer basalen Gleichheit eine robus-
tere Begriindung der Konfliktualitit und damit der Kontingenz aller menschlicher
Gesellschaften.

In einem zweiten Schritt wurde die Aufmerksamkeit auf die Frage des sozia-
len Wandels gelenkt, zu der Dahrendorf und Ranciere auf den ersten Blick ver-
meintlich dhnliche Positionen einnehmen, wobei eine genauere Betrachtung auch
in diesem Punkt deutlich macht, dass Rancieres Theorie weitgreifendere Aussagen
trifft. Dahrendorf beschreibt gesellschaftlichen Wandel als Veridnderung bestehen-
der Herrschaftsverhiltnisse ausgehend von der unterprivilegierten Partei zweier
involvierter gesellschaftlicher Teilgruppen, denen schon sozialwissenschaftlich
erschliefbare Interessen innewohnen, noch bevor diese sich iiberhaupt zu poli-
tisch motivierten Interessengruppen organisieren und ihre Interessenlagen artiku-
lieren (vgl. Dahrendorf 1972, S. 24). Die soziologische Analytik eilt also in ihrer
,.Lehrmeisterlichkeit* der Realitédt voraus und priformiert gegebene Konfliktlinien
entlang bestehender Strukturkategorien des Sozialen. Damit sperren Dahrendorfs
Strukturtatsachen* mogliche politische Subjekte in ihre polizeilich identifizierte
Identitit ein, beschrinken den Mdoglichkeitsbereich etwaiger dissensueller Inte-
ressen auf Kdmpfe um Herrschaftsprivilegien und deklassieren damit jedweden
gesellschaftlichen Konflikt zu Verteilungskdmpfen ausschlieBlich innerhalb einer
etablierten polizeilichen Aufteilung des Sinnlichen. Dahrendorfs Theorie als ,,Ins-
trument der rationalen Kontrolle der Wirklichkeit” (ebd., S. 23) ldsst sich analog
zu dieser Selbstbeschreibung somit aus der Perspektive Rancieres als Instrument



Die Konfliktsoziologie Dahrendorfs... 185

der ,,logischen“* Kontrolle von kontingenten Konfliktrealititen beschreiben. Kon-
flikte werden in Dahrendorfs soziologischer ,,Kasuistik* (Marchart 2013, S. 212)
behandelt nach der Offenbarkeit dessen, was sie in einer gegebenen Anordnung
des Wahrnehmbaren zu sein scheinen. Sie bleiben immer der ,,sichtbare Ausdruck*
(Dahrendorf 1972, S. 36) jener fortwihrender Offensichtlichkeit der in Herrschafts-
verbidnden sich notwendig konstituierenden Antagonismen. Dahrendorfs Begriff
des sozialen Wandels bleibt somit systemimmanent und damit aus der Perspektive
des Unvernehmens auf halber Strecke stehen, denn er bleibt hegemonialen Deu-
tungsweisen und der Fiihrung einer vermeintlich allgemeingiiltigen Rationalitit
unterworfen. Um Dahrendorfs Entwurf einer Theorie des Konflikts und sein Anlie-
gen der Regulierung dennoch zu retten und nicht vorschnell in die Reihe konsen-
sueller Regulierungsversuche zu integrieren, sei hier auf die Auseinandersetzung
Chantal Mouffes mit dem Begriff des Politischen verwiesen. Denn &dhnlich wie
Dahrendorf ist es Mouffe an einer Regulierung der grundsitzlichen Konfliktuali-
tit gelegen, die sie in ihrem Begriff der Agonalitit und der kollektiven Identititen
skizziert (vgl. Moufte 2007).

Im Gegensatz dazu versinnbildlicht Ranciere sein Verstindnis dissensueller
politischer Anliegen als ,.die Erfindung einer Frage, die noch niemand stellte*
(Ranciere 2016, S. 44). Sein subjektzentriertes Denken von politischen Artiku-
lationen als ein Sichlosreiflen von polizeilich oktroyierten Identitdten stellt die
Auswirkungen der politischen Subjektivierungen auf die Erfahrbarkeit jener
gesellschaftlichen Kategorien selbst und somit ihrer Transformationen in den
Vordergrund (vgl. ebd., S.38). Seine Idee sozialen Wandels gestaltet sich als
fundamentaler: jeder politische Kampf ist immer ein ,,Kampf um das Ganze*
(Dahrendorf 1972, S. 40), weil er mit der ,,Neuordnung des Erfahrungsfeldes*
(Ranciere 2016, S. 47) — also der Restrukturierung der polizeilichen Zdhlung und
Anordnung der Gesellschaftsteile einhergeht.

“Im Sinne des polizeilichen Logos.



186 H. Grunwald und L. Herber

Literatur

Andreas Niederberger. 2004. ,,Aufteilung(en) unter Gleichen. Zur Theorie der demokrati-
schen Konstitution der Welt bei Jacques Ranciere.” In Die Riickkehr des Politischen.
Demokratietheorien heute, hrsg. v. Oliver Fliigel-Martinsen, 129-145. Darmstadt: Wiss.
Buchgesellschaft.

Bedorf, Thomas. 2010. ,,Das Politische und die Politik. Konturen einer Differenz.” In
Das Politische und die Politik, Thomas Bedorf und Kurt Réttgers, 13-37. Orig.-Ausg.
1. Aufl. Berlin: Suhrkamp (Suhrkamp-Taschenbuch Wissenschaft, 1957).

Bonacker, Thorsten. 2009. ,,Konflikttheorien.” In Handbuch soziologische Theorien, hrsg.
v. Georg Kneer und Markus Schroer, S. 179-199. 1. Aufl. Wiesbaden: VS Verl. fiir
Sozialwissenschaften.

Dahrendorf, Ralf. 1957. Soziale Klassen und Klassengesellschaft in der industriellen
Gesellschaft. Stuttgart. Enke.

Dahrendorf, Ralf. 1965. Gesellschaft und Freiheit. Zur soziologischen Analyse der Gegen-
wart. Miinchen: Piper.

Dahrendorf, Ralf. 1972. Konflikt und Freiheit. Auf dem Weg zur Dienstklassengesellschaft.
Miinchen: Piper.

Joas, Hans, Wolfgang Knobl. 2004: Sozialtheorie. Zwanzig einfiihrende Vorlesungen.
Orig.-Ausg., 1. Aufl. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Kertscher, Jens. 2006. ,,Sprache und Anerkennung. Zur Rationalitit des Politischen im
Anschluss an Jiirgen Habermas’ Diskurstheorie des demokratischen Rechtsstaats und
Jacques Rancieres Unvernehmen. In Die unendliche Aufgabe. Kritik und Perspektiven
der Demokratietheorie, hrsg v. Reinhard Heil und Andreas Hetzel, 57-76. Bielefeld:
Transcript.

Krasmann, Susanne. 2012. ,JJacques Ranciere. Politik und Polizei im Unvernehmen.” In
Das Politische denken. Zeitgendssische Positionen, Ulrich Brockling, 77-98. Bielefeld:
Transcript.

Marchart, Oliver. 2013. Das unmdgliche Objekt. Eine postfundamentalistische Theorie der
Gesellschaft. 1. Aufl. Berlin: Suhrkamp.

Mouffe, Chantal. 2007. Uber das Politische. Wider die kosmopolitische Illusion. Dt. Erst-
ausg., 1. Aufl. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Ranciere, Jacques. 2010. Der Philosoph und seine Armen. Deutsche Erstausgabe. Wien:
Passagen-Verlag.

Ranciere, Jacques. 2016. Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. 6. Auflage. Frankfurt
am Main: Suhrkamp.

Wetzel, Dietmar J., Thomas, Claviez. 2016. Zur Aktualitiit von Jacques Ranciére. Einlei-
tung in sein Werk. 1. Aufl. Wiesbaden: Springer VS.



®

Check for
updates

Von der Politischen Differenz zur
Soziologie der Gleichheit?

Eine Skizze mit Jacques Ranciere

Thomas Linpinsel

1 Einleitung

Kontingenz nimmt ohne jeden Zweifel einen vorderen Platz im sozialtheore-
tischen Begriffsregister ein. Die Moderne in toto als ,,Entgrenzung des Mog-
lichkeitsbewuBtseins* (Makropoulos 1997, S.19) aufzufassen, ist in den
zeitgenossischen Gesellschaftswissenschaften gewohnlicher Usus. Nichtsdesto-
trotz haben die jiingeren radikal auf Kontingenz abstellenden philosophischen,
wissenschaftstheoretischen und  kulturwissenschaftlichen = Theoriebildungen
gerade in den Gesellschafts- und Sozialwissenschaften derart enorme Schockwel-
len auslosen konnen, dass die disziplindren Selbstzweifel das altbekannte Mal}
weit hinter sich lieBen und bisweilen gar die fundamentale Frage nach der eige-
nen Daseinsberechtigung evozieren. Der folgende Beitrag rekonstruiert die radi-
kale Kritik an der Soziologie im Werk des franzosischen Denkers der Gleichheit
Jacques Ranciere. Dabei werde ich Rancieres egalitiare Kritik an der Soziologie
vor dem Hintergrund der Debatten um die Theorien der Politischen Differenz ana-
lysieren und erdrtern. Ich werde vor allem der Frage nachgehen, ob das Unver-
nehmen innerhalb der Theorien der Politischen Differenz als Alternative zu den
Modellen des Antagonismus und der Hegemonie, wie sie prominent Chantal

Ich danke Dominique Autschbach, Daniel Rotstein und Tobias Schidel fiir ihre Hinweise
und Anmerkungen.

T. Linpinsel (><)
GieBen, Deutschland
E-Mail: thomas.linpinsel @sowi.uni-giessen.de

© Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH 2018 187
T. Linpinsel und I.-T. Lim (Hrsg.), Gleichheit, Politik und Polizei: Jacques

Ranciere und die Sozialwissenschaften, Kulturelle Figurationen: Artefakte,

Praktiken, Fiktionen, https://doi.org/10.1007/978-3-658-20670-3_10




188 T. Linpinsel

Mouffe und Oliver Marchart ausarbeiten, rekonstruiert werden kann und ob sich
eine von Ranciere ausgehende Soziologie der Gleichheit denken lésst.

Die sozialwissenschaftliche Relevanz der Gedanken des franzosischen Philo-
sophen werde ich in vier Schritten herausarbeiten: Zunichst werde ich im ersten
Kapitel die Theorie Rancieres kurz umreiflen und in den aktuellen Debatten um
die Politische Differenz als genuines Kontingenzkonzept verorten (Abschn. 2).
Daran anschlieBend wird die Biihnenmetapher eingefiihrt und als sozialer Ort
der Gleichheit ausgewiesen (Abschn. 3) danach riickt Rancieres Kritik an dem
Soziologenkonig' und den Sozialwissenschaften in den Fokus der Argumentation
(Abschn. 4) und abschlieBend werde ich einige Uberlegungen zu den Konturen
einer an Ranciere anschlieBenden Soziologie der Gleichheit anreilen (Abschn. 5).

2 Jacques Ranciére, die Politik der Gleichheit und
die Kontingenz des Politischen

Dass in den zwei Dekaden der 1960er und 70er Jahre in den modernen westlichen
Industriestaaten gesellschaftliche Transformationen ihren Ausgang nehmen, die
die Formierung der europidischen Gegenwartsgesellschaften maflgeblich beein-
flusst haben, ist zu einem bekannten Topos unserer gesellschaftlichen, politischen
und kulturellen Selbstbeschreibung avanciert. In den aktuelleren gesellschaftsthe-
oretischen Debatten spiegeln sich diese kulturellen Ungewissheiten in der Hypo-
these, dass lange unhinterfragte ,,Hintergrundannahmen und Basisprinzipien des
gesellschaftlichen Zusammenlebens [...] in FluB*“ (Beck etal. 2001, S. 11 f.)
geraten sind. Der sozialtheoretische Fokus hat sich im Zuge dieser Entwicklung
deutlich zu Phidnomenen der Pluralitit, der Ambivalenz und eben der Kontin-
genz verschoben; letztlich ist eine ambitionierte gesellschaftswissenschaftliche
Theorie heute ohne die Beriicksichtigung dieser Phinomene nicht mehr mog-
lich. Es sind die Debatten um die Postmoderne, den Poststrukturalismus und die
Dekonstruktion, die in den Gesellschafts- und Kulturwissenschaften besonders
produktive Auseinandersetzungen mit diesen neuen sozialen Uneindeutigkeits-
phidnomenen ermoglicht haben. Dementsprechend gehoren diese Theorien, selbst
wenn es stimmen mag, dass Theorien, die ,,sich mit Lyotard, Baudrillard oder
den Poststrukturalisten beschiftigte[n] [...] lange als unserids, unsystematisch

"Uber die Zuweisung des Genus hat bei geschlechtsspezifischen Ausdriicken der Zufall ent-
schieden (Wiirfelwurf).



Von der Politischen Differenz zur Soziologie der Gleichheit? 189

und unwissenschaftlich abgetan® (Moebius 2010, S.283) wurden, mittlerweile
anerkanntermafen in den Kanon des sozialwissenschaftlichen Denkens. So hat
vor allem Michel Foucault ,,in der deutschsprachigen Soziologie [so] vielfil-
tige Resonanzen® (Farzin 2014, S.208) erzeugen konnen, dass sich selbst in
den Methodendebatten, dem wohl am stiarksten traditionellen Theoriebestinden
verpflichteten sozialwissenschaftlichen Feld, poststrukturalistisch informierte
Ansitze deutlich Gehor haben verschaffen konnen. Von einer provokanten Geste
gegeniiber der eigenen Disziplin wird ein sozialwissenschaftliches Aufgreifen
poststrukturalistischer und postmoderner Ansitze sicherlich schon lange nicht
mehr begleitet.

Innerhalb der poststrukturalistischen Sozialtheorie stolen zunehmend solche
Theorien auf Interesse, die versuchen, die Spannung zwischen Kontingenz und
Ordnung in einem dezidiert politischen Vokabular einzufangen. In dieser Theorie-
familie zieht sich das Kontingenzmotiv als Konfrontation zwischen Ordnung und
Ereignis, Struktur und Neubeginn oder Identitit und Differenz auf die terminolo-
gische Dichotomie von der Politik und dem Politischen zusammen und soll damit
einer genuin politisierbaren neuen Sozialtheorie den Weg bereiten. Diese Theo-
rien der Politischen Differenz gehen aus der Erbmasse des westlichen Marxismus
hervor und stehen in einem unmittelbaren Zusammenhang mit der intellektuellen
Lektion 1968 und dem daran anschlieBenden Formalwandel in der franzdsischen
Sozialphilosophie (zur Transformation der franzosischen [Sozial]Philosophie in
der Mitte des letzten Jahrhunderts nach wie vor lesenswert: Descombes 1987).
Fiir die Debatten um die Politische Differenz lassen sich allerdings mit dem Cen-
tre de recherches philosophiques sur le politique, ,,einem Institut, das im Novem-
ber 1980 auf Initiative von Philippe Lacoue-Labarthe und Jean-Luc Nancy [...]
eingerichtet und im November 1984 von ihnen wieder aufgelost worden ist*
(Lyotard 1988, S.11) und dem gemeinsam von Ernesto Laclau und Chantal
Mouffe verfassten und erstmals 1985 erschienenen Buch Hegemonie und radikale
Demokratie zwei sehr konkrete Ausgangspunkte identifizieren.

In ihrem Kern zeichnen sich diese, hdufig als radikal-demokratisch gelabelten,
Theorien durch eine mehrfache kritische Stofirichtung aus: So sollen einerseits
die theoretischen Sackgassen der traditionell marxistischen kritischen Gesell-
schaftstheorie umgangen werden und gleichzeitig aber an der Kritik an der klas-
sisch liberalen Demokratietheorie festgehalten werden, auch die ,,postmodernen
Versuche, die Politik fiir beendet zu erkldren (Fliigel et al. 2004, S. 11) werden
in diesem Denken zuriickgewiesen. Nicht undhnlich zur neokonservativen Skep-
sis gegeniiber den philosophischen Meisterdenkern (Glucksmann 1978), dem
postmodernen Abgesang auf die grofen Erzdhlungen (Lyotard 1989) oder Cas-
toriadis (1990) Entwurf einer neuen politischen Philosophie nehmen auch die



190 T. Linpinsel

Theorien der Politischen Differenz ihren Weg von der Kritik am Marxismus zu
einer umfassenden Infragestellung moderner Ordnungsvorstellungen im Allge-
meinen. In der zugrunde gelegten Begriffsdualitit verweist dabei die Politik ganz
allgemein auf die institutionell realisierte Ordnung, wéhrend das Politische fiir
eine radikale Form der Kritik am modernen Ordnungsdenken steht (Wevelsiep
2006, S. 22). Den demokratischen Impuls dieser Theorien bringt Chantal Mouffe
folgendermafBen auf den Punkt:

In den letzten Jahrzehnten sind Kategorien wie »menschliche Natur«, »universelle
Vernunft« und »rationales autonomes Subjekt« zunehmend in Frage gestellt worden.
[...] Eine solche Kritik des Aufkldarungsuniversalismus und -rationalismus — die
manchmal als »postmodern« bezeichnet wurde — wurde von manchen Autoren wie
Jirgen Habermas als Bedrohung des modernen demokratischen Projekts gebrand-
markt. [...] Tatsdchlich werde ich argumentieren, dass es nur im Kontext einer
politischen Theorie, die die Kritik des Essentialismus beriicksichtigt — die ich als
wesentlichen Beitrag der sogenannten »postmodernen« Ansitze betrachte — gelingen
kann, die Ziele einer radikaldemokratischen Politik auf eine Weise zu formulieren,
die der gegenwirtigen Proliferation politischer Riume und der Vielfalt demokrati-
scher Forderungen Raum erdffnet (Mouffe 2010, S. 33).

Ganz diesem Schema folgend weist Mouffe (2007, S. 15) dann auch eindeutige
disziplindre Zustindigkeitsbereiche zu: Wihrend die politische Wissenschaft,
als empirische Sozialwissenschaft, fiir die Politik zustidndig ist, konne das Poli-
tische nur von der Politischen Philosophie angemessen befragt werden. In ihrem
Modell werden die empirischen Sozialwissenschaften damit auf die Funktion
der Tatsachenfeststellung beschrinkt, die Politische Philosophie hingegen kann
tiber den empirischen Rahmen hinausgehend nach dem Wesen des Politischen
fragen. Fiir die deutschsprachigen Debatten um die Theorien der Politischen
Differenz stecken bis heute vor allem die Studien von Oliver Marchart den the-
oretischen Rahmen ab. Letztlich sehr nah an Laclau und Mouffe argumentie-
rend, greift Marchart pointiert auf die Philosophie Heideggers zuriick, um die
konzeptionelle Vergleichbarkeit dieser Theorien herausarbeiten zu konnen. Die
dezidiert postfundamentalistisch ansetzende Theoriefigur der Differenz zwischen
der Politik und dem Politischen will Marchart, in den zahlreichen unterschied-
lichen theoretischen Spielarten, als Analogie zur ontisch-ontologischen Differenz
lesbar machen. Die Bezugnahme auf diese Denkfigur erlaube es den Theorien
der Politischen Differenz aus dem anti-essenzialistischen Ansatz nicht die post-
moderne Uberhohung der Verabschiedung aller Griinde zu folgern, sondern die
notwendige Setzung erster kontingenter Griinde zum theoretischen Kerngedan-
ken zu erheben. Hier greift Marchart (2010, S. 68) auf Heideggers Konzept des



Von der Politischen Differenz zur Soziologie der Gleichheit? 191

Abgrundes zuriick, der Ab-Grund ist als ,,Grund selbst griindend und grundlos
zugleich.” In dieser Form fiihre das Kontingenzmotiv in den Theorien der Poli-
tischen Differenz nicht in den postmodernen Antifundamentalismus und erdffne
daher als postfundamentalistisches Konzept eine dezidiert politisierende Adap-
tion des philosophischen Kontingenzentwurfes. Das Soziale wird zur empirischen
Gegebenheit, im Sinne der Politik zur geltenden Ordnung, die weder grundlos
ist noch definitiv letztbegriindet werden kann, das Politische wiederum verweist
als Ab-Grund auf den jeweils letzten kontingent gesetzten Grund einer Ordnung.
Das Politische ist so eine ,,Instanz radikaler Negativitit* (Marchart 2010, S. 320)
und als urspriingliche Instituierung des Sozialen stets umkidmpft. Das Politische
bezeichnet hier eine Situation in der die gegriindete Ordnung antagonistisch mit
Versuchen der Ent- oder Neugriindung konfrontiert wird. Am Anfang einer jeden
Ordnung vermutet Marchart also einen Antagonismus: im strengen Sinn sei der
Antagonismus der ,,politische Name des Politischen* (Marchart 2010, S.321;
Hervorhebung i. O.) In dem also ein ,,Primat des Politischen gegeniiber dem
Sozialen* (Marchart 2010, S. 258) postuliert wird, kann sich die Politische Philo-
sophie zur neuen Ersten Philosophie erheben, welche intrinsisch auf eine Ontolo-
gie des Antagonismus verweist.

Eine solche Lesart stoft bei Ranciere recht schnell an ihre Grenzen. Nicht nur
die tiefe Skepsis gegeniiber der Politischen Philosophie und der fehlende expli-
zite Bezug auf Heidegger, sondern vor allem die das gesamte Denken Rancieres
tragende begriffliche Dichotomie von Polizei und Politik, lassen sich nur mit
erheblichem Aufwand in das heideggerianische Differenzmodell zwéngen. Jiingst
ist dieser Punkt besonders deutlich von Oliver Fliigel-Martinsen herausgearbei-
tet worden. In seiner Lektiire verwickelt sich Rancieres Idee der Politik gerade
nicht in einer ,,Ontologie des Politischen* (Fliigel-Martinsen 2017, S. 192) und
kann daher durchaus als ein Gegenmodell zur ,Tiefenontologie des Konfliktes*
(Fliigel-Martinsen 2017, S. 192), wie es Laclau, Mouffe und Marchart ausarbei-
ten, interpretiert werden. Vom starken Konzept der Gleichheit ausgehend, erkennt
Fliigel-Martinsen im Denken Rancieres ein Modell der Politischen Differenz, wel-
ches den Konflikt nicht zum Wesenskern des Politischen hypostasiert. Gerade in
der Zentralitdt des Gleichheitskonzeptes macht dagegen Marchart ein problemati-
sches, weil der Idee einer strikt nicht-essenzialistischen Theorie widersprechendes,
emanzipatorisches A priori aus. Statt den letzten Grund als Ab-Grund wirklich in
absoluter Kontingenz zu halten, und damit eine postfundamentalistische Theorie
sui generis vorzulegen, bringe Ranciere die Gleichheit derart zentral in die eigene
Begriffsbestimmung der Politik ein, dass letztlich jede Politik ,,Politik der Gleich-
heit, ergo emanzipatorisch [ist] — oder sie ist keine Politik.” (Marchart 2010,
S. 183). In ihrem Kern basiert diese Diagnose auf der strikt heideggerianischen



192 T. Linpinsel

Lesart der Politischen Differenz bei Marchart: Wenn der Konflikt zwischen der
Politik und dem Politischen als ontologisch grundgelegter Antagonismus interpre-
tiert wird, dann muss die Gleichheit in der Konfrontation zwischen der Polizei und
der Politik bei Ranciere als eine Einhegung des radikalen Kontingenzkonzeptes
erscheinen. Allerdings ldsst sich Rancieres Gleichheitsideal auch als ein alterna-
tives Kontingenzkonzept zur Ontologie des Konfliktes im Feld der Theorien des
Politischen rekonstruieren.

Statt des antagonistischen Konflikts zwischen der Politik und dem Politischen
zieht sich bei Ranciere die Konfrontation zwischen der Logik der realisierten
Ordnung und der diese prinzipiell herausfordernde Logik der Gleichheit wie ein
roter Faden durch das Werk. Die Politik entspricht daher bei Ranciere nicht eins
zu eins dem Konzept des Politischen bei Marchart, Laclau und Mouffe. Die Poli-
tik wird hier nicht selbst zum Triger einer ,,postfundamentalistisch-entgriindenden
Logik* (Marchart 2010, S. 180), wie es das Politische bei Marchart ist; sie
bezeichnet hier die Momente der Konfrontation selbst. An die Stelle der begriff-
lichen Dichotomie von Politik und Politischem tritt bei Ranciere also eine Triade
aus Gleichheit, Polizei und Politik.

Nicht um die Notwendigkeit der politischen Instituierung des Sozialen oder
den antagonistischen Konflikt zwischen hegemonialen Projekten spannt Ranci-
ere sein Gedankengebidude, sondern die Idee einer ,,Politik der Unterbrechung*
(Bedorf 2007, S. 707) ist das paradigmatische Motiv seines Denkens. Das tra-
gende Kontingenzpostulat findet sich bei Ranciere in der Hypothese der prinzipi-
ellen UnabschlieBbarkeit aller Ordnungsmodelle, eine endgiiltige Ordnung kann
niemals existieren. In dieser Annahme ist Ranciere typischer Postmarxist: Die
Hoffnung auf einen teleologischen Geschichtsprozess mit der ultimativ emanzi-
pierten Gesellschaft am Ende der menschlichen Vorgeschichte ist heute wohl nur
noch als Karikatur zu haben, der Versuch auch ohne diesen Zielpunkt an einem
Emanzipationsideal festzuhalten ein prigender Charakterzug aller postmarxis-
tischen Theorieentwiirfe. Ordnungen werden in diesen Theorien niemals als
universell giiltig oder als iiberhistorisch bestehend angesehen, alle Ordnungen
verweisen eo ipso auf ihre eigenen Grenzen und sind somit prinzipiell verinder-
bar. Wenn Ordnungen aber nicht durch ein transzendentales Prinzip, wie Gott
oder die Vernunft, auf ewig perpetuiert werden kénnen, muss sich jede Ordnung
aktiv selbst stabilisieren. Ranciere gibt diesem Prinzip der Ordnung den Namen
Polizei, wobei die Nihe zum Denken Foucaults und der Policywissenschaft beab-
sichtigt ist (Fliigel-Martinsen 2017, S. 186 ft.). In ihrer allgemeinsten Form ist die
,Polizei [...] keine gesellschaftliche Funktion, sondern eine symbolische Konst-
ruktion des Sozialen.” (Ranciere 2008a, S. 31). Entscheidend geht diese Idee der
Polizei iiber das im franzosischen Denken seit Louis Althusser bekannte Konzept



Von der Politischen Differenz zur Soziologie der Gleichheit? 193

der Staatsapparate hinaus, da hier keine ,,Entgegensetzung von Staat und Gesell-
schaft* unterstellt wird, sondern auch ,,staatliche Funktionen jener Distributionen
von Stellen und Funktionen angehdren, von der eine gesellschaftliche Ordnung
gebildet wird.* (Ranciere 2010a, S. 82). Die Polizei wacht bei Ranciere also nicht
iiber die vielfiltigen staatlichen Herrschaftsspielriume, sondern ist Platzhalter
fiir ein genuin holistisches Ordnungsmodell, welches wiederum deutlich an Fou-
caults Theorie der produktiven Macht erinnert. Die Polizei herrscht in den Worten
Rancieres tiber die Aufteilung des Sinnlichen, sie ist somit

zuerst eine Ordnung der Korper, die die Aufteilung unter den Weisen des Machens,
den Weisen des Seins und den Weisen des Sagens bestimmt, die dafiir zustandig ist,
dass diese Korper durch ihre Namen diesem Platz und jener Aufgabe zugewiesen
sind; sie ist eine Ordnung das Sichtbaren und des Sagbaren, die dafiir zusténdig ist,
dass diese Tétigkeit sichtbar und jene andere es nicht ist, dass dieses Wort als Rede
verstanden wird, und jenes andere als Larm (Ranciere 2002, S. 41).

Da nun Ranciere mit der Polizei offensichtlich mehr als eine Disziplinierung der
Korper im Blick hat, er hier vielmehr auf eine Regel ihres Erscheinens abzielt,
fundiert er seine eigene Theorie wahrnehmungstheoretisch. Nicht zufillig stellt
Ranciére statt des Diskurses die Asthetik in das Zentrum seiner Theorie. Mit sei-
nem eigenen Asthetikbegriff kniipft er explizit an Kant an und versteht sie als
»ein System der Formen a priori [...] insofern sie bestimmen, was der sinnlichen
Erfahrung iiberhaupt gegeben ist. (Ranciere 2008b, S. 26). Im eigenen Inneren
zeichnet sich die Ordnung durch ,.die Abwesenheit von Leere und Supplement*
(Ranciere 2008a, S.31) aus, sie erscheint aus der eigenen Perspektive daher
stets als abgeschlossen und vollstindig, insofern auch als stabil und unverdnder-
bar (Ranciere 2008b, S. 26 f.). Es geht ihm mit diesem Begriff der Asthetik also
,um sinnliche Erfahrungen, die weit iiber das Asthetische der Kunst hinausge-
hen. Zentral ist die Frage nach der Wahrnehmbarkeit von Gegebenen und Nicht-
Gegebenen und der Frage, wie sich diese Trennungen verschieben.” (Bandi et al.
2012, S. 170). Es ist also kein universelles wahrnehmungstheoretisches A priori
gemeint, sondern ein historisches A priori der Wahrnehmung, dhnlich wie in den
Werken Foucaults. Damit ist Asthetik, gedacht als ein A priori der Wahrnehmung,
immer an eine ,,kollektive Praxis* der sinnlichen Wahrnehmung gekoppelt und ist
historisch verdnderbar (Muhle 2011, S. 316).

Die eigentliche Pointe im Denken Rancieres ist nun, wie er die Politik als eine
Unterbrechung dieser aus der Innenperspektive stabilen Ordnung in Szene setzt.
Hierbei geht er iiber Althussers Theorie der Subjektivierung ebenso hinaus wie
iiber Foucaults Konzept der produktiven Macht. Indem er die Politik zu einem
Streit erklért, ,,wer zum Streit iiberhaupt zugelassen wird* (Hetzel 2004, S. 323),



194 T. Linpinsel

bezieht die Politik sich immer auf nicht in der Ordnung der Polizei vorkommende
Entitéten; die Politik fordert die Ordnung also extern heraus. Jede Ordnung kennt
somit ein Auflen, neben dem positiv feststellbaren Identitdten existiert in diesem
Denken immer auch die radikale Negativitit, durch deren Einbruch in das Innere
der Ordnung die Polizei mit der eigenen Kontingenz konfrontiert wird. Wihrend
die Polizei die Struktur der Ordnung stabilisiert und konserviert, produziert sie
immer auch den Ausschluss der Anteillosen. Es sind diese Anteillosen, also die-
jenigen, die in der realisierten Aufteilung des Sinnlichen nicht wahrnehmbar sind,
die sich in dem Moment der Politik in Szene setzten:

Ich schlage nun vor, den Namen Politik auf genau die bestimmte Tétigkeit, die der
ersten [die der Polizei T. L.] feindlich ist, zu beschridnken: diejenige, die die sinnli-
che Gestaltung zerbricht, wo die Teile und die Anteile oder ihre Abwesenheit sich
durch eine Annahme definieren, die darin per definitionem keinen Platz hat: die
eines Anteils der Anteillosen (Ranciére 2002, S. 41).

Damit bezeichnet Ranciere solche Situationen als Politik, in denen das herr-
schende Reprisentationsregime der polizeilich geschiitzten Aufteilung des Sinn-
lichen herausgefordert, mitunter gar unterbrochen wird, was Ranciére mit dem
bezeichnenden Ausdruck des Unvernehmens paraphrasiert. Fiir diesen Bruch sind
solche Vorgéinge charakteristisch in denen Larm zur Rede oder Nicht-Sichtbares
sichtbar wird; also in der Polizeiordnung nicht Wahrnehmbares seine wahrnehm-
bare Priasenz einklagt. In der Politik manifestiert sich die Tatsache, dass die in
jeder Polizeiordnung mogliche Zahlung falsch ist. Da Ranciere nun selbst das
vollige Fehlen einer Leerstelle in der gesellschaftlichen Ordnung unterstellt, kann
die Politik nur als radikale Negativitit konzeptualisiert werden, oder wie Ranciere
(2002, S. 46) es selbst schreibt, als ,,der Name von nichts.*

Uniibersehbar positioniert sich Ranciére damit in den vielfiltigen Debatten
um das Subjekt in der franzosischen Nachkriegsphilosophie. Die weitgehende
Verabschiedung des Subjekts in der Theorie der Subjektivierung bei Althusser
oder Foucaults Proklamation vom Ende des Subjektes geht Ranciére so nicht
mit, er hédlt am Ideal eines politischen, zur Emanzipation fihigen, Subjektes
fest. Da die identitiren Subjektpositionen, welche innerhalb der Logik Poli-
zeiordnung ihren Platz finden, als Kandidaten fiir diese Subjektposition nicht
infrage kommen, kann sich das politische Subjekt nur in der ,,Unterbrechung
dieser Logik* (Ranciere 2008a, S. 13) konstituieren. Folglich konnen politische
Subjekte ausschlieBlich in Situationen des Unvernehmens erscheinen.



Von der Politischen Differenz zur Soziologie der Gleichheit? 195

Jede Subjektivierung ist eine Ent-Identifizierung, das Losreilen von einem natiirli-
chen Platz, die Eroffnung eines Subjektraums, in dem sich jeder dazuzéhlen kann,
da es ein Raum einer Zihlung der Ungezihlten, eines In-Bezug-Setzens eines
Anteils der Abwesenheit eines Anteils ist (Ranciere 2002, S. 48).

Klar ist dann auch, warum Ranciere (2008a, S. 9 f.) nicht die Politik mittels eines
ihr vorausgehenden politisch handlungsfahigen Subjektes versucht zu definieren,
sondern umgekehrt die politische Beziehung selbst erst den Raum fiir das poli-
tische Subjekt offnet (Krasmann 2010, S. 84 f.). Die Minimalanforderung an
die Politik ist die im Auftauchen des politischen Subjektes sich manifestierende
Infragestellung der herrschenden Aufteilung des Sinnlichen.

Da Ranciere wie hier bereits angedeutet keine Tiefenontologie des Konfliktes
auszuarbeiten versucht, sind Situationen des Unvernehmens — also die Politik — bei
Ranciere erkldrungsbediirftig. Eine theoretische Nidhe zum Denken Alain Badious
ist Ranciere ofters attestiert worden (Bedorf 2010, S. 26 f.) und kann gewiss auch
nicht von der Hand gewiesen werden. Wenn Badiou (2010, S. 77) allerdings fiir
das Wesen der Politik ,.keine andere Markierung als das Ereignis* zuldsst und
damit die Politik zu einem Wahrheitsereignis iiberhoht, geht Ranciere dies in die-
ser Konsequenz auch nicht mit. Letztlich zielt Ranciere nicht auf ein klassisches
Ereignisdenken ab, sondern widmet sein gesamtes Denken der Herausforderung —
und Verifizierung — der Gleichheit. Er will die Politik als eine Konfrontation
zwischen Herrschaft und Gleichheit verstanden wissen und nicht das Ereignis
zur paradigmatischen Form der Politik erheben. Karin Meyer (2011, S. 25) liest
Ranciere hier so, dass ,,Gleichheit [...] kein Zustand [ist], sondern der Prozess
der politischen Subjektwerdung selber, das heifit der Prozess, in dem vormals
nicht gezihlte Individuen und Gruppen ihre Teilhabe am Demos einfordern und
dadurch die jeweils bestehende politische Denkordnung in Frage stellen.* Ranci-
ere erhebt weder eine politisch zu erreichende noch eine immer schon realisierte
oder gar institutionalisierte Gleichheit zum Ideal, er verweist mit der Gleichheit
vielmehr auf eine immer schon vorgéingige unterstellte Eigenschaft: Die Gleich-
heit der Beliebigen. Und die Politik ist diese Gleichheit in Aktion (Ranciere
2010a, S. 85 ff.).

Bei Ranciere findet sich ein ausgesprochen paradoxes Gleichheitsprinzip,
besonders deutlich wird dieses an dem politischen Subjekt sui generis: dem Volk.
Bereits in der Verwendungsweise des Wortes deutet Ranciere die Vieldeutigkeit
des Volkes an: So bezeichnet Ranciere sowohl die polizeilich verfasste Biirger-
schaft als Volk, als auch die gesamte Potenzialitit der Anteillosen:



196 T. Linpinsel

Dann ist aber auch das Volk, angebliches eindeutiges Subjekt der Demokratie,
gespalten. Es taucht auf als die differenzierte, mit bestimmten Rollen, Rechten
und Eigenschaften ausgestattete und wissenschaftlich beschreibbare soziale Entitét
im Inneren des politischen und gesellschaftlichen Systems; es ist aber zugleich die
unfoérmige, heterogene, nichtverfasste Instanz der Forderung absoluter Gleichheit,
mit der kein Staat zu machen ist (Saar 2014, S. 187).

Diese sich zwischen dem artikulierten und wahrnehmbaren Teilen der Polizei
sowie den der Wahrnehmung entzogenen mehrdeutigen und unbestimmten
Vielheiten vorausgesetzte Gleichheit kann damit ,keine eigene Sichtbarkeit®
(Ranciere 2010a, S. 86) haben. Hier wird dann klar, in welcher Weise sich
Ranciere gegen den Vorwurf des emanzipatorischen Aprioris verteidigen lisst.
Die Gleichheit ist hier gerade nicht eine Gleichheit Aller, damit auch keine
essenzialistische Denkfigur, sondern im radikalen Sinn einer Gleichheit der
Beliebigen gerade die Bedingung der Moglichkeit von Kontingenz. Diese Gleich-
heit bezeichnet das Mal3 zwischen den zidhlbaren Identititen innerhalb der Polizei
und den niemals zdhlbaren unbestimmten, weil potenziell endlosen, Subjekti-
vierungsweisen im Auflen der Ordnung. Damit diese Gleichheit aber, als ein ,,zu
aktualisierendes Prinzip, das nur in der Form des Unvernehmens als spezifischer
Form des Dissens zu Geltung gebracht werden kann* (Kretscher 2006, S. 69)
wahrnehmbar werden kann, bedarf es eigens hierfiir sich 6ffnender Erscheinungs-
raume. Ranciere wihlt fiir diese Erscheinungsrdume der Gleichheit die Leitmeta-
pher der Biihne.

3 Das Unvernehmen auf der Biihne

Zunichst ist klar, dass es im Unvernehmen keine gemeinsame Wahrnehmungs-
welt als verstindigungsleitende Grundlage geben kann. Explizit geht Ranciere
dabei auf die Diskurstheorie Jiirgen Habermas ein. Habermas, so der Vorwurf
Rancieres, nagelt seinen Diskursbegriff auf die Logik des Dialoges fest und
konne daher die wesentliche Logik der Politik nicht fassen. Statt, wie bei
Habermas, in der Objektivierung der dritten Person das Einfrieren der kommuni-
kativen Rationalitdt zu sehen, komme eben dieser dritten Person, im Modus des
Kommentars, die zentrale Funktion jeder politischen Diskussion zu (Ranciere
2002, S. 59 ff.).



Von der Politischen Differenz zur Soziologie der Gleichheit? 197

Gegen diese Auslegung der Grammatik der Personalpronomina macht Ranciére eine
Funktion der dritten Person geltend, die bei Habermas verdeckt bleibt. Gemeint
ist die Funktion des objektivierenden Kommentars, in der der Sprecher in der dritten
Person zu seinem eigenen Sprechen eine Beobachterperspektive einnehmen kann,
um fiir einen anderen Sprecher das Objektive und Gemeinsame der Situation sicht-
bar werden zu lassen, das beide Gesprichspartner eigentlich teilen, das aber aus
deren performativen Ich-Du-Selbstverstindnis von einem der Gespriachspartner
geleugnet wird oder zumindest strittig ist (Kretscher 2006, S. 67).

Es bedarf also einem objektivierenden Kommentar, um iiberhaupt das Unrecht
der Polizeiordnung thematisieren zu konnen. Eine bis dato nicht vernommene
Stimme kann im Unvernehmen gar nicht ohne weiteres als Dialogpartnerin auf-
treten. Erst eine dritte Person, die zwischen der Sprache der Polizei und der
beginnenden sprachlichen Artikulation der Anteillosen iibersetzen kann, ermog-
licht die Inszenierung des Unvernehmens. Das politische Subjekt tritt im Moment
des Unvernehmens daher in zwei Gestalten auf und es beherrscht zwei Sprachen,
sowohl die Sprache der Polizei als auch die sich zur Sprache formenden Artikula-
tion der Anteillosen. So reicht auch das diskurs- und hegemonietheoretisch umge-
schriebene Antagonismuskonzept bei Marchart, Laclau und Mouffe nicht aus,
um die Situation des Unvernehmens erfassen zu konnen. Der Zusammenstof3 der
Logik der Polizei mit der der Gleichheit bedarf der Initiierung einer gemeinsamen
Wahrnehmungswelt — ansonsten blieben die Anteillosen schlicht unvernehmbar.

Nachdriicklich arbeitet Ranciere diese Dimension der Politik in seiner Inter-
pretation der Emanzipation des Proletariats im 19. Jahrhundert heraus. Er macht
in seiner Lektiire eines Briefverkehrs von zwei Arbeitern aus den 1830er Jahren
immer wieder die Beobachtung, dass hier von Erlebnissen berichtet wird, die
nicht der Erholung des Arbeiters dienen, sondern der

MuBe des Astheten, die die Formen, Lichter und Schatten der Landschaft genie-
Ben, von Philosophen, die es sich in einem Landgasthaus gemiitlich machen, um
metaphysische Hypothesen zu entwickeln und von den Aposteln, die den zufilligen
Bekanntschaften, die sie auf dem Weg oder im Gasthaus machen, ihren Glauben zu
verkiinden (Ranciere 2009a, S. 29 f.).

Mit dieser ,,Demonstration der Gleichheit” (Ranciere 2009a, S. 30) gelingt es den
Arbeitern als Interpreten der eigenen Praxis aufzutreten. Sie nehmen also nicht
nur die Position des Arbeiters ein, sondern treten ebenso als dritte Person auf,



198 T. Linpinsel

die einen objektivierenden Kommentar der eigenen Situation vorlegt. Nicht die
sozialen Kdmpfe um Arbeit oder die sozialistischen Parteien und Gewerkschaften
sind dann Tridger der Emanzipation, es sind die lesenden, philosophierenden und
kunstschaffenden Arbeiter, die die eigene Emanzipation in dieser dsthetischen
Selbsterméchtigung iiberhaupt erst ermoglichen.

Indem sie sich zu Zuschauern und Besuchern machten, erschiitterten sie die Auftei-
lung des Sinnlichen, die verlangt, dass diejenigen die arbeiten, nicht die Zeit haben,
ihre Schritte und Blicke vom Zufall lenken zu lassen, und dass die Glieder eines
Kollektivkorpers keine Zeit haben sich den Formen und Abzeichen der Individuali-
tdt zu widmen (Ranciére 2009a, S. 30).

Es ist diesen, sich der MuRe der Asthetik hingebenden, Arbeitern also moglich,
eine gemeinsame Welt mit der Polizeiordnung der biirgerlichen Welt des 19. Jahr-
hunderts zu schaffen und dort die eigene Anteilslosigkeit zu skandalisieren. Erst
wenn das politische Subjekt den Namen des Ganzen usurpiert, erschafft es die
Moglichkeit, das Unvernehmen als Aktivitit der Gleichheit in Politik zu transfor-
mieren. Es sind explizit nicht die Sozialwissenschaften, die als sozialtheoretisch
kommentierende dritte Person den Arbeiterinnen die Biihne des Unvernehmens
einrichtet, sondern die Arbeiterinnen selbst bauen als paradox verdoppeltes poli-
tisches Subjekt ihre Biihne. Die politische Biihne ist demnach der Ort eines auf
die Praxis der paradoxen Verdopplung des politischen Subjektes zuriickgehenden
selbsterméchtigten Kommentars.

Heimgesucht wird die Polizei von der Logik der Gleichheit also an eigens
hierfiir geschaffen gesellschaftlichen Orten. Die Frage, ob die Politik einen
eigenen Ort in der Gesellschaft haben muss, ist weder neu noch ein Spezifikum
radikaldemokratischer Theorien. Gerade das Parlament soll ja in den liberalen
Demokratietheorien ein solcher Ort sein. Aber auch in dezidiert représentations-
kritischen Demokratiemodellen kommt der Verortung der Politik eine enorme
Bedeutung zu. Ein auch in den Theorien der Politischen Differenz immer wieder
aufgegriffenes Motiv ist die von Hannah Arendt (1974) aufgegriffene radikale
Trennung zwischen dem von Notwendigkeiten gepridgten Sozialen und einer
Polis, als Ort einer wahrhaften Politik der Freiheit. Da bei Ranciere die Polizei
aus der Innenperspektive als vollstindig geschlosse Ordnung erscheint, kann es
einen strukturell verstetigten Ort der Politik hier nicht geben. Das Unvernehmen
der Anteillosen kann nur als Unterbrechung der Ordnung in Szene gesetzt
werden. Diese Biihnen des Unvernehmens konnen weder gesellschaftstheoretisch
aus den Pathologien der bestehenden Polizei hergeleitet werden, noch als
institutionalisierter Ort der Polizei selbst existieren.



Von der Politischen Differenz zur Soziologie der Gleichheit? 199

Der Ort der Politik ist bei Ranciere so immer ein temporirer und situativer
Raum, der sich weder auf Dauer stellen lidsst noch auf spezifische gesellschaft-
liche Bereiche festgelegt werden kann. Diese Biihnen verdanken ihre Existenz
als Orte der Politik gerade der immer und iiberall moglichen Konfrontation der
Polizei mit der Logik der Gleichheit der Beliebigen. Es gibt fiir Ranciere Poli-
tik wenn es ein Unvernehmen zwischen der Polizei und den Beliebigen gibt, und
dieses Unvernehmen bedarf wiederum seiner eigenen Biihne, auf welcher der
Streit einen Ort in der Aufteilung des Sinnlichen bekommt. Solche Biihnen kon-
nen nun aber weder vom Staat und der Polizei im Sinne einer institutionalisierten
demokratischen Ordnung errichtet und dem Volk zur Verfiigung gestellt werden,
noch ldsst sich ihr Erscheinen aus einer deskriptiven Analyse der Polizei
gesellschaftstheoretisch deduzieren. Sie sind damit immer das Resultat letztlich
nicht vorhersehbarer Artikulationen der Logik der Gleichheit und daher ebenso
unkontrollierbar wie radikal unbestindig.

4 Zum Problem der Gleichheit in den
Sozialwissenschaften - Von der Polizei, der Kritik
und dem Soziologenkonig

Die facettenreichen Debatten um die Theorien der Politischen Differenz wer-
den seit jeher auch von der Frage begleitet, ob diese Theorien letztlich nicht auf
die totale Zuriickweisung der Idee der Sozialwissenschaften selbst zulaufen.
Rancieres Figur der Anteillosen evoziert eine naheliegende Kritik an den Sozi-
alwissenschaften: als empirische Wissenschaft konnen die Sozialwissenschaften
nur positiv Gegebenes als Daten anerkennen und bestitigen damit in der letz-
ten Instanz zwangsldufig die Polizei. So sind die Sozialwissenschaften Teil des
,,staatlichen Dispositivs, das mittels Recht, Wissenschaft, Medien und Okonomie
an der Feststellung sozialer Gegebenheiten, Rechtslagen und wirtschaftlicher
Notwendigkeiten arbeitet und deren scheinobjektive symbolische Reprisentation
erzeugt.” (Meyer 2011, S. 25). Ohne Frage findet sich die Form der Kritik an den
Sozialwissenschaften immer wieder prominent im Werk Rancieres; aber er ver-
bindet mit dieser Kritik in keiner Weise die Forderung nach einer Reanimation
der Politischen Philosophie — als Ausdruck einer neuen Prioritit des Politischen
gegeniiber dem Sozialen (Ranciere 2010a, S. 114 f.).

Besonders deutlich wird die Kritik an den Sozialwissenschaften in Rancieres
Zuriickweisung der politikwissenschaftlichen Theoriearbeit sowie dem Ideal
einer kritischen Soziologie. Beide Argumente sollen hier kurz dargestellt wer-
den. Erkennbar wird die anti-politikwissenschaftliche Stofrichtung bei Ranciere



200 T. Linpinsel

vor allem in dessen politischer Streitschrift zum neuen Hass der Demokratie. In
diversen Varianten spielt Ranciere das Motiv des Hasses der Demokratie durch
und entwickelt daraus eine weitreichende Kritik an der gegenwirtigen politischen
Verfassung europdischer Gesellschaften; Teil dieser Kritik ist auch die Funktion
der Sozialwissenschaften in diesen Gesellschaften. Ausgehend von der neokon-
servativen Hypothese einer neuen Krise der Demokratie identifiziert Ranciere
einen neuen Hass der Demokratie. Statt der Entgegensetzung zwischen Totalita-
rismus und Demokratie verweise dieser neue Hass auf einen Riss zwischen dem
demokratischen Staat und der Zivilgesellschaft. Wahrend demokratietheoretisch
das Totalitarismuskonzept intrinsisch auf die demokratiegefihrdende Folgen der
staatlich-institutionellen Machtanmallung verweise, sei fiir diesen neuen Hass die
demokratische Gesellschaft selbst die grofite Gefahr fiir die Demokratie. Im Prin-
zip wiirden heute jene ,,Eigenschaften, die gestern noch dem Totalitarismus als
einem die Gesellschaft verschlingenden Staat zugeschrieben [wurden] nun zu den
Eigenschaften der Demokratie als einer den Staat verschlingenden Gesellschaft*
(Ranciere 2016, S. 23). Damit wird die Krise der Demokratie im neokonserva-
tiven Denken nicht mehr als Institutionenkrise rekonstruiert, sondern zu einer
umfassenden Zivilisationskrise hypostasiert (Ranciere 2016, S. 10). Die bekannte
Argumentation von Daniel Bell und anderen, auf die sich Ranciere hier explizit
bezieht, unterstellt, dass der hemmungslose Individualismus sowie die antiau-
toritdr strukturierte postmoderne Kultur in den westlichen Gesellschaften selbst
zur Gefahr fiir die staatlichen Institutionen der Demokratie geworden seien. Die
Biirger wiirden so sorglos gegeniiber dem Allgemeinwohl und untergriiben so die
Autoritit der demokratischen Regierung (Ranciere 2016, S. 17).

Ohne hier im Weiteren auf die lesenswerten demokratietheoretischen Uberle-
gungen Rancieres einzugehen, sollen hier nur die aufschlussreichen Gedanken zu
den Sozialwissenschaften kurz erdrtert werden. Die neokonservative These besagt
also, dass eine Demokratie dann gut ist, wenn sie in der Lage ist die ,,Katastrophe
der demokratischen Kultur® (Ranciere 2016, S. 10) zu unterdriicken. Verweisend
auf die bekannte These, dass es stets zwei gegensitzliche Kritiken an der moder-
nen Vergesellschaftung gibt, stellt auch Ranciere die Idee einer doppelten Kritik
an der Franzosischen Revolution an den Beginn seiner Uberlegungen. Neben
der Kritik an den totalitiren Charakterziigen der Franzosischen Revolution, der
Terror im Namen der Gemeinschaft sei der Franzosischen Revolution ebenso
inhdrent wie sie dem stalinistischen Staatsterror als Blaupause diene, existiere
auch eine genuin konterrevolutionédre Kritik am entfesselten Individualismus der
Franzosischen Revolution. Hier wird nicht die totalitire Gefahr fiir das Indivi-
duum beschworen, sondern die drohende Entropie der Gesellschaft werde zum
Skandal der Demokratie (Ranciere 2016, S. 25 f.). Die Kritik am postmodernen,



Von der Politischen Differenz zur Soziologie der Gleichheit? 201

individualistischen und hedonistischen Sittenverfall im neokonservativen Denken
stehe ebenso in dieser Tradition wie deren Forderung nach einer staatlichen
Regulation des gesellschaftlichen Kulturverfalls. Und an diesem Punkt greife die
Politikwissenschaft in das Geschehen ein: Es sei ihre Aufgabe den Spalt zwischen
der ungeregelten demokratischen Gesellschaft und dem geordneten Institutionen-
gefiige des Staates zuzuschiitten und letztlich solle somit ,,Staat und Gesellschaft
homogenisiert* (Ranciere 2016, S. 102) werden. Die Politikwissenschaft soll also
die Sitten der Gesellschaft reglementieren und in den Dienst der staatlichen Ins-
titutionen stellen. Da Ranciere sein demokratisches Ideal der Politik, wie gezeigt,
an die Artikulation der Anteillosen bindet, kann eine solche Homogenisierung nur
das Ende der Moglichkeit der Politik bedeuten. Damit ist die Politikwissenschaft
in ihrer Funktion auf die Affirmation der unter dem Primat des Staates stehenden
Polizeiordnung festgelegt: die politikwissenschaftliche Demokratietheorie exis-
tiere so nur als affirmative Staatstheorie.

Auch die Kritik an der kritischen Soziologie wird von Ranciere auf die Fran-
zosische Revolution zuriickgefiihrt und die Soziologie im Allgemeinen in die
Néhe der anti-individualistischen Tradition der Gegenaufkldrung gestellt. Es
sei die Soziologie, die der ,,demokratischen Verstreuung die Neubildung eines
Gesellschaftskorpers® (Ranciere 2016, S.96) entgegensetze. Auch die Sozio-
logie unterstellt also die natiirliche Einheit des Gesellschaftsstaates und dessen
Hierarchien, sie macht mit anderen Worten Politik unmdglich. In der Soziologie
wird die soziale Ungleichheit zu einem wissenschaftlich feststellbaren Faktum
der Gesellschaft hypostasiert und damit der politische Charakter dieser sozialen
Ungleichheit geleugnet. Seine Auseinandersetzung mit der Soziologie — die stark
auf die Person Bourdieu fokussiert ist — steht im Kontext einer allgemeineren,
in der franzdsischen Sozialphilosophie bekannten, Kritik an der Kritik. In einer
biografischen Notiz stellt Ranciere dazu fest:

Ich gehore einer Generation an, die zwischen zwei entgegengesetzten Anspriichen
hin- und hergerissen wurde. Nach dem einen sollten diejenigen, die das Gesell-
schaftssystem verstanden, es denen beibringen, die unter ihm litten, um sie fiir den
Kampf zu bewaffnen. Nach dem anderen waren die vorgeblichen Gelehrten in Wirk-
lichkeit die Unwissenden, die nicht wussten, was Ausbeutung und Rebellion bedeu-
teten, und die von den Arbeitern lernen mussten, die sie als Unwissende behandeln
(Ranciere 2009a, S. 28 f.).

Eine sich als Hiiterin der Kritik aufspielende Soziologie entmiindigt die handeln-
den Akteure und kann so ihrem eigenen Anspruch nicht gerecht werden. Es ist
einsichtig, dass diese Soziologie mit der Idee der Gleichheit bei Ranciere nicht
konform gehen kann. Die in padagogischen Kontexten sich manifestierende



202 T. Linpinsel

Verletzung dieser Idee der Gleichheit, die sich zwischen dem wissenden Lehr-
meister und der unwissenden Schiilerin manifestiert, (Ranciere 2009b) ist in der
Soziologie dhnlich aber verwickelter angelegt. Hier stehen sich nicht die wis-
sende Lehrmeisterin und horige Belehrte gegeniiber. In der Soziologie realisiert
sich das Hierarchiegefiige in einem Wechselspiel aus soziologischer Methode und
der Struktur der Kritik. Auch Rancieres Kritik an der Soziologie setzt am Gleich-
heitsbegriff an und wird von ihm dann ideengeschichtlich bis auf die Philosophie
Platons zuriickverfolgt. Schon im Staat bei Platon lasse sich eindrucksvoll zei-
gen, dass die aus der Arbeitsteilung erwachsene Ungleichheit nicht mit funktio-
nalen Erfordernissen begriindet werden kann. Vielmehr fiihre Platon in einem
Zusammenspiel von Soziologie und Asthetik die Ungleichheit als ein Instrument
der Herrschaft in seine Staatstheorie ein (Ranciere 2010b, S. 15-79). Die soziale
Ungleichheit sei Ausdruck der Herrschaft und ist damit in ihrem Kern eine poli-
tisch gewollte Verteilung der gesellschaftlichen Positionen.

Nun gesteht Ranciere (in diesem Band) der Soziologie ausdriicklich zu, von
einem kritischen und politischen Impuls beseelt zu sein. Ebenso wendet Ranci-
ere (2008a, S. 112) sich unmissverstindlich gegen die Idee einer gegen die Vor-
herrschaft der Sozialwissenschaften gerichteten Politischen Philosophie; wie
es gelegentlich bei Mouffe oder Marchart in der Idee einer neuen Ersten Phi-
losophie anklingt. Statt also einfach die gute Philosophie gegen die schlechte
Soziologie auszuspielen, erklidrt Ranciere die Soziologie zur legitimen Nachfol-
gerin der Politischen Philosophie im 20. Jahrhundert. Dabei platziert Ranciere
die Soziologie sowohl in der individualismuskritischen Tradition der Gegen-
aufkldrung also auch in der Tradition der aufgekldrten Pddagogik. Wenn Ran-
ciere (2010b, S. 227) den Erdffnungssatz der Soziologie als Ermahnung an die
Philosophin liest, diese kenne den Grund ihrer eigenen wahren Aussagen nicht,
weicht er nicht sonderlich weit von der gédngigen disziplindren soziologischen
Selbstbeschreibung ab. Dieser folgend, setzt die soziologische Kritik dem uni-
versellen Vernunftstandpunkt der Philosophie so nachhaltig zu, dass es unter
dem Einfluss des soziologischen Denkens zu einer ,, Ersetzung der Erkenntnis-
theorie” komme. Indem die ersten soziologischen Autoren ,.ein dynamisches
Wirklichkeitsverstindnis zum Ausgangspunkt des Theoretisierens nahmen und
entsprechend die konkreten sozio-historischen Aspekte im Prozess der Wissens-
konstitution** beriicksichtigten schafft die Soziologie einen neuen ,,relationisti-
schen Wissens- und Wissenschaftsbegriff. (Suber 2007, S. 465, Hervorhebungen
i. O.). Was der Philosophie nicht vergénnt war, veranschlagt die Soziologie damit
ganz selbstverstindlich fiir sich: Sie kann die sozialen Bedingungen der Moglich-
keit von Wissen iiberhaupt bestimmen. Da die Soziologie Wissen und das Soziale



Von der Politischen Differenz zur Soziologie der Gleichheit? 203

unmittelbar aneinander bindet, kann sie den charakteristischen Zirkelschluss
vollfiihren. Demnach reproduziert sich das System selbst, weil es verkannt wird
und es bewirkt diesen Effekt der Verkennung durch seine eigene Reproduktion.
Es ist dann der Soziologenkonig, dem es gelingt was den handelnden Akteuren
auf ewig vorenthalten ist: Das Durchschauen dieses Systems der Verkennungen
(Celikates 2009, S. 85 f.).

Besonders brisant wirke sich dieser Griindungsmythos in der kritischen Sozio-
logie aus, welche in der Tradition der Aufkldrung ihre Stimme fiir die Armen und
Ausgeschlossenen erheben wolle. Auch hier setzt Ranciere also an dem fiir die
gesamte Aufkldrung typischen Gegensatz von positivistischen Szientismus und
dem politischen Autonomieideal an. Eben diesen Gegensatz erkennt Ranciere
(2010b, S. 99) auch im klassischen Marxismus wenn er den Verdacht duflert, dass
der Materialismus der Geschichte und die Dialektik der Revolution gefahrlaufen,
sich niemals zu begegnen. Dieser Vorwurf ist aus den marxistischen Theoriede-
batten des 20. Jahrhunderts bekannt. Nicht nur in der sozialwissenschaftlichen
Praxis des positivistischen Datensammelns macht Ranciere den herrschaftsaffir-
mativen Charakter der Soziologie aus, sondern vor allem in der Idee der wissen-
schaftlichen Identifizierung der Bedingung der Moglichkeit von Emanzipation
innerhalb der bestehenden Ordnung. Die kritische Soziologie beschriankt sich
also nicht auf die positivistische Feststellung des in der realisierten Aufteilung
des Sinnlichen Gegebenen. Sie geht weit dariiber hinaus und beansprucht letzt-
lich sowohl eine deskriptive Beschreibung des Gegebenen als auch eine dahinter
liegende strukturelle Verankerung dieser Realitiit erkennen und so die emanzipa-
tive Transformation der Polizei wissenschaftlich bestimmen zu konnen. Auf die
Gesellschaftstheorie Bourdieus gemiinzt schreibt Ranciere:

Der durch das Spiel und den Markt erdffnete Raum sollte uns aus der geschlossenen
Logik der Reproduktion und der Muf3e herausfiihren, uns die Spieleinsétze und die
gesellschaftlichen Werte als Ergebnisse eines Kampfes erscheinen lassen, als durch
andere Kdmpfe veridnderbar, welchen durch die Erkldrung der Regeln und der Art
des Spiels durch den Soziologen geholfen wire. Die Offnung schlieBt sich jedoch
solgleich. Der einzige Punkt, durch den der Soziologe auf den Habitus wirken kann,
der weder frei noch mechanisch wire, ist der ,Erkenntniseffekt’, der den Unter-
schied funktionieren ldsst. Doch wenn diese Erkenntnis angemessen wire, wiirde sie
entweder auf die Freiheit des rational Handelnden — der Sartre’sche Philosoph oder
der neoklassische Okonom — oder auf die unerbittliche Notwenigkeit der Produk-
tions- und Herrschaftsverhéltnisse verweisen. Dieser ,Erkenntniseffekt ist immer
ein Verkennungseffekt. [...] Um diesem Dilemma zu entgehen, wird der Soziologe
die einfachste Losung anwenden: er wird die zwei Okonomien miteinander verbin-
den (Ranciere 2010b, S. 249).



204 T. Linpinsel

Im Kern dieser Kritik der Kritik steht der doppelte Anspruch der Soziologie,
sowohl die soziale Welt und deren fiir die Akteure nicht durchsichtigen Struktu-
ren und Gesetze feststellen zu konnen und gleichzeitig die Verdnderbarkeit aus
einer wissenschaftlichen Perspektive postulieren zu wollen. Wenn Boltanski der
kritischen Soziologie eine Struktur bescheinigt, die aus dem Anspruch erwachse
Instrument sowohl der ,.Beschreibung von Herrschaft™ als auch ,.Instrument der
Emanzipation® zu sein, (Boltanski 2010, S. 39) die auf eine Kritik der Realitit
selbst (Boltanski 2010, S. 61) hinauslaufe und somit einen Widerspruch zwischen
einer sozialen Welt ,.die rigiden Gesetzen untersteht, die hinter dem Riicken der
Akteur_innen wirken und aus der wissenschaftlichen Beobachterperspektive
erkannt werden konnen* und einer , kritischen Perspektive, die gerade die Verin-
derbarkeit der sozialen Verhiltnisse und die Handlungsfihigkeit der Akteur_innen
sowie deren Ansprechbarkeit durch die Kritik voraussetzt,” (Celikates 2014,
S. 132) postuliere, bringt er die Ausgangsiiberlegung dieser Debatten auf den
Punkt.

Bei Ranciere setzt die Kritik an der kritischen Soziologie wiederum am Ideal
der Gleichheit an. Selbstredend verstof3t die Figur des Soziologenkonigs, als der-
jenige der die fiir die Akteure nicht sichtbaren Herrschaftsstrukturen sehen und
als wissenschaftliche Aufkldrung verkiinden kann, gegen die Gleichheit zwi-
schen Akteur und Soziologin. Aber auch das sich im Gemeinschaftsideal mani-
festierende Emanzipationskonzept, dem ,heute die postmarxistischen Denker
des verlorenen Gesellschaftsbandes nachweinen®, sei die letztlich ,harmoni-
sche Gemeinschaft, von der die ,,Denker der Gegenrevolution triumten [...] in
der jeder seinen Platz hat und iiber die sinnliche und intellektuelle Ausstattung
verfiigt, die diesem Platz und dieser Funktion zukommt: die platonische Gemein-
schaft, wo Handwerker an ihrem Platz bleiben miissen* (Ranciere 2009a, S. 54)
habe den Begriff der Emanzipation verkehrt. Nicht mehr ,,das Heraustreten aus
dem Zustand der Unmiindigkeit* (Ranciere 2009a, S. 53), sondern die ,,Wiederer-
oberung einer verlorenen Einheit* (Ranciere 2009a, S. 55) werde so zum Ziel der
Emanzipation. Dies sei die charakteristische antiegalitidre Verdrehung des Eman-
zipationsideals der postmarxistischen Soziologie. Die soziale Ungleichheit werde
damit aber nicht infrage gestellt, sondern im eigenen Gemeinschaftsideal selbst
sozialwissenschaftlich als unausweichliche Tatsache festgeschrieben und damit
die Polizei soziologisch legitimiert und perpetuiert.

Letztlich erbe die kritische Soziologie so den auf Marx und Weber zuriickge-
henden Gedanken einer ,;radikale[n] Kritik [an] einer radikal unveridnderlichen
Situation® (Ranciére in diesem Band). Die Soziologie fiihre damit die scheinbar
arbitrire soziale Ordnung der Philosophie auf die Notwendigkeiten der Repro-
duktion zuriick. Damit schaffe die Soziologie sich auch ihren eigenen Gegenstand



Von der Politischen Differenz zur Soziologie der Gleichheit? 205

und somit ,,ihre eigne Moglichkeitsbedingung als Wissenschaft.* (Celikates 2014,
S. 134). Der Soziologenkonig herrscht iiber das Reich der verborgenen Gesetze
des Sozialen und kann zudem deren emanzipative Verinderbarkeit vorhersagen,
doch diese Emanzipation konne nur ,,am Ende des Gesamtprozesses, der die
Gesellschaft von ihrer Wahrheit getrennt hatte®, stehen. (Ranciere 2009a, S. 55)
Indem die Soziologie fiir sich in Anspruch nimmt, die Wahrheit dieser Trennung
wissenschaftlich erkennen zu kdnnen, beansprucht sie den Platz der einzig wah-
ren Kritikerin am herrschenden System und schaffe damit gleichzeitig ihre eigene
wissenschaftliche Existenzgrundlage. Ein solches Urteil ldsst sich ohne jeden
Zweifel als ,,veritable Anti-Soziologie* (Celikates 2014, S. 139) verstehen.

5 (K)eine Soziologie nach Ranciére?

Die Sozialwissenschaft kommt bei Ranciere also in erster Linie als herrschafts-
affirmative Hiiterin der Polizei vor, sie ist Teil der technokratischen und szien-
tistischen Verhinderung demokratischer Politik: ,,Am Ende handelt es sich um
die Verwandlung der Demokratie in ihren Ersatz, die Soziokratie.“ (Ranciere
2010b, S. 288) Ohne den Kern dieser Kritik infrage stellen zu wollen, soll hier
gezeigt werden, dass eine endgiiltige Verabschiedung der Sozialwissenschaften
nicht die Konsequenz aus Rancieres Kritik sein muss. Dazu gilt zuallererst fest-
zustellen, dass viele der von Ranciere aufgeworfenen kritischen Entwicklungen
in der Tradition der Soziologie weder unerkannt geblieben sind noch einfach
geleugnet werden. So ist die ambivalente Position zwischen Aufkldrung und
Gegenaufkldrung fiir die Geschichte der Soziologie durchaus Teil des diszipli-
niren Selbstbildes (Wahl 2000, S.25-47) und immer wieder Gegenstand sozio-
logischer Kontroversen. Auch die Verwurzelung der Soziologie im biirgerlichen
Denken wihrend der Etablierung als akademische Disziplin ist bereits mehrfach
Gegenstand selbstreflexiver disziplindrer Selbstverortung gewesen. Eingedenk
der ,,deformierten Lebenswelt des Biirgers am Ende des 19. und zu Beginn des
20. Jahrhunderts* bediene sich die etablierende deutsche akademische Soziolo-
gie bekanntermallen nicht unerheblich in der gegenaufklirerischen Semantik des
Kulturbegriffes um mittels einer kulturwissenschaftlichen fundierten Soziologie
,,dem deutschen Biirgertum zu einer eigenen Identitdt zu verhelfen.” (Neumann
2006, S. 39). Ebenso unbestreitbar sind die facettenreichen und gelegentlich aus-
ufernden Debatten um die sich in eine revolutiondre und eine wissenschaftliche
aufspaltende marxistische Tradition der kritischen Soziologie. In deren Erbe die
kritische Soziologie selbstverstdndlich fiir sich die Identifikation sozialer Patho-
logien reklamiert und somit glaubt Gesellschaftskritik auf ein wissenschaftliches



206 T. Linpinsel

Niveau heben zu konnen. Diese Theoriefigur, auf der auch der Soziologenkonig
bei Ranciere seinen Thron errichtet, hat gerade auch in der kritischen Soziologie
massiv an Glaubwiirdigkeit verloren. Es ist nicht zuletzt die franzosische Kritik
der Kritik, die mittlerweile dazu beigetragen hat, die Kritik an der Soziologie in
eine neue Idee soziologischer Theorie zu transformieren. Allerdings will Ranciere
(2009a, S. 35) explizit nicht als Stimme in diesem Diskurs der Kritik der Kritik
vernommen werden. Nichtsdestotrotz haben gerade die Theorien der Politischen
Differenz in toto die Skepsis gegeniiber der Soziologie in einer Art und Weise
radikalisiert, dass eine Soziologie der Politischen Differenz nur schwer vorstellbar
ist. Explizit von diesen Theorien ausgehend hat Marchart versucht eine neue Idee
der Gesellschaftstheorie zu entwickeln. Dabei schlieft Marchart unmittelbar an
sein mit Laclau und Mouffe geteiltes Verstindnis der Politischen Differenz an und
versucht daraus eine postfundamentalistische Gesellschaftstheorie zu entwerfen.
Sein starkes Insistieren auf Hegemonie und Konflikt prigen auch seine
gesellschaftstheoretischen Uberlegungen. Letztlich wird Gesellschaftstheorie
ebenso wie das Ideal der demokratischen Gesellschaft auf die Erinnerung an den
antagonistischen Ab-Grund eingedampft:

Aus postmarxistischer Perspektive lédsst sich im »AuBlen« des Sozialen nichts ande-
res erkennen als Negativitit. Erst — um im Bild zu bleiben — in der stéindigen Faltung
von Innen und Auflen, das heif3t in der unendlichen Verschachtelung von Totalitét
und Negativitit, instituiert sich der soziale Relationsraum. Anders gesagt: Das Sozi-
ale besteht im Oszillieren zwischen Gesellschaft und Antagonismus (Marchart 2013,
S. 439).

Die Sozialwissenschaften, als Wissenschaften der Gesellschaft, konnen ohne
Frage die Seite der Ordnung untersuchen (und affirmativ festschreiben); auch
gesteht Marchart (2013, S. 445) ihnen zu, in einem sehr begrenzten Umfang
einen Anhaltspunkt fiir gesellschaftskritische Strategien bieten zu konnen, letzt-
lich wird die postfundamentalistische Gesellschaftstheorie dann aber auf die
Wette der antagonistischen Natur der Gesellschaft beschrinkt. Da sich das Poli-
tische nur aus reiner Negativitit speisen kann, ist eine deduktive Herleitung
gesellschaftskritischer Entwicklungen oder gar die gesellschaftstheoretische
Identifikation kritischer Subjektivitit schlicht ausgeschlossen. Giinter Dux (2012)
hilt dem entgegen, dass sich in den Theorien der Politischen Differenz im Kern
zundchst nur ein weiterer Sikularisationsschub innerhalb der Moderne mani-
festiere. Aber dennoch, so Dux im Anschluss an Badiou, lasse sich die Demo-
kratie nicht einfach auf ihre antagonistische Natur beschridnken, sondern besitze
ihre eigene Wahrheit. Diese bestehe in der humanen Lebensform und der damit



Von der Politischen Differenz zur Soziologie der Gleichheit? 207

einhergehenden Ermoglichung einer selbstbestimmten Lebensfiihrung und daher
miisse Gerechtigkeit als Wahrheit der Demokratie angesehen werden:

Wenn, wie wir gesagt haben, die Wahrheit der Demokratie in der humanen Lebens-
form gelegen ist, weil das Verstidndnis der humanen Lebensform als einer von Men-
schen selbst begriindeten Lebensform sich in das demokratische Postulat umsetzt,
die gesellschaftlichen Bedingungen einer selbstbestimmten Lebensfiihrung zu
schaffen, dann findet die Wahrheit der Demokratie in der Gerechtigkeit ihre Mani-
festation. Die hat ihre Wahrheit ebenso in der Demokratie wie in der humanen
Lebensform (Dux 2012, S. 42).

In einer nicht unihnlichen Denkfigur fiihrt auch Ranciere, wie gesehen, sein
Gleichheitsideal in seine Theorie ein. Wie bei Dux die Gerechtigkeit ist auch bei
Ranciere die Gleichheit nicht die Negation der Negativitdt im Auflen und damit
die Verleumdung der Kontingenz. Sie ist die Ermdglichung der Inszenierung
der Kontingenz, nur weil die Gleichheit der Beliebigen existiert, kann sich das
AuBen in ein Verhiltnis zum Innen setzen. Mit dieser starken Zentralitit der Ord-
nungsstorung positioniert sich Ranciere innerhalb der Debatten um die Politische
Differenz deutlich auf der Seite der radikalen Staatskritik, ohne Frage entwirft
Ranciere hier eine tendenziell anarchistische Variante der Politischen Differenz.
Daher mag es iiberraschen, dass hier gerade Ranciere ein sozialwissenschaftlich
fruchtbarer Ansatz zugeschrieben werden soll. Der Ausgangspunkt dieser Uberle-
gung ist die im Denken Rancieres omniprisente Metapher der Biihne.
Zusammenfassend lduft Rancieres Theorie darauf hinaus, dass die Politik als
Artikulation der Gleichheit der Beliebigen innerhalb der Polizei nur auf eigens
hierfiir errichteten Biihnen moglich ist. Eine Soziologie, die fiir sich in Anspruch
nimmt die Bedingungen des Wissens in der Tiefenstruktur sozialer Verhiltnisse
identifizieren zu konnen, tritt dann nicht einfach nur als Regisseurin, die den
Akteuren ihre Handlungen vorschreiben kann, auf, sondern legt mit der Idee der
Doxa das gesamte Biihnenbild fest. Sie geht damit iiber die Funktion der Regie-
anweisung, also der Bestimmung der konkreten Bewegungen der Akteure, hin-
aus, und steckt mit dem Biihnenbild die Struktur aller méglichen Handlungen ab.
Als Gesellschaftstheorie legt die Soziologie nicht anders als die Biihnenbildnerin
die unhintergehbaren Strukturen des Erscheinens fest. Mit der Biihne legt Ran-
ciere ein fiir die Theorien der Politischen Differenz recht konkretes Strukturmo-
dell vor: Ohne Biihne keine Artikulationsméglichkeit der Anteillosen, also keine
Inszenierung des Unvernehmens und damit eben keine Politik. Eine Biihne des
Unvernehmens muss sich nun deutlich von den géngigen sozialen Biihnen in der
Soziologie unterscheiden. Wie sich Ranciere diese herrschaftskritische Funktion
denkt, wird besonders deutlich, wenn er die Hierarchie zwischen Schauspielerin



208 T. Linpinsel

und Zuschauer im Theater problematisiert und dies in einen Zusammenhang mit
der von ihm kritisierten Idee der Kritik bringt:

Wir miissen nicht die Zuschauer in Schauspieler / Akteure verwandeln und Unwis-
sende in Gelehrte. Wir miissen das Wissen anerkennen, das im Unwissenden am
Werk ist und die Aktivitit, die dem Zuschauer eigen ist (Ranciere 2009a, S. 28).

Die Analogie ist offensichtlich: Ebenso wie im Theater sind in der kritischen Sozio-
logie die Akteure auf passiv Zuschauende reduziert. Der Reformvorschlag Ranci-
eres setzt nicht am Rollentausch (Zuschauerinnen werden Schauspielerinnen) an,
sondern an der Struktur des Verhiltnisses zwischen beiden. Im Akt der Interpreta-
tion der Zuschauer leisten die Zuschauer ihren aktiven Beitrag zum Theater, sie sind
nicht auf die klassisch passive Rolle festgeschrieben. Hier wird dann auch klar, dass
eine solche Transformation nicht einfach im Offnen der Biihne fiir die Zuschauer
bestehen kann, die Idee der Biihne selbst verdndert sich. Ein Theaterstiick findet
seine Biihne im entgrenzten Raum, der sich zwischen den Schauspielern und den
Zuschauerinnen aufspannt. Gesellschaftstheoretisch nimmt Ranciere diesen Gedan-
ken in seiner Geschichte der proletarischen Emanzipation auf. Auch hier erkennt
Ranciére den eigentlich emanzipativen Akt in der Selbsterméchtigung der Arbeiter
ihre eigene Situation zu interpretieren. Es geht in einem ersten Schritt also um eine
weitgehende Neubewertung der Interpretation. Besonders eindringlich beschreibt
Ranciere seine Idee der aktivistischen Interpretation am Beispiel der Politik der
Literatur. Diese lasse sich angemessen nicht als ,,Herrschaft der Fiktion* beschrei-
ben, sondern miisse als ein ,,Regime der Unbestimmtheit zwischen der Rationalitit
der Beschreibung und der Deutung der sozialhistorischen Phinomene® (Ranciere
2008b, S. 59) aufgefasst werden. Die Literatur erschafft damit im Zwischenraum
der narrativen Realitdtsdeutung und der Realitét der sozialen Phinomene eine Neu-
verteilung des Sinnlichen und kann somit als Politik im Sinne Rancieres auftreten.
Diese Politik der Literatur wird bei Ranciere in einen unmittelbaren Kontrast zur
Idee der kritischen Soziologie entfaltet:

Der Kritiker oder der Soziologe wird hier seine Revanche nehmen, indem er aus
diesem Widerspruch das Kennzeichen der alten Illusion machen wird, die sich ein-
bildet, das Leben zu verdndern, wo sie es in Wirklichkeit doch nur interpretiert.
Aber die Interpretationen sind selbst wirkliche Verdnderungen, wenn sie die Formen
der Sichtbarkeit einer gemeinsamen Welt veridndern und mit ihnen die Féhigkeiten,
die beliebigen Korper, in ihr auf neue Landschaften des Gemeinsamen ausiiben zu
konnen (Ranciere 2008c, S. 45 f.).



Von der Politischen Differenz zur Soziologie der Gleichheit? 209

Die Idee, dass neue Interpretationen und Deutungen aktiv die Aufteilung des
Sinnlichen transformieren konnen, findet sich als Ideal der Neubeschreibung auch
im Werk Richard Rortys. Da unsere Realitit immer narrativ verfasst sei, erdffne
sich in neuen Erzdhlungen immer eine neue Realitit; moralischer Fortschritt
wird zur Sache der starken Dichter, nicht mehr das Resultat philosophischer oder
wissenschaftlicher Reflexion (Rorty 1992). Dieser Dimension einer politischen
Asthetik kommt auch im Denken Ranciéres eine gewichtige Rolle zu. Aber Ran-
cieres Gleichheitsdenken erhebt nicht (ausschlieBlich) den starken Dichter — im
Sinne Nietzsches — zum Helden einer ironisch-solidarischen Gesellschaft. Auch
die aktivistische Interpretation wird hier zum Privileg der Beliebigen, es ist deren
Gleichheit die auf der Biihne verifiziert werden kann, nicht die Autoritéit eines
neuen Konigtums iiber die Realitét.

Gesellschaftstheoretisch ist bei Ranciere sicherlich das Konzept der Insze-
nierung des Unvernehmens auf der Biihne besonders fruchtbar. Das Stiick folgt
eben nicht dem ,,groe[n] Gesetz der Gesellschaftsmaschine*, welches als Doxa
,in letzter Instanz (Ranciere 2010b, S.230) nur die Produktionsverhiltnisse
als Drehbuch des Sozialen anerkennen wiirde. Rancieres Idee einer ,,aus der
»radikale[n] Gleichgiiltigkeit« hervorgehende Erneuerung der »gemeinsamen
Biihne« der Politik™ (Scholz 2010, S. 194), kann nur die Gleichheit der Beliebi-
gen in Aktion sein und kann daher niemals Pate fiir die ,,Formen der Sozialwis-
senschaften stehen, die vorgeben ,,die Herrschaft zu demaskieren* und dabei
letztlich nur ,,ihr dltestes Axiom* festigen, ,,dasjenige, das den Beherrschten vor-
schreibt auf ihrem Platz zu bleiben, denn nur das entspriche ihrer Seinsweise,
und ihrer Seinsweise treu zu bleiben, denn nur diese sei dem Platz angemessen,
den sie besetzen.* (Ranciere 2010b, S. 297).

Freilich kann die von ihm selbst praktizierte Arbeit im Archiv (Ranciere
2013) zu einer Methode ausgearbeitet werden; interessant diirfte Ranciere hier
fiir eine soziologische Genealogie sein. Wihrend die von Foucault gepréigte und
in der Soziologie mittlerweile anerkannte Genealogie mit dem historischen Sinn
vor allem die Ein- und Ausschlussmechanismen im Archiv zu finden versucht,
wiirde eine an Ranciere anschliefende Genealogie auf solche Ereignisse abzie-
len in denen es qua einer selbst autorisierenden Interpretation der eigenen Pra-
xis zu Prozessen der Selbstermichtigung kommt. Eine solche Genealogie wiirde
mit anderen Worten in der Verdnderung der Aufteilung des Sinnlichen und der
damit einhergehenden Idee der politischen Subjektivierung der Handlungsfdhig-
keit kollektiver Akteure nachspiiren. Eine solche Genealogie kann, wie es Ran-
ciere exemplarisch mit der Geschichte der proletarischen Emanzipation vorfiihrt,
zeigen, dass vor dem offenen Austragen gesellschaftlicher Konflikte immer ein



210 T. Linpinsel

wesentlich diffizilerer Prozess der interpretativen Selbsterméchtigung liegt.
Diesen zu rekonstruieren wiirde nicht nur die Kontingenz der realisierten Ord-
nung und deren ausschlieende Strukturen in Erinnerung rufen, sondern konne
als Genealogie der Emanzipation gerade auch Akte emanzipativer Selbstermich-
tigung soziologisch lesbar machen. Wenn es einer solchen Genealogie geldnge,
die in die ,,Szene des Dissenses* investierten Fahigkeiten ,,von jedem Beliebigen*
zu finden und damit die ,,Eigenschaft des Mannes ohne Eigenschaft* in das Zen-
trum der genealogischen Forschung zu stellen, dann wire dies sicherlich ein Bei-
trag zu einer Soziologie, die versucht das Problem der Verbindung ,,zwischen der
emanzipatorischen Logik der Fihigkeit und der kritischen Logik der kollektiven
Gefangenschaft zu 16sen.” (Ranciere 2009a, S. 60).

Auch an die radikalisierte Zuriickweisung der Erkldarung als sozialwissen-
schaftliche Methode bei Latour lassen sich Anschliisse an Ranciere denken.
Wenn Latour (2010, S. 236 ft.) die gute Beschreibung als Methode gegen die Idee
der Erkldrung in der kritischen Soziologie ins Feld fiihrt, verzichtet Latour hier
ebenso wie Ranciere auf jedes epistemologisches Primat der Gesellschaftstheorie.
Fiir Latour ist aber ebenso klar, dass eine Soziologie, die nicht ,.die Stelle des all-
umfassenden und alles sehenden Gottes der Sozialwissenschaft einnehmen kann*
(Latour 2010, S. 243), nicht die vollige Aufgabe der Soziologie bedeuten miisse.
Mit seiner Methode der Akteur-Netzwerk-Theorie zielt Latour auf eine moglichst
exakte Beschreibung von Transformationen ab. Diese Situationen zeichnen sich
bei Latour ganz dhnlich wie bei Ranciere durch eine strukturelle Nicht-Verteilung
aus. Neue Netzwerke miissen, um neue Verkniipfungen zu ermdglichen, immer
Entitdten aus dem Plasma einbeziehen und diesen identititsstiftende Plitze zutei-
len. Das Plasma bei Latour (2010, S. 419), das ,,was noch nicht formatiert, noch
nicht gemessen, noch nicht sozialisiert ist,” ist ebenso wie die Anteillosen bei
Ranciere zunichst reine Vielheit. Erst im Verkniipfen entstehen zédhlbare Entité-
ten. In der Anlage sind also die Situation einer Neuverkniipfung bei Latour und
das Unvernehmen bei Ranciere dhnlich. Auch wenn Ranciere im Gegensatz zu
Latour sicherlich nicht an einer Gleichberechtigung zwischen menschlichen und
nicht-menschlichen Akteuren interessiert ist, steht doch auch fiir Ranciere fest,
dass Identititen das Resultat von Verkniipfungen sind, welche nur innerhalb
polizeilicher Ordnungen moglich sind. Das prinzipielle Gleichheitspostulat wird
von Ranciere dann ja gerade den noch nicht verkniipften Anteillosen zugespro-
chen. Klar ist aber auch, dass Rancieres Polizeibegriff dann als kritisches Pen-
dant zu Latours Kollektiven gedacht werden muss. Wenn Latour (2010, S. 254)
als Devise ausgibt, dass eine ,,Beschreibung, wenn sie eine Erkldrung benétigt,
keine gute Beschreibung ist* lieBe sich fiir eine Sozialwissenschaft im Sinne Ran-
cieres festhalten, dass sie Situationen des Unvernehmens, also das Entstehen von



Von der Politischen Differenz zur Soziologie der Gleichheit? 211

gesellschaftlichen Biihnen der Anteillosen, moglichst genau zu beschreiben habe
und eben keine strukturelle Ursache als Erklidrungen fiir deren Auftreten zu geben
habe oder gar prognostische Voraussagen iiber deren zukiinftiges Entstehen tref-
fen soll. In diesem Sinne lieB3e sich eine Soziologie im Anschluss an Ranciere als
eine Spurensuche denken. Jede sich konstituierende Biihne der Gleichheit lie3e
sich in exakten Beschreibungen feststellen und die mit diesen Biihnen einherge-
hende Transformation diirfte in der sozialen Topografie Spuren hinterlassen, die
wiederum Beschreibungen ermoglichen. Als Soziologie der Gleichheit treten hier
also die Momente der Artikulation der Gleichheit der Anteillosen in den Fokus
der Beschreibung.

Zudem deutet Ranciere im Kontext seiner Reformvorschlige fiir das Thea-
ter die Moglichkeit einer Soziologie an, die an der Konstitution der Biihne der
Gleichheit selbst beteiligt ist. Das emanzipative Theater zielt bei Ranciere (2009a,
S. 33) darauf, ,,das, was man weifl, mit dem zu verbinden, was man nicht weif3,
gleichzeitig Performer zu sein, der seine Kompetenzen entfaltet, und Zuschauer,
der beobachtet, was diese Kompetenzen in einem neuen Kontext, bei anderen
Zuschauern hervorrufen.* Nicht vollig abwegig ist es sicherlich, diese Idee auf
das Konzept der public sociology zu iibertragen. Dies konnte ebenso Biihnen der
Gleichheit errichten, auf denen Soziologie und die Leute zusammenkommen und
gemeinsam neue Idiomen ausprobieren kdnnen:

Die Wirkung des Idioms kann nicht vorweggenommen werden. Es bedarf der
Zuschauer, die die Rolle aktiver Interpreten spielen, die ihre eigenen Ubersetzungen
ausarbeiten, um sich die ,Geschichte® anzueignen und daraus ihre eigene Geschichte
zu machen (Ranciere 2009a, S. 33).

In diesem Sinne trite die Soziologie nicht als wissenschaftliche autorisierte Spre-
cherin der Armen und Ausgeschlossenen auf, sondern als Erzihlerin und Zuhore-
rin neuer Geschichten und konne an neuen Ubersetzungen arbeiten. Im Kontext
der Idee einer Offentlichen Gesellschaftswissenschaft (Selke und Treibel 2018)
miissen allerdings zunichst die grundlegenden Transformationen in der Wissen-
schaftstheorie der letzten Dekaden in Rechnung gestellt werden. Wie auch immer
die neuste Phase der Wissensproduktion in den Wissenschaften genannt werden
mag, lassen sich die mit dem Konzept ,,mode 2 (Nowotny et al. 2001) in Verbin-
dung gebrachten Wandlungsprozesse heute nicht mehr in toto zuriickweisen und
spielen in den Debatten um eine Offentliche Gesellschaftswissenschaft ohnehin
eine wichtige Rolle. Die von Ranciere so nachhaltig kritisierte Figur der episte-
mischen Polizei ist in diesem Wissenschaftsmodus weitgehend dekonstruiert und
die Wissensproduktion wird auch in den Wissenschaften als ein kollektiver Pro-
zess, in den ausdriicklich auch wissenschaftsferne Akteure einbezogen werden,



212 T. Linpinsel

analysiert. Das Verhiltnis zwischen der Wissenschaftlerin und dem Publikum
wird also auch unabhingig von Rancieres Kritik am Soziologenkonig heute nicht
mehr derart hierarchisch gedacht, wie es der franzosische Denker unterstellt. Die
Relation zwischen Wissenschaft und Offentlichkeit tritt in den Debatten um die
offentlichen (Gesellschafts)Wissenschaften ohnehin in das Zentrum. Vor allem
das Konzept der organischen Offentlichen Soziologie (Burawoy 2015) fokus-
siert auf eine neue Balance zwischen der wissenschaftlichen Soziologie und der
Offentlichkeit. Die Uberwindung epistemologischer Hierarchieverhltnisse zwi-
schen Soziologie und Gesellschaft ist bereits bei Burawoy zentraler Aspekt der
organischen public sociology (Burawoy 2015, S. 216 ff.). Rancieres Theaterkon-
zept und dessen Neuverortung des emanzipierten Zuschauers ist aber in dem Dis-
kurs um eine Offentliche Gesellschaftswissenschaft bislang kaum aufgegriffen
worden. Dies ist in Anbetracht der Idee, dass die Offentliche Gesellschaftswis-
senschaft ,kein elitires Konzept“ sein soll, in dem ,Hierarchien im Wissen-
schaftssystem [...] in Frage* (Aulenbacher etal. 2017) gestellt werden, doch
verwunderlich. Ranciere hat sicherlich wie wenig andere zeitgendssische Denker
das hierarchische Verhiltnis in den Wissenschaften, vor allem aber die Ungleich-
heit zwischen Wissenschaft und Offentlichkeit, zum Thema seines Werkes erho-
ben. Rancieres (2009b, S. 55) Diktum, dass ,,Vernunft [...] dort verloren [gehe],
wo ein Mensch zu einem anderen Menschen spricht, der ihm nicht antworten
kann*, kann ohne jede Frage auch zur Leitvorstellung zahlreicher Beitrdge in der
gegenwirtigen Debatte um eine Offentliche Gesellschaftswissenschaft ausgewie-
sen werden. Die Idee eines egalitér verfassten objektivierenden Kommentars kann
dann ein vielversprechender Denkimpuls in diesen Debatten sein. Im Sinne Ran-
cieres wire eine Gesellschaftswissenschaft hier nicht mehr mit einem epistemolo-
gischen Primat ausgestattet noch muss sie auf jede epistemologische Kompetenz
verzichten.

Gerade wenn die Offentliche Gesellschaftswissenschaft als neues Konzept im
Verhiltnis zwischen Sozialwissenschaft und sozialen Bewegungen vorgetragen
wird, in der das liberkommende Distanzverhiltnis durch ein zivilgesellschaft-
liches fundiertes Dialogverhiltnis ersetzt werden soll, (Eversberg et al. 2017,
S. 181 ff.), lieBe sich die Offentliche Gesellschaftswissenschaft als ein egalitires
Arbeiten am Unvernehmen denken. Konzeptionell liefe dies darauf hinaus, dass
die Offentliche Gesellschaftswissenschaft und der Lirm der Anteillosen eine
Biihne schaffen konnten, auf der dann das Unvernehmen in Szene gesetzt wer-
den kann. Eine solche Biihne kann die Offentliche Gesellschaftswissenschaft
nur konstruieren, wenn der Larm der Anteillosen nicht als eine prinzipiell in ein
anerkanntes sozialwissenschaftliches Vokabular dechiffrierbare Artikulation auf-
gefasst wird, sondern die Arbeit am objektivierenden Kommentar als kollektive



Von der Politischen Differenz zur Soziologie der Gleichheit? 213

Aufgabe wahrgenommen wird. Analog zum emanzipativen Theater wire die
Bithne auch in der Offentlichen Gesellschaftswissenschaft das Resultat des
Zusammenwirkens von Gesellschaftswissenschaftlerin und Publikum. Hier wire
die emanzipierte Zuschauerin eine passende Folie fiir den Offentlichkeitsbegriff
der Offentlichen Gesellschaftswissenschaft. Eine Soziologie, die ihre Funda-
mente auf das Ideal der Gleichheit der Beliebigen stellt, ist in diesem Sinne wohl
weder unmoglich noch wiirde sie den akademischen Ruf der Disziplin leichtfertig
auf Spiel setzen.

Literatur

Arendt, Hannah. 1974. Uber die Revolution. Miinchen: Pieper.

Aulenbacher, Brigitte und M. Burawoy, K. Dorre, J. Sittel. 2017: Zur Einfiihrung: Sozio-
logie und Offentlichkeit im Krisendiskurs. In Offentliche Soziologie. Wissenschaft im
Dialog mit der Gesellschaft, Hrsg. B. Aulenbacher, M. Burawoy, K. Dorre und J. Sittel,
S. 9-32, Frankfurt am Main: Campus Verlag.

Badiou, Alain. 2010. Ist Politik denkbar. morale provisoire #1. Berlin: Merve Verlag.

Bandi, N., und M. G. Kraft, S. Lasinger. 2012. Kunst, Politik und Polizei im Denken Jac-
ques Rancieres. In Kunst, Krise, Suberversion. Zur Politik der Asthetik, Hrsg. N. Bandi,
M. G. Kraft, S. Lasinger. S. 167-181. Bielefeld: transcript.

Beck, U., und W. Bon8, C. Lau. 2001. Theorien reflexiver Modernisierung — Fragestellun-
gen, Hypothesen, Forschungsprogramme. In Die Modernisierung der Moderne, Hrsg.
U. Beck, W. BonB, 11-59. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Bedorf, Thomas. 2007. Der Kampf um den Sinn im Politischen. Deutsche Zeitschrift fiir
Philosophie 55 S. 689-715.

Bedorf, Thomas. 2010. Das Politische und die Politik. Konturen einer Differenz. In Das
Politische und die Politik. Hrsg. T. Bedorf und K. Rottgers, S. 13-37. Berlin: Suhrkamp.

Boltanski, Luc. 2010. Soziologie und Sozialkritik. Frankfurter Adorno-Vorlesungen 2008.
Berlin: Suhrkamp.

Borawoy, Michael. 2015. Public Sociology. Offentliche Soziologie gegen Marktfundamen-
talismus und globale Ungleichheit. Weinheim/Basel: Beltz Verlag.

Castoriadis, Cornelius. 1990. Gesellschaft als imagindre Institution. Entwurf einer politi-
schen Philosophie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Celikates, Robin. 2009. Kritik als soziale Praxis. Gesellschaftliche Selbstverstindigung
und kritische Theorie. Frankfurt a. M./New York: Campus.

Celikates, Robin. 2014. Kritik der piddagogischen Vernunft. Bourdieu, Rancieére und die
Idee einer kritischen Sozialwissenschaft. In Pierre Bourdieu und Jacques Ranciére.
Emanzipatorische Praxis denken, Hrsg. J. Kastner und R. Sonderegger, S. 123-146.
Wien/Berlin: Verlag Turia + Kant.

Dux, Giinter. 2012. Gerechtigkeit. Die Wahrheit der Demokratie. Osterreich Zeitschrift fiir
Soziologie 31, S.23-45.

Eversberg, D. und S. Liebig, M. Schmelzer, N. Treu. 2017. Public Sociology in der Bewe-
gungsforschung: Zum Verhiltnis von Soziologie, Gesellschaftskritik und sozialen



214 T. Linpinsel

Bewegungen. In Offentliche Soziologie. Wissenschaft im Dialog mit der Gesellschaft,
Hrsg. B. Aulenbacher, M. Burawoy, K. Dorre und J. Sittel, S. 176—188, Frankfurt am
Main: Campus Verlag.

Descombes, Vincent. 1987. Das Selbe und das Andere. Fiinfundvierzig Jahre Philosophie
in Frankreich 1933 bis 1978. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Farzin, Sina. 2014. Poststrukturalismus: Michel Foucault. In Handbuch Soziologie, Hrsg.
J. Lamla, H. Laux, H. Rosa, D. Stecker, 197-212. Konstanz: UVK Verlagsgesellschaft.

Fliigel, O. und R. Heil, A. Hetzel. 2004. Die Riickkehr des Politischen. In Die Riickkehr
des Politischen. Demokratietheorien heute, Hrsg. O. Fliigel, R. Heil, A. Hetzel, S. 7-16,
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Fliigel-Martinsen, Oliver. 2017. Befragungen des Politischen. Subjektkonstitution —
Gesellschaftsordnung — Radikale Demokratie. Wiesbaden: Springer VS Verlag fiir Sozi-
alwissenschaften.

Glucksmann, André. 1978. Die Meisterdenker. Les Maitres Penseurs. Reinbek bei Hamburg:
Rowohlt.

Hetzel, Andreas 2004. Der Anteil der Anteillosen. Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 52,
S. 322-326.

Krasmann, Susanne. 2010. Jacques Ranciere: Politik und Polizei im Unvernehmen. In
Das Politische denken. Zeitgendssische Positionen. Hrsg. U. Bockling und R. Feustel,
S. 77-98. Bielefeld: transcript.

Kretscher, Jens. 2006. Sprache und Anerkennung. Zur Rationalitidt des Politischen in
Anschluss an Jirgen Habermas” Diskurstheorie des demokratischen Rechtsstaats und
Jacques Rancieres Unvernehmen. In Die unendliche Aufgabe. Kritik und Perspektiven
der Demokratietheorie. Hrsg. R. Heil und A. Hetzel, S. 57-76. Bielefeld: transcript.

Latour, Bruno. 2010. Eine neue Soziologie fiir eine neue Gesellschaft. Einfiihrung in die
Akteur-Netzwerk-Theorie. Berlin: Suhrkamp.

Lyotard, Jean-Francois. 1988. Der Enthusiasmus. Kants Kritik der Geschichte. Wien:
Passagen Verlag.

Lyotard, Jean-Francois. 2. Korr. Aufl. 1989. Der Widerstreit. Miinchen: Wilhelm Fink Verlag.

Machart, Oliver. 2010. Die politische Differenz. Zum Denken des Politischen bei Nancy,
Lefort, Badiou, Laclau und Agamben. Berlin: Suhrkamp.

Marchart, Oliver. 2013. Das unmaogliche Objekt. Eine postfundamentalistische Theorie der
Gesellschaft. Berlin: Suhrkamp.

Makropoulos, Michael. 1997. Modernitdt und Kontingenz. Miinchen: Wilhelm Fink Verlag.

Meyer, Katrin. 2011. Kritik der Postdemokratie. Ranciere und Arendt iiber die Paradoxien
von Macht und Gleichheit. Leviathan Zeitschrift fiir Sozialwissenschaften 39, S. 21-38.

Mouffe, Chantal. 2007. Uber das Politische. Wider die kosmopolitische Illusion. Frankfurt
am Main: Suhrkamp.

Mouffe Chantal. 2010. Das demokratische Paradox. Wien: Verlag Turia + Kant.

Moebius, Stephan. 2010. Debatten um Moderne und Postmoderne. In Soziologische Kont-
roversen, Hrsg. G. Kneer und S. Moebius, S. 254-290. Berlin: Suhrkamp.

Muhle, Maria. 2011. Jacques Ranciere. Fiir eine Politik des Erscheinens. In Kultur. Theo-
rien der Gegenwart. Hrsg. S. Moebius und D. Quadflieg, S. 311-320. Wiesbaden: VS-
Verlag fiir Sozialwissenschaften.



Von der Politischen Differenz zur Soziologie der Gleichheit? 215

Neumann, Michael. 2006. Warum Soziologie. Uber Anfinge und Griinde der modernen
Soziologie in Deutschland. In Soziologie als Gesellschaftskritik. Wider den Verlust einer
aktuellen Tradition. Hrsg. S. Moebius und G. Schifer, S. 32—43. Hamburg: VSA-Verlag.

Nowotny, Helga und P. Schott, M. Gibbons. 2001. Rethinking science: knowledge in an age
of uncertainty. Cambridge: Polity.

Ranciere, Jacques. 2002. Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. Franfurt am Main:
Suhrkamp.

Ranciere, Jacques. 2008a. Zehn Thesen zur Politik. Ziirich-Berlin: diaphanes.

Ranciere, Jacques 2008b. Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der Kunst und ihre
Paradoxien. Berlin: b_books Verlag.

Ranciere. Jacques. 2008c. Politik und Literatur. Wien: Passagen-Verlag.

Ranciere, Jacques. 2009a. Der emanzipierte Zuschauer. Wien: Passagen-Verlag.

Ranciere. Jacques. 2009b. Der unwissende Lehrmeister. Fiinf Lektionen iiber die intellektu-
elle Emanzipation. Wien: Passagen.

Ranciere, Jacques. 2010a. Gibt es eine Politische Philosophie. In Politik der Wahrheit von
A. Badiou und J. Ranciere, S. 79-118. Wien 2. durchgesehene Aufl. Turia + Kant.

Ranciere, Jacques. 2010b. Der Philosoph und seine Armen. Wien: Passagen Verlag.

Ranciere, Jacques. 2013. Die Nacht der Proletarier. Archiv des Arbeitertraums. Wien:
Turia+Kant.

Ranciere, Jacques. 2016. Der Hass der Demokratie. Berlin: August Verlag.

Rorty, Richard. 1992. Kontingenz, Ironie und Solidaritcit. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Saar, Martin. 2014. Heterogene Demokratie. Philosophische Rundschau 61, S. 183-205.

Scholz, Leander. 2010. Freiheit, Gleichheit, Sinnlichkeit. Jacques Ranciére, Hegel und die
hollidndische Malerei. Zeitschrift fiir Asthetik und Allgemeine Kunstwissenschaften 55/2,
S. 187-200.

Selke, Stefan und A. Treibel. 2018. Relevanz und Dilemma Offentlicher Gesellschaftswis-
senschaft. Ein Dialog. In Offentliche Gesellschaftswissenschaft. Grundlagen, Anwen-
dungsfelder und neue Perspektiven. Hrsg. S. Selke und A. Treibel, S. 1-20, Wiesbaden:
VS-Verlag fiir Sozialwissenschaften.

Suber, Daniel. 2007. Die soziologische Kritik der philosophischen Kritik. Zum Verhdlmis
von Soziologie und Philosophie um 1900. Bielefeld: transcript.

Wahl, Klaus. 2000. Kritik der soziologischen Vernunft. Sondierungen zu einer Tiefensozio-
logie. Weilerwist: Velbriick Wissenschaft.

Wevelsiep, Christian. 2006. Zur Metaphysik des Politischen. Die Radikalisierung der Post-
moderne im Ereignisdenken. Bonn: Pahl-Rugenstein Verlag.



®

Check for
updates

Dissens, Freiheit und die Literatur

Ranciere und Arendt im Widerstreit

Maike WeiBpflug

1 Einleitung

Jacques Ranciere wird heute von ganz unterschiedlichen Disziplinen und in ganz
unterschiedlichen Feldern breit rezipiert, aufgegriffen und als Inspirationsquelle
genutzt, sodass manche schon von einer ,,Rezeptionsflut (Wetzel und Claviez
2016, S. 1) sprechen. In den Sozialwissenschaften ist es vor allem sein heraus-
fordernder Politikbegriff, der eine intensive Diskussion ausgeldst hat, doch geht
damit auch eine gewisse Verengung des sozialwissenschaftlichen Blicks auf
Ranciere einher. Sein Denken verdient jedoch auch aus sozialwissenschaftlicher
Perspektive eine breitere Wahrnehmung, insbesondere, was seine spezifische
Denkhaltung, seine dsthetische Neubeschreibung des politischen Denkens und
des Verhiltnisses zwischen Politik und Philosophie betrifft. Interessant ist hier
vor allem das Nebeneinander von literarisch-poetischer und wissenschaftlich-
theoretischer Betrachtung des Politischen, mit der sich die sozialwissenschaftli-
chen Disziplinen eher schwertun. Gleichwohl geht gerade von dieser Verbindung
des Politischen mit dem Asthetischen der innovative Impuls fiir diese Dis-
ziplinen aus. In einem ersten Schritt werde ich zunichst Ranciéres Denken
der radikalen Gleichheit und seinen Begriff der Emanzipation vorstellen —
zwei Konzepte, die auch als Revision der kritischen Sozialwissenschaft nach
Althusser und Bourdieu verstanden werden konnen. Ausgehend davon zeige
ich in einem zweiten Schritt, wie sich aus dieser Haltung heraus Rancieres

M. WeiBpflug (P<)

Museum fiir Naturkunde Berlin, Leibniz-Institut fiir Evolutions- und
Biodiversititsforschung, Berlin, Deutschland

E-Mail: maike.weisspflug@mfn.berlin

© Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH 2018 217
T. Linpinsel und L.-T. Lim (Hrsg.), Gleichheit, Politik und Polizei: Jacques

Ranciere und die Sozialwissenschaften, Kulturelle Figurationen: Artefakte,

Praktiken, Fiktionen, https://doi.org/10.1007/978-3-658-20670-3_11



218 M. Weil3pflug

Politikbegriff entwickelt. In einem dritten Schritt schidrfe ich anhand von
Rancieres doppelbodiger Nihe zu und Absetzbewegung von Hannah Arendt den
Blick auf seine spezifische Denkhaltung, insbesondere den literarisch-dstheti-
schen Zugang zum Politischen und zur Welt, den Ranciere mit Arendt auf den
ersten Blick teilt, jedoch ganz anders als diese interpretiert.

2 Emanzipation und radikale Gleichheit

Rancieres intellektueller Weg beginnt in den 1960er Jahren im Kreis um Louis
Althusser. Schon bald wichst bei ihm jedoch das Unbehagen gegeniiber einer
ideologiekritischen Perspektive und dem von ihm mehr und mehr als paternalis-
tisch empfundenen Anspruch kritischer Intellektueller, im Namen der Arbeiter
und Unterdriickten zu sprechen. Sein Buch Le Maitre ignorant (dt. Der unwis-
sende Lehrmeister) aus dem Jahr 1987 ist der Versuch, eine andere kritische
Haltung zu entwickeln, die nicht auf der Hierarchie von Avantgarde und Massen
basiert, sondern von der radikalen ,Gleichheit der Intelligenzen® ausgeht. Ran-
ciere erzihlt die Geschichte von Joseph Jacotot, der im friithen 19. Jahrhundert
als Lehrer an die Universitidt Leuven versetzt wird und dort flimischen Schii-
lern Franzosischunterricht geben soll. Da er selbst jedoch kein Flamisch spricht,
befindet er sich in einer Notlage: Er kann seinen Schiilern die Regeln des Fran-
zosischen nicht erkldren. Darum greift er auf die neuartige Losung zuriick, die
Schiiler eigenstdndig lernen zu lassen. Er stellt ihnen eine zweisprachige Ausgabe
von Fénélons Les Aventures de Télémaque zur Verfiigung und trigt ihnen auf,
mithilfe der franzésichen Warter aus der Ubersetzung eine Zusammenfassung
und Interpretation des Buchs aufzuschreiben. Begeistert vom Erfolg seiner Schii-
ler entwickelt Jacotot die Methode des ,universellen Unterrrichts‘, basierend auf
der Uberzeugung, dass jeder in der Lage ist, ohne die Erklirung eines Lehrers
jeden beliebigen Stoff selbststindig zu lernen.

Jedoch verliert der Lehrer seine Funktion nicht ganz. Die Rolle des klassi-
schen Lehrers beschreibt Ranciere ndmlich als doppelte: Er ist der Erkldrende
und derjenige, der durch seinen Willen und Befehl den Rahmen zum Lernen
erzeugt. Wihrend Jacotot also die Rolle des Erkldrenden abstreift, bleibt seine
Autoritit als derjenige, der die Lernsituation schafft, bestehen. Die Schiiler lernen
zwar selbststindig, doch immer noch unter seinem Willen und seiner Aufsicht.
Der ,universelle Unterricht‘ lehnt die Vorstellung des ,Niirnberger Trichters* nicht
nur ab, sondern stellt es radikal auf den Kopf. Wihrend das Modell des Trich-
ters beinhaltet, eine gute Erklidrung durch den Lehrer kdnnte auch dem diimmsten
und faulsten Schiiler aufbereitetes Wissen ,eintrichtern‘, geht Jacotots Methode
alleine von der Selbsttitigkeit des Schiilers aus, indem auf ein Erklidren durch den



Dissens, Freiheit und die Literatur 219

Lehrer ganz verzichtet wird. Dieser wird nur noch benétigt, um den Schiiler zum
Lernen zu motivieren: ,,Zwischen dem Lehrmeister und dem Schiiler hatte sich
ein reines Verhiltnis von Wille zu Wille etabliert™ (Ranciere 2007, S. 23). Mit
der Erzdhlung von Jacotot und seiner Methode des ,,universellen Unterrrichts*
hebt Ranciere die Teilung zwischen Wissenden und Unwissenden auf — es gibt
nur noch die Gleichheit der Intelligenzen und das Ethos der Bildung, ohne das
diese Methode nicht auskommen kann. ,,Der universelle Unterricht ist zuallererst
die universelle Bestitigung des gleichen, die alle Emanzipierten, all jene erfahren
konnen, die sich als Menschen denken, die allen anderen gleich sind* (Ranciere
2007, S. 55).

Den Rollenwechsel des Lehrers fordert Ranciere auch von den Intellektuellen
ein. Sie sollen nicht mehr diejenigen sein, die den Arbeitern und Unterdriickten
die Welt und die gesellschaftlichen Zusammenhinge erkldren und sie so erst in
den Stand versetzen, handlungsfihig zu werden. Ranciere und tbertrdgt damit
den Gedanken der radikalen Gleichheit der Intelligenzen auf die Politik. Dies ist
jedoch nicht blof} eine theoretische Forderung, sondern wird von Ranciere auch
empirisch-historisch eingeholt. Es ist nicht nur so, dass die Intellektuellen autho-
ren sollten, die Arbeiter zu bevormunden; die Arbeiter sind Ranciere zufolge auch
immer schon in der Lage gewesen, fiir sich selbst zu sprechen. Man miisse ihnen
nur zuhoren. In seiner Studie La nuit de prolétaires (dt. Die Nacht der Proletarier)
geht Ranciere den Texten von saint-simonistischen Arbeitern aus dem 19. Jahr-
hundert nach, die nach der tiglichen Arbeit in den Fabriken intellektuell tétig
wurden, sich bildeten und schrieben. Er zeigt, dass die Arbeiter {iber eine eigene
Sprache verfiigen, die der literarischen Hochsprache ebenbiirtig ist und damit
die Trennung zwischen ,,der Sprache des Volkes und der literarischen Sprache,
der Realitit und der Fiktion, dem Dokument und dem Argument [...] anfechten*
(Ranciere 2013, S. 16). In diesen friithen Arbeiten von Ranciére ist sein Politikbe-
griff schon angelegt; er wird ihn spéter deutlicher um die &sthetisch-literarische
Dimension erweitern.

3 Das Erscheinen der Politik

So wie die Arbeiter um eine eigene Sprache ringen und sie der Nacht abtrotzen,
charakterisiert Ranciere das Politische als Kampf um die Wahrnehmung der Welt.
Sein in den Sozialwissenschaften breit rezipiertes und diskutiertes Begriffspaar
Politik/Polizei (u. a. Rottgers und Bedorf 2010) basiert auf der Uberlegung, dass
es Politik nicht einfach durch Macht- und Herrschaftsanspriiche gibt. Sie ist fiir
ihn spezifischer eine bestimmte Art und Weise der ,Aufteilung des Sinnlichen®
und besteht nur, ,,wenn die natiirliche Ordnung der Herrschaft unterbrochen ist*



220 M. Weil3pflug

(Ranciere 2002, S. 24). Die Polizei hingegen entspricht dem, was landlaufig und
auch in wissenschaftlichen Definitionen hédufig als ,Politik® bezeichnet wird:
,die Vereinigung und die Ubereinstimmung der Gemeinschaften, die Organisa-
tion der Michte, die Verteilung der Plidtze und Funktionen und das System der
Legitimierung dieser Verteilung® (Ranciere 2002, S. 39). Ranciere stiitzt sich hier
stark auf Uberlegungen von Michel Foucault, der den Begriff der Polizei ganz
dhnlich fasst: Es handelt sich hierbei um eine spezifische, historisch neue Technik
des staatlichen Regierens, der Kontrolle der Lebensfiihrung. Die Polizei erwei-
tert den Bereich staatlicher Kontrolle und bezeichnet den neuen Bereich, ,,in den
die politische und administrative zentralisierte Macht eingreifen kann* (Foucault
1981, S. 192). Mit dem Begriff der Polizei beschreibt Ranciere eine bestimmte
,,Ordnung der Korper, die die Aufteilungen unter den Weisen des Machens, den
Weisen des Seins und den Weisen des Sagens* (Ranciere 2002, S. 41), die immer
eine Form von Herrschaft ist. Ranciere geht noch einen Schritt iiber Foucault hin-
aus, indem er den Begriff ins Asthetische iibersetzt: Es handelt sich hierbei um
eine Ordnung der Wahrnehmung und des Wahrgenommen-Werdens, des Sichtba-
ren, des Sagbaren, des Horbaren, des Erscheines. In Der emanzipierte Zuschauer
schreibt Ranciere (2009, S. 23), es gehe ihm darum, den Gegensatz zwischen
Sehen und Handeln infrage zu stellen: Sehen sei auch eine Handlung (Ranciere
2009, S. 23).

Ranciere interessiert nun, auf welche Weisen die Ordnung der Polizei veridn-
dert und tiberwunden werden kann und erginzt Foucaults Begriff der Polizei um
den Begriff der Politik, die genau auf den Moment der Stérung der polizeilichen
Ordnung verweist. Politik ist jedoch nach Ranciere explizit nicht mit der Revolte
und dem Aufstand gleichzusetzen. Es ist vielmehr ein Uberwinden von Wahrneh-
mungsgrenzen durch eine aktive Neucodierung des dsthetischen Regimes. Diese
Wahrnehmungsgrenzen beschreibt Ranciere mit dem Begriff des Unvernehmens:

Unter Unvernehmen wird man einen bestimmten Typus einer Sprechsituation verste-
hen: jene, bei der einer der Gesprichspartner gleichzeitig vernimmt und auch nicht
vernimmt, was der andere sagt. Das Unvernehmen ist nicht der Konflikt zwischen
dem, der weill und jenem, der schwarz sagt. Es ist der Konflikt zwischen dem, der
,weil}* sagt und jenem, der auch ,weill‘ sagt, aber der keineswegs dasselbe darunter
versteht (Ranciere 2002, S. 9 f.).

Die Bedeutungsverwirrung betrifft jedoch nicht allein den Sinn der Worter, son-
dern markiert die soziale Situation der Sprechenden, den Ein- und den Ausschluss
von Personen. Aus der ,Aufteilung des Sinnlichen® sind diejenigen ausgeschlos-
sen, deren Worte nicht gehort werden: Ranciere bezeichnet sie als die Anteilslosen;



Dissens, Freiheit und die Literatur 221

es sind diejenigen, deren Stimme nicht zihlt. Politik beginnt fiir Ranciére immer
dann, wenn das Sprechen selbst — die Sprechsituation und die Rationalititsan-
forderungen an die Rede — verhandelt wird. Er hat dabei insbesondere den Fall
vor Augen, wenn die Ausgeschlossenen, die Anteilslosen beginnen, ihre Stimme
gegen ihren Ausschluss zu erheben. Die Politik wird von Ranciere also stets als
Emanzipation, ganz im Sinn der radikalen Gleichheit der Intelligenzen, die er in
Der unwissende Lehrmeister und Die Nacht der Proletarier entwickelt hat, ver-
standen. Es bedarf jedoch eines Ortes, an dem sich Polizei und Politik begegnen.
Hier fiihrt Ranciere einen dritten Begriff, den des Politischen (le politique), ein,
der das Feld markiert, auf dem polizeiliche und emanzipatorische Prozesse mitei-
nander in Beriihrung kommen:

Nous avons alors trois termes: la police, 1 émancipation et le politique. Si nous
voulons insister sur leur entrela- cement, nous pouvons donner au proces d
‘émancipation le nom de la politique. Nous distinguerons alors la police, la politique
et le politique. Le politique sera le terrain de la rencontre entre la politique et la
police dans le traitement d un tort (Ranciére 2004, S. 113).

4 Asthetik und Literatur: Politische Geschichten

Ranciéres theoretisches Schreiben weist eine Besonderheit auf, die er mit Autoren
wie Hannah Arendt, Richard Rorty oder Martha Nussbaum teilt: Er nutzt beim
Entfalten seiner Begriffe und Uberlegungen litererische oder historische Erzih-
lungen. Diese Erzidhlungen dienen dabei nicht einfach nur der Illustration eines
Gedankengangs, sondern sind auf eine gewisse Weise der Gedanke selbst, stellen
also eine eigenstindige Methode des politischen Denkens dar. In Der unwissende
Lehrmeister ist es die Geschichte von Jacotot, der die Methode des ,universellen
Unterrichts‘ entdeckt und von Ranciere als Kern der Idee einer radikalen Gleich-
heit der Intelligenzen aufgegriffen wird. In Das Unvernehmen greift Ranciére auf
eine Wiedererzihlung und Neuinterpretation der Erzéhlung des Titus Livius vom
Auszug der romischen Plebejer auf den Aventin durch Pierre-Simon Ballanche
aus dem Jahr 1830 zuriick, um seinen Begriff der Politik zu entfalten. Anders als
Titus Livius deute Ballanche das Geschehen nicht als Revolte, sondern als Streit
,uber die Frage nach der Sprache selbst” (Ranciere 2002, S. 34) — und damit, in
Rancieres Terminologie, als Politik (la politique). Die Beschreibung der Szenerie
durch Ballanche, die Ranciere wiedergibt, gleicht teils bis in die Formulierung
hinein seiner Definition von Politik:



222 M. Weil3pflug

Die Position der unbeugsamen Patrizier ist einfach: es gibt keinen Ort, um mit den
Plebejern zu diskutieren, aus dem einfachen Grund, weil diese nicht sprechen. Und
sie sprechen nicht, weil sie Wesen ohne Namen sind, ohne Logos, das heifit ohne
symbolische Einschreibung im Gemeinwesen. [...] Derjenige, der ohne Namen ist,
kann nicht sprechen (Ranciere 2002, S. 35).

Genau dieses Nicht-Horen, Nicht-Wahrnehmen stellt nach Ranciere die herr-
schaftskonstituierende ,,Ordnung des Sinnlichen® (Ranciere 2002, S.35f.) dar.
Solange die Patrizier die Plebejer nicht horen, gibt es eine Biihne, keinen Erschei-
nungsraum der Politik. Doch die Plebejer wehren sich, und zwar nicht mit Gewalt
(damit wiirden sie nicht in die Aufteilung des Sinnlichen eingreifen), sondern
indem sie ,.eine andere Ordnung, eine andere Aufteilung des Sinnlichen* (Ranciere
2002, S. 36) errichten, indem sie beginnen zu sprechen:

Sie fiihren somit eine Reihe von Sprechakten aus, die jene der Patrizier mimen: sie
sprechen Verwiinschungen und Vergétterungen aus; sie wihlen einen unter ihnen
aus, um ihre Orakel zu befragen; sie geben sich Reprisentanten, indem sie ihnen
neue Namen geben. Kurz, sie verhalten sich wie Wesen, die Namen haben. [...]
Kurz, in der Sprache Ballanches, aus den ,Sterblichen®, die sie waren, sind ,Men-
schen® geworden. [...] Sie sind zu Wesen geworden, die fihig sind, Versprechen zu
geben und Vertrige zu schliefen (Ranciere 2002, S. 36).

Fiir ihn besteht kein Unterschied zwischen der kommunikativen und der erschlie-
Benden, poetischen Funktion der Sprache. Ganz im Gegenteil: Die Macht politi-
scher Verdnderung ist nach Ranciére ein Effekt von Handlungen, die ,,gleichzeitig
argumentativ und dichterische/schopferische Kraftschlidge* (Ranciere 2002, S. 71)
sind. Poetische Neubeschreibungen stellen bei ihm gewissermaflen das Paradigma
dessen, was Politik ist, dar: Politik ist eine Praxis, die in die bestehende Ordnung,
in Rancieres Terminologie: in die ,Aufteilung des Sinnlichen® eingreift — und ist
damit von vorne herein ein dsthetisches und sinnliches, an Sprache und Wahrneh-
mung gebundenes Geschehen. Aus diesem Grunde ist es wohl legitim, Rancieres
Position dem romantischen Paradigma zuzuordnen: die Moglichkeit poetisch-
erschlieBender Weltverdnderung steht im Zentrum seines politischen Denkens.
Eines trennt Ranciere allerdings deutlich von Romantikern wie Holderlin oder
den Briidern Schlegel: nicht die poetische Schaffung einer Gemeinschaft, son-
dern die Infragestellung einer jeglichen Ordnung, der Dissenz ist das Ziel seines
Politikbegriffs. Rancieres politisch-poetische ,Kraftschlidge‘ sind emanzipatorisch,
sie geschehen immer im Namen der Gleichheit, die jedoch von keiner Ordnung
vollstindig realisiert werden kann. Es gibt immer Ausgeschlossene, Unsichtbare,
solche, die keine Stimme haben. Rancieres dsthetischer Politikbegriff bezieht den



Dissens, Freiheit und die Literatur 223

Bereich der Kultur vollstindig mit ein. Alle Formen der Kunst und damit auch
der Literatur sind, da sie durch die ErschlieBung neuer Perspektiven und Beschrei-
bungen in die ,Aufteilung des Sinnlichen® eingreifen, in einem direktem Sinne
als politisch zu verstehen. Die Politik ist nach Ranciere ein unendlicher Prozess,
der sich gegen politische und kulturelle SchlieBungen (die bei Ranciere mit dem
Namen ,Polizei‘ belegt sind) richtet. Ranciere scheint hier genau das zu beschrei-
ben, was Rorty mit der Beschrinkung der poetischen Vervollkommnung auf das
Private (Rorty 1989) verhindern mochte: das Streben nach einer totalen Revolu-
tion, nach kollektiver statt nach individueller Autonomie. Auf den ersten Blick
mag es also so erscheinen, dass Ranciere die Frage nach der politischen Macht
der Literatur so beantwortet: Prinzipiell erscheinen die ,Macht der Literatur*
und der ,poetische Kraftschlag® der Neubeschreibung grenzenlos und negativ.
Unendlich, da der Kampf um Emanzipation, der Streit um die Gleichheit bei ihm
a priori nicht aufthoren darf. Negativ ist diese politische und kulturelle Macht, da
sie keine konstituierende Macht ist, sondern sich stets gegen geronnene, polizeili-
che Formen von Macht — bzw. Herrschaft oder Hegemonie, diese Begriffe wiren
hier wohl angemessener — richtet. Sie ist nicht nur unendlich und negativ, sondern
auch eine intransitive Form der Macht: sie bezieht sich auf das Selbstverstidndnis
einer Gemeinschaft und stellt die Frage nach politischer Zugehéorigkeit neu. Auch
wenn dies mit Blick auf Rancieres Politikbegriff eine angemessene Beschrei-
bung der politischen ,Macht der Literatur® sein mag, so findet sich in Rancieres
Schrift Die Politik der Literatur eine Differenzierung, die die unendliche Macht
romantisch-emanzipatorischer Neubeschreibung zumindest mit einem Fragezei-
chen versieht. Hier beschreibt Ranciere (2008a, S. 58) den Unterschied zwischen
der Politik und der Literatur so: ,,Die Politik bearbeitet das Ganze, die Literatur
die Einheiten* (Ranciere 2008a, S. 58). Man konnte auch sagen: das Individuelle,
denn sie erschafft ,,neue Formen der Individualitit (Ranciére 2008a, S. 58). Die
Literatur kann durch die erschliefende Kraft der Sprache nicht nur zur Neube-
schreibung der Gemeinschaft, also dem Ganzen, beitragen, sondern sie hebt auch
stets das Besondere, den einzelnen Menschen hervor. Auch in dieser Beschrei-
bung scheint der Literatur das Potenzial innezuwohnen, dem Einzelnen gerecht zu
werden, die Macht, das Individuum zu einer autonomen Existenz zu verhelfen. Es
deutet dabei auf eine Spannung in Ranciéres Denken hin, dass dabei nicht ganz
klar wird, wie genau diese zutiefst liberale Haltung mit seinem Politikbegriff und
dessen Primat politisch-emanzipatorischer Praxis zu vereinbaren ist.



224 M. Weil3pflug

5 Dissens oder Freiheit? Ranciére und Arendt im
Widerstreit

Das spannungsreiche Verhiltnis zwischen Ranciere und der politischen Philo-
sophie ldsst sich gut an seiner Auseinandersetzung mit dem politischen Denken
Hannah Arendts ablesen. Ich mochte auch hier mit einer Geschichte beginnen,
einer Geschichte, die Hannah Arendt in Zwischen Vergangenheit und Zukunft
erzdhlt, um ihren Begriff politischen Handelns und der Freiheit zu entwickeln.
Im Vergleich mit Rancieres Erzdhlung werden die Unterschiede und damit auch
die Spezifika beider Denkweisen auf eine sehr deutliche Weise erkennbar. Arendt
greift, ganz dhnlich wie Ranciere, die Erzidhlung eines Dritten auf, es handelt sich
also auch hier um eine Neu- oder Nacherzidhlung, in diesem Fall der Geschichte
des Dichters Réné Char, der in der franzosischen Résistance die Freiheit als Phi-
nomen des gemeinsamen Handelns erlebte:

‘Notre héritage n’est précédé d’aucun testament’ — ‘unserer Erbschaft ist keinerlei
Testament vorausgegangen’: Dies ist vielleicht der seltsamste von den seltsam jdhen
Aphorismen, in welche der franzosische Dichter und Schriftsteller René Char die
Quintessenz dessen hineingepackt hat, was einer ganzen Generation europdischer
Schriftsteller und Literaten vier Jahre Résistance schlielich bedeuten sollten. Ein
fiir sie vollkommen unerwartetes Ereignis, der Zusammenbruch Frankreichs, hatte
ihr Land von einem Tag zu anderen politisch leergefegt und den marionetten-dhnli-
chen grotesken Schurken- und Narrenfiguren iiberlassen, wobei diejenigen, die sich
am offiziellen Geschiift der Dritten Republik ganz selbstverstindlich nicht beteiligt
hatten, wie mit der Kraft eines Vakuums angesaugt, in die Politik hineingezogen
wurden. Deshalb war es ihnen zugefallen, ohne Vorwarnung und wahrscheinlich
gegen ihre bewuliten Neigungen, nolens volens einen offentlichen Raum zu schaf-
fen, in welchem alle relevanten, die Angelegenheiten des Landes betreffenden
Geschiifte — ohne das Drum und Dran offiziellen und vor den Augen von Freund
und Feind verborgenen Gehabes — verhandelt, durch Tat und Wort erledigt wurden
(Arendt 1994, S. 7).

Die Pointe dieser Passage kann leicht missverstanden werden, da Arendt hier
nicht den Befreiungskampf gegen die Nazis selbst als den Ort der Freiheit
beschreibt, sondern das, was sich dabei en passant ereignete. Als sich Char und
seine Mitstreiter dem Widerstand anschlieBen, entdecken sie inmitten der Bedro-
hung und des Schreckens die Schonheit des Miteinander-Handelns: Sie waren



Dissens, Freiheit und die Literatur 225

zum ersten Mal in ihrem Leben von der Erscheinung der Freiheit heimgesucht
worden — und dies gewi3 nicht deshalb, weil ihr Handeln gegen die Tyrannei oder
Schlimmeres gerichtet war [...], sondern weil sie ‘Herausforderer’ geworden waren,
selbst die Initiative ergriffen hatten und deshalb, ohne es zu wissen oder gar zu
bemerken, begonnen hatten, jenen 6ffentlichen Raum zwischen sich zu schaffen, wo
die Freiheit erscheinen konnte (Arendt 1994, S. 8).

Im Gegensatz zu Rancieres Erzidhlung steht im Zentrum gerade nicht der Streit
um die ,Aufteilung des Sinnlichen‘ — ein Streit, der mit den Besatzern sicher
nicht politisch hitte ausgetragen werden konnen —, sondern die Entdeckung des
Handelns unter Gleichen, ,reiner Politik® (Ranciere 2008b, S. 8), wie Ranci¢re
sagt. Arendt betrachtet das Handeln als eine stets verfiigbare, aber nicht immer
realisierte Moglichkeit des Menschen, der Akte der Freiheit jederzeit spontan
hervorbringen kann. Fiir Ranciere hingegen ist das Eigene der Politik genau in
dem Moment verloren, wenn man es so wie Arendt mit Réné Char als ,,spezi-
fische Erfahrungswelt® (Ranciere 2008b, S. 9) denkt. Auch Arendt weist jedoch
im Fortgang der Geschichte auf die sprachliche Dimension der Politik hin,
denn ohne ein Wort dafiir und damit ohne eine Vorstellung dessen, was Freiheit
ist — eben ohne ein ,Testament‘ — drohe der ,Schatz‘ der Freiheit wieder verlo-
ren zu gehen, droht menschliches Handeln zu einem bewusstlosen, quasi-natiir-
lichen Verhalten zu schrumpfen. Das ,Testament’ Chars iibersetzt Arendt mit
dem Begriff Tradition; es ist in ihrer Interpretation der Verlust der politischen
Orientierung, die dazu fiihrte, dass die Kdmpfer der Revolution sich nach der
Befreiung Frankreichs ,,in die schwerelose Irrelevanz ihrer personlichen Ange-
legenheiten und ,.die ,traurige Undurchdringlichkeit® eines um nichts als sich
selbst zentrierten privaten Lebens® (Arendt 1994, S. 7) zuriickgeworfen fiihlten.
Das Gliick des Handelns und die Erfahrung der Freiheit sind nach Arendt also
zugleich natiirlich und kulturell bedingt. Es handelt sich hier um eine spezifi-
sche Form politischer Ontologie, die von einer ,,Wechselwirkung von ontologi-
scher Einsicht und menschlicher Praxis® (Saar 2013, S. 421) ausgeht. Arendts
politische Kritik arbeitet genau an dieser Schnittstelle: Sie bietet uns eine Welt-
beschreibung an, doch nicht als frei stehende wissenschaftliche oder philosophi-
sche Theorie von der Natur des Menschen, sondern sie beglaubigt und evaluiert
den Wert dieser Ontologie der Freiheit ,perlentauchend‘ mithilfe von ganz unter-
schiedlichen Erzdhlungen. Zwischen der ontologischen Weltbeschreibung und
ihrem narrativen Nachvollziehen in der Wirklichkeit entsteht eine Spannung, die
fiir Arendt die Quelle der Kritik ist. Aber wir miissen uns immer daran erinnern,
dass die Beschreibung, mit der wir unsere Alltagserfahrungen mit Sinn versehen,
immer kontingent bleibt und von ihrer inneren Uberzeugungskraft lebt. Nach



226 M. Weil3pflug

Arendt diirfen wir nicht vergessen, dass die Grundlage einer politischen Ordnung
nur aus dem Handeln selbst stammen kann, aus einer Griindung. Eine philosophi-
sche Begriindung der Politik lduft nach Arendt stets Gefahr, ideologisch zu wer-
den, den Kontakt zur Wirklichkeit zu verlieren und gewaltaffin zu werden.

Ranciere wendet sich gegen den ontologischen Rest in Arendts Denken, durch
den sie in seinen Augen eine Vertrerin der philosophischen Tradition — gegen die
sie selbst anzuschreiben versucht — bleibt. Zugleich wird auch deutlich, wie nah
sich Arendt und Ranciere in ihren Ausgangspunkten sind: Beide lehnen die philoso-
phische Begriindung von Politik ab und versuchen der Entwertung der Politik durch
die Philosophie seit Platon ein anderes Modell politischen Denkens entgegenzuset-
zen. Beide nutzen und schitzen — auch dies eine Wendung gegen Platon — die Lite-
ratur als Quelle politischer Erfahrungen:

Ranciere and Arendt are both praxis theorists who want to escape political
philosophy’s reduction of political issues to questions of government. For each of
them, Plato seems to stand in for their former teacher, exemplifying the philosopher’s
antipathy towards politics (Schaap 2012, S. 146).

An den politischen Geschichten, die beide erzihlen, wird besonders gut erkenn-
bar, was beide Autoren trennt. Wihrend im Zentrum von Arendts Erzidhlung
die Entdeckung der Freiheit im gemeinsamen Handeln steht, handelt Rancieres
Erzdhlung vom Dissens und der Austragung des Konflikts zwischen den anteils-
losen Plebejern, die sich Gehor verschaffen und damit die ,Aufteilung des Sinn-
lichen‘, die Ordnung der Patrizier infrage stellen. Es ist auffillig, dass Ranciere
seinen Politikbegriff an vielen Stellen in expliziter Abgrenzung zu Arendt ent-
wickelt, etwa in Zehn Thesen zur Politik, von denen beinahe jede einzelne als
genaue Gegenthese zu Arendt gelesen werden kann. ,.Exemplarisch®, schreibt
Ranciere, ,,bezeugt dies jene Passage aus Uber die Revolution, in der Hannah
Arendt den Text John Adams kommentiert, der das Ungliick des Armen mit der
Tatsache, ,nicht gesehen zu werden‘ gleichsetzt* (Ranciere 2008b, S. 37). Arendt
beschreibt in dieser Passage eine politische Einsicht, die man auf den ersten Blick
fiir das gemeinsame Element in Rancieres und Arendts Denken halten konnte: das
Politische als ein Modus des Erscheinens. Auf den zweiten Blick — und genau
darum beharrt Ranciere auf dem Unterschied — enthiillt sich jedoch ein Unter-
schied in der Denkhaltung. Arendt schreibt iiber die Erkenntnis von John Adams,
das Ungliick der Armut sei die Unsichtbarkeit:

diese Einsicht ist im Unterschied zu dem Wissen um augenfilliges materielles Elend
und sein Verderben, das allen ans Herz greift, nur denen zuginglich, die selber zu den
Privilegierten gehoren, und als eine Einsicht der Privilegierten, die sie den Armen
kaum mitteilen konnten, blieb sie ohne Einfluf} auf die Geschichte der Revolutionen
und die revolutionire Tradition (Arendt 1974, S. 87).



Dissens, Freiheit und die Literatur 227

Im Gegensatz zu Ranciere traut Arendt den Armen politisches Handeln nicht
zu — im Gegenteil: sie weist ihnen eine entscheidende Rolle in der modernen
Abschaffung der Politik zu, da sie ihr soziales Leid in den Mittelpunkt stellen.
Zudem, und das ist der Kern von Rancieres Kritik, leite Arendt Politik ,,von
einer spezifischen Welt der Gleichen oder von freien Menschen (Ranciere
2008b, S. 37) ab. Ranciere kommt, gestiitzt auf seine historischen Studien iiber
die saint-simonistischen Arbeiterintellektuellen, zu einem empirisch unterfiitter-
ten, ganz anderen Ergebnis. Die Arbeiter konnen erkennen, dass die Unsichtbar-
keit ihr groftes Ungliick ist, ohne dass ihnen die Freien und Privilegierten dies
erkldren. Sie — und in Rancieres Beschreibung nur sie — sind auch in der Lage,
die bestehende Ordnung infrage zu stellen und damit politisch zu handeln. Es sei
falsch, das Soziale ,,in der Tradition, die von Aristoteles zu Arendt reicht* (Wetzel
und Claviez 2016, S. 167) als Sphire der Bediirfnisse zu begreifen. Die Grenz-
ziehung zwischen dem Politischen und dem Sozialen reproduziere Herrschaft
und schliee diejenigen, die der Welt des Sozialen zugeschrieben werden, vom
Handeln aus. Nun kann gegen beide eingewendet werden, dass sie in ihrer Argu-
mentation in einen sozialtheoretischen Essenzialismus verfallen, der den Armen
bestimmte Qualitdten und eine feste Rolle in der Politik zuschreibt: Arendt sieht
in den Armen die Parvenues, die sich nicht von dem Wunsch sozialer Teilhabe
befreien konnen und darum ihren Anteil an der modernen Politikvergessenheit
haben, wihrend Ranciere in ihnen das politische Subjekt erblickt.

Dennoch tritt nun der Unterschied in der politischen Haltung beider deutlich
hervor: Ranciere tibertrigt den Gedanken der radikalen Gleichheit der Intelligen-
zen (was Arendt fiir das Denken im {iibrigen unterstreichen wiirde) auf die Poli-
tik und versteht diese als Ereignis der Emanzipation. Diesen Schritt geht Arendt
nicht mit. Es ist in ihren Augen weder notwendig noch wiinschenswert, dass alle
Menschen sich an der Politik beteiligen. Ebenso wenig hilt sie soziale Gleichheit
fiir ein erstrebenswertes Ziel. Politik ist in ihren Augen das gemeinsame Handeln
von Verschiedenen, die die wechselseitige Anerkennung ihrer Verschiedenheit im
Handeln zu Gleichen (aber eben nur in der Sphére der Politik) macht. Die Einfor-
derung sozialer Gleichheit ist fiir Arendt Parvenue-Verhalten und das Gegenteil
von Politik.

Wihrend Ranciere den Streit, das Aufbrechen des politisch-dsthetischen
Regimes als zentrale Eigenschaft der Politik begreift, die das Soziale immer ein-
schlie3t, fasst Arendt Politik als Sphére, in der die sozial Unterschiedlichen sich
als Gleiche anerkennen und damit aus der Welt des Sozialen in die Welt — oder
den Modus — des Politischen {iibertreten. In Rancieres Augen reproduziert jedoch
genau diese Abtrennung des Sozialen die Ungleichheit. Deutlich wird dieser
Unterschied auch in Rancieres Aufgreifen von Arendts Begriff des Zwischen oder



228 M. Weil3pflug

,,Dazwischen-Seins®, den er gleichsam auf den Kopf stellt: ,,Die Politik [...] ist
auch nicht die Gemeinschaft eines Dazwischen-Seins, eines Interesses, das ihr
seine Urspriinglichkeit aufzwiénge. [...] Das Inter des politischen Interesses ist
jenes einer Unterbrechung oder eines Intervalls® (Ranciere 2002, S. 146). In Are-
ndts politischer Theorie ist das gemeinsame und geteilte Interesse an der Welt die
machterzeugende Basis der Politik. Ranciere trennt den Streit um die , Aufteilung
des Sinnlichen‘ von der Macht: ,,Politik ist nicht Ausiibung von Macht* (Ranciere
2008b, S. 7). Zwar versucht auch Arendt, Politik nicht-essenzialistisch und relati-
onal zu denken, doch bleibt nach Rancieére ihr Verstindnis von Politik als Interesse
der Hypostasierung der Gemeinschaft verhaftet und damit letztlich eine klassische
philosophische Begriindungsfigur.

Dies fiihrt Ranciere auch zu einer Ablehnung eines weiteren essenziellen, nam-
lich institutionentheoretischen Elements von Arendts politischer Theorie. Die
Demokratie, schreibt er in Der Hass der Demokratie, ,,wird durch keine instituti-
onelle Form gewihrleistet” (Ranciere 2010, S. 115). Zwar setzt Ranciere Insti-
tutionen nicht mit seinem Begriff der Polizei gleich; zugleich ist seine Haltung
Institutionen gegeniiber weitaus skeptischer als Arendts: Institutionen tendierten
,durch die Trigkeit ihrer eigenen Masse dazu, sich in polizeiliche Institutionen zu
verwandeln; sie neigen dazu, einen Konsens dariiber herzustellen, was das Gesetz,
Rechte, oder die Rolle der Institutionen sei” (Wetzel und Claviez 2016, S. 167).
Letztlich liegen Ranceres und Arendts Position in diesem Punkt jedoch nicht so weit
auseinander: beide beharren auf einer Spannung zwischen konstituierter und konsti-
tuierender Macht, die nie ganz zu einer Seite hin aufgelost werden darf. Der Unter-
schied liegt eher in der Haltung oder in der Betonung unterschiedlicher Momente:
den Streit (Ranciere) oder das gemeinsame Handeln (Arendt). Eine andere, grund-
sétzlichere Differenz liegt in einem Feld, das sich durch das Gegensatzpaar radikale
Gleichheit (Ranciere) und Pluralitit (Arendt) fassen lisst. Es ist vielleicht die grofite
Schwiiche in Rancieres Denken, dass er das ,,Problem der Alteritit (Wetzel und
Claviez 2016, S. 150) nicht behandelt. Verschiedenheit, kulturelle und soziale Identi-
tdt 16sen sich bei Ranciere im Streit um radikale Gleichheit auf und fallen unter den
Vorwurf des Essenzialismus.

Der stirkste und innovativste, bislang in den Sozialwissenschaften kaum auf-
gegriffene Impuls geht von der dsthetischen Dimension in Rancieres Werk aus,
vom produktiven und kritischen Aufgreifen von Kunst, Literatur und Kino. Damit
setzt er einen Weg kritischen Denkens fort, der in den aktuellen Debatten der kri-
tischen Theorie beinahe vollstindig fallen gelassen wurde.



Dissens, Freiheit und die Literatur 229

Literatur

Arendt, Hannah. 1974. Uber die Revolution. 2. Miinchen: Piper.

Arendt, Hannah. 1994. Zwischen Vergangenheit und Zukunft. Ubungen im politischen Den-
ken I. Miinchen: Piper.

Foucault, Michel. 1981. ,,Omnes et singulatim. Zu einer Kritik der politischen Vernunft”. In
Dits et Ecrits. Schriften in vier Binden. Band 4, 1980—1988, herausgegeben von Daniel
Defert und Francois Ewald, 65-93. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Ranciere, Jacques. 2002. Das Unvernehmen. Philosophie und Politik. Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Ranciere, Jacques. 2004. Aux bords du politique. Paris: Folio.

Ranciere, Jacques. 2007. Der unwissende Lehrmeister: Fiinf Lektionen iiber die intellektu-
elle Emanzipation. Herausgegeben von Peter Engelmann. Ubersetzt von Richard Steu-
rer. Wien: Passagen.

Ranciere, Jacques. 2008a. Die Politik der Literatur. Wien: Passagen.

Ranciere, Jacques. 2008b. Zehn Thesen zur Politik. Ziirich und Berlin: Diaphanes.

Ranciere, Jacques. 2009. Der emanzipierte Zuschauer. Wien: Passagen.

Ranciére, Jacques. 2010. Der Hass der Demokratie. Ubersetzt von Maria Muhle. 3. Aufl.
Berlin: August Verlag.

Ranciere, Jacques. 2013. Die Nacht der Proletarier: Archive des Arbeitertraums. Ubersetzt
von Brita Pohl. Wien: Turia + Kant.

Rorty, Richard. 1989. Kontingenz, Ironie und Solidaritdt. Suhrkamp.

Rottgers, Kurt, und Thomas Bedorf. 2010. Das Politische und die Politik. Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

Saar, Martin. 2013. Die Immanenz der Macht. Politische Theorie nach Spinoza. Berlin:
Suhrkamp.

Schaap, Andrew. 2012. ,,Hannah Arendt and the Philosophical Repression of Politics®. In
Jacques Ranciere and the Contemporary Scene: The Philosophy of Radical Equality,
herausgegeben von Jean-Philippe Deranty und Alison Ross. Bloomsbury.

Wetzel, Dietmar, und Thomas Claviez. 2016. Zur Aktualitit von Jacques Ranciere. Einlei-
tung in sein Werk. Wiesbaden: Springer VS.



®

Check for
updates

Das anteillose Volk gegen die soziale
Hierarchisierung

Zur an-archischen und egalitaren Logik im Denken
Rancieres

Aristotelis Agridopoulos

Aber das ,wahre‘ Volk existiert nicht, es gibt immer nur
miteinander rivalisierende Volkskonstrukte.
Jacques Ranciere

1 Ranciéres A-Disziplindritat und die egalitare
Storung des Volkes

Jacques Ranciere gehort zu den eigentiimlichsten Philosophen der Gegenwart.!
Seine Arbeiten sind nach seiner eigenen Einschitzung ,,not ,theories of*““, sondern
., interventions on‘ [...] polemical interventions.” (Ranciere 2009a, S. 116). Gerade
dieser polemische und dissensuelle Aspekt seiner Interventionen macht ihn auf der
einen Seite zu einem provokanten Denker und Kritiker der politischen Philosophie
und auf der anderen Seite zu einem radikalen Kritiker von Eliten, Disziplinen und
Ordnungen. Sein Werk lisst sich infolgedessen alles andere als leicht in bestimmte
akademische Ficher zuordnen. Es ist anspruchsvoll und vielschichtig, da es sich in

"Mein herzlicher Dank geht an Felix Trautmann und Maurits Heumann fiir ihre wertvollen
Hinweise und kritischen Kommentare.

A. Agridopoulos (D<)
Frankfurt a. M., Deutschland

© Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH 2018 231
T. Linpinsel und I.-T. Lim (Hrsg.), Gleichheit, Politik und Polizei: Jacques

Ranciere und die Sozialwissenschaften, Kulturelle Figurationen: Artefakte,

Praktiken, Fiktionen, https://doi.org/10.1007/978-3-658-20670-3_12




232 A. Agridopoulos

unterschiedlichen Disziplinen wie der Kunsttheorie, Historiografie, Literatur- und
Filmwissenschaft, Philosophie und Politologie bewegt. Ranciere offenbart selbst,
dass seine Arbeiten nicht interdisziplinir, sondern eher in- oder a-disziplinir seien:

I would describe my attitude as a-disciplinarity or in-disciplinarity rather than inter-
disciplinary. The stake of this attitude is clearly a political one. A discipline is much
more than the study of a field of objects and questions. It is the delineation of a ter-
ritory, which means a double operation of exclusion. First of all, the distribution of
disciplines means the exclusion of those who have not the specific competence for
exploring a territory. [...] They are forms of distribution of the visible and the thin-
kable (Ranciere 2007b, S. 99; Hervorh. i. O.).

Diese Aussage Rancieres macht den explizit politischen Charakter seines eman-
zipatorischen Anliegens deutlich. Rancieres Verhiltnis zu einer bestimmten Fach-
wissenschaft zu beleuchten, ist legitim und plausibel, dennoch sollte klar sein,
dass Rancieres radikale Kritik der disziplindren Logik nicht nur die Soziologie,
sondern auch die Philosophie und damit insgesamt alle Fachdisziplinen trifft.

Die sinnliche Aufteilung der Welt, die die Bereiche des ,,Sicht- und Denkba-
ren* konstituiert, ist das zentrale Ausgangskonzept des Ranciere’schen Denkens.
Diese Aufteilung gilt auch im Bereich der starren Wissenschaftsdisziplinen, daher
kritisiert Ranciere diese Exklusion in bestimmte Fachdisziplinen des ,Wissens*
und ,Nicht-Wissens® vehement. Die dahinterstehende Rancieré’sche Intention
zur sprengenden Vielfalt und grenziiberschreitenden Stérung der Fachdisziplinen
ist tief mit seiner werkimmanenten Idee der radikalen ,,Gleichheit der Intelligen-
zen“ (Ranciere 2002, S. 46, 2007a) verwoben. Der fundamentale Gedanke der
Ranciere’schen A-Disziplinaritit stellt eine Art der Authebung und Unterbrechung
der oligarchisch-polizeilichen Logik in allen hierarchischen Bereichen des Sinnli-
chen dar: ,,Es gibt einer Politik der Asthetik, weil die Asthetik Formen der Gemein-
schaft erschafft, die Ordnung der Wahrnehmung unterbricht und die sinnlichen
Hierarchien erschiittert.” (Ranciere 2008c, S. 85). Jene an-archische Logik der Poli-
tik, die die ordnungsauthebende und zugleich situative Stérung der Volker/Demoi
antreibt, um das Unrecht der stets falschen Zihlung aufzuzeigen, tritt im raren
Moment der Gleich-Giiltigkeit aller Subjekte im Namen der Demokratie zu Tage.

Rancieres Kritik an der oligarchischen und herrschenden Elite wird in Der
Hass der Demokratie am prignantesten artikuliert. Er konstatiert, dass in den
postdemokratischen Konsensgesellschaften jegliche Formen demokratischer Kri-
tik an den Eliten als populistisch diffamiert werde:

Populismus ist das bequeme Wort, hinter dem sich der heftige Widerspruch zwischen
Volks- und Wissenslegitimitit versteckt, die Schwierigkeit der Expertenregierung,



Das anteillose Volk gegen die soziale Hierarchisierung 233

sich mit den Erscheinungen der Demokratie und selbst der Mischform des reprasen-
tativen Systems abzufinden. Dieser Name verdeckt und offenbart gleichermaf3en den
groflen Wunsch der Oligarchie — ohne Volk [zu] regieren, d.h. ohne die Teilung des
Volks regieren; ohne Politik regieren (Ranciere 2012a, S. 96).

Gerade deshalb setzt Ranciere (2015, 2008a, S. 31) auch das demokratische Prin-
zip dem oligarchischen und reprisentativen Prinzip des Staates entgegen. Die Eli-
ten unserer Zeit wollen ,ohne den Demos regieren‘ und ,ohne Politik*, d. h. ohne
die Storung von Subjekten auf den Straflen oder in anderen 6ffentlichen Raumen.
Das iiberschiissige und damit stets geteilte Volk darf aus der Perspektive der
oligarchischen Elite nicht eine ,gemeinsame Biihne des Streits® errichten und auf
dieser in Erscheinung treten, da es die ,sinnliche Hierarchie® der Polizei durch-
einander-bringen wiirde. Jedes Subjekt soll an seinem ihm zugewiesenen Platz
und an seiner Identitdt festhalten. Dem Kollektivsubjekt des Volkes bzw. des
Demos kommt hierbei eine ganz wesentliche und entscheidende Rolle zu. Ran-
ciere fragt sich, welcher Teil des Volkes innerhalb der Aufteilung des Sinnlichen
tiberhaupt sichtbar ist und welcher nicht. ,,Jm Namen des Unrechts, das ihm von
den anderen Teilen angetan wird, identifiziert sich das Volk mit dem Ganzen der
Gemeinschaft” und ist somit das politische Subjekt par excellence (Ranciére
2002, S. 22). Aber gegen wen soll sich tiberhaupt die Offenlegung des Unrechts
und der Streit der Anteillosen richten? Wer ist eigentlich ihr Antagonist, sind es
polizeiliche Regime oder bestimmte oligarchische Kollektivsubjekte? Kann hier-
bei eine populistische Logik im Denken Ranciéres nachgewiesen werden, wie die
im Folgenden vorzustellenden Behauptungen zweier prominenter Soziologen?

2 Der Populismusvorwurf und die Kritik der
Soziologen an Ranciére

Bislang bildet die Untersuchung einer populistischen Logik im Werk Ranciéres
ein Forschungsdesiderat. Der prominenteste jedoch eher plakative Populismus-
vorwurf gegen Ranciere stammt aus Frankreich selbst: Didier Eribon (2011,
S. 30, Ubers.: AA), der selbst stark vom Denken Michel Foucaults und Pierre
Bourdieus beeinflusst ist, kritisiert in Bezug auf den radikaldemokratischen
Diskurs bei Ranciere dessen ,,populistische Lobpreisung®. Fiir Eribon verkor-
pern Subjekte die soziale Ungleichheit selbst, die sie in ihrem Leben erfahren
haben; der Begriff der Ungleichheit stellt fiir ihn sogar ein ,,Euphemismus® dar,
den er lieber gleich als ,,nackte[], ausbeuterische[] Gewalt™ bezeichnet (2016a,
S. 78). Daneben greift Eribon (20164, S. 144) auch in seinem international stark



234 A. Agridopoulos

rezipierten autobiografischen Werk Riickkehr nach Reims die Idee der Gleichheit
und der aleatorischen Demokratie bei Ranciere vehement an, weil er die ,,Macht
des Volkes* und den ,,Lob der allgemeinen ,Kompetenz‘ und des Losverfahrens®
in seinem Denken als ,,hochst gefihrlich® einstuft.

Aus diesem Grund ist eine Philosophie der ,Demokratie®, die sich (so radikal ihre
Vertreter sich auch geben mogen) damit begniigt, die grundsitzliche ,Gleichheit*
aller Menschen zu feiern und immer wieder zu betonen, dass alle Individuen iiber
die gleichen ,Kompetenzen* verfiigen, letztlich alles andere als emanzipatorisch. Sie
fragt namlich gar nicht danach, wie sich Meinungen herausbilden oder wie es sein
kann, dass die Ansichten und Haltungen, die aus dieser ,Kompetenz‘ resultieren,
bei ein und derselben Person oder in ein und derselben sozialen Gruppe jederzeit
umschlagen kénnen — zum Besseren oder zum Schlechteren, je nachdem, in wel-
chem Kontext sich die Person oder die Gruppe gerade befindet, wie die politische
Konjunktur aussieht und welche diskursiven Konfigurationen vorherrschen (Eribon
20164, S. 143).

Es wird deutlich, dass Eribon Ranciéres Begriff der Gleichheit als einen idealis-
tischen und positivistischen deutet und ihn klar zuriickweist. Eribon interpretiert
Ranciere jedoch falsch, wenn er die Gleichheit als soziale Gleichheit und damit
als politisch realisierbare begreift. Vielmehr schreckt Eribon von der Idee einer
allgemeinen Emanzipation zuriick, weil er an das Ereignis ihrer Verkehrung
denkt.

Louis Pinto, ein Schiiler Bourdieus, entdeckt sogar einen ,,methodologischen
Populismus*? in der Heuristik Ranciéres (Pinto 2011, S. 109, Ubers.: AA). Seine
Ausfithrungen zu Ranciére sind von besonderem Interesse, da er ihn dezidiert
aus einer soziologischen Position beurteilen mochte. Pinto zufolge wird Ranciére
den Aristokratismus in seinem politisch-philosophischen Denken nicht los, weil
er die Idee des privilegierten Standpunkts nicht ganz abstreifen kann bzw. einen
Standpunkt einnimmt, der sich gerade dadurch, dass er, immer wenn er seine
eigene Privilegiertheit und sein eigenes Erkenntnisinteresse versucht unsichtbar

Pinto kniipft hier an die Debatten des ,methodologischen Nationalismus* oder des
-methodologischen Individualismus* innerhalb der Soziologie an. Letzterer setzt vor allem
einen wissenschaftstheoretischen Fokus nur auf das Individuum, um iiber seine Handlungen
das Soziale erkldren zu konnen. Wenn Pinto nun Ranciére einen ,,methodologischen Popu-
lismus* vorwirft, bedeutet dies, dass Ranciere in seinen Ausfithrungen nur aus der Position
des aufbegehrenden Volkes (,Anteil der Anteillosen®) gegen die ,Eliten oder die Strukturen
der Polizei spricht. Pinto kritisiert vor allem, dass Ranciere seine Theorie nur anwendet,
wenn das soziale oder historische Ereignis seiner Philosophie der Unterbrechung/Stérung
entspricht.



Das anteillose Volk gegen die soziale Hierarchisierung 235

zu machen, selbst reproduziert. Dort, wo Ranciere emphatisch davon spricht, dass
die Arbeiter_innen bzw. Subalterne doch immer schon sprechen und sich auto-
didaktisch emanzipieren, folge bei Ranciere wieder die Enteignung dieser Praxis
zugunsten seiner Philosophie der egalitiren Emanzipation (Pinto 2011, S. 109 f.).
Pinto pléddiert im Gegenzug fiir die soziologische Analyse der soziostrukturellen
Bedingungen der Arbeiter und des Volkes und ihrer Artikulationen, um ihre Stim-
men tatsdchlich zu vernehmen und nicht bei einem Philosophismus der Gleichheit
zu verbleiben.

Von Bedeutung ist dabei, dass die genannten Kritiker Rancieres Soziologen
sind, welches sicherlich mit der fundamentalen Kritik Rancieres (Nordmann
2006; Sonderegger 2010; Kastner und Sonderegger 2014) an ihrem Fach, allen
voran an Bourdieu, den er in Anlehnung an den platonischen Philosophenkd-
nig in einem ironischen Duktus als Soziologenkonig bezeichnet (Ranciere 2010,
S. 225 ff.), zusammenhiingen mag.?

Doch was verstehen die Soziologen eigentlich unter Populismus? Eine Frage, die
von Eribon und Pinto nicht unmittelbar beantwortet wird. Nicht jede Elitenkritik ist
zwangslaufig als populistisch zu bezeichnen. Es lohnt sich daher ein Blick in das
Werk von Ernesto Laclau, der eine politische Theorie des Populismus entworfen hat.

Laclau (2005b, S. 48, Hervor. i. O.) definiert das Kollektivsubjekt ,Volk® als
ein Konstrukt innerhalb eines populistischen Diskurses: ,,[T]he ‘people’, as ope-
rating in populist discourses, is never a primary datum but a construct — popu-
list discourse does not simply express some kind of original popular identity; it
actually constitutes the latter. Nicht erfiillte Forderungen stellen einen wichtigen
Ausgangspunkt fiir seine Populismustheorie dar. Nur durch das Zusammentref-
fen und die Organisation einer Vielzahl von Anspriichen zu einer gemeinsamen
Stimme (,popular demands*) kann ein ,populares Subjekt* eines Volkes bzw. eines
Demos innerhalb einer Aquivalenzkette von Forderungen entstehen und eine Sys-
temkritik im Ganzen artikulieren (Laclau 2017, S. 234 f.). Die Dichotomisierung
des Sozialen in zwei antagonistische Subjektpole, dem Establishment oder dem
Machtblock gegeniiber dem Volk bildet die erste Bedingung fiir einen populisti-
schen Diskurs. Die zweite ist die Zentralitdt des Signifikanten ,das Volk*, der als
Knotenpunkt oder als leerer Signifikant innerhalb eines populistischen Diskurses
konstruiert wird und die Pluralitit von Forderungen reprisentiert. Folglich ist der
Populismus nach Laclau (2005b, S. 34) eine Logik der Artikulation, die Macht-
effekte der Strukturierung produziert, die sich selbst auf der Ebene der Modi der
Reprisentation manifestieren. Dabei steht der Begriff der Hegemonie als Frage

3Siehe dazu in diesem Sammelband den nachfolgenden und grundlegendsten Aufsatz von
Jacques Ranciere gegen Bourdieu und die Soziologie im Allgemeinen aus dem Jahre 1984,
Die Ethik der Soziologie, S. 249-273.



236 A. Agridopoulos

nach dem Allgemeinen in einem engen Zusammenhang mit dem Begriff des leeren
Signifikanten (Laclau 2005a, S. 70 ff).

Die hier auszufiihrende Untersuchung steht jedoch nicht auf der gleichen
Ebene mit den angefiihrten Populismusvorwiirfen seitens der Soziologen. Ganz
im Gegensatz zu diesen, soll die folgende Analyse das Ranciere’sche Denken des
Volkes aus einer politisch-philosophischen Perspektive priifen. Rancieres politi-
sches Denken soll auf dessen Populismusgehalt hin gelesen und auch gegen die
zuvor vorgestellten Vertreter der Soziologie verteidigt werden. Bedient sich Ran-
ciere eines populistischen Denkens in Gestalt eines immer wieder auftretenden
egalitdren Populismus, ohne diesen selbst derart zu bezeichnen? Oder weist seine
radikaldemokratische Konzeption, die die Unterbrechung der polizeilichen Logik
durch das ambivalente Subjekt des Volkes kennzeichnet, nicht die notwendigen
populistischen Merkmale auf? Die Untersuchung beschrinkt sich hierbei sowohl
auf Rancieres zentrale politiktheoretische Schriften Das Unvernehmen, Zehn
Thesen zur Politik und Der Hass der Demokratie als auch auf ausgewdhlte Inter-
views, die wie Oliver Davis (2014, S. 8) zurecht anmerkt, ,,unschitzbar* sind und
,.den Briickenschlag zwischen der akademischen Welt und einer breiteren Offent-
lichkeit bilden®.

3 Die elementaren Denkfiguren im Werk Jacques
Rancieres

Im Folgenden werden die drei Denkfiguren des Ranciere’schen Werkes — 1) die
Aufteilung des Sinnlichen/Polizei, 2) das ambivalente Kollektivsubjekt des Vol-
kes/der Anteil der Anteillosen und 3) die Politik als Ereignis der Gleichheit/
Demokratie — rekonstruiert und hinsichtlich ihrer Begriffs- und Verhiltnisbestim-
mungen einer ihr moglichen inhdrenten populistischen Logik analysiert.

3.1 Die Ordnung der Polizei als Aufteilung des
Sinnlichen und die Logik der Arche

Ranciere konzeptualisiert die hierarchische Ordnung mittels einer politischen
Phinomenologie der Asthetik. ,,.Die Polizei ist keine gesellschaftliche Funktion,
sondern eine symbolische Konstitution des Sozialen. Das Wesentliche der Poli-
zei ist nicht die Repression und auch nicht die Kontrolle iiber das Lebendige.
Thr Wesentliches ist eine gewisse Aufteilung des Sinnlichen.* (Ranciere 2008a,
S.31). Die polizeiliche Machtform ordnet die Auf- und Verteilung (partage)



Das anteillose Volk gegen die soziale Hierarchisierung 237

der ,,Anteile und Orte [...], Rdume, Zeiten und Titigkeiten* (Ranciere 2008b,
S. 25 f.) der einzelnen Subjekte an. Die Polizei muss im Sinne Rancieres als eine
hierarchische Herrschaftsordnung gedacht werden, da sie symbolisch bzw. dis-
kursiv, dsthetisch und materiell zugleich wirkt und ist. In ihr wird die ,,Verteilung
der Plitze und Funktionen* (Ranciere 2002, S. 39) organisiert. ,,Diese Aufteilung
ist im doppelten Sinne des Wortes zu verstehen: einerseits das, was trennt und
ausschlie3t, andererseits das, was teilnechmen lasst™ (Ranciere 2008a, S. 31). Ran-
ciere betont jedoch, dass er den Begriff der Polizei ,neutraler® und nicht ,abwer-
tend‘ anwendet (Ranciere 2002, S. 40). Ines Kleesattel merkt jedoch zu Recht an:
,Angesichts von Rancieres klarer Positionierung fiir eine Politik als Gegenkraft
zur Polizei halte ich es fiir unangebracht, ihm eine wertfreie ,Neutralitdtsdeutung*
von Polizei zu konstatieren und Polizei als semiotische oder phinomenologische
Sinnkonstitutionsinstanz zu interpretieren.” (2016, S. 24). Die Polizei dient Ran-
ciere als ,existenzielle Moglichkeitsbedingung* (Kleesattel 2016, S. 25) und kon-
stituiert jedes soziale Ordnungsgefiige. Wie kann man sich diese Aufteilung der
Subjekte in bestimmte Funktionen genauer vorstellen?

Die Polizei ist somit zuerst eine Ordnung der Korper, die die Aufteilungen unter den
Weisen des Machens, den Weisen des Seins und den Weisen des Sagens bestimmt,
die dafiir zustdndig ist, dass diese Korper durch ihre Namen diesem Platz und jener
Aufgabe zugewiesen sind; sie ist eine Ordnung des Sichtbaren und des Sagbaren,
die dafiir zustdndig ist, dass diese Tatigkeit sichtbar ist und jene andere es nicht ist,
dass dieses Wort als Rede verstanden wird, und jenes andere als Larm (Rancicre
2002, S. 41).

Ranciere spricht von Wahrnehmungsweisen und -regimen des Seins, des Tuns und
des Sagbaren innerhalb derer die entscheidende hierarchische Teilung von Sub-
jekten institutionalisiert wird: Das Gehort-Werden der einen, die die ,Fahigkeit*
der Sprache (logos) besitzen und das Nicht-Gehort-Werden der anderen, die nur
die ,Unfédhigkeit* des Larm-Machens (phoné) besitzen, setzt den entscheidenden
,,unterschied zwischen zwei Weisen, am Sinnlichen teilzunehmen® (Ranciére
2002, S. 14) fest. Dies ist ein, in Anlehnung an Aristoteles, sehr zentraler Topos
des Ranciere’schen Denkens, welcher eng mit der Frage der Anerkennung und
Verkennung von Subjekten innerhalb gesellschaftlicher Ordnungen verkniipft ist
(Genel und Deranty 2016).

Nun stellt sich die Frage, wer sind tiberhaupt die Ordnungshiiter dieser Auf-
teilung des Sinnlichen im Hinblick auf die Notwendigkeit eines konstitutiven
AuBen, welches fiir den Populismus nach Laclau eine notwendige Bedingung ist?
Gibt es ein Pendant zur Figur des Anteils der Anteillosen? Ranciere beantwortet
diese Frage nicht explizit: Die Oligarchie bestehend aus diversen politischen und
okomischen Eliten kann jedoch als Ordnungshiiter der sinnlichen Aufteilungen



238 A. Agridopoulos

bzw. der polizeilichen Logik angesehen werden. Mit der Bezugnahme auf (Platon
1991) der nach Ranciere (2002, S. 22 f.) der ,,Antidemokrat™ par excellence ist,
versucht Ranciere die Logik der Arche (Anfang/Prinzip), also das jeweilige Prin-
zip herrschen zu diirfen, dem Platon (690a) den Namen Herrschaftsanspriiche
(axiomata) verleiht, zu rekonstruieren. Diese Herrschaftslegitimationen haben
bis heute in den liberalen ,Demokratien‘, die Ranciere ,oligarchische Rechtsstaa-
ten‘ bezeichnet, Bestand. Im dritten Buch der Nomoi unterscheidet Platon sieben
Regierungs- bzw. Herrschaftstitel. Ranciere (2008a, S. 15) bezeichnet die ersten
vier als ,traditionelle Autoritdtsanspriiche” (Macht der Eltern, Alteren, Herren,
Tugendreichen), weil sie auf Ursachen ,,der Natur* bzw. ,,der Geburt™ fullen. Der
fiinfte Herrschaftsanspruch ist die ,,Macht des Stirkeren* und der sechste ,,die
Macht der Wissenden iiber die Unwissenden®. Heute dominieren die Eliten vor
allem mit zwei jener Herrschaftstitel unsere Gesellschaften weiterhin: es sind vor
allem die Macht des Reichtums und die des Expertenwissens. ,.Die oligarchische
Allianz von Reichtum und Wissen fordert heutzutage die gesamte Macht und
macht es dem Volk auf diese Weise unmoglich, sich weiter zu teilen und zu ver-
vielfiltigen* (Ranciere 2012a, S. 95). Der autoritire Titel der elterlichen Herkunft
wird gegenwirtig in zahlreichen rassistischen Narrativen reartikuliert. ,,Das alte
Prinzip der Geburt und der Abstammung® kehrt heute wiederum im rechtextre-
men Gewand in Form ,,identitdre[r] Bewegungen‘ und ,religiose[r] Fundamenta-
lismen* zuriick auf die Tagesordnung (Ranciere 2012a, S. 95). Ranciere (2012a,
S. 50) bringt es auf den Punkt, wenn er die ersten sechs Herrschaftsanspriiche
bewerten: ,,All diese Titel und Rechtsanspriiche erfiillen die beiden erforderlichen
Bedingungen: Erstens bestimmen sie eine Hierarchie der Rollen und Positionen,
und zweitens definieren sie diese Hierarchie in Kontinuitédt mit der Natur.*

Im letzten Herrschaftstitel Platons (690c), den er von der ,,Verlosung® und
der ,,Gunst der Gotter* abhingig sieht, erkennt Ranciere (2012a, S.51) im
Gesetz des ,,Zufallsgottes* das demokratische Prinzip: ,Der siebte Titel ist
das Fehlen jeglichen Titels. Das ist die tiefe Unordnung, die das Wort Demo-
kratie bedeutet.” Infolgedessen bezeichnet Ranciere (2012a, S.57) diesen
letzten Anspruch als ,,anarchische[n] Titel [...] der denjenigen zukommt, die
weder dazu bestimmt sind zu regieren, noch regiert zu werden®. Die Logik der
Arche ist damit grundsitzlich mit der polizeilichen Logik gleichzusetzen. Nur
der Titel des Nicht-Titels, der demokratische Herrschaftsanspruch, kann Ranci-
ere zufolge, die ,,Unterbrechung der Logik der arche [als] Unterbrechung der
Logik von Anfangen/Herrschen* (Ranciere 2008a, S. 23, Hervor. i. O.) realisie-
ren. Der sehr bemerkenswerte Gedanke der abwesenden Arche der Demokratie
verweist auf sein allgemeines Kontingenztheorem, den fehlenden Ursprung jeg-
lichen sozialen Gefiiges aus dem das einzige Prinzip ndmlich die Gleichheit und



Das anteillose Volk gegen die soziale Hierarchisierung 239

Gleich-Giiltigkeit aller Subjekte fiir Ranciere entspringt. ,,.Diese Gleichheit ist
einfach die Gleichheit zwischen Beliebigen, das heif3t letztlich das Fehlen der
Arche, die reine Kontingenz jeder sozialen Ordnung® (Ranciere 2002, S. 28).

Jene Unterbrechung der hierarchischen Logik der Arche kann jedoch nur
durch die Praxis eines politischen Subjektes eintreten, der jene einfiihrt und sich
selbst auf die Biihne der sichtbaren und streitbaren Existenz stellt.

3.2 Die paradoxe Figur des Volks/Demos als der Anteil
der Anteillosen und das egalitare Ereignis der
Politik

In Rekurs auf Aristoteles Aufteilungen der politischen Eigenschaften der Polis-
gemeinschaft in die Oligoi (die Reichen), die Aristoi (die Tugendreichen) und
den Demos (das ,freie® Volk) konzeptualisiert Ranciere das Kollektivsubjekt des
,Anteils der Anteillosen®.

Nicht nur ldsst sich das ,Eigene® des Demos, die Freiheit, durch keine positive
Eigenschaft bestimmen. Sondern dieses Eigene ist noch dazu dem Volk nicht eigen.
Das Volk ist nichts anderes als die undifferenzierte Masse derer, die keine positi-
ven Anspruchsrechte haben — weder Reichtum noch Tugend —, aber denen den-
noch dieselbe Freiheit zuerkannt wird wie denen, die diese Anrechte besitzen. [...]
Der Demos teilt sich als eigenen Anteil die Gleichheit zu, die allen Biirgern gehort
(Ranciere 2002, S. 21, Hervor. i. O.).

Dem Volk kommen damit zwei entscheidende Qualititen zu: es re-prisentiert die
Freiheit und allen voran die Gleichheit. Ranciere (2002, S. 22) setzt dieses ambi-
valente Subjekt auch mit den ,,Armen in der Antike, dem dritten Stand oder dem
modernen Proletariat™ gleich. Der Anteil der Anteillosen als Volksubjekt ist eine
unbestimmte, paradoxe ,,Vielheit” (Ranciere 2002, S. 47), er ,,ist zugleich immer
mehr oder weniger als es selbst* (Ranciere 2002, S. 23). Diese iiberschiissige und
negative Figur ist zugleich stets ,die Klasse des Unrechts® im doppelten Sinne:
,.Das Volk ist nicht eine Klasse unter anderen. Es ist die Klasse des Unrechts, das
der Gemeinschaft Unrecht zufiigt und sie als ,Gemeinschaft‘ des Gerechten und
des Ungerechten einrichtet (Ranciere, S. 22). Dem Demos, wird auf der einen
Seite, vor allem wegen der polizeilichen Logik und der damit einhergehenden
falschen Zihlung der Teile des Ganzen* (Ranciere 2002, S. 23), stets Unrecht
angetan, weil andere Subjekte, allen voran Miéchtige, Reiche, Wissende und
tugendreiche Experten, iiber ihm stehen und die ,,Verteilung der Korper (Ran-
ciere 2002, S. 45) konstituieren: ,,Die Demokratie ist die Einrichtung von Sub-



240 A. Agridopoulos

jekten, die nicht mit den Teilen des Staats oder der Gesellschaft iibereinstimmen,
von schwebenden Subjekten, die jede Reprisentation der Plitze und Anteile in
Unordnung bringen.* (Ranciere 2002, S. 109).

Auf der anderen Seite ist aber gerade dieses unbestimmte Subjekt, welches
das Unrecht und die Ungleichheit der sinnlichen Aufteilung aufdeckt, auch selbst
nicht ,rein‘, es wird selbst wieder, wie Ranciére schreibt, der Gemeinschaft
,Unrecht zufiigen‘, wenn es sich in die polizeiliche Logik einschreibt. Ranciere
merkt selbst an, dass die Polizei und die Politik immer miteinander verwoben
sind (2002, S. 44). Dieses Paradox zielt auf der Ranciere’schen Idee ,,der unmog-
lichen Gleichheit* (Ranciere 2002, S. 45) ab, die niemals einzulosen sei. Mit den
Worten Rancieres:

Erstens, die Gleichheit ist kein zu erreichendes Ziel: sie ist der Ausgangspunkt, eine
Vorannahme, die das Feld einer moglichen Verifizierung eroffnet. Zweitens, es gibt
nur eine Intelligenz. Es gibt nicht die Intelligenz des Lehrers und die des Schiilers,
die Intelligenz des Gesetzgebers und die des Handwerkes etc. Es gibt eine Intelli-
genz, die jedem Beliebigen gehort als Intelligenz jedes Beliebigen. Emanzipation
bedeutet also die Behauptung der Einheit der Intelligenz und die Verifizierung des
Potenzials der Gleichheit der Intelligenzen (Ranciere 2009b, S. 208).

Die Gleichheit ist die ,grundlegende® Voraussetzung des Ranciere’schen Wer-
kes (2014). Die Philosophin Antonia Birnbaum (1999, S. 200) restimiert: ,,Sie
[die Gleichheit] ist die Dynamik, die jede Gesellschaftsordnung, jedes Funda-
ment wieder in Bewegung setzt. Die Entstehung von Kollektivsubjekte(n) des
Demos, die sich der sinnlichen Hierarchie widersetzen und die Logik der arche
unterbrechen, stellt infolgedessen den Akt der Demokratie dar. Nur mittels poli-
tischer Subjektivierungspraxen ist jenes Volk vorstell-, sicht- und horbar: es sind
Menschen, die ihre Gleichheit durch eine Unterbrechung der polizeilichen Logik
einfordern. Hier ereignet sich erst Politik: ,,[d]er Erscheinungsort des Volks [ist]
der Ort des Austragens eines Streits* als ,,ein Konflikt iiber die Zdhlung der Teile
selbst (Ranciere 2002, S. 109 f.). Gerade dieser Dissens um das Gemeinsame
ist als die universelle Subjektivierung der Anteillosen zu verstehen, die sich mit
der ganzen Gemeinschaft gleichsetzen, um die oligarchischen Strukturen mitsamt
ihren Verrechnungen in Namen der Gleichheit aufzuheben. Es ist der ,,provisori-
scher Unfall [...] der Herrschaftsgewalt™ (Ranciere 2008a, S. 27) der Demokratie/
Politik (Ranciere 2008a, S. 27), in dem ,der Skandal der Verrechnung‘ und damit
das Unrecht erscheint. In diesem Kontext wird deutlich, weshalb Ranciere die
Demokratie — die immer Politik ist — als ,Unfall der Herrschaftsgewalt® und nicht
als Herrschaftsform bezeichnet, weil es ihr dadurch gelingt alle exklusiven Herr-
schaftsanspriiche zu negieren: ,,Demokratie bedeutet zunichst Folgendes: eine



Das anteillose Volk gegen die soziale Hierarchisierung 241

anarchische ,Regierung’, die auf nichts anderem griindet als auf dem Fehlen jedes
Herrschaftsanspruches* (Ranciere 2012a, S. 51).

4 Ranciéres an-archisches Denken und die Politik
der Gleichheit

Das Kollektivsubjekt des Volkes bzw. des Demos stellt eine duBerst wichtige
Denkfigur im Werke Rancieres dar. Ein beliebiges gesellschaftliches Subjekt hat
jenes emanzipatorische Recht, sich als das Volk oder den Anteil der Anteillosen
zu proklamieren und ,.eine Biihne des strittigen Wortes zu errichten* (Ranciere
2014, S. 94). Bedeutend ist hierbei, dass es sich um eine Biihne als Szene (sceéne)
handelt, die ein Erzihler rekonstruieren muss:

Die Szene ist eine theoretische Einheit, die dazu gehort, was ich eine Methode der
Gleichheit nenne, weil sie ebenso die Hierarchien zwischen den Wirklichkeits- und
Diskursebenen als auch die gewohnlichen Methoden der Beurteilung der Bedeut-
samkeit der Phidnomene zerstort. Die Szene ist die direkte Begegnung des Besonde-
ren mit dem Allgemeinen (Ranciere 2014, S. 102).

Auf der metaphorischen Biihne des Streits werden alle Hierarchien, Institutionen
und Subjektpositionen fiir einen Moment aufgehoben. Die universelle Gleichheit,
das Fehlen des Herrschaftsanspruches (an-arche), tritt als Allgemeines auf der
Biihne hervor, wenn Ranciere (2015) aussagt: ,.Speaking of the power of any-
body is to take the side of the universal.” Bei Ranciere stehen sich somit eine
an-archische/demokratische Logik der oligarchisch-polizeilichen Logik entgegen.
Sein radikaldemokratisches Kontingenz- und Ereignisdenken geht mit einem
nicht-essenzialistischen Volksbegriff einher, da der Demos ,,immer ein Volk
zusitzlich zu einem anderen, ein Volk gegen ein anderes [ist]* (Ranciere 2012b,
S. 183). Oder wie er an anderer Stelle prizise anfiihrt:

Denn »das Volk« existiert nicht. Es gibt nur unterschiedliche, ja widerstreitende
Gestalten des Volkes, Gestalten, die konstruiert werden, indem bestimmte Versamm-
lungsweisen, gewisse Unterscheidungsmerkmale, gewisse Fihigkeiten oder Unfi-
higkeiten bevorzugt werden (Ranciere 2017, S. 98).

Der Anteil der Anteillosen kann nie mit sich selbst identisch sein kann, weil er
immer falsch gezihlt bzw. verrechnet wurde. Die Einrichtung egalisierender und



242 A. Agridopoulos

an-anarchischer Sprachereignisse bringen die polizeiliche Ordnung ins Wanken.
Infolgedessen kann die Ranciere’sche Theorie nur einem radikaldemokratischen
Egalitarismus zugeordnet werden, weil die Diskurse im Namen der Gleichheit
aller Subjekte artikuliert werden (Ranciere 2011, S. 4 f.). Der Streit um die Auf-
teilungen ist von entscheidender Bedeutung und reaktualisiert damit das Gleich-
heitspostulat der Demokratie. Die Eroffnung und Verdnderung des Raumes der
sinnlichen Hierarchie kann nur durch die Einschreibung des Unrechts und neuer
Subjektivitiaten umgesetzt werden (Ranciere 2002, S. 49)

[Der offentliche] Raum ist einer der Begegnung und des Konflikts zwischen den
zwei entgegengesetzten Logiken der Polizei und die der Politik, zwischen der natiir-
lichen Regierung der sozialen Kompetenzen und der Regierung des Beliebigen. Es
ist die spontane Praxis einer jeden Regierung, dass sie versucht, diesen 6ffentlichen
Raum zu verkleinern, ihn zu ihrer Privatangelegenheit zu machen, indem sie die
Interventionen und Interventionsorte der nicht staatlichen Akteure ins Privatleben
zurlickdrangt (Ranciere 2012a, S. 67f.).

Ranciere deutet auf ein immer wiederkehrendes Auftreten des demokratischen
Streits als Storung an, welches den polemischen und egalitiren Grundcharakter
seines an-archischen Denkens wesentlich ausmacht (May 2012, S. 120 f.). Wenn
diese an-archische Logik der Gleichheit auch nochmals gemeinsam mit der
Ranciere’schen Post-Demokratiediagnose, die er schon Anfang der 1990er Jahre
artikuliert hat, reflektiert wird, ist die an-archische Storung als Akt der Demokra-
tie nachvollziehbarer, jedoch nicht als Frage nach der Ergreifung der Hegemonie.

Als Herrschaft der Meinung hat die Post-Demokratie zur Aufgabe, die verstorte und
verstorende Erscheinung des Volks und seiner immer falschen Zdhlung, hinter dem
Verfahren einer allumfassenden Vergegenwirtigung des Volks und seiner Teile und des
Harmonisierens der Zihlung der Teile und des Bildes vom Ganzen, zum Verschwin-
den zu bringen. [...] Das Volk [...] ist ganz in einer Struktur des Sichtbaren gefangen,
einer Struktur, in der man alles sieht und alles gesehen wird, und in der es daher kei-
nen Ort mehr fiir das Erscheinen gibt (Ranciere 2002, S. 112f., Hervor. i. O.).

Die Postdemokratie ist, wie Ranciere selbst schlussfolgert, ein ,,idyllischer
Zustand [..] der konsensuellen Demokratie. (2002, S. 105).

Denn er begiinstigt ihren [den Regierenden und ihren Experten] innersten Trieb, sich
vom Volk und der Politik zu befreien. [...] Sie erfinden iiberstaatliche Institutionen,
die selbst keine Staaten sind und vor keinem Volk Rechenschaft ablegen miissen,
und verwirklichen derart das immanente Ziel ihrer eigenen Praktik: die politischen



Das anteillose Volk gegen die soziale Hierarchisierung 243

Angelegenheiten zu entpolitisieren, sie an Orte zu versetzen, die Nicht-Orte, die
keinen Raum lassen fiir die demokratische Erfindung polemischer Orte (Ranciere
2012a, S. 98).

Folglich existiert in der Postdemokratie kein Raum mehr, in dem vom Volk als
Vielheit gesprochen werden und in dem dieses unbestimmbare Subjekt als Sto-
rung der Polizei auftreten konnte. Das Ziel der meisten polizeilichen Logiken ist
die vollige Transparenz der Zuordnungen und aller Anteile, sodass der Umschlag
von un-sichtbaren Anteilen in sichtbare Storungen des Systems nicht oft mog-
lich sein soll. Die vom Volk einzurichtende Biihne des Streits, die einen Antago-
nismus als spontanes und situatives Ereignis erschaffen kann, kann nur als eine
demokratische Intervention an-anarchischer Art existieren, die die Kontingenz
der Herrschaftsstrukturen und ihres instituierten Unrechts aufzeigen. Ohne den
auftretenden Anteil der Anteillosen als Demos kann keine populédre Gleichheits-
forderung und Gleichsetzung des Ganzen umgesetzt werden. Rancieres Werk ist,
wie Burkhard Liebsch treffend anmerkt,

von dem urspriinglichen Anliegen inspiriert, dieser Gewalt so weit wie moglich
entgegenzuwirken — in der Geste eines wahrhaft an-archischen, jeglicher Herrschaft
absagenden Denkens, das immer von neuem bezeugt: ich habe dir nichts — und nie-
mand hat irgend jemand anderem — menschlich etwas voraus, wir begegnen uns
menschlich auf der gleichen Ebene; es gibt kein von Natur aus festgeschriebenes
Oben und Unten. Alle Amter und Hierarchien, alle Wiirden, Ehren und Titel tiu-
schen nur dariiber hinweg (Liebsch 2015, S. 320).

Die Postdemokratien benotigen somit als oligarchische Expertenregime, in denen
alles in sichtbarer Ordnung steht, einen neuen plebejischen Léirm, der eine Repo-
litisierung der sozialen Ordnung bedeuten wiirde. Nur so kann die Gleichheit
der Demokratie fiir eine bestimmte kurzzeitige Unterbrechung der Hierarchien
die AuBerkraftsetzung der polizeilichen Logik verwirklicht und der Skandal der
falschen Zdhlung offentlich werden. ,,Die Politik hat somit weder einen eigenen
Ort noch natiirliche Subjekte. [...] Die politische Demonstration ist somit immer
punktuell, und ihre Subjekte sind stets prekér. Die politische Differenz steht
immerzu kurz vor dem Verschwinden[.]* (Ranciere 2008a, S. 37). Ihre Wirkkraft
geht jedoch iiber das sich wiederholende Ereignismoment hinaus, sie schreibt
sich in die polizeiliche Ordnung ein und besitzt damit das Potenzial die Verhilt-
nisse von Raum, Zeit und sinnlicher Wahrnehmung innerhalb der Subjektivie-
rungsprozesse in neue egalitirere Verhdltnisse umzuformen, bei dem jedoch die
Prozesse der Iteration eine entscheidende Rolle spielen (Inston 2017, S. 19 ff.).



244 A. Agridopoulos

Hier konnen als empirische Beispiele die zahlreichen antihierarchischen Bewe-
gungen entrechteter Subjekte wie z. B. Occupy Wall Street, die Gezi-Park Pro-
teste, die Indignados, die Aganaktismenoi, Nuit debout, die in den letzten Jahren
in Erscheinung getreten sind und sich teilweise aufeinander bezogen haben, in
Erinnerung gerufen werden. Paulo Gebaurdo (2017) bestimmt diese anti-syste-
mischen und aufbegehrenden Kollektivphdnomene, die fiir mehr Gleichheit und
Demokratie kimpfen, wegen ihrer egalitiren Struktur und dem Fehlen einer Fiih-
rungsfigur als ,,anarcho-populism* oder ,,citizenism*.

Rancieres radikaldemokratischer Fokus dreht sich damit um die Offnungen
der verschiedenen Anteile der Wahrnehmungsregime. Er spricht von der ,demo-
kratischen Bewegung* als einer ,,doppelten Bewegung der Grenziiberschreitung®,
einem Moment in dem der anteillosen Anteil sich selbst und alle anderen Anteile
verschieben kann und die Gleichheit aller in einer kurzen Szene sichtbar wird
(Ranciere 2012a, S. 70). Hier tritt nach Ranciere die ,,politische Gemeinschaft*
zu Tage als ,,eine Gemeinschaft von Gemeinschaftswelten, die Subjektivierungs-
intervalle sind: Intervalle, die zwischen den Identititen errichtet sind, zwischen
den Orten und Plédtzen. Das politische Zusammensein ist ein Zwischen-Sein: zwi-
schen den Identitidten, zwischen den Welten.” (2002, S. 146 f.). Den demokrati-
schen Anspruch auf Ent-Identifizierung (Ranciere 2002, S. 48) besitzt damit jedes
einzelne Subjekt, welches ein ,,Losreilen von einem natiirlichen Platz* der sinnli-
chen Aufteilung bedeutet.

5 Fazit

In diesem Beitrag ist der Frage nachgegangen worden, ob innerhalb des politisch-
philosophischen Denkens Rancieres eine populistische Grundstruktur aufgezeigt
werden kann, wie sie seitens von Eribon und Pinto gegeniiber Ranciere angefiihrt
wurde. Es folgen nun zusammenfassend drei Aspekte, die das Ranciere’sche Den-
ken nicht als populistisches sondern als an-archisches klassifizieren.

1. Rancieres Denken ist kein populistisches, weil es auf drei Denkfiguren basiert,
die dem Populismus widersprechen: Es gibt sowohl kein feindliches Kollektiv-
subjekt als konstitutives Auflen und damit kein Gegeneinander von Kollektiv-
subjekten (Volk vs. Elite) als auch keine Aspiration des Anteils der Anteillosen
eine populdre Demokratie als Gegenhegemonie (z. B. in Form einer Macht-
ergreifung einer bestimmten Partei oder Bewegung) innerhalb eines Staa-



Das anteillose Volk gegen die soziale Hierarchisierung 245

tes zu etablieren.* Interessant wird es, wenn die Laclau’sche Definition noch
mal hinzugezogen wird: bei Ranciere handelt sich weder um ein reines Auf-
einandertreffen von Wahrnehmungsregimen (Polizei vs. Politik) noch von
Kollektivsubjekten (Volk vs. Elite), sondern um eine hybride Denkfigur des
Gegeneinanders in Form des Kollektivsubjekts der Anteil der Anteillosen vs.
die Aufteilung des Sinnlichen (Polizei). Dies bedeutet, dass in dieser Denkfi-
gur doch eine linkspopulistischen Facette aufzufinden ist, die mit dem Kontin-
genz- und Gleichheitstheorem der an-arche verflochten ist. Wenn jedoch der
anteillose Teil alle Subjekte auf einer Biihne re-prisentiert, um die Gleichheit
aller und die gleichzeitige herrschende Ungleichheit der Aufteilungen, die ein
Unrecht darstellt, zu demonstrieren, wird die populistische Facette wieder auf-
gelost. In diesem Moment sind ndmlich alle gleich und die ungleichen Verrech-
nungen der Aufteilungen werden suspendiert. Eine Szene der egalitdren Utopie.
Die Denkfiguren der paradoxen Vielheit des Volkssubjekts als Anteil der Anteil-
losen und die Errichtung einer strittigen Biihne des Gemeinsamen im Momen-
ten der Gleichheit basieren infolgedessen auf einer an-anarchischen Logik der
Demokratie im Sinne Ranciéres, dem Anrecht aller herrschen zu diirfen.

2. Mit Martin Breaugh ldsst sich die Ranciere’sche Denkarchitektur als ein
,.Denken des Plebejischen* beschreiben (Breaugh 2013, S. 98). Der Anteil der
Anteillosen ist jedoch nur als tiberschiissige Vielheit zu verstehen, jedes Sub-
jekt kann sich dazuzihlen und sich aus der Position, die ihm von der Polizei
und von ihm selbst zugewiesen wurde, in bestimmten und zugleich seltenen
Entsubjektivierungsmomenten entreilen. Ein Punkt, der seine Kritiker viel-
leicht schnell zu einem Populismusvorwurf fiihren, da sie mit dem Anteil der
Anteillosen nur deprivilegierte Gruppen identifizieren.

3. Sein Axiom der An-archie als Gleichheit der Intelligenzen weist einen starken
Zusammenhang, wie Ranciere selbst zu gibt, mit der ,,antiautoritdren Tradition
des historischen Anarchismus* auf (2008d, S. 174 f.). Todd May hat Uberein-
stimmungen mit Rancieres egalitirem Theoriekonzept und dem historischen
Anarchismus als politische Stromung aufzeigen koénnen (2012, S. 124). Trotz-
dem ist es wichtig anzumerken, dass Ranciere keine Theorie des Anarchismus
oder einer herrschaftsfreien Ordnung ohne kapitalistischen Staat formuliert.
Thm geht es auch nicht um die Abschaffung der hierarchischen Logik der Poli-
zei, die fiir ihn in jeder Gesellschaft durch Institutionen und Reprisentationen
konstitutiv ist.

4Vor allem stellt fiir Ranciére die Reprisentationslogik, die fiir Laclaus leeren Signifikanten
im populistischen Diskurs entscheidend ist, ein oligarchisches und damit polizeiliches Prin-
zip dar (Ranciere 2015).



246 A. Agridopoulos

Es kann somit insgesamt nicht von einer populistischen sondern von einer an-
archischen Logik im Ranciere’schen Denken gesprochen werden, die mit dem
Axiom der Gleichheit als sozialontologisches Kontingenztheorem verwoben ist.
Zum Abschluss sollen noch zwei weiterfiihrende Gedanken angefiihrt werden, die
die soziologische Kritik von Pinto und Eribon noch mal aufgreifen:

Es ist deutlich geworden, dass Ranciere emanzipatorische Phinomene der
Gleichheit immer aposteriori in Erzdhlmodi und damit als Geschichten der
Gleichheit rekonstruieren und damit verifizieren kann (2014, S. 108). Fiir Sozio-
logen stellt diese Vorgehensweise weder eine Sozialstrukturanalyse noch eine
Milieustudie dar, daher auch die Kritik Pintos, dass Ranciére das Volk nicht
wirklich hoéren kann und seine Theorie in einem Philosophismus verharrt. Eri-
bon vermengt vor allem seine Kritik gegeniiber linkspopulistischen Parteien
wie Podemos mit den radikaldemokratischen Theorien (Eribon 2016b). Er miss-
interpretiert Ranciere Gleichheitsidee als eine zu realisierende im Sinne einer
sozialen Gleichheit und wirft ihm daher eine ,populistische Lobpreisung‘ vor.
Beide Populismusvorwiirfe sind wie aufgezeigt worden zuriickzuweisen, da
Rancieres Denken vielmehr von einer radikaldemokratischen und an-archischen
Motiven des Egalitarismus geprigt ist. Auch der nicht-essenzialistische Begriff
des Volkes/Demos als Anteil der Anteillosen, der als paradoxe Vielheit erscheint
und empirisch schwierig zu fassen ist, scheint den Soziologen ein Dorn im Auge
zu sein. Entscheidend ist daneben, dass Rancieres Eliten- und Hierarchiekri-
tik sich nicht auf einen Populismus reduzieren ldsst. Ranciere ist sich des hie-
rarchischen Systems der Polizei, welches permanent Ungleichheiten in seinen
Aufteilungen produziert, vollig bewusst. Eine mogliche Vermittlung zwischen
Ranciere und Eribon wire, wenn Ranciere Eribons Geschichte der Ungleich-
heitserfahrungen beriicksichtigen wiirde, um aufzuzeigen, weshalb Ausgeschlos-
sene auch in vielen Fillen nicht imstande sind, sich in Namen der Gleichheit
selbst zu emanzipieren. Analoge Vorschldge hat auch schon Ruth Sonderegger
(2012, 2016) artikuliert, da Ranciere nur erfolgreiche Storungen als Verifizie-
rungen der Gleichheit rekonstruieren kann (2012, S. 38): ,,Es wiirde sichtbarer
werden, wenn Ranciere sich auch gescheiterten oder unmdoglichen Widerstands-
handlungen zuwenden wiirde.> Auf der anderen Seite sollte auch die Soziolo-
gen Rancieres Gleichheitsdenken ernster nehmen, wenn sie ins Feld gehen, um
zu erforschen, ob die Gleichheit weiterhin ein wesentliches Ausgangsmotiv fiir

SPeter Hallward hat auch seine Kritik gedufert, dass Rancieres Perspektive auf Briiche und
Aufteilungen es schwierig macht andere Qualitdten wie ,,Organisation, Mobilisierung, Ent-
scheidung, Polarisierung* solcher Praktiken in den Blick zu nehmen (2009, S. 155).



Das anteillose Volk gegen die soziale Hierarchisierung 247

Widerstandshandlungen deprivilegierter Klassen darstellt oder nicht. Politische
Theoretikerinnen haben dies schon versucht und sind mit dem Ranciere’schen
Denken ins empirische Feld gegangen, um allen voran innerhalb sozialer Bewe-
gungen das Motiv der Gleichheit und seiner moglichen Einschreibung in die poli-
zeiliche Logik aufzuspiiren (May 2010, Prentoulis und Thomassen 2013).

Literatur

Birnbaum, Antonia. 1999. Die unbestimmte Gleichheit. Jacques Ranciéres Entwurf einer
Asthetik der Politik. In: Jurt, Joseph (Hg.): Von Michel Serres bis Julia Kristeva. Freiburg:
Rombach, S. 193-209.

Breaugh, Martin. 2013. The Plebeian Experience: A Discontinuous History of Political
Freedom. New York: Columbia University Press.

Davis, Oliver. 2014. Jacques Ranciére. Eine Einfiihrung. Wien: Turia+Kant.

Eribon, Didier. 2016a. Riickkehr nach Reims. Berlin: Suhrkamp.

Eribon, Didier. 2016b. ,,Ihr konnt nicht glauben, ihr wirt das Volk*, ZEIT-Interview, http://
www.zeit.de/kultur/2016-07/didier-eribon-linke-angela-merkel-brexit-frankreich-front-
national-afd-interview, letzter Aufruf: 30.6.2017)

Eribon, Didier. 2011. Retours sur Retour a Reims. Paris: Cartouche.

Gebaurdo, Paolo 2017. The Mask and the Flag. Populism, Citizenism and Global Protest.
London: Hurst Publishers.

Genel, Katia/Deranty, Jean-Philippe Hg. 2016. Axel Honneth and Jacques Ranciere. Reco-
gnition or Disagreement: A Critical Encounter on the Politics of Freedom, Equality,
and Identity. New York: Columbia University Press.

Hallward, Peter. 2009. Staging Equality: Ranciére’s Theatrocracy and the Limits of Anarchic
Equality, in: Rockhill, Gabriel/Watts, Philip Hg.: Jacques Ranciere: History, Politics,
Aesthetics. Duke: Duke University Press, S. 140-157.

Inston, Kevin. 2017. Inscribing the Egalitarian Event: Jacques Ranciere and the Politics of
Iterability. Constellations, 24(1), S. 15-26.

Kastner, Jens/Sonderegger, Ruth. 2014. Hg.: Pierre Bourdieu und Jacques Ranciere. Eman-
zipatorische Praxis denken. Wien: Turia + Kant.

Kleesattel, Ines. 2016. Politische Kunst-Kritik. Zwischen Ranciere und Adorno. Wien:
Turia + Kant.

Laclau, Ernesto. 2017. Warum Populismus, in: Marchart, Oliver (Hg.), Ordnungen
des Politischen. Einsdtze und Wirkungen der Hegemonietheorie Ernesto Laclaus.
Wiesbaden: Springer VS, S. 233-240.

Laclau, Ernesto. 2005a. On Populist Reason. London: Verso.

Laclau, Ernesto. 2005b. Populism: What’s in a Name?, in: Panizza, Francisco (Hg.), Popu-
lism and the Mirror of Democracy, Verso: London, S. 32—49.

Liebsch, Burkhard. 2015. Unaufhebbare Gewalt. Umrisse einer Anti-Geschichte des Politi-
schen. Weilersvist: Velbriick Wissenschaft.

May, Todd. 2012. Ranciere and Anarchism, in: Deranty, Jean-Philippe/Ross, Alison (Hg.),
Jacques Ranciere and the Contemporary Scene: The Philosophy of Radical Equality.
London/New York: Continuum, S. 117-127.


http://www.zeit.de/kultur/2016-07/didier-eribon-linke-angela-merkel-brexit-frankreich-front-national-afd-interview
http://www.zeit.de/kultur/2016-07/didier-eribon-linke-angela-merkel-brexit-frankreich-front-national-afd-interview
http://www.zeit.de/kultur/2016-07/didier-eribon-linke-angela-merkel-brexit-frankreich-front-national-afd-interview

248 A. Agridopoulos

May, Todd. 2010. Contemporary Political Movements and the Thought of Jacques Ranci-
ere. Equality in Action. Edinburgh: Edinburgh University Press.

Nordmann, Charlotte. 2006. Bourdieu / Ranciere. La politique entre sociologie et philoso-
phie. Paris: Editions Amsterdam.

Pinto, Louis. 2011. Pourquoi les dominés acceptent-ils leur sort?. Savoir/Agir 1: S. 103—110.

Platon. 1991. Nomoi. Simtliche Werke IX. Frankfurt/M. und Leipzig: Insel.

Prentoulis, Marina/Thomassen, Lasse. 2013. Political Theory in the Square: Protest, Repre-
sentation and Subjectification, Contemporary Political Theory, 12, S. 166—184.

Ranciére, Jacques. 2017. Der unauffindbare Populismus, in: Badiou, Alain et al.: Was ist
ein Volk?, Hamburg: Laika, S. 97-101.

Ranciere, Jacques. 2015. “Don’t they represent us?”: A discussion between Jacques Ran-
ciere and Ernesto Laclau, 16. Oktober 2012, Buenos Aires, (http://www.versobooks.
com/blogs/2008-don-t-they-represent-us-a-discussion-between-jacques-ranciere-and-
ernesto-laclau, letzter Aufruf: 30.6.2017)

Ranciere, Jacques. 2014. Die Methode der Gleichheit. Wien: Passagen.

Ranciere, Jacques. 2012a. Der Hass der Demokratie. Koln/Berlin: August.

Ranciere, Jacques. 2012b. Volk oder Mengen?, in: ders., Die Worter des Dissenses. Inter-
views 2000-2002, Wien: Passagen, S. 181-188.

Ranciere, Jacques. 2011. The Thinking of Dissensus: Politics and Aesthetics, in: Bowman,
Paul/Stamp, Richard, Hg. Reading Ranciére. London/New York: Continuum, S. 1-17.

Ranciere, Jacques. 2010. Der Philosoph und seine Armen. Wien: Passagen.

Ranciere, Jacques. 2009a. A Few Remarks on the Method of Jacques Ranciere. Parallax,
15(3): S. 114-123.

Ranciere, Jacques. 2009b. Kommunisten ohne Kommunismus?, in: ders.: Moments poli-
tiques. Interventionen 1977-2009, Ziirich/Berlin: diaphanes, S. 207-220.

Ranciére, Jacques. 2008a. Zehn Thesen zur Politik. Ziirich/Berlin: diaphanes.

Ranciere, Jacques. 2008b. Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der Kunst und ihre
Paradoxien. Berlin: bbooks.

Ranciére, Jacques. 2008c. Ist Kunst widerstindig? Berlin: Merve.

Ranciere, Jacques. 2008d. Democracy, anarchism and radical politics today: an interview
with Jacques Ranciere. Anarchist Studies, 16 (2), S. 173-186.

Ranciere, Jacques. 2007a. Der unwissende Lehrmeister. Fiinf Lektionen iiber die intellektu-
elle Emanzipation. Wien: Passagen.

Ranciere, Jacques. 2007b. An interview with Jacques Ranciére: On Medium Specificity and
Discipline Crossovers in Modern Art. Australian and New Zealand Journal of Art, 8(1):
S. 98-107.

Ranciere, Jacques. 2002. Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Sonderegger, Ruth. 2016. Die Herausforderung, (nicht) fiir andere zu sprechen. Was Jac-
ques Ranciére von Gayatri Spivak lernen konnte. In: Osterreichische Zeitschrift fiir
Geschichtswissenschaften, Schwerpunkt: Apropos Jacques Ranciere, 27/1, S. 22-45.

Sonderegger, Ruth. 2012. Vom Wahrmachen der Gleichheit. Journal Phédnomenologie,
38/2012, S. 27-41.

Sonderegger, Ruth. 2010. Wie emanzipatorisch ist Habitus-Forschung? Zu Rancieres Kritik
an Bourdieus Theorie des Habitus, LiTheS. Zeitschrift fiir Literatur- und Theatersozio-
logie. 3: S. 18-39.


http://www.versobooks.com/blogs/2008-don-t-they-represent-us-a-discussion-between-jacques-ranciere-and-ernesto-laclau
http://www.versobooks.com/blogs/2008-don-t-they-represent-us-a-discussion-between-jacques-ranciere-and-ernesto-laclau
http://www.versobooks.com/blogs/2008-don-t-they-represent-us-a-discussion-between-jacques-ranciere-and-ernesto-laclau

®

Check for
updates

Die Ethik der Soziologie

Jacques Ranciére

1 Einleitung

Lecon sur la legcon: Der Titel der Veroffentlichung von Pierre Bourdieus Antritts-
vorlesung am College de France ist ein gutes Beispiel fiir die Art der Verfiihrung,
die von seiner Soziologie ausgeht. Die entscheidende Wirkung dieser Vorlesung
liegt weniger in dem Wissen, das iiber die Praktiken der sozialen Subjekte gewon-
nen wird, oder in der ,,Methode®, die gelehrt wird, um erstere zu analysieren, als
in der Gestalt, die der Ubung gegeben wird, in der sich der Faden der gelehrten
Tatigkeit mit der moralischen und politischen Praxis verwirrt und wieder entwirrt:
Dies ist die Legon, die aus der objektiven Untersuchung der Dinge zu ziehen ist,
um sie der Priifung des Gewissens und der Riistung des Willens zu iibergeben.
Wenn die Lehre in diesem Fall einen exemplarischen Charakter hat, so aus zwei
Griinden. Einerseits haben die politischen Entzauberungen die Disziplin mit allen
Risiken und Verlockungen des Paradoxen ausgestattet. Andererseits verleihen die
eingegangenen Risiken und die empfangenen Nutzen einer Wissenschaft, die einst
zu dem Zweck konzipiert wurde, das zum Erwerb des ,, Certificat de morale et de
sociologie“! notige Wissen zu vermitteln, die auftrumpfende Berufung, den stren-
gen und edlen Diskurs von der Moral der Wissenschaft aufzugreifen.

![Bis in die spiten 50er Jahre konnte dieses Zertifikat an vielen Universititen von Studie-
renden der Studiengénge Philosophie oder Lettres erworben werden; d. Ubs.].

J. Ranciere (><)
Saint Denis, Frankreich

© Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH 2018 249
T. Linpinsel und I.-T. Lim (Hrsg.), Gleichheit, Politik und Polizei: Jacques

Ranciere und die Sozialwissenschaften, Kulturelle Figurationen: Artefakte,

Praktiken, Fiktionen, https://doi.org/10.1007/978-3-658-20670-3_13



250 J. Ranciére

Der Diskurs iiber die Wissenschaft hat einen schitzenswerten Vorteil: er
erlaubt es, eine Lektion zu erteilen ohne es zu tun. Aus sich selbst ist er ein Dis-
kurs iiber die Tugend par excellence: die Tugend desjenigen, der weill und wissen
lasst. Drei kiirzlich erschienene Texte von Pierre Bourdieu zeichnen recht genau
das Bild, das die ,,Lecon‘ des Soziologen uns von dieser Tugend gibt. Da wire
zunichst Sozialer Sinn, das einen ,,wissenschaftlichen Humanismus® nach dem
Modell Lévi-Strauss’ einfordert. In seiner Untersuchung der indianischen Mytho-
logien ,,als einer Sprache mit eigener Logik‘? ist es dem Ethnologen gelungen,
.wissenschaftliche[] Berufung® und ,.ethischen [...] Auftrag® zu verséhnen. Dem
spektakuldren Engagement von Sartres Intellektuellem hat er ,.ein der reinen Wis-
senschaft und der exemplarischen Prophetie gleichermallen fernes, sozusagen
kimpferisches Handwerk*3 gegeniibergestellt.

Der Soziologe ist nicht geizig. Diese Gabe der Wissenschaft, die er vom
Ethnologen erhalten hat, gedenkt er der wissenschaftlichen Gemeinschaft mit
einem Gewinn zuriickzuerstatten. Indem sie die Objektivierungen des Ethno-
logen ,,objektiviert”, behauptet die Soziologie, die insgesamt im wissenschaftli-
chen Feld wirksamen Interessen blofzulegen. Allen Gelehrten stellt sie diese Art
Psychoanalyse zur Verfiigung, insofern sie die Einsitze des wissenschaftlichen
Feldes in ihrem Verhiltnis zu den Einsitzen der verschiedenen sozialen Felder
beschreibt, sie mit dem Wissen um die Bedingungen des Wissens ausstattet.*

Diese Funktion wird in der Lecon sur la lecon als ein Teil des Gesamtprojekts
der Aufklirer erkennbar, die in das ,,triibe Licht der Verschleierung und der Ver-
kennung*> vordringen, in deren Schatten die Schwarzhindler der symbolischen
Gewalt bestindig ihr Geschift betreiben. Die Soziologie kann diese Offenlegung
in dem Mafe ausfiihren, in dem sie die Liige untersucht, die der sozialen Existenz
iiberhaupt notwendig ist: ,,Die Soziologie enthiillt jene self-deception, jene kol-
lektiv ermdglichte und unterhaltene Selbstliige, auf der die heiligsten Werte einer
jeden Gesellschaft, und damit das gesellschaftliche Dasein insgesamt, basieren.

2Bourdieu, Pierre. 1987[1980]. Sozialer Sinn. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 9.

3ebd. S. 8.

4_Die Soziologie, die jiingste unter den Wissenschaften, [ist] eine kritische Wissenschaft,
und zwar kritisch gegen sich selbst wie gegen die anderen Wissenschaften® (Bourdieu,
Pierre. 1993[1980]. Soziologische Fragen. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 48). Man hort die
bescheidene Version jener ,,[Erkenntnis] sowohl ihrer selbst als der iibrigen Erkenntnisse*
anklingen, die der Tyrann Kritias Sokrates einst vorschlug (Platon, Charmides, 166e).
SBourdieu, Pierre. 1985[1982]. Sozialer Raum und »Klassen«: Zwei Vorlesungen. Frankfurt
a. M.: Suhrkamp, S. 58.



Die Ethik der Soziologie 251

Mit Marcel Mauss lehrt sie, daf3 ,die Gesellschaft sich stets selber mit dem Falsch-
geld ihres Traums bezahlt.*

Zweiter Griindervater, zweiter Zug der soziologischen Ethik: indem sie die
Werte der Wissenschaft in der generellen Okonomie der symbolischen Macht ver-
ortet, gibe sie den sozialen Subjekten, und insbesondere jenen, die vorgeben sie
zu lehren, ,,die Herrschaft tiber jene triigerischen Transzendenzen [...], die durch
Verkennung und Verleugnung stets aufs Neue erzeugt werden*”.

Darin wiirde zumindest der gegenwdirtige Auftrag der Soziologie bestehen.
Denn gerade Bourdieu wirft dem ersten der Griinderviter, Durkheim, vor, getan
zu haben, was eben die Soziologie lehrt nicht zu tun: als Meister sprechen. ,,[D]
erselbe Durkheim, der die Verwaltung der offentlichen Angelegenheiten der
Obhut der Gelehrten anempfahl, [vermochte] es nur schwer, seiner eigenen sozi-
alen Stellung als ,Meisterdenker‘ des Sozialen gegeniiber jene Distanz einzuneh-
men, die zur Erkenntnis dieser Stellung als solcher unerliBlich ist.*8

Natiirlich ist dies keine Jugendsiinde des Griindervaters. Dies ist, fiir Pierre
Bourdieu, der Preis, den die Soziologie zahlen musste, um als Wissenschaft von
der Institution anerkannt zu werden — unter Verheimlichung ihres ikonoklasti-
schen Auftrags: ,,.Die Soziologie ist seit Anbeginn und in ihren Urspriingen eine
zweischlidchtige, doppelte, maskierte Wissenschaft; die sich als politische Wissen-
schaft in Vergessenheit bringen, negieren, verleugnen mufite, um als akademische
Wissenschaft anerkannt zu werden.*?

So spinnt sich der Faden dieser heroischen und tduschenden Wissenschaft,
die gezwungen ist zu liigen, um die Wahrheit iiber die soziale Liige zu enthiillen.
Durkheim hitte die ,,Urstinde* begangen, und damit jener den Michtigen unlieb-
samen Wissenschaft ihr Existenzrecht im wissenschaftlichen Feld gegeben. Er
hitte den kolossalen Preis gezahlt, der notwendig und ausreichend war, damit die
Soziologie, iiber Mauss’ Wendung von Durkheims Projekt, Lévi-Strauss’ Lektiire
der Gabe und die Erprobung seines ,,wissenschaftlichen Humanismus* in den
kriegerischen Zeiten der Dekolonisierung hindurch, jene schwierige und exemp-
larische Moral erhilt, die die wissenschaftliche Distanz zur Erkldarung der sozia-
len und politischen Einsitze nutzte.

%ebd. S. 65 f.

7ebd. S. 81.

8ebd. S. 51.

“Bourdieu, Soziologische Fragen, S. 47.



252 J. Ranciére

2 Durkheims Liige

Die Rede vom Ursprung ist eine Textgattung, die nicht ohne den Mythos aus-
kommt. Und doch scheint der Abgrund zwischen der tatsdchlichen Geschichte
einer Wissenschaft und ihrer riickblickenden Apologetik selten grofer zu sein.
Wir sind geneigt, die Frage umgekehrt zu stellen: Ist nicht das Vergessen der poli-
tischen Dimension einer Wissenschaft der Preis, der heutzutage fiir ihre Erhohung
in den Rang einer Metaphysik des Politischen zu zahlen ist?

Beginnen wir mit den Anfingen: Die Verschleierung des Politischen, die Durk-
heim vorgenommen hitte, um die Soziologie an der Universitit akzeptabel zu
machen. Das Argument trigt nur unter dem Riickgriff auf die wirklichkeitsfernen
Konzepte von akademischem Elfenbeinturms und politischem Engagement. Eine
solche Opposition aber war niemals weniger triftig als zur Zeit Durkheims. Und wie
nur wenige Gelehrte hat er in der Universitét die Waffe der Wissenschaft im Dienste
der Kunst des Politischen gesehen. Durkheims Denken bildet die Quintessenz einer
kidmpferischen Universitit, nicht fiir die Sache einer Partei oder Regierung, sondern
fiir die Sache einer Republik im stirksten Sinne — dem der aristotelischen Politeia —,
wie sie, so der Zeitgeist, nur mit der Hilfe der Wissenschaft im Allgemeinen und
der Wissenschaft der sozialen Verbindungen im Besonderen moglich war. Es fillt
schwer, zu sehen, warum Durkheim ein Banner verbergen sollte, das das Banner
der GroBlen von Republik und Universitit war: Jules Ferrys Comtescher Glaube an
die piddagogische Republik, Léon Bourgeois’ solidarischer Glaube an die radikale
Republik. Seine Wissenschaft ist fiir die anderen ebenso wenig wiinschenswert wie
sie in seiner Sicht eine ikonoklastische ist. Sie ist ein Bestandteil der expliziten Auf-
gabe der Universitét, die Formen der republikanischen Soziabilitdt und Moral mit
den Mitteln der Wissenschaft zu definieren und ohne Umschweife zu lehren. Im vol-
len Wissen um die Sache hat Louis Liard, der GroBmeister der Universitit, Durk-
heim 1887 ein Seminar iiber Sozialwissenschaften anvertraut. Er war es auch, der,
im Rahmen eines seit Renan klassischen Programms, den jungen Dozenten mit der
Untersuchung der deutschen Universititen beauftragte: zu ermitteln, worin die fran-
zosischen Ausbildungseinrichtungen ihre Nachbarn und Feinde nachahmen konnen,
deren Sieg der Sieg einer erzogenen Gesellschaft gewesen war, geschult in Musik
und Gymnastik, die kollektiv Korper und Geist der Soldaten formten.

Man weil}, dass die deutsche Hochschulbildung Durkheim einer Nachah-
mung wenig wiirdig erschien.'® Was er hingegen einer Erwiigung wert befand,

19Dyrkheim, Emile 1995a[1887]. Die Philosophie an den deutschen Universititen. In Uber
Deutschland. Texte aus den Jahren 1887 bis 1915. hg. und iibs. von Franz Schultheis. Kon-
stanz: UVK, S. 27-83.



Die Ethik der Soziologie 253

war eine Sozialwissenschaft, wie sie die ,,Kathedersozialisten den Abstraktio-
nen und ,.Egoismen* der liberalen Okonomie entgegensetzten'! — die Frage, die
in die klassische Sorge der Reformatoren jener Zeit eingeschrieben ist: Wie soll
man den desintegrativen sozialen Effekten der politischen Okonomie mit ihrer
liberalen ,.egoistischen* Philosophie und ihrer revolutiondren und ,kollektivisti-
schen* Gegen-Philosophie Rechnung tragen? Und welches Gleichgewicht soll zu
diesem Zweck zwischen den beiden groBlen Kriften hergestellt werden, die neben
dem Kapital existieren: den juristisch-politischen Michten, die sich im Staat, und
den wissenschaftlich-moralischen Michten, die sich in der Bildung versammeln?
Diese Problematik, die von den urspriinglichen Idee der Soziologie, derjenigen
Auguste Comtes, geerbt wurde, gibt Durkheim seinen ersten Untersuchungsge-
genstand: nicht die Religion, wie Bourdieu sagt, sondern die Teilung der sozialen
Arbeit.'? Durkheims erste Veroffentlichung, Uber die Teilung der sozialen Arbeit, —
eingeleitet von einem kanonischen Zitat aus Aristoteles’ Politik'> — markiert die
Aktualisierung des iltesten Projekts der politischen Wissenschaften: Die Unter-
scheidung der der politischen Gesellschaft innewohnenden Wechselseitigkeit von
der Uniformitédt militdrischer Gesellschaften und der zerstreuenden Anomie der
okonomischen Interessen. Die objektive und interessenlose Untersuchung der
moralischen Tatsachen ,,als Dinge* verbiindet sich mit dem Engagement einer
praktischen Philosophie, die sich abgewandt hat von den byzantinischen Spekulati-
onen iiber die Zusammensetzung einer Moral, die der objektiven Entwicklung der
sozialen Solidaritit angepasst ist.

vgl. ,Die positive Moralwissenschaft in Deutschland* (1995b) und ,,Bau und Leben des
sozialen Korpers nach Schaeffle” (1995¢) in Uber Deutschland, S. 85-175 bzw. S. 189—
216; siehe auch Lacroix, Bernhard. 1981. Durkheim et la politique, Paris, und Filloux,
Jean-Claude. 1977. Durkheim et le socialisme, Genf.

12 Es ist kein Zufall, daB der erste Gegenstand der Soziologie die Religion war: Die Durk-
heimianer haben sich sofort auf das (zu einem bestimmten Moment) probateste Mittel zur
Konstruktion der Welt, zumal der sozialen Welt, gestiirzt.” (Bourdieu, Soziologische Fra-
gen, S. 48). Man weifl um den doppelten Nutzen der alten und immer wirksamen stalinisti-
schen Floskel ,,es ist kein Zufall...*: nicht nur stellt sie zwischen zwei Tatsachen ansonsten
nicht zu zeigende Verbindungen her, sie etabliert auferdem die ,, Tatsachen* selbst, die,
wenn sie in Verbindung gebracht werden, als bereits bekannt und gesichert angenommen
werden. Wenn die Religionssoziologie also auch das Thema des ersten Seminars ist, das
Durkheim in Bordeaux hilt, so steht sie doch nicht im Mittelpunkt seiner ersten Werke.

13, Ein Staat entsteht nicht aus Gleichen. Grundsitzlich unterscheidet sich nimlich ein Waf-
fenbiindnis von einem Staat* (Politik, 1261a, 24). Wir erinnern daran, dass diese Passage
der Kritik des platonischen Kommunismus gewidmet ist.



254 J. Ranciére

Bei dieser Aufgabe ist die Universitdt zugleich ein Labor und ein Modell.
Das Bild, das Durkheim von der Soziologie in Frankreich zeichnet, ist in die-
ser Hinsicht signifikant. Er unterscheidet drei Gruppen: die anthropologische
Schule, geprigt vom gemeinschaftlichen Naturalismus Létourneaus; die krimi-
nologische Schule, bestimmt vom individualistischen Denken Tardes; schlief3-
lich seine eigene Schule, die Durkheim nicht zogert die ,,Universitire Gruppe*
zu nennen.'* Und er zogert ebenso wenig, in der homogenen Rekrutierungspraxis
dieser Gruppe (die Ecole normale supérieure) die Gemeinsamkeit ihrer Fragestel-
lungen zu griinden: ,,Eine Anstrengung, um der Moral und der Philosophie des
Handelns einen neuen Weg zu erdffnen und um zu zeigen, dass es moglich ist,
die Moral der Wissenschaft zu unterstellen ohne sie dadurch abzuschwichen, eine
rationale Erkldrung fiir die Autoritdt der Pflicht zu liefern, ohne diese lediglich
auf das Produkt einer Art psychologischen Illusion zu reduzieren.“!> Die univer-
sitdre Berufung im starken Sinne und die wissenschaftliche Spezialisierung der
soziologischen Gruppe machen sie nicht nur zu einem Ort der Forschung, sondern
auch zu einem existierenden Modell der Wechselseitigkeit, die die Gesellschaft
den dispersiven Tendenzen der 6konomischen Anomie entreilen muss. Wenn die
,,Professionellen Gruppen* fiir Durkheim das Prinzip der zukiinftigen Moralitit
zu enthalten scheinen, so unter der Bedingung, dass sie jene Moral der Berufung
iibernehmen, von der der Lehrer, der Priester oder der Richter Beispiel geben. Die
soziologische Institution, das ist die gelehrte Gesellschaft, die zum Labor und
zum Modell fiir die Soziabilitit aller geworden ist.

3 Mauss’ Skrupel

Mauss’ Die Gabe kann als eine gigantische Allegorie dieser moralischen Wissen-
schaft gelesen werden, die im Zentrum ihrer Untersuchung und ihrer Praxis die
Wechselseitigkeit als Begriindung der sozialen Gerechtigkeit und der GrofBziigig-
keit der Gabe, die die Verteilung der Funktionen und Dienste zivilisiert, vereint.
Die wissenschaftliche Untersuchung der Gabe erweist sich unauflosbar als eine
Lehre der politischen Moral. Nun ist es gerade diese moralische Lehre, die durch

14Durkheim, Emile. 1975[1895]. L’état actuel des études sociologiques en France [Der
gegenwirtige Zustand der soziologischen Studien in Frankreich]. In Textes, Bd. I, Paris:
Minuit, S. 73-108.

Sebd., S. 91.



Die Ethik der Soziologie 255

die methodische Lehre, die Claude Lévi-Strauss fiir die Nachwelt aus Mauss’
Werk gezogen hat, verschwunden ist.

Man weil3, wie Lévi-Strauss die durch Mauss herbeigefiihrte Revolution defi-
niert: Zum ersten Mal {iberhaupt hitte dieser das soziale Leben dem ,,Bereich der
reinen Qualitit“ entrissen;'® er hiitte es ermdglicht, die Vielfalt der Aktivititen auf
eine kleine Zahl von ,,Operationen, von Gruppen oder Personen‘ zu reduzieren,
,,80 da} man es schlielich nur mehr mit den Grundtermen eines Gleichgewichts
zu tun hat, das je nach dem Typ der betrachteten Gesellschaft verschieden begrif-
fen und unterschiedlich realisiert wird“!”: eine Operation, die jener vergleichbar
ist, durch die Trubetzkoy und Jakobson, indem sie eine kleine Zahl konstanter
Relationen freilegten, die strukturale Linguistik begriindeten.

Doch Mauss, so klagt Lévi-Strauss, ist auf der Schwelle dieser wissenschaftli-
chen Revolution stehen geblieben. Und so fragt der Ethnologe nach dem Zdgern
oder dem Skrupel, die jenen davon abhielten, ,,das Novum Organum der Sozi-
alwissenschaften des 20. Jahrhunderts, das man von ihm erwarten konnte und
dessen Fiden er alle in der Hand hielt“!®, auszuarbeiten. Er findet eine einfache
Antwort: Wenn es Mauss in der Gabe nicht gelungen ist, die groBe strukturale
Wissenschaft vom sozialen Tausch zu begriinden, so weil er der Siinde verfallen
ist, die den Ethnologen stets bedroht: Er hat sich ,,vom Eingeborenen narren‘!?
lassen. Eingeschlossen in die Suche nach der Tugend, welche die Zirkulation und
die Riickkehr der Gaben gebietet, konnte er nicht sehen, dass es der Austausch ist,
der ,,das urspriingliche Phinomen konstituiert, und nicht die unsteten Operatio-
nen, in welche das soziale Leben ihn zerlegt.“? Er hat sich darin verbissen, das
Ganze des Austauschs nachzuvollziehen, ausgehend von partiellen Handlungen
der Tauschenden. Um dies zu schaffen, war er gezwungen, der spontanen Philo-
sophie der gelehrten Maori die indigene Erkldrung zu entlehnen: das hau, die den
Dingen inkorporierte Tugend ist es, was die Gaben zum Zirkulieren zwingt und
dazu, zuriickgegeben zu werden.

Eine verbliiffende Lektiire: Auf einigen wenigen Seiten hat sie nicht nur in
ihrer eigenen Rechnung das moralische und politische Projekt der Soziologie
vergessen, sondern dieses auch fiir einige Generationen von Lesern unsichtbar

16]_gvi-Strauss, Claude. 1974. ,.Einleitung in das Werk von Marcel Mauss*. In Mauss, Marcel.
Soziologie und Anthropologie I, Miinchen: Hanser, S. 741, hier S. 26.

7ebd. S. 27.
18ebd. S. 30.
%ebd. S. 31.
20ebd.



256 J. Ranciére

gemacht.?! Und das, obwohl die Schlussfolgerung der Gabe und die Umstinde
ihrer Publikation vielsagend sind: der Text erschien 1925 in der ersten Ausgabe
der Année sociologique nach dem Tod Durkheims und dem Ende des Krieges. In
der selben Ausgabe erinnert Mauss an all jene jungen Soziologen, die ihr Leben
fiir die gemeinsame Sache gegeben haben, ohne ein Werk vollenden zu konnen,
das ohnehin schon durch die Tugenden des individuellen Skrupels und der — der
gelehrten Gemeinschaft eigenen — kollektiven Grofziigigkeit aufgehalten wor-
den war. Und es ist ebenfalls Mauss, der einige Monate zuvor in der Revue de
métaphysique et de morale die ,,soziologische* Bilanz des Bolschewismus gezo-
gen hatte.?? In seinem Kommentar zum Scheitern des bolschewistischen Etatis-
mus schreckt er nicht vor der Gefahr zuriick, ,,als altmodisch und als Verbreiter
von Gemeinplitzen zu erscheinen®, indem er eine Riickbesinnung vorschldgt auf
,die alten griechischen und lateinischen Konzepte der caritas, die wir heute so
schlecht mit charité [Nichstenliebe] tibersetzen, von philon und koinon, jener not-
wendigen ,,Freundschaft®, jener ,,Gemeinschaft”, die die feine Essenz der Polis
bilden.“?3 Der Verweis ist platonisch, die Erkldrung zutiefst aristotelisch. Was
Mauss dem Staatskommunismus gegeniiberstellt ist jene Kunst der Freundschaft
und der Vergesellschaftung, jenes Denken des individuellen Eigentums zum kol-
lektiven Nutzen, das Aristoteles Platons Okonomistischer und militaristischer
Polis gegeniiberstellt. Das selbe Motiv von philon und koinon bildet das Zentrum
der Gabe. Angesichts der Herrschaft des Homo oeconomicus und ihrer perversen
Effekte muss man zu den ,,Sitten der edlen Verausgabung* zurtickkehren, die 6ko-
nomischen Leistungen in ein Ganzes von sozialen Leistungen integrieren, in dem
die gerechte Umverteilung sich mit der Grof3ziigigkeit der Gabe vereint.

Man versteht nun, warum es Mauss nicht moglich war, im Tausch die struktu-
rierende Realitit zu sehen, die den ,,unsteten Operationen* der Tauschenden ihren
Sinn gibt, weshalb er ,,verbissen daran festhielt”, das Ganze ausgehend von den
Teilen zu denken. So sehr er auch bemiiht sein mag, die ,,reine* Soziologie von
ihrer Kompromittierung in den Bereichen social work oder social service** zu
unterscheiden, so kann er die Konstitution des Sozialen doch nicht au3erhalb der

2IFiir eine zeitgenossische Kritik der Lektiire Lévi-Strauss’ siehe Lefort, Claude. 1951.
L’échange et la lutte des hommes. Les Temps modernes n°64, S. 1400-1417.

22Mauss, Marcel. 1924. Appréciation sociologique du bolchevisme [Soziologische Ein-
schitzung des Bolschewismus]. Revue de métaphysique et de morale Bd. 31, S. 103-132.
23ebd. S. 116. Mauss’ Referenz ist Platon, Die Gesetze, 697c.

2*Mauss, Marcel. 1969[1927]. Divisions et proportions des divisions de la sociologie. In
(Euvres Bd. 111, hg. v. Victor Karady, Paris: Minuit, S. 232.



Die Ethik der Soziologie 257

Austibung dieser ,,sozialen Kunst®, die die ,,Kunst des Lebens in Gesellschaft™ ist,
denken.?> Wenn er kurz vor einem ,,Novum Organum* der Sozialwissenschaften
halt macht, so liegt das nicht daran, dass er vom Indigenen ,,genarrt* wurde. Es
liegt daran, dass dieses Novum Organum einem Denken des Sozialen entstammt,
das jener Gemeinschaft fremd ist, deren Theorie die Soziologie formulieren muss,
um sie in den Dienst einer Kunst des Politischen zu stellen, die nicht nur die Kunst
des Regierens ist, sondern eine totale Kunst des Sozialen. Die Theorie des ,,s0zi-
alen Totalphdnomens* zielt nicht auf eine strukturalistische Darstellung des sym-
bolischen Austauschs ab, sondern auf eine Praxis, die sich jeder letztinstanzlichen
Theorie verweigert und ebenso jeder Trennung von Politik, Moral und Okonomie.
Die Verbindung von Moral und Wissenschaft, von Erziehung und Gesellschaft
ist in den letzten Zeilen der Gabe deutlich sichtbar, einem Kommentar zur scho-
nen Geschichte der Tafelrunde, Frucht des Zusammenwirkens der Weisheit eines
Konigs und derjenigen eines Tischlers: ,,Man braucht nicht weit zu suchen, um das
Gute und das Gliick zu finden. Es liegt im erzwungenen Frieden, im Rhythmus
gemeinsamer und privater Arbeit, im angehduften und wieder verteilten Reichtum,
in gegenseitiger Achtung und Grof3ziigigkeit, die durch Erziehung lernbar sind.

Man sieht, auf welche Weise sich in bestimmten Fillen das totale menschli-
che Verhalten, das gesamte gesellschaftliche Leben untersuchen ldafit und wie
diese konkrete Untersuchung nicht nur zu einer Wissenschaft der Sitten, zu einer
partiellen Gesellschaftswissenschaft fiihrt, sondern sogar zu moralischen Schluf3-
folgerungen — ,zivilen®, ,staatsbiirgerlichen‘, wie man heute sagt. Durch Unter-
suchungen dieser Art konnen wir die verschiedenen &sthetischen, moralischen,
religiosen und wirtschaftlichen Triebfedern aufspiiren und abschitzen, die mate-
riellen und demographischen Faktoren, deren Gesamtheit die Basis der Gesell-
schaft ist und das Gemeinschaftsleben konstituiert und deren bewufite Lenkung
die hochste Kunst darstellt, Politik im sokratischen Sinn des Wortes.“2¢

4 Der verlorene Sinn

Was in Die Gabe dargelegt wird ist also nicht die Universalitit des Austauschs
symbolischer Formen, sondern die Universalitéit der Ethik der GroBziigigkeit. Ein
moralischer Standpunkt, an die kantische Unterscheidung von Geschéftswert und

25Mauss, Appréciation sociologique du bolchevisme, S. 122.

26Mauss, Marcel. 1968[1925]. Die Gabe. Die Form und Funktion des Austauschs in archai-
schen Gesellschaften. Ubs. v. Eva Moldenhauer. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 182 f.



258 J. Ranciére

moralischer Wiirde anschliefend. Aber auch ein politischer Standpunkt im aristo-
telischen Sinne, das Denken des Stagiriten auf die Gesamtheit der sozialen Leis-
tungen ausweitend: die Errichtung der Politeia aus der Mischung der besten aller
politischen Formen?’, und insbesondere durch den demokratischen Gebrauch der
aristokratischen Tugenden. Eine zweifache Verwendung der Distinktion und der
Mischung, die sich dem strukturalistischen Denken einer allgemeinen Okonomie
des symbolischen Austauschs widersetzt.

Diese Perspektive, die 1925 offensichtlich ist, wird bereits verdunkelt, als
Bataille und das College de sociologie ihre Mauss-Lektiire unternehmen, und
die Ethik der verniinftigen GroBziigigkeit nach links zu einer Asthetik der frene-
tischen Verausgabung wenden, und ins Zentrum der Untersuchung der Gabe die
symbolische Gewalt riicken, durch die der Gebende seine Macht sichert. Diese
Linkswendung bereitet Lévi-Strauss’ neutrale Lektiire vor. Jene fiihrt Mauss’
Grofziigigkeit und Batailles Gewalt auf ihren gemeinsamen symbolischen Nen-
ner zuriick. Und sie fiihrt die Frage des ,,Zivilen* in das Dreieck von symboli-
schem Gesetz, wissenschaftlicher Aneignung und indigener Unkenntnis ein.
Einerseits entkommt der ,,wissenschaftliche Humanismus* des Ethnologen nur
um den Preis des Vergessens des ethischen und politischen Projekts der Sozio-
logie dem ethnozentristischen Rassismus der kolonialen Ethnologie. Andererseits
kann die ,,Vernunft der Praxis, die er dem Indigenen zuspricht, genau genommen
nicht die seine sein.

So lautet der Widerspruch des ,,wissenschaftlichen Humanismus*, den Bour-
dieu erbt. Nicht nur, dass er die ethische und politische Bedeutung der Durk-
heimschen Soziologie ausradiert — durch die Untersuchung der Gabe und des
Austauschs unterwirft er den Ort der Praxis dem Einfluss des symbolischen
Gesetzes und dessen Verkennen. Vielleicht war dieser Scientismus notwendig, um
den Blick auf den Anderen aus dem kolonialen Horizont zu befreien. Doch er ent-
kraftet damit auch die Anstrengungen, den ,,Gemeinsinn‘ wiederherzustellen, der
den Bezug der soziologischen Wissenschaft zur Kunst des Sozialen verlangte.

Daher das Paradox im Unternehmen Pierre Bourdieus. Gegen den Objektivis-
mus, der die rituellen Praktiken auf ihre ,,Wahrheit* reduziert, gibt er vor, den
praktischen Sinn offenzulegen, der in der Handlung enthalten ist, die auf die
Reprisentation der Regel verzichtet und mit ihren Forderungen spielt. So ist dem
Praktischen Sinn daran gelegen, uns zu zeigen, dass der kabylische Ehrbegriff
sich weder auf eine Wechselbeziehung von Gaben und Gegengaben noch auf

2’Mauss, Marcel 1969[1920]. La nation. In: (Euvres Bd. 11, hg. v. Victor Karady, Paris:
Minuit, S. 579.



Die Ethik der Soziologie 259

die Ideologie, die die Regeln und Interessen der Okonomie verschleiern wiirde,
beschrinken ldsst: die Zeit, die die Gabe von der Gegengabe trennt, legitimiert
tatsdchlich alle Strategien, die den ,praktischen Sinn“ und die ,,Wahrheit* des
Ethnologen voneinander entfernen.

Bleibt zu wissen, worin genau der Nutzen dieser Entfernung besteht. Nun ver-
blasst der so wiederhergestellte ,,Sinn der Handlung* im Zuge der Analyse unauf-
horlich. In letzter Instanz ist er nur mehr das ,,Verkennen® oder das ,,Verneinen
der objektiven Wahrheit: ,,Alles spielt sich so ab, als ob die Strategien, und vor
allem solche, bei denen mit dem 7empo des Handelns oder, in der Interaktion,
mit der Pause zwischen Handlungen gespielt wird, darauf ausgerichtet wiren, fiir
sich selbst und den anderen einen Schleier iiber die Wahrheit der Praxis zu brei-
ten, den der Ethnologe [...] brutal wegreiBt.“?® Der praktische Sinn ist nur eine
List des Verstands. Der ,,0bjektivistische* Ethnologe tduscht sich lediglich hin-
sichtlich der Art und Weise, in der die Subjekte sich selbst tduschen miissen, um
ihm Recht zu geben, indem sie die ,,objektive Wahrheit* ihrer Praxis erfiillen.

Auf dem Gebiet des sozialen Austauschs gibt es so nur Inferessen und Arten
sie zu bestreiten — geméil zweier groler Verfahren, deren Grundziige Bourdieu bei
Max Weber findet: das archaische Charisma der subjektiven Distinktionsstrategien
und die moderne Rationalitdt der institutionalisierten Reproduktionsmechanis-
men. Der Okonom geht lediglich darin fehl, dass er eine beschrinkte Sicht auf
die Okonomie hat, und verkennt, dass das ,,Verkennen® selbst nach den Gesetzen
einer anderen Okonomie geregelt ist. So verkennt er selbst die Art und Weise, in
der das okonomische Kapital sich in kulturelles Kapital zuriickverwandelt und in
der das kulturelle Kapital zur Reproduktion von 6konomischem Kapital dient.

Die ,,Rehabilitation des Indigenen und des praktischen Sinns fiihrt somit nur
dazu, aus dem Intellektuellen einen anderen Indigenen zu machen, der den Inter-
essen und Bestreitungen seines eigenen Feldes unterworfen ist. Unter dem Strich
gibt es nur Indigene, unter denen der Soziologe der einzige ist, der seine Zuge-
horigkeit denkt. Doch gibt es zwei Arten von Indigenen: diejenigen, die Kapital
auf den Markt des Symbolischen bringen konnen, und diejenigen, die dies nicht
konnen; diejenigen, die die Spiele der Distinktion spielen konnen, und diejenigen,
die den Reproduktionsmechanismen unterworfen sind.

Weit mehr als eine Kritik des strukturalistischen Scientismus unternimmt Sozi-
aler Sinn also eine Liquidation des Mausschen Denkens von der Gabe und der
Mischung. Dort, wo Mauss die Invarianten der edlen Sozialitdt suchte, behauptet
Bourdieu die generelle Okonomie des Interesses und der symbolischen Gewalt.

2Bourdieu, Sozialer Sinn, S. 194.



260 J. Ranciére

Der Austausch von Gaben wird zum Paradigma dieser ,,sozialen Alchemie®, die
darin besteht, ,,irgendeine Art von Kapital in symbolisches Kapital, also in legi-
timen Besitz, der in der Natur seines Besitzers begriindet ist“, umzuwandeln.?
Die Umverteilung ist nur das Mittel, die Verteilung anerkennen zu lassen. Aus
dem Archaismus der edlen Verausgabung, die Mauss als notwendigen Bestand-
teil der politischen Mischung erachtete, um der Herrschaft des homo oeconomicus
Einhalt zu gebieten, wird die primitive Okonomie der symbolischen Macht, des
,.verneinten‘* Kapitals, die zur ,,Anerkennung* und zur ,,.Beschonigung* der Herr-
schaftsverhéltnisse dient. In Sachen Tafelrunde gibt es nichts als die Zirkularitit
der Spiele des ckonomischen und des kulturellen Kapitals, der reproduktiven
Maschine und der charismatischen Verausgabung. Dieses Spiel der zwei Formen
des Kapitals und der zwei Modalitidten der symbolischen Macht erzeugt, hinsicht-
lich der Mischung der Tugenden, die zweigeteilte Welt, die Bourdieu in Die fei-
nen Unterschiede beschreibt: Unten ein zur Reproduktion funktionierendes Volk,
das von jeglichem Luxus symbolischer Geniisse ausgeschlossen bleibt, ernihrt
von ,,nahrhaften* Eintdpfen, gekleidet in praktische Kleidung, sich ,,in gleicher
Form und groBler Zahl* fortpflanzend, und sich, was die geselligen Grofziigig-
keiten angeht, auf sparsame Einladungen ,,ohne Gehabe‘ beschridnkend; oben die
distinguierten Klassen, die sich durch das Zuriickweisen der populédren Vulgaritit
auszeichnen und die verwickelt sind in den Konflikt der Herrschenden, Inhaber
des 6konomischen Kapitals, und der beherrschten Herrscher, Gewinner des kultu-
rellen Kapitals.

Die anti-6konomische Ethik der Soziologie der Gabe findet sich somit ver-
wandelt in eine ,,Axiomatik des Interesses*.> Es stimmt, dass Bourdieu den ver-
einfachenden Ziigen dieser Axiomatik ein komplexes Modell gegeniiberstellt,
das zwei scheinbar widerspriichliche Diskurse zusammenfiihrt. Einerseits greift
er die marxistische Definition der Ideologie als Ausdruck und Verschleierung der
sozialen Herrschaftsverhiltnisse auf. Andererseits verdoppelt er diese, indem er
ihr eine anscheinend gegenldufige Tradition hinzufiigt, jene der deutschen Sozio-
logie, insbesondere von Max Weber. Bourdieu selbst macht deutlich, inwiefern
dessen Soziologie — die oft ,,idealistisch® genannt wurde — nicht eine Zuriick-
nahme, sondern vielmehr eine Radikalisierung in Bezug auf den marxistischen
Materialismus darstellt, da sie in das materialistische Feld jene symbolischen

Pebd. S. 223.

Oygl. Caillé, Alain. 1981. La sociologie de 1’interét est-elle intéressante? Sociologie du tra-
vail, Juli-Sept 1981, S. 257-274.



Die Ethik der Soziologie 261

Praktiken einfiihrt, die der Marxismus letztlich dem Spiritualismus iiberlieR.?!
So begriindet sich ein ,,generalisierter Materialismus®, der zunichst eine Art Pan-
okonomie darstellt, die die Formen der ,,Verneinung* der herkommlichen Oko-
nomie den Gesetzen der symbolischen Okonomie unterwirft. Zugleich wird ein
anderer soziologischer Gedanke eingefiihrt. Die Soziologie von Durkheim und
Mauss schrieb sich in die Tradition der pddagogischen und solidarischen Utopie
der Anfinge der Dritten Republik ein. Sie galt der Suche nach dem sozialen Band
und der neuen Kunst des Politischen, um diese Republik am Leben zu halten. Mit
der Sicht Max Webers fiihrt Bourdieu jene andere soziologische Tradition ein, die
geprigt ist vom Postschopenhauerschen und Postnietzscheanischen Pessimismus
einer germanischen Intelligenzija, die davon iiberzeugt ist, nicht dem Anbruch,
sondern dem Ende einer Welt beizuwohnen.? Ein anderes Verstiindnis der Sozio-
logie, die die Konstatierung der biirokratischen Gleichformigkeit an die Stelle
der Hoffnungen auf eine neue soziale Differenzierung setzt; darauf bedacht, die
wissenschaftliche Téatigkeit vor der Kontamination mit Werturteilen zu schiit-
zen, im selben Moment, in dem sie den Verfall dieser Werte beobachtet und die
wissenschaftliche Objektivitit zum Mittel einer distanzierten Ausrichtung auf
das Aufkommen des rationalen Biirokratismus macht. Eine Soziologie der stoi-
schen Resignation gegeniiber der Moderne, die sich nicht nur den revolutioniren
Hoffnungen der marxistischen Wissenschaft entgegenstellt, sondern auch dem
aristotelischen Glauben der pddagogischen Republik und der Durkheimschen
Soziologie.

5 Marx und Weber oder die unmogliche Padagogik

Pierre Bourdieus Ethik der Soziologie kombiniert somit die marxistische Anklage
der Ideologien aus Sicht des Proletariats und die Skepsis des Weberschen Intel-
lektuellen hinsichtlich der Werturteile der marxistischen Wissenschaft. Diese
Verbindung ergibt eine neue militante Wissenschaft, deren gesamte Militanz in
die stille und nicht abschliefbare Arbeit der Trauer um die demokratischen und
sozialistischen Hoffnungen der Durkheimschen Soziologie einflie3t. Ein lautloser
Vatermord, der auch die Trauer um die Hoffnung auf eine Demokratie bedeutet,

3lygl. Bourdieu, Sozialer Sinn, S. 37.

3ygl. Ringer, Fritz. 1983[1969]. Die Gelehrten. Der Niedergang der deutschen Mandarine
1890-1933. Stuttgart: Klett-Cotta.



262 J. Ranciére

die es fiir moglich hielt, die Formen ihrer neuen Soziabilitit auf die Erziehung
des Volkes und die Selbstlosigkeit der Eliten zu griinden. Die Schule, die Pida-
gogik und die Kultur, entscheidende Punkte des demokratischen Programms und
Ankniipfungspunkte des alten soziologischen Programms, sind tatsédchlich die
essenziellen Zielscheiben jener neuen militanten Soziologie. Und diese hat im
Grunde nur eines auszusprechen: Die Baufilligkeit der alten Idee einer Wissen-
schaft des Sozialen, die die Erziehung des Volkes in den Dienst der Demokratie
stellte.

Der Weg, der von den Erben bis zu La Reproduction fiihrt, zeigt dies umso
eindriicklicher, als er auf dem starken Punkt der padagogischen Republik beharrt,
der zu ihrem Schwachpunkt geworden ist: der Indienstnahme der demokrati-
schen Ausbildung in den aristokratischen und elitiren Tugenden — die aristoteli-
sche Logik der 1880er Jahre, die in den 1960er Jahren zur Inkonsequenz oder zur
List der Bildungsmaschine geworden ist. Bourdieus und Passerons Analyse fasst
dieses Paradox in Webers Konzept des Charisma. Bei Weber war das Charisma
das traditionelle Attribut legitimer Autoritit, die durch die moderne Rationalisie-
rung Leck geschlagen wurde. Dieses Konzept enthielt somit die Ambiguitit des
Verhiltnisses seiner Wissenschaft zur modernen Rationalitit. Bei Bourdieu und
Passeron 16sen die offensichtlichen Schliisse aus der marxistischen Ideologie-
kritik die Ambiguitit auf und erlauben es, das Charisma als den Uberschuss der
symbolischen Verausgabung zu erkennen, der die Maschine der Reproduktion am
Laufen hilt. Es wird somit moglich, in ein und demselben Konzept die Autori-
tit des Lehrers, die ,,.Begabungen®, die er den Schiilern zu- oder abspricht, die
Litotes der klassischen Literatur, die er erklart, und die guten Manieren der Biir-
gersohne, die davon profitieren, zusammenzufassen. Die Beweisfiihrung ldsst sich
wiederum wie folgt zusammenfassen: Die Schule reproduziert die sozialen Herr-
schaftsverhéltnisse durch den Gebrauch und die Errichtung einer aristokratischen
Ideologie der ,,Begabung® und der ,,Kultur®, die die S6hne des Volkes dazu treibt,
sich zugunsten der einzigen Erben auszuschlieBen.?

Es bleibt herauszufinden, in welche transformatorische Praxis diese Kritik miin-
den kann. Und eben hier kehrt die Webersche Skepsis das Spiel der marxistischen
Anklage um. Tatsédchlich stellen Bourdieu und Passeron in einem ersten Schritt der
Aristokratie des Charismas eine rationale Pidagogik gegeniiber, die allen die Mit-
tel eines rationalen Erlernens der schulischen Kultur an die Hand gibt. Diese Idee
jedoch scheint augenblicklich im Widerspruch zu jeder subversiven Intention zu

3Bourdieu, Pierre und Jean-Claude Passeron. 2007[1964]. Die Erben. Studenten, Bildung
und Kultur, Konstanz: UVK.



Die Ethik der Soziologie 263

stehen: Die alte Pdadagogik der Aufklirer, die das Volk aufkliren, ist zu einer Tech-
nik geworden, gleichgiiltig gegeniiber jedem anderen Einfluss als ihrer eigenen
Reproduktion. Die rationale Piadagogik kann, in jedem System, nur die Rationalitit
dieses Systems lehren.?*

Einerseits kann die marxistische Anklage in der Kunst des Sozialen, die Durk-
heim und Mauss lehren wollten, nur mehr eine Ideologie der Kollaboration der
Klassen sehen. Andererseits kann der Pddagoge nichts mehr fiir diese revoluti-
ondre ,,.Bewusstwerdung®, die der Ankldger fordert. Einerseits klagt die mar-
xistische Kritik der sozialen Grundlagen der Ideologie den Betrug hinter dem
Weberschen Charisma an. Andererseits zeigt die Webersche Untersuchung der
Legitimitét und ihrer Rationalisierung, dass die legitimierende Wirkung der auf-
gezwungenen Kultur sich unméglich nicht reproduzieren kann, schon wegen der
Definition der ausgeiibten symbolischen Gewalt. Gegeneinander arbeitend biin-
deln Marx und Weber ihre Anstrengungen in dieser merkwiirdigen Figur, die die
neue Soziologie als eine militante Wissenschaft definiert: die radikale Kritik einer
radikal unverinderlichen Situation.

Und so griindet La Reproduction das Konigtum der soziologischen Kritik auf
den Ruinen der militanten Pddagogik. Die ganze Unternehmung beruht auf einem
einzigen Konzept: der Willkiir. Jede Padagogik ist symbolische Gewalt, also Auf-
zwingen von Willkiir. Aber diese Willkiir hat genaugenommen eine doppelte
Bedeutung. Die péddagogische Handlung ist willkiirlich, insofern sie die Kul-
tur einer bestimmten Klasse reproduziert, sie ist es aber auch in ihrer Existenz
selbst, die im Feld der Moglichkeiten einen Ausschnitt vornimmt, der niemals in
sich notwendig ist. Fortan ist der Diskurs iiber die erste Willkiir dazu verdammt,
sich stets in der Sprache der zweiten auszudriicken. Und vor dieser gibt es kein
Entkommen: Die pddagogische Handlung kann sich nur im Modus der legitimen
Aussage vollziehen. Thr Akt, der stets willkiirlich ist, driickt sich stets in der Spra-
che der Notwendigkeit aus, oder er versagt sich das Recht, gehort zu werden. Die
piadagogische Handlung legitimiert ipso facto eine pidagogische Autoritit, die sie
im Umkehrschluss legitimiert. Die Willkiir kann nicht nicht verkannt werden. Wer
glaubt, die Willkiir aufzuzeigen, verkennt sie. Und wer dieses Verkennen ankla-
gen will, tduscht sich tiber die Art und Weise, auf die es verkennen lésst.

So finden sich zugleich die alten Hoffnungen der piddagogischen Republik und
die neuen Hoffnungen der militanten Anklage enttduscht. Der Militante, der die
sozialen Grundlagen der ,biirgerlichen Schule* anklagen will, ist dazu verdammt

3Bourdieu, Pierre und Jean-Claude Passeron. 1970. La Reproduction, Paris: Minuit,
S. 68-70.



264 J. Ranciére

umbherzuirren zwischen der Position des Schiilers, der nicht weif3, wie die Maschine
auf ihn zugreift und der des Pddagogen, der einer legitimen Autoritit bedarf, um
die Willkiir hinter der Legitimitit anzuklagen. Eine beispielhafte Situation des auf-
sdssigen Studenten, der, indem er die Autoritit des Systems blolegen mochte, den
Zauber des Charismas erneuert. Jede Pidagogik der Anklage reproduziert die pada-
gogische Maschine. Und das prophetische Wort kann nur den Konvertiten predigen.

6 Die Tautologie in Bewegung

Diese gemeinsame Ohnmacht von demokratischer Pddagogik und militanter Pro-
phetie hat die Position des Soziologen als einzigem legitimen Ankldger zur Folge.
Danach zu fragen, warum diesem als einzigem das Privileg zukommt, dem Ver-
kennen zu entgehen und das Willkiirliche zu sagen, wiirde bedeuten, die Logik
der unternommenen Wendung zu ignorieren: In eben jenem Male, in dem die
reproduktive Macht in der Gestalt des Pddagogen konzentriert wurde, und in dem
der Soziologe sich als der Andere des Pddagogen setzt, kommt er ipso facto in die
Position des wahrhaften Ankldgers.

Der Soziologe kann die ,, Lecon sur la lecon* vornehmen, da der Pidagoge es
nicht kann. Anders gesagt, die neue Soziologie, die Bourdieu vorschligt, ist nur
in dem Male die Wissenschaft des Sozialen, wie dieses sich auf die Verschleie-
rung seiner selbst beschrinkt.

Man sieht die Griinde: Lige die Wahrheit des ,,Verkennens* oder des ,,Vernei-
nens* in der Reproduktion der Produktionsverhiltnisse, so wiirde sich dem Gelehrten
als dem Spezialisten des Verkennens sein ,,Verstecktes” zu einer fremden Wissen-
schaft der Produktionsverhiltnisse fiigen, und in der Praxis politischer Enthiillung
und Verwandlung auflosen. Seine ganze Wissenschaft besteht darin, dieser doppelten
Bedrohung zu widerstehen, und iiberall die unauflésbare Wirksamkeit des ,, Versteck-
ten’ aufzuzeigen. So ist zum Beispiel nur allzu bekannt, dass die Kinder der unteren
Klassen von der Universitit nahezu vollstindig ausgeschlossen sind, und es ist allzu
offensichtlich, dass ihre kulturelle Unterlegenheit die Konsequenz ihrer 6konomi-
schen Unterlegenheit ist. Der Soziologe kann ,,seine* Wissenschaft nur behaupten,
indem er diese zu offensichtliche Konsequenz aus dem Kreis des notwendigen Ver-
kennens herausheben kann. Dieser vollkommene Kreis beruht auf zwei Aussagen:

1. Die Kinder der unteren Klassen sind von der Universitit ausgeschlossen, da
sie die wahren Griinde fiir ihr Ausgeschlossensein nicht kennen (Die Erben).

2. Das Verkennen der wahren Griinde fiir ihr Ausgeschlossensein ist ein Struktur-
effekt, der durch die bloe Existenz des sie ausschlieBenden Systems erzeugt
wird (La Reproduction).



Die Ethik der Soziologie 265

Zusammengefasst: Sie sind ausgeschlossen, da sie nicht wissen, warum sie aus-
geschlossen sind; und sie wissen nicht, warum sie ausgeschlossen sind, da sie
ausgeschlossen sind. Die Tautologie dieser Beweisfithrung wird zur Notwen-
digkeit ihres Verkennens. Der Soziologe richtet sich in der Position des ewigen
Anklédgers eines Systems ein, das {iber die Fihigkeit verfiigt, sich vor seinen
Agenten ewig zu verschleiern: ,,Die bestehende Ordnung und ihre Grundlage, die
Kapitalverteilung, tragen zu ihrem eigenen Fortbestand schon durch ihre blof3e
Existenz bei, d. h. durch die Symbolwirkung, die sie von dem Moment an entfal-
ten, wo sie Offentlich und offiziell bestétigt und eben dadurch verkannt und aner-
kannt werden.*33

Ein vollkommener Kreis aus ,,das heiit* und ,,eben dadurch®, aus blofer Exis-
tenz und Uberschuss. Es ist nicht moglich, sich vorzustellen, dass die Ordnung
jemals authoren wiirde ,,durch ihre bloe Existenz* zu ihrem ,eigenen Fortbe-
stand* beizutragen; es ist also unmoglich, dass sie nicht fortwihrend jenen Uber-
schuss des Verkennens (re)produziert, der dazu bestimmt ist, sich zum Verkennen
des Verkennens zu verdoppeln und so weiter und so fort. Die theoretische Mecha-
nik von Bourdieus Effekt kann als das Zusammenspiel der folgenden zwei Aussa-
gen zusammengefasst werden:

1. Das System reproduziert sich, da es verkannt wird.
2. Das System erzeugt durch die Reproduktion seiner selbst einen Effekt des
Verkennens.

Es ist fortan unmoglich, dass das durch den Soziologen entschleierte Inferesse
sich jemals zu einer Wissenschaft der Produktionsverhiltnisse fiigen, noch in
einer militanten Kritik auflésen konnte. Tatsdchlich wirkt jedes Element der Mat-
rix alternativ als Verschleierung des anderen. Betrachten wir etwa jenen ande-
ren Gemeinplatz, dem zufolge die Reichsten in den teuersten Restaurants essen
gehen. Die Wissenschaft wird sich in ihrer Wiirde verpflichtet sehen, das Fol-
gende aufzeigen:

1. Sie gehen nicht dorthin, weil sie reicher sind, sondern um sich von der Vulga-
ritdt der Armeren abzuheben. Kurz gesagt, dieser Konsum von Lebensmitteln
ist eigentlich eine Umwandlung von 6konomischem in kulturelles Kapital.

2. Dieser ,,eigentliche* Grund kann nur wirken, wenn er nicht bekannt ist.

3Bourdieu, Sozialer Sinn, S. 246.



266 J. Ranciére

Dieses Verkennen wiederum stellt sich auf zwei Weisen her:

1. Sie miissen denken, dass sie dem Vergniigen eines guten Essens an einem
angenehmen Ort nachkommen, um sich zu verbergen, dass sie sich einem
erzwungenen Ritual der Distinktion hingeben.

2. Sie miissen sich den Ritualen der Distinktion hingeben, um sich zu verbergen,
dass sie schlicht ihr 6konomisches Privileg ausiiben.

Man weill im Ubrigen, dass die Armen im Rahmen ihrer Moglichkeiten ebenso
verfahren. So wiren wir naiv zu glauben, dass sie einfacher essen, da ihr Budget
kleiner ist. Man muss verstehen, dass sie einfacher essen, da sie das Gehabe nicht
mogen, und dass sie das Gehabe nicht mogen, da sie sich dariiber hinwegtduschen
miissen, dass sie nicht iiber die dafiir nétigen Mittel verfiigen.?® Im Unterschied
zu den Ziigen, verdeckt die Verschleierung immer eine weitere: es gibt immer
einen verborgenen Grund dafiir, (sich) den verborgenen Grund zu verbergen.’’
Die Wissenschaft des Soziologen zeigt sich also jener Suche nach dem entwende-
ten Brief verwandt, der, indem er sich den Blicken aussetzt, verbirgt, dass er nicht
verborgen ist — was tatsiichlich niemand sehen kann.38

7 Die falschen Briider

Und doch bedarf es eines bestimmten Kontexts, damit der Trick des entwende-
ten Briefs seine volle Wirkung entfaltet: derjenige der Familie und des Verstof3es.
Dupin erinnert den Minister daran, dass:

Un forfait si funeste.

S’il n’est digne d’Atrée est digne de Thyeste.

[Ein solch schindliches Verbrechen

ist wenn nicht Atrée nur Thyeste wiirdig.]>

36Vgl. in Die feinen Unterschiede die Kap. 3 und 7.

3[An franzdsischen Bahniibergingen findet man stets ein Schild mit der Aufschrift ,,Ein
Zug kann einen weiteren verdecken!*; d. Ubs.].

3Vgl. Bourdieu, Sozialer Raum und Klassen, S. 64, selbstverstindlich auf Lacans Ana-
lyse von Poes Erziahlung (Schriften 1, 2016, S. 7-60) verweisend. Siehe auch Milner, Jean-
Claude. 1982. Retours a la lettre volée. Cahiers de poétique comparée.

3Uber die Rolle, die Crébillons Atrée im entwendeten Brief einnimmt und iiber das ,,brii-
derliche Motiv siehe den erwidhnten Artikel Jean-Claude Milners.


http://dx.doi.org/10.1007/978-3-658-20670-3_3
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-658-20670-3_7

Die Ethik der Soziologie 267

Auf dieselbe Weise miissen Bourdieus Paradoxa, um mehr als nur ein Gesell-
schaftsspiel zu sein, eine Triebfeder schuldiger Bruderschaft in Gang setzen. Die
Lehre von der Lehre verwehrt sich gegen jede Berufung auf Ressentiment und
Schuld. Doch diese prinzipiellen Erkldrungen konnen nichts an der Logik jener
paradoxen Wissenschaft dndern. Indem sie die Militanzen der Erziehung und
die Padagogiken der Anklage zunichtemacht, hat sie fiir jene ,,Verschleierung*
gesorgt, die ihr als Objekt dient. Doch sie hat sich im selben Zug wieder die Attri-
bute des Pddagogen und des Militanten eingehandelt. Sie vermag allen zu zeigen,
dass man das, was doch ins Auge springt, nicht sieht, weil man es nicht sehen will.
Und auch hier errichtet sie ihre perfekte Zirkelschliissigkeit durch den Gebrauch
widerspriichlicher Theorien. Sie spielt mit dem Gleiten zwischen dem Verkennen,
das auf Freuds Wissenschaft vom Unbewussten verweist, und dem Verneinen, das
auf Sartres Anklage der Unaufrichtigkeit verweist, zwischen der Notwendigkeit,
die sich den militanten Naivitidten gebietet, und der Weigerung zu sehen, in der die
Schuld des biirgerlichen Intellektuellen liegt. Wihrend sie im Sturmschritt Sart-
res ,,imaginire Anthropologie“” verwirft, entlehnt sie ihr doch sowohl das Motiv
der ,,Distinktion* — als Euphemismus fiir die biirgerliche Herrschaft*! — als auch
den moralischen Ansporn zum Eingestindnis ihrer ,,Unaufrichtigkeit”, die deren
Analyse glaubwiirdig macht. Die ,,subjektivistische* Philosophie von Schuld und
Engagement, die die Wissenschaft abzulehnen vorgibt, ist eigentlich notwen-
dig, um die Konsistenz ihrer Beweisfiihrung sicherzustellen. Vergeblich wiirde
sie sich diese Konsistenz von den mathematischen Genauigkeiten von Vokabular
und Form erwarten, wie etwa in jenem Theorem aus den feinen Unterschieden:
,Einem bestimmten Umfang ererbten Kapitals entspricht ein Biindel ungefihr
gleich wahrscheinlicher, zu ungefihr gleichwertigen Positionen fithrender Lebens-
ldufe — das einem bestimmten Individuum objektiv gegebene Mdglichkeitsfeld.***
Alle ,,Gleichs* und ,,Gleichwertigkeiten* der Welt konnten nicht den anfing-
lichen Fehler dieses Theorems aufheben: Jener ,bestimmte Umfang® ist genau
genommen unbestimmbar — die Umwandlung des 6konomischen Kapitals in kul-
turelles Kapital ist nicht zu beziffern. Weder die Statistiken des Soziologen noch
seine Untersuchungen konnen Abhilfe schaffen: Erstere betonen die 6konomische
Dominanz, die verhiillt werden sollte, letztere greifen zu dem, was das Subjekt,

40Vgl. Bourdieu, Sozialer Sinn Kap. 2 und ders. 2011[1997]. Der Tote packt den Lebenden.
In Der Tote packt den Lebenden, Hamburg: VSA.

4lygl. Sartre, Jean-Paul. 1967[1960]. Die Kritik der dialektischen Vernunft, S. 815 f., sowie
Der Idiot der Familie (1977/1979).

“Bourdieu, Die feinen Unterschiede, (1982, S. 188).


http://dx.doi.org/10.1007/978-3-658-20670-3_2

268 J. Ranciére

das iiberrascht werden soll, bereits meint. Bleibt, um die WahrheitsmaBigkeit der
Wissenschaft sicherzustellen, das Gefiihl der Schuld des ,,Erben®, der gezwungen
ist, anzuerkennen, dass er doch Privilegien genief3t und dass er alles dafiir tut, es
nicht zu sehen. Dieses Gefiihl ist es, das die Berechnung unternimmt und die Ver-
schleierung eingesteht, die zur Verwandlung der Tautologie in eine wissenschaft-
liche Aussage notig ist. Es versichert den Soziologen seiner doppelten Wirkung:
Der Beweis des Verkennens, das er als einziger erkennt und von dem er weil,
dass es unauflosbar ist; der Zeigefinger, der auf der trivialen Realitét ruht, die sein
distinguierter Gegenspieler nicht sehen will. So errichtet er das Konigtum sei-
ner militanten Wissenschaft zwischen dem Verkennen des ,.Enteigneten® und der
,,Verneinung*“ des Erben. Ersterer kann sein ,,objektives Interesse* nicht sehen,
und umso weniger, als das System ihm keines zugesteht.*> Letzterer will sich
nicht seine Abscheu vor dem Vulgidren eingestehen und nicht seine verbissenen
Investitionen auf dem Markt der Distinktionen. Beide sind somit dazu verdammit,
gemil ihrer je eigenen Art ,nicht zu sehen®, ihre Positionen zu reproduzieren.
Und vor allem sind sie dazu verdammt, einander nie zu begegnen, insofern sie
eingesperrt sind, der eine in der Reproduktion seiner Arbeitskraft, der andere in
den Uberbietungen der Distinktion.

So findet sich die aristokratisch-demokratische Ethik ruiniert, die Die Gabe
getragen hat, wie sie die Trdume einer demokratischen paideia getragen hatte, an
die die junge Soziologie ihr Projekt gebunden hatte. Diese Ethik setzte voraus,
dass die Klassen sich verstindigen konnten, da es iiberall ,,Edles* gab, iiberall
jene Manifestationen der ,,GroBziigigkeit™ und ,.Zivilitit”, die die Einigung oder
den Konflikt 6konomischer Interessen iiberwogen. Es gibt nichts mehr als die
Einsamkeit des Verneinens und Verkennens. Da jede ,,GroBziigigkeit ein ,,verof-
fentlichtes* Interesse ist, ergibt sich die Unmoglichkeit jeder progressiven Pida-
gogik und jeder kulturellen Kommunikation.

Indem er sich die Kantische Asthetik vornimmt, nimmt sich Bourdieu den
Kern des Problems vor. In der Kritik der Urteilskraft hatte die Behauptung von
virtueller Universalitit und Interesselosigkeit des Geschmacksurteils die folgende
fundamentale Funktion: Sie bestdtigte mit der Existenz eines ,,Gemeinsinns* die
Moglichkeit der Kommunikation, die progressive Hoffnung seiner Zeit; diejenige

43, Die Angehorigen der unterdriickten Klassen haben gerade auf dem Gebiet von Erzie-
hung und Bildung wohl die geringsten Chancen, ihr objektives Interesse zu entdecken.*
(Die feinen Unterschiede, S. 606). Doch hat La Reproduction nicht aus jedem ,,objektiven
Interesse™ der materiell Dominierten einen Selbstwiderspruch gemacht?



Die Ethik der Soziologie 269

auf die Moglichkeit einer sprachlichen Verstindigung zwischen den Klassen.**

Man weil3, wie diese progressive Hoffnung durch die marxistische Ideologie-
kritik zertrimmert wurde. Der , Kommunikation® des progressiven Glaubens
stellte diese die Forderung nach der Zerstorung der Herrschaftsverhiltnisse
entgegen, die einzig die Errichtung einer Gesellschaft des interesselosen Aus-
tauschs erlaubt. Nun, da diese Hoffnung mit ihren Gewinnen und Verlusten in der
Geschichte abgeschrieben wurde, kann der Soziologe in dieser doppelten Trauer
seine neuen Konigsgewinder schneidern. Mit der marxistischen Kritik wird er die
Einsicht verbreiten, dass alles Denken von der Gabe und der Kommunikation ein
Verneinen der Klassentrennung ist. Und er wird zeigen, wie diese Klassentren-
nung in die kleinsten Details der Haltung und des Verhaltens unserer Zeit einge-
schrieben ist. Und doch weil} er, dass jeder Wille, die Trennung zu iiberwinden,
selbst zu Verneinen und Verkennen verdammt ist. Dieser Kampf der Klassen, von
dem er fordert, man diirfe ihn nie vergessen, ist fortan eine ewige Wahrheit, deren
ewiges und unwiederbringliches Vergessen anzuklagen sein alleiniges Privileg ist.

8 Die doppelte Wahrheit der Wissenschaft

Es stimmt, dass diese Einsamkeit durchaus geteilt wird. Nichts ist fiir die post-
demokratische und postmarxistische Intelligenzija banaler als jenes Denken von
der ,.Entmystifizierung®, das von der doppelten Trauer profitiert und das gefahr-
los triumphiert, indem es zeigt, wie iiberall in den Hohen von Ethik und Asthe-
tik das 6konomische Interesse und der soziale Konflikt ,,verborgen sind. Ein
,.lkonoklasmus*, der zu einer gewohnlichen Denkweise geworden ist, in dem der
erniichterte, aber noch immer aggressive Marxismus jener alten liberalen Weis-
heit die Farben des Ressentiments leiht, der zufolge die Interessen, auch als ver-
neinte, nicht aufthéren wiirden, die Welt zu regieren.

Es gab die progressive Ethik von Aufkldrung und Solidaritit, die die Klassen
einen sollte; es gab die marxistische Ethik von Kritik und Kampf, die sie besei-
tigen sollte. Heute bleibt uns die Ethik des Verdachts, die jede Praxis und jeden
Diskurs in das Kalkiil einer mehr oder weniger raffinierten Okonomie iiberfiihrt
und die der Schuld, die an die letzte Instanz all dieser florierenden Miérkte erin-
nert: die schlichte Okonomie der Enteignung der Enteigneten, als deren Kom-
plizin sich jede Forderung nach edlen Tugenden wissen muss. Diese Verbreitung

4vel. Kant, Immanuel, 1968[1790]. § 60. Anhang. In Kritik der Urteilskraft,. Frankfurt
a. M.: Suhrkamp, S. 300.



270 J. Ranciére

von Geheimnissen, die jeder kennt, sichert das unentwegt erneuerte Vergniigen,
das Vergniigen an der ,,Hellsichtigkeit”, die zeigt, dass ,,dieses stets nur ,,jenes
ist, und zu den verborgenen Griinden vordringt, aus denen der eigene Nachbar
diese Offensichtlichkeit nicht sehen kann oder nicht sehen will. Der Nachbar
konnte erwidern, dass die ,,Hellsichtigkeit™ der Entmystifizierung nur der Rest
von kartesischem ,,gesunden Verstand* oder kantischem ,,Gemeinsinn* ist, der fiir
alle verfiigbar ist, in einer Welt, die Kenntnis davon hat, dass jede Kommunika-
tion und jedes Teilen ein schlechter Traum sind.

Vergebens will der Soziologe also den SpaBlverderber geben, indem er sich
damit briistet, jene sokratische Distanz einzufiihren, ,,die noch der Ubereinstim-
mung einen Hauch von Hiresie oder Ironie verleiht.“4> Abgesehen von einigen
wenigen Fossilien findet sich heute kein konformer Gedanke mehr, der sich nicht
selbstgefillig als die unglaubliche Erschiitterung von allem, was jeder geglaubt
hat, ankiindigt. Vergebens beschuldigt er sich, den Glauben ins Taumeln zu brin-
gen, ,,der die gewohnliche Voraussetzung fiir das erfolgreiche Funktionieren die-
ser Institution darstellt.“4¢ Heute funktionieren die Institutionen, und seine im
Besonderen, nur iiber diese Institutionalisierung des Unglaubens, die jedem Sub-
jekt das eitle Aufplustern verschafft, das es an seinem Platz hilt.

Das Denken, das sich von den iiblichen Entmystifizierungen des Ressenti-
ments abheben will, bedarf also einer weiteren Wendung. Der Realismus des
anklagenden Zeigefingers, der den Verneiner dazu zwang, beim Volk die Unter-
hemden und die Teller voll Bohnen zu sehen, muss sich zum beschwichtigten
Wissen umkehren, dass ,,die sozialen Funktionen [...] soziale Fiktionen**’ sind;
dass jenes schreckliche ,,Soziale* schlicht und einfach der Stoff der Erzéhlungen
ist, die ein jeder webt, um der nackten Absurditit der Abwesenheit einer eigenen
Bestimmung zu begegnen; und dass der ,,zureichende Grund®, der das Univer-
sum der Reproduktion und der Distinktionen organisiert, die Leichtigkeit eines
,Spiels nach Regeln* hat, in dem die Mitspieler, wie die Blauen und die Grii-
nen in Byzanz, ihr gesamtes Universum von der Willkiir der Farbe des Gewands
strukturieren lassen, das sie tragen.*8

Eine letzte Wendung, der der militante Funktionalismus des ,.alles geschieht
als ob* umso eher zuginglich ist, als er allen Ereignissen und allen Requisiten
seines Universums jene absolute Funktionalitit zugeschrieben hat, die es nur in

“Bourdieu, Sozialer Raum und Klassen, S. 79.
4bebd. S. 80.

4Tebd. S. 76.

48ebd. S. 73 f.



Die Ethik der Soziologie 271

der Interpretation von Mirchen gibt. Das Pascalsche Wissen vom menschlichen
Elend gibt somit dem Diskurs der Elite seinen distinguierten Ton, der den blinden
Zustrom entmystifizierenden Denkens auf Distanz hilt, indem er die Gleichwer-
tigkeit der positiven Gewissheiten der Sozialwissenschaft mit den mirchenhaften
Verteilungen und den magischen Ritualen eingesteht.

Diese Wendung vollzieht sich in einem neuen Spiel des ,,wie du mir so ich dir®,
das sich hier zwischen dem Soziologen und dem Historiker entspinnt. Einerseits
hebt der Soziologe zum Vorteil der Gemeinschaft der Historiker das Ultimatum
auf, das die junge Soziologie, durch die Stimme Francois Simiands am Anfang
des Jahrhunderts den Historikern gestellt hatte: Geld oder Leben — oder, wenn
man so will, Okonomie oder Tod: die Strenge statistischer Reihen oder die Eitel-
keit des Glaubens. Zum unabschlieBbaren Problem der Annalen — wie den Raum
beschreiben, der zwischen der Niichternheit der Morphologien oder den mathe-
matischen Reihen und dem Schillern des Glaubens liegt, von dem die Menschen
leben — bringt er die Losung: Eine Okonomie der Positionen und der Ubertragun-
gen des sozialen Spiels, in dem jede Position einen Habitus determiniert, in dem
jeder Glauben sich in ein Koordinatensystem fiigt und ordnet. Er schenkt somit
dem Historiker den Kontinent, der seine Eisberge verbindet. Der Historiker gibt
im Gegenzug den kompakten Tatsachen des Soziologen die Transparenz derselben
Eisberge und nimmt seinen Landkarten der Wahrheit und Verneinung ihre ankla-
gerische Bissigkeit. Zyklisch zum skeptischen Prinzip seiner Zunft (jede ,,unhin-
tergehbare Wahrheit* gibt sich in einem Schriftstiick zu erkennen, in dem sich
die Willkiir eines hellsichtigen Intellekts aufdringt*®) iiberreicht er dem Soziolo-
gen die Gabe der elaboriertesten und distinguiertesten Form jener professionellen
Skepsis: Auf dem Territorium des Historikers gibt es nur ,,imaginierte Paldste®,
errichtet im Sinne dieses oder jenes ,,Wahrheitsprogramms**?. Zugang zur hochs-
ten Weisheit, die gebietet, den Halbgeschickten und dem Gewohnlichen unter den
Professoren die Plattitiiden der zur Schau gestellten Wahrheit zu iiberlassen.

Es ist wohl das Mindeste, dass der Soziologe der feinen Unterschiede sich den
Vorschriften seiner eigenen Wissenschaft fiigt, und den wissenschaftlichen Habi-
tus an die Verdnderungen der Position des Gelehrten anpasst. So stellt die Lecon
sur la lecon einen Ritterschlag dar. Wer den Tempel der hoheren Wissenschaft

4Was die klassische und platte Version des ,,Positivisten* jener professionellen Skepsis
betrifft, wird man die Lektiire Charles Seignobos stets erfrischend finden: La Méthode his-
torique appliquée aux sciences sociales [Die Anwendung der historischen Methode auf die
gesellschaftlichen Wissenschaften], Paris 1901.

5OVeyne, Paul. 1987[1983]. Glaubten die Griechen an ihre Mythen? Frankfurt a. M.: Suhrkamp.



272 J. Ranciére

betreten mochte ist dazu angehalten, die Aggressivitit des Professors mit seinem
auf die unterdriickte Wahrheit gerichteten Zeigefinger abzulegen zugunsten der
Skepsis des Weisen, der um die Irrungen des Willens zur Wahrheit weifl. Denn
die Wahrheit, so sagt einer der Weisen, die ihn begriilen, ist nichts als ,,das Hiut-
chen herdenhafter Selbstzufriedenheit, die uns vom Willen zur Macht trennt*>!.

Die Doppelte Wahrheit des sozialen Wissens. Es hat damit begonnen, die
Mythen des Unwissenden an die Tatsachen der Wissenschaft zu verweisen. Nun
verweist es das entmystifizierende Wissen der Halbgeschickten an die urspriing-
liche Unvernunft, die jede Vernunft als eine einfache ,Lichtung im Nichts*5?
begriindet. Einerseits ist es Erzdhlung iiber das Volk, in der die Reformen ihre
Griinde finden, die zur Demokratisierung des Bildungswesens die Erben der
zweiten Klasse der Bescheidenheit ihres pidagogischen Dienstes zufiihren.’3
Andererseits ist es Erzdhlung von der Erzdhlung, die einer kleinen Elite das bit-
tere Wissen bewahrt, dass die soziale Ungleichheit der ,,diakritischen® Natur des
Zeichens inhirent ist.* So kommt jedem Rang in der Hierarchie des Wissens die
Begriindung zu, die zu ihm passt und die Welt des Denkens ist in Ordnung, vom
Kindergarten bis zum College de France. So entwirft die Demokratie heute ihre
Natur und ihre Bildung.

Aus dem Franzosischen von David Rupp.

Literatur

Bourdieu, Pierre. 2011. Der Tote packt den Lebenden, Hamburg: VSA.

Bourdieu, Pierre. 1985. Sozialer Raum und »Klassen«: Zwei Vorlesungen. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre. 1990. Was heifit sprechen? Die Okonomie des sprachlichen Tausches.
Wien: Braumiiller.

Bourdieu, Pierre. 1987. Sozialer Sinn. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre. 1993. Soziologische Fragen. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Slebd. S. 145. Denen, die weder Nietzsche noch Gilles Deleuze gelesen haben, hilft es viel-
leicht, daran zu erinnern, dass der ,,Wille zur Macht* nicht die Begierde nach Macht ist,
sondern ganz im Gegenteil der Zustand dessen, der keine Macht mehr zu Verlangen hat.
S2ebd. S. 153.

33Siehe Douailler, Stéphane. 1984. Démocratie sociale et cuisine pédagogique. In L’empire
du sociologue, Paris: La Découverte, S. 102-116.

5*Bourdieu, Pierre. 1990[1982]. Was heif3t sprechen? Die Okonomie des sprachlichen Tau-
sches. Wien: Braumiiller.



Die Ethik der Soziologie 273

Bourdieu, Pierre. 1982. Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteils-
kraft. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre und Jean-Claude Passeron. 1970. La Reproduction, Paris: Minuit.

Bourdieu, Pierre und Jean-Claude Passeron. 2007. Die Erben. Studenten, Bildung und Kul-
tur, Konstanz: UVK.

Caillé, Alain. 1981. La sociologie de I'interét est-elle intéressante? Sociologie du travail,
Juli-Sept 1981: 257-274.

Douailler, Stéphane. Démocratie sociale et cuisine pédagogique. In L’empire du socio-
logue, 102—116. Paris: La Découverte.

Durkheim, Emile. 1995a. Die Philosophie an den deutschen Universititen. In Uber
Deutschland. Texte aus den Jahren 1887 bis 1915. hg. und iibs. von Franz Schultheis,
27-83. Konstanz: UVK.

Durkheim, Emile. 1995b. Die positive Moralwissenschaft in Deutschland. In Uber
Deutschland. Texte aus den Jahren 1887 bis 1915. hg. und iibs. von Franz Schultheis,
85-175. Konstanz: UVK.

Durkheim, Emile. 1995¢. Bau und Leben des sozialen Korpers nach Schaeffle. In Uber
Deutschland. Texte aus den Jahren 1887 bis 1915. hg. und iibs. von Franz Schultheis,
189-216. Konstanz: UVK.

Durkheim, Emile. 1975. L’état actuel des études sociologiques en France. In Textes, Bd. I,
73-108. Paris: Minuit.

Filloux, Jean-Claude. 1977. Durkheim et le socialisme, Genf: Droz.

Kant, Immanuel. 1968. §60. Anhang. In Kritik der Urteilskraft, 300. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Lacan, Jacques. 2016. Das Seminar iiber ,,.Der gestohlene Brief*. In Schriften I, 12-76.
Berlin, Wien: Turia + Kant.

Lacroix, Bernhard. 1981. Durkheim et la politique, Paris: Presses de la Fondation Nationale
des Sciences Politiques, Presses de I’Université de Montreal.

Lefort, Claude. 1951. L’échange et la lutte des hommes. Les Temps modernes n°64: 1400-1417.

Lévi-Strauss, Claude. 1974. ,.Einleitung in das Werk von Marcel Mauss®. In Mauss, Mar-
cel. Soziologie und Anthropologie I, 7-41. Miinchen: Hanser.

Mauss, Marcel. 1969. Divisions et proportions des divisions de la sociologie. In Euvres
Bd. III, hg. v. Victor Karady, 178-245. Paris: Minuit.

Mauss, Marcel. 1968. Die Gabe. Die Form und Funktion des Austauschs in archaischen
Gesellschaften. Ubs. v. Eva Moldenhauer. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Mauss, Marcel. 1924. Appréciation sociologique du bolchevisme. Revue de métaphysique
et de morale n°31: 103-132.

Mauss, Marcel. 1969. La nation. In: Euvres Bd. 111, hg. v. Victor Karady, 573-625. Paris:
Minuit.

Milner, Jean-Claude. 1982. Retours a la lettre volée. Cahiers de poétique comparée n°5: 61-88.

Ringer, Fritz. 1983. Die Gelehrten. Der Niedergang der deutschen Mandarine 1890—-1933.
Stuttgart: Klett-Cotta.

Sartre, Jean-Paul. 1977/79. Der Idiot der Familie. Gustave Flaubert 1821 bis 1857. Ham-
burg/Reinbeck: Rowohlt.

Sartre, Jean-Paul. 1967. Die Kritik der dialektischen Vernunft. Hamburg/Reinbeck: Rowohlt.

Seignobos, Charles. 1901. La Méthode historique appliquée aux sciences sociales. Paris:
Félix Alcan.

Veyne, Paul. 1987. Glaubten die Griechen an ihre Mythen? Frankfurt a. M.: Suhrkamp.



®

Check for
updates

Der Eros der Strafle

Uber die Produktion des Unvernehmens und ihr Wert
fur die Soziologie

Philipp Kleinmichel und Veronika Zink

1 Einleitung

Um die Bedeutung Rancieres fiir die Soziologie verstehen zu konnen, lohnt es
sich, einen Blick auf Rancieres Erfolg auferhalb seiner akademischen Disziplin,
der politischen Theorie, zu werfen. Die erfolgreiche Rezeption Ranciéres innerhalb
der globalen Kunstwelt, die spétestens mit der Verbreitung seines Buchs Die Auftei-
lung des Sinnlichen (2006) begann, ist namlich eng mit einer gewissen Verachtung
gegeniiber der Soziologie verbunden. Ranciére glaubt bekanntlich an eine beson-
dere Kraft des Asthetischen, die von der Kunst ausgehen soll, um die normative
Ordnung des gewohnlichen Sehens, Horens und Fiihlens neu aufzuteilen und zwar
unabhingig davon, wie das Kunstfeld und seine Milieus sozial strukturiert sind.
Natiirlich gelingt es Ranciere nicht, tatséchlich zu beweisen, dass die Art und Weise,
die Kunst wahrzunehmen, nicht von einer gewissen &sthetischen Ausbildung, und
daher von dem sozialen Milieu abhingig ist, in das man als Betrachter hineinge-
boren und in dem man sozialisiert wird. Denn offensichtlich schreibt Ranciere
seine Biicher gerade mit dem Ziel, einen besonderen &sthetischen Blick in seinen
Lesern auszubilden, der mit seinem eigenen geschulten, philosophischen Blick

P. Kleinmichel (D<)

Lehrstuhl fiir Kunsttheorie und inszenatorische Praxis, Zeppelin Universitit,
Friedrichshafen, Deutschland

E-Mail: philipp.kleinmichel @zu.de

V. Zink
Institut fiir Soziologie, Martin-Luther Universitit Halle-Wittenberg, Halle, Deutschland
E-Mail: veronika.zink @soziologie.uni-halle.de

© Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH 2018 275
T. Linpinsel und L.-T. Lim (Hrsg.), Gleichheit, Politik und Polizei: Jacques

Ranciere und die Sozialwissenschaften, Kulturelle Figurationen: Artefakte,

Praktiken, Fiktionen, https://doi.org/10.1007/978-3-658-20670-3_14



276 P. Kleinmichel und V. Zink

iibereinstimmt. Denn nur aufgrund dieses geschulten Blicks kann man sich von der
Moglichkeit einer &sthetischen Kraft tiberzeugen, die sonst genauso unvernommen
bleiben wiirde, wie das damit verbundene besondere politisch-emanzipatorische
Versprechen: Denn wer diesen Blick in sich ausgebildet hat, wer gelernt hat, auf
eine neue Art zu sehen, zu horen und zu fiihlen, wie sie aus Ranciéres Sicht der
modernen Kunst gemil ist, wird ohne Riicksicht auf seine soziale Herkunft zu
einer neuen sinnlichen Gemeinschaft von ,,freien und gleichen Menschen* gehtren
(Ranciere 2013, S. 18 f.).

Vor diesem Hintergrund hat Rancieres Erfolg in der Kunstwelt also eine dop-
pelte Bedeutung fiir die Soziologie. Aus einer kultur- und kunstsoziologischen
Perspektive wire es zum einen interessant zu untersuchen, warum dieses Verspre-
chen gerade in einem soziologisch sehr gut bestimmbaren Feld wie der Kunstwelt
so erfolgreich werden konnte? Inwieweit bedingen also die immer schon vorhan-
denen, historisch gewachsenen sozialen Regeln dieses besonderen Milieus den
Erfolg dieses Versprechens in einem ganz bestimmten geschichtlichen Moment,
der weltweit von der Zunahme sozialer und kultureller Konflikte geprigt ist? Da
aber zum anderen der veridchtliche Ton gegeniiber der soziologischen Perspek-
tive, die aus dem Bereich der &sthetischen Betrachtung der Dinge verbannt wer-
den soll, nicht unwesentlich zu dem Erfolg der Theorie beigetragen hat, scheint
es, unserer Ansicht nach, aber zunédchst notwendig, die Verachtung gegeniiber der
Soziologie zu verstehen. Dies gilt umso mehr als es sich keineswegs, wie man
zunichst meinen konnte, um eine Verachtung gegeniiber einer konkreten sozio-
logischen Theorie vom Typ Bourdieu, sondern um eine tiefe Verachtung gegen-
iiber der Soziologie {iberhaupt handelt. Daher werden wir uns hier vor allem auf
diesen Aspekt konzentrieren. So mochten wir erstens zeigen, wie diese Verach-
tung der Soziologie beschaffen ist und wie Ranciere sie begriindet. Zweitens
mochten wir untersuchen, auf welche Weise diese Verachtung mit dem Erfolg
von Rancieres Theorien zusammenhingt. Oder anders gesagt: Wir werden darle-
gen, dass der Reiz, den Rancieres Theorien auf viele Intellektuelle und Kiinstler
unserer Zeit ausiiben, auf die Vorstellung einer geschichtlichen Kraft des wahren
Lebens zuriickzufiihren ist, die von Ranciere als Ausdruck der Vernunft gedacht
wird. Daher scheint die Theorie Rancieres auch plausibel, denn die Geschichte
bringt stetig neue Sichtweisen und Ideen hervor, die, anders als die soziologi-
schen Untersuchungen an den Universititen, der herrschenden Ordnung der Dinge
widersprechen. Daher scheinen sie auch die Kraft zu besitzen, die Sichtbarkei-
ten der alten Weltordnung neu aufzuteilen. Allerdings zeigt sich gerade in dieser
reizvollen Vorstellung der innovativen und poetischen Kraft des wahren Lebens
auch die Schwiche von Rancieres Diskurs. Wie wir zeigen werden, hingt nimlich
nicht nur die Valorisierung der Innovation und Wirksamkeit dieser vermeintlich
neuen Ideen und Sichtweisen weiterhin von der Arbeit der Soziologie ab,



Der Eros der StraBe 277

vielmehr werden die neuen Ideen und Sichtweisen vor allem anderen an den
politischen und sozialwissenschaftlichen Instituten hergestellt und von dort aus
auf die Strae und in die Kunstwelt ausgeliefert.

2 Das soziologische Unvernehmen

Rancieres Verachtung der Soziologie nihrt sich, so die grundlegende These dieses
Beitrags, aus der Einsicht, dass die soziologischen Bemiihungen, den Sozius zu
klassifizieren und begrifflich zu erfassen, die Produktion neuer Ideen und Sicht-
weisen und damit politisch-poetische Weltoffnungen untergribt und polizeilich
zensiert. Die soziologische Arbeit dieser Strukturierung und Erfassung des Sozius
ist aber fiir die moderne Soziologie nicht nur charakteristisch, sondern kons-
titutiv: Der Wunsch der modernen Soziologie bei Comte ebenso wie spiter bei
Durkheim und Weber bestand bekanntlich darin, die soziale Wirklichkeit nach
bestimmten Kriterien zu verstehen und zu klassifizieren, um so die inneren Bewe-
gungsgesetze, den logos des Sozialen, offenzulegen. ,,Soziologie sollte”, wie
Bernhard Giesen schreibt, ,,eine Theorie der Struktur sein, die auf eine unsicht-
bare Weise die Phianomene ordnete und die selbst stabiler als diese Phinomene
war. Soziale Wirklichkeit wurde durch Ordnung erkldrt, Gemeinschaftlichkeit
wurde auf die Ordnung zuriickgefiihrt, sozialer Wandel vor allem als eine Verin-
derung dieser Ordnung fassbar* (Giesen et al. 2016, S. 12).

Wie die modernen Naturwissenschaften von dem Wunsch getrieben waren,
die Naturgewalten durch die Einsicht in ihre innere GesetzmiBigkeit steuern und
beherrschen zu kénnen, so folgte auch die soziologische Bestimmung der Bewe-
gungsgesetze des Sozialen dem Wunsch, den Sozius entsprechend seiner inneren
Struktur und GesetzmiBigkeiten zu regulieren. Die Einsicht in die Notwendigkeit
einer wissenschaftlich begriindeten Ordnung sollte, wie Durkheim unmissver-
stiandlich schreibt, die Gefahr der anomisch-anarchischen Kraft und Gewalt des
Sozialen bannen: ,,Wichtig ist, dafl diese Anomie endet und dafl man die Mittel
zur Herstellung eines harmonischen Zusammenspiels derjenigen Organe findet,
die sich noch unharmonisch aneinander stoflen, dal man deren Beziehungen
gerecht organisiert, indem man jene dufleren Ungleichheiten mehr und mehr ver-
mindert, die die Quelle des Ubels sind* (Durkheim 2012, S. 480).

Der modernistische, wissenschaftliche Ansatz der Soziologie, die dunklen,
unberechenbaren Abgriinde des Sozius zu erschlieSen, mathematisch und begriff-
lich zu strukturieren, konstituiert sich also auch in dem Glauben, die sozialen
Krifte und Gewalten politisch beherrschen und steuern zu konnen. Es geht mit
anderen Worten darum, Licht in das gesetzlose Dunkel zu bringen, in dem kein
Urteil moglich ist, und in dem jeder Richterspruch unvernommen bleiben muss.



278 P. Kleinmichel und V. Zink

Denn gerade dort, wo die Gesetze des Sozius nicht erkannt worden sind, lauert
die Gefahr der rechtlosen Gewalt und des Verbrechens.

Aber wie ist diese gefihrliche und rechtlose Gewalt des Sozius beschaffen?
Das ist die zentrale Frage, die Ranciere in seinen politischen und dsthetischen
Schriften beschiftigt. Und die Antwort, die Ranciere auf diese Frage gegeben hat,
ist relativ klar: Das, was als Gefahr erscheint und was sich dem Raum des Geset-
zes in einer autonomen und nicht kontrollierbaren Bewegung jenseits des Geset-
zes und polizeilichen Zugriffs entfaltet, ist kein boses Ubel, es ist nicht einmal
irrational, sondern verniinftig. In dem Kapitel Die Vernunft des Unvernehmens
seines vielleicht beriihmtesten Buchs Das Unvernehmen (2002) erldutert Ranciere
diesen Gedanken am Beispiel des Subjekts, welches im Dunkel des gesetzlosen
Raums aktiv wird, und von dem man sich, weil es, wie alle Gesetzlosen im Dun-
kel der Nacht operiert, nicht einmal sicher sein kann, ob es wirklich existiert.!
,,.Das Problem ist ndmlich die Frage, ob die Subjekte [...] ,sind‘ oder ,nicht sind®,
ob sie sprechen oder Lirm machen. Es ist die Frage, ob es einen Grund gibt, den
Gegenstand zu sehen, den sie als sichtbaren Gegenstand des Konflikts bezeich-
nen. Es ist die Frage, ob die gemeinsame Sprache, in der sie das Unrecht aufzei-
gen, wirklich eine gemeinsame Sprache ist“ (ebd., S. 62).

Die Antwort, die Ranciere auf diese rhetorischen Fragen gibt, ist unmiss-
verstindlich: das Subjekt dieser autonomen Bewegung im Dunkel der Nacht ist
nicht, es spricht nicht. Es gibt weder einen Grund, den Gegenstand des Konflikts
zu sehen, noch gehort das, was diese lirmenden autonomen Bewegungen her-
vorbringen, einer offentlich inszenierten Gemeinschaft an, in der die Beziehun-
gen der einzelnen Individuen bereits im Voraus vertraglich geregelt und rechtlich
gesichert sind. Vielmehr ist das Subjekt dieser autonomen Bewegung das Sub-
jekt einer lirmenden ,,Revolte®, das nicht spricht, sondern als ,,Ldrm irritierter
Korper (ebd., S. 64) auf der politischen Bildfliche erscheint. Und auch wenn
dieses autonome politische Subjekt im Moment seines Erscheinens notwendi-
gerweise aus dem Dunkel tritt und selbst von Ranciere, der diese letztlich nie-
mals zureichenden Zuschreibungen im Grunde ablehnt, wahlweise als Subjekt
der Arbeiterbewegungen des 19. Jahrhunderts, der Pariser Demonstranten des
Mai 1968 oder der friiheren ,,Oppositionellen des Ostens* relativ genau identi-
fiziert und daher auch soziologisch untersucht und erkannt werden kann, glaubt

In seinem Buch Die Nacht der Proletarier. Archive des Arbeiterraums (2013b) illustriert
Ranciere dieses Subjekt vielleicht am klarsten. Denn hier beschreibt er die Nachtaktiviti-
ten der Proletarier, die tagsiiber arbeiten oder ,,um diese Arbeit betteln® (ebd.), und in der
Nacht aktiv werden, um zu lesen und zu schreiben, um studierend ihre autonome Bewe-
gung zu organisieren.



Der Eros der StraBe 279

Ranciere, dass diese Versuche der Beschreibungen letztlich scheitern miissen
(vgl. ebd., S.71). Bei dem autonomen Subjekt, von dem er spricht, handelt es
sich ndmlich auch deshalb um einen lirmenden Korper, weil es, zumindest
solange es sich spontan und autonom im Dunkel der Nacht bewegt ,,immer iiber-
zihlig ist (ebd., S. 70). Es handelt sich um ein ,,iberschiissiges Subjekt®, weil
es aufgrund der ,,Gesamtheit der Beziehungen und Operationen®, d. h. aufgrund
der ganzen {iiberschiissigen ,,Menge der Beziehungen®, die die ,,Menge der ,Per-
sonen‘ unterhalten* (ebd., S. 70 f.), nicht als dieses oder jenes identifiziert werden
kann. Nicht nur operiert das Subjekt, das Ranciere sich selbst und seinen Lesern
vorstellt, in der Dunkelheit der Nacht, es besitzt auch eine ungeheure und uner-
messliche Gestalt, die sich weder wissenschaftlich erfassen noch methodisch
beobachten lisst.2 Kurz gesagt, Ranciére beschreibt sein autonomes Subjekt wie
ein gefihrliches, anomisches Monster.

Allerdings begriindet dieses gefihrliche Monster eben nicht nur jede Politik,
es begriindet auch, anders als man es gemeinhin von gefihrlichen, im Dunkel der
Nacht lauernden Monstern erwarten wiirde, auch jede politische Vernunft. Die
monstrose Unermesslichkeit des Subjekts ist ndmlich aus Rancieres Sicht ,,pra-
zise nur unter der Bedingung denkbar, von der Alternative befreit zu sein, in die
ein bestimmter Rationalismus sie einsperren will: entweder der Austausch zwi-
schen Partnern, die ihre Interessen und ihre Normen in die Diskussion einbrin-
gen, oder die Gewalt des Unverniinftigen* (ebd., S. 55). Denn auch wenn von
dieser tiiberschiissigen Menge des unermesslich anomisch-monstrosen Subjekts
der Geschichte eine autonome Bewegung ausgeht, die zunichst nur als lirmende
Revolte und Skandal im normativen Raum der herrschenden Gesetze sichtbar
wird und darum unverniinftig scheint, hingt Ranciere zufolge die Vernunft jeder
Politik von der Moglichkeit dieses Skandals ab, weil der Skandal ,,die rechtmé-
Bige Situationen der Kommunikation, die rechtméBigen Aufteilungen der Welten
und Sprachen umwirft, und die Art und Weise neu verteilt, in der die sprechen-
den Korper [...] verteilt sind* (ebd., S. 67).> Diese Zerstorung der alten Ordnung

Diese Vorstellung ist natiirlich nicht neu. Vergleicht man beispielsweise Batailles Ausfiih-
rungen zum Heterogenen, dass sich dem homogenisierenden und rationalisierenden Blick
der Wissenschaften entzieht, hat man es mit einer ganz dhnlichen Vorstellung einer grund-
legend anderen Ordnung zu tun, die jede etablierte Sozialordnung iiberschreitet und ent-
sprechend nicht begrifflich und methodologisch eingefangen werden kann. vgl. hierzu auch
Batailles (1997).

3Direkt im Anschluss findet sich in Bezug auf Habermas‘ Theorie des Kommunikati-
ven Handelns jene Definition, die auch fiir die Frage der Kunst von Bedeutung sein wird,
namlich dass die Demonstration, in der sich die autonome Bewegung des Sozius beweist,
,,Umgestaltung der Aufteilung des Sinnlichen ist” (ebd.).



280 P. Kleinmichel und V. Zink

durch die neue Umverteilung der sprechenden Korper ist verniinftig, weil das
Ungehorte, also das was bisher unvernommen geblieben war, nun beginnt, sich
im sinnlichen Raum des Wahrnehmbaren abzuzeichnen.

Freilich bedeutet all das nicht, dass dieses monstrose, aber verniinftige Subjekt
ungefihrlich ist. Zwar ist es in einer Weise verniinftig, die den engen Rationa-
lismus und seine begrifflichen Voraussetzungen und das heifit auch den klassifi-
zierenden Rationalismus der Soziologie iiberschreitet. Allerdings ldsst Ranciere
keinen Zweifel daran, dass die autonome Bewegung und Gewalt des dunklen und
monstrosen Sozius fiir alle herrschenden Institutionen einer Epoche gefihrlich
sein miissen, weil jede autonome Bewegung, die sich auBlerhalb und unabhin-
gig von den herrschenden Gesetzen und Normen entfaltet, droht, die herrschende
Ordnung in Unordnung zu stiirzen und ins Chaos zu reilen. Aber Ranciere cha-
rakterisiert diese gefdhrliche Gewalt eben nicht mehr als etwas, das man gesetz-
lich im Zaum halten und unter das Gesetz bannen konnte oder sollte. Vielmehr
wird diese Gewalt von Ranciere als die einzig verniinftige, historisch notwen-
dige Gewalt von geradezu kiinstlerischer Dimension beschrieben. Die autonome
Bewegung des Sozius verteilt ndmlich ,,dichterische/schopferische Kraftschldge*,
die erst die alten Strukturen, die Ordnung der herrschenden normativen Welt ein-
reilen, um sie so zu ,,6ffnen und so oft es notwendig ist, wieder 6ffnen* (ebd.,
S.71).

Nun stellt sich natiirlich die Frage, wie man eine derartige Welt6ffnung
erkennt? Wie weist man zweifelsfrei nach, dass die Weltdffnung, die von der
autonomen Bewegung des iiberschiissigen Subjekts ausgehen soll, erfolgreich
gewesen ist und die Grenzen der alten Welt mit all ihren Gesetzen verwandelt
hat? Auch wenn Ranciere die Antwort auf diese Frage nicht offen ausspricht,
suggeriert die Beschreibung der gefihrlichen Gewalt als dichterisches und schop-
ferisches Projekt natiirlich vor allem eins: der Erfolg der ,,Umgestaltung der Auf-
teilung des Sinnlichen* (ebd., S. 67) muss nicht nur an einer neuen Weise, die
Welt wahrzunehmen, gemessen werden, sondern auch an einer neuen Verteilung
der sinnlichen Korper selbst. Daher handelt es sich, wie Ranciere schreibt, um
einen notwendigen Zusammenhang zwischen der Politik und der Asthetik. ,,Die
Politik hat nicht erst zu einem jiingst vergangenen Zeitpunkt das Ungliick erfah-
ren, dsthetisiert und spektakularisiert worden zu sein®, schreibt Ranciere mit Hin-
blick auf die viel zitierten Theorien von Benjamin und Debord, stattdessen ist die
Logik der Politik immer schon ,,unaufislich eine Asthetik des Sichtbarmachens
der Demonstration* (ebd., S. 69).

Viel mehr wird man von Ranciere tiber den Erfolg seiner Weltoffnungen nicht
erfahren konnen und das hat sicherlich einen Grund, der mit Rancieres Verachtung
gegeniiber der Soziologie verwandt ist. Denn insofern das monstrose Subjekt auf



Der Eros der StraBe 281

der Szene des Politischen erscheint, um seine skandalosen Anspriiche mit Lirm
erfolgreich sichtbar zu machen, lduft die Logik des ungeheuren politischen Sub-
jekts auch darauf hinaus, die Vernunft und damit sich selbst zu de-monstrieren.
Kurz gesagt, das Subjekt hort auf Monster zu sein, sobald es erscheint und in Bezug
auf bestimmte Positionen oder Forderungen identifizierbar wird. Selbst wenn es
also immer auch schon in einer Form erscheint, die soziologisch beschreibbar und
quantifizierbar wird, lehnt Ranciere diese Art der soziologischen Identifikation mit
innerster Verachtung als Ausdruck eines polizeilichen Regelungswillens ab.

3 Die Demonstration der anarchischen Vernunft

Die Analogie zwischen Politik und Kunst, auf die die politische Logik des Mons-
trosen verweist, tibt aber nicht nur eine besondere Faszination aus, sie erlaubt
es auch zu verstehen, inwiefern sich die neuen, aus der autonomen Bewegung
entstehenden Sichtweisen und Ideen valorisieren lassen. Denn insofern die spon-
tane und autonome Bewegung des monstrosen Sozius aus Rancieres Sicht vor
allem dann erfolgreich ist, wenn sie in der Lage ist, neue Ideen und Sichtweisen
zu demonstrieren, um so neue Welten zu 6ffnen, hingt sie, wie die Kunst seit der
Moderne, vom Kriterium der Innovation und des Neuen ab. In seinem Buch Uber
das Neue (1992) hat Boris Groys gezeigt, dass die Kunst seit der Neuzeit, um
iiberhaupt als kulturell wertvoll erkannt zu werden, nicht nur neu und innovativ
sein muss, sondern dass das zentrale Kriterium der Neuheit vor allem in Bezug
auf das Archiv festgestellt und iiberpriift werden muss. Im Laufe der Zeit werden
dementsprechend alle Kunstwerke mit den bereits vorhanden Kunstwerken ver-
glichen, um den Grad ihrer Innovation zu tiberpriifen und ihren kulturellen Wert
festzustellen. Dasselbe lédsst sich nun auch iiber die poetischen Hervorbringun-
gen der politischen Vernunft sagen, die Ranciere beschreibt. Denn insofern die
autonome Bewegung des monstrosen Subjekts vor allem eine Hervorbringung
von neuen Sichtweisen, von neuen Ideen ist, die in dem bisher herrschenden, nor-
mativen Raum keinen Ort hatten, miissen sich diese Demonstrationen der neuen
Sichtweisen und Ideen von den herrschenden und den bereits etablierten sichtbar
unterscheiden. Kurz gesagt, die Weltoffnung zeigt sich gegeniiber der alten, nor-
mativen Welt durch diese neuen, innovativen Sichtweisen, die in einem dhnlichen
Sinn, wie die Kunstwerke auf ihre Innovation hin untersucht werden miissen.
Anders als in der Kunst erscheinen die neuen politischen Sichtweisen und Ideen
aber eben nicht zuerst in den Galerien und Museen der Gegenwartskunst, son-
dern durch die politischen Reprisentanten der demokratischen Bevolkerungen in
den Parlamenten und vor allem in der monstrésen Form der Masse im offentlichen



282 P. Kleinmichel und V. Zink

Raum der Strafle. Damit sich die neuen autonomen Sichtweisen und Ideen ndamlich
grundlegend von den herrschenden Sichtweisen und Ideen unterscheiden lassen,
miissen sie, Ranciere zufolge, moglichst aulerhalb der biirgerlichen, immer schon
gesetzlich und polizeilich geregelten Institutionen, wie der Parlamente, an einem
Ort wie der Strafie entstehen, auf der sich im Mai 1968 auch die autonome Bewe-
gung der Studenten abgespielt hatte, deren Teil Ranciere gewesen ist.

Dabei wird oft tibersehen, dass die eigentliche Arbeit der Untersuchung und
Valorisierung der politischen Innovationen analog zu den kulturellen Innovationen
der Kunst an den Universitdten vollzogen wird. Die Kunstwerke, die die Welt iiber
Ausstellungen in Galerien, Gegenwartsmuseen und Biennalen betreten, werden
beispielsweise in den kunstgeschichtlichen Instituten der Universititen auf ihre
Innovation hin untersucht, wobei sich erst nach einer gewissen Zeit und, wie die
Lehren der Dekonstruktion gezeigt haben, nie abschlieend sagen ldsst, warum es
kulturell wert- oder sinnvoll ist, ein Kunstwerk zu archivieren (Groys 1992). Ana-
log dazu werden die politischen Ideen und Sichtweisen, die das Leben des Sozius
betreffen, von der Soziologie und der politischen Theorie iiberpriift und beurteilt.
Die bereits tradierten politischen Ideen und Sichtweisen von Autoren wie Platon,
Hobbes oder Rousseau werden hier reproduziert, verwaltet und mit den neuen
Autoren und Autorenkollektiven verglichen, um sie beziiglich ihrer Innovation zu
priifen und nach ihrem wissenschaftlichen und politischen Wert zu valorisieren.

Nun besteht das Problem bekanntlich in dem Verdacht, ob die Art der akademi-
schen Priifungen wirklich in der Neutralitit ablaufen, wie es das neuzeitliche Gesetz
der wissenschaftlichen Wertneutralitiit idealerweise vorschreibt. In seinem beriihm-
ten Aufsatz iiber die Funktion der ideologischen Staatsapparate hatte Althusser
gezeigt, dass die Funktion dieser staatlichen Apparate ,,zur Eintrichterung der biir-
gerlichen Ideologie® (Althusser 2010, S. 30) — zu denen eben auch die Universititen
gehoren — vor allem darin besteht, die herrschenden Ideen und Sichtweisen zu repro-
duzieren und die neuen Sichtweisen auszuschlieen und dies vor allem dann, wenn
sie wahr sind und die herrschende Ideologie bedrohen. Diese innere Funktion der
ideologischen Staatsapparate scheint dabei so michtig — und dieser Erkenntnis ent-
springt Rancieres ganze Verachtung fiir die Soziologie —, dass selbst der Marxismus,
der diese Funktion beschrieben hat, beginnt, die ideologischen Ideen und Sichtwei-
sen der Vergangenheit zu reproduzieren, sobald er von der Stral3e, den konspirativen
Treffpunkten in Kellern, Kneipen und Bibliotheken als ,,marxistische Soziologie®,
wie sie Althusser (ebd., S. 18) selbst bezeichnet, in die Akademien eingezogen ist.

Besonders anschaulich erldutert Ranciere dieses Problem in dem friihen Text
Zur Theorie der ldeologie. Die Politik Althussers (1975). Obwohl der Text aus
der heutigen Diskussion um Ranciere fast verschwunden ist und sich vor allem
eine vage Erinnerung an den Bruch mit Althusser erhalten hat, lohnt es sich aus
mehreren Griinden zu ihm zuriickzukehren. Zum einen verdeutlicht er sicherlich



Der Eros der StraBe 283

besonders anschaulich, wie bedeutend die Eindriicke der Mai Proteste von 1968
fiir die politische Theorie Rancieres gewesen sind. Zum anderen erscheint hier
der Glaube an die spontane und ,,autonome Initiative der Massen® (ebd., S.5)
noch im kidmpferischen Ton des Marxismus, der damals noch als innovative und
schopferische Kraft erscheinen konnte. Der akademische Marxismus wird hier
im Namen eines echten, proletarischen Marxismus der Straf3e fiir seine Unféhig-
keit kritisiert, aus der Reproduktion der herrschenden Ideen auszubrechen, um so
derselben Inkompetenz gegeniiber dem Sozius zu verfallen, wie die biirgerliche
Soziologie vor ihm. Denn die Ideen und Sichtweisen, die an den Akademien und
Universitidten hergestellt werden, reproduzieren im Unterschied zu jener dichteri-
schen und schopferischen Kraft der Strale nur die alten herrschenden Ideen, um
zugleich die neuen, innovativen, aus dem monstrosen Dunkel der Nacht kommen-
den Ideen und Sichtweisen auszuschlieBen. Es gibt Ranciere zufolge also einen
,,Unterschied in der Bildung der Ideen selbst — zwischen den Ideen der Revolte,
die durch Massenbewegungen produziert werden, und den herrschenden Ideen,
die bestindig durch die ideologischen Apparate der Bourgeoisie reproduziert
werden [...]* (ebd., S. 6). Der akademische Marxismus — und natiirlich vor allem
der Marxismus Althussers — produziert seine Ideen eben noch in den ideologischen
Apparaten der herrschenden Gesellschaft, die er, wie Althusser es bereits 1964 in
einem kurzen Text iiber die Forderungen der revoltierenden Studenten wirklich
getan hat, als Ort einer relativen Freiheit verteidigt (Althusser 2011, S. 11).

Dieser Unterschied ist bedeutend, denn, ,,worum es hier im Grunde geht,*
schreibt Ranciere, ,,das ist die Auswirkung eines Systems von Zwingen dessen,
was ich die Polizeivernunft nenne, auf einen besonderen philosophischen Dis-
kurs* (Ranciere 1975, S.9). Es geht Ranciere hier also vor allem ,,darum, auf
theoretischer Ebene die Fihigkeit der beherrschten Klassen zu bestitigen, die
ideologischen Waffen ihres Kampfes auszubilden, also ihr Recht auf Revolte
unabhéngig von den politisch-gewerkschaftlichen Apparaten ,der Arbeiterklasse*
zu begriinden. Dies war vor allem zu einer Zeit notwendig,” schreibt Ranciere,
,,als die Verknocherten aller Richtungen, indem sie auf ihre Weise die ,Lehren des
Mai‘ zogen, gegen den ,Spontaneismus‘ zu Felde zogen, d. h. gegen die Revolte
der Massen, die sie zu zensieren vorgaben, um ihr das hinzuzufiigen, was, wie sie
sagten, im Mai gefehlt habe: Avantgarde, Partei, Wissenschaft, proletarische Dis-
ziplin oder ein externes BewuBtsein.* (ebd., S. 9).*

4Vgl. auch ,,Die Stimme der Massen oder der Diskurs der Schriftgelehrten: diese Alternative
erforderte, dal man gegeniiber den Handelsreisenden in Sachen Avantgarde ohne alle Fein-
heiten den Gegensatz biirgerliche Ideologie/proletarische Ideologie zur Geltung brachte, inso-
fern er das Recht der Massen auf das Wort und die autonome Aktion bezeichnet (ebd., S. 9).



284 P. Kleinmichel und V. Zink

Hier zeigt sich in noch viel deutlicherer Form als in den spiteren, vorsichti-
ger wirkenden Texten Rancieres, aus denen der kimpferische Ton des Marxismus
verschwunden ist, die ganze Verachtung fiir die Soziologie als Mittel einer herr-
schenden, polizeilichen Vernunft. Denn das, was Ranciere an dem Marxismus kri-
tisiert und was in der Folge zum offenen Bruch mit Althusser gefiihrt hat, riihrt,
zumindest wenn man Rancieres jahrelange Beschiftigung mit dieser Frage in den
verschiedensten Texten etwas simplifiziert und formalisiert, genau in jener Vor-
stellung der Soziologie als einem polizeilichen Herrschaftsmittel, das unfihig
bleibt, die neuen und innovativen Ideen und Sichtweisen der Strale wahrnehmen
und in ihrem Wert erkennen zu konnen. Denn bewegt sich der akademische Mar-
xismus der damaligen Zeit nicht ,,auf dem Boden einer Soziologie Comteschen
oder Durkheimschen Typs, die sich tatsdchlich mit Vorstellungssystemen beschéf-
tigt, die den Zusammenhalt der gesellschaftlichen Gruppe sichern oder zersetzen?
Zeichnet sich nicht jenes Phantom der ,gesellschaftlichen Gruppe*‘ in der Analyse
Althussers ab?* (ebd., S. 12). Und weil der Marxismus nur iiber die Produktions-
bedingungen redet und auf diesen anderen Gebieten nichts zu sagen hat, weil er
deswegen sogar ,.einen Terrainwechsel” vollzogen hatte und nun in Form einer
neuen biirgerlichen Wissenschaft doch wieder an diese Stelle zuriickkehrt, fiigt
Ranciere eine weitere rhetorische Frage hinzu: Bedeutet die Tatsache, die ,,Ideo-
logien im allgemeinen zu denken, bevor der Klassenkampf gedacht wird* (ebd.,
S. 12 f.) — der Klassenkampf als das reale und innovative Ereignis auf der Strafle —
,bedeutet das nicht notwendigerweise, die Ideologie nach dem Modell der tra-
ditionellen Analyse der Religion zu denken, nach dem Modell der Analyse einer
Soziologie, die Erbin des metaphysischen Diskurses iiber die Gesellschaft ist?*
(ebd.) Auch hier ist Rancieres Antwort natiirlich klar: Althussers Theorie ist von
einer ,,K 0o e xisten zzweier heterogener Begriffssysteme [...] des historischen
Materialismus und das einer biirgerlichen Soziologie Durkheimschen Typs*
gekennzeichnet. Die Theorie Althussers verschrinkt diese Begriffssysteme auf
eine Weise, dass die Ideologie

nicht auf dem Boden des Marxismus sondern [auf] dem einer allgemeinen Sozio-
logie definiert [wird] (Theorie des gesellschaftlichen Ganzen im allgemeinen). Die
marxistische Theorie kommt also als Uberlagerung dieser soziologischen
Theorie hinzu [...]. Damit sind die Begriffe, die die Funktion der Ideologie in einer
Klassengesellschaft definieren, von den Begriffen dieser allgemeinen Soziologie
abhingig (ebd., S. 13, Herv. i. O).

Und genau das ruiniert den Marxismus aus der Sicht Rancieres, der ihm, zumin-
dest zur damaligen Zeit, noch viel neuer, radikaler und innovativer zu sein schien.



Der Eros der StraBe 285

4 Die Poetik der StraBle als treibende Kraft der
Geschichte

Gegen die polizeiliche Priifung der Begriffe, die Ranciere zufolge gegen die
Realitit der spontanen und autonomen Bewegung auf der Strale gerichtet ist,
erscheint diese Bewegung als innovative Kraft, um die traditionellen Beurtei-
lungen und Klassifizierungen des Sozialen zu iiberschreiten und zu unterlaufen,
um sich auBlerhalb der durch die herrschenden Gesetze und Sitten aufgezwun-
genen Lebensformen zu positionieren. In der Tat scheint es plausibel, dass auf
der StraBle, sozusagen im wahren Leben, jene neuen Ideen und Sichtweisen pro-
duziert werden, mit denen die akademischen Institutionen, die die alten und in
gewisser Weise bereits musealisierten Ideen und Sichtweisen verwalten, erst ein-
mal nichts anfangen konnen. Diese Berufung auf das wahre Leben ist aber nicht
nur plausibel, sondern erscheint im Vergleich mit den Vorstellungen von den
biirokratischen und hierarchisch strukturierten Abldufen an den Universititen
auch attraktiver und vor allem weitaus politischer. Denn diese Berufung auf das
wahre Leben und den Eros der Strafle erscheint in Rancieres Texten immer schon
im Namen einer radikalen Gleichheit des wahren demos, dem keine Gelehrten,
keine avantgardistischen Parteien und Strategen vorschreiben konnen, was richtig
oder falsch, was verniinftig oder unverniinftig ist.> Mit anderen Worten erscheint
die Berufung auf das wahre Leben der Strale und das Recht, auf eine neue Art
der sinnlichen Wahrnehmung des Horens, Fiihlens und Sehens als die Vorstellung
einer radikalen Gleichheit, die in einer allumfassenden Meinungsfreiheit sicht-
bar wird. Dieses Versprechen auf eine radikal-demokratische Freiheit ist sicher-
lich auch deshalb plausibel, weil es sich letztlich auf die Kraft der Geschichte
beruft, von der man mit einiger Gewissheit erwarten kann, dass sie mit der Zeit
alle von den Menschen geschaffenen Ordnungen, Ideen und Sichtweisen durch
neue ersetzen wird. Vom Beginn des Lebens auf der Erde, iiber den Beginn der
menschlichen Kultur bis zur digitalen Revolution hat die Geschichte im Laufe
der Zeit immer wieder alle bestehenden Ordnungen revolutioniert, ohne dass man
sich vorher iiber das jeweilige revolutionidre Subjekt im Klaren gewesen wire.
So erscheinen heute auch die einst innovativen aber durchaus hoffnungslosen
Ideen, wie Nietzsches ewiger Widerkehr des Gleichen oder Kojeves Idee vom

SVgl. hierzu auch die Ausfiihrungen Genels: ,,Ranciére’s method is a radical political ques-
tioning based on the principle whereby the social order is contested by any act that presup-
poses the equality of anyone with anyone and that verifies it (a ,,method of equality*)“
(Genel 2016, S. 5 f.).



286 P. Kleinmichel und V. Zink

Ende der Geschichte selbst dem Lauf des geschichtlichen Fortschritts unterwor-
fen zu sein, der dazu gefiihrt hat, dass sie, wie die einstmals innovativen Ideen
des Marxismus, wieder aus der Mode gekommen sind. Insofern Rancieres The-
orie ihre Plausibilitit aus diesem Glauben an die Geschichte bezieht, ist es auch
nicht iiberraschend, wenn er sich Anfang der 1990er Jahre in einer Reihe von
Essays unter dem Titel Die Namen der Geschichte (1994), also kurz nach dem
Erscheinen von Fukuyamas beriihmt gewordenen und damals viel diskutierten
Buch, gegen die Idee vom Ende der Geschichte zur Wehr setzt. Dabei erinnert im
Ubrigen auch die Argumentation seiner Kritik am Ende der Geschichte sehr an
seine Ablehnung des akademischen Marxismus. Denn die Vorstellung eines der-
artigen Endes und Stillstands ist aus Rancieres Sicht wiederum nicht viel mehr,
als das Ergebnis einer polizeilichen Verwissenschaftlichung durch die biirgerli-
che Soziologie. Letztlich entstammt ihrer polizeilichen Logik die Forderung, die
Geschichte arithmetisch und geometrisch in Zahlen und grafischen Darstellungen
zu veranschaulichen, um sie so, ,,von der Unbestimmtheit der Worter und Sitze
der Geschichte befreit, was immer nur der ,Roman des menschlichen Lebens®
war, in reale Erkenntnis zu verwandeln® (ebd., S. 13). Diese Art der Verwissen-
schaftlichung ist Ranciere zufolge aber nichts anderes als das ,,Mittel der Eutha-
nasie* (ebd., S. 14).% Denn wer

die Geschichtswissenschaft auffordert, die triigerische Sprache der Geschich-
ten durch die universelle Sprache der Mathematik zu ersetzen, der fordert sie auf,
schmerzlos zu sterben. Was die Statistiken [...] zu bieten hitten, wiren Elemente
einer vergleichenden Soziologie. Die Geschichtsschreibung wire nur die diachro-
nische Dimension, die in bestimmten Fillen niitzlich ist zur Erkldrung residualer
sozialer Phinomene. Die zu wissenschaftlicher Wiirde beforderte Historie war in
Wirklichkeit eine, die in der grolen Wissenschaft des Sozialen aufgegangen war, die
ihr den Gegenstand vorgab und ihr die Mittel der Erkenntnis vorschrieb. Das dach-
ten im Grunde nicht nur ihre sarkastischen Feinde, sondern auch [...] die Soziolo-
gen der Durkheim-Schule (ebd., S. 14).

%In der Tat war die moderne Soziologie von einer rationalistischen Erfassung des Sozi-
alen iiberzeugt und somit, wie Weber schreibt, von der Moglichkeit, ,.dass es prinzipiell
keine geheimnisvollen unberechenbaren Michte gebe [...], dass man vielmehr alle Dinge —
im Prinzip — durch Berechnen beherrschen konne™ (Weber 1991, S. 250, Herv. i. O.). Ran-
cieres Verwendung des Begriffs der Euthanasie ist dabei sicher nicht nur metaphorisch
gemeint, sondern erinnert auch an die lebensfeindliche Einlosung der sozialen Physik
Quetelets (1914), die die Mittel einer demografischen Vermessung der sozialen Masse und
ein statistisch bestimmbares Menschen-Ideal (homme moyen) mit einer technokratischen
Sozialutopie verband, die spéter nicht nur Einzug in die Kriminalstatistik, sondern auch in
die lebensfeindliche Vernichtungspolitik der Rassenhygieniker fanden.



Der Eros der StraBe 287

Ranciere zufolge werden die wirklich neuen und innovativen Sichtweisen
und Ideen durch das wahre Leben auf der Strale — der treibenden Kraft der
Geschichte — produziert und dort werden sie auch dem revolutiondren Theoretiker
mitgeteilt, der sie in den universitiren Kanon der bereits valorisierten Ideen und
Sichtweisen aufnimmt und erneut reproduziert. Freilich erscheinen die Ideen und
Sichtweisen Rancieres vor dem Hintergrund der damaligen Zeit auch ohne nihere
Priifung besonders innovativ zu sein. Denn daran, dass die weltweiten autonomen
und spontanen Bewegungen im Mai 1968 neu gewesen sind, besteht sicherlich
kein Zweifel. Selbst Althusser forderte im Ubrigen schon kurz nach den Ereignis-
sen, die ,,noch nie da gewesene Neuheit, die Wirklichkeit und die Bedeutung der
Aktionen dieser ideologischen Revolte der Jugend (...) anzuerkennen* (Althusser
2010, S. 35). Diese neuen, anarchischen Sichtweisen und Ideen konnen triigerisch
und illusionir sein, aber sie erlauben es dem Theoretiker, die gewohnliche norma-
tive Ordnung der Dinge, die Ordnung der normativen Sichtweisen und des Den-
kens zu iiberschreiten.

Allerdings ist die Strafle als Ort des wahren Lebens eigentlich nicht not-
wendig, um diese innovativen und anarchischen Sichtweisen und Ideen zu pro-
duzieren. Vielmehr geniigt es, die bereits vorhandenen Ideen, Sichtweisen und
Theorien zu wiederholen und rein formal so zu manipulieren, dass sie in der
Differenz zu den zunichst herrschenden Sichtweisen den Eindruck des Neuen
erzeugen. In der Tat lésst sich zeigen, dass Rancieres Theorien weder wirklich
neu noch auf der Strale entstanden sind. Nachdem der kdmpferische Ton des
Marxismus aus seinen Texten verschwindet, dass heif3t nachdem der Marxismus
in den spiten 1970er Jahren immer mehr aufler Mode gekommen ist, zeigt sich
nicht nur dem Ton nach eine Riickkehr zum Denken des deutschen Idealismus.
So mag beispielsweise die Idee einer von dem monstrdsen, aber verniinftigen
Leben der Strafe getriebenen Geschichte, die Idee des Fortschritts und der unauf-
horlichen Emanzipation zwar auf den ersten Blick, vor allem in Bezug auf die
Idee vom Ende der Geschichte neu sein, genauer betrachtet wirkt sie aber wie
eine Riickkehr zum Historismus hegelianischer Prigung. Hegels Philosophie der
Geschichte hatte gezeigt, dass sich im Laufe der Zeit bestimmte Kulturepochen
mit bestimmten Sitten, Rechten und &sthetischen Vorlieben herausbilden und dass
diese Bewegungen — seien sie monstros und autonom — unweigerlich verniinftig
sind, so wie das Verniinftige wirklich und das Wirkliche verniinftig ist (vgl. Hegel
1999, S. 14 ft.). Dabei zeigt die offensichtliche Analogie zwischen dem autono-
men und spontanen Subjekt der Strale und dem autonomen und spontanen Sub-
jekt, wie es Kant in seiner Asthetik beschreibt, dass Ranciére an den Anfang des
deutschen Idealismus zuriickkehrt.



288 P. Kleinmichel und V. Zink

5 Zur Valorisierung des Neuen

Diese Riickkehr zum deutschen Idealismus ldsst sich daher nicht zufillig beson-
ders deutlich in Rancieres Schriften zur zeitgenossischen Kunst illustrieren. Hier
verschwindet nicht nur der Ton des Marxismus, sondern auch das urspriinglich
gegen Althusser gewendete Argument, dass nicht die Ideen und Sichtweisen
der akademischen Theoretiker die Welt veriandern, sondern die Ideen und Sicht-
weisen der durch die Produktionsbedingungen in Schach gehaltenen Menschen
auf der StraBe. In seinen Schriften zur Asthetik behauptet Ranciere, dass die
Welt durch die kiinstlerischen Avantgarden’ veriindert werden, denn die ,,gesell-
schaftliche Revolution ist eine Tochter der dsthetischen Revolution und hat diese
Abstammung nur verleugnen konnen, indem sie den strategischen Willen, der
seine Welt verloren hatte, in eine Polizei der Ausnahme verwandelte* (Ranci¢re
2013, S. 21). Auch wenn der Satz viel Raum fiir Spekulationen offen hilt, wird
aus seinem Kontext dennoch deutlich, was Ranciére meint: Die autonome und
spontane Bewegung des Lebens ist ein Spiel und es mochte sich, wie Schiller es
beschrieben hat, als Spiel verwirklichen und nicht von der begrifflichen und wis-
senschaftlichen Polizei des Marxismus eingrenzen lassen (ebd., S. 20). Um sich
aber in dieser Hinsicht von der Kunst anleiten zu lassen, um die Abstammung der
gesellschaftlichen Revolution von der dsthetischen Revolution der Sichtweisen
nicht verleugnen zu miissen, wird aber Ranciere zufolge eine Perspektive notig,
die er in seinen Texten beschreibt und die sich wiederum nur aufgrund einer ide-
alistisch-historistischen Dialektik erschliefen lidsst. Aufgrund der Riickkehr zum
deutschen Idealismus ist es daher wenig erstaunlich, dass es bei Ranciere, wenn
auch in etwas plakativerer Form als bei Hegel, verschiedene kulturelle Epochen
gibt, die von bestimmten Sichtweisen und Kunstwerken geprigt sind, wobei die
idealistische Epoche Kants, Schillers und Hegels eben die letzte mogliche ist, in
der sich die Widerspriiche der ersten Epochen autheben.

Diese Epoche des asthetischen Regimes beginnt in dem geschichtlichen
Augenblick, ,als im Deutschland Winckelmanns, die Kunst beginnt sich zu
behaupten* und zwar indem sie ,,sich ein neues Subjekt verschafft, ndmlich das
Volk, und einen Ort, die Geschichte* (ebd., S. 16). In diesem Augenblick beginnt

7Fiir eine ausfiihrliche Untersuchung der politischen Asthetik in der Moderne und die
diese prigende materialistische Logik der Avantgarden, die nicht als Ursache, sondern als
Effekt der gesellschaftlichen Revolutionen beschrieben werden muss, sowie zur Positionie-
rung von Rancieres Denken innerhalb dieser avantgardistischen Logik, siehe Kleinmichel
(2014).



Der Eros der StraBe 289

also jene dsthetische Epoche als eine ,,dsthetische Revolution [...] als ein nie zu
vollendender Bruch® (ebd.) mit dem, was Ranciere ,,die reprisentative Epoche*
nennt und unter der er eine bestimmte hierarchische und normative Ordnung
versteht, die er durch die &sthetischen Praktiken seit dem Idealismus angegrif-
fen sieht. Diese Riickkehr zur philosophischen Tradition und zur akademischen
Disziplin der Asthetik, bedeutet freilich auch die Riickkehr zu einem idealen
Betrachter der Kunst, der, angeleitet durch die philosophische Lehre eines neuen
dsthetischen Sehens, in der Lage ist, die Erfahrung des Schonen, des freien Spiels
der Vorstellungskrifte zu machen. Es ist diese innere Erfahrung, die Ranciere
eben als eine utopische Erfahrung beschreibt, die nicht nur ihn — denn wie er
behauptet, handelt es sich nicht um irgendeine individuelle Erfahrung —, sondern
die ganze Menschheit aus der existierenden Ordnung der Dinge, der Sichtweisen
hinausfithren und die geschlossene Welt der herrschenden Sichtweisen 6ffnen
kann (ebd., S. 15).

Allerdings widerspricht diese hoffnungsvolle und subtile Riickkehr zum deut-
schen Idealismus der wirklichen Erfahrung der Kunst der Gegenwart. Die Kunst
seit der Moderne wurde ndmlich von den meisten Menschen als Provokation
erfahren und im Prinzip erwarten die meisten Menschen auch heute, von der
Kunst provoziert, tiberfordert und zumindest enttduscht zu werden. Gerade unter
Bedingungen einer Gesellschaft, die sich aufgrund der Ausbeutung der Natur und
der Menschen durch den Menschen reproduziert, haben sich die Kiinstler der
Moderne immer wieder aufs Neue geweigert, ihrem Publikum jene lustvollen,
sinnlichen Erfahrungen zu bereiten. Auch wenn sich die moderne Kunst jenseits
aller dsthetischen Kategorien des Schonen und Hisslichen und des Geschmack-
vollen und Geschmacklosen positioniert hatte, wurden die Produkte dieser Wei-
gerungen schone Ideen und Sichtweisen herzustellen, als Kunst anerkannt und
in die Museen und Archive iibernommen. Das ist auch der Grund, warum diese,
unter dsthetischen Gesichtspunkten des Schonen letztlich enttduschende Kunst
auch zu einer enormen Frustration iiber die Wirklichkeit der modernen und zeit-
gendssischen Kunst gefiihrt hat, die sich im Ubrigen auch in Ranciéres Forde-
rung ausdriickt, endlich das dsthetische Regime der Kunst anzuerkennen und die
anti-dsthetischen Verirrungen, die von Kiinstlern betriebene Kritik des Kunst-
marktes und die soziologischen Beschreibungen ihrer Milieus aufzugeben. So
konnen Rancieres dsthetische Schriften vielleicht tatsdchlich als besonders sen-
sibler Ausdruck dieser enormen Frustration eines Menschen gelesen werden, der
zu den Ideen und Sichtweisen des deutschen Idealismus zuriickgekehrt ist. Im
Prinzip demonstriert Ranciere seinen Lesern, dass man sich nur einer gewissen
asthetischen Ausbildung unterziehen muss, um nicht linger frustriert zu sein.
Denn durch die Ausbildung des dsthetischen Blicks, kann man sich auch von der



290 P. Kleinmichel und V. Zink

Geschichte der vielen unterschiedlichen Bilder und Formen seit der Moderne
dsthetisch erheben und von den Grenzen der herrschenden Ordnung der Welt
befreien lassen. Freilich wissen wir, dass diese dsthetische Ausbildung eng mit
bestimmten sozialen und kulturellen Milieus verbunden ist, in die man als mogli-
cher Betrachter der Kunst immer schon hineingeboren wird und die den in ihnen
lebenden Menschen iiberhaupt den Raum und die Zeit geben, sich intensiv und
lustvoll mit der Kunst und den durch sie entstehenden utopischen Weltdffnungen
zu beschiftigen (vgl. Bourdieu 1987).

Unabhiingig davon aber, wie Rancieres Erfolg im Kunstmilieu soziologisch zu
beurteilen ist, hat er es geschafft, diese alte Perspektive des deutschen Idealismus
erfolgreich als neue Form des Sehens, als neue Sichtweise in den gegenwirtigen
Diskurs einzufiihren. Diese Riickkehr zum deutschen Idealismus verdeutlicht
daher auch, dass die neuen und innovativen Ideen und Sichtweisen zwar neu
erscheinen konnen, dass sie aber neu sind, im Sinne der Mode, die nach der Mode
des Marxismus, zu einer alten, bereits vergessenen Mode des deutschen Idealis-
mus zuriickgekehrt ist.

In der Tat geniigt es fiir die Produktion des Effekts des Neuen, den Rancieres
Sichtweisen und Ideen erzeugt haben, einen gewissen akademischen Uberblick
iiber die Ideen und Sichtweisen zu besitzen, die die Geschichte bereits hervorge-
bracht hat, um mit wenigen Manipulationen und Veridnderungen aus ihnen Neu-
igkeiten herzustellen, die die alten, jeweils herrschenden Ideen und Sichtweisen
abwerten und ersetzen. Fiir die Produktion dieser neuen Ideen und Sichtweisen
ist also die Strafe nicht nur nicht notwendig, vielmehr lédsst sich die Frage, ob
sie notwendig ist nur beantworten, nachdem man das, was die neuen Ideen und
Sichtweisen zeigen bereits gesehen und analysiert hat. An der Erfolgsgeschichte
Rancieres lisst sich also zeigen, dass die Idee der Strafle als Ort der Produktion
der innovativen Ideen und Sichtweisen selbst den an den Universitidten produzier-
ten Theorien entspringt und nicht umgekehrt. Und so kann man behaupten, dass
die innovativen politischen Theorien weiterhin an den Universititen, und dass
heifit eben auch von einem bestimmten sozialen Milieu hergestellt werden, um
dann auf das wahre Leben der Straf3e {ibertragen zu werden.

6 Die Riickkehr des Monsters

Allerdings bemerkt man schnell, dass der Erfolg dieser neuen Ideen innerhalb der
Universititen keinesfalls einen Erfolg im wahren Leben garantiert. Natiirlich steht
es auller Frage, dass die neuen und innovativen Ideen und Sichtweisen der Gene-
ration Ranciéres und des intellektuellen Pariser Milieus der Zeit einen enormen



Der Eros der StraBe 291

Erfolg gehabt haben. Aus den Universititen haben die Studierenden ihre Ideen
und Sichtwiesen auf die Strafle getragen und von dort durch den beriihmten Gang
durch die Institutionen zuriick in die Parlamente und Ministerien und an die Lehr-
stithle der Universitidten der ganzen westlichen Welt. Die Generation Rancieres
hat die damals herrschenden Vertreter der marxistischen Ideen und Sichtweisen
nicht einfach nur erschreckt, weil diese, wie Althusser, in den neuen Sichtwei-
sen nicht nur ,,groftenteils illusiondre Vorstellungen® entdeckten und dariiber
schockiert waren, wie ausgerechnet diese fortschrittliche und engagierte Jugend
.gerade wegen ihres GroBmuts in die archaischen Illusionen der anarchistischen
bzw. dem Anarchismus nahestehenden Ideologie gestiirzt* (Althusser 2010,
S. 15) waren. Die Vertreter dieser neuen und innovativen Ideen und Sichtwei-
sen, die im Mai 1968 zum ersten Mal gewaltsam, mit der dsthetischen Kraft der
,.dichterisch/schopferischen Kraftschlige* (Ranciere 2002, S. 71) auf der Biihne
der politischen und kulturellen Diskurse erschienen sind und die man heute als
Vertreter der post-strukturalistischen und post-marxistischen Ideen und Sicht-
weisen identifiziert, haben die alten Ideen und Sichtweisen des Marxismus und
der marxistischen Soziologie erfolgreich abgewertet und durch neue Ideen und
Sichtweisen ersetzt, die bis heute an den Universititen reproduziert werden. Der
akademische Erfolg von Rancieres Theorien in den philosophischen, politischen
und kunstwissenschaftlichen Seminaren unterstreicht diesen Erfolg sicherlich auf
eindrucksvolle Weise.

Jedoch bedeutet der enorme Erfolg der neuen Ideen und Sichtweisen in
den weiterhin bestehenden ideologischen Staatsapparaten eben nicht notwen-
digerweise, dass sie sich auch auflerhalb der Universititen, dass heifit im wah-
ren Leben der Strafle, bewahrheiten. Nach einem halben Jahrhundert scheint
es heute vielmehr so, als wiirden die Sichtweisen und Ideen selbst alt werden,
denn mit der Zeit scheint sich auch das wahre Leben der Strale wieder ver-
wandelt zu haben. Wihrend die neuen und innovativen Ideen der Machtdispo-
sitive, der radikalen Demokratie und der rhizomatischen Gleichheit erfolgreich
in den Seminarrdumen und auf der Strafle zu flottieren begannen, wurden auch
die alten, Ende des 19. und Mitte des 20. Jahrhunderts entstandenen politischen
und Okonomischen Gesellschaftsstrukturen mit ihren sozialen Sicherungssys-
temen umgestaltet. Wenn man daher in der Tat von einer neuen Aufteilung des
Sinnlichen sprechen kann, die das wahre Leben der Strafle neu bestimmt, dann
wird dieses wahre Leben heute von neuen sozialen Ungleichheiten geprigt, die
kritischen Beobachtern Grund zur Annahme einer ,,Refeudalisierung der Okono-
mie* (Neckel 2010) geben. Dieser Prozess zeigt sich auch in den Universititen.
Denn obwohl der erfolgreiche Siegesszug der Generation Rancieres die alten
bisherigen, vor allem die humanistischen und marxistischen Sichtweisen durch



292 P. Kleinmichel und V. Zink

immer neuere und progressivere Ideen ersetzen konnten, um sie bis heute zu
reproduzieren, haben sie die verfahrenstechnische Form der universitdren Struk-
turen und ihre Stellung und Funktion in der Gesellschaft unangetastet gelassen.
Die Produktion der neuen progressiven Ideen konnte auch hier die Verschirfung
des Leistungs- und Konkurrenzparadigmas der biirgerlichen Gesellschaft, die
Abhingigkeit von der sozialen Herkunft, von sozialen Netzwerken und den Wert
der wissenschaftlichen Autoritit nicht verhindern. Die einstmals begeisternde
theoretische Praxis der innovativen Produktion neuer Ideen und Sichtweisen
scheint mit anderen Worten, keine geschichtlich wirkungsvollen Strategien und
Taktiken fiir die Praxis im realen Leben hervorgebracht zu haben.

Hier bemerkt man auch eine der grofiten Schwichen der Theorie Rancieres:
Sie kann ndmlich nicht plausibel erkldren, worin das Innovative der im wahren
Leben der Strale produzierten Ideen und Sichtweisen besteht und inwieweit sich
diese neuen Ideen und Sichtweisen verwirklicht haben. Denn um den Erfolg die-
ser Ideen und Sichtweisen auflerhalb der Universititen, also im wahren Leben der
Strafle zu valorisieren, um festzustellen, worin deren fortschrittliche Kraft bestan-
den hat, bleiben bestimmte wissenschaftliche und dass heif3t vor allem soziolo-
gische Analysen und Methoden notwendig. Zweifellos zeigt der Erfolg dieser
neuen Ideen und Sichtweisen, dass die Generation Rancieres eine Art Avantgarde
gewesen ist, die die Strale und das wahre Leben mit neuen Ideen und Sichtwei-
sen einer emanzipatorischen und radikal demokratischen Lebensweise beliefert
hat. Umso mehr aber die soziale Realitét der Stralle diesen progressiven Ideen der
Universitdten widersprechen, desto stirker die Gefahr, dass sich auch die avant-
gardistischen Produzenten dieser Ideen und Sichtweisen wieder in eine Art neue
Polizei verwandeln, die die alte Sprache und das wirkliche, dem progressiven
Ideal nach reaktiondren Leben der Strafle sehr genau beobachtet und kontrolliert,
um zu bestimmen, welche Reden, Inhalte und Sprecherpositionen zuldssig und
welche anstoBig sind. Dieser Widerspruch zwischen den groflen Versprechen der
progressiven Sichtweisen und Ideen und der sozialen Realitit bedeutet im Ubri-
gen nicht, dass die Sichtweisen und Ideen notwendigerweise aufhéren werden, im
universitdren Kontext erfolgreich zu sein.

Nicht zufillig beantwortet Didier Eribon am Ende seines Buchs Riickkehr
nach Reims (2016) genau diese Frage damit, dass die akademische Produktion
neuer progressiver Ideen und Sichtweisen natiirlich auch weiterhin moglich
bleibt. Nachdem er beschrieben hat, wie ihn seine akademische Arbeit ,,zur Ide-
engeschichte, zur Homosexualitét, zur minoritdren Subjektivitit® in gesellschaft-
liche Hohen befordert hatte, von denen er aufgrund seiner ,,Klassenherkunft,



Der Eros der StraBe 293

die so tief in der sozialen Welt verwurzelt ist, nicht zu triumen gewagt hitte®,
stellt er die berechtigte Frage, warum er ,,nie auf die Idee gekommen war oder
das Bediirfnis verspiirte, iiber diese Geschichte nachzudenken oder aus ihr her-
aus einen Gedanken zu entwickeln® (ebd., S. 230 f.). Eribons Antwort ist doppel-
deutig: Zum einen hatte die ,,vom Marxismus ausgehende Zensur®, die bereits
Rancieres Generation bekdmpft hatte, eine ganze Reihe an Fragen zu diesen The-
men ,,aus dem politischen theoretischen Wahrnehmungsrahmen* (ebd., S.234)
ausgeschlossen. Zum anderen suggeriert Eribon, ohne sich allerdings festlegen
zu wollen, dass diese Zensur ,,nur umgangen werden konnte, indem man wiede-
rum zensierte oder verdringte, was als einzige Unterdriickungsform aufzufassen
der Marxismus gelehrt hatte* (ebd.). Aus dieser Beobachtung sollte man, Eri-
bon zufolge, aber nicht den Schluss ziehen, wihlen zu miissen. Denn, ,,wenn es
Diskurse und Theorien sind, die uns als politische Subjekte konstituieren, liegt
es dann nicht an uns®, also den Intellektuellen und Professoren als Produzenten
neuer Sichtweisen und Ideen,

solche zu entwickeln, die es uns gestatten, keinen Aspekt zu vernachldssigen, keinen
Bereich und kein Register der Unterdriickung aus dem Feld der Wahrnehmung und
Handlung auszuschlieen [...]? Theorien, die es uns aulerdem erlauben, alle Bewe-
gung aufzunehmen, die neue, unbekannte, iiberraschende Probleme und Diskurse in
die politische Diskussion zu tragen versuchen? (Ebd., S. 235).

Wie immer bei rhetorischen Fragen liegt die Antwort auch hier nahe: Ja, fiir die-
jenigen, die daran glauben, dass akademische Diskurse und Theorien politische
Subjekte konstituieren, liegt es nahe, diesen Glauben zu reproduzieren, um dabei
immer neue progressive Ideen und Sichtweisen herzustellen. Und tatsdchlich
scheint diese Produktion auch erfolgsversprechend. Denn bereits die Geschichte
der Religionskritik Nietzsches und Feuerbachs hatte gezeigt, dass diese Art der
moralisch besonders wertvollen Vorstellungen, diese an hoheren Instituten her-
gestellten utopischen Ideen und Sichtweisen gerade dann erfolgreich flottieren,
wenn sie ihren Konsumenten helfen, die realen tragischen Abgriinde oder die Ein-
0de der alltdglichen und sinnlosen Banalititen des wahren Lebens auf der Strafle
tiberhaupt ertragen zu konnen.

Bibliografie

Althusser, Louis. 2010. Gesammelte Schriften: Ideologie und ideologische Staatsapparate. Aus
Anlass des Artikels von Michel Verret iiber den ,,studentischen Mai* [u. a.]. Hamburg: VSA.
Althusser, Louis. 2011. ,,Student Problems*. Radical Philosophy 170, S. 11-15.



294 P. Kleinmichel und V. Zink

Bataille, Georges. 1997. Die psychologische Struktur des Faschismus. Miinchen: Matthes
& Seitz Verlag.

Bourdieu, Pierre. 1987, Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft.
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Durkheim, Emile. 2012. Uber soziale Arbeitsteilung. Studie iiber die Organisation hoherer
Gesellschaften. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Eribon, Didier. 2016. Riickkehr nach Reims. Deutsche Erstausgabe. Frankfurt am Main:
Suhrkamp Verlag.

Genel, Katia. 2016. ,,Jacques Ranciere and Axel Honneth: Two Critical Approaches to the
Political®, in: dies. Recognition or Disagreement: A Critical Encounter on the Politics
of Freedom, Equality, and Identity. Columbia University Press, S. 4-32.

Giesen, Bernhard, Zink, Veronika, & Le Maitre, Francis. 2016. ,,Einleitung: Travestie des
Sozialen®, in: ebd. (Hrsg.), Uberformungen. Wir ohne Nichts, Weilerswist: Velbriick,
S. 7-22.

Groys, Boris. 1992. Uber Das Neue. Versuch Einer Kulturokonomie. Miinchen: Hanser.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. 1999. Grundlinien der Philosophie des Rechts. Hamburg:
Meiner Verlag.

Kleinmichel, Philipp. 2014. Tm Namen der Kunst. Eine Genealogie der politischen Asthe-
tik, Wien: Passagen.

Neckel, Sighard. 2010. ,,Refeudalisierung der Okonomie. Zum Strukturwandel kapitalisti-
scher Wirtschaft”, MPIfG Working Paper 10/6. Koln: Max-Planck Institut fiir Gesell-
schaftsforschung.

Quételet, Adolphe. 1914. Soziale Physik, oder, Abhandlung iiber die Entwicklung der
Féhigkeiten des Menschen, Bd. 1, Jena: Fischer.

Ranciere, Jacques. 1975. Wider den akademischen Marxismus. Berlin: Merve.

Ranciere, Jacques. 1994. Die Namen der Geschichte. Versuch einer Poetik des Wissens.
Frankfurt am Main: Fischer.

Ranciere, Jacques. 2002. Das Unvernehmen: Politik und Philosophie. Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Ranciere, Jacques. 2006. Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der Kunst und ihre
Paradoxien. Berlin: b_books.

Ranciere, Jacques. 2013a. Aisthesis: vierzehn Szenen. Wien: Passagen.

Ranciere, Jacques. 2013b. Die Nacht der Proletarier: Archive des Arbeitertraums. Wien:
Turia + Kant.

Weber, Max. 1991. ,,Wissenschaft als Beruf*, in Max Weber (Autor), Schriften zur Wissen-
schaftslehre. Stuttgart: Reclam, S. 237-273.



	Inhaltsverzeichnis
	Autorinnen- und Autorenverzeichnis
	Einleitung 
	Emanzipation und Demokratie jenseits der Aporien eines anti-soziologischen Egalitarismus
	1	Einleitung
	2	Rancière und Laclau/Mouffe: zwei verwandte Theorien der politischen Gesellschaft
	3	Wider die Maîtres-Penseurs: Anti-Soziologie und die Synthese von Kontingenz und Gleichheit
	4	Aporien eines anti-soziologischen Politikbegriffs
	5	Non sequitur – Postfundamentalismus und politische Ontologie bei Laclau und Mouffe
	6	Politische Ontologie und radikaldemokratische Performativität
	Literatur

	Rancière, Reckwitz und die Kritikmacht der Ästhetik
	1	Einleitung
	2	Die Aufteilung des Sinnlichen: Der gesellschaftspolitische Stellenwert der Kunst bei Rancière
	3	Vom ästhetischen Regime bei Rancière zum Regime des ästhetisch Neuen bei Reckwitz: Ästhetik hält Einzug in der Soziologie
	4	Die soziale Wende: Post-ästhetische Kunstformen in der Gegenwart
	5	Die Kunst des Konsenses: Ein gesellschaftliches Regime der Kunst?
	Bibliografie

	Die Sichtbarkeit der Nightcleaners
	1	Einleitung
	2	Politische Kunst innerhalb der Ordnung der Sinnlichkeit
	3	Die Verbindung des Feldes der Kunst mit dem Feld der Macht
	4	Bildung als Voraussetzung für künstlerische Brüche
	5	Strategien einer Politik der Kunst
	6	Die Aufführung als kritischer Erkenntnisprozess
	7	Zusammenführender Exkurs zum Verhältnis zwischen Kunst und Kritik
	8	The Nightcleaners – Politische Erkenntnis im Zweifeln
	9	Fazit
	Literatur

	Rancière und die (radikale) Demokratie – eine Hassliebe? 
	1	Einleitung
	2	Der Hass
	3	Die Gleichheit
	4	Radikale Demokratie?
	5	Konzeptuelle Aufräumarbeiten
	6	Konklusion
	Literatur

	Der double bind des Soziologenkönigs
	1	Einleitung: Der double bind Effekt der Soziologie
	2	Die autoritäre Wissensproduktion der Soziologie
	2.1	Der Soziologenkönig und die Logik der Gleichheit
	2.2	Die Herrschaftsinstrumente der Soziologie
	2.3	Rancières Institutionenskepsis

	3	Rancières Soziologiekritik und die Systemtheorie
	3.1	Drei Gemeinsamkeiten zwischen Rancière und Luhmann
	3.2	Emanzipation als Illusion der Pädagogik
	3.3	Der Ort des Politischen

	4	Schluss: ein doppeltes Unbehagen
	Literatur

	„Doch diese Störung zielt eher auf ein Mehr als auf ein Weniger an Repräsentation“
	1	Einleitung
	2	Polizei, Politik – und Repräsentation
	3	Ästhetik und Repräsentation
	4	Politik als ästhetische Repräsentation
	Literatur

	Reinszenierungen
	1	Einleitung
	2	Der Bruch: Berührungspunkt von Politik und Polizei
	3	Die Szene der Plebejer
	4	Reinszenierung
	4.1	Erste Reinszenierung: Das doppelte Unrecht
	4.2	Zweite Reinszenierung: Der doppelte Entzug
	4.3	Dritte Reinszenierung: Die Grenzen des politischen Moments

	5	Das politische Moment und aktivistische Theorieproduktionen
	5.1	Das politische Moment in aktuellen Bewegungen
	5.2	Aktivistische Theorieproduktionen

	Literatur

	Die Konfliktsoziologie Dahrendorfs unter der Brille des Unvernehmens 
	1	Einleitung
	2	Dahrendorf: Elemente einer Theorie des sozialen Konflikts
	2.1	Dahrendorfs Begriffe

	3	Die Kritik des Unvernehmens
	3.1	Konflikt und Herrschaft: ein zirkuläres Argument
	3.2	Sozialer Wandel der ‚Aufteilung des Sinnlichen’?

	4	Fazit
	Literatur

	Von der Politischen Differenz zur Soziologie der Gleichheit?
	1	Einleitung
	2	Jacques Rancière, die Politik der Gleichheit und die Kontingenz des Politischen
	3	Das Unvernehmen auf der Bühne
	4	Zum Problem der Gleichheit in den Sozialwissenschaften – Von der Polizei, der Kritik und dem Soziologenkönig
	5	(K)eine Soziologie nach Rancière?
	Literatur

	Dissens, Freiheit und die Literatur
	1	Einleitung
	2	Emanzipation und radikale Gleichheit
	3	Das Erscheinen der Politik
	4	Ästhetik und Literatur: Politische Geschichten
	5	Dissens oder Freiheit? Rancière und Arendt im Widerstreit
	Literatur

	Das anteillose Volk gegen die soziale Hierarchisierung
	1	Rancières A-Disziplinärität und die egalitäre Störung des Volkes
	2	Der Populismusvorwurf und die Kritik der Soziologen an Rancière
	3	Die elementaren Denkfiguren im Werk Jacques Rancières
	3.1	Die Ordnung der Polizei als Aufteilung des Sinnlichen und die Logik der Arche
	3.2	Die paradoxe Figur des Volks/Demos als der Anteil der Anteillosen und das egalitäre Ereignis der Politik

	4	Rancières an-archisches Denken und die Politik der Gleichheit
	5	Fazit
	Literatur

	Die Ethik der Soziologie 
	1	Einleitung
	2	Durkheims Lüge
	3	Mauss’ Skrupel
	4	Der verlorene Sinn
	5	Marx und Weber oder die unmögliche Pädagogik
	6	Die Tautologie in Bewegung
	7	Die falschen Brüder
	8	Die doppelte Wahrheit der Wissenschaft
	Literatur

	Der Eros der Straße
	1	Einleitung
	2	Das soziologische Unvernehmen
	3	Die Demonstration der anarchischen Vernunft
	4	Die Poetik der Straße als treibende Kraft der Geschichte
	5	Zur Valorisierung des Neuen
	6	Die Rückkehr des Monsters
	Bibliografie


