A

Urs Buttner /Ines Theilen (Hg.)

Phanomene
der Atmosphare

Ein Kompendium
Literarischer Meteorologie

% J.B.METZLER

VY VVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVPVI



?%’71 J.B.METZLER



Urs Biittner / Ines Theilen (Hg.)

Phanomene der Atmosphare

Ein Kompendium Literarischer Meteorologie

Mit 19 Abbildungen

J.B. Metzler Verlag



Gedruckt mit Unterstiitzung der Fritz Thyssen Stiftung

Die Herausgeber

Urs Biittner ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am Peter Szondi-Institut fiir Allgemeine und
Vergleichende Literaturwissenschaft der Freien Universitat Berlin (DFG-Projekt »Literarische
Meteorologie«).

Ines Theilen ist wissenschaftliche Mitarbeiterin am Deutschen Seminar der Universitit
Hannover (DFG-Projekt »Die Poiesis der Atmosphire um 1800«).

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet

iiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

ISBN 978-3-476-04491-4
ISBN 978-3-476-04492-1 (eBook)

Dieses Werk einschlieSlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschiitzt. Jede Verwertung
auflerhalb der engen Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist ohne Zustimmung des Verlages
unzuléssig und strafbar. Das gilt insbesondere fiir Vervielfiltigungen, Ubersetzungen,
Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen.

J.B. Metzler ist Teil von Springer Nature

Die eingetragene Gesellschaft ist Springer-Verlag GmbH Deutschland
www.metzlerverlag.de

info@metzlerverlag.de

Einbandgestaltung: Finken & Bumiller, Stuttgart (Foto: iStock, Skyhobo)
Satz: Dorlemann Satz, Lemforde

J. B. Metzler, Stuttgart
© Springer-Verlag GmbH Deutschland, 2017



Inhalt

Phdanomene der Atmosphare. Zur Einleitung ............................ 1

Wissensformen ....... ... . 27

Paul Dobryden
1 Architektur: Paul Scheerbarts kiinstliche Atmosphdren ............... 29

Isabell Schrickel

2 Simulation und Vorhersage: Zur Adaption epistemischer Verfahren
der Meteorologie in Alexander Kluges Vierzehn Arten, den Regen zu
beschreiben ........ ... ..o i 41

Anders Engberg-Pedersen
3 Krieg und Militéar: Kriegsatmospharen. Stendhals La Chartreuse de
Parme im Kontext von Clausewitz’ Kriegstheorie und Minards

thematischer Karthographie ............. ... ... ... 54
Solvejg Nitzke
4 Magie und Technik: Die Produktion und Manipulation der

Atmosphdre bei Stanistaw Lem ............. .. ... oo 68
Christiane Heibach
5 Medien: Toxische Atmosphéren in Roman Ehrlichs Das kalte Jahr .. . .. 83

Burkhard Meyer-Sickendiek
6 Phinomenologie: »Nachts war Regen«. Friederike Mayrockers
Hermetisierung des Atmosphérischen ..................... ... ... 97

Simone Schroder
7 Politik: Die neuen Ufer der Themse - J. G. Ballards The Drowned World
als Climate Fiction ........... ... i 110

Sylvia Brockstieger

8 Theologie: Heilloser Himmel? Albrecht von Hallers Unvollkommnes
Gedicht iiber die Ewigkeit (ca. 1736) ...........cooiiiiiiiiiiiaain... 120



Vi

Inhalt

Phdnomene ... ... ... ... ... . 131
Licht ... 133
Olaf Briese

9 Blitze: Klopstocks Ode Die Friihlingsfeyer ............................ 133

Magdalena Gronau
10 Fata Morgana: Phantasmen der Wissenschaft bei Friedrich de la Motte
Fouqué . ... 143

Michael Neumann
11 Firmament: Autorisierungsmuster und Wahrnehmungsdirektiven in
Jacob Béhmes Morgen-Rote im Aufgangk ............................ 154

Norman Kasper
12 Himmelsfarben: Tiecks bunte Himmel im Kontext
naturwissenschaftlicher, dsthetischer und metaphysischer Diskurse .... 166

Timothy Attanucci

13 Kometen: Einmal ist keinmal - Ernst Jiingers Kometenlogik .......... 177
Stephan Gregory
14 Leuchtende Luft: Mimesis des Atmosphérischen bei Aretino

und Tizian ... 185

Jakob Christoph Heller
15 Mond: Neumond, Vollmond, Mondphasen - Selenographie als
politische Reflexion bei Jean Paul (und zuvor) ....................... 198

Dérte Linke
16 Nacht: Uberlegungen zu Cora Sandels Alberte-Trilogie ............... 210

Marie-Theres Federhofer
17 Nordlicht: Tellurische Deutung und ésthetische Darstellung bei
Alexander von Humboldt ........... ... ... ... 222

Sergej Rickenbacher
18 Regenbogen: Zur Poetisierung und Okonomisierung eines Streits um
Wissen bei Gottfried Keller ..., 233

Claudia Olk
19 Sonnenfinsternis: Virginia Woolf und die Sonnenfinsternis von 1927 .. 247

Michael Bies
20 Sonnenuntergang: Der Anfang des Romans und das Verschwinden
des Menschen bei Claude Lévi-Strauss ......................co.o.... 258

Ines Theilen
21 Zwielicht: Joseph von Eichendorffs Gedicht im Widerschein
asthetischer und naturwissenschaftlicher Diskurse um 1800 .......... 270



Inhalt

B Wasser ... e

Karin Becker
22 Nebel: Asthetik des Unbestimmten im Werk Guy de Maupassants. . . . .

Oliver Grill
23 Regen: Wetterzauberei, Meteorologie und Okonomie in
Theodor Storms Mérchen von der Regentrude . .......................

Urs Buttner
24 Schnee: Eine dsthetische Expedition — Alfred Anderschs Reise an die
Packeisgrenze ............o.iiiiiiiii

Claus-Michael Schlesinger
25 Wolken: Zur Funktion und Geschichte diagrammatischer Darstellung
in einer meteorologischen Skizze Goethes ........................ ...

Hania Siebenpfeifter
26 Ather: Kosmische Atmosphire - Francis Godwins The Man in the
Moone or a Discourse of a Voyage thither (1638) .....................

Michael Auer
27 Donner: Nachhallzeit — (post-)souverdne Temporalitit bei Malherbe ..

Alexander Kosenina
28 Dunst: Seume und seine Zeitgenossen im vulkanischen Qualm,
RauchundRufl ....... .. ...

Georg Braungart
29 Luftdruck: »Ein grofler Seufzer die Natur« — Die Poetik des
Atmosphirischen bei Annette von Droste-Hiilshoff ..................

Evi Zemanek
30 Ozon: Das Ozon als Pharmakon in Fontanes literarischen,
epistolarischen und autobiographischen Werken .....................

Christoph Weber
31 Sturm: Barthold Heinrich Brockes’ Gedicht »Die auf ein starckes
Ungewitter erfolgte Stille« ........ ...

Margareta Ingrid Christian
32 Wind: Turbulenzen der Zeit — Klimatographie in Robert Musils
Der Mann ohne Eigenschaften ... ..

D Temperatur ..... ... ...

Hanna Hamel
33 Gemifligte Temperatur: J. G. Herders Klimatologie der Mitte .........

339



Vil

Inhalt

Achim Kiipper

34 Hitze: Johann Peter Hebels Kalendergeschichten im Kontext der Wissens-
und Literaturgeschichte eines atmosphérischen Phdnomens von der
Antike bis zur Gegenwart ......... ... . .. i 433

Personenregister..... ... .. .. 447



Phidnomene der Atmosphare. Zur Einleitung

In Johann Wolfgang Goethes 1822 in der Zeitschrift Zur Naturwissenschaft tiber-
haupt veroffentlichtem Gedicht Atmosphdre beklagt ein nicht ndher bestimmtes Du
die Uniibersichtlichkeit seiner Erkenntnislage:

Die Welt, sie ist so groR und breit,

Der Himmel auch so her und weit;

Ich mul das Alles mit Augen fassen,

Will sich aber nicht recht denken lassen.?

Tatsachlich beschreiben Goethes Verse jedoch nicht nur eine individuelle Erkennt-
niskrise, sondern ein grundsitzliches Problem der sinnlichen Wahrnehmung von
Atmosphire: ihre schiere Grofle und Uniibersichtlichkeit. Timothy Morton hat
solche tiberdimensionierten und komplexen Objekte daher jiingst als Hyperobjects
bezeichnet.” Die Atmosphdre umgibt den Menschen und wirkt in vielfiltiger Weise
physiologisch auf den menschlichen Kérper und die Messgerite ein, so dass die In-
stanz, welche sie beobachten soll, immer schon nachhaltig durch sie affiziert ist. Es
ist daher kaum maglich, Distanz zu schaffen, um die Atmosphére in Gédnze in den
Blick zu bekommen. Zwar verfiigt jeder und jede Interessierte lokal begrenzt iiber
konkrete Anschauungen von einzelnen atmospharischen Phdanomenen, doch bleibt
die Vorstellung, dass all diese Phanomene in einem Zusammenhang stehen, abstrakt
und tiberkomplex. Diverse Naturerscheinungen stehen innerhalb der Atmosphire in
Wechselwirkung zueinander oder durchdringen einander. Auch wandeln sich viele
Phdnomene sehr rasch, sind fliichtig oder verdndern sich in kaum wahrnehmbarer
Weise. Hinzu kommt noch, dass sich eine Reihe von atmosphirischen Prozessen
ganz oder teilweise auflerhalb des sinnlich wahrnehmbaren Bereichs abspielt. Selbst
meteorologische Modelle miissen sich aufgrund dieser Komplexitit in ihrer Dar-
stellung der Atmosphire starker Vereinfachungen bedienen.

Goethes lyrisches Ich riat dem klagenden Du angesichts der genannten Erkennt-
nisprobleme: »Dich im Unendlichen zu finden, / muf3t unterscheiden und dann ver-
binden.«* Dieser Ratschlag ist in der Goetheforschung als Vorschlag zur >Arbeits-
teilung« zwischen der analysierenden Wissenschaft und der in Goethes Verstindnis

1 Johann Wolfgang von Goethe: Atmosphdre, in: ders.: Sémtliche Werke nach Epochen sei-
nes Schaffens. Miinchner Ausgabe, hrsg. von Karl Richter u. a., Miinchen 2006, Bd. 12, 0. S.
[611]. - Der Titel wurde erst in der Ausgabe letzter Hand hinzugefiigt.

2 Timothy Morton: Hyperobjects. Philosophy and Ecology after the End of the World, Min-
neapolis, London 2013.

3 Goethe (Anm. 1).



synthetisierenden Dichtung gelesen worden.* Goethe macht mit seinem Gedicht den
Vorschlag, zwei bereits in der Zeit um 1800 getrennt wahrgenommene Bereiche als
sich ergidnzende Modi der Weltaneignung zu verstehen. Dabei geht es keineswegs
darum, den einen Bereich in den anderen zu iberfithren, denn ihr produktiver
Dialog ergibt sich erst aus dem Bewusstsein der Eigengesetzlichkeit beider Seiten.’
Schon bald nach Goethe geht der Glauben an die Moglichkeit einer solchen ergin-
zenden Zusammenschau von Kunst und Wissenschaft jedoch verloren. Die Vor-
stellung eines von beiden Wissensdoménen geteilten Naturbildes wird obsolet. Die
Griinde dafiir liegen in Bestrebungen zur Objektivierung des Naturwissens in einer
Reihe von Wissensfeldern und komplementér in der Kultivierung von Subjektivitat
oder eines anderen Erkenntnisideals in der Literatur, die mit der Zeit ihr Eigenrecht
immer vehementer einklagen. Beide Wissensdoméanen entwickeln sich eigenstandig.
Daraus resultiert eine Spaltung und in der Folge eine Verdoppelung des Konzepts
der>Atmosphire«. Um zu zeigen, mit welchen Mitteln diese Trennung vollzogen und
aufrechterhalten wurde und wird, muss man sich zunéchst hypothetisch auf den
Standpunkt des >Unendlichenc stellen, den der Atmosphire.®

Zwei »Atmosphiren«? Wissenschaft vs. Asthetik

»Atmosphiren« kennt die deutsche Sprache erst seit dem spéten 17. Jahrhundert. Der
Ausdruck bezeichnete dabei in physikalisch-astronomischen Kontexten die Gas-
hiille oder den Dunst (gr. atmds), der eine Planetenkugel (gr. sphaira) wie etwa die
Erde einhiillt. Spatestens Mitte des 18. Jahrhunderts lassen sich auch Begriffsverwen-
dungen nachweisen, die sich auf den »Dunstkreis¢, der einen Ort oder eine Person
umgibt, beziehen. »Atmosphiére« konnte ganz wortlich im Sinne von Atem oder Duft
gebraucht werden, aber auch weiter gefasst als Bezeichnung einer Stimmung oder
Aura und auf abstrakterer Ebene als Lebenskreis mit einem bestimmten geistigen
oder sozialen Klima. Daraus leiten sich Verwendungsweisen ab, die zum einen von
der Landschaftsdsthetik ausgehend asthetische Wirkungsweisen {iberhaupt kenn-
zeichnen, zum anderen das Zwischenmenschliche als Atmosphire charakterisieren.”
Im heutigen Sprachgebrauch konstatiert der Anthropologe Tim Ingold eine Spaltung
und daraus resultierende Verdopplung des Atmospharenbegriffs:

4 Vgl Christian Begemann: Wolken. Sprache. Goethe, Howard, die Wissenschaft und die
Poesie, in: Gerhard Neumann, David E. Wellbery (Hrsg.): Die Gabe des Gedichts. Goethes
Lyrik im Wechsel der Tone, Freiburg, Wien, Berlin 2008, 225-242, hier: 234. Begemann
sieht den Vorschlag zur Arbeitsteilung zwischen Kunst und Wissenschaft in Atmosphiire in
der Forderung, dass die von der Wissenschaft getroffenen Unterscheidungen von der Kunst
erginzt und gewissermaflen wieder lebendig gemacht werden miissten.

5 Vgl hierzu auch Karl Richter: Poesie und Naturwissenschaft in Goethes Altersgedichten,
Gottingen 2016, 33.

6 Vgl dazu Bruno Latour: Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symmetrischen An-
thropologie, Frankfurt a. M. 2008. — Die Umschreibung als >Unendliches< meint hier die
Einheit der Differenz vor ihrer Differenzierung.

7 Vgl Art. »Atmosphire«, in: Gerhard Strauf$ u.a. (Hrsg.): Deutsches Fremdworterbuch.
Berlin, New York 1996, Bd. 2, 454-460.



Thus while meteorology gives us a notion of atmosphere as a gas-filled domain evacua-
ted of all traces of mood and affect, aesthetics gives us what looks like the complementar
opposite, a system of affects that appears to exist in a vacuum. Both meteorologists and
aesteticans, from their respective sides, are inclined to say that their particular meaning
of atmosphere is primary, and the other is merely metaphorical. Their complementary,
however, suggests that the two sides may have more in common than meets the eye®

Uber diese Verdoppelung des Atmosphirenbegriffs lassen sich zwei komplementire
Geschichten erzdhlen - eine der Objektivierung und eine der Subjektivierung.

1887 erschien im vierten Jahrgang der Zeitschrift Das Wetter. Meteorologische
Monatsschrift fiir Gebildete aller Stinde in der Rubrik »Humoristische Meteorologie«
folgendes Gedicht anonymer Autorschaft:

Klagelied eines Wetter-Prognosten.
Frei nach Heine.

Da soll der Henker prophezei’n,
Wenn uns Meteorologen
Vom Barometer jeden Tag
Wird etwas vorgelogen!
Die Rechnung stimmte ganz famos:
Es sollte heute gieRen —
Ach wenn Du eine Wolke siehst,
Sosag’, ich lass’ sie griiBen!

Probier ich’s mal und melde keck:
»Schon Wetter, nirgends Regen,
Eilt gleich ein Minimum vom Fleck,
Das »stationar« gelegen.
Bekannte rufen hamisch mit,
Wenn sie im Sturm zerflieRen:
Im Fall Du blauen Himmel siehst,
So sagich lass’ ihn griiRen!

Ja, ’ne fatal’re Wissenschaft
Ist nirgends, traun, zu finden,
Weil sich, was uns das Wissen schafft,
Durch kein Gesetz [aRt binden.
Wahrlich, Meteorolog zu sein,
Konnt’ einen schon verdrielen:
Behauptet wer das Gegenteil,
So sag, ich lass’ ihn griiRen!®

8  Tim Ingold: The Life of Lines, Abingdon, New York 2015, 74 (Herv. im Orig.).
9  [Anonym]: Klagelied eines Wetter-Prognosten, in: Das Wetter. Meteorologische Monats-
schrift fiir Gebildete aller Stande 4/12 (1887), 264.



Uberhaupt ein Gedicht zwischen Meldungen seltsamer Himmelserscheinungen,
Messstatistiken und Diskussionsbetrédgen iiber die Verbesserung von Instrumenten
und den Aufbau von Netzwerken zu lesen, iiberrascht. Dass es in diesem Kontext
wie ein Fremdkorper wirkt, liegt jedoch nicht allein an seiner strophischen Gestalt,
sondern auch daran, wie es von der Wetterkunde spricht. In den meisten Artikeln
des Fachblatts begegnet man ndmlich einem Verweis auf die rasante Entwicklung
des Wissensfelds Atmosphdre in der Vergangenheit verbunden mit beschwichti-
gender Fortschrittsrhetorik, alle verbliebenen Erkenntnisprobleme wiirden binnen
kiirzester Zeit gelost sein. Dagegen bekennt das Gedicht unerhort offen zahlreiche
Erkenntnisschwierigkeiten. So ist die Gedichtform sicherlich kein Zufall, sondern
soll zum Ausdruck bringen, dass die Literatur in den Augen der Wetterforscher das
Medium fiir all das ist, was in der Wissenschaft keinen Ort hat: Subjektives, Speku-
lation und Nicht-Wissen. Dass kein gestandener Atmosphdrenkundler mit einem
solchen, wenig schmeichelhaften Literaturverstindnis identifiziert werden mochte,
macht der Verfasser klar, wenn er seinen Namen verschweigt. Um die Literatur selbst
geht es dem anonymen Autor aber auch gar nicht, schon die wenig kunstvolle Mach-
art des Gedichts deutet darauf hin. Vielmehr nutzt er deren Bestimmung allein als
Kontrastfolie, um indirekt seine Vorstellungen von guter Wissenschaftlichkeit zu
entwickeln.

Viel steht auf dem Spiel mit den Erkenntnisproblemen, die das Gedicht diskutiert,
nichts weniger ndmlich als der Status der Witterungskunde als ernstzunehmender
Naturwissenschaft. Zu dem Zeitpunkt, zu dem das Gedicht publiziert wurde, war es
gerade erst zwei Jahre her, dass an der Friedrich Wilhelms Universitit zu Berlin der
erste Lehrstuhl im deutschsprachigen Raum fiir die neue Disziplin Meteorologie
eingerichtet worden war. Der Erwartungsdruck, der auf der Meteorologie lastete,
die Atmosphirenbewegungen bald nicht mehr nur messen, sondern auch voraus-
berechnen zu kénnen, war hoch. Trotz der einsetzenden akademischen Institutio-
nalisierung stiitzte sich das Wissensfeld Atmosphére zum damaligen Zeitpunkt noch
grofitenteils auf eine ziemlich bunt zusammengewiirfelte scientific community, was
sich an den Beitrdgern der Zeitschrift Das Wetter zeigt. Als eine Art >Mitmachwis-
senschaft« setzte sie sich aus naturkundlich interessierten Laien, darunter vielen Leh-
rern und Arzten, aus den Beschiftigten der staatlich organisierten meteorologischen
Einrichtungen des Deutschen Reichs, der norddeutschen Seewetterwarte und der
regionalen Wetterdienste Preuflens, Badens, Bayerns, etc. sowie akademisch titigen
Physikern, Chemikern, Biologen und Medizinern zusammen.

Das Gedicht steht in einem langen Diskussionszusammenhang um die Objekti-
vitdt der Wetterkunde. Obwohl die Anhénger regelmafliger, standardisierter Instru-
mentenmessungen noch weit iber die Mitte des 19. Jahrhunderts hinaus sogenannte
»Wetterprophetenc«als Scharlatane bekdmpften, die auf der Grundlage von Erfahrung
und Wetterregeln aus dem ganzheitlichen, erspiirten Eindruck der Witterung deren

10  Es orientiert sich in seiner Form und mit dem markanten Schlussvers an Heines Friihlings-
botschaft, ohne dass dadurch ein weiterreichender intertextueller Verweis beabsichtigt zu
sein scheint.



kiinftige Entwicklung vorhersehen wollten,'! konnten sie selbst mit den Mitteln po-
sitivistischer Statistik keine bessere Losung als Analogieschliisse auf der Grundlage
vergangener Himmelskonstellationen anbieten. Die eigentliche Crux bestand aber
darin, dass es, solange nicht die Gesetze der Himmelsmechanik der Atmosphare
gefunden waren, keine Méglichkeit gab, Verldufe vorauszuberechnen. Damit stellte
aber in letzter Instanz alles, was tiber blofie Datensammlung hinausging, nichts als
Subjektives, Spekulation und Nicht-Wissen dar. Gelst wurde das Problem auch
spater nicht, aber durch ein verdndertes Verstindnis von Objektivitat im 20. Jahr-
hundert vermieden.'” Subjektive Empfindung der Atmosphire wie leibliche Erfah-
rung und Emotionen schlieft dieses Objektivititsideal jedoch noch immer aus.” Die
Geschichte der Subjektivierung der Atmosphire setzte bereits mit der Individuali-
sierung im 18. Jahrhundert ein, doch gab es erst in der jiingeren Vergangenheit Ver-
suche, sie ausgehend von der Phianomenologie erkenntnistheoretisch zu begriinden.
Auch wenn sich Redeweisen von einer sozialen oder kiinstlerischen >Atmosphére«
seit iber zweihundert Jahren nachweisen lassen, ist der Begriff als systematisch ge-
brauchter, philosophischer und speziell dsthetischer relativ jung.'* Als eigenen Ter-
minus hat ihn Hermann Schmitz 1969 erstmalig in den philosophischen Diskurs
eingefiihrt, um damit die raumgreifende Erfahrung bestimmter Gefiihle zu fassen."
Schmitz konstatiert, es gebe ganzheitlich-atmospharische Gefiihle, die nicht auf das
erlebende Subjekt und die diesem begegnenden Objekte verteilt werden konnten,
stattdessen zogen sie als machtige Atmosphiren Subjekt und Objekt zu einer Ein-
heit in sich hinein. Was von Schmitz als Auflosung der Subjekt-Objekt-Dichotomie
gedacht ist, kann aber insofern als Subjektivierung gelesen werden, als das mensch-
liche Erleben den Ausgangspunkt der Uberlegungen bildet. Schmitz zielt seinem
Anspruch nach darauf, das Ungeniigen jeder subjektivistischen Auffassung von Ge-
fithl evident zu machen. Konsequent betrachtet er die Introjektion der Gefiihle, d. h.
die Konstruktion einer abgeschlossenen privaten Innenwelt allen Erlebens, mit der
sich die Menschheit der klassischen griechischen Philosophie angeschlossen habe,
als einen Irrtum. So setzt er gegen den durch Abstinde bestimmten Ortsraum der
griechischen Geometrie den flichenlosen Raum der leiblichen Ereignisse. Wihrend
man am eigenen Korper Flichen spiiren konne, sei der Bereich des Leibes flachen-

11 Vgl dazu ausfiihrlicher Urs Biittner: Art. Meteorologie, in: Benjamin Biihler, Stefan Willer
(Hrsg.): Futurologien. Ordnungen des Zukunftswissens, Paderborn 2016, 405-415.

12 Vgl. dazu Lorraine Daston, Peter Galison: Objektivitit, Berlin 2017.

13 Den Korper des Wissenschaftlers, und alles was mit diesem zusammenhingt, aus-
zuschlieflen hat lange Tradition in der westlich-neuzeitlichen Wissenschaft vgl. Werner
Kutschmann: Der Naturwissenschaftler und sein Korper. Die Rolle der »inneren Natur<
in der experimentellen Naturwissenschaft der frithen Neuzeit, Frankfurt a. M. 1986; Ste-
ven Shapin: Never Pure. Historical Studies of Science as if it was produced by People with
Bodies, situated in Time, Space, Culture, and Society, and struggling for Credibility and
Authority, Baltimore 2010. - Im 19. Jahrhundert bildete sich jedoch eine eigene Wetter-
medizin heraus, vgl. dazu Vladimir Jankovi¢: Confronting the Climate. British Airs and the
Making of Environmental Medicine, Basingstoke u. a. 2010.

14 Gernot Bohme: Aisthetik. Vorlesungen iiber Asthetik als allgemeine Wahrnehmungslehre,
Miinchen 2001, 51.

15 Vgl Hermann Schmitz: System der Philosophie, Bonn 1969, Bd. 3.2 (»Der Gefiihlsraum«),
98-106.



los.'® Hier situiert Schmitz die Atmosphidren: »Eine Atmosphdre ist eine totale oder
partielle, in jedem Fall aber umfassende Besetzung eines flichenlosen Raumes im
Bereich dessen, was als anwesend erlebt wird.«’” Wihrend leibliche Atmosphéren
(etwa Behagen, Frische oder Mattigkeit) den Raum der erlebten Anwesenheit haufig
nicht vollkommen besetzten, fiillten Atmospharen des Gefiihls (etwa Freude oder
Trauer) diesen ganz. In seinem argumentativen Bestreben, den privaten Innenraum
wieder zu 6ffnen und die subjektivierende Auffassung von Gefiihlen zu unterlaufen,
schwicht Schmitz gleichzeitig die Konturen des Subjekts und des Objekts. Gefiihle
als ergreifende Atmosphdren zdhlen fiir Schmitz zu den sogenannten Halbdingen,
zu denen er auch zahlreiche atmosphérische Phinomene wie Hitze oder Kilte und
schlief3lich die Luft selber zahlt. Diese Halbdinge binde der planende Mensch in
einem Akt der Selbstbehauptung in die Welt der Dinge ein, d. h. um sich seiner Um-
welt gegeniiber zu behaupten, erfinde er Konzepte wie das Schwerefeld oder eben
die Luft. Am Beispiel letzterer argumentiert Schmitz, dass ungeachtet der »gewalti-
gen technischen und prognostischen Erfolge bei der theoretischen Ausniitzung des
weitgespannten Konzeptes der Luft [...] wir unabhéingig von der beliebigen Begriffs-
bildung und der prognostischen Bewahrung von Hypothesen nur wenige Typen un-
willkiirlich und unwidersprechlich tiberzeugender Erfahrungen haben, auf die wir
uns berufen konnen, wenn wir begriinden wollen, warum wir an die Luft glauben.
Das sind die erwdhnten Erfahrungen des eigenleiblichen Spiirens: der Wind und die
Atmung.«'® Zur atmosphdrischen Lufthiille gabe es nach dieser Argumentation also
nur einen Zugang: das leibliche Spiiren.

Mit seinem Verstindnis von Atmosphire als grundlegendem Gegenstand der
Wahrnehmung, dessen Perzeption der Subjekt-Objekt-Spaltung vorgingig sei,
kntipft Gernot Bohme an Schmitz phianomenologischen Ansatz an."”” Zugleich setzt
er sich jedoch auch deutlich von diesem ab.

So stark der Schmitzsche Ansatz als Rezeptionsasthetik ist, insofern er namlich von der
Wahrnehmungim vollen Sinne als affektiver Betroffenheit durch Atmospharen Rechen-
schaft geben kann, so schwach ist er auf der Seite der Produktionsasthetik. Seine Rede
von den Atmosphdren widerstreitet geradezu der Moglichkeit, daR sie durch dingliche
Qualitaten erzeugt werden konnten. Damit fallt der ganze Bereich asthetische Arbeit
aus der Perspektive dieses Ansatzes heraus.?

16 Vgl Hermann Schmitz: Atmosphiérische Rdume, in: ders.: Atmospharen, Freiburg, Miin-
chen 2014, 13-29.

17 Ebd, 19 (Herv. im Orig.).

18 Hermann Schmitz: Die Luft und was wir als sie spiiren, in: Bernd Busch (Hrsg.): Luft. Ele-
mente des Naturhaushalts IV, K6ln 2003, 76-84, hier: 78.

19 Vgl. Gernot Bohme: Atmosphiren, Frankfurt a. M. 1995, 95 sowie derselbe (Anm. 14), 56:
»Fiir uns ist die Atmosphire die erste Wahrnehmungswirklichkeit, aus der erst Subjekt und
Objekt ausdifferenziert werden.« Neben Gernot Bohme nimmt auch der italienische Phi-
losoph Tonino Griffero den phdnomenologischen Ansatz von Schmitz auf und entwickelt
ihn weiter. Vgl. dazu derselbe: Atmosferologia. Estetica degli spazi emozionali, Rom, Bari
2010 (engl. ders.: Atmospheres. Aesthetics of emotional spaces, Farnham 2014) sowie ders.:
Quasi-cose. La realta dei sentimenti, Rom 2013.

20 Bohme (Anm. 19), 31.



Bohmes eigentliches Anliegen ist die Einfithrung der Atmosphire als Begriff der
Asthetik. Ein solcher dsthetischer Begriff soll einerseits an die verschiedenen all-
tagssprachlichen Unterscheidungen von Atmosphidre ankniipfen und andererseits
vom bereits erwdhnten »eigentiimlichen Zwischenstatus« der Atmosphére zwischen
Subjekt und Objekt Rechenschaft geben. Dafiir wihlt Bohme den Rahmen der neuen
Asthetik, die aus dkologischen Fragestellungen Zugang zu édsthetischen Problemen
entwickelt. In Abgrenzung von der Urteilsasthetik sollen Sinnlichkeit und Natur
(wieder) in die Theorie der Kunst und ihrer Betrachtung einbezogen werden. Als
Thema der neuen Asthetik wird so der gesamte Bereich der dsthetischen Arbeit be-
stimmt.

Die neue Asthetik ist also auf Seiten der Produzenten eine allgemeine Theorie
asthetischer Arbeit. Diese wird verstanden als Herstellung von Atmosphéren. Auf
Seiten der Rezipienten ist sie eine Theorie der Wahrnehmung im verkiirzten Sinne.
Dabei wird Wahrnehmung verstanden als die Erfahrung der Présenz von Menschen,
Gegenstinden und Umgebung.?' Atmosphire ist demnach fiir BShmes neue Asthe-
tik ein zentraler Begriff, der die Seite der Produzenten (dsthetische Arbeit mit dem
Ziel der Herstellung von Atmosphéren) und die der Rezipienten (grundlegender
Gegenstand der Wahrnehmung, die Relation zwischen Subjekt und Objekt selbst)
verkntipft.”?

Dieser Ansatz erfihrt allerdings von verschiedenen Seiten Kritik. Zwei kritische
Stimmen sollen im Folgenden kurz hervorgehoben werden: Erstens gibt es eine
deutliche Kritik an B6hmes Versuch, im Modell der Atmosphire eine Uberwindung
der Subjekt-Objekt-Dichotomie zu proklamieren. David E. Wellbery liest in seinem
Artikel zur Stimmung im Historischen Worterbuch der Asthetischen Grundbegriffe
den Versuch B6hmes, Atmosphére als einen dsthetischen Begriff einzufiihren, als ge-
scheiterten Versuch einer Neudefinition des Stimmungsbegriffs.?? Wellberys Kritik,
dass der Bohmsche Ansatz »offenbar in Unkenntnis der semantischen Tradition [des
Stimmungsbegriffs] entwickelt worden sei«, impliziert, dass sich dieser Begriff iiber-
haupt auf die gleiche semantische Tradition beziehen lasst bzw. bezogen werden soll,
und konnte deshalb auch durch die Abgrenzung von dieser Tradition und die Beto-
nung der semantischen Eigenstdndigkeit von Atmosphire entkréftet werden. So hat
die Stimmung ihr semantisches Paradigma in der Musik, nicht aber die Atmosphire.
Hingegen trifft Wellberys zweiter Kritikpunkt, der sich auf die Unschérfe der Be-
grifflichkeiten im Kontext der Authebung der Subjekt-Objekt-Dichotomie bezieht,
eine auf Schmitz zuriickgehende zentrale Argumentationsfigur Bohmes. Tatsdch-
lich ist Bohmes Rhetorik unscharf. So spricht er einerseits davon, Wahrnehmung
bzw. Atmosphire sei der Ausdifferenzierung von Subjekt und Objekt vorgingig,
andererseits behauptet er in der Wahrnehmung verschmoélzen Subjekt und Objekt
und kidmen in einen »Kopplungszustand«, und schliellich definiert er im gleichen

21 Ebd, 25. Vgl. zum Begriff der dsthetischen Arbeit bzw. zur Produktion von Atmosphiren
auch derselbe (Anm.14), 53.

22 Vgl ebd, 54.

23 Vgl. David E. Wellbery: Art. »Stimmungg, in: Karlheinz Barck u.a. (Hrsg.): Historisches
Worterbuch der Asthetischen Grundbegriffe, Stuttgart, Weimar 2010, Bd. 5, 703-733, hier:
732.



Absatz Atmosphire »als die Anregung eines gemeinsamen Zustandes von Subjekt
und Objekt«.* Dass ein solcher Versuch der rhetorischen Einkreisung keine Uber-
windung der Subjekt-Objekt-Dichotomie darstellt, zeigt sich auch, wenn Béhme die
duflere Wirklichkeit ebenfalls in Anlehnung an Schmitz auf ein leibliches »Mich-
spuiren« zuriickfithrt:

Das Wirkliche ist fur die Asthetik primar das Gegenwartige, die splrbare Anwesenheit.
Es empfiehlt sich deshalb, Wirklichkeit und Realitat als zwei verschiedene Seinsweisen
zu unterscheiden. [...] Wirklich ist in diesem Sinne nur das in aktueller Wahrnehmung
Gegebene, real, was dinglich dahinter stehen mag. Die Atmospharen sind deshalb fiir
die Asthetik die erste und die entscheidende Wirklichkeit.?

Eine solche Wirklichkeitsbestimmung, die vom leiblichen Spiiren ausgeht und sich
vom Dinglichen abwendet, trifft Bohme auch in Bezug auf das Wetter, das er als
»Korrelat unseres leiblich-sinnlichen Spiirens«* bezeichnet. Als Wetter bezeichne-
ten wir den Zustand unserer Umgebung im Ganzen, insofern sie uns affektiv be-
rithre. »Wetter wire demnach eine subjektive Tatsache, ein Phdnomen, fiir dessen
Erscheinen man zwar objektive Bedingungen angeben konne, aber es wire fraglich,
ob es so etwas wie objektives Wetter {iberhaupt gibt.«*

An diese Wirklichkeits- bzw Gegenstandsbestimmung kniipft ein zweiter Kritik-
punkt an. Es wird die >Luftleere« des bohmschen Ansatzes kritisiert, der sich zwar
als ein Versuch versteht, die Natur in den Bereich der Asthetik (zuriick) zu holen,
dabei aber das reale Wettergeschehen und die natiirlichen atmosphirischen Gege-
benheiten ausschliefit, bzw. das natiirliche Wettergeschehen nur im »Modus einer
Natur fiir uns«*® studiert. Der bereits oben zitierte Tim Ingold weist darauf hin, dass
in Bezug auf die Atmosphire der naturwissenschaftliche und der dsthetisch-phi-
losophische Diskurs nahezu verbindungslos nebeneinander zu laufen scheinen. So
hat die Atmosphire der Asthetik, die im dsthetisch-phinomenologischen Diskurs
im Sinne einer emotionalen Qualitit von Raumen beschrieben wird, kaum mehr
etwas mit der Lufthiille um die Erde gemein.”” Dieser Vorwurf der »>Wetterferne«
gelte auch fiir den Ansatz Bohmes, der das paradigmatische Beispiel seiner Theorie
von Atmosphire bezeichnenderweise in der Szene des Bithnenbilds finde.*

Die Konzeption des vorliegenden Bandes zielt darauf, die nebeneinander her-
laufenden Diskurse von Objektivierungen und Subjektivierungen der Atmosphire

24 Bohme (Anm. 14), 56.

25 Bohme (Anm. 14), 56-57 (Herv. im Orig.).

26 Gernot Bohme, das Wetter und die Gefiihle. Fiir eine Phdnomenologie des Wetters, in:
Bernd Busch (Hrsg.): Luft. Elemente des Naturhaushalts IV, Kéln 2003, 140-161, hier: 149.

27 Ebd.

28 Bohme (Anm. 26), hier: 160.

29  Eine Kluft zwischen der Atmosphére der Wetterkunde und der ésthetischen Atmosphiére
bemerkt auch Midilina Diaconu. Vgl. dazu dieselbe: Wetter, Welten, Wirkungen. Sinnver-
schiebungen der Atmosphire, in: Christiane Heibach (Hrsg.): Atmosphéren. Dimensionen
eines Diffusen Phinomens, Miinchen 2012, 84-99, hier: 85f.

30 Ingold (Anm.8), 77.



in ihrer Trennung und dem sich daraus ergebenden Wechselspiel zusammen in den
Blick zu nehmen.

Okologien des Wissens

Um den aufgezeigten Vereinseitigungen des Atmospharen-Begriffs zu entgehen,
muss man hinter sie zuriickgehen, mit Goethe, sich auf den Standpunkt des >Un-
endlichenc stellen, - und kann dann im Gegenzug dekonstruktiv das»Trennen< und
»Verbinden« zum Untersuchungsgegenstand machen. Dazu versteht dieser Band die
Atmosphire vorphdnomenal zunichst als Reales. Als solches, fithrt Albrecht Ko-
schorke aus,

drangt [das Reale] dazu, sich in gegebenen kulturellen Zeichenwelten zu reprasentieren,
ohne sich jemals in vollem Umfang in solche Reprasentationen bannen zu lassen. Einer-
seits erweckt es in seinem Begriff die Vorstellung von etwas Eigentlichem und Wesen-
haften, dessen man andererseits aber nur in entstellter, durch gesellschaftliche Kon-
ventionalisierungen entwirklichter Form habhaft zu werden vermag. In dieser Weise
bildet es einen permanenten Unruheherd der gesellschaftlichen Semiose, der immer
neue alltags- und kunstasthetische Ausgestaltungen stimuliert. Die konstitutive Nicht-
Festellbarkeit des Realen macht es liberdies zu einem virulenten erkenntnis- und wis-
senschaftstheoretischen Problem.>*

Dabei gilt das Interesse des Bandes weniger Einbriichen des Realen als Extremwetter
oder Klimakatastrophe, welche die Unzulidnglichkeit jeglicher Semiose immer wie-
der aufs Neue schockartig offen legen,*” als der Konkurrenz verschiedener Wahrheits-
regime und den erkenntnispraktischen Verfahren der symbolischen und imagindren
Anverwandlungen des Realen. Mithin steht die kulturelle Organisation von Fremd-
referenzialitdt im Zentrum des Interesses. Die Organisation von Fremdreferenzialitat
meint dabei sowohl die Verfahren der Hervorbringung als auch der medialisierten
Présentation von Phianomenalitit sowie supplementire Absicherungsbestrebungen
von deren Bezug auf etwas, das >wirklich da drauflen ist<. Von besonderem In-
teresse sind dabei Konstellationen, in denen diese Beziiglichkeit Gegenstand von
Zweifel, Verhandlungen und Streit ist. Wenn der Band dabei davon ausgeht, dass
die Referenzen sich selbst ungeachtet von Zeit und Ort gleich geblieben sind, soll
dies keineswegs leugnen, dass auch sie sich verdndern haben koénnten - auf nichts
anderes weist ja der Klimawandel hin. Jedoch lassen sich Veranderungen immer nur
relational feststellen. Daher ist es unméglich, Veranderungen der Referenzobjekte
und Verdnderungen ihrer epistemischen Konstruktionen zugleich in den Blick zu

31  Albrecht Koschorke: Das Mysterium des Realen in der Moderne, in: Helmut Lethen, Lud-
wig Jager, Albrecht Koschorke (Hrsg.): Auf die Wirklichkeit zeigen — Zum Problem der
Evidenz in den Kulturwissenschaften. Ein Reader, Frankfurt a. M., New York 2015, 13-38,
hier: 16.

32 Vgl dazu Frangois Walter: Katastrophen. Eine Kulturgeschichte vom 16. bis ins 21.Jahr-
hundert, Stuttgart 2010; Eva Horn: Zukunft als Katastrophe, Frankfurt a. M. 2014, 110-180.



10

bekommen.* Vertreten ldsst sich eine solche Idealisierung in heuristischer Absicht
auch deshalb, weil sich epistemische Konstruktionen, soweit wir heute wissen, in der
Vergangenheit weitaus schneller verdndert haben als ihre realen Relata.

Mit Blick auf die Konkurrenz verschiedener Wahrheitsregime beschrénkt sich
der vorliegende Band auf Europa. So spannend ein Vergleich der vielfiltigen Aneig-
nungsweisen atmosphdrischer Phanomene rund um den Globus auch wire, lieflen
sich kaum mehr als kuriose Seitenblicke erhaschen, sicher konnte man aber keine
Gleichwertigkeit und damit auch keine Vergleichbarkeit erzielen, ohne den Umfang
des Bandes zu sprengen.* Dennoch sei an dieser Stelle darauf hingewiesen, dass
westliche Konzeptionen im Namen von Rationalitidt und Wissenschaftlichkeit welt-
weit mit universalistischen Anspriichen aufgetreten sind und noch immer auftreten.
Erkenntnispolitisch treten sie mit ihrer Dominanz in ein imperialistisches Verhalt-
nis zu den dadurch subaltern werdenden Wissensformen ein.* Eine historische Be-
schrankung auf die Zeitspanne von der Frithen Neuzeit bis zur Gegenwart, welche
Antike, Mittelalter und Renaissance weitgehend ausspart, ergibt sich aus dhnlichen
Motiven. Auch der Andersartigkeit dieser dlteren Wissensordnungen kénnte kaum
adidquat Rechnung getragen werden.*

33 Vgl. Albrecht Koschorke: Wahrheit und Erfindung. Grundziige einer Allgemeinen Erzéhl-
theorie, Frankfurt a. M. 2012, 341-348.

34 Vgl dazu Mike Hulme: Weathered. Cultures of Climate, London u. a. 2017, 31-33. - Einbli-
cke in verschiedene kulturelle Konzeptionen der Atmosphére weltweit bieten die Sammel-
bénde Sarah Strauss, Benjamin S. Orlove (Hrsg.): Weather, Climate, Culture, Oxford, New
York 2003; Jessica Barnes, Michael R. Dove (Hrsg.): Climate Cultures. Anthropological Per-
spectives on Climate Change, New Haven, London 2015.

35 Vgl. dazu Uberblicksartikel Li Di: Art. »Meteorology in China«; A.S. Ramanathan: Art.
»Meteorology in India«; William J. McPeak: Art. »Meteorology in the Islamic World, alle
in: Helaine Selin (Hrsg.): Encyclopaedia of the History of Science, Technology, and Medi-
cine in Non-Western Cultures, 2 Bde., Bd. 2, Berlin u. a. 22008, 1662-1669 sowie P. Kevin
Meckeown: Early China Coast Meteorology. The Role of Hong Kong 1882-1912, Hong
Kong 2011; Deborah Coen: Imperial Climatographies from Tyrol to Turkestan, in: Osiris
26 (2011), 45-65; Martin Mahony: For an Empire of >all Types of Climate«. Meteorology
as an imperial Science, in: Journal of Historical Geography 51 (2016), 29-39. - Globale
Machtverhiltnisse von Erkenntnisordnungen bilden einen relativ neuen Forschungszweig
der Wissenschaftsgeschichte vgl. dazu grundsitzlich Sandra Harding (Hrsg.): The Postcolo-
nial Science and Technology Studies Reader, Durham, London 2011 und den vorziiglichen
Uberblick von Katharina Schramm: Einfithrung [Postkoloniale STS], in: Susanne Bauer,
Thorsten Heinemann, Thomas Lemke (Hrsg.): Science and Technology Studies, Berlin
2017, 471-494.

36 Vgl. aber dazu Immanuel Hoffmann: Die Anschauungen der Kirchenviter {iber Meteoro-
logie. Miinchen 1907; Gustav Hellmann: Versuch einer Geschichte der Wettervorhersage
im 16. Jahrhundert, Berlin 1924; Gustav Hellmann: Die Entwicklung der meteorologischen
Beobachtungen in Deutschland von den ersten Anfingen bis zur Einrichtung staatlicher
Beobachtungsnetze, Berlin 1926; Gustav Hellmann: Die Entwicklung der meteorologi-
schen Beobachtungen bis zum Ende des 18.Jahrhunderts, Berlin 1927; S. K. A. Heninger:
A Handbook of Renaissance Meteorology. With Particular Reference to Elizabethan and
Jacobean Literature, Durham 1960; Fritz Klemm: Die Entwicklung der meteorologischen
Beobachtungen in Stidwestdeutschland bis 1700, Offenbach a. M. 1979; Fritz Klemm: Die
Entwicklung der meteorologischen Beobachtungen in Osterreich einschliefllich Bhmen
und Mihren bis zum Jahr 1700, Offenbach a. M. 1983; Liba Taub: Ancient Meteorology,
London, New York 2003; Emilio Borchi, Macii Renzo: Meteorologia a Firenze. Nascita ed



11

Trotz dieser Beschrankungen ergibt sich innerhalb von fiinfhundert Jahren euro-
péischer Geschichte immer noch eine grofie Varianz symbolischer und imaginérer
Aneignungsformen atmosphdrischer Phanomene. Mogen sich bestimmte Phé-
nomene fiir eine abstrakt naturwissenschaftliche Beschreibung (heutigen Stands)
auch als identisch erweisen, so erfahren die vermeintlich selben Erscheinungen in
unterschiedlichen kulturellen Kontexten ganz unterschiedliche Konzeptionen und
daran hiangend Bewertungen. Die nordischen Sprachen verfiigen beispielsweise tiber
genaue Unterscheidungen verschiedener Schneeformen, die es in den Sprachen des
Stidens nicht gibt. Entsprechend erwarten die im Norden lebenden Menschen den
Schnee geradezu, wihrend ihm an den Strinden des Mittelmeers grofler Selten-
heitswert zukommt. Die Bewertungen hangen dabei an Erwartungshaltungen. Der
jeweilige lokale Stellenwert einzelner Phdnomene hingt dabei vom Grad ihrer Wahr-
nehmung als Ereignis ab. Ereignishafte Wahrnehmung hédngt an ihrer jeweiligen Re-
levanz und den durch sie zu gewartigenden eventuellen Problemen, ihrer Erwart-
barkeit, der Plotzlichkeit ihres Eintretens, den bleibenden Verdnderungen und der
Héufigkeit ihres Vorkommens. Dies weist wieder darauf zuriick, wie sehr bestimmte
Kulturen auf Phanomene eingestellt sind, womdglich gar mit ihnen rechnen.”” Auch
erfahren bestimmte Phinomene historische Konjunkturen, etwa der Ather der fiir
die Kosmologie der Frithen Neuzeit von zentraler Bedeutung ist, von dem aber spa-
testens seit dem 18. Jahrhundert behauptet wird, es gibe ihn iiberhaupt nicht, wenn-
gleich das Wort mit anderer Bedeutung weiterverwendet wird. Solche Konjunkturen
konnen sich aber auch aus dem seltenen Auftreten bestimmter Phdnomene ergeben,
wie etwa der Wiederkehr des Halley’schen Kometen oder einer Sonnenfinsternis.

Einen weiteren Faktor bildet die Vielzahl von Wissensformen, mit denen ver-
schiedene Kulturen atmosphirischen Phianomenen begegnen.*® Menschen passen
sich in ihrer Lebensweise, ihrer Kleidung, Nahrung, Wohnung, atmosphérischen
Gegebenheiten an. Neben solchen materiellen und technischen Losungen steckt in
den Kulturtechniken des Alltags ein tacit knowledge der Atmosphére.* Durch sym-
bolische Imprignierung der Praktiken bis hin zur vollumfinglichen Ausbildung
eigengesetzlicher Symbolwelten gehen Kulturen immer weiter auf Distanz zu den
natiirlichen Gegebenheiten und streben letztlich danach, sich génzlich von ihnen
unabhéngig zu machen - was jedoch nicht immer ganz gelingt.** Zu den zentra-
len Symbolwelten neuzeitlicher westlicher Kulturen mit eigenen Wissensformen
zihlen Religion, Okonomie, Politik, Recht oder Wissenschaft. Die Simulation des

evoluzione, Florenz 2009; Craig Martin: Ranaissance Metorology. Pomponazzi to Descartes,
Baltimore 2011; Daryn Lehoux: Astronomy, Weather, and Calendars in the Ancient World.
Parapegmata and Related Texts in Classical and Near-Eastern Societies, Cambridge 2012.

37 Vgl zur Ereignishaftigkeit Wolf Schmid: Elemente der Narratologie, Berlin, Boston 2014,
16-19 und zu kulturell verfestigten Erwartungshaltungen Hume (Anm. 34), 4-6.

38 Vgl. zum Weiteren ausfithrlicher Urs Biittner: Naturbewiltigung, >Natural Imaginariesc
und die Mdglichkeiten der Kunst. Ein theoretischer Versuch zur Okologie des Wissens, in:
Claudia Schmitt, Christine Solte-Gresser (Hrsg.): Literatur und Okologie. Neue literatur-
und kulturwissenschaftliche Perspektiven, Bielefeld 2017, 93-106.

39 Vgl dazu Michael Polanyi: The Tacit Dimension, Chicago, London 2009.

40 Vgl. dazu Ernst Cassirer: Versuch {iber den Menschen. Versuch einer Philosophie der
menschlichen Kultur, Hamburg 2010.



12

Himmelsgeschehens mithilfe von Modellen bildet einen einstweiligen Schlusspunkt
der wissenschaftlichen Entwicklung, weil damit der Punkt erreicht ist, sich weit-
gehend unabhéngig vom aktuellen Sonnenschein oder Regen vor dem Biirofenster
zu machen und symbolisch das eigene Wetter am Computer zu »erzeugenc. Eine ei-
gene Wissenschaft vom Wetter, die Meteorologie, stellt aber nur eine sehr spezifische
Anverwandlungsweise des Realen der Atmosphére dar — und kann den Gegenstand
keinesfalls fiir sich allein beanspruchen. Daher diirfen in einer Okologie des Wissens
auch die Kiinste, und insbesondere die Literatur, nicht fehlen.*!

Forschungsfeld sLiteratur und Atmosphare«

Phdanomene der Atmosphire tauchen in grofier Zahl in ganz unterschiedlichen Ar-
ten literarischer Texte auf. Oftmals bleiben sie jedoch im Hintergrund, bilden die
Kulisse, versinnlichen eine Stimmungslage oder lenken als Moment des Zufalls den
Gang der Handlung. So vielfiltig wie die Phdnomene selbst und die Aufgaben, die sie
fiir die Textorganisation erfiillen, sind auch die Geltungsanspriiche und Wirkungs-
absichten, welche die Literatur mit ihrer Thematisierung realisiert.

Lange Zeit zeigten die Literaturwissenschaften wenig Aufmerksamkeit, ja, fast
schon Desinteresse an literarischen Himmelserscheinungen und wandten sich ihnen
allenfalls beildufig zu. Die wenigen monographischen Arbeiten oder Sammelbénde,
die doch entstanden sind, thematisierten atmosphérische Phanomene fast aus-
schlieSlich als Motiv auf ihre textimmanenten Funktionen hin.** In den vergangenen

41 Die Vielfalt der Behandlung und Erforschung atmosphérischer Phdnomene in anderen
Kiinsten als der Literatur ldsst sich in einer Fufinote nicht einmal ansatzweise zufriedenstel-
lend darstellen. Im Bereich der Bildenden Kunst ist in den letzten Jahren eine grofle Zahl
an Ausstellungskatalogen und Monographien zu allen Arten von Himmelserscheinungen,
insbesondere zu Wolken, erschienen. In der Musikwissenschaft liegen Aufsitze zu diversen
atmosphdrischen Phanomenen in Werken aller Epochen vor, monographisch allein zu
Stiirmen Claus Bockmaier: Entfesselte Natur in der Musik des achtzehnten Jahrhunderts,
Tutzing 1992. Zum Film vgl. jetzt Kristi McKim: Cinema as Weather. Stylistic Sceens and
Atmospheric Screens, New York, Abington 2013. - Einblicke in verschiedene Kiinste geben
Petra Lutz, Thomas Macho (Hrsg.): 2°. Das Wetter, der Mensch und sein Klima, Begleit-
buch zur Ausstellung im Deutschen Hygiene Museum Dresden 11.07.2008-19.04.2009,
Gottingen 2008 und die Beitrage in Georg Braungart, Urs Biittner (Hrsg.): Wind und Wet-
ter. Kultur - Wissen — Asthetik, Paderborn 2017.

42 Vgl. die Uberblicksartikel L. Dufour: Quelques considérations sur les rapports entre la
littérature et la metéorologie, in: Institut Royal Metéorologique de Belgique Publications
Serie B, Nr. 25 (1959) und Eduardo Cadava: Art. »Literature and Weather, in: Stephen H.
Schneider (Hrsg.): Encyclopedia of Climate and Weather, 2 Bde., New York, Oxford 1996,
Bd. 2, 470-475 sowie F. C. Delius: Der Held und sein Wetter. Ein Kunstmittel und sein ideo-
logischer Gebrauch im Roman des biirgerlichen Realismus, Miinchen 1971; Joachim Metz-
ner: Personlichkeitszerstérung und Weltuntergang. Das Verhiltnis von Wahnbildung und
literarischer Imagination, Tiibingen 1976; Waldemar Zacharasiewicz: Die Klimatheorie in
der englischen Literatur und Literaturkritik. Von der Mitte des 16. bis zum frithen 18. Jahr-
hundert, Wien 1977; Georgette Beros-Cazes: Proust et le temps qu’il fait ou la météorologie
dans »A la recherche du temps perduc, Paris 1986; Helmut Koopmann: Freiheitssonne und
Revolutionsgewitter. Reflexe der Franzosischen Revolution im literarischen Deutschland
1789 und 1840, Tiibingen 1989; Thomas Kullmann: Vermenschlichte Natur. Zur Bedeutung



13

Jahren hat sich jedoch viel getan: Mit sehr unterschiedlicher Pragung durch na-
tionale Forschungstraditionen haben die Literaturwissenschaften das Themenfeld
»Atmosphire und Literatur« breit erschlossen und dabei den Blick tiber die Grenzen
des Textes hinausgewandt. Adressiert wird das Themenfeld heute vornehmlich mit
einem Interesse an Mensch-Natur-Verhéltnissen, wodurch notwendig auch starker
die sozial-pragmatischen Funktionsweisen, die die Literatur fiir sich beansprucht,
in den Blick geriickt sind. Neuere Arbeiten, und das gilt insbesondere fiir die eng-
lischsprachige Forschung, behandeln den Gegenstand im Kontext grolerer kultur-
geschichtlicher Perspektiven.*> Im frankophonen Wissenschaftsbetrieb hat sich in
jiingerer Zeit eine Forschungsrichtung ausgebildet, welche stark von der Anna-
les-Schule, namentlich von dem bis zu seiner Emeritierung am College de France
lehrenden Emmanuel Le Roy Ladurie, beeinflusst ist.** Der Ansatz macht die Na-
tur- und insbesondere die Klimageschichte zu einer zentralen Voraussetzung der
spezifischen Entwicklung der Sozial-, Kultur- und damit letztlich auch der Kunst-
und Literaturgeschichte.®” Eine solche starker >materialistische« Betrachtungsweise
der Literatur verfihrt jedoch nicht rein deterministisch oder bleibt beim reinen

von Landschaft und Wetter im englischen Roman von Ann Radcliffe bis Thomas Hardy,
Tiibingen 1995; Janet Pérez (Hrsg.): Climate and Literature, Lubbock 1995; Andrea Dort-
mann: Winter Facets. Traces and Tropes of the Cold, Frankfurt a. M. 2007.

43 Vgl. Olaf Briese: Die Macht der Metaphern. Blitz, Erdbeben und Kometen im Gefiige der
Aufklirung, Stuttgart, Weimar 1998; Marion Munz-Krines: Expeditionen ins Eis. Histori-
sche Polarreisen in der Literatur, Frankfurt a. M. 2008; Bernard Mergen: Weather Matters.
An American Cultural History since 1900, Lawrence 2008; Cornelia Klettke, Georg Maag
(Hrsg.): Reflexe eines Umwelt- und Klimabewusstseins in fiktionalen Texten der Romania,
Berlin 2010, Viktoria Tkaczyk: Himmels-Falten. Zur Theatralitt des Fliegens in der Frii-
hen Neuzeit, Miinchen 2011; Jayne Elizabeth Lewis: Air’s Apperence. Literary Atmosphere
in British Fiction 1600-1794, Chicago, London 2011; David H. Levy: The Sky in Early
Modern English Literature. A Study of Allusions to Celestial Events in Elizabethan and
Jacobean Writing (1572-1620), New York 2011; Alexandra Harris: Weatherland. Writers &
Artists under English Skies, London 2015; Cynthia Barnett: Rain. A Natural and Cultural
History, New York 2015; Christine L. Corton: London Fog. The Biography, Cambridge,
London 2015; Esther Leslie: Liquid Crystals. The Science and Art of a Fluid Form, London
2016; Ursula Kluwick: Fictions of Fluctuation. Water in the Victorian Age, Habil. Bern
2016.

44 Vgl. Emmanuel Le Roy Ladurie: Histoire du climat depuis I’an mil, Paris 1967; Emmanuel
Le Roy Ladurie u. a.: Médecins, climat, épidémies, Paris 1972; Emmanuel Le Roy Ladurie:
Histoire humaine et comparée du climat, 3 Bde. (I. »Canicules et glaciers XIIle-XVIIIe
siécles«, II. »Disettes et révolutions«, III. »Le réchauffement de 1860 a nos jours«), Paris
2004, 2006, 2009; Emmanuel Le Roy Ladurie: Fluctuations du climat de I'an mil a nos jours,
Paris 2011; Emmanuel La Roy Ladurie, Anouchka Vasak: Naissance de I'Histoire du climat.
Entretiens, Paris 2013. — Auch Alain Corbin hat in jiingerer Zeit Arbeiten mit dhnlicher
Thematik vorgelegt vgl. Alain Corbin (Hrsg.): La pluie, le soleil et le vent. Une histoire de
la sensibilité au temps qu’il fait, Paris 2013 und Alain Corbin: Le Ciel et la mer, Paris 2014.
Im deutschsprachigen Raum schlossen sich zuletzt Wolfgang Behringer: Kulturgeschichte
des Klimas. Von der Eiszeit bis zur globalen Erwarmung, Miinchen 2007 und Philipp Blom:
Die Welt aus den Angeln. Eine Geschichte der Kleinen Eiszeit 1570 bis 1700 [...], Miinchen
2017 an eine solche Art Geschichtsschreibung an.

45  Zur Geschichte dieser Denktradition vgl. Lucia Boia: The Weather in the Imagination, Lon-
don 2005; Reinhard Falter: Natur priagt Kultur — Der Einfluf3 von Landschaft und Klima auf
den Menschen. Zur Geschichte der Geophilosophie, Miinchen 2006.



14

Positivismus stehen, sondern versteht Literatur als produktive Aneignung und mit-
hin als eigenstindige Form der Bewiltigung der Himmelsmachte.* In der deutsch-
sprachigen Forschung hat das Themenfeld eine spezifische Profilierung ausgehend
von Ansdtzen zu Literatur und Wissen erfahren.”” Zu nennen ist hier zum einen
der Ansatz von Eva Horn, die mit ihrem Projekt Zeit des Klimas die Frage nach der
Atmosphire in der Literatur, aber auch im Film und in anderen Kiinsten, deutlich
politisch akzentuiert.*® Den Fluchtpunkt bilden dabei die rezenten Diskussionen um
Klimawandel und tiber das Anthropozén, womit der Ansatz sich an angelsichsische
Diskurse des Ecocriticism anlehnt.” Die Literatur wird dabei auf ein anthropologi-

46 Vgl. Anouchka Vasak: Météorologies. Discours sur le ciel et le climat, des Lumiéres au
romantisme, Paris 2007; Emmanuel La Roy Ladurie, Jacques Berchtold, Jean-Paul Sermain
(Hrsg.): L’Evénement climatique et ses représentations (XVIIe-XIXe siécle). Histoire, litté-
rature, musique et painture, Paris 2007; Jacques Berchtold u. a. (Hrsg.): Canicules et froids
extrémes. L’ Evénement climatique et ses représentations II. Histoire, littérature, peinture,
Paris 2012; Karin Becker (Hrsg.): La pluie et le beau temp dans la littérature frangaise. Dis-
cours scientifiques et transformations littéraires, du Moyen Age a I'époque moderne, Paris
2012. - Zahlreiche weitere Bénde sind in den letzten Jahren in der Reihe >MétéoS«, hrsg.
von Thierry Belleguic und Anouchka Vasak, bei Hermann in Paris erschienen.

47  Vgl. dazu programmatisch Joseph Vogl: Poetologie des Wissens, in: Harun Maye, Leander
Scholz (Hrsg.): Einfithrung in die Kulturwissenschaft, Miinchen 2011, 49-71 sowie im
Uberblick Ralf Klausnitzer: Literatur und Wissen. Zuginge — Modelle - Analysen, Berlin,
New York 2008; Roland Borgards u. a. (Hrsg.): Literatur und Wissen. Ein interdisziplinires
Handbuch, Stuttgart, Weimar 2011.

48 Vgl. dazu Eva Horn: Air conditioning. Die Zahmung des Klimas als Projekt der Moderne,
in: Sinn und Form 67/4 (2015), 455-462; Eva Horn, Peter Schnyder (Hrsg.): Romantische
Klimatologie (Themenheft der Zeitschrift fiir Kulturwissenschaften 9/1 (2016)); Eva Horn:
Zoglinge der Luft. Versuch einer atmospharischen Anthropologie, in: Konrad Paul Liess-
mann (Hrsg.): Neue Menschen! Bilden, Optimieren, Perfektionen, Wien 2016, 77-100;
Eva Horn: Art. »Klimag, in: Benjamin Biihler, Stefan Willer (Hrsg.): Futurologien. Ord-
nungen des Zukunftswissens, Paderborn 2016, 351-362; Eva Horn: Jenseits der Kindes-
kinder. Nachhaltigkeit im Anthropozén, in: Merkur 71/814 (2017), 5-17; Eva Horn: Global
Warming and the Rhetoric of Heat, in: REAL 33 (2017), 65-83.

49 Vgl dazu die Uberblicksdarstellungen Greg Garrard: Ecocriticism, Abington, New York
2011; Timothy Clark: The Cambridge Introduction to Literature and the Environment,
Cambridge u. a. 2011; Axel Goodbody, Kate Rigby (Hrsg.): Ecocritical Theory. New Euro-
pean Approaches, Charlottesville, London 2011; Greg Garrard (Hrsg.): Oxford Handbook
of Ecocriticism, Oxford 2014; Gabriele Diirbeck, Urte Stobbe (Hrsg.): Ecocriticism. Eine
Einfithrung, Kéln, Weimar, Wien 2015; Benjamin Biihler: Ecocriticism. Grundlagen -
Theorien - Interpretationen, Stuttgart 2016 — und ferner Adam Trexler, Adaline Johns-Pu-
tra: Climate Change in Literature and Literary Criticism, in: Royal Metereological Society,
Wiley Wiley Interdisciplinary Reviews 2/2 (2011), 185-200; Timothy Clark: Ecocriticism
on the Edge. The Anthropocene as a Threshhold Concept, London u. a. 2015; Antonia Meh-
nert: Climate Change Fictions: Representations of Global Warming in American Literature,
Basingstoke, London 2015; Adaline Johns-Putra: Climate Change in Literature and Literary
Studies. From Cli-fi, Climate Change Theatre and Ecopoetry to Ecocriticism and Climate
Change Criticism, in: Wiley Wiley Interdisciplinary Reviews 7/2 (2016), 266-282. Matthew
Griffith: The New Poetics of Climate Change: Modernist Aesthetics for a Warming World,
London u.a. 2017; REAL - Yearbook of Research in English and American Literature 33
(2017) (Themenheft: »Meteorologies of Modernity. Weather and Climate Discourses in
the Anthropocene«). - Vgl. jetzt auch kritisch dazu Philip Smith, Nicolas Howe: Climate
Change as Social Drama, New York, Cambridge 2015, 88-117; Claas Morgenroth: Oko-



15

sches Selbstwissen des Menschen und Visionen technischer Selbstbehauptung oder
der Selbstausloschung der Spezies hin befragt. Diese stehen im Wechselspiel mit
dem sich wandelnden Wissen der Philosophie, Geschichte, Geologie, Geographie,
Ethnologie, Biologie, die seit dem 18.Jahrhundert ihre Konzepte zunehmend in
Raum- und Zeitdimensionen entwickeln, welche die menschliche Erfahrungswirk-
lichkeit iibersteigen. Die Episteme des Atmosphdrischen in der Gegenwart sollen
mithin im Riickblick auf ihre Genealogie durchsichtig gemacht werden. Zum ande-
ren ist das Forschungsprogramm der Literarischen Meteorologie zu nennen, welches
Michael Gamper statuiert hat.*® Hier ist die Stofirichtung weniger stark politisch
akzentuiert als genuin wissen(schaft)sgeschichtlich und poetologisch. Das For-
schungsprogramm geht dabei von einem schwach determinierten Wissensbegriff
aus, der sich abldst von der in der philosophischen Erkenntnistheorie tiblichen Auf-
fassung, Wissen sei wahre gerechtfertigte Meinung. Wissen wird demgegeniiber als
jegliche Form von Erkenntnis aufgefasst, wobei deren Geltungsbedingungen nicht
mehr normativ vorausgesetzt, sondern problematisiert werden. Das Interesse ver-

logie und Praxis. Kritik der (literaturwissenschaftlichen) Okokritik, in: Claudia Schmitt,
Christiane Solte-Gresser (Hrsg.): Literatur und Okologie. Neue literatur- und kulturwis-
senschaftliche Perspektiven, Bielefeld 2017, 107-116.

50 Programmatisch dazu Michael Gamper: Ritsel der Atmosphiare. Umrisse einer >literari-
schen Meteorologie, in: Zeitschrift fir Germanistik N.E 24/2 (2014), 229-243 sowie
die Fallstudien in demselben als Themenheft angelegten Zeitschriftenband. Einen ersten
(literar-)historischen Uberblick zur Literarischen Meteorologie bietet Urs Biittner: Art.
»Meteorologie«, in: Roland Borgards u. a. (Hrsg.): Literatur und Wissen. Ein interdiszipli-
nires Handbuch, Stuttgart, Weimar 2013, 96-100. In Einzelanalysen hat Michael Gamper
sein Programm vor allem am Beispiel Stifters entfaltet. Vgl. dazu Michael Gamper: Me-
teorologie als vergleichende Wissenschaft zwischen Empirie und Fiktion, ca. 1770-1850,
in: Michael Eggers (Hrsg.): Von Ahnlichkeiten und Unterschieden. Vergleich, Analogie
und Klassifikation in Wissenschaft und Literatur (18./19. Jahrhundert), Heidelberg 2011,
223-250; Michael Gamper: Der Ballon als multifunktionale Versuchsanstalt. Stifters Der
Condor als erweitertes Experimentalsystem, in: Michael Neumann, Kerstin Stiissel (Hrsg.):
Magie der Geschichten. Weltverkehr, Literatur und Anthropologie in der zweiten Hilfte
des 19. Jahrhunderts. Konstanz 2011, 403-416; Michael Gamper: Wetterritsel. Zu Adalbert
Stifters Katzensilber, in: Michael Bies, ders. (Hrsg.): Literatur und Nicht-Wissen. Historische
Konstellationen 1730-1930, Ziirich, Berlin 2012, 325-338; Michael Gamper: Der Mensch
und sein Wetter. Meteo-Anthropologie nach 1750, in: Zeitschrift fiir Germanistik, N. E.
23/1 (2013), 79-97; Michael Gamper: Zukiinfte schreiben. Experimentale Eigenzeitlichkeit
friihneuzeitlicher Futurologie, in: ders., Helmut Hithn (Hrsg.): Zeit der Darstellung. Asthe-
tische Eigenzeiten in Kunst, Literatur und Wissenschaften, Hannover 2014, 317-344; Die
materielle Asthetik des Wetters, in: Christiane Heibach, Carsten Rohde (Hrsg.): Asthetik
der Materialitat, Paderborn 2015, 53-76; »Luft Licht Diinste Wolken«. Wahrnehmung und
Darstellung der Atmosphire bei Adalbert Stifter, in: Michael Bies, Sean Franzel, Dirk Osch-
mann (Hrsg.): Fliichtigkeit der Moderne. Eigenzeiten des Ephemeren im langen 19. Jahr-
hundert, Hannover 2017, 135-155; Literarische Meteorologie. Am Beispiel von Stifters Das
Haidedorf, in: Georg Braungart, Urs Biittner (Hrsg.): Wind und Wetter. Kultur - Wissen —
Asthetik, Paderborn 2017, 265-281. —- Mit den Artikeln dieses Bandes wird die Literarische
Meteorologie auf eine sehr viel breitere Textgrundlage gestellt, als dies in einem Themen-
heft moglich war. Dabei hat sich gezeigt, dass sich der Gegenstand Atmosphare in der Li-
teratur in verschiedenen Hinsichten vielfiltiger und komplexer darstellt, als dies zunéchst
abzusehen war. Daraus sind Modifikationen und Differenzierungen des urspriinglichen
Forschungsprogramms notwendig geworden, die im Weiteren dargelegt werden.



16

schiebt sich dadurch von Fragen der Wahrheit hin zu denen der sozialen Erzeugung
von Erkenntnis und Begriindungen von Geltungsanspriichen der Wahrheit. Ein so
bestimmter Wissens-Begriff umfasst gleichermaflen Wissenschaften wie auch Er-
kenntnisformen, welche der gesellschaftliche Diskurs fiir unsicher oder gar fiir falsch
erachtet und die daher keineswegs als weitgehend unbestritten anerkannt werden.
Versteht man Wissen ausgehend von seiner sozialen Formierung, dann wird deut-
lich, dass es notwendig in spezifische Kontexte eingebunden verstanden werden
muss und Subjektivitdts- und Objektivitdtsvorstellungen von lokalen, gegenderten,
sozialstrukturellen und nicht zuletzt historischen Voraussetzungen durchdrungen
sind, selbst wenn dieses Wissen teilweise mit universalistischen Anspriichen auftritt.
Aus der Gleichsetzung von Wissen mit Erkenntnis ergibt sich ferner, dass Wissen
nicht auf satzformige Propositionalitdt beschriankt bleiben kann, sondern sich in
vielerlei Gestaltungsweisen und Medien manifestiert. Dazu gehoren Zahlentabellen
oder Diagramme, Artikel genauso wie Kunstwerke. Als nur graduell unterschied-
liche Formen von Erkenntnis und Bezeichnungstechniken werden Wissenschatft,
Kunst und alle anderen Symbolischen Formen, wie Politik, Medien oder Simulation
etc., genauso wie in Praxen eingelassenes tacit knowledge damit prinzipiell vergleich-
bar. Das Forschungsprogramm Literarische Meteorologie verfihrt deshalb notwendig
komparativ, indem es das Wissen der Literatur stets im Wechselspiel mit anderen
Formen des Wissens versteht und auch jene auf ihre spezifische Aisthetik und Poetik
hin perspektiviert.

Bevor die Relation zwischen verschiedenen Wissensformen Thema ist, sollen
zwei Formen der Referenzialitdt von Literatur genauer differenziert werden:*' Jeg-
liche Form der Darstellung des Atmosphirischen in der Literatur realisiert einen
Fremdbezug auf den Gegenstand hin und einen Selbstbezug auf die Méglichkeiten
von dessen poetischer und medialer Prasentation. Obwohl immer beide Beziige her-
gestellt werden, lassen sich literarische Texte der Tendenz ihrer Epistemologie nach
einem der beiden Pole zuordnen. Texte, die sich einer Literarischen Meteorologie zu-
ordnen lassen, werden ihre Fremdreferenzialitit in spezifischer Weise wihlen: Die
Phénomenalitit des Atmosphérischen und Bestinde wissenschaftlichen meteoro-
logischen Wissens bilden fiir sie den primiren Bezugspunkt. Und sie werden den
Anspruch erheben, einen epistemologisch relevanten Beitrag zum Wetterwissen zu
leisten, der sich in ein Verhdltnis zum wissenschaftlichen Wissen setzt. Solche Texte
interessieren sich mithin vor allem fiir Probleme der wissenschaftlichen Erforschung
atmosphirischer Phanomene und erproben die Moglichkeiten poetischer Allian-
zen, Kritik oder Konkurrenz im Bezug auf die sich entwickelnde Wissenschaft der
Atmosphire sowie andere kulturelle Wissensformen der Himmelsgewalten. Diese
Auseinandersetzung mit dem Atmosphirenwissen wird eine solche Literatur aber
auch immer zur Reflexion der wissenschaftlichen und der eigenen Darstellungs-
intentionen, -bedingungen und -moglichkeiten fithren, womit Literarischer Me-
teorologie stets auch ein poetologischer Aspekt zukommt. Zu unterscheiden ist die

51 Die folgende Spezifizierung zwischen Literarischer Meteorologie und Meteopoetologie geht
zuriick auf einen gemeinsam verfassten Forschungsantrag von Michael Gamper und Urs
Biittner. Vgl. dazu jetzt auch Michael Gamper: Wetter machen. Meteorologie und das Wis-
sen der Literatur, in: Dritte Natur 1 (2017) [im Erscheinen].



17

Literarische Meteorologie von der Meteopoetologie. Texte letzterer interessieren sich
weniger fiir die Wetterphdnomene selbst — im Sinne einer starken Referenzialitit —
als fiir jhre Darstellungsprobleme, die sie poetologisch erkunden. Sie werden sich
in ihrem Fremdbezug ebenfalls auf konkrete Wetteraspekte oder meteorologische
Elemente beziehen, richten sich dabei aber weniger auf deren epistemologisches
Potential oder deren Gehalt. Ihr Interesse zielt vor allem auf diskursive Form(bar-
keit), auf die vielfiltigen Weisen mit denen unterschiedliche Wissensfelder sich die
Phdanomene der Atmosphire anverwandeln, und fiir die Weiterentwicklung genuin
asthetischer Zugriffe. Sie sind vor allem an den Moglichkeiten von Sprache und li-
terarischer Medialitét interessiert und verzichten auf einen dezidiert »szientifischenc
Anspruch ihrer Erkenntnisse.” In einer historischen Verhiltnisbestimmung von
Literarischer Meteorologie und Meteopoetologie gilt fiir das frithe Entwicklungssta-
dium der himmelskundlichen Wissenschaft, in Goethes eingangs zitiertem Gedicht
Atmosphdre etwa, dass beide Beziige fast gleichrangig realisiert sind. Seit Mitte des
19. Jahrhunderts, mit der zunehmenden Ausdifferenzierung der Meteorologie und
ihrer Institutionalisierung als staatlicher Wetterdienst und akademischer Wissen-
schaft, treten beide Diskursformen zunehmend auseinander und entwickeln sich
nebeneinander her. Im vorliegenden Band gilt das Interesse zwar primér der Litera-
rischen Meteorologie, die vorangegangenen Ausfithrungen zur Uberginglichkeit der
beiden Kategorien haben aber deutlich gemacht, dass es nicht ausbleiben kann, dass
sich in einigen literarischen Texten, die in den Beitrdgen dieses Bandes besprochen
werden, deutliche Tendenzen zur Meteopoetologie finden lassen.

Moglich wird der Vergleich literarischen Atmosphédrenwissens mit zeitgendssi-
schem Wissen, das mit naturwissenschaftlichem Anspruch auftritt, aber auch mit an-
deren Wissensformen erst durch die umfassende Aufarbeitung der Wissen(schaft)s-
geschichte der Atmosphéirenkunden.

52 Vgl zur Meteopoetologie avant la lettre Arden Reed: Romantic Weather. The Climates
of Coleridge and Baudelaire, Hanover, London 1983; Astrid Roffmann: >Keine freie Note
mehr«. Natur im Werk Thomas Manns, Wiirzburg 2003; Eric G. Wilson: The Spiritual His-
tory of Ice. Romanticism, Science, and the Imagination, New York, Basingstoke 2003; Rai-
ner Guldin: Die Sprache des Himmels. Eine Geschichte der Wolken, Berlin 2006; Sabine
Frost: Whiteout. Schneefille und Weifleinbriiche in der Literatur ab 1800, Bielefeld 2011;
André Weber: Wolkenkodierungen bei Hugo, Baudelaire und Maupassant im Spiegel des
sich wandelnden Wissenshorizontes von der Aufklarung bis zur Chaostheorie, Berlin 2012.

53 Vgl dazu Hendrik Gerrit Cannegieter: The History of the international Meteorological Or-
ganization 1872-1951, Offenbach a. M. 1963; Donald R. Whitnah: A History of the United
States Weather Bureau, Urbana 1965; A. Kh. Khrgian: Meteorology. A historical Survey,
Jerusalem 1970; H. Howard Frisinger: History of Meteorology to 1800, New York 1977;
Hans-Guinther Kérber: Vom Wetteraberglauben zur Wetterforschung, Frankfurta. M. 1987;
Robert M. Friedman: Appropriating the Weather. Vilhelm Bjerknes and the Construction
of a Modern Meteorology, Ithaca 1989; James Rodger Fleming: Meteorology in America
1880-1870, Baltimore 1990; Frederik Nebeker: Calculating the Weather. Meteorology in
the 20th Century, San Diego u. a. 1995; Wolfgang Settekorn (Hrsg.): Weltbilder der Wetter-
berichte, Frankfurt a. M. u.a. 1999; Vladimir Jankovi¢: Reading the Skys. A Cultural His-
tory of English Weather 1650-1820, Chicago, London 2000; Katherine Anderson: Predic-
ting the Weather. Victorians and the Science of Meteorology, Chicago, London 2005; Oliver
Darrigol: Worlds of Flow. A History of Hydrodynamics from the Bernoullis to Prandt],
Oxford 2005; Kerry A. Emanuel: Divine Wind. The History and Science of Hurricanes,



18

Wenn manche der Artikel dieses Bandes Phdnomene behandeln, die heute nicht
mehr als der Meteorologie zugehorig betrachtet, sondern der Astronomie zugerech-
net werden, so hat dies historische Griinde. Da die Wetterkunde sich bereits recht
frith kollaborativ organisiert und dadurch rasant internationalisiert hat, gelten die
groflen Entwicklungslinien, welche die Wissenschaftsgeschichtlerinnen und Wis-
senschaftsgeschichtler vor allem am Beispiel des Vereinigten Konigreichs und der
Vereinigten Staaten herausgearbeitet haben, prinzipiell fiir alle Linder Europas. Die
Beitrige des Kompendiums zeigen aber deutlich, dass dies nur im Prinzip gilt. Zum
einen bedingen unterschiedliche Infrastrukturbedingungen, Organisationsformen
und verschiedene Wissenschaftsverstindnisse Asynchronien und eine gewisse Plu-
ralitdt zwischen den einzelnen Lindern.> Diese steigerten sich noch erheblich, wenn
in Kriegszeiten die Zusammenarbeit vollig abbrach. Zum anderen ziehen sich episte-
mische Umbriiche oftmals iiber Jahrzehnte hin. Sie ergeben sich aus einem komple-
xen Zusammenspiel aus Theorieinnovationen, Neuentwicklungen der Medientech-
nik und Aufbau von Infrastrukturen. 1850-1880 ermdglichten etwa der umfassende
Ausbau von Stationsnetzwerken und die europa- und bald weltweite Verkabelung
mit Telegrafenleitungen die Auswertung zeitlich und rdumlich ausgedehnter Mess-
reihen, fiir die Daten selbst in (aus europiischer Sichtweise) entlegenen Weltgegen-
den (z.B. in den Kolonien oder der Arktis) erhoben werden konnten. Ferner er-
laubten die Konzepte der Thermodynamik Messdaten nun auf einander zu beziehen:
»Energie«bildete dabei den Nenner, der es nun prinzipiell erlaubte, die bisher isoliert

Oxford 2005; Peter Lynch: The Emergence of Numerical Weather Prediction. Richardson’s
Dream, Cambridge 2006; Jan Golinski: British Weather and the Climate of Enlightenment,
Chicago, London 2007; Leonard A. Smith: Chaos. A very short Introduction, Oxford 2007;
Gabrielle Walker: Ocean of Air. A Natural History of the Atmosphere, London, New York,
Berlin 2007; Erik M. Conway: Atmospheric Science at NASA. A History, Baltimore 2008;
Kristine C. Harper: Weather by Numbers. The Genesis of Modern Meteorology, Cam-
bridge, London 2008; Paul N. Edwards: A Vast Machine: Computer Models, Climate Data,
and the Politics of Global Warming, Cambridge, London 2010; Malcolm Walker: History of
the Meteorological Office, Cambridge 2011; Peter Moore: The Pioneers who sought to see
the Future, New York 2015; James Rodger Fleming: Inventing Atmospheric Science. Bjer-
knes, Rossby, Wexler, and the Foundations of Modern Meteorology, Cambridge, London
2016. - Noch immer hilfreich ist die Quellensammlung K. Schneider-Carius (Hrsg.): Wet-
terkunde - Wetterforschung. Geschichte ihrer Probleme und Erkenntnisse in Dokumenten
aus drei Jahrtausenden, Freiburg, Miinchen 1955; Curt Weikinn (Hrsg.): Quellentexte
zur Witterungsgeschichte Europas von der Zeitwende bis zum Jahre 1850, 4 Bde., Berlin
1958-1963.

54  Vgl. dazu fiir den deutschsprachigen Raum die recht positivistischen Darstellungen Gustav
Hellmann: Die Entwicklung der meteorologischen Beobachtungen in Deutschland von den
ersten Anfingen bis zur Einrichtung staatlicher Beobachtungsnetzwerke, Berlin 1926; [o.
Hrsg.]: Hundert Jahre Meteorologie in der Schweiz 1864-1963, Ziirich 1964; Erich Stissen-
berger: Der Deutsche Wetterdienst, Diisseldorf 1973; Max Schlegel: Die Entwicklung des
staatlichen Wetterdienstes in Deutschland bis zur Schaffung des Reichswetterdienstes im
Jahre 1934. Ubersichten und Chroniken, Offenbach a. M. 1996; Ch. Hammerl u. a. (Hrsg.):
Die Zentralanstalt fiir Meteorologie und Geodynamik 1851-2001. 150 Jahre Meteorologie
und Geophysik in Osterreich, Graz 2001; Klaus Wege: Die Entwicklung der meteorolo-
gischen Dienste in Deutschland, Offenbach a. M. 2002; Gerd Tetzlaff, Cornelia Liidecke,
Hein Dieter Behr (Hrsg.): 125 Jahre Deutsche Meteorologische Gesellschaft, Offenbach
a. M. 2008.



19

nebeneinander erhobenen Parameter zu korrelieren. Darstellungslogisch wurde da-
durch der Ubergang von den Tabellen und Zahlenkolonnen der deskriptiven Sta-
tistik zu synoptischen Karten und mathematischer Formelsprache ermoglicht. Bis
sich die Prozesse in der Atmosphiére aber auch vorausberechnen lielen, war ein
weiterer epistemischer Umbruch notwendig, der sich dann 1920-1950 ereignete.
Es hat sich gezeigt, dass das Grofinarrativ der Wissenschaftsgeschichte oftmals Spe-
zifikationen mit Blick auf jedes einzelne Phianomen verlangt, denn nicht alles, was
wissenschaftlich moglich war, wurde sofort in die Einzelforschungen implementiert.
Hinzu kommt noch, dass Praktiker anderer Symbolischer Formen als der der wis-
senschaftlichen Erkenntnis, und dazu zéhlen auch viele Literatinnen und Literaten,
ihre meteorologischen Kenntnisse popularisierten Darstellungen verdanken. Diese
neigen oftmals zu didaktischen Vereinfachungen und sind vielfach weltanschaulich
eingefarbt, was hiufig in die Rezeption mit eingeht. Fiir nicht-wissenschaftliche For-
men des Atmosphérenwissens gilt, dass die anderen Symbolischen Formen nur par-
tiell derselben Entwicklungslogik folgen wie die wissenschaftliche Meteorologie und
eine beachtliche Eigenstindigkeit aufweisen. Oftmals orientieren sie sich weniger
am meteorologischen Wissen als an dem Umgang der Wetterkunde mit Erkenntnis-
unsicherheiten und Nicht-Wissen.

Ein Analyseraster

Zur ndheren Untersuchung der »unspektakuldren Heuristiken des Realen in den
Praxen des gesellschaftlichen >Normalbetrieb««* bietet es sich an drei Momente der
Gegenstandkonstitution zu unterscheiden: Aussondern und Wahrnehmen, Deuten
und Darstellen. Nicht immer lassen sich diese Momente klar trennen und nicht fiir
alle Phanomene bilden sie gleichermafien eine Schwierigkeit.

Aussondern und Wahrnehmen: Die bereits angesprochenen epistemischen Schwie-
rigkeiten, die sich daraus ergeben, dass die Atmosphire Kennzeichen eines Hy-
perobjects tragt, machen sich dann besonders bemerkbar, wenn es darum geht,
Einzelphdanomene iiberhaupt auszusondern. Dabei ist zu beobachten, dass wissen-
schaftliche, lebensweltliche und édsthetische Zugriffe auf das Reale nicht dieselben
Grenzen ziehen. Zu fragen ist hier nach den spezifischen Kriterien und Standards
fir Taxonomien. Die Wahrnehmung, Formierung und Aufzeichnung spezifischer
atmosphirischer Phanomene ldsst sich sehr gut als Wechselspiel von >epistemischen
Dingen< mit »technischen Dingen« beschreiben.*® Dabei muss das Konzept, das ur-
spriinglich fiir die Laborsituation geprigt wurde, in einem weiteren Sinn gebraucht
und den verdnderten Rahmenbedingungen angepasst werden. Gemeint ist damit,
dass Wahrnehmungsschulung, (Un-)Systematik bei der Beobachtung, Instrumente
und Aufzeichnungsverfahren die Erscheinungsweisen von Wissensobjekten deutlich
préagen. Zentral ist dabei, dass die historische Entwicklung von Mess- und Aufzeich-

55 Koschorke: Das Mysterium des Realen in der Moderne (Anm. 31), 33.
56 Vgl. dazu Hans-Jorg Rheinberger: Experimentalsysteme und epistemische Dinge. Eine Ge-
schichte der Proteinsynthese im Reagenzglas, Frankfurt a. M. 2006, 27-34.



20

nungsinstrumenten die Wahrnehmungsmdoglichkeiten erweitert, sie zugleich aber
auch auf jeweils ganz bestimmte Parameter limitiert.

Deuten: Atmosphdrische Erscheinungen werden nie als >rohe Datenc« erfasst, son-
dern immer im Kontext bestimmter Wissenskulturen gedeutet.”” Eigene Wissens-
kulturen bilden nicht nur verschiedene Wissenschaften, sondern auch kiinstlerische
oder lebensweltliche Zugangsweisen. Wissenskulturen bilden ein Ensemble aus
Denk-, Einstellungs- und Verhaltensmustern, Gewohnheiten, Uberzeugungen,
Wertpriferenzen und Normen. Sie interpretieren die erhobenen Daten und fiigen
sie in den Rahmen eines umfassenden imagindren Naturbildes ein, das von einem
breiten gesellschaftlichen Konsens getragen wird und als nicht weiter hinterfragter
Deutungshintergrund fungiert. Dieses Naturbild wandelt sich von der frithen Neu-
zeit bis in die Moderne vom gottlichen Kosmos zur unpersonlichen Ordnung der
Naturgesetze.”® Diese Hintergrundvorstellungen kann man >Natural Imaginaries«
nennen und sie sind fiir gewohnlich stillschweigend vorausgesetzt und daher den
Menschen nicht theoretische reflektiert zuganglich. Letztlich laufen diese Ansich-
ten auf gewisse kosmologische und metaphysische Uberzeugungen und Glaubens-
einstellungen zu. Auch wenn die einzelnen Vorstellungen oft keineswegs systema-
tisiert und konsistent aufeinander bezogen sind, ermdéglichen sie doch und gerade
deswegen Orientierung. Die Literatur ist in ihrer sinnlichen Gestalt in der Lage,
dieses tacit knowledge der (Symbol-)Praxen zur Sprache zu bringen und damit offen
zu legen. Moglich wird ihr das durch ihre anschauliche Gestalt, so dass sie in der
Konkretion beispielhaft gelingendes und scheiterndes Verhalten im Rahmen der
Ordnungsidee vorfiihrt. Dabei popularisiert und bestétigt sie »Natural Imaginaries«
nicht allein, sondern ist auch in der Lage, Pathologien aufzudecken und selbst Al-
ternativen vorzuschlagen. Von besonderen Interesse sind fiir den Band sich unter-
scheidende Konstruktionen atmosphiarischer Phanomene im Rahmen eines >Natural
Imaginarys, aber auch Wandlungsprozesse dieser Deutungskontexte.

Darstellen: Wissensobjekte entstehen nicht zuletzt durch die Art und Weise ihrer
Darstellung. Diese ist wesentlich bestimmt durch die Nutzung bestimmter Medien-
techniken und poetologischer Verfahren. Ubertragungsmedien vom Telegrafen bis
zum Internet erlauben es, Messdaten von raumlich auseinanderliegenden Orten zu
akkumulieren. Sie normieren gleichsam die Wahrnehmung und préformieren die
Sinneskandle fiir die Distribution der reprasentierten atmosphiarischen Phanomene,
woran sich verschiedene Verwendungsweisen der Aufzeichnungen kniipfen.®® Aber
auch der umgekehrte Fall ist méglich: Neue Darstellungsoptionen kénnen Phéno-

57  Vgl. Hans Jérg Sandkiihler: Kritik der Représentation. Einfithrung in die Theorie der Uber-
zeugungen, der Wissenskulturen und des Wissens, Frankfurt a. M. 2009, 68-78.

58 Vgl. Peter Coates: Nature. Western Attitudes since Ancient Times, Berkeley, Los Angeles
1998.

59 Vgl. dazu genauer Biittner: Naturbewiltigung, >Natural Imaginaries< und die Moglichkei-
ten der Kunst (Anm. 38), 101-105.

60 Vgl. dazu Wolf Peter Klein: Die Geschichte der meteorologischen Kommunikation in
Deutschland. Eine historische Fallstudie zur Entwicklung von Wissenschaftssprachen,
Hildesheim 1999; Mark Monmonier: Air Apparent. How Meteorologists learned to map,



21

mene ersterschaffen< und dadurch vorher unbekannte Referenzen auspriagen. Hin-
sichtlich der poetischen Verfahren sind vor allem zwei Aspekte zentral. Zum einen
miissen verschiedene Strategien atmosphérischer Phdanomene in Form von Texten,
Bildern, Statistiken, Tabellen, Grafiken, Formeln etc. untersucht und ins Verhaltnis
gesetzt werden. Zu fragen ist hierbei, inwieweit dabei versucht wird, das Diffuse
und Komplexe der Gegenstidnde abzubilden, oder mit welchen Mitteln ihre Kom-
plexitit strukturiert und vereinfacht wird. Dabei ist die spezifische Rolle der Wahl
bestimmter Gattungen und Aufzeichnungsformate genauer zu beriicksichtigen.®!
Zum anderen ist die Form des Umgangs mit Nicht-Wissen zu prazisieren. Geht man
davon aus, dass keine Totalreprisentation der Phanomene moglich ist, muss geklart
werden, wie darstellerische Verfahren »Wissensliicken« {iberspielen oder imaginativ
auffiillen. Weiter ist das wechselseitige Verhaltnis verschiedener Darstellungsformen
untereinander in ihren historischen Konjunkturen genauer zu bestimmen. Dabei
wird zu untersuchen sein, wie die Literatur nicht nur Defizite der Wissenschaften
aufdeckt und alternative Kenntnis im Bereich des Nicht-Wissens dieser Wissens-
formen offeriert, sondern es gilt in der Analyse rhetorischer, gattungspoetologischer,
erzdhlerischer, fiktionaler Strukturen auch zu zeigen, dass sie eigene und spezifische
Wissensraume erschlief3t und dabei ihre eigenen Verfahren der Bedeutungsvermitt-
lung modifiziert.

Machtstrukturen

Die bisherigen Ausfithrungen haben deutlich gemacht, dass Wissen keine abstrakte
Grofie darstellt, sondern stets in Praxen seiner Genese, Distribution und Anwen-
dung eingebunden ist. Die Wechselverhiltnisse dieser Praxen sind unterschied-
lich konstelliert, doch deren Okologie des Wissens ist stets von Machtstrukturen
durchzogen.®” Eine Analyse dieser Machtstrukturen erlaubt es, bisher fehlende Ver-
bindungslinien zwischen den einzelnen Disziplinen, Wissensformen und national
spezifizierten Diskursrdumen herzustellen und mithin integral aufzuweisen. Die
Beitridge des Bandes zeigen, dass es schwierig ist, die machtstrukturellen Beziige
zwischen literarischem Wissen und anderen Formen des Atmosphérenwissens auf
einen einzigen Begriff zu bringen - etwa den des >Interdiskurses«® Das Interdis-
kurskonzept versteht die Literatur als Diskurssystem, das zwischen Spezialdiskursen
verschiedener ausdifferenzierter Wissensfelder und den Diskursen des Alltags ver-
mittelt, sei es in popularisierender oder reflexiv kritischer Weise. Fiir das Atmo-
spharenwissen ist jedoch fiir die lingste Zeit seiner Geschichte nicht die Situation

predict and dramatize Weather, Chicago 1999; Robert Henson: Weather on the Air. A His-
tory of Broadcast Meteorology, Chicago 2010.

61 Vgl. dazu Michael Bies, Michael Gamper, Ingrid Kleeberg (Hrsg.): Gattungs-Wissen. Wis-
senspoetologie und literarische Form, Géttingen 2013.

62 Zum Machtbegriff vgl. Michel Foucault: Subjekt und Macht, in: ders.: Dits et Ecrits. Schrif-
ten, hrsg. von Daniel Defert, Frangois Ewald, Frankfurt a. M. 2005, 269-293.

63 Vgl Jirgen Link: Literaturanalyse als Interdiskursanalyse. Am Beispiel des Ursprungs lite-
rarischer Kollektivsymbolik, in: Jiirgen Fohrmann, Harro Miiller (Hrsg.): Diskurstheorien
und Literaturwissenschaft, Frankfurt a. M. 1988, 284-307.



22

gegeben, dass es bereits voll ausdifferenzierte Spezialdiskurse gibt. Ferner sind die
Beziige der Pluralitit der Wissensformen untereinander recht wechselhaft. Be-
schreiben lassen sich die Konstellationen am besten durch Verhiltnisbestimmungen
unterschiedlicher Wissens-/Nicht-Wissens-Relationen in der Anverwandlung des
Realen der Atmosphire.® Grundsatzlich sind dabei Allianzen, Komplementierungen
und Konkurrenzen festzustellen.

Gerade in der Frithphase der Erkundung der Atmosphére behelfen sich diverse
Wissensformen mit sinnlichen und unbegrifflichen Anverwandlungen der Atmo-
sphére angesichts der Unmaoglichkeit ihrer abstrakt theoretischen Durchdringung.
Damit nutzen sie genuin dsthetische und poetische Verfahren zur Kompensation
ihrer Wissensdefizite. Umgekehrt sieht sich die Literatur dadurch in ihrer spezifi-
schen Kompetenz gefordert und versucht, auch wenn rationalistische Poetiken das
eigentlich nicht erlauben, eigenstidndig die Atmosphire genauer zu erforschen. Da-
durch kommt es zu einer Annéherung der Wissensformen, deren gegenseitige Dis-
tanzbekundungen wenig Grundlage in der Sache selbst haben.

Im Fall der Komplementaritdt macht die Literatur eigene und fremde Darstel-
lungsmodalitdten ausdriicklich und kritisiert dadurch >blinde Flecken< und >Leer-
stellen< anderer Wissensformen. Solche Verfahrensweisen decken sich mit denen,
die das Interdiskurskonzept beschreibt. Oftmals bleibt die Literatur jedoch nicht bei
rein negativer Kritik stehen, sondern versucht eine eigene Wahrnehmung der At-
mosphére anzubieten, die keine Alternative zu anderen Wissensformen zu sein be-
ansprucht, aber fiir sich ein gleiches Recht einklagt. Der Anspruch, den die Literatur
dabei erhebt, besteht darin, dass es ihr gelingt, Vorstellungen von der Atmosphire
in Worte zu fassen, die sonst sprachlich nicht darstellbar wéren. Dieses Recht des
literarischen Eigenwissens kann im Sinne einer Meteopoetologie dsthetikimmanent
begriindet werden oder aber als Geltungsanspruch dsthetischer Wahrheit neben
anderen Erkenntnisregimen, insbesondere der Wissenschaft. Vor allem seit der
Mitte des 20. Jahrhunderts beansprucht die Literatur ein Eigenwissen fiir sich.

Zu Konstellationen von Konkurrenz zwischen literarischem Wissen und anderen
Wissensformen kommt es da, wo sich die Diagnose einer Krise anderer Erkennt-
nisformen, insbesondere der Wissenschaft, mit einem duflerst selbstbewussten
Auftreten der Literatur verbindet. Die Literatur beansprucht dann nicht allein ein
Eigenwissen gleichen Rechts neben den anderen Wissensformen, sondern eine min-
destens gleichwertige, wenn nicht gar die bessere Alternative anstelle des anderen
Wissens der Atmosphire anbieten zu konnen. Solche Konstellationen finden sich
mehrfach im Zusammenhang der Positivismuskritik des 19. Jahrhunderts.

Zu diesem Kompendium

Da es sich bei den Forschungen zu >Literatur und Atmosphére« um ein junges For-
schungsfeld handelt, das noch in der Entwicklung begriffen ist, kann der vorliegende
Band keine Summe der Forschung im Sinne eines klassischen Handbuchs bieten.

64 Vgl dazu Michael Bies, Michael Gamper (Hrsg.): Literatur und Nicht-Wissen. Historische
Konstellationen 1730-1930, Géttingen 2012.



23

Das Kompendium zielt darauf, die vielfiltigen internationalen Forschungsanstren-
gungen in diesem Bereich zusammenzufiithren. Dabei soll die Vielfalt der theore-
tisch-methodischen Zugriffe nicht beschnitten werden. Das Forschungsprogramm
einer Literarischen Meteorologie ist daher als Rahmen gedacht, der eine bestimmte
Adressierung atmosphérischer Phanomene vorgibt, sich dabei aber integrativ ver-
steht und von der Diversitit der Zugriffe im Einzelnen nur profitieren kann. Das
wird nicht zuletzt auch den literarischen Texten in ihrer Unterschiedlichkeit gerecht.

Das Kompendium beabsichtigt dariiber hinaus, das Forschungsfeld >Literatur
und Atmosphére« weiter zu entwickeln. Dazu setzt es drei neue Akzente:

Stand in der bisherigen Forschung vor allem das Verhéltnis von Literatur und
naturwissenschaftlicher Wetterkunde im engeren Sinne im Zentrum, zielt der erste
Teil des Bandes auf die Vielfalt des Atmosphdirenwissens auch in anderen Wissens-
formen wie Architektur, Magie oder Militdrwesen. Dass hier auch nicht anndhernd
Vollstindigkeit erreicht ist, versteht sich von selbst. Da ein zweiter Teil zu konkreten
Phdanomen den Schwerpunkt auf das Verhaltnis von Literatur und Atmospharenwis-
senschaften legt, wurde auf einen eigenen Beitrag zur Wissenschaftsgeschichte der
Meteorologie und Astronomie selbst verzichtet.

Bisher galten vor allem einige wenige Autorinnen und Autoren als einschldgig
fiir den Komplex»Literatur und Atmosphére« — prominent zu nennen sind hier etwa
Brockes, Bronté, Goethe, Stifter, Raabe, Baudelaire. Wenn sich die Beitrige des Kom-
pendiums jeweils einer Zentralautorin oder einem Zentralautor widmen, zeigt dies
die Bedeutung des Themenfeldes Atmosphire fiir die Literatur iiberhaupt und ver-
mittelt fremdsprachig schreibende Autorinnen und Autoren stirker in den deutsch-
sprachigen Forschungsdiskurs.

Uberdies fillt auf, dass bisher vor allem einige wenige Phinomene der Atmosphire -
Sturm und Wolken allen voran - die Aufmerksamkeit der Forschung geweckt haben.
Auch hier zielt der Band darauf, Bewusstsein fiir die groffe Fiille an Phdnomenen zu
schaffen. Weil die atmosphérischen Phanomene vielfach ineinander iibergehen, er-
geben sich notwendig Uberschneidungen. Aus demselben Grund ist Vollstandigkeit
in Bezug auf eine Aufstellung der Phdnomene nicht zu erreichen und nicht angestrebt.
Die Auswahl ist vielmehr mit dem Ziel getroffen, ein moglichst grofles Spektrum ab-
zudecken und dabei so weit wie moglich Redundanzen zu vermeiden.

Die breite Varianz an wissensgeschichtlichen Entwicklungslinien, die sich im Be-
zug auf die verschiedenen Wissensformen und Einzelphdnomene zeigt, ldsst sich
kaum zu einer einzigen vielstimmigen >grofSen Erzahlung« fiigen, gleich ob es sich
um die Sakularisierung, Differenzierung oder Normalisierung handelt.® Die erheb-
lichen Unterschiede der Entwicklungen lassen sich vor allem auf drei in der voran-
gegangenen Argumentation naher ausgefiihrte Faktoren zuriickfithren, die an dieser
Stelle lediglich noch einmal genannt werden sollen: Erstens lassen sich literarische
Texte deutlich danach unterscheiden, ob ihr Interesse stirker den Wetterphdnome-
nen an sich oder deren sprachlicher und medialer Darstellung gilt (im Sinne der Un-
terscheidung»Literarische Meteorologie«/>Meteopoetologie«). Im zweiten Fall ist der
Bezug zur Entwicklung der Meteorologie sehr viel schwicher ausgeprégt oder fehlt

65 Zum Begriff der >grofien Erzdhlung« vgl. Frangois Lyotard: Das postmoderne Wissen. Ein
Bericht, Wien 1999.



24

ganz. Zweitens spielen raumliche Unterschiede eine eminente Rolle. Allein innerhalb
Europas kann die Wahrnehmung ein und desselben Phidnomens nach geographi-
scher Lage sehr deutlich variieren. Und drittens sind schlieSlich historische Kon-
junkturen einzelner Phanomene auszumachen, die einerseits mit den Phanomenen
selbst zusammenhéingen konnen, d. h. Phanomene betreffen, deren Erscheinen sehr
selten ist und bestimmten dufleren Bedingungen unterliegt (Kometen, Sonnenfins-
ternis), oder andererseits durch wissenschaftliche Moden oder wechselnde episte-
mische Konstellationen bedingt sein kénnen (Ather).

Statt eine einheitliche Geschichte davon zu erzahlen, wie Literatur sich zu den
atmosphérischen Phanomenen und den Atmospharenwissenschaften positioniert,
offnet der Band den Blick fiir die Breite und Parallelitit von moglichen Verhaltnis-
sen von Literatur und Wissenschaft. Wahrend haufig davon ausgegangen wird, dass
Kunst im Allgemeinen und Literatur im Besonderen als hybride oder integrative
Diskurse gewissermafSen auf die Wissenschaft reagieren, wird etwa in dem Beitrag
zur leuchtenden Luft deutlich, dass sich bestimmte Phinomene erst dadurch kon-
struieren, dass die Kunst das Problem ihrer Darstellbarkeit ins Bewusstsein riickt.
So ist die Frage nach der malerischen Darstellbarkeit der Luft der wissenschaftlichen
Beschiftigung mit dieser, ihrer Analyse und experimentellen Untersuchung, vor-
gangig. Statt von einer integrativen Funktion des Kunst-/Literaturdiskurses lie3e sich
in solchen Fillen von einer generativen Funktion sprechen.

Neben einer kritischen Rolle der Literatur, die >blinde Flecken« der Fachwissen-
schaften deutlich macht und dem Nicht-Wissen der einzelnen Disziplinen ein, vor
allem in der Form der Darstellung situiertes, implizites literarisches Eigenwissen
entgegenstellt, zeigen einige der in diesem Band versammelten Beitrdge dariiber
hinaus ein alternatives >Rollenmodell< auf. Literatur nutzt ndmlich in einigen Fillen
das Nicht-Wissen der Atmosphirewissenschaften produktiv, um andere Wissens-
bereiche zu erschlieflen, beispielsweise den politischen Bereich (vgl. den Beitrag
zum Donner) oder den Bereich der Okonomie (vgl. den Beitrag zum Regen). Uber
Bereiche des Nicht-Wissens werden Parallelen hergestellt und Wissensfelder in Be-
ziehung gesetzt, die sonst kaum zueinander kommen konnten, ohne dass Wissens-
liicken ausgeglichen wiirden oder ein Alternativwissen prisentiert wiirde. Die neuen
Perspektiven, die sich dadurch auch fiir die einzelnen Wissenschaften ergeben, sind
vielfaltig und duflerst produktiv.

Unabhingig davon, welches Verhéltnis von Wissenschaft und Literatur in den ein-
zelnen Beitrdgen herausgearbeitet wird, zeigen sie doch alle, wie sehr die vermeintlich
unabhéngigen Diskurse von (wissenschaftlicher) Objektivierung und (ésthetischer)
Subjektivierung sich immer wieder kreuzen und bedingen. Dieses Changieren des
Atmosphirebegriffs zwischen Wissenschaft und Asthetik wire dann vielleicht doch
die >grofle Erzahlungs, die zwischen den Zeilen dieses Bandes mitzulesen ist.

Wenn in Bezug auf das Wetter nach Goethe viele Wesen wirken,* so auch in Be-
zug auf das Gelingen dieses Bandes. Wir mochten uns deshalb ganz herzlich bei

66 Vgl Johann Wolfgang Goethe: Versuch einer Witterungslehre 1825, in: ders.: Samtliche
Werke nach Epochen seines Schaffens, Miinchner Ausgabe, hrsg. v. Karl Richter u. a., Miin-
schen 2006, Bd. 13.2, 275-302.



25

Michael Gamper bedanken. Ohne den Referenzrahmen seiner Uberlegungen zur
Literarischen Meteorologie wire dieses Kompendium in seiner jetzigen Form kaum
denkbar. Dartiber hinaus gilt unsere Dankbarkeit Lea Pappermann, die uns bei der
Einrichtung der Artikel eine unschitzbar grofie Hilfe war. Und schliefllich wéren
ohne die grof3ziigige finanzielle Unterstiitzung der Fritz-Thyssen-Stiftung weder die
2015 in Hannover abgehaltene Tagung zu den Phénomenen der Atmosphdre noch der
aus diesem Diskussionszusammenhang hervorgegangene vorliegende Band méglich
gewesen. Allen genannten und den vielen nicht genannten, die durch Kritik, Ideen
oder schlicht Riickhalt das Werden dieses Bandes begleitet und gefordert haben, sei
an dieser Stelle herzlich gedankt!

Berlin, Hannover im Sommer 2017



| Wissensformen




29

1 Architektur: Paul Scheerbarts kiinstliche
Atmosphadren

Die steigende Beliebtheit der Glasarchitektur seit Mitte des 19. Jahrhunderts ver-
dankt sich der Bestrebung der Moderne, Atmosphiren kiinstlich zu (re)produzie-
ren, denn die glasernen Bauwerke sind das privilegierte Gestaltungsmittel einer auf
Atmosphire zielenden Asthetik. In seinem Werk zur Geschichte der Eisenbauten
beschreibt der Architekturhistoriker Alfred Gotthold Meyer 1907 den Zustand der
Glasarchitektur im 17. Jahrhundert:

Die Entwicklung des Raumes durch Glas und Eisen war [...] auf einen toten Punkt ge-
langt. Da flol% ihr von einer ganz unscheinbaren Quelle plétzlich neue Kraft zu. Und wie-
der war diese Quelle ein »Haus¢, das »Schutzbedirftiges bergen« sollte, aber weder ein
Haus flir Lebewesen noch fiir die Gottheit, ebensowenig ein Haus fir die Herdflamme
oder fiir tote Habe, sondern: ein Haus fiir Pflanzen. Der Ursprung aller Architektur aus
Eisen und Glas im Sinne der Gegenwart ist das Gewachshaus.*

Technologische Fortschritte der Moderne erlaubten es, Glas und Eisen als architek-
tonische Materialien massenweise zu verwenden, und ermdglichten damit in Europa
das Ziehen und Kultivieren von »Pflanzen, welche von Natur und Jahreszeit versagt
sind«.? Gewichshduser wurden zu wichtigen Orten der Botanik, wo Wissenschaftler
Pflanzen anderer Kontinente sammeln und untersuchen konnten. »Die botanische
Forschung erlebte einen nie gekannten Aufschwung,« berichtet Stefan Koppelkamm.
»Dafiir gab es vor allem wirtschaftliche Griinde: In den Gewéchshdusern der bota-
nischen Girten fand die Grundlagenforschung fiir die von den Européern in ihren
Kolonien eingefiihrte Plantagenwirtschaft statt.«> Sie wurden aber auch Vergnii-
gungsorte. In den Wintergirten des 19. Jahrhunderts konnte man eine tropische
Stimmung genieflen und fremde Pflanzen betrachten, die aus den Kolonien ein-
gefithrt worden waren. Die Glasarchitektur schuf also >Kulturhduser< im doppelten
Sinne - sie diente der Kultivierung sowohl von Pflanzen als auch von Menschen, die
in den Gewichshéusern die Leistungen der Zivilisation bestaunen sollten.

Als Urszene der modernen Glasarchitektur (wenn nicht der modernen Architek-
tur tiberhaupt) lasst sich die Eroffnung des Crystal Palace in London 1851 bezeichnen.
Dieser von Joseph Paxton entworfene Bau, der die Architektur der Gewéchshéduser
und Orangerien des 19. Jahrhunderts im erheblichen Ausmafd raumlich erweiterte,
beherbergte die Londoner Weltausstellung, die Great Exhibition of the Works of In-
dustry of All Nations. Paxtons gldserne Ausstellungshalle, in der man angeblich den
ganzen Reichtum der Welt - Pflanzen, Erfindungen und sogar Volker - zur Schau
stellte, {ibte auf die Architektur einen entscheidenden Einfluss aus. Die Eindriicke

1 Alfred Gotthold Meyer: Eisenbauten. Ihre Geschichte und Asthetik, hrsg. von Wilhelm
Freiherr von Tettau, Esslingen 1907, 55.

2 Ebd.

3 Stefan Koppelkamm: Kiinstliche Paradiese. Gewachshauser und Wintergarten des 19. Jahr-
hunderts, Berlin 1988, 18.



30

derer, die die Eroffnung des Crystal Palace miterlebten, beschreibt Meyer folgen-
dermaflen: »Dieser Riesenraum hatte etwas Befreiendes. Man fiithlte sich in ihm ge-
borgen und doch ungehemmt. Man verlor das Bewuf3tsein der Schwere, der eigenen
korperlichen Gebundenheit.«* Den Widerhall eines solchen Raums findet man in
den Programmen des Werkbundes und des Bauhauses im frithen 20. Jahrhundert,
die die Hoffnung ausdriickten, Auflen und Innen, Natur und Kultur verséhnen zu
kénnen. Die Manifeste der modernen Architekturtheorie verlangten von der Bau-
kunst, keinen Raum mehr zu produzieren, der in sich abgeschlossen sei, sondern der
einen standigen Austausch zwischen Innen- und Auflenraum ermagliche. In diesem
Sinne beschrieb 1926 Siegfried Ebeling, der am Bauhaus studiert hatte, den Raum
der neuen Architektur als »Membran«.® Als lichtdurchldssiges Material sollte das
Glas eine zentrale Rolle fiir diese neue Art der Architektur spielen.

Gleichzeitig aber, wie schon in Meyers Bemerkungen zum Raum des Crystal
Palace zu spiiren ist, bestand die Tendenz in der modernen Architektur, die AufSen-
welt immer mehr auszuschlieflen. Ein Raum, in dem die kérperliche Gebundenheit
sich aufzuldsen scheint, konnte man auch als eine Art Nicht-Raum bezeichnen. Die
Kulturwissenschaftlerin Eva Horn stellt fest:

Die Moderne traumt davon, die Pragung des Menschen durch die Atmosphdre abzu-
schutteln und Welten zu schaffen, in denen das Klima entweder keine Rolle mehr spielt
oder eine Option geworden ist: als Kiihlraum in den Tropen, als gutgeheizte Wohnstube
in nordlicheren Breiten. So zeigt sich das moderne Projekt der Naturbeherrschung be-
sonders pragnant in den Traumen und Utopien von einer restlos an die menschlichen
Bedirfnisse angepaften Atmosphare.

Der Crystal Palace verkérperte diesen Traum, weil er einen Raum schuf, in dem die
klimatischen Unterschiede der Erde ausgeglichen waren, und in dem sich deshalb
Pflanzen, Tiere und Menschen aus der ganzen Welt gemeinsam aufhalten konnten -
und das in England. Im Crystal Palace kann man also zwei Entwicklungslinien der
modernen Architektur identifizieren: eine, die einen geregelten Austausch zwischen
Innen und Auflen etabliert, und eine andere, die sich vom jeglichen Auflen befreien
will.

Immer noch wird Glas eher als Austauschmedium verstanden, dessen Trans-
parenz das Sonnenlicht hereinldsst. Wie aber im Folgenden am Beispiel von Paul
Scheerbarts Schriften zur Glasarchitektur erdrtert werden soll, ermoglichte das Glas
auch eine Ersetzung der natiirlichen Atmosphére durch eine kiinstliche. Wo der
Werkbund und das Bauhaus hauptséchlich klares Glas im Dienst einer niichternen
und funktionellen Architektur vorzogen, befiirwortete Scheerbart farbiges Glas. Im
seinem spielerischen Manifest Glasarchitektur, das der Schriftsteller utopisch-phan-
tastischer Literatur 1914 veroffentlichte, stellt sich Scheerbart eine globale Umge-
staltung vor, bei der die physikalisch-meteorologische Atmosphire der Erde zum

4 Meyer (Anm. 1), 63.

5  Siegfried Ebeling: Der Raum als Membran, Dessau 1926.

6  Eva Horn: Air Conditioning. Die Zahmung des Klimas als Projekt der Moderne, in: Sinn
und Form 67/4 (2015), 455-462, hier: 459.



31

Medium wird, zum Tréger dsthetischer Stimmungsqualititen, die von der Architek-
tur mittels kiinstlicher Beleuchtung und farbigen Glases ausgeleuchtet werden.

Der erste Teil dieses Aufsatzes behandelt das Manifest, in dem Scheerbart die
Prinzipien einer utopischen Glasarchitektur entwickelt. Der zweite Teil untersucht
seinen Roman Das graue Tuch und zehn Prozent WeifS, in dem Scheerbart seine ar-
chitektonischen Phantasien erzdhlerisch umsetzt und wiederum ironisiert. Im Ro-
man erscheint die Glasarchitektur im Gegensatz zum Manifest eher als Ausdruck
mannlicher Machtbestrebungen. Zwar farbt diese Glasarchitektur die Atmosphare
bunt, doch lésst sie gleichzeitig die kapitalistische Gesellschaftsordnung mehr oder
weniger unangetastet bestehen.

Manifest einer Glasutopie: Scheerbarts Glasarchitektur

Wir leben zumeist in geschlossenen Raumen. Diese bilden das Milieu, aus dem unsere
Kultur herauswachst. Unsre Kultur ist gewissermaRen ein Produkt unsrer Architektur.
Wollen wir unsre Kultur auf ein hoheres Niveau bringen, so sind wir wohl gezwungen,
unsre Architektur umzuwandeln. Und dieses wird uns nur dann maoglich sein, wenn wir
den Raumen, in denen wir leben, das Geschlossene nehmen. Das aber konnen wir nur
durch Einflihrung der Glasarchitektur, die das Sonnenlicht und das Licht des Mondes
und der Sterne nicht nur durch ein paar Fenster in die Raume Rt —sondern gleich durch
moglichst viele Wande, die ganz aus Glas sind —aus farbigen Glasern. Das neue Milieu,
das wir uns dadurch schaffen, muf uns eine neue Kultur bringen.”

So beginnt Scheerbarts Glasarchitektur. Soweit scheint sein Programm mit der do-
minierenden Position innerhalb der Diskussion um moderne Architektur iiber-
einzustimmen, als er die Geschlossenheit der bisherigen Architektur kritisiert und
das Glas als Losung vorschldgt. Die Glasarchitektur betrachtet er als Vorbote, wenn
nicht sogar als Bedingung, einer moglichen Utopie. Ausgehend von einer Analogie
zwischen Architektur und biologischem Milieu sieht Scheerbart genau wie die Bau-
héusler nach dem Ersten Weltkrieg die Moglichkeit, durch Gestaltung der Auf3en-
welt einen gesellschaftlichen Wandel einzuleiten. Die buchstibliche Offnung der Ar-
chitektur soll verdrangte Energien der Gesellschaft freisetzen und eine Revolution
ermoglichen.

Bald aber kommt bei der Lektiire der Verdacht auf, dass die Glasarchitektur, die
Scheerbart sich vorstellt, keineswegs eine Offnung des Bauens im Sinn hat, sondern
ganz im Gegenteil eine neue Geschlossenheit schaffen will. So zieht er nicht Glas
als solches vor, sondern farbiges Glas, das offensichtlich weniger als farbloses dazu
geeignet ist, die AufSenwelt hereinzulassen. Farbloses Glas stellt bei Scheerbart die
Ausnahme dar: »Soll noch ein Blick in den Garten gewdhrt werden, so ist dieses
ja bequem durch durchsichtige Fensterscheiben zu erreichen.«® Auch die transpa-
renten Fenster sollten nicht zum Liiften verwendet werden, da »die Luft [...] besser

7 Paul Scheerbart: Glasarchitektur, Berlin 1914, 11.
8 Ebd., 12.



32 | Wissensformen

e ‘ e 7. E 5, 4 « o gt et et L% : & % |
Abb.1.1 Bruno Tauts Glashaus, dessen Inschrift von Scheerbart stammt: »Das bunte Glas zer-
stort den Hass.« (Quelle: Jahrbuch des deutschen Werkbundes (1915), 77).

durch Ventilatoren eingefiihrt [wird].«’ Scheerbart schreibt doppelte Glaswéinde vor,
um sich gegen Kélte oder Hitze von draufen zu schiitzen; ferner kann man kiinst-
liche Beleuchtungskorper in den Zwischenraum setzen, so dass die Wiande »nach
auflen und nach innen« leuchten.’” Ob farbig oder transparent, scheint das Glas
bei Scheerbart eher der Geschlossenheit der Architektur zu dienen als ihrer Off-
nung, was er ungefihr in der Mitte des Manifests auch ganz klar sagt: »Wenn ich
in meinem Glassaale bin, will ich von der Auflenwelt nichts héren und sehen.«"!
Die Atmosphdre als natiirliche Vorbedingung des Lebens und die Atmosphire als
asthetische Erfahrung werden also getrennt — die Glasarchitektur schaftt eine eigene
Atmosphire, in der ihre Bewohner zwar auch atmen konnen, die aber primiar dazu
da ist, die Sinneswahrnehmung zu stimulieren und erfahren zu werden.

Im Unterschied zu den Architekten des Werkbundes, des Bauhauses und deren
Nachfolgern betonte Scheerbart die ornamentalen Méglichkeiten des Glases. »This
is not the clear glass associated with rationalist modernism,« behauptet Rosemarie
Haag Bletter, »but glass that incorporates mysterious, dislocating qualities, produ-
ced by a multiplicity of reflective surfaces and settings that can be colored glass,

9  Ebd.
10 Ebd, 14.
11  Ebd., 47.



Architektur 33

Abb. 1.2 »Das Glashaus: Kaskaden-Raum.« (Quelle: Jahrbuch des deutschen Werkbundes
(1915), 78).

gold, moving water, or even precious stones.«'? Die bekannteste architektonische
Gestaltung von Scheerbarts Ideen ist das von Bruno Taut entworfene Glashaus,
das schon vor der Verdffentlichung von Scheerbarts Manifest anldsslich der Kélner
Werkbundausstellung 1914 gebaut wurde. Dieser Bau ist Scheerbart gewidmet und
tragt die von ihm stammende Inschrift: »Das bunte Glas zerstort den Hass.« Getreu
den Prinzipien des Schriftstellers wurden die Besucher des Glashauses vom farbigen
Glas vollig umschlungen, als ob man in ein riesiges Kaleidoskop eintreten wiirde.
Treppen aus Eisen fithrten den Besucher durch den kreisformigen Bau, an dessen
Ende man ein kaleidoskopisches Lichtspiel sah, das von hinten auf eine milchige
Glaswand projiziert wurde.

In dem bereits zuvor zitierten Buch Eisenbauten weist Alfred Gotthold Meyer
1907 auf eine andere Entwicklungslinie der Glasarchitektur hin, ndmlich ausgehend
vom »mittelalterlichen Kirchenraum,« dessen Glaswidnde »eine[] Farbenwelt mysti-
scher Tiefe« inszenierten." Der Architekturhistoriker scheint Scheerbarts und Tauts

12 Rosemarie Haag Bletter: Fragments of Utopia. Paul Scheerbart and Bruno Taut, in: Josiah
McElheny, Christine Burgin (Hrsg.): Glass! Love!! Perpetual Motion!!!, Chicago 2014, 123
129, hier: 124.

13 Eine ausfiihrliche Beschreibung Tauts Glashaus und seine Beziehung zu den neuen Medien
des frithen 20. Jahrhunderts findet man bei Noam M. Elcott: »Kaleidoscope-Architecture.«
Scheerbart, Taut, and the Glass House, in: Glass! Love!! Perpetual Motion!!! (Anm. 12),
111-117.

14 Meyer (Anm. 1), 150.



34

Visionen vorauszusehen. Von der »mit den Glasfenstern der >Schopfungs-Tage«
geschmiickten Kapelle des New-College in Oxford« schwiarmend, erzahlt Meyer
folgende Vision:

Und dort, an einem Sonntagmorgen, wenn Orgelklang und Chordle diesen Raum durch-
ziehen, erblickt das traumerische Auge, das kurz zuvor die Westminster-Abtei und den
Kristallpalast sah, wohl auch heute wieder in ferner, ferner Zukunft einen Wunderbau —
einen Gralstempel neuer Art. Dem Geiste der Schwere entriickt, wachsen seine Stein-
mauern in farbige Glaswande hinein. Das Eisengerlist, das diese umrahmt, wirkt nur als
Liniengebilde zwischen durchleuchteten Farben. Die ganze Gestalt des Baues ist neu,
leichter als je zuvor und doch fest; lichter und doch voll Farbenglut.*®

Genauso kombiniert Scheerbarts imagindre Glasarchitektur die mystisch-religiosen
Wirkungen des Farbenlichts mit den allumfassenden Atmosphéren der Gewéchs-
héuser. Eine Architektur, die zum Schutz der Flora gedacht war, wird zu einem sa-
kralen Ort der menschlichen Selbstbehauptung, an dem die géttlichen Schopfungs-
fahigkeiten des Menschen inszeniert werden. »Als kiinstliche Environments fiir
eine importierte Tropenflora stehen [Glashduser] nicht nur fiir die Sehnsucht des
Nordens nach dem Siiden,« behauptet Koppelkamm, »sondern iiberhaupt fiir die
uralte Sehnsucht nach dem Paradies, deren Erfiillung mit fortschreitender Erfor-
schung der Erde immer unwahrscheinlicher wurde.«'®* Demnach war die géttliche
Schopfungsmacht der Konstruktion der Gewéchshauser wohl schon immer implizit,
weil solche Bauten die Lebensbedingungen der darin hausenden Organismen kiinst-
lich herstellten.

In diesem Sinne steht Scheerbarts Glasarchitektur am Ende eines Prozesses, in
dem die Menschen ihre eigene Welt schaffen und sich dadurch gleichzeitig von den
natiirlichen Gegebenheiten der Erde befreien. Seine Glaswinde sollten die Natur
nicht ungestort hereinlassen, sondern ihr buchstablich eine neue Farbe verleihen
und dadurch sogar die Buntheit der Natur {ibertreffen. »Die Schonheit der Erde,
wenn die Glasarchitektur tiberall da ist,« ist Teil XVIII des Manifests betitelt: »Es
wire so, als umkleidete sich die Erde mit einem Brillanten- und Emailschmuck. / Die
Herrlichkeit ist gar nicht auszudenken. ... / Wir hitten dann ein Paradies auf der Erde
und brauchten nicht sehnstichtig nach dem Paradies im Himmel auszuschauen.«"”
Scheerbart stellt sich eine atmosphirische Utopie vor, in der die Natur gleichzeitig
iiberwunden und zum Spiegel und Trager des menschlichen Gestaltungswillens
wird. Statt von aufSen - entweder natiirlich, durch die Sonne, oder metaphysisch,
durch Gott — wird die Erde von innen beleuchtet, also von ihren Bewohnern, de-
nen sie jetzt als Medium dient. Was sich im Kleinen beim einzelnen Gebdude ab-
spielt, die Ersetzung der natiirlichen Atmosphire durch eine dsthetische, weitet sich,
Scheerbarts Idee nach, auf den ganzen Globus aus: »Die ganze Natur wird uns nach
Einfiihrung der Glasarchitektur in allen Kulturregionen in ganz andrem Licht er-
scheinen. Das viele farbige Glas muf8 der Natur einen andern Ton geben, so als wenn

15 Ebd.
16 Koppelkamm (Anm. 3), 9.
17 Scheerbart, Glasarchitektur (Anm. 7), 29.



35

ein neues Licht iiber die ganze Natur der Erde ausgegossen wiirde.«'® In Scheerbarts
Vision schaftt sich der Mensch durch Glasarchitektur sozusagen sein eigenes Wetter,
das nicht mehr als natiirliches (oder géttliches) Ereignis sondern als eine Art Kunst-
werk zu betrachten ist.

Im bekannten Diktum Walter Benjamins, der ein begeisterter Leser Scheerbarts
war: »Glas ist nicht umsonst ein so hartes und glattes Material, an dem sich nichts
festsetzt.«® Paradoxerweise hatte, Benjamin zufolge, die Glasarchitektur eine Welt
geschaffen, die der Mensch génzlich eingerichtet hat, in der aber dem individuel-
len Subjekt kein Raum mehr gewahrt ist, sich einzuschreiben. Nach Benjamin hat
»Scheerbart mit seinem Glas und das Bauhaus mit seinem Stahl [...] Rdume ge-
schaffen, in denen es schwer ist, Spuren zu hinterlassen.«** Mit der utopischen Hoft-
nung einer von Menschen verglasten Welt entsteht so auch die Angst vor der Auslo-
schung des Menschen durch seine eigene Technik. Solche Angste lassen sich schwer
in einem Manifest wie Glasarchitektur ausdriicken — wohl aber in einem Roman.
Scheerbarts Roman Das graue Tuch und zehn Prozent Weifs, veroffentlicht wie Glas-
architektur 1914, untersucht, was passierte, wenn Menschen diese Architektur und
ihre (un)menschlichen Atmosphéren bewohnten. Anders als bei Glasarchitektur, wo
der Phantasie in Bezug auf die Moglichkeiten der gldsernen Architektur freier Lauf
gelassen wird, stofSen theoretische Vorstellungen und architektonische Ideale im
Roman auf soziale Hindernisse, die nicht einfach ignoriert werden konnen.

Ironisierung der Glasutopie: Scheerbarts Das graue Tuch und zehn
Prozent Weif

Scheerbarts komisch-satirischer Gesellschaftsroman Das graue Tuch und zehn Pro-
zent Weifs erzahlt die Liebesbeziehung zweier Protagonisten, des Glasarchitekten
Edgar Krug und der Orgelspielerin Clara Weber, die sich wiahrend einer Kunstaus-
stellung erstmals begegnen. Im Roman, dessen Handlung Mitte des 20. Jahrhunderts
spielt, ist Krug der angesehenste Glasarchitekt der Welt. Er fliegt in einem eigenen
Luftschiff von Ort zu Ort, um seine reichen Auftraggeber zu treffen, deren Gebaude
er gestalten, oder die er bei der Ausfithrung schon laufender Bauprojekte beraten
soll. Gleich bei ihrer ersten Begegnung heiraten Edgar und Clara, und Clara begleitet
von nun an ihren Gatten auf seinen Reisen. Schon bald sorgen jedoch Krugs spe-
zielle dsthetische Vorstellungen fiir Unstimmigkeiten zwischen den Eheleuten. Im
Roman wird anhand der Beziehung von Edgar zu Clara die zivilisationsgeschicht-
liche Problematik der kiinstlichen Atmosphéren auf die Ebene menschlicher Bezie-
hungen tibertragen.

Das graue Tuch beginnt mit einer Szene in einer Ausstellung in der amerika-
nischen Grof3stadt Chicago. Bereits im zweiten Satz der Erzdhlung erfahrt man, dass

18 Ebd., 69.

19  Walter Benjamin: Erfahrung und Armut [1933], in: ders.: Gesammelte Schriften, hrsg. von
Rolf Tiedemann und Hermann Schweppenhauser, Frankfurt a. M. 1991, Bd. 2.1, 213-219,
hier: 217.

20 Ebd,217f.



36

die dort ausgestellten Kunstwerke fiir den Erzdhler jedoch eher uninteressant sind:
»[E]s gab nur Silberarbeiten zu sehen.«*' Diese Aussage bekommt eine ironische
Wendung, denn zu sehen gibt es vor allem die Ausstellungshallen selbst, die von
dem Architekten Krug »aus Glas und Eisen« erbaut wurden. Am Eroffnungstag zeigt
Krug seinem Freud, dem Rechtsanwalt Walter Lowe, die herrliche Glasarchitektur,
die eigentlich nur die Silberarbeiten umrahmen sollte, diese jedoch vollig in den
Schatten stellt. Krug lobt seine eigene Arbeit: »Einen besseren Rahmen konnte diese
Menge von Silberkunst gar nicht bekommen, nicht wahr?« Worauf der Freund ant-
wortet: »Deine bunt ornamentierten Glaswédnde,« sagt Lowe, »ziehen alle Augen am
meisten an. [...] Aber auf die Silberarbeiten achtet kein Mensch.«** Die Rollen sind
vertauscht: Wihrend sich die Architektur als selbstdndige Kunst mit eigenem Wert
behauptet, fungieren die eigentlichen Ausstellungsobjekte als Rahmen. Die Silber-
arbeiten erscheinen nicht mehr als Objekte des dsthetischen Genusses, sondern
markieren lediglich das Nicht-Architektonische.

In der Ausstellungshalle tritt also das Figiirliche hinter die kiinstlich hervor-
gebrachten Stimmungen der Architektur zuriick. Die Eroffnungsszene — wie auch
der ganze Roman - fithrt den Leser durch eine Reihe kiinstlicher Farb- und Licht-
atmosphdren. Verschiedene Rdume der Ausstellungshalle rufen kontrastierende
Stimmungen hervor. Im Gegensatz zur allgemeinen Vorstellung der Architektur
ist die Glasarchitektur des Romans keineswegs statisch — im Gegenteil, elektrisches
Licht und duflerliches Wetter tragen dazu bei, dass die Ausstellungshalle sich stets im
Wandel zeigt. In der ersten visuellen Architekturbeschreibung des Romans heift es:
»Die kolossalen Wande bestanden ganz aus farbigem Glas — mit farbigem Ornament,
so daf} das Tageslicht sehr geddmpft in den Innenraum hineinstromte. Drauflien
regnete es. Die Sonne schien also nicht. Trotzdem leuchteten die Farben des Glases
sehr heftig.«** Als aber der Regen kurz aufhért und die Sonne wieder scheint, »gab
es in den Ausstellungshallen einen kleinen Tumult, denn durch die Sonne wurde die
Farbenpracht der Glasornamente so gesteigert, dafl man gar nicht die Worte fand,
um dieses Farbenwunder richtig zu preisen.«** Wie Scheerbart in seinem Manifest
vorschreibt, wird das Wetter als atmosphérisches Naturphdnomen den ésthetischen
Absichten der Glasarchitektur unterworfen. Obwohl nicht vollig ausgeschlossen,
wird die eigene Macht des Wetters doch aufler Kraft gesetzt; es tragt nur noch zur
Stimmungserzeugung im Innenraum bei.

So funktioniert auch die Musik. Wenig spater wohnt die Gruppe (inzwischen
hat sich eine Freundin Lowes, die Silberkiinstlerin Amanda Schmidt, den Méannern
angeschlossen) einer Art Konzert bei. Nach der Auftithrung von »ein paar Chorge-
sange[n]« hort man »drei Paukenschlage«:

Und gleichzeitig flammte in allen Wanden das elektrische Licht auf.
Das war ein ungeheurer Effekt.

21 Paul Scheerbart: Das graue Tuch und zehn Prozent Weif3. Ein Damenroman, Miinchen,
Berlin 1914, 7.

22  Ebd, 8.

23 Ebd, 7.

24  Ebd, 9.



37

Und dazu brauste die Orgel so stlirmische Rhythmen, daR unwillkirlich alle Besucher,
die sich gesetzt hatten, aufsprangen — und in den groBen Farbenzauber ganz geblen-
det hineinstiirmten — und die machtvollen Tone der Orgel mit offenem Munde auf-
nahmen.?

Die Orgelmusik ist in dieser Passage kein selbstdndiges, sich zeitlich entwickelndes
Moment, sondern Teil einer Gesamtatmosphire, die sich erst in Verbindung mit far-
bigem Glas und elektrischem Licht herausbildet. Der Regen drauflen weicht vor der
»stiirmische[n]« Musik zuriick, die wie ein Gewitter aus der Orgel »braust«, einer
Art Wetterphdnomen, dem die Ausstellungsbesucher nicht entkommen kénnen.
Analog der Sonne, die in Glasfarben iibersetzt wird, wird der Ton des natiirlichen
Regens in Musik umgewandelt. Damit wird die Ausstellungshalle zu einer Art Ge-
samtkunstwerk, das mehrere Sinne gleichzeitig anspricht.

Die Farb- und Lichteffekte der Glasarchitektur im Roman greifen weit {iber
einzelne Bauten hinaus. Nachdem die Gruppe den Innenraum der Ausstellungs-
halle erlebt hat, fiahrt sie »mit der Ausstellungsbahn ein wenig auf den Déchern des
Ausstellungsgebdudes herum«,* wo die Gruppenmitglieder Zeugen eines bunten
Spektakels werden:

Da uberall Doppelwande waren, sah die Ausstellung von auRen auch ganz bunt or-
namentiert aus.

Und —von aullen wirkten die Ausstellungshallen fast noch prachtiger als innen.

Man sah im Michigansee das ganz bunte Spiegelbild der Paldste; wie Kolibris, Libellen
und Schmetterlinge zuckten die unzahligen Farben auf den bewegten Wellen des Sees.
Dazu leuchtete der Vollmond. Und auch er spiegelte sich im Wasser.

(-]

>Ein sehr buntes Bild!« sagte Herr Krug. Und er ziindete sich eine Zigarette an.?’

Indem die Ausstellungshalle die ganze Umgebung beleuchtet, wird die Natur buch-
stablich zur Projektionsfliche des menschlichen Erfindungsgeists. Neben den dyna-
mischen Lichteffekten der Glasarchitektur wirkt das Licht des Vollmondes wenig
beeindruckend. Statt einen Raum der Kultur, der im Gegensatz zur dufleren Natur
steht, schafft der Glasbau eine eigene Natur, deren Stimmungen die Ausstellungs-
besucher wie erhabene Landschaften bestaunen.

Bald trifft sich die Gruppe mit der Orgelspielerin Clara Weber, die mit Amanda
eng befreundet ist und deren ungewohnliche Kleidung Krug sofort entziickt: »die
Dame trug namlich ein einfaches graues Kleid — mit zehn Prozent weifSer Spitzen
dazu.«*® Krug hatte sich bereits zuvor abfillig tiber bunte Damenkostiime gedufert,
weil sie mit der farbigen Glasarchitektur nicht harmonierten (»Du solltest Deine
Herrschgeliiste ein wenig ziigeln«, sagt Lowe dazu). Gerade nach der Erscheinung
Claras beim Abendessen erklart der Architekt, dass nur ihr Kleid zu seinen Glas-

25 Ebd,, 12.
26 Ebd, 17.
27 Ebd., 18.

28 Ebd, 19.



38

wiénden passe.” Nach einem lebhaften Gesprach und einem opulenten Abendessen
fragt Krug Clara, ob sie bereit sei, das grauweifSe Kleid ihr Leben lang zu tragen,
was Amanda voéllig zutreffend als einen Heiratsantrag interpretiert. Clara stimmt
sofort zu und mit dem Rechtsanwalt Lowe und der Freundin Amanda als Ratgeber
schlieflen Krug und Clara nach einigem Hin- und Her- einen merkwiirdigen Ehe-
kontrakt, der Clara verbietet, jemals etwas anderes als jenes Kostiim zu tragen.
Die Gruppe feiert das Brautpaar, das gleich »nach Erledigung der Standesamts-
geschichte« mit Krugs Luftschiff »nach den Fidschiinseln in der Siidsee« reist, wo
der Architekt seine Arbeit sogleich wieder aufnimmt.*

Auf die Heirat von Krug und Clara folgt aber ein Krieg der Geschlechter, der
auf der Ebene des architektonischen Materials ebenso wie des Materials der Mode
ausgetragen wird. Im Laufe ihrer Ehe wichst Claras Unzufriedenheit mit dem Ehe-
kontrakt. Sie hegt den Verdacht, mehr und mehr nur noch eine Art Zierrat in der Ar-
chitektur ihres Gatten zu bilden. Weitere Gegner von Krugs herrischem Gestaltungs-
willen sind ebenfalls weibliche Figuren, wie die Malerinnen einer matriarchalischen
Malerkolonie am Siidpol, die seine Glasarchitektur als unpraktisch kritisieren. Kéte
Bandel, heif3t eine neue Freundin der Braut, die Clara iiberzeugt, sich einmal bunt
zu kleiden, worauf Krug sehr wiitend wird, und Marquise Fi-Boh, heifit die andere,
die seine Gedanken zur Asthetik der Frauenkleidung fiir primitiv erklart.

Wenn man Krugs Wunsch bedenkt, die visuelle Gestalt der Frauen innerhalb
seiner Glasarchitektur zu kontrollieren, liegt die Vermutung nahe, dass eine grund-
sitzliche Angst vor dem Verschwinden des ménnlichen Subjekts den ungewohnli-
chen Ehevertrag des Romans motiviert. Krug versucht die Furcht zu verdringen,
von seinen allumfassenden Glasatmosphéren selbst getilgt zu werden, indem er von
seiner Frau (und implizit allen Frauen) fordert, sich optisch in seine Architektur
einzufiigen und nicht zu dieser in Konkurrenz zu treten. Die Moglichkeit der Selbst-
behauptung des méannlichen Subjekts wird nur durch eine Verdrangung der Frau auf
der optischen Ebene aufrechterhalten. Die Ménner, die im Gegensatz zu den Frauen
optisch nicht in der Architektur aufgehen oder hinter ihr zuriicktreten, kénnen hin-
gegen die (illusorische) Position eines unabhingigen betrachtenden Subjekts ein-
nehmen.

Der Konflikt zwischen Mann und Frau wird im Roman eher verdringt als gelost.
Krug dominiert vollig die visuelle Umwelt und Clara findet sich damit ab, weiter
einzig das von ihrem Mann bevorzugte Kostiim zu tragen. Sie macht sogar eine
»Unterwiirfigkeitserklarung,« die »aber [...] mit einem merkwiirdigen Zucken der
Mundwinkel heraus[kommt].«*! Selbst Krug weif} nicht so recht, ob die Erkldrung
ernst zu nehmen ist, aber Clara tragt im ganzen Roman keine bunten Kleider mehr.
Krug und Clara versohnen sich, indem Clara sich als Orgelspielerin beschéftigt und
damit in den Bereich des Akustischen ausweicht. An mehreren Orten spielt Clara
riesige Orgeln, deren Tone wie die Lichtatmosphiren der Glasarchitektur bestaunt
werden - so bleibt die Sphére des Visuellen dem Architekten iiberlassen. Die Glas-
architektur wird also im Roman als ménnliche Machtphantasie entlarvt, in der Edgar

29 Ebd, 20.
30 Ebd., 27.
31 Ebd., 89f.



39

eine neue Welt schafft, der sich die Frau fast bis zum eigenen Verschwinden anpassen
muss.

Obwohl das Ehepaar tiber den seltsamen Ehekontrakt in Streit gerit, kann man
den Roman doch als eine nie endende Hochzeitsreise lesen. Ein Teil der Komik des
Romans ergibt sich ndmlich daraus, dass Krug keine eigentliche Heimat zu haben
scheint. Bei einem Gesprach lasst Krug erkennen, »daf} ich auch ein Europder bin;
ich bin in Europa geboren und wohne dort.« Clara muss unterbrechen: »Du wohnst
[...] in Europa? Das ist mir ja ganz was Neues! Wo denn da? Bei unsrer Hochzeit ging
[...] alles so eilig, daf ich mich noch gar nicht danach erkundigt habe, wo mein Gatte
eigentlich wohnt. Und wir sind bald ein Jahr verheiratet.«** Erst fast am Ende des
Romans triftt sich die Gruppe auf der Isola Grande im Lago Maggiore, der Seeinsel,
die Krug seine Heimat nennt. Der Aufenthalt ist allerdings nur von kurzer Dauer,
sogleich wird eine neue Reise unternommen. Clara duflert sich etwas verbliiftt: »Ja,
man ist ja im Luftschiff mehr zu Hause als in seiner Hauslichkeit.«* Tatsdchlich sind
Scheerbarts Figuren weder in der Heimat noch in der Fremde zu Hause. Bestandig-
keit wird nur in den kiinstlichen Atmosphiren des Luftschiffes und der Glasbauten
produziert, die wiederum die endlose Ausdehnung von Krugs >Glasevangeliums«
ermoglichen. In Scheerbarts Manifest sollte die Glasarchitektur den Menschen ein
neues Milieu schaffen; im Roman aber scheint die Glasarchitektur eher einen Nicht-
Ort darzustellen, das Vehikel einer vollig entwurzelten Menschheit.

Der Roman, der fast vollig aulerhalb Europas spielt, folgt teilweise dem Muster
einer zivilisatorischen Mission. Der Architekt Krug reist von Ort zu Ort, meistens in
Stid- und Siidostasien, um diese Regionen baulich zu modernisieren. Die Orte, die
er besucht, empfangen die Glasarchitektur bereitwillig als Segen. Die Erforschung
des Klimas und der Atmosphire spielt auf seinen Reisen ebenfalls eine Rolle. In Be-
gleitung seines Kollegen Mr. Webster besucht Krug die >Zentrale der Luftforschers,
wo neue Lufthifen gebaut werden sollen. Die Wissenschaftler dort mochten von der
Zentrale »aus in die hoheren Luftregionen vordringen; alle moglichen Luftschiffs-
ysteme sollten hierbei verwertet werden.«** Kurz darauf befindet sich Krug in der
»Versuchsstation fiir See-Architektur [...] mitten im groflen Aralsee,« wo unter-
sucht wird, »welche Baumaterialien am ldngsten dem Wasser Widerstand leisten
konnten.«** Krugs Glasarchitektur wird als Teil einer zivilisatorischen Avantgarde
vorgestellt, deren Aufgabe es ist, immer neue Gebiete zu erobern.

Fiir wissenschaftliche Zwecke erweisen sich Krugs Visionen allerdings oft als zu
unpraktisch. In der Luftforscherzentrale »mufte sich jetzt [der Architekt] den In-
genieuren anfiigen. Das fiel ihm oft sehr schwer. Doch die Praktiker behielten immer
Recht.«* Krug wird zu einer See-Architektur-Station eingeladen, aber lediglich, um
an einem Wettbewerb teilzunehmen, der die Gestaltung der Ornamentfenster im
neuen Klubzimmer entscheiden soll. Fiir die Wissenschaft ist Krugs Glasarchitek-
tur ungeeignet. Statt den Pflanzenwuchs zu foérdern dienen die Glas- und Licht-

32 Ebd., 95.
33 Ebd., 222.
34 Ebd., 106.
35 Ebd., 124f.

36 Ebd, 111.



40

atmosphiren des Romans dazu, Menschen zu stimulieren. Wie der Crystal Palace
dient Krugs Architektur vielmehr der Erweiterung und Verehrung eines globalen
Kapitalismus, dessen architektonische Kronjuwelen er bauen ldsst.

Der Roman endet mit einer Apotheose. Das Ehepaar befindet sich wieder auf
der Insel im Lago Maggiore, Krugs Heimat also, die sich von den anderen durch
Glasarchitektur verwandelten Handlungsorten des Romans schwierig unterscheiden
lasst. Krug verkiindet erneut die Uberholung der Natur durch Glas:

sLibellenfliigel!« sagte er leise, »Paradiesvogel, Leuchtkafer, Lichtfische, Orchideen,
Muscheln, Perlen, Brillanten usw. usw. — alles das zusammen ist das Herrlichste auf
der Erdoberflache — und das finden wir alles in der Glasarchitektur wieder. Sie ist das
Hochste — ein Kulturgipfel!l«

Sie aBen dann gerostete Schnecken.

Und sie tranken ganz frisches Bier aus dem nahegelegenen Brissago.

Und dann rauchten die Beiden gute Kubazigarren und blickten wieder mit zurtick-
gelehntem Kopfe hinauf —in die Turmkuppel hinein.?’

Selbstverehrung und Dekadenz, die gottliche Schopfungsmacht der Menschheit
und die zufriedene Gleichgiiltigkeit der kapitalistischen Utopie, treffen in diesem
Moment aufeinander. Ironischerweise schafft die Glasarchitektur im Roman eine
neue Erde, jedoch keine neue Kultur, wie Scheerbarts Manifest versprach. Statt einen
revolutiondren Wandel der Gesellschaft auszuldsen, scheinen die kiinstlichen Atmo-
sphéren der Glasarchitektur den Sieg des Kapitalismus lediglich zu kronen. In die-
sem Sinne wird die Glasarchitektur zutiefst unheimlich. Auf der Oberfliche ist die
Welt des Romans bunt, glanzend, dynamisch; im Grunde aber ist sie endlos banal.
Weder Natur noch Kultur beinhalten Gegenkrifte, die die Dominanz der verglasten
Welt brechen konnten. Die Erzdhlung des Romans hat die Struktur ihrer dynami-
schen kiinstlichen Atmosphiren - Elemente dndern sich, ohne dass das Ganze sich
fortbewegt; Spannungen und Dissonanzen werden angedeutet, ohne dass sie sich in
einer Dialektik autheben. Man lebt auf dem >Gipfel der Kultur< und will doch nicht
mehr als seine eigenen Erfindungen zu bestaunen, wihrend man Schnecken isst und
Bier trinkt. Im Manifest stellt Scheerbart die Glasarchitektur als Vorbedingung eines
kulturellen Wandels dar. Der Roman dagegen zeigt, wie das letzte Jahrhundert be-
statigt hat, dass ein neues Milieu aus Glas — ob farbig oder transparent — bei Weitem
keine eigentliche Revolution bedeutet.

Paul Dobryden (Charlottesville)

37 Ebd., 245f.



41

2 Simulation und Vorhersage: Zur Adaption
epistemischer Verfahren der Meteorologie in
Alexander Kluges Vierzehn Arten, den Regen zu
beschreiben

Die Computersimulation ist gegenwdrtig sicherlich das gangigste Dispositiv, in dem
atmosphdrisches Geschehen verstanden, gedeutet, dargestellt und — im Fall des
Klimawandels - sogar wahrgenommen wird, insofern die direkte Wahrnehmung
der durchschnittlichen Gesamtheit meteorologischer Vorginge und deren dyna-
mische Wechselwirkung mit anderen Sphéren und Systemen kaum mdoglich ist und
einer aufwendigen wissenschaftlichen, technischen und dsthetischen Vermittlung
bedarf. Im Unterschied zur vergleichsweise reduzierten astronomischen Bedeutung
des Begriffs Klima bei den Griechen, deren t0 klima, abgeleitet vom dlteren Verb
klinein (neigen, kriimmen, anlehnen), sich auf die Kritmmung der Erdkugel und da-
mit praktisch auf die Erfahrung bezogen hatte, dass man durch eine Bewegung ent-
lang der Langengrade auf der Erde eine andere Himmelsgegend beobachten kann,
also Klimate durchwandert, hat der Begift und die wissenschaftliche Erforschung
des Klimas vor allem in den letzten hundert Jahren einen enormen Bedeutungs-
zuwachs erfahren. Das hat verschiedene, einander verstdrkende Griinde. Zunéchst
ist das vorneuzeitliche astronomische Verstandnis, das noch nicht viel mit dem at-
mosphérischen Geschehen zu tun hatte, durch ein geographisches Verstandnis abge-
16st worden, das in einem physikalisch gerahmten und interdisziplinir orientierten
Forschungsprogramm gemiindet ist. Seit der Mitte des 20. Jahrhunderts befassten
Klimatologen sich zudem nicht mehr primar deskriptiv mit den charakteristischen
Merkmalen verschiedener Klimazonen, sondern sie begannen, die globalen Inter-
aktionen des Klimasystems mit anderen natiirlichen und gesellschaftlichen Syste-
men zu erforschen.!

Neben dieser globalen Perspektive riickte dabei auch der zeitliche Aspekt in den
Fokus. Durch die Verfiigbarkeit von Technologien zur langfristigen Beobachtung,
tiefenzeitlichen Messung und prognostisch angelegten Modellierung atmosphari-
schen Geschehens, also zum Beispiel mit Satelliten, Eisbohrkernanalysen und Com-
putermodellen, wurden Wetter und Klima als dynamische und tiberaus integrative
Wissensobjekte konstituiert. Die epistemische Mobilisierung eines so enorm grofen
Spektrums an Daten hat schon frither gedufSerte Vermutungen tiber eine mogliche
natiirliche Variabilitit atmosphirischer Bedingungen bestitigt und vor allem einen
anthropogenen Einfluss auf das Klimasystem denkbar gemacht.” Seit den 1970er
Jahren werden die komplexen Riickkopplungen zwischen Industriegesellschaf-
ten und dem Klimasystem durch Simulationen der globalen Zirkulation und der

1 Matthias Heymann: Klimakonstruktionen: Von der klassischen Klimatologie zur Klima-
forschung, in: N. T. M. 17 (2009), 171-197.

2 William Kellogg: Mankind’s Impact on Climate: The Evolution of an Awareness, in: Clima-
tic Change 10/2 (1987), 113-136; Spencer Weart: The Discovery of Global Warming, Cam-
bridge 2003; Joshua Howe: Behind the Curve. Science and the Politics of Global Warming,
Seattle 2014.



42

vielfaltigen Interaktionen mit anderen Komponenten des Erdsystems erforscht, in
Szenarien durchdacht und politisch gedeutet. Simulationen stiften neue Relationen
und machen das Verhaltnis von Kultur und Natur in neuer Weise disponibel. Klima
ist »Schicksal und Projekt zugleich«® geworden und gewissermafien zu einem neuen
globalisierten >Kollektivsingular<* avanciert, in dem sich Natur und Geschichte ra-
dikal aufeinander beziehen lassen.

Wenn die Computersimulation als Dispositiv gekennzeichnet wird, so kann man
mit Foucault nach ihrer strategischen Funktion fragen.> Wissenschaftsgeschichtlich
jedenfalls haben Meteorologie und Klimawissenschaften sich jeweils erst mit den
Methoden der Simulation als eigenstindige wissenschaftliche Disziplinen um 1950
konsolidiert. Erst im Computer sind die drei zuvor nur spérlich verbundenen Tra-
ditionen der praktischen Kunst der Wettervorhersage, der empirischen Sammlung
und Verarbeitung von Wetterdaten und der theoretischen Beschiftigung mit der At-
mosphire konvergiert,® wobei bereits den im 19. Jahrhundert vielféltig eingesetzten
synoptischen Wetterkarten eine dhnliche Funktion zugestanden werden kann. IThr
Herstellungsprinzip ist einfach: verschiedene gleichzeitig, an geographisch giinstig
verteilten Wetterstationen gemessene Werte fiir zum Beispiel Luftdruck, Temperatur,
Windrichtung, Niederschlagsmengen usw. mussten zunachst postalisch - spéter te-
legraphisch — an einen zentralen Ort tibermittelt werden. In Wetterbiiros wurden die
Daten gesammelt und mittels Isolinien, Feldern, Vektoren usw. in Wetterkarten des
Zustands der Atmosphére zu einem bestimmten Zeitpunkt tibersetzt. Eine so an ver-
schiedenen Orten herstellbare Wetterkarte ermoglichte es, meteorologische Phéno-
mene wie Wind, Regen oder Temperaturschwankungen mit den kartographischen
Gebilden in Beziehung zu setzen und Gesetzmaf3igkeiten zu erkennen. So konnten
regionale atmosphirische Zusammenhénge und der Ablauf bestimmter Wetterlagen
(z.B. Stiirme) wiedererkannt und vorhergesagt werden’ — ein bereits damals 6ffent-
licher Service staatlicher Stellen, der zumeist iiber die Massenmedien kommuniziert
wurde.® Im Unterschied zu den bis ins frithe 19.Jahrhundert vorherrschenden ta-
bellarischen Kaskaden von Messwerten zeigten sich auf den Wetterkarten die Phan-
tombilder einer noch zu erforschenden >Physik der freien Atmosphére:.

Im Jahr 1865 bemerkte der amerikanische Physiker Joseph Henry: »There is,
perhaps, no branch of science relative to which so many observations have been
made and so many records have been accumulated, and yet from which so few ge-
neral principles have been deduced.«’ In der Tat hat sich eine strengere theoretische

3 Thomas Macho: Wetter machen, in: ders., Petra Lutz (Hrsg.): 2°. Das Wetter, der Mensch
und sein Klima, Géttingen 2008, 132-138, hier: 132.

4 Reinhart Koselleck: Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten, Frankfurt
a. M. 1989, 264-265.

5 Michel Foucault: Dispositive der Macht, Berlin 1978, 119f.

6  Frederik Nebeker: Calculating the Weather: Meteorology in the 20th Century, San Diego
1995.

7 Vgl Gisela Kutzbach: The Thermal Theory of Cyclones. A History of Meteorological
Thought in the 19th Century, Lancaster 1979; Mark Monmonier: Air Apparent. How Me-
teorologists Learned to Map, Predict and Dramatize Weather, Chicago, London 1999.

8  Wolfgang Settekorn: Weltbilder der Wetterberichte, Frankfurt a. M. 1999.

9  Nebeker (Anm. 6), 15.



43

Tradition in der Meteorologie erst gegen Ende des 19. Jahrhunderts herausgebildet.
Wissenschaftler wie William Thompson, Hermann von Helmholtz, William Ferrel,
Cleveland Abbe, Felix Exner und andere vertraten die Ansicht, dass Meteorologie
angewandte Physik sein sollte und die Phanomene und die beobachtbaren Daten
aus physikalischen Prinzipien ableitbar sein miissten. Bis 1904 waren alle notigen
Prinzipien beisammen. Der norwegische Physiker Vilhelm Bjerknes veroffentlichte
seinen bahnbrechenden Artikel Das Problem der Wettervorhersage, betrachtet vom
Standpunkte der Mechanik und der Physik, in dem er ein physikalisches Modell der
Atmosphire vorstellte. Bjerknes deutete in dem programmatischen Text erstmals
an, dass eine deterministische Wettervorhersage auf der Grundlage exakter, mathe-
matischer Gleichungen machbar sein konnte. Zu diesen gehéren die hydrodyna-
mischen Bewegungsgleichungen (also die Differentialrelationen zwischen den drei
Geschwindigkeitskomponenten, der Dichte und dem Druck), die Kontinuititsglei-
chung, (die das Prinzip der Erhaltung der Masse als Differentialrelation zwischen
den Geschwindigkeitskomponenten und der Dichte beschreibt), die Zustandsglei-
chung atmosphirischer Luft als Relation zwischen Dichte, Druck, Temperatur und
Feuchtigkeit, sowie der thermodynamische Energieerhaltungssatz (der wiederum
als Differentialrelation angibt, wie sich die Energie bei vorkommenden Zustands-
anderungen dndert). Diese sogenannten primitive equations bilden tatsachlich bis
heute den dynamischen Kern jeder meteorologischen und auch klimatologischen
Computersimulation. Eine »vollstindige Diagnose des Zustandes der Atmosphére«
vorausgesetzt, konnte theoretisch eine Wettervorhersage berechnet werden und
diese in eine rationelle, exakte Wissenschaft tiberfithrt werden. Bjerknes nennt je-
doch folgende grundsitzliche Probleme: zum einen haben wir keinen vollstindigen
Datensatz des Zustands der Atmosphire zu einem bestimmten Zeitpunkt, zum an-
deren sei »[d]as Eingreifen kosmischer Wirkungen unbekannter Art denkbar« und

[w]eiter sind die groBen atmosphdrischen Erscheinungen von einer langen Reihe von
Nebenerscheinungen begleitet, beispielsweise elektrischer oder optischer Natur und
die Frage ist, inwieweit es unter diesen Begleiterscheinungen welche gibt, die in nen-
nenswerter Weise auf den Verlauf der atmospharischen Prozesse zurlickwirken. Die
Rickwirkungen existieren selbstverstandlich. Der Regenbogen wird beispielsweise eine
modifizierte Verteilung der eingestrahlten Sonnenenergie zur Folge haben und die elek-
trischen Spannungen haben bekannte Einfliisse auf die Kondensationsprozesse. Alle
Anzeichen, dal Prozesse dieser Art auf die atmospharischen Prozesse im groRen zuriick-
wirken, fehlen aber bis jetzt.*

Die Mikrophysik der Phanomene kann also durch das Gleichungssystem, das die
Dynamik der Atmosphire allgemein beschreibt, nicht dargestellt werden. Vor allem
aber wird, so Bjerknes, von einer »strengen analytischen Integration des Gleichungs-
systems nicht die Rede sein konneng, da es die »Hilfsmittel der heutigen mathe-
matischen Analyse« iibersteige. Auch Bjerknes greift stattdessen auf graphische
Verfahren zuriick, beziehungsweise entwickelt Kalkiile, in denen er verschiedene

10 Vilhelm Bjerknes: Das Problem der Wettervorhersage, betrachtet vom Standpunkte der
Mechanik und der Physik, in: Meterologische Zeitschrift 21 (1904), 1-7.



44

Hohenschichten analysiert, topographische Gegebenheiten miteinbezieht, graphisch
koppelt und extrapoliert. Die so konstruierten Bilder erinnern fast an Darstellun-
gen elektromagnetischer Felder, mit unterschiedlichen Polen fiir hohen und tiefen
Druck und Kraftlinien als Isobaren oder Isothermen. Bjerknes hatte also einen ge-
wissermaflen taktilen Zugang zur Atmosphidre der im graphischen Kalkiil in Ver-
bindung mit der Erfahrung des Physikers und Wetterforschers eine Moglichkeit zur
Kompensation der unméglichen analytischen Integration sah.

Die Rettung der Phanomene in der Simulation

In den 1920er Jahren hat der britische Meteorologe und spitere Konfliktforscher
Lewis Fry Richardson eine Methode, die aus den Ingenieurswissenschaften und der
Materialforschung der Jahrhundertwende bekannt war, ndmlich die nummerische
Approximation,'! auf dieses von Bjerknes aufgestellte Gleichungssystem angewandt.
In den atmosphirischen Stromungsraum zog Richardson ein dreidimensionales Git-
ter ein. Als Kantenldnge wihlte er einen Wert, der ein typisches europiisches Tief-
druckgebiet erfassen kann, was einem Raster von 200 km x 200 km entspricht. Auch
vertikal unterteilte er die Atmosphire in fiinf Schichten von 0km, 2 km, 4,2 km,
7,2km und 11,8 km, entsprechend der durchschnittlichen vertikalen Abnahme des
Luftdrucks in Schritten von 200 hPa. Als Zeitintervall wihlte er sechs Stunden. In
diesen rdumlichen wie zeitlichen Abstinden berechnete er die Zustinde an den
jeweiligen Gitterpunkten, die dann theoretisch in eine Wetterlage iibersetzt werden
konnten. Er wandelte also die Differentialgleichungen in Differenzengleichungen
um, ndherte nummerisch an, statt wie Bjerknes eher freihandige graphische Metho-
den zu verwenden. Im Wesentlichen bedeutet simulieren also die Ubersetzung einer
bestimmten Mathematik in eine andere Mathematik, sozusagen die Nachahmung
einer Berechnung.'? Der Preis dieser Ubersetzung ist ein enormer Rechenaufwand.
Sein Buch Weather Prediction by Numerical Process von 1922, das als Frontispiz das
erwihnte Rechengitter als Schachbrettmuster {iber dem européischen Kontinent
enthdlt (Abb. 2.1), besteht hauptséchlich aus einer 200-seitigen Kaskade an Formeln,
Rechenschritten, Zwischenergebnissen. Um die prinzipielle Machbarkeit seiner Me-
thode zu demonstrieren, brauchte es keine aktuelle, sondern eine besonders gut
dokumentierte und datenmif3ig dicht erfasste Wetterlage. Richardson nutzte als
Datenbasis fiir sein Berechnungsschema die Messkampagne zum International Bal-
loon Day am 20. Mai 1910. Die dennoch vorhandenen Liicken im Datensatz wurden
von Richardson interpoliert. Er veroffentlichte also 1922 eine numerische Wetter-
vorhersage fiir den Abend des 20. Mai 1910, mit Ausgangsdaten vom Nachmittag
desselben Tags, fiir deren Berechnung er selbst sechs Wochen benétigte. Eine prak-
tische Relevanz seiner Methode war hier zunéchst nicht gegeben. Durch die partielle
Interpolation der Ausgangsdaten und ohne Berticksichtigung gewisser, nur kurze
Zeit spéter definierter Stabilitdtskriterien fiir die nummerische Approximation, die

11 Felix Klein: Elementarmathematik vom hoéheren Standpunkte aus, Bd. 3: Prazisions- und
Approximationsmathematik, 3. Aufl., Berlin 1928.
12 Eberhard Zeidler: Springer-Handbuch der Mathematik, Bd. 3, Wiesbaden 2013, 382.



Simulation und Vorhersage 45

Abb.2.1 Das Frontispiz aus Lewis Fry Richardsons Weather Prediction by Numerical Process von
1922 deutet die horizontale Diskretisierung der Atmosphare an. Die Kantenlange des Gitters
betragt etwa 200 km — zu grobmaschig fiir die meisten Phdnomene.

sich auf das Verhiltnis der raumlichen und zeitlichen Auflosung im Rechengitter
beziehen, schaukelten sich die Rechenfehler bei Richardson allerdings machtig auf.
Die numerische Berechnung wurde instabil und produzierte physikalisch unmog-
liche Ergebnisse. Dennoch war er von der Methode tiberzeugt, verdffentlichte das
Buch 1922 - und erlebte etwa 25 Jahre spéter, wie die Verwendung von Computern
in der Wettervorhersage seinem Ansatz zum Durchbruch verhalf. In seinem Buch
schitzte Richardson noch, dass 32 menschliche Computer fiir zwei Zeitschritte pro



46

Gitterpunkt gebraucht wiirden. Das machte bei 2000 Feldern 64.000 menschliche
Computer »to keep pace with the weather [...] for the whole globe«.”* Ebenso wie
Bjerknes wusste Richardson, dass »small-scale phenomena, such as local thunder-
storms, have to be smoothed out.«** Das steht gleich auf der ersten Seite und im
weiteren Verlauf des Buches sind »phenomena« nur noch jene Objekte, die durch
Berechnungen erzeugt werden. Dass diese aussortierte Doméne der Phianomene,
die durch das diskrete Berechnungsgitter gefallen war, fiir eine physikalisch-mathe-
matische Wettervorhersage nicht bedeutungslos ist, hat ahnlich wie Bjerknes auch
Richardson geahnt. Ein kleiner Reim, in seinem Buch, fast ein Limerick, bringt das
Dilemma zum Ausdruck. Er lautet:

big whirls have little whirls

that feed on their velocity,

and little whirls have lesser whirls
and so on to viscosity —

in the molecular sense®

Er denkt hier einen skaleninvarianten, turbulenten Zusammenhang, der die grofien
atmosphiérischen Stromungen, lokalen Winde bis zur molekularen Reibung umfasst,
was ihn als Vordenker der Chaostheorie auszeichnet. Mit mathematischer und theo-
retischer Stringenz lassen sich aber nur die grofien Bewegungen im Modell darstel-
len. Doch in einem ungleichférmigen Fluidum wie der Atmosphire gibt es unzdhlige
gleichzeitige Bewegungen, die nicht auf eine Skala und auch nicht quantitativ zu be-
schrianken wiéren, um sie statistisch oder individuell zu behandeln. Die Wirkungen
der subskaligen Geschehnisse fasste Richardson deshalb in Koeffizienten zusammen,
welche nur die durchschnittlichen Effekte dieser Phdnomene représentieren sollten,
also im Grunde aus der Logik des Modells herausfallen.'s

1954 stellte der Schwedische Wetterdienst als weltweit erster auf numerische und
das heifSt simulationsbasierte Wettervorhersage um, 1955 folgten die USA." Das
diskrete Modell, das im Ubrigen auch den Kern eines jeden Klimamodells bildet, ist
zum vorherrschenden Paradigma der Atmosphérenwissenschaften geworden. Der
Fortschritt dieser Simulationsmodelle wird in der besseren Auflosung gemessen,
d. h. welche Kantenldngen im Grid erreicht werden, sowie natiirlich in der treff-
sicheren Vorhersage des Wetters tiber mehrere Tage hinweg. Das Wettervorhersa-
gemodell COSMO-DE vom Deutschen Wetterdienst erreicht heute eine horizontale
Auflosung von 2,8 km mit 50 vertikalen Schichten, was 97 Millionen Gitterpunkten
entspricht — immer noch zu weit fiir die meisten atmospharischen Phianomene.'

13 Lewis Fry Richardson: Weather Prediction by Numerical Process, Cambridge 1922, 219.

14 Ebd, 1.

15 Ebd., 66, vgl. auch Nebeker (Anm. 6), 71-74.

16 Ebd.

17 Kristine Harper u.a.: 50th Anniversary of Operational Numerical Weather Prediction, in:
Bulletin of the American Meteorological Society 88/5 (2007), 639-650.

18 Deutscher Wetterdienst DWD: Regionalmodell COSMO-DE, https://www.dwd.de/DE/
forschung/wettervorhersage/num_modellierung/01_num_vorhersagemodelle/regional
modell_cosmo_de.html (konsultiert am 31.1.2017). Klimamodelle haben eine wesentlich



47

Eines der grofiten Forschungsfelder in Meteorologie und Klimaforschung ist des-
halb die Darstellung der Effekte dieser Phanomene in den Simulationsmodellen
durch Parametrisierungen — was Richardson Koeffizienten genannt hatte. Beim
Parametrisieren werden viele verschiedene mathematische Techniken, Tricks oder
auch empirische Beobachtungen genutzt. Sie sind nicht richtig oder falsch, sondern
lediglich besser oder schlechter geeignet, den Einfluss der Phanomene darzustel-
len. Mal werden stochastische Verfahren genutzt, mal mikrophysikalische Modelle,
mal semi-empirisch oder intuitiv der Einfluss eines bestimmten Prozesses auf das
Gesamtsystem abgeschitzt. Insbesondere wird im Computerexperiment iterativ der
»Abgleich zwischen den Phinomenen und den Daten selbst zu einem Bestandteil
der Modellkonstruktion gemacht«, was erlaubt, die Parameter immer wieder zu ad-
justieren. Die Parameter werden sozusagen nicht »von auflen« bestimmt, sondern
»von innen«, »durch den Abgleich mit den Resultaten numerischer Experimente,
d. h. durch eine Art Riickwirts-Logik«." Der Erfolg einer Parametrisierung hingt
von der Fahigkeit der Reproduktion des atmosphérischen Systemverhaltens ab -
was bei Wettervorhersagen natiirlich leichter zu tiberpriifen ist, als in einer mehrere
Jahrzehnte umfassenden Klimasimulation. Der Wissenschaftsphilosoph Johannes
Lenhard beschreibt die »gelungene Imitation der Phinomene im Simulationsexpe-
riment« als »Mafistab, der den Mangel an theoretischer Addquatheit — aufgefasst
als Einfithrung [...] artifizieller Komponenten - [ausgleicht].«* Es gibt unzihlige
Schemata und Software-Bibliotheken, die in den letzten Jahrzehnten in der Atmo-
sphérenforschung entwickelt worden sind, um die parametrische Darstellung sub-
skaliger Phanomene weiterzuentwickeln und es ist kaum vorstellbar, dass in Zukunft
auf Parametrisierungen verzichtet werden kann - trotz der immer hoheren Modell-
auflosung.?! Die Parametrisierungen sind es, die die meisten Rechenkapazititen ver-
brauchen und die Modellierer-Community in Puristen und Pragmatiker spalten.?
Sie werden als epistemische Trade-offs, als Zugestindnisse an das vorherrschende
Paradigma der nummerischen Computersimulation verstanden.

Die Verfahren der Parametrisierung erinnern iiberraschenderweise stark an ein
antikes und frithneuzeitliches Dispositiv, ndmlich das Forschungsprinzip der Ret-
tung der Phdnomene. Das hatte zum Ziel, die »absonderlichen Kapriolen« der Irr-
sterne, also der Planeten, zu retten oder zu wahren, und das heif3t: die unregelmaflig
erscheinenden Himmelsphdnomene mit kreisféormigen und gleichformigen Bewe-

geringere Auflosung, u.a. auch weil sie groflere Zeitintervalle vorhersagen sollen, vgl.
Gregory Flato, Jochem Marotzke u. a.: Evaluation of Climate Models, in: Climate Change
2013: The Physical Science Basis. Contribution of Working Group I to the Fifth Assessment
Report of the Intergovernmental Panel on Climate Change, Cambridge, New York 2013,
741-866.

19  Johannes Lenhard: Mit allem rechnen - zur Philosophie der Computersimulation, Berlin,
Boston 2015, 33.

20 Ebd, 30.

21 David J. Stensrud: Parameterization Schemes: Keys to Understanding Numerical Weather
Prediction, Cambridge 2007; Joel Katzav, Wendy S. Parker: The future of climate modeling,
in: Climatic Change 132/4 (2015), 475-487.

22 Mikaela Sundberg: The Everyday World of Simulation Modeling. The Development of
Parameterizations in Meteorology, in: Science, Technology & Human Values 34/2 (2009),
162-181.



48

gungen zu erklaren und darzustellen und damit mit dem damaligen Weltbild und
der Himmelsmechanik zu vereinbaren.” Die Kreisbahn ist gewissermaflen das
Apriori, in dem die Planetenbewegungen modelliert werden mussten, von Eudo-
xos von Knidos bis Kopernikus. Erst Kepler habe in der Astronomia Nova, in der
er die Ellipsenférmigkeit der Bewegung erkannt hatte, das Programm der Rettung
der Phianomene »ihrem Anspruch nach erfiillt, ihrem Sinn nach aber entthront: er
hatte gezeigt, daf$ unter der Voraussetzung der Kreisbewegung die Phdnomene nicht
gerettet werden konnen.«** Kepler habe damit auflerdem gezeigt, dass hinter der Ret-
tung der Phdanomene vielmehr die >Rettung des Axioms« - man konnte sagen: des
Dispositivs — gestanden hatte. Das Axiom der Wettermodelle heute heif3t: nummeri-
sche Approximation, diskrete Auflosung im Rechengitter. Innerhalb dieses Axioms
werden Phanomene, die nicht modellierbar sind, wie zum Beispiel die komplizierten
mikrophysikalischen Prozesse der Wolkenbildung und ihre Riickkopplungsprozesse
mit anderen atmosphérischen Komponenten, als Parametrisierungen, als artifizielle
und opake Komponenten in die durchsichtigen Grids der Atmospharenmodelle ein-
gebaut.” Wetter- und Klimasimulationen erscheinen damit als immer wieder neu
zu testende und getestete Montagen innerhalb des theoretischen Gertiists der etwas
euphemistisch sogenannten und von Bjerknes aufgestellten primitive equations, die
im dreidimensionalen Rechengrid approximiert werden. Parametrisierungen helfen,
die uns vertrauten Phanomene zwischen den Gitterpunkten zu erfassen, technisch
zu imitieren — was etwas anderes ist, als deren physikalische Modellierung (obwohl
die manchmal auch gemeint sein kann). Uber die Nihe von Fiktion und Simulation
haben schon viele Wissenschaftsphilosophen und -historiker nachgedacht* und in
der Tat scheint eine der interessantesten Eigenschaften von Simulationen die ge-
lingende Reproduktion von Verhalten und die Kohédrenz von Vorhersagen zu sein,
die das Ergebnis eines ganzen Ensembles unterschiedlicher epistemischer Prinzipien
und Techniken ist.

23 Jirgen Mittelstraf3: Die Rettung der Phanomene. Ursprung und Geschichte eines antiken
Forschungsprinzips, Berlin 1962.

24 Ebd., 209.

25 Myanna Lahsen: Seductive Simulations? Uncertainty Distribution Around Climate Mo-
dels, in: Social Studies of Science 35/6 (2005), 895-922, hier: 900.

26  Naomi Oreskes u.a.: Verification, Validation, and Confirmation of Numerical Models in
the Earth Sciences, in: Science 5147 (1994), 641-646; Peter Galison: Computer Simulations
and the Trading Zone, in: ders., David Stump (Hrsg.): The Disunity of Science: Bounda-
ries, Contexts, and Power, Stanford 1996, 118-157; Isabelle Stengers: Die Erfindung der
modernen Wissenschaften, Frankfurt a. M. 1997; Evelyn Fox-Keller: Models, Simulation,
and Computer Experiments, in: H. Radder (Hrsg.): The Philosophy of Scientific Experimen-
tation, Pittsburgh 2003, 198-215; Gabriele Gramelsberger: Computerexperimente. Zum
Wandel der Wissenschaften im Zeitalter des Computers, Bielefeld 2010.



49

Zur Poetologie der Simulation in Kluges Vierzehn Arten,
den Regen zu beschreiben

Rekapitulierend konnen also drei Eigenschaften des Dispositivs der Simulation
festgehalten werden: erstens: die Funktionsweise von nummerischen Simulationen
beruht auf der Diskretisierung und Approximation eines nichtlinearen, zeitkon-
tinuierlichen Systems. Um die dabei entstehenden Ubersetzungsverluste auszuglei-
chen und realistische Vorhersagen zu treffen, miissen sie die in Zwischenraumen des
Rechengitters nicht erfassbaren beziehungsweise im Modell nicht reproduzierbaren
Phénomene parametrisieren. Zweitens: Simulationen mobilisieren unterschiedliche
Zeitebenen. Sie beruhen auf der Verwendung von Daten aus der Vergangenheit,
nutzen aktuelle Messwerte und generieren verschiedene Szenarien der Zukunft?” —
je nach dem, wie in der Gegenwart auf die Simulation reagiert worden sein wird. Sie
scheinen damit den Handlungsraum der Gegenwart aufzufichern, zu verdichten und
zu potenzieren, wobei die damit suggerierte Verfiigbarkeit der Zukunft limitiert wird
durch den komplexen Charakter der Atmosphire und ihre vielfaltigen Interaktionen
mit anderen Systemen. Drittens: Simulationen lehren, atmosphérische Phdnomene
nicht als singuldre Naturerscheinungen wahrzunehmen, die wissenschaftlich oder
asthetisch isoliert zu betrachten wiren. Einzelne Phdnomene sind vielmehr als Effekt
einer Groflwetterlage zu begreifen, als weitrdumiges und polychrones Zusammen-
spiel aus deterministischen und zufilligen Prozessen, in die sie eingebettet sind.
Diese Eigenschaften lassen sich als sowohl thematisch als auch poetologisch auch
in den Arbeiten Alexander Kluges aufspiiren. Der Filmemacher, Fernsehproduzent
und Autor, der als wissenschaftlich tiberaus interessiert und aufgeklart gelten kann,
greift zeitgendssische epistemische Verfahren, aber auch naturwissenschaftliche
Theorien regelmiflig thematisch auf, vor allem solche, die im Vergleich zu jenen
Zeithorizonten, in denen Geschichte im emphatischen Sinn stattgefunden hat, in
radikal anderen Zeitskalen operieren. Ob Astrophysik, Evolutionstheorie, Paldonto-
logie oder Chaostheorie — Kluge hat Dynamiken, die in diesen Wissenschaften be-
schrieben werden, haufig zum movens beziehungsweise Storfaktor der Handlung in
seinen Erzdhlungen gemacht und damit episch eingespielte Akteurskonstellationen
und geschichtlich konstituierte Sinnzusammenhénge unterwandert. Er beschrankt
dieses Interesse aber nicht allein auf die Aussagen dieser Wissenschaften, sondern
tibersetzt ihre Epistemologien auch in eine eigene Poetologie, die entscheidend zum
Charakter der viel zitierten eigenstdndigen >Gattung Kluge« beitragt.”® Gemeint ist
damit die literarische Adaption epistemischer Verfahren, die im Folgenden am Bei-
spiel der literarischen Umarbeitung der Mechanismen der Computersimulation und
ihren dispositiven Effekten am Beispiel von Kluges Vierzehn Arten, den Regen zu
beschreiben, untersucht wird. Die zw6lf Druckseiten umfassende Sammlung unter-
schiedlich langer und episodisch anmutender Texte ist in den 2007 veroffentlichten

27  Zur komplexen Herstellung von Daten vgl. Paul Edwards: A Vast Machine. Computer Mo-
dels, Climate Data, and the Politics of Global Warming, Cambridge 2010.

28 Jan Philipp Reemtsma: Laudatio zur Verleihung des Georg-Biichner-Preises, 2003,
http://www.kluge-alexander.de/zur-person/laudatio/2003-buechnerpreis.html (konsultiert
am 15.8.2016).



50

Geschichten vom Kino enthalten. Damit ist dieser Text dem Werkkomplex interme-
dialer Arbeiten zuzuordnen, dem medien- und literaturwissenschaftlich bereits
viel Aufmerksamkeit geschenkt worden ist.”” Kluge ldsst Literatur und technische
Medien sich aneinander ausdifferenzieren und insofern sind seine Texte nicht nur
als Texte, sondern hier auch im Hinblick auf das Kino - und eben auch auf das Dis-
positiv der Computersimulation zu lesen, aus dem Dazwischen. Jeder der durch-
nummerierten Texte trigt eine eigene Uberschrift: 1 Eine Regenwoche mit Joris Ivens,
2 Landregen, 3 Illusion von Dauerregen, 4 Konzentratregen in Hurrikans, 5 Verstreute
Schauer, 6 Katastrophen der finalen Klasse, 7 Nur die Fische schienen momentan ver-
schwunden, 8 Ein Gliicksfall von Platzregen, 9 Konjunktur des Wassers® — die Samm-
lung ist also unvollstindig und auch die einzelnen Texte erscheinen so, als ob sie
einem jeweils grofleren Kontext entnommene Episoden sind. Zwar geht es hier, wie
die Titel suggerieren, auch um unterschiedliche Erscheinungsweisen des Regens,
doch diese stehen nicht im Mittelpunkt. Vielmehr geht es um die Moglichkeiten, den
Regen iiberhaupt beschreibbar zu machen und das heif3t hier filmisch umzusetzen,
denn die Texte handeln alle von den Schwierigkeiten, Regen dramaturgisch, kine-
matographisch, kamera- oder lichttechnisch festzuhalten, in einen Sinnzusammen-
hang einzubeziehen, oder Regen in einer agentiellen Perspektive darzustellen. Regen
ist damit als Phanomen gekennzeichnet, das sich dem klassischen filmischen Dis-
positiv etwa mit seiner auf die menschliche Wahrnehmung zugeschnittenen Bild-
wechselfrequenz, aber auch aufgrund seines transparenten Charakters entzieht — das
filmische Dispositiv scheint genauso schlecht auf das Festhalten von Regen kalibriert
zu sein wie Computersimulationen, die, wie gezeigt wurde, das einzelne Phinomen
ausstreichen.

Die Texte handeln auflerdem von einem inneren Konflikt der Filmgeschichte, den
Kluge inszeniert, namlich dass die Féhigkeit des Films, »Elementares festzuhalten:
Regen, Liebesgeschichten, Farben, Grauwerte, Momente« immer wieder zugunsten
von etwas »Zusammengefasstem (der Handlung)« zu kurz komme.’" Regen steht
hier pars pro toto fiir alle von geschlossenen Erzdhlformaten vernachlissigten Pha-
nomene, die der »Sucht nach Sinngebung« (2) weichen miissen. Filme aus der Per-
spektive dieser Phdnomene konnten aber ganz andere und mutmaflich nicht weni-
ger wichtige Zusammenhinge darstellen - etwa so, wie die Klimasimulation auch
ein neues Licht auf die Historie, die Idee des Fortschritts und der Moderne wirft.*?

29 Vgl. zum Beispiel Andreas Sombroek: Eine Poetik des Dazwischen. Zur Intertextualitit
und Intermedialitit bei Alexander Kluge, Bielefeld 2005; Hyon Soon Cheon: Intermedia-
litat von Text und Bild bei Alexander Kluge. Zur Korrespondenz von Frither Neuzeit und
Moderne, Wiirzburg 2007.

30 Alexander Kluge: Vierzehn Arten, den Regen zu beschreiben, in: ders.: Geschichten vom
Kino, Frankfurt a. M. 2007, 170-181. Aufgrund der Kiirze der Textsammlung wird im Fol-
genden auf die Angabe von Seitenzahlen bei Zitaten verzichtet und stattdessen im FliefStext
die Nummerierung des jeweiligen Textes in Klammern gesetzt.

31 Alexander Kluge: Der Teufel als Unterhaltungskiinstler, in: ders.: Geschichten vom Kino,
Frankfurt a. M. 2007, 163.

32 Die Auswirkungen des anthropogenen Klimawandels, die auch in Simulationen untersucht
werden, hat schliellich mafigeblich zur Debatte um den Begriff des Anthropozins beige-
tragen, die die Trennung von Natur und Geschichte aufhebt. Grundlegend dazu Dipesh



51

Kluges Textsammlung berichtet von den Versuchen eines solchen Perspektivwech-
sels und angesichts der Unvollstdndigkeit und des fragmentarischen Charakters der
Sammlung scheint der Autor selbst sich inmitten eines solchen Projekts zu befinden.
Einen ersten Anhaltspunkt bietet der Avantgardefilm Regen von 1929 des niederlan-
dischen Dokumentarfilmers Joris Ivens, ein »radikaler Dokumentarist«, der nichts
anderes als Regen, seine phdnomenalen Begleiterscheinungen und umweltlichen
Auswirkungen auf ein stadtisches Umfeld zeigt: Schatten verschwinden, Blatter flie-
gen, Passanten beschleunigen den Schritt, Tropfen produzieren kreisformige Wellen
in den Grachten, Tropfen kleben an Fenstern, die Stralen sind nass, Pfiitzen reflek-
tieren, Menschen spannen Schirme auf. Das alles gibt Kluges Text Eine Regenwoche
mit Joris Ivens nicht wieder. Er verweist lediglich auf die Variationen von Regen, zu
denen Hanns Eisler 1941 eine Filmmusik komponiert habe.** Den Titel von Eis-
lers Komposition, der offenbar in Ivens Film Regen erstmal durchgezéhlt und 14
Arten der Beschreibung ausgemacht hat, tibernimmt Kluge fiir seine Textsammlung.
Einige Episoden behandeln das zu beschaffende Regenfilmmaterial wie einen Roh-
stoff, »als filmgeschichtlichen Vorrat an Regen« (8) oder als technisch reproduzier-
bare »Illusion von Dauerregen« (3). Erzdhlt wird also sozusagen von der Herstellung
von Regenkonserven, die jederzeit in einen Film, dessen Handlung Regen erfordert,
integriert werden konnte. Diese Behandlung dhnelt dem Verfahren der Parametri-
sierung subskaliger Prozesse in Computersimulationen, die eben durch das grobe
Rechengitter nicht erfasst werden konnen. Das Gertist der primitive equations ent-
spricht im Film gewissermaf3en dem Plot, der Regen vorsehen mag, aber nicht aus
sich heraus hervorbringen kann.

In der umfangreichsten Episode der Sammlung mit dem Titel Landregen kommt
es gewissermafSen zur Umkehrung dieser Konstellation, da der Regen zum eigentli-
chen Akteur gemacht werden soll. Der Text gibt zunéchst in der Prisensform einen
Auszug aus dem Drehbuch fiir den fiktiven Defa-Film Landregen wieder, in dem
es um die elementare Darstellung vielfdltiger Bedeutungsrelationen des Regens
geht. Es folgt eine teilweise dialogische Auseinandersetzung mit der Filmférderung
tiber die gesellschaftliche Aussage und Sinnhaftigkeit eines solchen Projekts. Die
Filmemacher wollen vom Regen her denken und wollen versuchen, die verschie-
denen Relationen in »planetarischen« wie auch lokalen Perspektiven — vom Atlantik
her hereinkommende Wolken entwickeln sich in einen Landregen, ein »britisches
Nieseln« tiber der Magdeburger Borde, die Wechselwirkungen des Regens mit der
Landschaft, mit dem Lof3boden und den Arbeitern der Kolchose - einzufangen.
Doch die Dramaturgen von der DDR-Filmforderung sind skeptisch. Sie versuchen,
Produktionsmittel einsparende Abkiirzungen und Allegorien (Parametrisierungen)
vorzuschlagen und dringen auf eine »gesellschaftliche Aussage« und »Sinn-Zusam-
menhang« — auch bei der filmischen Erforschung des »Elementaren«. Sie lehnen das
Projekt Landregen ab, bereuen dies aber kurze Zeit spiter, da es namlich durchaus
wichtig sei, dass »sich endlich sinnliche Eindriicke, die dem Menschen begegnen,

Chakrabarty: The Climate of History: Four Theses, in: Critical Inquiry 35/2 (2009), 197-
222.

33 Der 14-miniitige Film von 1929 kann hier angesehen werden: https://vimeo.com/42491972
(konsultiert am 15.8.2016).



52

im Film wiederfinden« (2). Hier thematisiert Kluge die Schwierigkeit, zu einer ad-
dquaten Darstellung der vielen Bedeutungsrelationen des Elementaren zu gelangen,
in einem Umfeld, dass keine génzliche »Freiheit vom Sinnzwang« (2) gestatten kann,
da der Defa-Film, wie auch die Klimasimulation, auf den effizienten Einsatz ihrer
»Produktionsmittel« (2) achten muss und zur Produktion gesellschaftlich relevanter
»Aussagen« herangezogen wird.

Von den faktischen Schwierigkeiten eines solchen Wechsels der Beschreibungs-
ebene aufs Elementare handelt der vierte Text Konzentratregen in Hurrikans. Hier
wird in staccatohaft verdichteter Beschreibung der Versuch unternommen, die »In-
tensitdt einer singuldren Naturerscheinung« medial zu tibersetzen, in Messungen,
Film, Wetterkarten und Sprache - doch scheinen alle technischen Medien mit ihren
je spezifischen Eigengesetzlichkeiten nicht kommensurabel zu sein mit dem turbu-
lenten atmosphérischen Geschehen: »ein instabiles Ganzes, das jedes Maf3 zugrunde
richtet« (4). Journalisten begeben sich mit einer Film-Crew in ein Messflugzeug,
um fiirs Fernsehpublikum Aufnahmen von einem schweren Hurrikan zu machen,
der sich aktuell auf die Kiiste Floridas zubewegt. Wahrend die Meteorologen im
Flugzeug mit dem Messen beschiftigt sind, sich um ihre Instrumente sorgen und die
Journalisten ignorieren, ist die Film-Crew mit der Herstellung attraktiver »Original-
aufnahmen« vom Hurrikan beschiftigt. Doch die Draufsicht »auf das Ganze von
oben« erscheint dem Auge auf Dauer zu »6de« und die nach dem Eintauchen des
Flugzeugs in den Hurrikan durch die Bullaugen sichtbaren »windzerfetzten Wol-
ken, die in rasantem Stil am Flugzeug vorbeizogen« wiéren nur als »Zwischenschnitt
geeignet«. Insbesondere sei es »z. B. fast unméglich, den Satz zu verfilmen: »der
Hurrikan néhert sich in einer schraubenférmigen Bewegung Tampa«« (4). Auch die
»Falschfarben-Wetterkarte« kommt nicht ohne Kommentar aus und »offenbleibt,
was die richtigen Farben wiren« (4). Schlieflich wurden die »Fundstiicke« nicht
gesendet, weil die »Aktualitdt« nicht mehr gegeben war, wenn man genug Material
gesammelt haben wiirde. Die Film-Crew fiel so am Ende sozusagen wieder in alte
Muster zuriick, ndmlich auf die Darstellung menschlicher Schicksale, da man sich

damit half,

daR wir Paare filmten, die wir durch Parallelschnitt mit den GieBbachen, die man als
Aufnahmen des Ungliicksgeschehens kaufen kann, konfrontierten. Von denen lie8 sich
erzahlen, ob sie sich trennten, kennenlernten, zusammenblieben, sich spater scheiden
lieBen oder was sonst mit ihnen passierte. Meine Erfahrung ist, da8 dies die beste
Mitteilungsform bleibt, um Konzentratregen eines Hurrikans zu beschreiben: Die per-
sonlichen Erlebnisse von Leuten, die Gefiihle fireinander empfinden. (4)

In den Vierzehn Arten, den Regen zu beschreiben verhandelt Kluge grundsitzliche
Fragen, an denen sich auch die Modellierer von Wetter und Klima abarbeiten. Wie
bekommt man das Singulédre rechtzeitig und iiberhaupt zu fassen? Wie verhilt sich
das Detail zum Gesamtzusammenhang? Wie kann das Experimentalsystem so
skaliert werden, dass gleichermafien sinnhafte und sinnliche Eindriicke entstehen?
Wie gibt man den Ungleichzeitigkeiten Raum, die den Gegenwartshorizont kon-
stituieren? Kluge nutzt verschiedene erzédhlerische Mittel, um diese Problemkom-
plexe zu 6ffnen, zum Beispiel indem er die Poetologie des Films im Medium Text



53

vorfiihrt und sich damit am Ort einer Ubertragung situiert, der es ihm erméglicht,
das Scheitern oder Gelingen, das Differenzielle, die Tricksereien und Inkommensu-
rabilititen dieser Projekte zu thematisieren. Der Herausforderung der Darstellung
der Ungleichzeitigkeiten und sich tiberlagernder Zeithorizonte sowohl innerhalb
der episodisch dargestellten Projekte, als auch in den atmosphirischen Prozessen
selbst begegnet Kluge, indem er eine grofle Bandbreite an Zeitformen verwendet.
Zumeist erzahlt er im Préteritum, hdufig aber auch im Présens, im Konjunktiv II
oder Futur II. Die Unvollstindigkeit der Textsammlung vermittelt zudem den Ein-
druck, dass der Autor selbst sich inmitten des Projekts Vierzehn Arten, den Regen
zu beschreiben befindet, es also seine Gegenwart bestimmt. Diese wiederum besteht
aber paradoxerweise aus Erzahlungen aus ganz unterschiedlichen historischen und
auch fiktionalen zukiinftigen (9) Kontexten, die damit auf die Asynchronie einer
Gegenwart hinweisen, in der all diese Beschreibungen gleichzeitig moglich und
notig sind.** Diese komplexe zeitliche Struktur, in der Daten aus der Vergangenheit,
aktuelle Messungen und Versionen der Zukunft konstitutiv sind, wurde auch als
ein Merkmal der Computersimulation herausgestellt. Wahrend wir von den Kon-
sistenzproblemen in Computersimulationen eher selten erfahren, beziehungsweise
die Behebung solcher Probleme Teil der Klimaforschung ist, motiviert Kluge eine
Fiille solcher Konsistenzbriiche und Trade-offs. Er bringt historische Kontexte und
meteorologische Umstdnde zusammen, doch entweder kommt dabei die Geschichte
nicht in Gang, weil sie von auflerhistorischen Begriffen durchzogen ist, oder die
»singuldre Naturerscheinung« (4) kommt nicht zu Geltung, weil sie sich einer ad-
dquaten Darstellung entzieht. Er setzt sie ein, um die Grenzen bestimmter Perspek-
tiven nachzuzeichnen, die Limitierungen rein erzdhlerischer und historischer oder
rein epistemisch-naturwissenschaftlicher Perspektiven anzuzeigen, oder den Fokus
auf ein lokales Geschehen angesichts der Einbettung in komplexe, skaleninvariante
Zusammenhinge zu legen. Natur und Geschichte, Wissen und Erzéhlen hatten bis-
lang in inkommensurablen Metriken gelegen. Kluge lédsst sie mafSlos aufeinander
prallen.

Isabell Schrickel (Liineburg)

34 Vgl dazu Armen Avanessian, Anke Hennig (Hrsg.): Prasens: Poetik eines Tempus, Ziirich
2012.



54

3 Krieg und Militar: Kriegsatmospharen. Stendhals
La Chartreuse de Parme im Kontext von Clausewitz’
Kriegstheorie und Minards thematischer
Karthographie

Im dritten Jahr des Peloponnesischen Krieges segelten siebenundvierzig korin-
thische Schiffe im Golf von Krissa an der Kiiste entlang. Pl16tzlich wurden sie von
zwanzig Schiffen der athenischen Flotte umzingelt. Weil die korinthischen Schiffe
zahlenmiflig weit tiberlegen waren, hatten weder ihre Kommandanten noch ihre
Verbiindeten mit einem Angriff gerechnet. Die Athener aber segelten immer naher
an sie heran. Als Verteidigungsmafinahme bildeten die Korinther mit ihren Schiffen
einen Kreis, wobei die Schiffe Seite an Seite mit dem Bug gegen ihren Feind an-
geordnet wurden. In Reaktion auf die bedrohlich naherkommenden athenischen
Schiffe zogen die Korinther den Kreis allmihlich enger und enger. Phormion, der
Kommandant des athenischen Verbandes, hatte den Auftrag erteilt, nicht anzugrei-
fen, bevor er das Signal gébe. Er wusste, dass gewohnlich am Morgen eine Brise vom
Golf auftkam, und er schitzte, dass diese die korinthischen Schiffe abtreiben und
ihren massiven Abwehrverband durchldssig machen wiirde. Nach einer Weile kam
tatsdchlich Wind auf. Die korinthischen Schiffe kollidierten miteinander, die Matro-
sen begannen zu fluchen und zu schreien und tibertonten damit die Befehle ihrer
Kapitine. In diesem Moment gab Phormion das Signal und vernichtete den Feind.!

Dieser Bericht in Thukydides’ Der Peloponnesische Krieg bildet nur ein Beispiel
fiir die enge Verbindung, die zwischen Krieg und Wetter besteht. Zahlreiche wich-
tige militdrische Konflikte sind seitdem durch die Einwirkung meteorologischer
Erscheinungen wie Stiirme, Frost oder Nebel entschieden worden. Laut den His-
torikern verdankt sich Varus’ Niederlage im 9. Jahrhundert. n. Chr. zu grofien Teilen
dem Einfluss von schlechtem Wetter; der britische Sieg iiber die spanische Armada
im Jahre 1588 wird in der Regel den gewaltigen Winden zugeschrieben, die die bri-
tischen Schiffe im Riicken hatten, und es ist ein historischer Gemeinplatz geworden,
dass Napoleons Hauptfeind im Jahre 1812 nicht die russischen Soldaten, sondern die
eisigen Temperaturen des eurasischen Klimas waren.?

Uber den offensichtlichen Einfluss des Wetters auf die Ereignisse des Krieges hi-
naus, kann eine grundsitzlichere Verbindung zwischen Krieg und Wetter festgestellt
werden: beide teilen mafigeblich dieselbe Epistemologie. Bereits bei Thukydides
wird der Krieg selbst, gleich den Brisen, die im Golf von Krissa pl6tzlich aufkommen
konnten, als ein ungewisses Phanomen betrachtet. Bevor der Peloponnesische Krieg
ausbrach, hatte eine athenische Gesandtschaft, die den Beginn der Feindseligkeiten
mit den Lakedaimoniern zu vermeiden suchte, eine Warnung ausgegeben:

1 Vgl. Thukydides: Geschichte des Peloponnesischen Krieges, iibers. von Georg Peter Land-
mann, 2 Bde., Miinchen 1993, Bd. 1, 319-327.

2 Vgl. zum Beispiel James Rodger Fleming: Fixing the sky. The Checkered History of Weather
and Climate Control, New York 2010, 166. Fiir eine Anzahl detaillierter Analysen siche
auch Harold A. Winters: Battling the Elements. Weather and Terrain in the Conduct of War,
Baltimore, London 1998.



55

Und das so ganz Unberechenbare des Krieges solltet ihr, eh ihr drin seid, vorausbeden-
ken:wenn er langer dauert, pflegt meist der Zufall [gr. tOxn] hereinzuspielen, der beiden
Seiten gleich fern und gleich nah ist, und ob es gut oder bése endet, bleibt immer ein
Wagnis im Dunkeln.?

Eine systematische Theorie der Epistemologie des Krieges und ihrer Verbindungen
zu meteorologischen Phdnomenen findet sich jedoch erst um 1800 in den Werken
von Carl von Clausewitz. Einer seiner wichtigsten Beitrage zur Theorie des Krieges
ist der Versuch, den Krieg als einen Wissenszustand zu denken. Fiir Clausewitz
schien es dringend notwendig, das Wissen, das es iber den Krieg gab, genau zu
analysieren, um eine brauchbare Epistemologie des Krieges zu entwickeln. Dabei
griff er eine Reihe von meteorologischen Metaphern auf. Auf der Ebene der Theorie
bekommt der Krieg um 1800 also eine >Atmosphire«. Dieser Aufsatz untersucht die
epistemischen, darstellungstechnischen und praktischen Folgen, die sich daraus
ergeben, den Krieg als ein atmosphérisches Phdnomen zu denken. Wie konzipiert
Clausewitz die Kriegsatmosphire? Mit welchen Werkzeugen kann sie kontrolliert
werden? Und wie kann man sie repréasentieren? Die Napoleonischen Kriege fiithrten
zu einer grundlegenden Umgestaltung von Zeit, Raum und Wissen - einer Umge-
staltung, die gleichermaflen in der Militirtheorie, in der Entwicklung des realis-
tischen Romans und in der Kartographie diagnostiziert werden kann. Mit einer
Gegeniiberstellung von Clausewitz’ Vom Kriege, Stendhals La Chartreuse de Parme
sowie einer berithmten thematischen Karte von Charles Joseph Minard, skizziert
der vorliegende Essay die Entstehung der Atmosphare als zentrales Paradigma fiir
das Verstindnis des Krieges. Er schlief3t mit einem Blick auf die Entwicklungen im
20. Jahrhundert, als militarische Wissenschaftler versuchten, das Wetter zu milita-
risieren und es in eine Waffe zu verwandeln, ohne damit jedoch die epistemischen
Diinste aufzulosen, die die Kriegsfiihrung bis heute umgeben.

Clausewitz’ epistemologische Turbulenzen

Vom Kriege wurde erst im Jahre 1832 posthum verdffentlicht. Das Werk entspringt
aber Clausewitz’ unmittelbarer Erfahrung mit dem Massenkrieg, der sich im Zeit-
alter Napoleons entwickelt hatte. Bis zu diesem Zeitpunkt hatten die kleineren, tak-
tischen Kabinettskriege im 18. Jahrhundert den Feindseligkeiten eine klare Grenze
gesetzt. Diese Kriege wurden von einer Militdrtheorie geleitet, deren Vorbild die
Geometrie war. Um 1700 fiihrten die militdrischen Abhandlungen von Sébastien Le
Prestre de Vauban und Menno van Coehoorn mit ihren Entwiirfen der sternférmi-
gen militdrischen Strukturen, die auf Euklids Grundfiguren basierten, Geometrie
und Befestigungsbau zusammen. Mitte des Jahrhunderts tibertrug der franzosische
Militdrtheoretiker Jacques-Frangois de Chastenet, Marquis de Puysegur dann diese
geometrischen Figuren von dem physischen Material der Militdrarchitektur auf das
»menschliche Material< von Truppen. Die starre Choreographie, die die berithmten

3 Thukydides (Anm. 1), 101.



56

Mandover der preuflischen Truppen unter Friedrich dem Groflen strukturierte, ver-
korperte dieses Ideal einer mobilen Geometrie.

Die enorme Ausweitung der militarischen Aktivitdten um 1800 fiihrte schliefllich
zum Untergang dieser fest gefiigten Ordnung. Mit dem Einsatz von Massenarmeen,
die selbst den Verlust von bis zu einer halben Million Soldaten verkraftbar scheinen
lieflen, entwickelte sich der Krieg zu einem grandiosen Schauspiel und entfesselte
ein Maf$ an Gewalt, das im 18. Jahrhundert unbekannt war. Fiir Clausewitz haben
diese Entwicklungen nicht nur den Charakter des Krieges verdndert, sie lieflen auch
die Militdrtheorie des 18. Jahrhunderts vollig iiberholt erscheinen. Ein grundlegen-
des Umdenken der Vorstellung vom Kriege wurde nétig, ein Umdenken, das nicht
nur die scheinbar unaufhaltsamen Siege der Grande Armée unter Napoleon erkléren,
sondern auch eine neue Theorie des Krieges selbst entwerfen konnte. Eine solche
Theorie musste das geometrische Paradigma und seine inhérente epistemische Si-
cherheit, die Euklids Abhandlung garantierte, aufgeben. Clausewitz selbst formuliert
diesen Gedanken folgendermaf3en:

Von Winkeln und Linien erwartet der Leser zu héren und findet statt dieser Biirger der
wissenschaftlichen Welt nur Leute aus dem gemeinen Leben, die [sic!] er alle Tage auf
der StralBe begegnet. Und doch kann der Verfasser sich nicht entschlieRen, ein Haarbreit
mathematischer zu werden als ihm sein Gegenstand zu sein scheint.*

Anstelle der universellen Prinzipien und beweisbaren Lehrsitze der Geometrie er-
offnet Clausewitz eine ganz neue Perspektive, wenn er den Krieg als ein komplexes
epistemisches System versteht, das grundlegend von Kontingenz beherrscht wird. Er
schreibt dazu: »Der Krieg ist das Gebiet der UngewifSheit; drei Vierteile derjenigen
Dinge, worauf das Handeln im Kriege gebaut wird, liegen im Nebel einer mehr oder
weniger grofSen Ungewifsheit.«> Das Wissen im Kriege ist aber nicht nur prinzipiell
kontingent, die Schwierigkeiten werden durch die Tatsache vermehrt, dass dieser
Zustand der Ungewissheit bestindig von unvorhersehbaren Zufillen beeinflusst
wird. Der Krieg ist nicht nur ein Gebiet der Unsicherheit, er ist auch »das Gebiet
des Zufalls.«

Mit der Verdnderung der Epistemologie geht eine Veranderung der Metaphern
einher. Die klare und deutliche Sicht, die sich in die zahlreichen Abhandlungen
iiber die Befestigungsbauten einschreibt, wird jetzt in eine Vielzahl turbulenter
meteorologischer Metaphern verwandelt. Clausewitz’ Epistemologie des Krieges
ist mit Nebel, starken Stromungen und wilden Stiirmen durchsetzt. Wahrend der
Baumeister im 18. Jahrhundert ruhig beobachten konnte, wie seine symmetrischen
Strukturen »aufsteigen und in seine Zeichnung hineinwachsen, ist der Feldherr um
1800, bildlich gesprochen, auf hoher See: »Im Kriege befindet sich der Fiihrer eines
groflen Ganzen im bestindigen Wellenschlag von falschen und wahren Nachrichten;
von Fehlern, die begangen werden aus Furcht, aus Nachlissigkeit, aus Ubereilung

4  Carl von Clausewitz: Vom Kriege, Bonn 1980, 371.
5  Ebd., 233.
6  Ebd.,233f.



57

[...] von Zufillen, an die kein Mensch gedacht hat.«” Wie Hans Blumenberg gezeigt
hat, ist das Meer als Metapher historisch als die »Sphére der Unberechenbarkeit,
Gesetzlosigkeit, Orientierungswidrigkeit« angesehen worden.® Am sicheren Ufer der
theoretischen Beobachtung stehend nimmt Clausewitz diese Metapher auf, um das
Fehlen eines festen epistemologischen Fundaments in der Ara des Massenkrieges
zu beschreiben. Fir Clausewitz gibt es kein sicheres Wissensfundament und somit
keinen sicheren Boden. Die Figur des Kommandanten wandelt sich vom Ingenieur
zum Kapitin, dem kubernétés oder Steuermann, der die unvorhersehbaren Elemente
navigieren muss, um den Schiffbruch zu vermeiden. Die Position des Zuschauers
kann nur vom Militartheoretiker eingenommen werden, d. h. von Clausewitz, der
nachtriglich tiber die Beziehung von Krieg und Wissen nachdenkt. Fiir alle Betei-
ligten ist der Krieg eine Schifffahrt ohne Zuschauer, »ein unbefahrenes Meer voll
Klippen, die der Geist des Feldherrn ahnen kann, die aber sein Auge nie gesehen hat,
und die er nun in dunkler Nacht umschiffen soll.«’

Kurz gesagt, wenn Clausewitz Geometrie durch Kontingenz ersetzt, tauscht er
dadurch zugleich die Figuren des Krieges aus: die terra firma gegen das wilde Meer
und die turbulente Luft. Die Veranderung ist in der merkwiirdigen Mischung von
Elementen deutlich zu erkennen, mit der er die Komplexitit aller militarischen Leis-
tungen zu erkliren versucht:

Das Handeln im Kriege ist eine Bewegung im erschwerenden Mittel. Sowenig man
imstande ist, im Wasser die natirlichste und einfachste Bewegung, das bloRe Gehen,
mit Leichtigkeit und Prazision zu tun, sowenig kann man im Kriege mit gewohnlichen
Kraften auch nur die Linie des MittelmaRigen halten. Daher kommt es, da der richtige
Theoretiker wie ein Schwimmeister erscheint, der Bewegungen, die fiirs Wasser nétig
sind, auf dem Trocknen lben |3t die denen grotesk und libertrieben vorkommen, die
nicht an das Wasser denken; daher kommt es aber auch, da8 Theoretiker, die selbst nie
untergetaucht haben oder von ihren Erfahrungen nichts Allgemeines zu abstrahieren
wissen, unpraktisch und selbst abgeschmackt sind, weil sie nur das lehren, was ein jeder
kann —gehen.®®

In raumlicher Hinsicht findet der Krieg nicht in einem leeren kartesischen Koor-
dinatensystems statt. Der Kriegsraum ist von modaler Beschaffenheit, er kann ganz
unterschiedliche Erscheinungsweisen annehmen. Er ist von einer viskosen Substanz
durchdrungen, die alle Bewegungen behindert und alle Erscheinungen verzerrt,
»wie eine Nebel- oder Mondscheinbeleuchtung den Dingen einen iibertriebenen
Umfang, ein groteskes Ansehen gibt.«!! Das Wetter und die Elemente treten daher
in Clausewitz” Kriegstheorie nur in zweiter Linie als meteorologische Phinomene

7 Ebd,, 371.

8  Hans Blumenberg: Schiffbruch mit Zuschauer. Paradigma einer Daseinsmetapher, Frank-
furt a. M. 1997, 10. Vgl. auch Burkhardt Wolf: »Das Schiff, eine Peripetie des Regierens.
Nautische Hintergriinde von Kybernetik und Gouvernementalitit,« in MLN 123/3 (2008),
444-468 und ders.: Fortuna di mare. Literatur und Seefahrt, Berlin/Ziirich 2013.

9  Clausewitz, Vom Kriege (Anm. 4), 263.

10 Ebd., 263.

11 Ebd., 289.



58

auf. Thre Hauptfunktion ist es, den grundlegenden Wandel in der Epistemologie des
Krieges vom 18. bis Anfang des 19. Jahrhunderts zum Ausdruck zu bringen. Regen,
Nebel, Blitz, Wolken, Schnee, Hitze und Kilte verschmelzen zu einer widerstandigen
Substanz, die den Kriegsraum fiillt, das Wissen verzerrt und die militarischen Ope-
rationen erschwert.'”

Wihrend meteorologische Phanomene als Figuren der Wissensordnung im
Kriege dienen, konnen explizit epistemische Konzepte umgekehrt unter dem Begriff
der »Kriegsatmosphdre« subsumiert werden. Clausewitz fasst die vier wesentlichen
Elemente, die diese Kriegsatmosphire bestimmen zusammen, wenn er schreibt,
dass die Gefahr, die korperliche Anstrengung, die Ungewissheit und der Zufall zu-
sammen »die Atmosphére [bilden,] in welcher sich der Krieg bewegt.«'* Hier fallen
die Turbulenzen des Krieges genau mit den erschwerenden Turbulenzen der Atmo-
sphére zusammen. Wenn auch der Luftkrieg erst 100 Jahre spater kommen wird, so
formt sich das fiir diese Kriegsform relevante theoretische Verstandnis des Krieges
als ein atmosphdérisches Phdanomen schon um 1800. Der seither so notorische >fog
of war« ist emblematisch fiir diese theoretische Verschiebung, da sich in ihm die
zwei Elemente vermischen, die Clausewitz als Figuren fiir den Krieg als Wissens-
zustand verwendet: Wasser und Luft. Als Kombination von instabilem Boden, von
Wasser und den unerwarteten Turbulenzen der Luft, dient der Nebel als luftige Ver-
korperung von sowohl Ungewissheit als auch Zufall. Und sein Schwebezustand,
zwischen Flissigkeit und Luftigkeit, stellt das Kriegswissen als Modalitét dar: nicht
die Gewissheiten der euklidischen Geometrie oder der deduktiven Logik noch der
chaotische Zustand reiner Zufilligkeit, sondern ein mittlerer Bereich des Wissens
aus mehr oder weniger wahrscheinlichen Nachrichten, die alle selber in einem un-
sicheren Zustand zwischen Wahrheit und Falschheit schweben.

Die metaphorische Verschiebung von der Erde zum Wasser und zur Luft hat
tiefgreifende Konsequenzen fiir das \Management« des Krieges. Wo die Griechen
letztendlich Beistand im Reich der Goétter gesucht haben und die Militdrtheoretiker
im 18. Jahrhundert versuchten, Zufall und Kontingenz mit Euklids Elementen zu
bannen, greift Clausewitz zu einem anderen Zweig der Mathematik — der Wahr-
scheinlichkeitstheorie. Entscheidend weiterentwickelt von Pierre-Simon Laplace in
seiner Théorie analytique des probabilités von 1812 und popularisiert in seinem Essai
philosophique sur les probabilités von 1814 verlasst die Wahrscheinlichkeit den engen
Bereich der Mathematik und wird im Laufe des 19.Jahrhunderts immer haufiger
und auf eine immer groflere Zahl von gesellschaftlichen Phdnomenen angewandt,

12 Clausewitz: Schriften — Aufsitze — Studien - Briefe, hrsg. von Werner Hahlweg, 2 Bde.,
Gottingen 1966, Bd. 1, 398; ders.: Vom Kriege (Anm. 4), 262.

13 Clausewitz, Vom Kriege (Anm. 4), 237.

14 Clausewitz’ Militartheorie macht damit einen Teil einer grofleren Geschichte des Nicht-
Wissens aus, deren Hauptmomente kiirzlich skizziert worden sind. Vgl. zum Beispiel
Wolfgang Schiffner: Nicht-Wissen um 1800. Buchfithrung und Statistik, in: Joseph Vogl
(Hrsg.): Poetologien des Wissens um 1800, Miinchen 2010 und Michael Bies, Michael
Gamper (Hrsg.): Literatur und Nicht-Wissen. Historische Konstellationen 1730-1930,
Berlin, Ziirich 2012.



59

zum Beispiel Kriminalitat, Krankheiten, Selbstmordraten usw.”* Um die epistemi-
schen Turbulenzen der Kriegsatmosphire zu handhaben, hat Clausewitz wiederum
versucht, auch diese mit der Wahrscheinlichkeitstheorie zu kontrollieren. Der Krieg
mag wohl »das Gebiet des Zufalls« sein, aber mit dem neu entwickelten begrifflichen
Werkzeug ausgestattet, befindet sich der Feldherr auch »[i]m Reiche der Wahr-
scheinlichkeiten des Zufalls.«'® Er wiirde deshalb einen Fehler begehen, wenn er mit
festen Grundsitzen vorgehen wollte.

[S]o kommt es daraufan [...], daRk die Methode auf die wahrscheinlichsten Fille berech-
net sei. Der Methodismus ist also nicht auf bestimmte einzelne Pramissen, sondern auf
die Durchschnittswahrscheinlichkeit der sich einander libertragenden Falle gegriindet
und lauft darauf hinaus, eine Durchschnittswahrheit aufzustellen.*’

Im Kriege muss Wahrheit also als epistemisches Ideal aufgegeben werden zugunsten
der Durchschnittswerte des Wahrscheinlichen. Die Kalkiile solcher Durchschnitts-
wahrscheinlichkeiten konnen aber nicht methodisch vorgenommen werden. Die
enorme Komplexitit des Krieges wiirde den Kommandanten unter dem Haufen von
Nachrichten, auf deren Basis er Berechnungen anstellen konnte, sofort begraben.
Um die zahlreichen winzigen Partikel im Nebel des Wissens zu analysieren, muss
der Kommandant vielmehr die Wahrheit »herausfithlen.«'® Laut Clausewitz ist die
Kriegsatmosphire so komplex, dass sie alle Versuche rationaler Handhabung von
vornherein zum Scheitern verurteilt. So sehr sie es auch versucht, die Vernunft ist
einfach nicht geriistet, die epistemischen Turbulenzen des Krieges zu bewdltigen.
Ein anderes, kognitives Vermogen ist erforderlich, eines, das blitzschnell sehr grofie
Mengen an Informationen verarbeiten kann. Clausewitz nennt es den »Takt des Ur-
teils.« Als ein nicht-rationales Vermogen, das im Halbdunkel des Unterbewusstseins
arbeitet, wird es eben dann aktiviert, wenn es mit einer Aufgabe fast unendlicher
Komplexitit konfrontiert wird. Dieses »hohere Kalkiil« vergleicht die verschiedenen
Elemente und die Beziehungen zwischen ihnen, und schlief3t dabei fast augenblick-
lich die weniger naheliegenden Elemente aus und konzentriert sich auf die unmittel-
baren und wesentlichen.'” Die atmosphdrische Theorie des Krieges bringt dadurch
ein neues transzendentales Subjekt des Krieges hervor. Mit den Napoleonischen
Kriegen wird das transzendentale Subjekt der Vernunft durch ein dsthetisches Sub-
jekt ersetzt, dessen unterbewusste Wahrnehmung sich mit der Komplexitit dstheti-

15 Pierre-Simon Laplace: Théorie analytique des probabilités, Paris 1812; ders.: Essai phi-
losophique sur les probabilités, Paris 1814. Fiir einen Uberblick iiber die Entwicklung der
Wabhrscheinlichkeitstheorie siehe Lorraine Daston: Classical Probability in the Enlight-
enment, Princeton 1988; Gerd Gigerenzer u.a.: The Empire of Chance. How probability
changed science and everyday life, Cambridge 1989; Ian Hackings: The Emergence of
Probability, Cambridge 2006 und ders.: The Taming of Chance, Cambridge 2009 als auch
Lorenz Kriiger u. a.: The Probabilistic Revolution, Cambridge 1987.

16 Clausewitz, Vom Kriege (Anm. 4), 213.

17  Ebd,, 306.

18 »Es ist immer nur ein Ahnen und Herausfithlen der Wahrheit, nach welcher gehandelt
werden muf’.« Ebd., 244 f.

19 Ebd., 369. Vgl. auch 961.



60

sches Wissens durch Mustererkennung befasst, statt mit den Axiomen und Deduk-
tionen der Vernunft. Wenn die Welt sich in einem verdnderten Zustand befindet,
muss der Geist sich auch in einen anderen Zustand setzen, um damit umgehen zu
konnen. Clausewitz wertet den Takt des Urteils auf Kosten der Vernunft auf. Er ist
aber besonnen genug, seiner Tragweite eine Grenze zu setzen: Der Takt des Urteils
kann zwar zu einem gewissen Grad erlernt werden, bleibt aber im Kern das Vorrecht
des militdrischen Genies.*

Stendhals Wolken

Die Napoleonischen Kriege, deren Charakter und Epistemologie so scharfsinnig von
Clausewitz analysiert wurde, stellten somit eine grofie Herausforderung nicht nur
fiir das »Management« des Krieges, sondern auch fiir seine Darstellung dar. Wenn
das Zeitalter der groflen Massenkriege eine epistemische Ordnung einfiihrte, die
die Turbulenzen der Atmosphére und den instabilen Boden des Meeres als meta-
phorische Modelle nahm, wie war es dann moglich sie mit anderen, nicht-metapho-
rischen symbolischen Mitteln darzustellen? Kriege dienten mithin als Katalysator
fiir die Entwicklung verschiedener Medien. So war es zum Beispiel kein Zufall, dass
gerade die Napoleonischen Kriege mit der enormen Expansion und dem Fortschritt
der Kartographie zusammenfielen. Zum ersten Mal in der Geschichte der Kriegs-
fithrung wurde die Karte ein sine qua non der Taktik und Strategie. Es war praktisch
unmoglich, die Einsdtze zahlreicher und voneinander unabhingig agierender Ar-
meen ohne die Wissenstechnologie der Militidrkartographie zu choreographieren.
Die Bedeutung und Allgegenwart der Militdrkarten wahrend der Napoleonischen
Kriege verleitete sogar den berithmten schweizerischen Militartheoretiker Antoine-
Henri Jomini zu der Behauptung, dass »Strategie die Kunst ist, den Krieg auf der
Karte zu fithren«.?

Die Militarkarten waren notwendig fiir die expansive Form des Krieges, mit der
Napoleon begonnen hatte. Aber waren sie in der Lage die epistemischen Turbu-
lenzen des Krieges darstellen? Wenn Clausewitz Recht hatte, dass der Krieg falsch
verstanden ist, wenn er in einem stabilen kartesischen Raum konzipiert wird, dann
scheint die Militdrkarte mit ihrer zweidimensionalen Flidche ein wenig geeignetes
Medium, seine atmosphéarischen Modalititen zu erfassen. Wahrend die Karte fir
das >Management« des Kriegsraums unumgénglich war, hatte sich der Krieg in ein
grundsitzlich unkartierbares Phinomen verwandelt. Wenn Kartierbarkeit einen
Raum von bestimmbaren Punkten markiert, dann bezieht sich »das Nicht-Kartier-
bare,« wie Jorg Diinne es ausdriickt, »offensichtlich [auf] die Situierung von Objek-

20 Ebd., 369. Vgl. auch Kapitel 3 im ersten Buch »Der kriegerische Genius«, 231-253.

21 Fir die Entwicklung der Kartographie wihrend der Napoleonischen Kriege, sieche Anders
Engberg-Pedersen: Die Verwaltung des Raumes. Kriegskartographische Praxis um 1800,
in: Steffen Siegel, Petra Weigel (Hrsg.): Die Werkstatt des Kartographen. Materialien und
Praktiken visueller Welterzeugung, Miinchen 2011, 29-49.

22 Antoine-Henri Jomini: Précis de 'art de la guerre ou nouveau tableau analytique des
principales combinaisons de la stratégie, de la grande tactique et de la politique militaire,
Osnabriick 1973, Bd. 1, 155.



61

ten zwischen den kartographisch bestimmbaren Orten.«* Man konnte hinzufiigen,
dass das Nicht-Kartierbare auch die Modalitét des dargestellten Phanomens betrifft.
Denn, wie der ewige Sonnenschein der kartographischen Darstellung zeigt, blendet
die Karte die epistemischen Turbulenzen und fliissigen Hindernisse vollstandig aus,
die den Aktionsraum fiillen und die fiir Clausewitz gerade das Wesen des modernen
Krieges ausmachen.

Im Laufe des 19.Jahrhunderts versuchte daher ein anderes Medium dieses Pro-
blem zu beheben. Von Balzac iiber Stendhal zu Tolstoi, hat der realistische Kriegs-
roman es sich ausdriicklich zur Aufgabe gemacht, eine Poetik zu entwickeln, die den
turbulenten Kriegszustand darstellen kann. Insbesondere Tolstoi hat eine scharfe
Kritik der Kartographie und ein entsprechendes Verstandnis des Krieges formuliert,
das die Karte als Emblem nimmt.* Der einflussreichste Versuch, eine Erzdhlung der
epistemischen Ordnung des Krieges zu entwickeln, ist jedoch in Stendhals berithm-
ter Beschreibung der Schlacht von Waterloo in La Chartreuse de Parme zu finden.”
Wenn Stendhal seinen naiven, siebzehnjahrigen Helden, Fabrizio del Dongo, unter
den Toten und Sterbenden auf dem Schlachtfeld betrunken herumstolpern lasst,
erscheint die ganze Schlacht aus seiner Perspektive wie im Nebel. Schon als Fabrizio
sich dem Schlachtfeld néhert, ist alles, was er sehen kann, der »weifle Rauch«, der
den Raum des Krieges fiillt und die Ereignisse auf dem Schlachtfeld verdeckt.*® Mit
dem Wechsel von der scheinbar allwissenden Perspektive der kartographischen Dar-
stellung zu der sehr begrenzten Sicht seiner Hauptfigur, liest sich Stendhals Szene
wie eine Inszenierung, die Clausewitz’ epistemische Metaphern wortlich nimmt:
»Wegen des Pulverdampfs konnte man nichts erkennen in der Richtung, in die man
sich bewegte; hin und wieder sah man Mianner im Galopp, die sich gegen diesen
weiflen Rauch abzeichneten.«?” Die Soldaten, die gelegentlich aus dem weiflen Rauch
auftauchen, stehen in enger Verwandtschaft zu diesem nebuldsen Phanomen. Nach-
dem Fabrizio zufillig tiber ein Regiment von franzosischen Soldaten gestolpert ist,
werden sie bald den improvisierten Angriffen von den »Schwérmen der preuflischen
Kavallerie«®® ausgesetzt. Fiir Fabrizio sind sowohl die Personen als auch die Ereig-
nisse auf dem Schlachtfeld genauso verschwommen wie der Rauch, der sie verdeckt.

Dies hat weitreichende Folgen fiir die Handlungsstruktur. Wenn Stendhal die
Perspektive der Leser an die Perspektive Fabrizios kniipft, der von den Kriften des
Krieges auf dem Schlachtfeld herumgeworfen wird, umgibt er ihn zugleich mit ei-

23 Jorg Diinne: Die Kartographische Imagination. Erinnern, Erzéhlen und Fingieren in der
Frithen Neuzeit, Miinchen 2011, 376. Fiir eine detaillierte Analyse von Kartierbarkeit vgl.
Robert Stockhammer: The (Un)Mappability of Literature, in: Anders Engberg-Pedersen
(Hrsg.): Literature and Cartography. Histories, Theories, Genres, Cambridge 2017.

24 Vgl. Anders Engberg-Pedersen: Critique of Cartographic Reason. Tolstoj on the Media of
War, in: Russian Literature 77/3 (2015), 307-336.

25 Fiir eine detaillierte Analyse dieser Szene vgl. Anders Engberg-Pedersen: Empire of Chance.
The Napoleonic Wars and the Disorder of Things, Cambridge 2015.

26 Vgl. Stendhal: La Chartreuse de Parme, Paris 2003, 86.

27 Ebd, 96. »La fumée empéchait de rien distinguer du coté vers lequel on s’avangait; I'on
voyait quelquefois des hommes au galop se détacher de cette fumée blanche.« — Deutsch zit.
nach Stendhal, Die Kartause von Parma, {ibers. von Elisabeth Edl, Miinchen 2007, 65.

28 Ebd., 103 »des nuées de cavalerie prussienne«. — Deutsch zit. nach Stendhal, Die Kartause
von Parma (Anm. 27), 74.



62

ner Art Wolke von virtuellen Handlungen. Eine scheinbar unendliche Anzahl von
virtuellen Begebenheiten, von denen immer wieder einzelne in die Wirklichkeit ein-
brechen, wenn sie den Kreis seines Wahrnehmungsfeldes iiberschreiten, begleitet
jede seiner Bewegungen. Plotzlich, »tout & coup,« strecken Musketenschiissen zwei
Soldaten neben ihm zum Boden, und plotzlich, »tout a coup«, tauchen vier Soldaten
aus dem Dunst auf - Soldaten, die er irrtiimlicherweise zuerst fiir den Feind halt.®
Der berithmte weifSe Rauch, der laut zeitgendssischer Berichte wirklich jede Orien-
tierung auf dem Schlachtfeld verhinderte, fungiert im Text auch als eine Art Wolke
der Darstellung, die jeden Schritt Fabrizios umgibt.*® Mitten im Kriegsgeschehen
lauft stets eine Reihe von Handlungen ab, die die Grenzen der visuellen Wahrneh-
mung iiberschreiten. Klanglich ist das Kriegsgeschehen durch das stindige Drohnen
der Kanonen und Musketen permanent prasent. Mit diesem »fiirchterlichen Larm,
der das Kriegstheater erfiillte und zu Verzerrungen der Wahrnehmung, der Ori-
entierung und des Sinns, fiihrt, fiigt Stendhal ein weiteres Element zu Clausewitz’
Kategorie der Kriegsatmosphire hinzu.*' Das plotzliche Auftauchen von Kanonen-
kugeln, die Soldaten tiberall zu Boden strecken, aktualisieren die latente Bedrohung,
die von dem klanglichen Hintergrund bestidndig angedeutet wird. Der klangliche
Aspekt der Schlacht markiert somit ein Archiv von Potenzialitit, ein Depot von vir-
tuellen Handlungen, die jeden Moment in die Wirklichkeit einbrechen konnen wie
die Effekte einer Kausalkette, ohne dass ihre Herkunft erkennbar wiirde. Innerhalb
des Kriegsgeschehens besteht der Handlungsverlauf aus reinen Effekten. Erst wenn
Fabrizio neue unerhorte Begebenheiten zustoflen und ihn in eine andere Richtung
lenken, tauschen sie ihr virtuelles Wesen gegen die Miachtigkeit tatsdchlicher Realitt
ein. In Stendhals Beschreibung erscheint die Schlacht von Waterloo als eine Reihe
von Effekten, die das Militarsubjekt jeder autonomen Handlungsmdoglichkeit berau-
ben. An einer Stelle versucht Fabrizio endlich selbstindig zu handeln, indem er auf
einen preuflischen Soldaten schief3t. Spater stellt sich jedoch heraus, dass er sein Ziel
verfehlt hat, und dass der Soldat von jemand anderem getotet wurde. Die Hauptfigur
erfiillt mit anderen Worten in der Narration allein die Funktion eines Knotens, an
dem sich eine Reihe von Kriften und Ereignissen, die an sich nichts mit einander zu
haben, iiberkreuzen und zusammentreffen. Fabrizio ist somit eine Art Testballon en
miniature, den Stendhal im Kriegsgeschehen aussetzt, um dessen turbulente Ope-
rationsweise sichtbar zu machen.

Stendhals Poetik offenbart eine Vorstellung vom Krieg, die der von Clausewitz
in vielerlei Hinsicht gleicht. Durch ihre Darstellung von Kontingenz zeigt die Szene
die grundsitzliche Unsicherheit, die alle Kriegsereignisse beherrscht. Und wo Vom
Kriege fir die Verschiebung des transzendentalen Subjekts der Vernunft argumen-
tiert, zeigt La Chartreuse de Parme die Ohnmacht der Vernunft. Wahrend seiner

29 Ebd,95f.

30 Ein britischer Soldat hat spiter geduflert, dass »smoke hung so thick about, that, although
not more than eighty yards asunder, we could only distinguish each other by the flashes of
the pieces.« Und ein anderer: »we [were] every instant expecting through the smoke to see
the Enemy appearing under our noses, for the smoke was literally so thick that we could not
see ten yeards off.« Zitiert in Rory Muir: Tactics and the Experience of Battle in the Age of
Napoleon, New Haven, London 1998, 24.

31 Stendhal, La Chartreuse de Parme (Anm. 26), 90.



63

Priifung auf dem Schlachtfeld hat Fabrizio Miihe, die Vielzahl von Eindriicken, die
auf ihn einstiirmen, zu kategorisieren. Nicht nur betont der Erzdhler immer wieder,
dass sein Held, »um die Wahrheit zu sagen, rein gar nichts verstand«.*> Fabrizio ist
sogar nach der Schlacht von der Ontologie des Phanomens, das er erlebt hat, vollig
verwirrt und gezwungen, sich zu fragen, »Habe ich wirklich an einer Schlacht teil-
genommen? Thm kam es so vor, und sein Gliick wire vollkommen gewesen, hitte
er Gewissheit gehabt.«** Nicht imstande eine klare Antwort zu geben, setzt er ein
paar Wochen spiter seine Suche nach der richtigen Kategorie seiner Erfahrung fort:

Nurin einem Punkt war er Kind geblieben: War das, was er gesehen hatte, eine Schlacht,
und an zweiter Stelle, war diese Schlacht Waterloo? Zum ersten Mal in seinem Leben
hatte er Freude am Lesen; er hoffte immer, in den Zeitungen oder in den Schlachtberich-
tenirgendeine Beschreibung zu finden, die es ihm erlaubte, die Orte wiederzuerkennen,
die er im Gefolge von Marshall Ney und spater mit den anderen Generalen durchritten
hatte.>*

Die grundlegende Unsicherheit, die von Millionen winziger kontingenter Ereig-
nisse wihrend der Schlacht generiert wird, konterkariert auch jede Moglichkeit, die
Schlacht auf allgemeiner Ebene zu kategorisieren. Stendhal radikalisiert insofern
Clausewitz’ Epistemologie des Krieges und prasentiert die Schlacht von Waterloo als
ein Phdnomen, das sich jedem Versuch eines rationalen Verstandnisses entzieht. Fiir
Fabrizio ist der Krieg das Unverstindliche fout court. Und wo Clausewitz ein anderes
geistiges Vermogen aufruft, um die Ohnmacht der Vernunft zu kompensieren, ist
der Krieg fiir Fabrizio nicht nur unverstindlich - es gibt kein anderes Vermogen,
mit dem er sich fassen liele. Als volliger Novize im Kriegsgebiet und dazu noch zu
betrunken, um tiberhaupt zu merken, dass der Inbegriff des militarischen Genies,
Napoleon, direkt an ihm vorbei auf das Schlachtfeld reitet, fehlen Fabrizio ganz der
coup d’oeil und das Taktgefiihl, die fiir ein richtiges Urteil erforderlich sind, um sich
im Reich der Gefahr und Unsicherheit zu bewegen. Keiner Wahrscheinlichkeits-
berechnung, keinem kartographischen oder instinktiven >Management« unterwor-
fen tritt der Krieg als ein vollstindig stochastisches Phanomen auf, das nur dem
Zufall Untertan ist - eine unberechenbare und tiberwiltigende Kraft aulerhalb jeder
Moglichkeit der Steuerung und Kontrolle. Mit Clausewitz’ Begriffen konnte man
formulieren, dass der aufsteigende realistische Kriegsroman den Krieg als reine At-
mosphére zeigt.

32 Ebd., 111 »avrai dire, ne comprenait rien a rien« — Deutsch zit. nach Stendhal, Die Kartause
von Parma (Anm. 27), 82.

33 Ebd, 118 »Ai-je réellement assisté a une bataille? Il lui semblait que oui, et il elit été au
comble du bonheur s’il en efit été certain.« — Deutsch zit. nach Stendhal, Die Kartause von
Parma (Anm. 27), 89.

34 Ebd., 131 »Il n’était resté enfant que sur un point: ce qu’il avait vu, était-ce une bataille? et
en second lieu, cette bataille était-elle Waterloo? Pour la premiére fois de sa vie il trouva
du plaisir a lire; il espérait toujours trouver dans les journaux, ou dans les récits de bataille,
quelque description qui lui permettrait de reconnaitre les lieux qu’il avait parcourus a la
suite de maréchal Ney, et plus tard avec I'autre général.« - Deutsch zit. nach Stendhal, Die
Kartause von Parma (Anm. 27), 104.



64

Minards Friktionskarte

Wenn Stendhals Poetik des Krieges eine Darstellungswolke erzeugt, die nicht auf den
herkémmlichen Militdrkarten der Zeit erschienen ist, gibt es eine bemerkenswerte
Ausnahme, die von der Kritik an der Kartographie verschont bleibt, die implizit oder
explizit die Poetik des realistischen Kriegsromans strukturiert. Wahrend die Na-
poleonischen Kriege als ein Katalysator fiir die Militdrkartographie dienten, hatte die
Entstehung von statistischen Biiros in den ersten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts,
die Ian Hacking treffend die »avalanche of numbers« genannt hat, - im weiteren
Verlauf des Jahrhunderts zur Massenproduktion von thematischen Karten gefiihrt.”
Einer der berithmtesten und originellsten dieser thematischen Kartographen war zu
dieser Zeit der Franzose Charles Joseph Minard (1781-1870). Als Ingenieur an der
Ecole Nationale des Ponts et Chaussées ausgebildet produzierte er spiter 51 Karten
oder cartes figuratives — thematische Karten der Bewegung. Die meisten stellen die
Bewegung einer Vielzahl von Waren dar, etwa der nationalen, transeuropdischen
und globalen Transporte von Wein, Kohle, Fasern und Vieh. Seine berithmteste
thematische Karte aber, eine Karte, die bereits zu seinen Lebzeiten sehr bekannt
war und die der Statistiker Edward Tufte »the best statistical graphic ever drawn«*
genannt hat, ist seine Darstellung von Napoleons Russland-Kampagne im Jahr 1812.
Minard ver6ffentlichte sie 1869 unter dem Titel Carte Figurative des Pertes successives
en homme de PArmée Frangaise dans la Campagne de Russie 1812-1813.7

Das Wunder ihres Designs besteht in der Eleganz, mit der es diese Karte ver-
steht, die verschiedenen Einzelfaktoren darzustellen und zu korrelieren. Das dicke
hellrote Band auf der linken Seite zeigt die 422.000 Soldaten der Grande Armée,
wihrend sie am Anfang des Feldzugs die Memel (»Niemen«) {iberqueren. Dann
folgt die allmiahliche Zerstérung der Armee zunichst wihrend des Vorstofles ge-
gen Moskau, und dann, in einer bestdndig dahinschwindenden schwarzen Linie,
wihrend des Riickzugs, bis nur noch 10.000 Soldaten ihren Ausgangspunkt wieder
erreichen. Trotz ihrer glatten, zweidimensionalen Oberfldche gelingt es der Karte
zahlreiche andere Dimensionen des Krieges, die im Zusammenspiel schlief3lich zur
Katastrophe fiihrten, zu zeigen: die Zeit, die Grof3e der Armee, die Richtung ihrer
Bewegung, die zuriickgelegte Strecke, die Schlachten, an denen sie beteiligt war, die
Topographie des Landes, und schliefllich die extremen Temperaturen wihrend des
Riickzugs nach der Réaumur-Skala. Laut Philippe-Paul de Ségur, auf dessen Bericht
Minard sich fiir die Herstellung der Karte unter anderem stiitzte, sind die Tempera-
turen am 6. Dezember bis — 30°Re (- 38°C) gesunken, so dass Eiskristalle in der Luft
schwebten und Vogel tot von den Baumen fielen.*®

35 Hacking: The Taming of Chance (Anm. 15), 5. Vgl. auch Arthur H. Robinson: Early The-
matic Mapping in the History of Cartography, Chicago, London 1982.

36 Edward R. Tufte: The Visual Display of Quantitative Information, Cheshire 2001, 40.

37 Charles Joseph Minard: »Carte Figurative des Pertes successives en homme de ’Armée
Frangaise dans la Campagne de Russie 1812-1813,« Paris 1869 in Tableaux graphiques et
cartes figuratives, Bibliothéque numérique patrimoniale des ponts et chaussées unter http://
patrimoine.enpc.fr/document/ENPCO01_Fol_10975 (konsultiert am 2.5.2017).

38 Vgl Winters, Battling the Elements (Anm. 2), 85.



65

Krieg und Militar

"698T Slied ‘»ET8T—CT8T dIssny ap auSedwie) e suep asieduei{ 39UWY,| 9P SWWOY U SIAISSIIINS S SaP dAIeINGI4 91D« pieulyy ydasor sajieyd T°€°'qqy

X9 00— s
R S e X 29168 —
o R g 821,08
o :
L waf 18 2 ggﬁ\&&t‘\\ el o
B Dl R D e S dipob o quscswd sombanzy o
o e oEmEE.ElE&EE.Ei :
w28 72

A ) SwSSp T S| ) LAY 1 SA5p 1D dayedi) o op OV AVHTVL

- G -
.

" L& g oo

[y a3 ) AT 9P OGG? ST

g

e e E sanohioy—mowar B T R ) PV —-—— w2~

gl g spprige o gub B A B B
ageg §5 ) s sy o veremiged ‘osns 20 gy ..—kss.“_rw% Bhquivg) sp “ovpuszagsop Loy R e asbunono g puve

.\.waw.:e a0V RIRE K AR S b smawmanbiasnoy @

- ~pmagzop mo mb-oma Jow 3y §J o, ~merwo, b ] Ruxiquwm s«.:.ﬂdrw “gamol pog
orvezy wa gass 31 20 —mop o)t ¢ sommoc i x1g mod DI Wit g WOIPE T 92210507 8@@3& o:nmudéd\a!_v papmpmdoy-mey pprapnd ey ¢ g 03
R i et e s gy e g e Jridy mopdeng ‘emmr Y

QUG- TGY eIy 0 by vy s b i, 2 e sy ond ¢ p010.mBY> 1105

QODSON




66

Die Brillanz der Graphik liegt in der prignanten Darstellung, die diese vielen
Dimensionen miteinander in Beziehung setzt. Sie transzendiert in gewisser Weise
die Statik und Ebenheit des Mediums Karte. Die Punkte und Positionen tragen sich
nicht allein rdumlich in der Ebene auf, sondern veranschaulichen regelrecht die
starken Krafte, die durch den Raum fliefen und die militdrischen Ereignisse pragen,
aber normalerweise unsichtbar bleiben.”” Wenn La Chartreuse de Parme als eine
narrative Radikalisierung von Clausewitz” Kriegstheorie gelesen werden kann, so
darf Minards Karte als deren Visualisierung gelten. Wo fiir Clausewitz die Gefahr,
die korperliche Anstrengung, die Ungewissheit und der Zufall zusammen die Atmo-
sphére des Krieges bilden, ist diese Atmosphdre selbst Ursache einer allgegenwirti-
gen »Friktion,«* - Clausewitz’ Metapher fiir alle die unbeherrschbaren Hindernisse,
die die Pldne durcheinander bringen und sogar die einfachsten Mafinahmen wie
zum Beispiel das Gehen erschweren. Wie er schreibt: »Friktion ist der einzige Be-
griff, welcher dem ziemlich allgemein entspricht, was den wirklichen Krieg von dem
auf dem Papier unterscheidet.«*! Clausewitz fand es schwierig, diesen »unsichtbaren
und iiberall wirksamen Faktor« zu beschreiben, aber mit seiner Karte hat Minard
die vielleicht pragnanteste und auffilligste Visualisierung der Friktion des Krieges
geschaffen.* Die Karte korreliert die Grofie der Armee mit den schwierigen topogra-
phischen Hindernissen wie der Beresina sowie mit den eisigen Temperaturen, und
zeigt genau, wie die Bewegung durch den Kriegsraum eine Bewegung »im erschwe-
renden Mittel«* ist. Mit jedem Millimeter, den die Friktion dem immer schmaleren
Band abreibt, hat die Kriegsatmosphire das Leben von 10.000 franzésischen Sol-
daten gekostet. Uber die geographischen Merkmale der herkémmlichen Karte hi-
naus stellt diese carte figurative den Krieg als einen multidimensionalen Zustand dar.
Trotz der vermeintlichen Nicht-Kartierbarkeit der Kriegsatmosphére liefert Minards
Karte in visueller Form dem Betrachter den Begriff des Krieges, den Fabrizio nicht
verstehen kann, aber bei Waterloo auf dem Schlachtfeld erfihrt.

Von Kanonenrauch zu militarisierten Clouds

Die Art und Weise wie man mit der Kriegsatmosphére umgeht, andert sich im Laufe
der Zeit in mancherlei Hinsicht. Mit der Erfindung des Flugzeugs und der Entste-
hung des Luftkrieges, fingt das Militdr an, direkten Einfluss auf die Atmosphare
zu nehmen, um den Nebel des Krieges zum eigenen Vorteil zu erzeugen oder zu
zerstreuen. Wihrend battlefield climatology im Ersten Weltkrieg entwickelt wurde,
um die Luftstrome fiir Giftgas- Angriffe zu nutzen, begann das Militar kurz vor dem

39 Auf dem holldndischen Urbanist Winy Maas stiitzend, betrachtet James Corner Minards
Karte als eine >data-scape« weil ihre rdumliche Visualisierung Krafte abbildet, die norma-
lerweise nicht beobachtbar sind, deren Wirkungen aber enorm sind. Vgl. James Corner,
The Agency of Mapping: Speculation, Critique and Invention, in: Denis E. Cosgrove
(Hrsg.): Mappings, London 1999, 246.

40 Clausewitz, Vom Kriege (Anm. 4), 262.

41 Ebd, 262.

42 Ebd, 262f.

43 Ebd, 263.



67

Zweiten Weltkrieg mit frithen Formen des weather engineering zu experimentie-
ren.** Zu taktischen Zwecken wurde versucht, in die natiirlichen atmosphérischen
Kreisldufe einzugreifen, um das Wetter zu verandern.* Britische Wissenschaftler
entwickelten zum Beispiel das FIDO Projekt, d. h. Fog Investigation and Dispersal
Operation, das mithilfe verschiedener chemischer, elektrischer und physikalischer
Methoden, die Start- und Landebahnen von Nebel bereinigte und der Royal Air
Force ermoglichte, mit ihren Kampffliegern zu starten. Wahrend des Kalten Krieges
haben Wissenschaftler untersucht, wie man die Atmosphére militarisieren und ihre
Krifte nutzen konnte, um sie als Waffe gegen den Feind zu nutzen. Diese Versuche
kamen allerdings 1978 zu einem (vorlaufigen) Ende, als der ENMOD Vertrag der
Vereinten Nationen in Kraft trat. Im ersten Artikel der Convention on the Prohibition
of Military or Any Other Hostile Use of Environmental Modification Techniques ver-
pflichteten sich die Vertragsstaaten, jede Modifikation der Umwelt zu unterlassen,
die »widespread, longlasting or severe effects as the means of destruction, damage or
injury to any other State Party«*® haben wiirde. Wihrend die natiirliche Atmosphare
vor ihrer Militarisierung sicher zu sein scheint, zumindest offiziell, muss sich die
moderne Kriegsfithrung heute mit ganz anderen Wolkenphdnomenen befassen.
Verstreute Terrorzellen haben eine moderne Form des Guerillakriegs entwickelt, der
1808-9 auf der iberischen Halbinsel entstand und den Clausewitz als »ein nebel- und
wolkenartiges Wesen [, das] sich nirgends zu einen widerstehenden Kérper kon-
kreszieren [soll]«,* beschrieben hat. Um solchen nebuldsen Strukturen zu begegnen,
hat die Terrorismusbekdmpfung mit der Militarisierung der digitalen Wolken im
Cyberspace, den Clouds, ihre eigenen atmosphiérischen Strukturen und Metaphern
angenommen. Um diese neuen Kriegsatmosphéren darzustellen, zu interpretieren
und zu deuten, miissen zeitgendssische Denker und Autoren wie vor 200 Jahren
wieder vollig neuartige, innovative (poetische) Verfahren entwickeln - allerdings im
Zeitalter von Bildschirmen und Algorithmen. Dass es den digitalen Wolken gelingen
wird, die epistemischen Unsicherheiten von Clausewitz’ metaphorischer Kriegs-
atmosphére zu ersetzen und zu vertreiben, bleibt aber unwahrscheinlich.

Anders Engberg-Pedersen (Odense)

44 Vgl. dazu auch den Artikel Magie und Technik in diesem Band.

45 James Rodger Fleming: Fixing the sky. The Checkered History of Weather and Climate
Control, New York 2010, 169.

46 ENMOD, unter: http://www.un-documents.net/enmod.htm (konsultiert am 27.3.2017).

47  Clausewitz, Vom Kriege (Anm. 4), 803.



68

4 Magie und Technik: Die Produktion und
Manipulation der Atmosphare bei Stanistaw Lem

Was haben Regentianze, Sturmglocken und Klimakonferenzen gemeinsam? Sie alle
gehen davon aus, dass atmosphérische Phinomene fundamentalen Einfluss auf
menschliches Leben nehmen, aber auch davon, dass sie durch menschliche Hand-
lungen zu beeinflussen sind. Mit welchen >Mafinahmenc« auf die Gefahr einer Diirre
oder einer »verhagelten« Ernte, sowie auf die Konsequenzen einer signifikant steigen-
den globalen Durchschnittstemperatur reagiert werden kann und wird, hangt von
der grundsitzlichen Bestimmung des Verhdltnisses von Mensch und Atmosphdre
ab. Gleichzeitig konnen anhand dieses Verhaltnisses umgekehrt diejenigen Disposi-
tive analysiert werden, die den Zugriff und die Einflussnahme auf atmosphiérische
Phdanomene gewihrleisten sollen. Interessanterweise lassen sich Magie und Tech-
nik nicht immer als Gegensatz und schon gar nicht ausschliefflich in der Dichoto-
mie von >Natur« und »Kultur« fassen. Vielmehr eréffnet die Wissensgeschichte der
(menschlichen) Einflussnahme auf die Atmosphére ein Feld, innerhalb dessen sich
die Beziehung zwischen menschlichen und nicht-menschlichen Akteuren nicht nur
in Bezug auf die Atmosphére immer wieder neu formiert. Ursache und Wirkung,
Intentionalitdt und (Un-)Mittelbarkeit stehen hinsichtlich der Beinflussbarkeit der
Atmosphire in einem komplexen Verhiltnis, das nur schwer in Kategorien zu fassen
ist und sich im fiktionalen wie nicht-fiktionalen Einzelfall realisiert.

Dennoch soll hier die leitende Unterscheidung zwischen Magie und Technik dazu
dienen, Dispositive des epistemologischen Zugriffs auf die und der Beeinflussung
der Atmosphire, wenn auch heuristisch, zu unterscheiden, um einen Uberblick
iiber das Verhaltnis von Mensch und Atmosphire als entscheidenden Faktor fiir
die Geschichte atmosphirischen Wissens zu gewinnen. Magie und Technik stehen
hier stellvertretend fiir Austauschprozesse und Praktiken, die die Atmosphire ent-
weder als Domine gottlicher oder transzendenter Macht oder als Sphére natiirlicher
Prozesse verstehen, deren historisch als unterschiedlich komplex eingeschitzte Ge-
setzmafSigkeit es zu enthiillen gilt. Beide Dispositive zielen letztlich auf die Maximie-
rung von Vorhersagbarkeit und Kontrolle, ohne dass es sich dabei um einander aus-
schliefSende historische Zustinde handelt. Vielmehr iiberlagern sich Vorstellungen
und Praktiken, so dass Magie und Technik als Tendenzen zu verstehen sind, die den
jeweiligen Zugriff dominieren.

Die Frage danach ob, wie und wie tiefgreifend Menschen Einfluss auf die At-
mosphire nehmen, verbindet schamanistische Rituale mit den Cloud Seeding-Ex-
perimenten des 20. Jahrhunderts und die Erzdhlung von Iphigenie in Aulis aus Ovids
Metamorphosen mit den Megastiirmen in Roland Emmerichs The Day after Tomor-
row (2004). Solche fiktionalen Texte helfen in besonderem Maf3e, die Bestimmungen
der Beziehung zwischen dem Menschen und der Atmosphére klar zu machen: So
handelt es sich bei Emmerichs Sturm und der Windstille in Aulis um zwei vollig
unterschiedliche epistemische Dinge,' nicht weil sie zwei extreme Zustinde des

1  Hans-Jorg Rheinberger: Experimentalsysteme und epistemische Dinge, Frankfurt a. M.
2006.



69

Windes betreffen, sondern weil daran verschiedene Verhiltnisse von Mensch und
Atmosphire erkennbar werden. Zwar lassen sich beide Phanomene als »>Strafe« fiir
eine (unterlassene) Handlung beschreiben,” sie unterscheiden sich jedoch sowohl
in ihrem Ausmaf (lokal/global), als auch in Ursache und (notwendiger) Reaktion.
Denn wihrend die Windstille die unmittelbare Reaktion einer Géttin auf mensch-
liches Fehlverhalten ist,’ ist der katastrophale Sturm, der im Film zum Beginn einer
neuen Eiszeit wird, die Konsequenz des globalen, nicht-nachhaltigen Konsums na-
tiirlicher Ressourcen einerseits und politischer Ignoranz gegeniiber wissenschaftli-
chen Erkenntnissen andererseits. Dementsprechend unterscheiden sich auch die Re-
aktionen: Agamemnon kann die G6ttin durch das Opfer seiner Tochter besinftigen
und damit den Zustand der Atmosphére gewissermaflen korrigieren. Die Figuren
in The Day after Tomorrow hingegen sind mit einer irreversiblen Verdnderung ihrer
Umwelt konfrontiert, die sie zwar verursacht haben, aber im Nachhinein nicht mehr
beeinflussen kénnen.

Wahrnehmung, Deutung und Darstellung der Beeinflussung und Veranderung
atmosphirischer Phinomene stehen in einem reziproken Verhaltnis mit histori-
schen Auffassungen von Klima und Wetter. Dass die Windstille in Aulis durch Gét-
terwillen aufgehoben werden kann, hingt demgemafd nicht nur von der Existenz
einer metaphysischen Instanz ab, die diese Macht besitzt, sondern auch von einer
(ggf. davon abhidngigen) statischen, rdumlich gebundenen Auffassung von Klima.
Die globale Katastrophe des Films ist also nicht ihres Ausmafles wegen als katego-
risch anders zu betrachten,’ sondern aufgrund des dynamischen Klima- und Zeit-
verstandnisses, das ihr zugrunde liegt. Dementsprechend lassen sich fiktionale und
nicht fiktionale Versuche des absichtlichen oder unabsichtlichen »>Wettermachens«
in Hinblick auf die zugrunde liegende Vorstellung der Atmosphire beziehungs-
weise der diese bestimmenden Krifte sowie auf die Techniken des Zugriffs und der
Darstellung unterscheiden. Die Windstille in Aulis ist nach dieser Unterscheidung
nicht nur ein Beispiel fiir eine statische lokale Auffassung vom Klima, sondern auch
dafiir, wie Wetterereignisse zum Kommunikationsmedium zwischen Gottern und
Menschen werden, wahrend Emmerichs Supersturm zum Zeichen fiir die komplexe
und dynamische Organisation der Atmosphiére wird. Im Gegensatz zum Gotterwet-
ter der mythischen Erzdhlung wird hier ein anthropozentrisches Klima entworfen,

2 Im Fall des Katastrophenfilms muss deutlich zwischen dem Katastrophenszenario und dem
Figurenplot unterschieden werden. Denn wiahrend ersterer deutlich (wenn auch iibertrie-
ben) Bezug auf wissenschaftliche Hypothesen und damit deren Voraussetzungen in Bezug
auf die Begriffe von Klima und Atmosphére nimmt, folgt der Plot Heldennarrativen, die
die Zuweisung von Ursache und Wirkung sowie von Schuld demgegeniiber deutlich ver-
einfachen und damit der Komplexitit des aufgeworfenen Problems nicht gerecht werden.
Vgl. Eva Horn: Zukunft als Katastrophe, Frankfurt a. M. 2014; David A. Kirby: Lab Coats
in Hollywood, Cambridge 2011.

3 Artemis verlangt Genugtuung dafiir, dass Agamemnon, der Heerfiihrer der Griechen, eine
Hirschkuh in ihrem heiligen Hain geschlagen hat: Ovid: Metamorphosen, iibersetzt und
hrsg. von Michael von Albrecht, Stuttgart 2010, Buch XII, 633-635.

4 Horn (Anm. 2); Lucian Boia: The Weather in the Imagination, London 2005; James Rodger
Fleming, Vladimir Jankovic: Revisiting Klima, in: OSIRIS 26 (2011), 1-16.

5 In dieser Hinsicht wiirde sie zum Beispiel von der biblischen Sintflut sogar noch iiber-
troffen.



70

insofern es zwar Naturgesetzen folgt, aber speziell in diesem Beispiel als Um-Welt
des Menschen organisiert wird.

Gotterwetter — Atmospharische Phanomene als
Kommunikationsmedien

Genau genommen setzen alle Zugriffe auf die >Atmosphére« Technik als Dispositiv
voraus. Fiir nicht-technische (nicht-moderne) Perspektiven spielt die Lufthiille, die
die Erde umgibt keine Rolle, denn sie beziehen sich auf den oder die >Himmel-.
Dieser Unterschied ist deswegen bedeutsam, weil er Moglichkeit und Form der Be-
einflussung festsetzt. Zwar erschopft sich die Bedeutung des Wortes >Atmosphére«
nicht in ihrer naturwissenschaftlichen Definition® im Vergleich zu >Himmel< umfasst
Atmosphire jedoch einen deutlich begrenzten Bereich. Der »Himmel« ist nicht nur
Schauplatz atmosphirischer Phanomene, sondern ist von der Erde auch insofern
unterschieden als es sich um die Geltungsbereiche unterschiedlicher Akteure - der
Gotter oder Gottes und der Menschen - handelt. Wiahrend der (wissenschaftliche)
Bezug auf die Atmosphire einen zwar komplexen, aber dennoch durch Naturgesetze
bestimmten und beschreibbaren Raum erzeugt, gehoren Wetter und Klima in der
Dichotomie von Himmel und Erde eindeutig dem Geltungsbereich der Gotter an.
Somit ist eine (rein) technische Beeinflussung des Wetters oder des Klimas vollkom-
men ausgeschlossen, weil die Verdnderung dieser Phanomene, wie das o. g. Beispiel
zeigt, dem Willen Gottes oder der Gétter unterliegt. Die Vorstellung des Himmels
und damit aller seiner Phdnomene als »domain of the gods« ist moglicherweise so
tief in das kulturelle Bewusstsein eingeschrieben, dass sich die Darstellung von und
Skepsis gegeniiber anthropogenen Ursachen des gegenwirtigen Klimawandels auf
»thousands of years of religious philosophy and existing traditional belief systems
worldwide« griindet.” So gesehen bildet Technik als Dispositiv eine historische Ano-
malie. Das heifdt jedoch nicht, dass sich nicht-moderne Beziige auf atmosphiérische
beziehungsweise himmlische Phanomene weniger komplex ausnehmen als mo-
derne. Vielmehr folgen sie anderen Gesetzen und Regeln.

Direkte Wetterbeeinflussung ist auch unter den Bedingungen metaphysischer
Welt-Ordnungen nicht ohne Weiteres denkbar. Vielfach lasst sich hier zwischen
der Interpretation von extremen Wetterlagen als Strafe (eines) Gottes oder Ergeb-
nis eines direkten Wetterzaubers unterscheiden.® Neben Iphigenie in Aulis existieren
viele Mythen, die den Einsatz meist schlechter Wetterlagen oder Klimaereignisse als
direkte Mitteilung (eines) Gottes an bestimmte Menschen(gruppen) kennzeichnen
und meist so lange vorhalten, bis der erzieherische Effekt der Strafe sichtbar wird -

6  Fleming, Jankovic (Anm. 4).

7 Vgl. Simon Donner: Domain of the Gods: an editorial essay, in: Climatic Change 85 (2007),
231-236.

8 Nico Stehr, Hans von Storch: Klima, Wetter, Mensch, Opladen, Farmington Hills, 2010;
Wolfgang Behringer: Climatic Change and Witch-Hunting: The Impact of the Little Ice Age
on Mentalities, in: Climatic Change 43 (1999), 335-351; Thomas Macho: Wetter machen,
in: Thomas Macho, Petra Lutz (Hrsg.): 2°. Das Wetter, der Mensch und sein Klima, Géttin-
gen 2008, 132-137.



71

Odysseus’ und Aeneas’ Irrfahrten lassen sich hier ebenso anfiithren, wie die biblische
Sintflut, die Zerstérung von Sodom und Gomorrha, die d4gyptischen Plagen und der
Sturm, der den fliichtigen Propheten Jona in den Bauch des Wals spiilt.” Auch im
positiven Sinne, d. h. als Belohnung oder Anerkennung werden Wetterphdnomene
zum Kommunikationsmedium zwischen Menschen und Géttern oder zum Aus-
druck einer besonderen Beziehung zwischen einzelnen Menschen und Géttern —
zum Beispiel der Wolkenschleier in dem Iphigenie von Artemis durch die Hirschkuh
ausgetauscht und so vor dem Opfer bewahrt wird (Metamorphosen XII), der Re-
genbogen der den Bund zwischen Gott und Noah besiegelt (1. Mose 9,13), oder Die
Stillung des Sturms im Neuen Testament (Matthdus 8,23). Die Interpretation von
Wetterereignissen als gottliches Zeichen geht, insbesondere dann, wenn scheinbar
»anormale« Ereignisse als Warnung oder Strafe gelesen werden, von Klima als einer
stabilen Grof3e aus. So gesehen hdngt dessen Stabilitdt von menschlichem Verhalten
ab, insofern es die Gunst oder Missgunst derjenigen Entitdt(en) beeinflusst, die das
Wetter direkt verdndern kénnen.

Doch auch direkte Wetterzauber lassen sich als Ausdruck einer besonderen
Beziehung, eines Bundes oder Pakts und damit letztlich als Kommunikation mit
transzendenten Michten verstehen. Tatsdchlich ist die Vorstellung eines direkten
Wetterzaubers insofern irrefithrend, als auch schamanische Zeremonien und He-
xenzauber, eine weitere Mittlerinstanz bendétigen, um das Wetter zu beeinflussen.
Im Gegensatz zu den mythologischen Beispielen, die von direkten Mitteilungen
identifizierbarer Gottheiten an bestimmte Menschen ausgehen, wird die Fihigkeit
der Wettermanipulation hier zwar auf menschliche Akteure verlagert, bleibt jedoch
Ausdruck eines momentanen oder anhaltenden Biindnisses zwischen menschlichen
und transzendenten (guten oder bosen) Méchten. Als Mittler zwischen natiirlichen
und idibernatiirlichen Instanzen ist es beispielsweise den Schamanen der mexika-
nischen Casas Grande Region moglich, durch Rituale in einen Zustand der Trance
zu gelangen, der es ihnen erlaubt, sich in der tibernatiirlichen Welt zu bewegen,
»to gain help and knowledge for healing, weather manipulation (e.g., rain seeking),
divination, [...] or other important activities such as ensuring fertility and fecundity
for the benefit of their people.«'® Anders als es ihre Bezeichnung als Regenmacher
nahelegt, erzeugen die Schamanen mit ihren Zeremonien nicht das Wetter selbst;
ihr Erfolg ist vielmehr Ausdruck der Beziehung zwischen natiirlicher und {iberna-
tiirlicher Welt, deren Mittler der Schamane ist. Die Feststellung, Regenzeremonien
seien deshalb so erfolgreich, weil sie eben so lange abgehalten wiirden, bis es regne,!
macht diese Praktiken aus moderner Perspektive tendenziell lacherlich, tibersieht

9  Zum Paradigmenwechsel in der Zuordnung von Katastrophen entweder als Strafe Gottes
oder kontingentes Naturereignis vgl. Frangois Walter: Katastrophen. Eine Kulturgeschichte
vom 16. bis ins 21. Jahrhundert, ibers. von Doris Butz-Strieel und Trésy Lejoly, Stuttgart
2010.

10 Christine S. VanPool: The Shaman-Priests of the Casas Grandes Region, Chihuahua, Me-
xico, in: American Antiquity 68/4 (2003), 696-717, hier: 696.

11 Vgl James Rodger Fleming: Fixing the Sky. The Checkered History of Weather and Climate
Control, New York 2010; Macho (Anm. 8). Fleming bezieht sich auf George Caitlin, Macho
bemiiht George Frazer und fiihrt auch gleich Wittgensteins Kritik an dieser simplifizieren-
den Sicht der Dinge an.



72

jedoch die epistemologische Bedingtheit des Erfolges. Angesichts dessen, dass nicht
der Schamane das Wetter aktiv gestaltet, sondern die Anderung des Wetters ein gott-
liches Zeichen fiir seine Legitimitit ist, ist der Erfolg zwar vorprogrammiert, jedoch
nicht fiir menschliche Prognosen zugénglich: »the rain chooses the rainmaker.«'?

Ahnlich verhilt es sich mit den Hexen, die im frithneuzeitlichen Europa zum
Stindenbock fiir das sich verdndernde Klima gemacht wurden.”® Auch hier ist es
letztlich nicht die Hexe, die direkt das Wetter beeinflusst — nicht einmal der Teufel,
der ebenso wie sie an den Pakt gebunden ist."* So wird auch in der berithmten Szene
in Shakespeares Macbeth die Macht der Hexen {iber enorme Winde zu gebieten®
auf eine letztlich unbekannte Quelle zuriickgefithrt.'* Ohne Zweifel handelt es sich
jedoch um eine tibermenschliche Fahigkeit, deren (sprachliche) Gewalt bereits das
Scheitern des fatalen Vorhabens beinhaltet, dessentwegen Macbeth die Hexen auf-
sucht."”

Obwohl die Vorstellung Menschen kénnen das Wetter beeinflussen lange und
vehement von der Kirche abgelehnt wurde, gewann das populére Verlangen nach der
Erkldrung des »anormalen« Verhaltens des Wetters die Oberhand.'® Wettermachen
durch Hexerei wurde wihrend der Kleinen Eiszeit durch die Verfolgung dieses »Ver-
brechens«' zur Tatsache gemacht. Um den verheerenden Wetterereignissen Herr zu
werden, wurden die Hexen zu den »Siindenbocken, die man zur Erklirung dieser
Katastrophen benétigte.«* Gewissermafen waren die Hexen also doppelt dazu ge-
eignet, Wetter zu machen, weil sie es einerseits dem Volksglauben gemifd selbst ver-
ursachten und, umso wichtiger, ihre Vernichtung den >Normalzustand« wiederher-

12 Fleming (Anm. 11), 22.

13 Behringer (Anm. 8).

14 Macho (Anm. 8), 133.

15 »Though you untie the winds and let them fight / Against the churches; though the yesty
waves / Confound and swallow navigation up; / Though bladed corn be lodged and trees
blown down; / Though castles topple on their warders’ heads; / Though palaces and pyra-
mids do slope / Their heads to their foundations; though the treasure / Of nature’s germens
tumble all together, Even till destruction sicken;« William Shakespeare: Macbeth (Arden
Shakespeare), hrsg. von Sandra Clark und Pamela Mason, London, New York 2015, 4.1.47-
56.

16 »I conjure you, by that which you profess, / Howe’er you come to know it, answer me:« —
Dass Macbeth es bei »Howe’er« beldsst muss allerdings kein Zeichen fiir Nicht-Wissen sein,
sondern kann auch Macbeths Nicht-Wissen-Wollen oder seine Leugnung dieses Wissens
bedeuten. So verschleiert er, wenn auch wenig {iberzeugend, seinen eigenen Pakt, mit den
Michten, zu denen sich die Hexen bekennen.

17 »Macbeth invokes a fundamental enmity between weather and human ordering. The
weather overwhelms the very means by which we try to understand it.« Alexandra Harris:
Weatherland. Writers & Artists under English Skies, London 2015, 112.

18 Vgl u.a. Behringer, Climatic Change and Witch Hunting (Anm. 8), 336; Wolfgang Behrin-
ger: Kultugeschichte des Klimas. Von der Eiszeit bis zur globalen Erwdrmung, Miinchen
2011, 176 f.; Christian Pfister: Von der Hexenjagd zur Risikoprivention. Reaktionen auf
Klimaverdnderungen seit 1500, in: Macho, Lutz (Anm. 8), 56-61, hier: 58; Emily Oster:
Witchcraft, Weather and Economic Growth in Renaissance Europe, in: The Journal of Eco-
nomic Perspectives 18/1 (2004), 215-228, hier: 216.

19 Hexerei war das »paradigmatische Verbrechen der Kleinen Eiszeit«; Behringer, Kultur-
geschichte des Klimas (Anm. 18), 173.

20 Ebd, 175.



73

stellen sollte. Insofern kann man sie als verhangnisvolle Nachfolgerinnen Iphigenies
verstehen. Allem Widerstand zum Trotz zeigt sich der Erfolg der »Stindenbockreak-
tionen«?! nicht zuletzt in der in extrem kalten Jahren oft sprunghaft steigenden Zahl
verurteilter »Hexen«.?> Wolfgang Behringers Einschétzung, es handle sich um mehr
als eine Metapher, dass »the Sun of Enlightenment ended the era of witch-hunting«,”
bekommt einen makabren Unterton, zieht man hier in Betracht, dass das Ende der
Kleinen Eiszeit auch als Erfolg der Hexenverfolgung verbucht werden konnte. Erst
die weitrdumige Implementierung aufklarerischen Denkens transformierte den
Himmel, indem die Atmosphédre vom (jenseitigen) Geltungsbereich Gottes* ge-
trennt wurde. Erst aus dieser Perspektive lasst sich urteilen, dass Magie das Wetter
gar nicht beeinflusst haben konnte.

Anthropozentrische Klimata — Komplexitdt und Dynamik der
Atmosphare als Um-Welt

Wenn Hans Blumenberg anlésslich der ersten Fotographien des Blauen Planeten
davon spricht, die Erde bleibe »das Schicksal des Menschen«,? so setzt er dabei ein
spezifisches Verhiltnis von Lebewesen im Allgemeinen und Menschen im Speziellen
zur irdischen Atmosphire voraus. »Die Schonheit des Anblicks der Erde aus dem
Weltraum [...] ist weit iiberwiegend Wirkung der Triibung und Undurchsichtig-
keit ihrer Atmosphére.«* Diese Lufthiille wiederum, so Blumenberg weiter, sei zum
grofiten Teil das Stoffwechselprodukt, der »Lebewesen, die auf dem Grunde dieses
blauen Ozeans, unerkennbar aus der Weite des Raumes, leben und atmen.«*” Diese
generalisierende Perspektive bezieht sich, der totalen Perspektive der Astronauten
entsprechend, nicht auf einzelne Phinomene, sondern zunichst auf das Ganze der
Beziehungen zwischen Lebewesen und Atmosphdre. Anstatt jedoch angesichts der
»Totalgegenwart der Erde fiir die Erdbewohner«* in die optimistische Rhetorik der
sich um diese Zeit formierenden Umweltbewegung einzustimmen, liest Blumenberg
den »neuen Blick«®” vor dem Hintergrund der Geschichte, die Mensch und Atmo-
sphére teilen. Die Triilbung der Atmosphire, die die Erdbewohner unsichtbar mache,
bewirke mit ihrer Schonheit namlich alles andere als die Erkenntnis der Erde als
»endliche Weltheimat«.* Vielmehr verschleiere die von den Menschen unweigerlich
mitproduzierte Lufthiille die Spuren menschlicher Einfliisse. Demnach fungiere das
Bild der ganzen Erde mitnichten als Warnung, sondern vielmehr als Versicherung.
Die Schicksalhaftigkeit des Verhiltnisses von Mensch und Atmosphére wird Blu-

21 Ebd., 196.

22 Pfister (Anm. 18), 60.

23 Behringer, Climatic Change and Witch Hunting (Anm. 8), 345.

24 Dass das nicht vollstandig geklappt hat, behauptet zum Beispiel Donner (Anm. 7).
25 Hans Blumenberg: Die Vollzihligkeit der Sterne, Frankfurt a. M. (1997) 2011, 435.
26 Blumenberg (Anm. 25), 433.

27 Ebd.
28 Ebd., 440.
29 Ebd.

30 Ebd.



74

menberg zufolge also nicht im Bild der Erde, sondern des Raumschiffes sichtbar,
von dem aus die Fotographie aufgenommen wird. Dieses vermag sich nicht von
einer »Wolke aus Unrat«’! zu befreien, so dass die Sicht auf die Erde stindig gestort
wird. In dieser Storung, die auf der Unféhigkeit der Menschen beruht, sich von den
eigenen Stoffwechselprodukten zu losen, liegt fiir Blumenberg die eigentliche Er-
kenntnis:

Die Erde bleibt das Schicksal des Menschen, auch wenn er sie eines Tages aus der Ferne
des Raumes nicht mehr erblicken konnen sollte: Er macht aus allem, was er bewohnt
und befahrt, kleine Erden mit ihrer und seiner Geschichte. Es ist, noch auf den hochs-
ten Stufen dessen, was er Kultur nennt, eine Geschichte aus Riickstanden. Hat er nur
Zeit genug, werden sie zu Schichten, Formationen, Wolken, Gashiillen, Atmospharen,
Systemen.*

Blumenbergs Betrachtungen iiber das (untrennbare) Verhiltnis von Menschen und
irdischer Atmosphire lassen sich nicht nur als Vorwegnahme zentraler Diskussions-
punkte um das sogenannte Anthropozin® lesen, sondern auch als Fortschreibung
der Geschichte dieses Verhéltnisses.

Die Konzeption der Atmosphire als Umwelt setzt den Menschen als »Subjekt
ein, um das sich eine Welt konstituiert«.* Sie enthélt das Versprechen, »eine Vielfalt
heterogener Faktoren auf einen Nenner und in einen Singular zu bringen [und] so
die Uniuiberschaubarkeit und Offenheit dessen beherrschbar [zu machen], was in
einer Umgebung liegt und das Umgebene beeinflusst«.” Die kollektive Beeinflus-
sung (bzw. Hervorbringung) der Atmosphire verbindet gleichzeitig alle Lebewesen
und setzt doch den Menschen ins Zentrum. In dieser anthropozentrischen Ord-
nung werden atmosphérische Phdnomene zur Storung, weil sie sich dem Zugriff
durch das vorherrschende Dispositiv der Technik in vielerlei Hinsicht entziehen und
gleichzeitig von ihm durchdrungen sind. Dabei muss zwischen den direkt auf die
Atmosphire gerichteten Operationen — des Wissens iiber und der Beeinflussung
von atmosphiérischen Phinomenen - und den Folgen des technologischen Fort-
schritts fiir die Atmosphire, sowie zwischen langfristigen Anderungen klimatischer
Bedingungen und individuellen Wetterereignissen unterschieden werden. Der pre-
kire Status der Meteorologie® ist ein Indikator dafiir, wie schwierig es ist, Wissen
iiber das Wetter herzustellen. Zwar ist das Interesse am Wissen iiber das Wetter und
dabei insbesondere iiber das zukiinftige Wetter grof3, es scheint sich allerdings fort-

31 Ebd., 435.

32 Ebd.

33 Vgl Timothy Clark: Ecocriticism on the Edge. The Anthropocene as a Threshold Concept,
London 2015, hier vor allem Kapitel 2 (»Imaging and imagining the whole Earth: The ter-
restrial as a norme), 29-46.

34  Florian Sprenger: Zwischen Umwelt und Milieu — zur Begriffsgeschichte von environment
in der Evolutionstheorie, in: Forum interdisziplindrer Begriffsgeschichte 3/2 (2014), 7-18,
hier: 17.

35 Sprenger (Anm. 34), 18.

36  Horn(Anm.2),113-116; Urs Biittner: Art.>Meteorologies, in: Roland Borgards u. a. (Hrsg.):
Literatur und Wissen. Ein interdisziplindres Handbuch, Stuttgart 2013, 96-100.



75

wihrend dem Zugriff zu entziehen. Der immense Einsatz von Technik in Form von
Messgerdten, der Nutzung und Implementierung von Kommunikationsnetzwerken,
bis hin zu den avancierten Computermodellen der Gegenwart steht der nahezu un-
begreiflichen Komplexitét des globalen atmospharischen Systems gegentiber, dessen
individuelle Auspragungen zwar allerorts spiirbar, dessen Mechanismen jedoch in
ihrer Komplexitdt kaum zu erschlief3en sind.” Nicht zuletzt die Frage, ob ein spe-
zifisches Wetterextrem auf Global Warming zuriickzufiihren sei oder nicht, kann zu
einem grundsitzlichen Problem fiir die (6ffentliche) Legitimitdt wissenschaftlicher
Forschung werden.*® Dennoch reifSen weder die Versuche ab, Prognosen tiber zu-
kiinftige Wetter- und Klimaentwicklungen zu geben, noch bremst es megalomane
Phantasien tiber deren planvolle Beeinflussung. Hier ldsst sich in Hinblick auf das
Dispositiv der Technik zwischen Beeinflussungen lokaler Klimata — die von der
Anpassung und Entwicklung von Kleidung, Bauweisen und Heizungs-/Kiithlungs-
technik® bis zur Errichtung und Imagination von »Klimakapseln«* reicht —, der
(versuchten) direkten Beeinflussung des Wetters und der des globalen Klimas un-
terscheiden.

Versuche, das Wetter mit Hilfe von Technik zu beeinflussen, erstrecken sich von
der Tradition der Sturmglocken und des Wetterschieflens* iiber die ersten Versuche,
Wolken mithilfe von SchiefSpulver abregnen zu lassen, bis hin zu avancierten Projek-
ten zur Regenerzeugung (z. B. »Project Cirrus«**) und zur Bekimpfung von Wirbel-
stiirmen (z. B. »Project Storm Fury«*). Geheimhaltung und militérische Beteiligung,
vor allem wihrend des Kalten Krieges, umgeben einige dieser Unternehmungen
mit einem verschworungstheoretischen Nimbus (z. B. die Abregnung radioaktiver
Wolken nach der Kernschmelze in Tschernobyl*). Beinahe prosaisch war es jedoch

37 Paul Edwards: A Vast Machine. Computer Models, Climate Data and the Politics of Global
Warming, Cambridge 2010; Stefan Willer: Vom Nicht-Wissen der Zukunft. Prognostik um
1800 und um 1900, in: Michael Bies, Michael Gamper (Hrsg.): Literatur und Nicht-Wissen.
Historische Konstellationen 1730-1930, Géttingen 2012; Katharine Anderson: Predicting
the Weather. Victorians and the Science of Meteorology, Chicago 2005.

38 Mike Hulme: Attributing weather extremes to >climate change«: a review, in: Progress in
Physical Geography 38/4 (2014), 499-511; ders.: Why we disagree about Climate Change.
Understanding Controversy, Inaction and Opportunity, Cambridge u. a. 2009.

39 Vgl Gabriele Mentges: Von der Wetterkleidung zu Hightechtextilien — Zur Anthropozen-
trierung der Klimavorstellung, in: Georg Braungart, Urs Biittner (Hrsg.): Wind und Wetter.
Kultur - Wissen — Asthetik, Paderborn 2017, 307-320; Fleming (Anm. 11), 8f.

40 Horn (Anm. 2), 121-139; Friedrich von Bérries: Klimakapseln. Uberlebensbedingungen in
der Katastrophe, Berlin 2010.

41 »Gegen drohende Unwetter, insbesondere Hagel, ging man mit viel Getdse vor und ver-
anstaltete mit Bollern ein Wetterschieflen im Glauben, damit die Wolken auseinander-
treiben zu konnen. 1750 lief8 Kaiserin Maria Theresia das Wetterschieflen in ihren Landen
verbieten, es soll sich aber bis heute regionalgehalten haben.« Gerhard Sardemann: Die
Welt aus den Angeln heben. Zur Geschichte des Climate-Engineering, in: Technikfolgen-
abschitzung — Theorie und Praxis 19/2 (2010), 8-17, hier: 9. Vgl. Fleming (Anm. 11).

42 Fleming (Anm. 11), 149-151.

43 Fleming (Anm. 11), 177-179.

44 Angeblich habe die sowjetische Fithrung ohne Warnung radioaktiv verseuchte Wolken
tiber Weifirussland abregnen lassen, um die Bevolkerung Moskaus zu schiitzen. Dafiir gibt
es jedoch keine eindeutigen Beweise. Zumeist finden sich Hinweise auf diese Annahme



76

letztlich die Angst vor dem Erfolg der Technik beziehungsweise die Tatsache, dass
man nicht nachweisen konnte, welches Wetterereignis — wenn tiberhaupt — nun auf
deren Einsatz zuriick zu fithren sei, der ihr Ende bedeutete. So stieg beispielsweise
General Electric aus Angst vor einer Flut von Anklagen aus dem »Project Cirrus«
aus.” Die Fragen nach den ethischen, juristischen und 6kologischen Bedingungen
und Folgen des Einsatzes solcher Technologien gewinnen angesichts jiingerer Be-
strebungen, mit Hilfe von Geo- oder Climate-Engineering den Folgen des Klima-
wandels zu begegnen, neue Relevanz.*

Die zentrale Einsicht, dass es sich beim Klima keineswegs nur um ein statisches
und regionales Phianomen handelt, sondern dass die Erde im Verlauf ihrer Geschichte
dramatische Wandel der klimatischen Bedingungen durchlduft, bestimmt dabei die
Vorstellung, dass das Klima auch vom Menschen beeinflusst werden kann.”” Schon
im 18. Jahrhundert zeigt man sich optimistisch, diese Erkenntnis zum Nutzen der
Menschheit (oder wenigstens des herrschenden Teils) einzusetzen.* Die Beobach-
tung und Untersuchung der Klimaverdnderungen, die schon frithe Zivilisationen
durch die Rodung von Wildern und Trockenlegung verursacht haben sollen,*
fithrte zu der Vorstellung, man konne diese Techniken bewusst zur Verdnderung
lokaler und globaler Klimata einsetzen. Der amerikanische Kontinent wurde zum
»Laboratorium«* fiir Plane, das fiir europdisches Empfinden duflerst unangenehme
Klima der »neuen Welt« planvoll zu gestalten.” Der Reichweite solcher Vorhaben
sind dabei keine Grenzen gesetzt. Von den Erfolgen ingenieurtechnischer Grof3pro-
jekte wie zum Beispiel dem Suez-Kanal inspiriert, reichten die Plane von der Tro-
ckenlegung des Mittelmeeres iiber die Installation eines Binnenmeeres auf dem afri-
kanischen Kontinent, bis zum Schmelzen des Polareises (zur Erhohung der globalen
Durchschnittstemperatur).> Viele dieser Plane klingen angesichts der Szenarien aus
den Berichten des Intergovernmental Panel on Climate Change (IPCC) wie Horror-
visionen, obwohl sie — wie die heutigen Pline zum Geoengineering — immer unter
der Vorgabe der Verbesserung der Lebensumstdnde fiir die Menschheit entworfen
werden. Dabei wird der Klimabegriff jedoch in einem solchen Mafle reduziert, dass
er aufgrund seines »instrumental, quantitative, and weather-biased understanding
of the atmosphere«> aus dem Blick verliert, was »Klima« ist: »a discoursive vehicle

im Umfeld der Auflerungen von Verschwdrungstheoretikern, die von einer gezielten Ver-
schleierung ausgingen. Genauer vollzieht Fleming die Beweislage in den unterschiedlichen
Fallen nach: Fleming (Anm. 11), 162-164.

45 Fleming (Anm. 11), 157.

46  Vgl. zum Beispiel Nils Matzner: Engineering the Climate. Politik und Planung der Klima-
intervention, in: Matthias Koch u.a. (Hrsg.): Planlos! Zu den Grenzen fiir Planbarkeit,
Paderborn 2015, 165-180; Mike Hulme: Can Science Fix Climate Change? A Case Against
Climate Engineering, Cambridge 2014.

47  James R. Fleming: Historical Perspectives on Climate Change, New York, Oxford 1998.

48 Vgl. Boia (Anm. 4), 41-65.

49 Boia (Anm. 4), 63.

50 Boia (Anm.4), 61.

51 Ein prominenter Vertreter dieser Unternehmung war der spitere Prisident der USA Tho-
mas Jefferson. Siehe auch Fleming (Anm. 11), 3-7.

52  Boia (Anm.4), 88-92.

53  Fleming, Jankovic (Anm. 4), 2.



77

capable of naturalizing matters of social concern into matters of natural fact.«**
Blumenbergs Einschitzung, dass der Blick auf die ganze Welt nicht, wie es in der
Umweltbewegung dargestellt wird, zur Warnung vor der fortschreitenden Zersto-
rung der natiirlichen Grundlagen des Lebens auf der einen Erde wird, sondern diese
gerade verschleiert, setzt ein solches Verstandnis der Atmosphére (und des Klimas)
voraus. Die von Menschen nicht unwesentlich mitverursachte Triibung wirkt, so
Blumenberg, vielmehr beruhigend, indem sie die Spuren menschlicher Zivilisation
verschleiert.” Erst der Blick auf die Umstande der Entstehung des Bildes erzwingen
die Anerkennung einer ldngst erfolgten Verdnderung der Atmosphire in planeta-
rischem Mafistab und riicken damit die Funktion der Atmosphire als >diskursives
Vehikel® in den Blick. Anders als es in den verschiedenen historischen Versionen
des >Geo-Engineering« der Fall ist, macht die Auffassung von der Atmosphire als
Produkt und Quelle diskursiver Praktiken einerseits deutlich, dass ein rein mecha-
nistischer oder technischer Zugriff das Gegenteil dessen erreicht, was er intendiert:
Anstatt eine planvolle Veranderung der physischen Bedingungen zu bewirken,’”
werden zunichst die diskursiven Eigenschaften der Atmosphire transformiert. Das
heif’t, die Art und Weise in der die planvolle, technische Beeinflussung als moglich
gedacht werden kann, verdndert schon die Qualitit der Atmosphére —indem sie
die ungeplanten und unkontrollierten Einfliisse und deren Ausmaf riickwirkend
(falschlich) als beherrschbar imaginiert. Die schiere Grofie und Komplexitit der At-
mosphdre verhindert also nicht allein wegen ihrer physischen Eigenschaften, son-
dern vor allem wegen des Gemischs materieller und nicht-materieller Bestandteile
eine Beherrschung oder auch nur einen >wirklichen< Uberblick. Es ist unméglich
sich von der Atmosphire zu l6sen und, wie Blumenberg es beschreibt, auch nur fiir
einen Augenblick damit aufzuhdren, Atmosphére(n) zu produzieren.

Im Dispositiv der Magie ist die Atmosphére beziehungsweise der Himmel grund-
satzlich, wenn auch nicht durch natiirliche oder menschliche Akteure beherrschbar.
Damit erlaubt sie letztlich einen Zugriff, der zwar nicht direkt, aber doch denkbar
ist. Das Dispositiv der Technik hingegen macht die Atmosphire letztlich als Hy-
perobject®® sichtbar. Damit wird klar, dass Menschen zwar in der Lage dazu sind,
physische Verdnderungen herbeizufiihren, diese jedoch weder technisch noch dis-
kursiv einholen und kontrollieren konnen. Es ist diese Einsicht, die Appelle an »uns«

54 Ebd., 13.

55 »Die Erde sah aus, als gibe es den Menschen, seine Werke und seinen Unrat, seine De-
sertifikation nicht! Keine Spur vom Menschen. Eine Reinheit des Kostbaren, als sei es
lupenrein. Und damit auch ein noch unberiihrter und ungenutzter Boden fiir das fatal da-
zugedachte Wachstum. Es war eine Versicherung, was man sah, keine Warnung« Blumen-
berg (Anm. 25), 440.

56 Mit Barthes konnte man hier auch von einem Mythos sprechen - siche Mythen des Alltags
und weiter zur Funktion des »Blue Marble« als Mythos: Solvejg Nitzke: A Whole Earth
Monument. Planetary Mediation in Dietmar Dath’s The Abolition of Species, in: Solvejg
Nitzke, Nicolas Pethes (Hrsg.): Imagining Earth. Concepts of Wholeness in Cultural Con-
structions of Our Home Planet, Bielefeld 2017, 155-170.

57 Vgl Matzner, Hulme (Anm. 46).

58 Timothy Morton: Hyperobjects. Philosophy and Ecology after the End of the World, Min-
neapolis, London 2013.



78

Menschen als »Wettermacher« oft ins Leere laufen ldsst.® Obwohl also das Dispositiv
der Technik transzendente Méchte ausschlieft, hinterldsst es ein Machtvakuum, in-
nerhalb dessen menschliche und nicht-menschliche Akteure unkontrolliert, aber
umso produktiver interagieren.

Die Manipulation der Atmosphare bei Stanistaw Lem

Wo insbesondere moderne Visionen und Versuche von Wetter- und Klimamanipu-
lationen bereits klingen wie Science-Fiction, kann es nicht {iberraschen, dass sich
in diesem Genre viele Szenarien finden, die auf solchen Transformationen der At-
mosphire beruhen. Von Jules Vernes Roman Sans Dessus Dessous (1889), der die
Moglichkeiten und Folgen eines Abschmelzens des Nordpols erkundet,* bis zu den
Katastrophenszenarien der Gegenwart® spielt der utopische wie dystopische Ent-
wurf atmosphdrischer Manipulationen im grof3en Stil eine zentrale Rolle. Gerade in
der>klassischen« Science-Fiction handelt es sich dabei oft um technikenthusiastische
Zukunftsvisionen wie in Stanistaw Lems Die Astronauten (1951).°* Vollig unpro-
blematisch wird hier ein Plan, das Klima der Erde fundamental und zum Besseren
der Menschheit zu verdndern, zum Ausgangspunkt einer Erzahlung, die sich als
pazifistische Allegorie auf den Kalten Krieg lesen ldsst. Die Expedition zur Venus,
die einem moglichen Konflikt mit den Bewohnern des Planeten nachgehen soll,
findet den Planeten unbewohnt und verwiistet vor. Es stellt sich heraus, dass die
Nachbarzivilisation, die immerhin in der Lage dazu war, ein Raumschiff zur Erde zu
entsenden und die Invasion des Planeten zu planen, scheiterte, weil sie nicht in der
Lage dazu war, einen internen Systemstreit beizulegen. Die irdischen Astronauten
erkennen darin die Alternative zu ihrer eigenen Gegenwart. Der 1951 entstandene
(zweite) Roman Lems entwirft diese Gegenwart des Romans als utopische Zukuntft,

59 So endet zum Beispiel Tim Flannerys The Weather Makers mit einer »Climate Change
Check List« (Tim Flannery: The Weather Makers. How Man is Changing Climate and What
it Means for Life on Earth, New York 2005, 316; siehe auch die Kritik an diesem Text in
Macho, Anm. 8), deren Direktheit zwar als politisches Programm an Bedeutung gewinnt,
jedoch die »scale effects« des Klimawandels vollig aufer Acht ldsst. »As a result of scale
effects what is self-evident or rational at one scale may well be destructive or unjust at
another. Hence, progressive social and economic policies designed to disseminate Western
levels of prosperity may even resemble, on another scale, an insane plan to destroy the
biosphere. Yet, for any individual household, motorist, etc., a scale effect in their actions
is invisible. It is not present in any phenomenon in itself (no eidetic reduction will flush it
out), but only in the contingency of how many other such phenomena there are, have been
and will be, at even vast distances in space or time. Human agency becomes, as it were, dis-
placed from within by its own act, a kind of demonic iterability« Timothy Clark: »Scale«, in:
Tom Cohen (Hrsg.): Telemorphosis. Theory in the Era of Climate Change. (Critical climate
change, 1), Ann Arbor 2012, 148-166, hier: 150.

60 Zu literarischen Beispielen fiir Klima- und Wetterkontrolle vgl. Fleming (Anm. 11), »Sto-
ries of Control«, 15-48; Biittner (Anm. 36).

61 Vgl. Horn (Anm.2), »Das Wetter von i{ibermorgen. Imaginationsgeschichte der Klima-
katastrophe«, 110-180.

62  Stanistaw Lem: Die Astronauten (1951), iibers. von Rudolf Pabel, Frankfurt a. M. 1978. Im
Folgenden zitiert als » Astronautenc.



79

deren Hauptmerkmal die Fahigkeit (und Notwendigkeit) zur Steuerung des globalen
Klimas ist. Ahnlich den Visionen von Fourier oder Zurcher® bedingen sich sozialer
und technischer Fortschritt bei Lem gegenseitig: Erst eine friedlich vereinte interna-
tionale Gemeinschaft vermag Projekte dieses Mafistabs zu realisieren. Dabei tiber-
bietet schon der Beginn des Romans historische Visionen solcher Grofiprojekte: »Im
Jahre 2003 wurde die Sahara schon zum groflen Teil durch das Mittelmeer bewis-
sert. Die Hydrokraftwerke von Gibraltar gaben zum erstenmal elektrische Energie
an das nordafrikanische Stromnetz ab. Durch keinerlei Grenzziehungen behindert,
weiteten sich die kontinentalen Hochspannungsnetze« (Astronauten, 23). Voll-
automatische Atomkraftwerke und photosynthetische Fabriken sind Produkte einer
Menschheit, die in vollem Vertrauen in die technische Machbarkeit ihres Vorhabens
Zufall und Kontingenz selbst aus der Welt verbannt. Die Regulierung des Weltklimas
ist zwar auch fiir diese Zukunft ein Projekt von »unerhoérte[r] Kithnheit, aber frag-
los realisierbar.** Von den »bescheidenen, lokalen Versuchen der Witterungsbeein-
flussung«® ausgehend, plant das »Internationale Biiro fiir Klimaregulierung« den
»Frontalangriff gegen den Hauptfeind der Menschheit [...] die Kélte« (Astronauten,
23). »Kiinstliche Polarsonnen« sollen in der Atmosphire iiber den Polen installiert
werden, um das ewige Eis abzuschmelzen und endlich fiir eine Erh6hung der globa-
len Durchschnittstemperatur zu sorgen.® Die potenziell katastrophalen Folgen eines
Misslingens werden zwar notiert, »da aber nichts die Menschheit aufthalten kann,
wenn es gilt, das einmal gesteckte Ziel zu erreichen, wurde auch vor dieser Barriere
nicht haltgemacht« (Astronauten, 24). Die Astronauten lasst sich in dieser Hinsicht
als paradigmatisches Beispiel fiir die Thematisierung von Atmospharenmanipulation
betrachten. Denn der Roman prisentiert eine vollkommen technik-optimistische
Perspektive, die von den katastrophalen Vermischungen von Okonomie, Okologie
und Politik (noch) nichts zu wissen scheint. Die intentionale ingenieurstechnische
Manipulation des globalen Klimas verbindet hier die technikutopischen Phantasien,
aus der Zeit um 1800, die sich als Ursprung des Denkens des Anthropozins be-
stimmen lassen,” mit dem unbedingten Fortschrittsglauben des 19. Jahrhunderts.
Lems Roman bietet im weiteren Verlauf ein Bild von der Erde, das diesem, aus
heutiger Perspektive brutalen Eingriff in das irdische Okosystem fundamental zu
widersprechen scheint. Doch der Anblick der >ganzen Erde« rithrt die Astronauten
zwar und bestérkt sie noch einmal, fiir ihr Vorhaben Leib und Leben zum Wohle
der Menschheit aufs Spiel zu setzen, er fithrt aber nicht ansatzweise zu einer Re-
flexion der Reichweite der Spuren, die diese auf dem Planeten hinterldsst (61). Wie
Blumenberg spiter treffend feststellt, widerspricht auch hier der Blick auf die Erde
und die Erkenntnis der Menschheit als ein Ganzes keinesfalls der willentlichen

63 Boia (Anm.4), 89.

64 In etwa so, wie der Bau einer Kathedrale im Mittelalter.

65 Die zur Zeit der Entstehung des Romans auf ihrem Héhepunkt waren beziehungsweise mit
groflen Erwartungen belegt waren vgl. Fleming, Macho (Anm. 8).

66 Diese Phantasie zeigt nicht zuletzt, dass bis weit in die zweite Hilfte des 20. Jahrhunderts die
Angst vor einer neuen Eiszeit (und einem »nuklearen Winter«) die Angst vor einer globa-
len Erwdrmung bei Weitem iiberstieg. Horn (Anm. 2); Boia (Anm. 4); Fleming (Anm. 11).

67 Vgl. Eva Horn, Peter Schnyder: Romantische Klimatologie. Einleitung, in: Zeitschrift fiir
Kulturwissenschaften 6/1 (2016), 9-20.



80

technischen Durchdringung der Natur. Der Glaube an die Richtigkeit des tech-
nischen Fortschritts funktioniert in dieser Vision wie eine religiose, teleologische
Geschichtsvision, deren Realisation einzig von politischen und sozialen Konflikten,
d. h. von einem (Welt-)Krieg gefihrdet werden kann. Sobald die Energien, die ein
Krieg erfordert, nicht gegen andere Menschen, sondern in einer nicht minder bru-
talen Materialschlacht gegen die Natur® gerichtet werden, steht der Realisierung
des menschlichen Willens nichts mehr im Wege. Der Blick in die Zukunft und das
vorausgesetzte Wohl der Menschheit rechtfertigt in dieser Vision jedweden Eingriff
in die Natur. Lems Die Astronauten steht dabei in einer Tradition von Texten, die
sich bis in die Gegenwart fortsetzt. Zwar handelt es sich meistens, wie zum Beispiel
David Brins Earth (1990) um cautionary tales, die vor einem allzu optimistischen
Fortschrittsglauben warnen. Ein hoherer Reflexionsgrad in Hinblick auf die Fol-
gen technischer Revolutionen muss aber nicht notwendig zur Ablehnung solcher
Technologien oder zu dystopischen Szenarien fiihren, wie sich zum Beispiel an der
Science-Fiction Dietmar Daths zeigen liefle.®

Die Astronauten ist nur ein Beispiel von vielen, das sich gegen die Annahme
Flemings anfiihren ldsst, »Stories of Control« wiirden hauptsachlich im Modus
der Tragikomddie oder Komddie stattfinden.” Flemings Fokus auf satirische oder
tragikomische Darstellungen wird vor allem da relevant, wo wenige oder einzelne
Wissenschaftler als (scheiternde) Visiondre zu Stellvertretern moderner Hybris
werden. Das Beispiel Phaetons, der sich selbst und damit den Sonnenwagen seines
Vaters Helios nicht ziigeln kann, wird fiir Fleming zum Modell fiir die Gefahr, den
»middle course«™ zu verlieren. Flemings Einschéitzung ist deutlich von seiner Po-
sition gepragt und ldsst so teilweise aufler Acht, wie ernst die Texte selbst ihre »pa-
thological science«” nehmen. Die Astronauten ist (stellvertretend) in dieser Hinsicht
nicht blof} ein Beispiel fiir naiven Fortschrittsglauben,” sondern beruht auf einer
spezifischen (historischen) Perspektive auf die Manipulierbarkeit der Umwelt, die
sich im Glauben an ihre universelle Giiltigkeit und Wirksamkeit nicht wesentlich

68 »Bald wanderten ganze Fabriken auf Radern und Raupenbéndern in die eisigen, menschen-
leeren, gebirgigen Gegenden. Maschinen rodeten die Taiga und planierten das Baugelande.
Maschinen erzeugten die erforderliche Warme, um den seit Millionen Jahren gefrorenen
Boden aufzutauen. Maschinen legten fertige Betonblocke, aus denen Autostrafien, Ge-
baudefundamente, Damme und Schutzwille in den Gletschertilern entstanden. [...] Gleich
hinter ihrer Front gingen andere Maschinen vor; [...] erbauten komplette Stadte mit Flug-
platzen, auf denen sofort die ersten grofien Transportflugzeuge landeten« Astronauten, 25.

69 Bemerkenswert ist dabei allerdings, dass zum Beispiel Dietmar Daths Romane Die Ab-
schaffung der Arten (2008), Pulsarnacht (2012) und Feldévaye (2014) in einer so fernen
Zukunft spielen, dass die Bewertung der >Fortschritte« sich Kategorien von Utopie und
Dystopie entzieht, weil die Erzdhlungen selbst einen noch gréfleren Maf3stab anlegen, dass
das »Ende der Menschheit« nicht mehr katastrophisch gedacht werden kann/muss. Vgl.
Solvejg Nitzke: Die Verausgabung der Natur. Okonomie und Artensterben in den Romanen
Dietmar Daths, in: Christiane Solte-Gresser, Claudia Schmitt (Hrsg.): Literatur und Oko-
logie. Neue literatur- und kulturwissenschaftliche Perspektiven, Bielefeld 2017, 361-373.

70  Fleming (Anm. 11), 9.

71 Fleming (Anm. 8), 262-267.

72 Fleming (Anm. 8), 9; 137-164.

73 Auch wenn Lem es in seinem Vorwort selbst als mittlerweile iberholte und in ihrer Naivi-
tét »festgenagelte [...] kithne fantastische Prognose« bezeichnet. Astronauten, 8.



81

vom Dispositv der Magie unterscheidet.”* Nimmt man hingegen spétere Texte Lems
in den Blick, so findet sich kaum ein so eindriickliches Beispiel fiir die komplexe
und letztlich tragische Beziehung von erkennendem Mensch und zu erkennender
Umwelt wie in dem Roman Solaris (1968).”°

Im direkten Vergleich wirkt er wie der gelduterte Entwurf zum Technikoptimis-
mus der 1950er Jahre, wie er noch Die Astronauten leitet. Er dreht sich um den
Versuch, die einsame und fruchtlose Beziehung zwischen dem Wissenschaftler Kris
Kelvin, der Solaris als letzter einer langen Reihe von Forschern besucht, und dem
Planeten und den ihn bedeckenden, lebendigen Ozean zu verstehen. Anders als die
Natur im ersten Beispiel, entzieht sich dieses Wesen, das in keine gangige Definition
irdischen Lebens passt, jeder Analyse und nimmt vielmehr selbst Einfluss auf den
Wissenschaftler. Zwischen Forscher und Forschungsobjekt gibt es, wie sich heraus-
stellt, keine Grenze mehr. Wie viele Texte Lems drehen sich Die Astronauten und
Solaris um die Moglichkeit Kontakt zu absolut fremden Entitdten aufzunehmen, sie
behandeln damit aber vor allem ein Verhiltnis von Mensch und Umwelt, das sich
in verschiedenen Graden von Zugriffs- und Kommunikationsmaglichkeiten aus-
driickt.”® Das Wesen, dem sich Kelvin als Vertreter der irdischen Wissenschaften
gegeniibersieht, verweigert die Grenzziehung zwischen Subjekt und Objekt der For-
schung und trégt damit einem entscheidenden kulturellen Wandel Rechnung, der
sich zwischen den beiden Texten ansiedeln lasst. In der Mitte des 20. Jahrhunderts
fallen mit der sogenannten Great Acceleration, Hohepunkt und Ende technikopti-
mistischer Manipulationsphantasien zusammen. Wéhrend einerseits Raumfahrt,
Atomtechnologie und Wirtschaftswachstum den Optimismus einer kontrollierbaren
Zukunft befeuern, die in nicht geringem Mafle von der Steuerung atmosphérischer
Phdnomene abhinge, hdufen sich andererseits die Hinweise auf eine bereits voll-
kommene technische Durchdringung der Natur. Allerdings erweist sich diese als
unbeabsichtigte Nebenfolge technologischer Innovation, industrieller Produktion
und kollektiven Konsums. Wenn man so will, entfaltet sich zwischen Die Astronau-
ten und Solaris ebenjener Widerspruch, der zum Kernproblem des Anthropozéins
geworden ist: die vom Glauben an eine gesteuerte technologische Durchdringung
der planetaren Umwelt zum Wohle der Menschheit getriebenen Akteure sehen sich
mit einer Atmosphire konfrontiert, die bereits in einem solchen Mafle verandert ist,
dass sie den Handlungsraum der Menschen bedeutend limitiert. Wie der >Ozeanx
in Solaris présentiert sich die zu Verandernde Umwelt als ein Akteur, dessen in-
nere Komplexitdt sich umso weiter zu entziehen scheint, je intensiver die Versuche
werden, ihn zu verstehen oder gar zu manipulieren. Wenn Die Astronauten eine
phantastische Vision absoluter Kontrolle (unter der Bedingung absoluten Friedens)

74  Diese Uberlappung wird zum Motor der Wissenschaftssatire Montag fingt am Samstag
an von Boris und Arkadi Strugatzki. Im »FIFHUZ«, dem Forschungsinstitut fiir Hexerei
und Zauberkiinste, das keine Grenze zwischen Technik und Magie kennt, findet sich keine
lacherlichere Figur als >Merlins, der ausgerechnet das Wetterbiiro leitet. Arkadi Strugazki,
Boris Strugazki: Der Montag fingt am Samstag an, iibers. v. Helga Gutsche, in: dies.: Ge-
sammelte Werke Bd. 6., hrsg. von Sascha Manczak und Erik Simon, Miinchen 2014.

75  Stanistaw Lem: Solaris, tibers. v. Irmtraud Zimmermann-Gollheim, Frankfurt a. M. 2009.

76  Vgl. Solvejg Nitzke: Die Produktion der Katastrophe. Das Tunguska-Ereignis und die Pro-
gramme der Moderne, Bielefeld 2017.



82

ist, so entwirft Solaris die Ausgeliefertheit des Menschen an ein paradigmatisches
Hyperobject, das zwar als solches erkannt, aber nicht im Mindesten unter Kontrolle
gebracht oder auch nur verstanden werden kann. Vielmehr endet diese tragische
Erzdhlung mit dem ultimativen Kontrollverlust, der Kapitulation des Wissenschaft-
lers gegentiber dem vermeintlichen Forschungsobjekt, das ldngst Kontrolle tiber ihn
gewonnen hat. Grofle Entwiirfe von Atmosphirenmanipulationen, wie sie gegen-
wirtig zum Beispiel in Dietmar Daths oder auch Reinhard Jirgls Science-Fiction zu
finden sind, stellen nicht umsonst die Frage, ob eine Zukunft der Menschheit und
ihres Planeten gleichzeitig iberhaupt noch zu gewéhrleisten sind und ob die globale
Manipulation von Atmosphéren auf der Erde, sowie auf fremden Planeten vom uto-
pischen Traum nicht vielmehr schon jetzt zu einer letzten Hoffnung geworden ist.

Solvejg Nitzke (Dresden)



83

5 Medien: Toxische Atmospharen in Roman Ehrlichs
Das kalte Jahr

In Roman Ehrlichs Roman Das kalte Jahr herrscht Eiszeit — und das nicht nur me-
teorologisch, sondern auch und vor allem emotional. In den Auflenrdumen der
Romanschauplatze tibt das Wetter seine willkiirliche kalte Gewalt aus, wihrend in
den Innenrdumen ein kafkaeskes Nicht-Verstehen vorherrscht und nahezu jede
zwischenmenschliche Interaktion ins Leere lduft oder Fragen zuriicklédsst. In diesem
vorerst ungeklarten Verhdltnis von wetterbedingter und sozial unterkiihlter Atmo-
sphire riicken medientechnische Arrangements zunehmend in den Blick: Appara-
turen wie Fotographie und Fernsehen bauen fragile Briicken zu einer schemenhaft
bleibenden dufleren Realitdt, erweisen sich darin aber als triigerisch und nutzlos.
Dagegen sollen das Gesprach und die miindliche Erzdhlung zwischenmenschliche
Interaktion auf der Basis einer gemeinsamen Sprache erméglichen, tatséchlich fiih-
ren sie aber das Scheitern der Kommunikation vor Augen.

Durch die Uberkreuzung von meteorologischer Auflenkilte und emotionaler
Frostigkeit erschafft Ehrlich eine atmosphirische Unheimlichkeit, in der die Medien
als Scharniere der Verbindung und Verstandigung nur noch ihre Dysfunktionalitat
offenbaren. Doch gerade diese Umkehr ldsst sie als wahrnehmungs- und handlungs-
strukturierende Dispositive manifest werden — nicht nur indem sich in ihrem Nicht-
Funktionieren die kulturellen Zuschreibungen besonders deutlich zeigen, sondern
auch, weil sich in den spezifischen medialen Konstellationen medientheoretische
Diskurse von Marshall McLuhan tiber Neil Postman bis hin zu Vilém Flusser und
Niklas Luhmann nachzeichnen lassen. Diese Verflechtungen zeigen zum einen die
Wirksamkeit medientheoretischen Denkens, das in den letzten Jahrzehnten in das
kulturelle Wissen mehr oder weniger implizit eingeflossen ist. Zum zweiten wird
deutlich, wie sehr sich das Theorieverstindnis in den Geisteswissenschaften gewan-
delt hat: Gerade die Spiegelung zwischen der fiktionalen Welt und dem medientheo-
retischen Denken zeigt, wie weit die Theorienbildung inzwischen von der linearen
Stringenz kausaler Begriindungsstrukturen abgertickt ist und gelernt hat, neue Fi-
guren der Widerspriichlichkeit, Paradoxie und Ambivalenz zu integrieren und sich
somit mehr mit den diffusen Aspekten ihrer Gegenstinde, wie beispielsweise der
Atmosphire, zu befassen.

AuRen- und Innenwelten: Szenarien der Kdlte und des
Unheimlichen

»[Z]ur kaltesten Zeit des Jahres«! beschlief$t der Ich-Erzihler, sich aus seinem (nicht
nédher benannten) Wohnort zu Fufy Richtung Norden an die Kiiste zu seinem El-
ternhaus zu begeben. Mit nur unzureichender Ausriistung — einem »kleinen Ruck-
sack [...], in dem sich ein paar Apfel befanden, eine zusammengerollte Tageszei-

1 Roman Ehrlich: Das kalte Jahr, K6ln 2013, 11. Im Folgenden werden Zitate aus dieser Aus-
gabe direkt im Text mit der Angabe der Seitenzahlen nachgewiesen.



84

tung [...], ein Rest Brot, ein Fotoapparat und eine Thermoskanne mit heiflem Was-
ser« (13 f.) — kdmpft sich der namenlose Protagonist zu Fuf3 bis zum Haus seiner
Eltern in seinem (ebenfalls namenlosen) Heimatort durch. Dort erwarten ihn nicht
etwa seine Erzeuger, sondern ein kleiner Junge namens Richard, der wie selbstver-
standlich Besitz vom Haus genommen hat und den der Erzédhler recht schnell als
Wohngenosse akzeptiert, ohne sich iiber den Verbleib seiner Eltern weiter den Kopf
zu zerbrechen. Von diesem Zeitpunkt an bewegt sich die Geschichte in einer Welt,
die partiell surreal wirkt und weder Vergangenheit noch Zukunft kennt. Woher Ri-
chard kommt, was dem Ich-Erzdhler in seiner Jugend widerfahren ist, welche Um-
stande er in seiner Heimatstadt vorfindet - all dies wird entweder gar nicht gefragt
oder nur liickenhaft angedeutet. Das Handlungsgeschehen folgt nur scheinbar den
Gesetzen der Logik, bei ndherem Hinschauen jedoch zeigen sich Inkonsistenzen
und Merkwiirdigkeiten, die von den Figuren jedoch nur selten hinterfragt werden.

Die Gesamtatmosphire des Heimatortes ist geprigt von der Odnis und dem Ver-
fall eines ehemaligen militdrischen Sperrgebiets, dessen Beschreibung postapoka-
lyptisch anmutet:

Ein paar Stunden noch lief ich durch die laublose Landschaft, in der jetzt alle Baume
aussahen, als waren sie von den gelegentlichen Explosionen verbrannt worden. Das
Licht hatte langst schon wieder abgenommen, wahrscheinlich war die Sonne schon
untergegangen oder gerade im Begriff, irgendwo hinter dem tiefgrauen Horizont zu
versinken. [...]

Uber alles hatte sich der Schnee ausgebreitet, auch auf einzelnen Handlaufen, toten
Strom- und Telefonleitungen, Holzpaletten, die an eine Hauswand geschichtet waren.
(321)

Die Einsamkeit dieses verlassenen Areals, das diffuse Licht sowie die nicht funk-
tionsfahigen Insignien einer einstmals vorhandenen, nun aber brachliegenden
Kommunikationsinfrastruktur vermitteln Einsamkeit und Isolation und lassen den
Erzihler

an das Unheimliche [denken], das von meinen Eltern ausging und sie gleichzeitig auch
selbst ergriff. Das war kein Schrecken, keine Waffe oder offene Wunde, kein Fleck ver-
brannter Erde, sondern eine ein fiir alle Mal feststehende Ordnung, die kaum jemals
etwas Beunruhigendes von sich gibt, die einfach nur da ist, mit Selbstverstandlichkeit
fortwirkt und all das bestimmt, was einem dann schlieBlich auf weiten Umwegen die
Luft abschnirt. (33f.)

Das Zitat induziert ein Spiegelungsverhéltnis zwischen der Auflen- und der Innen-
welt des Erzdhlers, beide geprigt vom Unheimlichen als »ein fiir alle Mal festste-
hende Ordnung, die paradoxerweise selbstverstandlich und daher nicht beunru-
higend wirkt. In ihrer Konstanz ist sie zu einem atmosphérischen Dauerzustand
geworden wie die Kélte und der ewiggraue Himmel. Unerklért und unerklarlich er-
zeugt sie keine Panik, sondern innere und duflere Erstarrung gleichermafien.
Dieser Zustand von Unheimlichkeit und Starre tritt schon mit dem Erreichen des
Ortsschilds ein: »Erwartung, Enttduschung, Stille« (40) empfindet der Protagonist,



85

denn das Szenario des Ortes ist abweisend, gekennzeichnet durch meist vollstindig
heruntergelassene Rollldden, menschenleere Straflen und eine gespenstische Ruhe.
Das Elternhaus dagegen wirkt vertraut, aber diffus und uneindeutig wie eine ver-
schwommene Erinnerung. Obwohl statt der Eltern der kleine unbekannte Junge die
Tiir 6ffnet, den der Erzahler fiir einen Moment als alten Mann wahrnimmt, hélt sich
seine Verwunderung {iber den Fremdling in Grenzen - der Junge und der Erzdhler
gehen ohne weitere Diskussion wie selbstverstandlich eine Wohngemeinschaft ein.
Von diesem Zeitpunkt an sind die atmosphérischen Raume der Erzdhlung markiert:
Das Auflen des Ortes und das Innen der elterlichen Wohnung sind jeweils gepragt
von gesamtleiblich erfahrenen Atmosphdren, die sich in Kélte-/Hitze-Empfinden,
in einer akustischen Stille »wie auf dem Friedhof« (93) sowie in einer Zeitlosigkeit
manifestieren, die durch das Fehlen jeglicher Kalender und Uhren untermauert wird
(vgl. ebd.).

Die Innen- und Auflen-Atmosphiren sind durch den Vorgang des gesamtleib-
lichen Spiirens eng miteinander gekoppelt. So verhalten sich meteorologische und
soziale Kilte komplementdr zueinander: Zwar sind sie jeweils eigenurspriinglich,
werden aber in gleicher Weise erlebt — ganz im Sinne des Philosophen Hermann
Schmitz: Dieser definiert in seiner von ihm begriindeten Neuen Phinomenologie
Atmosphdren als raumliche, soziale und auch meteorologische Phinomene, die zwar
diffus sind, tiber deren Erleben jedoch wissenschaftlich gesprochen werden kann.
Kailte, Hitze und Wind bezeichnet er beispielsweise als »Halbdinge«, da sie im Ge-
gensatz zu materiellen Gegenstdnden inkonstant und veranderlich, aber unbezwei-
felbar existent sind. Da sie gesamtleiblich gespiirt werden, haben sie synésthetischen
Charakter und verbinden sich so konzeptuell mit der Schmitz’schen Definition
von Gefiihlen als »ortlos in den Raum ergossenen Atmosphiaren«.? Gesamtleiblich
empfundene physikalische Atmosphidre kann somit kaum von Gefiihlen als Atmo-
sphéren getrennt werden: So wechseln psychische und physische Befindlichkeit des
Protagonisten je nach Aufenthalt in der beiflenden Kélte des Auflen oder der iiber-
heizten Dumpfheit des Innen: Halt ihn die kalte Luft in Bewegung, so befillt ihn in
den tiberheizten Zimmern regelméflig eine tiberwiltigende »Innenraummiidigkeit«
(94). Kilte wie Hitze miinden jedoch in dieselbe Lethargie, durch die der Erzéhler
den jeweiligen Atmosphéren komplett ausgeliefert ist — eine alptraumhafte Grund-
konstellation, die auch von den vorhandenen Medien nicht durchbrochen wird, im
Gegenteil: Sie verstirken sie noch.

Das Medium der Erstarrung und der Erinnerung: Die Fotographie

Das erste technische Medium, das im Buch thematisiert wird, ist der Fotoapparat,
der sich im Rucksack des Erzdhlers befindet. Schon auf dem Weg zum Elternhaus
kommt er zum Einsatz. Der Erzdhler fotographiert den Rastplatz vor dem Fenster
des Autobahnmotels, in dem er tibernachtet hat: »Nachdem ich auf den Ausloser
gedriickt hatte, die Kamera gesenkt und wieder allein mit meinen Augen aus dem

2 Vgl. Hermann Schmitz: Der Leib, der Raum und die Gefiihle, Ostfildern 1998, 23, 58. Zur
Neuen Phianomenologie vgl. auch den Artikel »Phanomenologie« in diesem Band.



86

Fenster schaute, iberkam mich zum ersten Mal ein tiefer Zweifel, ob sich all das
noch mal andern konnte.« (22)

Der Akt des Fotographierens steht hier fiir den Moment der Erstarrung, der —
allerdings kontextlosen — Speicherung und damit der Zeitlosigkeit des hic et nunc
des Erlebens. Zum Ende des Romans hin, als die Isolation aufbricht und in den
erstarrten Mikrokosmos langsam wieder Bewegung kommt, wird der Fotoapparat
erneut zur Dokumentation genutzt:

Ich machte Aufnahmen von den Kreuzungen und den Vorgarten, den Hausern und dem
Strand, fotografierte den Laden und im Laden die Gerate [...]. Ich archivierte den Ort,
allerdings nicht akribisch, nicht griindlich, ohne Ordnung oder Sorgfalt, eher beilaufig,
weil ich fand, dass ihm das am ehesten entsprache. (205f.)

Im Gegensatz zur ersten Szene steht hier die Idee der Archivierung im Vordergrund
und verweist auf die Ambivalenz von Vergessen und Speichern, die der Fotographie
vom Zeitpunkt ihrer Erfindung an zugeschrieben wird: Denn sie halt fest, was ver-
ginglich ist, damit es verschwinden darf: »Das Archiv ist nicht allein ein Ort des
Bewahrens, sondern auch der Ort des Vergessens, des Vergessenmachens, des Ver-
schwindenlassens.«> Abgesehen davon ist bei der fotographischen Archivierung
des Ortes durch den Erzéhler nicht wichtig, dass die Bilder spater fiir andere les-
bar sind. Entscheidend ist vielmehr der individuelle Impuls, verbunden mit dem
Gedanken, durch den beildufigen Akt des Fotographierens den Ort zu einer zeit-
gebundenen transitorischen Zwischenstation werden zu lassen und ihm so seine
Verginglichkeit zuriickzugeben.

Doch auch die Funktion der Fotographie als Abbildung und Dokumentation
der Realitdt, die trotz aller Relativierungen unser Verstindnis des Mediums nach
wie vor pragt, spielt eine wichtige Rolle, denn sie verstarkt die Atmosphére der Un-
heimlichkeit: So trifft der Erzéhler seinen Mitbewohner Richard zu Beginn ihres
Zusammenlebens beim Bléttern in einem Fotoalbum an, »das mir sehr bekannt vor-
kam. Es hatte einen kunstledernen Einband und diinne, knisternde Trennseiten aus
Pergamentpapier. Ich glaube, es enthielt Bilder aus meiner Zeit als Saugling und
Kleinkind.« (84) Runde hundert Seiten spéter jedoch heif3t es:

Ich gehe an den Wanden [des Elternhauses] entlang und schaue mir jedes einzelne Bild
an.Ich habe sie alle tausendmal gesehen, die Malereien meiner Mutter, Fotografien von
Landschaften [...], bunt gekleidete Menschen mit Fotoapparaten.

Mir fallt an diesem Tag zum ersten Mal auf, dass sich unter all diesen Bildern kein ein-
ziges Foto von mir befindet. An keiner Wand im ganzen Haus. (180)

Das Fehlen fotographischer Dokumente im privaten Raum wirkt so gespenstisch
und irritierend, weil die Fotographie in unserer Kultur wie selbstverstandlich zum
Garant fiir die Wirklichkeit der Vergangenheit avanciert und damit zu dem zentralen
Medium fiir unsere Erinnerungskultur geworden ist. Wovon es keine Fotographie

3 Bernd Stiegler: Art. »Archiv, in: ders.: Bilder der Photographie. Ein Album photographi-
scher Metaphern, Frankfurt a. M. 2006, 21-25, hier: 21.



87

gibt, das kann eigentlich auch nicht stattgefunden haben. So muss die Aussage des
Erzdhlers im Leser daher zwangsldufig Zweifel an der Realitdt des Geschilderten
wecken - ein weiterer Indikator fiir die schon zu Anfang erwéihnten Spiegelungs-
verhiltnisse zwischen der inneren Erlebenswelt des Erzahlers und der geschilderten
Romanwelt und ihres Klimas, in dem allerorts, trotz Innenraumbhitze, Kélte herrscht:
Die Gesamtatmosphdre nivelliert den Unterschied zwischen Kilte und Hitze, indem
deren psychologische Wirkung — Lethargie, Starre und Isolation - identisch ist.

Schliellich wird auf einer dritten, metamedialen Ebene ein weiterer Aspekt der
Fotographie thematisiert: Die in die Handlung eingeschobenen und durch Bild-
material ergdnzten Geschichten absonderlicher historischer Ereignisse, mit denen
der Erzéhler die Kommunikation mit Richard aufrecht zu erhalten versucht, stellen
die Frage nach der Moglichkeit historischer Kontextualisierung von Fotographien.
Denn die den Erzdhlungen beigegebenen Bilder wirken wenig aussagekriftig und
haben im besten Falle illustrative Funktion. Damit verweisen sie auf ein weiteres
in der Theorie und Geschichte dieses Mediums geldufiges Motiv: Zum einen gilt es
als Leistung der dokumentarischen Fotographie, den »entscheidenden Augenblick«
festzuhalten, wie es der Fotograph Henri Cartier-Bresson nannte.* Zum anderen
dient dieser Momentcharakter der Fotographie auch als Kritikpunkt: So beméangelt
Neil Postman (durchaus stellvertretend fiir andere), dass es der Fotographie an einer
Syntax fehle, die jegliche Meinungsbildung und Positionierung verhindere - sie
bilde einfach nur kontextlos ab.?

Alle im Roman thematisierten Funktionen der Fotographie konterkarieren die
ihr kulturell zugeschriebenen Eigenschaften, die sie zu einem medialen Dispositiv
machen: Insbesondere durch den ihr verweigerten Realititsbezug wird sie dys-
funktional — weder taugt sie als Medium der Erinnerung noch zur Dokumentation
des Moments. Die ihr eingeschriebene Zeitlichkeit ist in der Erstarrung des Ortes
aufgehoben und dient somit in erster Linie zur Betonung der Stagnation. Und im
Moment des Aufbrechens der Starre, wenn der Erzdhler angeblich den Ort foto-
graphisch archivieren will, wird deutlich, dass es nicht um dokumentarische Er-
innerung, sondern um das Gegenteil, die Ermoglichung des Verschwindens, geht.

Anders steht es um das zweite technische Medium, das eine zentrale Position im
Roman einnimmt: das Fernsehen.

Das Medium der oberflachlichen Kontextlosigkeit und der
Spiegelung: Fernsehen

Das Fernsehen ist — im Gegensatz zur Fotographie, die ihre unterschiedlichen Be-
deutungen sowohl in den Innen- wie in den Aulenrdaumen entfaltet und somit eine
Art Briicke zwischen beiden Sphéiren baut — im Roman ein reines Innenraumme-
dium. Es riickt in den Mittelpunkt, als der Erzahler mehr oder weniger freiwillig

4 Vgl. Henri Cartier-Bresson: Der entscheidende Augenblick (1957), in: Texte zur Theorie
der Fotografie, hrsg. von Bernd Stiegler, Stuttgart 2010, 197-205, zu Cartier-Bresson auch
Bernd Stiegler: Theoriegeschichte der Photographie, Miinchen 2006, 309-312.

5  Vgl. Neil Postman: Wir amiisieren uns zu Tode, Frankfurt a. M. 1985, 93.



88

seine Arbeit im »Elektrofachmarkt« (112) aufnimmt. Dort hat er es nicht nur mit
reparaturbediirftigen Fernsehgeriten zu tun, sondern bekommt die Aufgabe, fiir Be-
wohner des Ortes tiglich einen Querschnitt aus Fernsehsendungen auf Video auf-
zunehmen, da niemand aufler dem Elektrohdndler noch Sendersignale empfangen
kann. Denn, so erkldrt ihm der Besitzer des Geschifts, hier sei man aufgrund der
Bodenverseuchung immer noch »auf etwas altmodische Art von den Signalen aus
der Luft abhingig.« (128) Eine »gewo6hnliche Fernsehantenne« kann da nichts aus-
richten, denn sie zeigt »wieder nur den ewigen Schnee« auf dem Bildschirm (ebd.).

Diese technische Unzuldnglichkeit verstirkt nicht nur den Eindruck der Isolation
des Ortes, sondern verweist auf eine grundlegende Kontaminationssituation, durch
die - analog zur vorherrschenden Wettersituation — nur Schneegeriesel auf dem
Bildschirm erscheint. Der Lebensraum des Erzahlers und der nur in wenigen Einzel-
fallen sichtbar werdenden weiteren Bewohner des Ortes ist damit grundsétzlich als
ein ungesunder, vergifteter markiert, und zwar sowohl durch die Kontamination
des Bodens durch die Munition als auch durch die soziale Isolation der Bewohner.

Der Erzihler bemiiht sich, eine moglichst breite Vielfalt von Sendungen fiir die
Kunden des Ladens zusammenzuschneiden, allerdings zumeist ohne ein »brauch-
bares Tonsignal« (130). Die aufgenommenen Szenen, die der Erzdhler Richard in
den abendlichen Gespriachen beschreibt, wirken trotz sorgfiltiger Auswahl beliebig
und kontextlos. Dies entspricht der Kritik, die Neil Postman in seinem berithmten
Buch Wir amiisieren uns zu Tode von 1985 (englisch: 1984) duflert und dergemaf3
mit Fotographie und Telegraphie eine neue Epistemologie beginnt, die »eine Guck-
guck-Welt [hervorbringt], in der mal dies, mal das in den Blick gerit und sogleich
wieder verschwindet. In dieser Welt gibt es kaum Zusammenhénge, kaum Bedeu-
tung, ja, sie lasst es gar nicht zu.«°

Gerade die Dysfunktionalitdt des Fernsehens im Roman spitzt die Kritikpunkte
Postmans weiter zu: Banalitdt, Sprunghaftigkeit sowie Dekontextualisierung der
Sendungen kennzeichnen nach Postman das Fernsehen” - Eigenschaften, die in
der Titigkeit des Erzdhlers, eine letztlich willkiirliche Kompilation von Sendungen
aufzunehmen, manifest werden. So haben die Videoaufzeichnungen - analog zur
Fotographie - nicht die Funktion eines Archivs, sondern liefern den Nutzern dieses
Services die Illusion einer Auflenwelt, deren Existenz jedoch weder Sinnhaftigkeit
noch einen Realitdtsbezug herstellt. Tatsdchlich weisen die Szenen in ihrer Kon-
text- und Tonlosigkeit eine Bizarrheit auf, die Postman an der Fernsehwirklichkeit
generell kritisiert, zumal sie uns durch langjéhrige Gewohnung nicht mehr auffallt.®
Damit spiegelt der Umgang mit dem Fernsehen die ganze Merkwiirdigkeit der Er-
lebenssituation des Erzahlers — nicht umsonst sieht er beim ersten Besuch im Elek-
tronikladen von Herrn Letterau sein eigenes Bild »in den vielen stumpf und schwarz
in den Raum zeigenden Fernsehbildschirmens, die wiedergeben, »wie ich da stand

6  Postman (Anm.5), 99.

Vgl. ebd., 97, 109.

8  »Die beunruhigendste Konsequenz der elektronischen und optischen Revolution ist diese:
dass uns die vom Fernsehen vermittelte Welt natiirlich erscheint und nicht bizarr.« Ebd.,
101 f.

~



89

und wartete, etwas eingesunken und von der Wolbung der Glasbildréhren wie durch
ein Fischauge betrachtet [...]J« (112£)

In der Dysfunktionalitit des Fernsehens wie auch der Fotographie zeigt sich die
Zeitvergessenheit der Romanwelt: Die aufgenommenen Videokassetten werden
bestiandig geloscht und tiberspielt, so dass das hic et nunc des Zusammenschnitts
von Sendungen immer wieder durch neue, genauso bedeutungslose Kompilationen
ersetzt wird. Dieser Inhaltsleere entspricht, so stellt der Erzéhler beim Anblick eines
»symmetrisch bunte[n] Testbild[s]« fest, nicht zuletzt das Vakuum in den Bild-
rohren: »Wie die Wildnis, dachte ich, oder wie ein grofier Wirbelsturm, haben die
Fernseher das Nichts in ihrem Herzen.« (124) Und obwohl der Erzdhler nun erst-
mals Initiative ergreift und versucht, mittels Fachlektiire das technische Innere des
Fernsehers und dessen Funktionsweise zu durchschauen, kommt er damit nicht
weiter: »[...] und am Ende habe ich nichts gewonnen, finde ich und bin ehrlich zu
Herrn Letterau und sage, was ich nach wie vor nicht begriffen habe, namlich wie die
Information ins Gerat kommt.« (147)

Marshall McLuhans These vom Medium als Botschaft wird hier nachgerade zum
Paradoxon: Denn einerseits ermoglicht die technische Struktur des Mediums, Sig-
nale zu empfangen und dem menschlichen Auge trotz fehlender Informationen voll-
standige Bilder zu liefern (so Marshall McLuhan),” andererseits jedoch kann das
Vakuum in den Roéhren niemals Informationen generieren (so der Erzéhler). Die
Bildlastigkeit und Zerstreutheit der Sendungen wertet McLuhan allerdings weder
positiv noch negativ, sondern betrachtet sie vor dem Hintergrund ihres sensorischen
Appells: Fiir ihn bietet das Fernsehen ein synésthetisches Gegengewicht zum Wort,
zur das Auge pramierenden Druckkultur, die die Linearitit des geschriebenen Wor-
tes zur Basis ihrer rationalen und kausalen Epistemologie erklart. Tatsachlich gibt es
im Roman keine ernst zu nehmende Konkurrenz durch das Buch, das als Medium
keine Rolle spielt — vor dem Hintergrund von McLuhans epistemologischer Ana-
lyse ist dies nur konsequent, da in der Welt des Erzdhlers die Gesetze der Logik und
Kohérenz und damit die auf dem Buchdruck basierende Epistemologie ausgehebelt
sind. Das mag damit zusammenhéngen, dass die Isolation des Ortes Effekte oraler
Kulturen zeitigt, die sich vor allem im Mikrokosmos des Elternhauses und in der
miindlichen Kommunikation zwischen Richard und dem Erzdhler entfalten. Daher
spielt moglicherweise auch das akustische Medium par excellence, das Radio, kaum
eine Rolle und tritt nur einmal etwas prominenter in Erscheinung, als der Erzdhler
erstmals im Supermarkt einkauft. Genauso wenig wie das Fernsehen erfiillt es die
Funktion, Informationen von einer wie auch immer gearteten Auflenwelt zu iiber-
mitteln, sondern liefert kontextlose Musik und auf die Supermarktprodukte bezo-
gene Werbesegmente, sprich: bedeutungsloses Hintergrundrauschen (vgl. 78 £.).

Des Erzahlers aufkeimendes Interesse fiir das Innere des Fernsehens (und damit
moglicherweise auch fiir sein eigenes inneres Erleben) markiert den Beginn einer

9  Es werden eigentlich zu wenig Bilder/Minute gesendet, was dank der Trigheit des Auges
jedoch keine Rolle spielt. McLuhan sprach von Bildpunkten, die vervollstindigt werden
miissen - ein Missverstandnis im Hinblick auf die Fernsehtechnik. Vgl. Marshall McLuhan:
Medien verstehen, in: Der McLuhan Reader, hrsg. von Martin Baltes, Fritz Bohler, Rainer
Holtschl, Jirgen Reuss, Mannheim 1997, 145.



90

Wende: Tatsdchlich endet dieser Tag mit seinem Besuch bei einer Frau, der er einen
reparierten Videorekorder bringen soll und in der er eine ehemalige Schulfreun-
din zu erkennen meint. Damit betritt er erstmals ein Haus im Ort, das nicht sein
Elternhaus ist (vgl. 148-154). Dieses Uberschreiten einer Grenze zu einem neuen
Innenraum ldsst die bisher eher vage durchschimmernde Bizarrheit der Gesamt-
situation in der dann folgenden nicht ganz gegliickten Kommunikationssituation
manifest werden. Denn obwohl die junge Frau viel erzahlt, bleiben die gemeinsame
Vergangenheit ausgeklammert, die jeweiligen Namen ungenannt sowie unklar, ob
sie den Erzdhler als Jugendfreund erkennt:

Ich erfuhrim folgenden Verlauf vieles, ohne mich danach erkundigt zu haben. Die junge
Frau, in die ich einmal verliebt gewesen war, als sie noch mit mir in die Schule ging und
ich ihren Namen wusste, bestritt das gesamte Gesprach ohne [sic!] dabei auf Unter-
stiitzung angewiesen zu sein. (150)

Die Gesprichssituation verlauft sich schlieflich, ohne dass die gemeinsame Ver-
gangenheit zur Sprache gekommen wire, und doch markiert sie einen Aufbruch,
der sich in der nédchsten Begegnung mit dem Fernseher spiegelt. Erstmals bleibt
der Erzdhler bei einer einzigen Sendung hingen, einem alten Stummfilm, dessen
Handlung er spdter Richard schildert. Der Knabe in Blau/Der Todessmaragd, ein
tatsiachlich existierender, allerdings verschollener Film von Friedrich Murnau, er-
zahlt die Geschichte des jungen Adligen Thomas von Weerth, der einen besonderen
Bezug zum Bild eines Vorfahrens hegt, das ihm sehr dhnlich sieht - den »Knaben
in Blau«. Dieser tragt auf dem Bild einen Smaragd, den der junge Mann verzweifelt
im Schloss sucht. Eines Nachts erscheint ihm sein Vorfahr im Traum und fithrt ihn
zum Versteck. Entgegen aller Warnungen bewahrt von Weerth den Smaragd auf,
verliert schlief3lich Schloss und Besitz, kann dann aber nach einigen Irrungen und
Wirrungen ein neues Leben beginnen.'” Richard reagiert auf diese Geschichte mit
unerklérlicher Emporung:

Richard ist schwer aufgebracht, er schiebt den Couchtisch mit einem festen Tritt zuriick,
springt auf, rennt nach oben und schmeif3t die Tiir. Ich gehe ihm aber noch nach und
rufe durch die geschlossene Tiir, dass es mit von Weerth noch ein gutes Ende genom-
men hat. [...] Richard tritt fest von innen mit seinem Fu gegen die Tiir. Ich bemerke, wie
sich eine starke Mudigkeit in mir breit macht. (160)

Auch der an diesem Punkt plétzlich einsetzende Regen spiegelt die beginnende Ver-
anderung. Obwohl er anschlieflend wieder gefriert, hdufen sich an diesem Punkt
der Erzahlung die Anzeichen, dass die Stagnation von Wetter und Kommunikation
langsam aufbricht. Zudem wird erstmals die bisher weitgehend latente Tiefenbezie-
hung zwischen Richard und dem Erzdhler manifest, denn das Verhéltnis zwischen
von Weerth und dem Knaben in Blau kann durchaus auf das des Erzahlers zur Ri-

10 Vgl. Wikipedia: Der Knabe in Blau, https://de.wikipedia.org/wiki/Der_Knabe_in_Blau
sowie die Seite der Deutschen Kinemathek, https://www.deutsche-kinemathek.de/retro
spektive/retrospektive-2003/filme/11 (beide konsultiert am 1.4.2017).



91

chard tibertragen werden. Letzterer tragt immerhin eine blaue Bommelmiitze'' und
fungiert nicht so sehr als alter Ego des Erzéhlers, sondern vielmehr als Katalysator
seiner Vergangenheitsbewiltigung, dhnlich wie Der Knabe in Blau. Diese erfolgt nun
vor allem mittels des letzten Mediums, das hier Beriicksichtigung finden soll: dem
gesprochenen Wort.

Das Medium des Scheiterns und der Rettung:
Das gesprochene Wort

Das gesprochene Wort ist Medium des riickkoppelungsintensiven Gesprichs und
der miindlichen Erzahlung. Beide Funktionen sind Kennzeichen von oralen Kul-
turen und auch zentral fiir die kommunikativen face-to-face-Konstellationen im
Roman. Dessen erster Teil ist geprigt von einer bemerkenswerten verbalen wie non-
verbalen Interaktionslosigkeit. Es gibt in dieser ersten Hilfte jenseits der Innenraum-
begegnung mit Richard nur zwei weitere Gespréchssituationen: eine im Supermarkt
und eine mit einer Ortsbewohnerin am Gartentor, die als Zugezogene nicht in die
Vergangenheit des Erzdhlers involviert sein kann. Auch mit dem kleinen Hausge-
nossen Richard gibt es wenige Gespriche, wohl aber kapriziert sich der Protagonist
recht bald darauf, Richard mit Erzdhlungen von historischen Merkwiirdigkeiten zu
unterhalten. Den Auftakt macht ein Artikel in der mitgebrachten Tageszeitung, den
der Erzdhler, nach Gesprichsthemen suchend, dankbar aufgreift:

Irgendwo auf einer der letzten Seiten der Zeitung verfing sich mein Blick in einem Satz,
der wohl zu einer Buchbesprechung gehorte. Er war fettgedruckt und groR zwischen
den Zeilen des Artikels gesetzt. Er kam aus dem Nichts stand da, und nahm uns allen die
Luft zum Atmen. [...] Er [Richard] schaute mich an und fragte mich, was das heift. Ich
spiirte wie mein Herzschlag den Hals hinaufpochte. Mein Gesicht wurde sehr heiR. (60,
Hervorh. im Text).

Die Antwort, die der Erzahler Richard auf seine Frage gibt, lasst authorchen:

Also hier wird behauptet, dass die Menschen die ganze Zeit geglaubt haben, was sie at-
men jeden Tag sei Luft. Und dann kam aber das Buch oder wer es eben geschrieben hat
und hat ihnen gezeigt, dass es die ganze Zeit liber gar keine Luft gewesen ist, sondern
eine Art toxischer Nebel, eine giftige Suppe, ein Gas voller Schadstoffe und dass sie also
von jetzt an, wo sie es wissen, nicht einfach so einatmen kénnen, ohne Angst davor,
ersticken zu miissen oder hingerafft zu werden von einem Haufen uniiberschaubarer
Nebenwirkungen. (60f.)

11 »Wenn wir das Haus verlassen, tragt er [Richard] eine dicke Jacke und eine marineblaue
Miitze mit hochstehendem Bommel, an der ich ihn gleich erkenne [...]. Diese Miitze hat
ziemlich genau die Farbe des Meeres, wie es hier eigentlich aussieht an einem klaren Tag -
wie ich es nicht mehr gesehen hatte, seit ich zuletzt aus dem Ort weggegangen war.« (93)



92

Diese Beschreibung einer umfassenden toxischen Atmosphire, die den Bewohnern
des betroffenen Gebiets buchstiblich die Luft zum Atmen nimmt, weist deutliche
Parallelen auf zu Peter Sloterdijks kulturtheoretischer Analyse des 20. Jahrhunderts
als dem Jahrhundert des Explizitwerdens der Atmosphire. Mit Bezug auf Hermann
Broch beschreibt Sloterdijk die Verflechtung der Kontamination der physikalischen
Atmosphire mit der Vergiftung der sozialen Atmosphire als Kennzeichen totalitdrer
Regime. In diesen greifen der » Atmoterrorismus« — Vergiftungsstrategien der Atem-
luft, wie sie erstmals im Gaskrieg des Ersten Weltkrieges angewandt wurden - und
iiber Massenmedien transportierte Zeichenregime ineinander:

Von den Wirkungen solcher Medien sagt man zu wenig, wenn man sie mit dem sakular
verblassten missionstheologischen Terminus >Propaganda« charakterisiert. Sie dienen
der Immersion ganzer Nationalbevolkerungen in strategisch erzeugte Kampfklimata;
sie bilden das informatische Analogon zur chemischen Kriegfiihrung. Brochs theo-
retische Intuition erfalte den Parallelismus zwischen dem Gaskrieg —als dem Versuch,
den Gegner in eine zu seiner physischen Vernichtung hinreichend dichte Giftwolke zu
hillen—und der Erzeugung von Massenwahnzustanden—als dem Versuch, die Bevolke-
rungineine zu ihrer Selbstzerstérung hinreichende, durch Verlangen nach sSuperbefrie-
digungen« tberladene ekstatische Atmosphare einzutauchen. In beiden Fallen werden
Umhillungen kreiert, die ihre Opfer oder Einwohner in ein aktuell unentrinnbares
Gesamtverhaltnis bannen: die propagandistisch nationalisierte Atmosphare fungiert
zeitweilig als »geschlossenes System¢; der Luft- und Zeichenraum legt sich trance-indu-
zierend um seine Bewohner als Zone einer verordneten Besessenheit. Unter der totalita-
ren Zeichenglocke inhalieren die Menschen ihre zur 6ffentlichen Meinung gewordenen
eigenen Liigen und bewegen sich freiwillig-unfrei in einer opportunistischen Hypnose.
Im Inneren solcher toxischen Atmospharen sind die Einzelnen noch nachdriicklicher
als das zu erkennen, was sie auch unter freieren Verhaltnissen sind —»Schlafwandler,
die sich im »sozialen Tagtraum<? ihrer Organisationen wie Ferngesteuerte bewegen.
Den Journalisten fallt hierbei die Rolle von Narkosearzten zu, die liber die Stabilitat der
Kollektivtrance wachen.*?

Die Parallelisierung der Entdeckung der physikalischen Atmosphére als Waffe in
der Vergiftung der Umwelt (sei es durch Gas, sei es durch Bombenhagel des Zweiten
Weltkriegs, den Sloterdijk als » Thermokrieg« bezeichnet, sei es durch die nukleare
Bedrohung der Nachkriegszeit) mit der Vergiftung durch ideologisch durchsetzte
Zeichenwelten kennzeichnen die toxischen Atmosphdren totalitdrer Systeme, die in
Roman Ehrlichs Welt allerdings nicht explizit beobachtet werden konnen. Es geht
dort auch nicht um kollektive Wahnzustdnde, sondern um das Gegenteil, die iso-
lierte Vereinzelung. Doch das Resultat ist dhnlich: Die Menschen bewegen sich wie
Schlafwandler durch diese Welt, die ansonsten eine erschreckende Ahnlichkeit mit
Sloterdijks geschlossenem System toxischer Atmosphéren aufweist. Woher jedoch
die Vergiftung kommt, bleibt unklar - dass sie mit der Vergangenheit des Erzahlers

12 Hier zitiert Peter Sloterdijk Hermann Broch: Massenwahntheorie. Beitrage zu einer Psy-
chologie der Politik, Frankfurt a. M. 1979, 454.
13 Peter Sloterdijk: Sphéren III: Schaume, Frankfurt a. M. 2004, 188 f.



93

zu tun hat, ist bis zu diesem Zeitpunkt jedoch hinldnglich deutlich geworden. Das
Abschniiren der Luft ist ein durchgdngiges Motiv im Roman (vgl. 34; 61; 103), das
mit der Kontamination der Umwelt, dem Verhalten der Eltern und mit der durch
Erzahlungen erzeugten Zeichenwelt verbunden ist. Damit wird wiederum eine stan-
dardisierte funktionale Zuschreibung zu Medien ins Gegenteil gewendet: In Ehrlichs
Welt dienen die Massenmedien nicht zur Generierung von (gleichgeschalteten) In-
formationswelten, sondern nur noch als Hintergrundrauschen zur Vorspiegelung
der Existenz einer Auflenwelt, wihrend den Beteiligten die Luft in erster Linie durch
das gesprochene Wort und die misslingende Kommunikation genommen wird —
ausgerechnet im dyadischen Gesprich also, das doch gerade in totalitiren Systemen
zumindest potentiell als Zelle des Widerstandes dienen konnte. In seiner ersten
richtigen Unterhaltung mit einer Dorfbewohnerin, der emeritierten zugezogenen
Professorin, sagt der Erzdhler unvermittelt, »man habe tiber mich einmal behauptet,
meine Geschichten kommen aus dem Nichts und nehmen allen Menschen die Luft
zum Atmen.« (103) Tatsiachlich handeln alle Geschichten von Aufbriichen ins Un-
bekannte, die durch meteorologische oder menschliche Willkiir ungliicklich, sogar
teilweise letal enden. Kann man deren toxische Wirkung also in ihrer Hoffnungs-
losigkeit und der Vergeblichkeit menschlichen Strebens verorten, so dient der Akt
des Erzihlens — glaubt man dem Erzéhler - vor allem der Aufrechterhaltung der
Beziehung zu Richard:

Fur Richard mussten die Geschichten sein. Flr seine speziellen Bedlrfnisse. Von der
Welt auBerhalb des Ortes mussten sie handeln, von den Menschen, die in diese Welt
aufgebrochen waren, auf ihren FiiRen tiber Land oder auf Schiffen tiber das weite Meer.
Ich wiirde ihm alles erzéhlen, was ich wusste. (87)

Diese Rettungsfunktion der Erzdhlung 6ffnet Beziige zu einem medienphilosophi-
schen Horizont: Fiir Vilém Flusser ndmlich ist Kommunikation von buchstéblich
existentieller Bedeutung. Er bezieht sich dabei auf den zweiten thermodynamischen
Hauptsatz, der besagt, dass jedes geschlossene System irgendwann den Wirmetod
stirbt, namlich dann, wenn sich die Energie auf alle Molekiile gleich verteilt hat und
keine Bewegung mehr das System am Laufen halt.!* Geschlossene Systeme erleben
keine Zufuhr von Energie, besagt der erste thermodynamische Hauptsatz, und so
streben sie zwangsldufig dem Kollaps durch Entropie zu. Diese Endlichkeit durch
den Tod, so Flusser, ist auch die Grunderfahrung der menschlichen Existenz — und
um dies zu verhindern, um dem geschlossenen System weiterhin Energie zuzufiih-
ren, erzeugen die Menschen bestindig Informationen und kommunizieren gegen
die Endlichkeit an: »Die menschliche Kommunikation ist unnatiirlich, ja widerna-
tiirlich, weil sie beabsichtigt, erworbene Informationen zu speichern. Sie ist »negativ
entropisch«.' Und weiter heif3t es:

14 Je heifler das Gas ist, desto schneller bewegen sich die Molekiile, desto grofier ist der Ener-
gieaustausch und damit der Warmeverlust. Maximale Entropie bedeutet daher maximalen
Wirmeverlust und den Tod des Systems, aber eigentlich durch Kalte. Tatsdchlich kollabiert
das System bei -273 Grad Celsius.

15 Vilém Flusser: Kommunikologie, Mannheim 1996, 12.



94

Die These, die menschliche Kommunikation sei ein Kunstgriff gegen die Einsamkeit zum
Tode, und die These, sie sei ein Prozess, der gegen die allgemeine Tendenz der Natur
in Richtung Entropie lauft, behaupten beide dasselbe. Die stumpfe Tendenz der Natur
zu immer wahrscheinlicheren Zustanden, [...] zur Asche (zum >Warmetod), ist nichts
als der objektive Aspekt der subjektiven Erfahrung unserer stupiden Einsamkeit und
unserer Verurteilung zum Tode.*

Das Kommunizieren gegen den Tod verdndert auch die Zeitwahrnehmung: Statt
linearen Fortschritts dominiert ein Kulturverstandnis, das Zirkularititen pramiert -
analog zur zeitlosen Welt des Erzédhlers. Gibt dieser in seinen Erzéhlungen nun In-
formationen an Richard weiter und hilt damit den Energieaustausch innerhalb des
Mikrosystems seines Elternhauses am Leben, so gelingt dies in der dialogischen
Kommunikation nicht. Hier greift Niklas Luhmanns Dictum von der Unwahrschein-
lichkeit des Gelingens von Kommunikationen, das ebenfalls auf der operationalen
Geschlossenheit von Systemen beruht. Kommunikation ist demnach gebunden an
drei Phasen: Verstehen, Erreichen der Empfinger sowie Erfolg im Sinne von hand-
lungspraktischen Konsequenzen aufgrund der Kommunikation.'” Dass alle drei
Phasen gelingen, ist hochst unwahrscheinlich: »Diese Unwahrscheinlichkeiten sind
nicht nur Hindernisse fiir das Ankommen einer Kommunikation beim Adressaten;
sie wirken zugleich als Schwellen der Entmutigung und fithren zum Unterlassen einer
Kommunikation, die man fiir aussichtslos halt.«'® Die Unwahrscheinlichkeit ver-
hindert die Entstehung von Ordnung, die die Basis fiir soziale Systeme ist. An dieser
Stelle treten die Zeichen- und Massenmediensysteme auf, denn sie konnen »als
Umformung und Erweiterung der Chancen fiir aussichtsreiche Kommunikation«
verstanden werden. Daraus wiederum kann das System entstehen als »die ins Wahr-
scheinliche umgeformte Unwahrscheinlichkeit der Kommunikation.«* Medien
ignorieren also in ihrer Eigenlogik die Unwahrscheinlichkeit und kommunizieren/
informieren unverdrossen weiter.

Ehrlichs Welt ist in diesem Sinne eine Manifestation dieser Unwahrscheinlich-
keit — doch liest man Luhmanns Diktum mit Flusser, so offenbart sich eine tief-
greifende Ambivalenz: Einerseits ist das Kommunizieren/Informieren als selbst-
referentielle Tdtigkeit unabhingig vom Erfolg und vom Verstehen ein Prozess, der
das Uberleben des Systems sichert, anderseits kénnte man aber auch sagen, dass
genau dieses Nicht-Gelingen von Kommunikation zum Kollaps des Systems bei-
tragt, da misslingende Kommunikationen wahrscheinlich sind und die Erzeugung
wahrscheinlicher Zustinde die Entropie befordert. Die Beteiligten reden aneinan-
der vorbei und richten sich in diesem Zustand des Nicht-Verstehens ein - keine
Reibung und keine Widerstinde werden tiberwunden, das System droht in stiller
Homoostase zu erstarren. Und da auch die Medien- und Zeichensysteme nicht zur

16 Ebd, 13.

17 Vgl. Niklas Luhmann: Die Unwahrscheinlichkeit von Kommunikation (1981), in: Kurs-
buch Medienkultur. Die mafigeblichen Theorien von Brecht bis Baudrillard, hrsg. von
Claus Pias u. a., Stuttgart 2004, 55-66, hier: 56 f.

18 Ebd., 57.

19 Ebd,6l.



95

Verringerung des Misslingens der Kommunikationen beitragen und schliefilich so-
gar die Erzeugung von Informationen durch Erzidhlung an ihre funktionale Grenze
stofit, kann der Protagonist nur iiberleben, wenn er aus dem geschlossenen System
ausbricht. Dies geschieht wiederum durch die Intensivierung von Kommunikatio-
nen, beginnend mit der schon geschilderten Schliisselszene, der noch nicht wirk-
lich gegliickten, durch Anweisung von aufen herbeigefiihrten Begegnung mit der
(moglicherweise) ehemaligen Schulfreundin. Kurz darauf ergreift der Erzahler dann
die Initiative und nimmt Kontakt auf zu einem alten Freund seiner Eltern, Willy
Helbig, dem er sich sofort zu erkennen gibt (vgl. ab 170). Diese neue Beziehung
treibt zunehmend einen Keil zwischen Richard und ihn, und er 16st sich langsam
von dem kleinen Jungen, der ihn zur Informationsproduktion herausgefordert und
ihm damit einen Weg zu sich selbst eréffnet hat, auch wenn es nie ein Verstehen als
gemeinsame Basis gab.

Willy Helbig, der eine Reparaturwerkstatt (!) betreibt, begegnet der Erzdhler ver-
bliiffenderweise nun mit unverstelltem Vertrauen, wihrend sich seine Eltern gleich-
zeitig als Dreh- und Angelpunkt seines Traumas erweisen:

Helbig lachelt und dann schaut er mir ins Gesicht und fragt mich, wie es denn meinen
Eltern geht. Er habe sie ja schon sehr lange nicht mehr gesehen. Ich spiire kurz ein Zerren
in meinem Nacken, so als hatte ich da eine Fellfalte und wiirde hochgehoben, dann
gleichzeitig etwas Schweres, das sich auf meine Schultern legt, eine unsichtbare Sanfte
vielleicht, oder ein Rucksack voller Steine. (172)

Durch die Aufnahme dieses Kontakts — des einzigen, der den Erzahler mit seiner
Vergangenheit verbindet - kommen auch Erinnerungen bruchstiickhaft wieder.
Der Erzéhler beobachtet nun aktiver, und schliefllich kehren sogar die Worte in die
nach wie vor kontextlosen, aber besser in die Erlebenswelt des Erzahlers integrierten
Fernsehbilder zurtick (vgl. 214 f.). Dann kommt die Krisis: eine schwere Krankheit,
nach deren Uberstehen der Erzihler versucht, Pline fiir einen Neuanfang zu schmie-
den, doch der Hoffnungstrager, Helbig, verliert bei einem Brand sein Haus; Richard
und der Erzdhler gehen schliefilich in Fremdheit auseinander. Ende und Beginn
des Romans fiigen sich wieder ineinander - das Szenario des Biiros, von dem aus-
gegangen wurde und in das die Erzahlung miindet, ldsst vermuten, dass das kalte
Jahr beendet ist, der Erzdhler sein Innenweltleben vielleicht nicht verstanden, aber
zumindest partiell ent-traumatisiert hat.

Atmosphare und mediale Ambivalenz

Ehrlichs Romanwelt konstituiert ein umfassendes, geschlossenes System, dessen
Struktur und Funktionsweise eine geradezu verbliiffende Isomorphie zu medien-
theoretischen Thesen unterschiedlicher Provenienz aufweist. Sie spiegelt damit nicht
zuletzt die Vielschichtigkeit des Nachdenkens tiber Medien, in das sich Inkonsis-
tenzen, Unheimlichkeiten, Widerspriiche eingeschrieben haben und das doch von
einem grofen Paradigma beherrscht wird: dem System, dessen Prozesse bestimmten
Mustern und Regeln, aber auch Paradoxien und Ambivalenzen unterliegen, die sich



96

in der fiktionalen Welt starker zuspitzen lassen. So werden gerade durch die Aushe-
belung der kulturell standardisierten medialen Funktionen diese besonders betont.
In der Fiktionalisierung riicken sie als Medien wieder in das Bewusstsein, wo sie
doch sonst durch Gewohnung als wahrnehmungs- und handlungsstrukturierende
Dispositive kaum mehr in ihrer vermittelnden Funktion wahrgenommen werden.

Es geht damit im Roman nicht nur um einen Ausflug in die Innenwelt eines trau-
matisierten Protagonisten, sondern um die grundsétzliche Frage nach der Verflech-
tung von existentiellen atmosphérischen Lebensbedingungen mit den Mechanismen
des medial konturierten und konstituierten Weltverstehens, das von Dynamiken
geleitet wird, auf die menschliche Akteure nur noch begrenzt Einfluss haben. Die
Eigenlogik der Medien und der Systeme bildet eine Blackbox, deren Undurchsichtig-
keit uns alle atmosphdrisch bindet, uns aber moglicherweise gleichzeitig vor dem
entropischen Kollaps bewahrt, weil unser Bediirfnis nach Erkenntnis gerade des-
wegen bestidndig neue Informationswelten erzeugt. Im Roman jedoch erweisen sich
die technischen Massenmedien hierfiir als untauglich: Sie dienen nur als Spiegel-
welten der kontaminierten physikalischen und sozialen Atmosphére, machen diese
allerdings dadurch explizit. Das face-to-face-Gesprach und die Erzdhlung in ihrer
Ambivalenz von toxischer wie rettender Wirkung versetzen dagegen den mensch-
lichen Akteur in die Lage, mittels Kommunikationsaufnahme und -intensivierung
die Geschlossenheit des Systems zu durchbrechen. Dass die Diffusitit der Machtver-
héltnisse und der kommunikativen Dynamiken dennoch nicht endgiiltig aufgelost
wird, zeigen die epilogartigen letzten Seiten, die an den Beginn anschlieflen und den
Roman mit folgenden Worten beschlieflen:

Die Fenster und die groRe Eingangstiir sind triib wie Milchglas. Ich bin mir eigentlich
sicher, dass man fiir gewdhnlich hier durchschauen kann [...]. Ich glaube nicht, dass das
untere Stockwerk wahrend meiner kurzen Fahrstuhlfahrt nach unten schon vollstandig
eingeschneit wurde. Wahrscheinlich ist es draufen nur lberaus hell von der vielen
Sonne und meine Augen haben sich daran noch immer nicht gewohnt. (248)

So bleiben die Ambivalenzen der Wahrnehmung unaufgelost — Sonne oder Schnee,
Helligkeit oder Intransparenz - je nach Wissen um die Umstidnde variieren die
Selbstwahrnehmung und der eigene Weltzugang: Luft oder Schadstoffe, Informa-
tion oder Sinnlosigkeit — es bleibt der Akt des Kommunizierens und der Versuch,
Verstindigung herzustellen und damit durch gréfitmogliche Unwahrscheinlichkeit
unser Uberleben zu sichern, so toxisch unsere Umwelten auch sein mégen.

Christiane Heibach (Regensburg)



97

6 Phinomenologie: »Nachts war Regenc«. Friederike
Mayrockers Hermetisierung des Atmospharischen

Was unterscheidet die Darstellung von Atmosphdren in einem Sachtext von deren
Darstellung in einem Text, der unter einem >dsthetischen« Vorzeichen steht? Wie
lasst sich die Spezifik einer dsthetisierten Erfahrung des Atmosphérischen bestim-
men? Ich werde diese Frage im Folgenden anhand zweier Gedichte zu beantworten
suchen, die dem Frith- und dem Spitwerk Friederike Mayrockers entstammen.
Zudem werde ich mich begrifflich an einer philosophischen Theorie des Atmospha-
rischen orientieren, und zwar der von dem Kieler Philosophen Hermann Schmitz
entwickelten Neuen Phdnomenologie. Die Neue Phinomenologie hat Atmosphéren
als sogenannte »Halbdinge« beschrieben.! Zu den Halbdingen gehoren das Licht, die
Wirme, der Wind, die Frische oder die Stille, Phanomene also, die im Unterschied
zu den Dingen nicht kontinuierlich wahrnehmbar sind, weil sie eine unterbrech-
bare Dauer haben. Solche Atmosphiren gleichen Stimmungen, die nach Schmitz
objektive Gefiihle darstellen, da sie raumlich ausgedehnt und in ihrem Spiiren nicht
auf affektives Betroffensein angewiesen sind.> Zur genaueren Beschreibung des Er-
spiirens von Atmosphéren wahlte Schmitz in Der Gefiihlsraum also die Kategorie
der Stimmung: »Alle Gefiihle bezeichne ich, sofern sie weit sind, und weil sie als
Atmosphidren simtlich weit sind, als Stimmungen.«> Schon Ludwig Binswanger
prégte im Anschluss an Martin Heideggers Begriff der Stimmung und unter Riick-
griff auf Theodor Lipps’ Begrift der »Raumseele«* die Kategorie des »gestimmten
Raumes«.” Diese Kategorie griff Schmitz auf, wenn er Stimmungen zum Grund-
prinzip seiner Theorie des »Gefiihlsraums« entwickelte. Gefiihle seien generell
»raumlich ergossene Atmosphéren«, wobei Schmitz die von Theodor Lipps theo-
retisierte Stimmungseinfithlung im Anschluss an die Leib-Philosophie Merleau-
Pontys als »leiblich spiirbares Hineingeraten« in solche Atmosphéren beschreibt.
In diesem personlichen Zuschnitt wird eine Atmosphire dann zu einem Moment
der Situation auf der Subjektseite, d. h. zu einem Halbding. Halbdinge kénnen also
sowohl eine erlebbare Atmosphire als auch eine Stimmung oder aber eine plétzlich
sich einstellende Situation sein. Bohme hingegen sieht darin eine wichtige Differenz,
insofern den Halbdingen ein Aspekt der Erkenntnis fehle, der wiederum einer wahr-
genommenen Atmosphére zukomme:

Erkenntnis setzt schon eine gewisse Distanz voraus und ein Setzen von etwas als etwas.
Das bloRe Spliren einer Atmosphare enthdlt diese Distanz noch nicht. In dem Moment,
in dem aber die Atmosphare als Weise der Anwesenheit von etwas verstanden wird,

1 Zum Begriff der Halbdinge vgl. Hermann Schmitz: Der unerschépfliche Gegenstand.
Grundziige der Philosophie, Bonn 1990, 216 ff.

Hermann Schmitz: Der Gefiithlsraum (= System der Philosophie 3.2), Bonn 1969, 369.
Ebd., 259.

Theodor Lipps: Asthetik: Psychologie des Schénen und der Kunst, Leipzig 1906, 196 ff.
Ludwig Binswanger: Das Raumproblem in der Psychopythologie, in: ders.: Ausgewéhlte
Vortrage und Aufsitze, Bd.II: Zur Problematik der psychiatrischen Forschung und zum
Problem der Psychiatrie, Bern 1955, 195 ff.

U W N



98

wird dieses Etwas als etwas erfahren, namlich als in bestimmter Weise anwesend. Das
bloRe Splren wird dadurch zu einem Gewahren. Etwas wird durch die Atmosphare, die
es verbreitet, wahrgenommen.®

Gernot Bohme stellte im Anschluss an die Neue Phdnomenologie in seiner Neuen
Asthetik den Begriff der » Atmosphire« ins Zentrum. Die »kleinbiirgerliche Atmo-
sphére« beziehungsweise der »Muff« einer unbekannten Wohnung, die »zeitlose
Stille« eines sonnenbeschienenen Kirchplatzes, die »gruftige Kiihle« eines Kellers,
die »Weite des Meeres »oder die »Dichte des Waldes« sind Beispiele fiir am Kon-
zept der Halbdinge orientierte Atmospharen.” Dabei beschrinkt sich diese Kategorie
keineswegs auf Naturerlebnisse: Bohme nennt zudem die unterkiihlte Atmosphare
eines Empfangs, die kulturelle Atmosphidre etwa der 20er Jahre, die spezifische
Atmosphiére der Armut oder die angespannte Atmosphiére sozialer Konflikte.® Es
bedarf jenes »eigenleiblichen Spiirens«, um solche Atmosphédren wahrzunehmen,
denn diese lassen sich nicht einfach sehen, héren, schmecken, riechen oder betasten.
Erfasst werden Atmosphidren vielmehr in jenen spezifischen Stimmungen, die durch
Adjektive wie etwa heiter, diister, driickend, gespannt, triibe und trostlos charakte-
risiert sind.’

Vor diesem Hintergrund entwickelte Bbhme im Anschluss an Schmitz die Kate-
gorie der Ingression als Hineingeraten in solch atmosphérische Stimmungen, die stets
von einer Erfahrung der Diskrepanz als Abweichung vom je eigenen Gestimmtsein
begleitet sei.'® Freilich muss man hier prézise sein: Die Gegenstinde des eigenleib-
lichen Spiirens bezeichnet Schmitz eher als Halbdinge, Bchme hingegen eher als At-
mosphéren. Die beiden Begriffe sind also nicht vollkommen identisch: Nach Bohme
ist das atmosphirische Spiiren als zentrales Prinzip seiner Neuen Asthetik vom leib-
lichen Spiiren im Sinne der Neuen Phéidnomenologie zu unterscheiden. »Das leibliche
Spiiren« sei »ein Sichspiiren, wihrend in der Wahrnehmung der Atmosphére eben
doch die Atmosphdre dasjenige ist, was wahrgenommen wird.«'! Gleiches gilt im
Grunde auch fiir die Differenz von Halbdingen und Atmosphiren, insofern Halb-
dinge im Sinne Schmitz noch stirker unter dem Vorzeichen des Sich-Spiirens stehen.
Andererseits unterscheidet Schmitz anders als Bchme zwischen einem »Fiihlen als
Wahrnehmen des Gefiihls als einer Atmosphére« und einem »Fiihlen als affektives
Betroffensein davon«.'? Ein atmosphdrisches Gefiihl angesichts der Natur bezie-
hungsweise der Landschaft kann man also als »distanzierter, eventuell dsthetisch
genieflender« Betrachter wahrnehmen,"” man kann aber auch zu einem von diesem
Gefiihl Betroffenen werden.

6  Gernot Bohme: Atmosphire. Essays zur Neuen Asthetik, Frankfurt a. M. 1995, 136.
7  Ebd., passim.

8  Ebd., 95.

9  Ebd, 22.

1

0 Gernot Bohme: Aisthetik. Vorlesungen iiber Asthetik als allgemeine Wahrnehmungslehre,
Miinchen 2001, 45-50.

11 Bohme: Atmosphére (Anm. 6), 96.

12 Hermann Schmitz: Die Liebe, Bonn 1993, 48.

13 Ebd., 49.



99

Das Prinzip der Rhythmisierung

Warum eignet sich die Neue Phidnomenologie besonders gut, um die Asthetisierung
des Atmospharischen, also dessen Darstellung in einem lyrischen Text von der Dar-
stellung in einem Sachtext zu unterschieden? Inwiefern liefert die Neue Phdnomeno-
logie Merkmale, welche den unter dsthetischen Vorzeichen stehenden Text in seiner
Darstellung von atmosphérischen Phanomenen vom Sachtext unterscheiden? Die
Antwort auf diese Frage liegt im Prinzip der rhythmischen Gestaltung, die das leib-
liche Erleben im Sinne der Neuen Phinomenologie mit den Strukturprinzipien ds-
thetischer beziehungsweise lyrischer Texte gemein haben. Die rhythmische Struktur
ist ndmlich ein zentrales Prinzip des leiblichen Spiirens, und zwar im Sinne einer Ab-
folge von Engung und Weitung beziehungsweise Spannung und Schwellung: Wenn
Engung und Weitung beziehungsweise Spannung und Schwellung sukzessive auf-
einander folgen, nennt Hermann Schmitz dies einen sukzessiven leiblichen Rhyth-
mus.'* Das Gegenteil dessen ist Intensitit, bei welcher Spannung und Schwellung
nicht aufeinander sukzessiv folgen, sondern simultan miteinander konkurrieren.

Wie wird diese sich in den verschiedenen Formen des Spiirens jeweils éndernde
Rhythmik ins Gedicht transformiert? Ist die metrisch geregelte Sprache eines
Gedichts, d.h. die Uberformung des >normalen«< Sprechrhythmus durch ein re-
gelmifliges akustisches Muster, orientiert am je spezifischen Modus des leiblichen
Spiirens? Beantworten ldsst sich diese Frage nur durch eine Beurteilung der Uber-
einstimmung von Spiiren und Versprachlichung, Anhaltspunkt fiir dieses rhythmi-
sche Indiz des lyrischen Gespiirs ist die »stimmige« Transformation von Engung und
Weitung beziehungsweise Spannung und Schwellung in die entsprechende Sprach-
Rhythmik von Hebung und Senkung als Grundform lyrischer Prosodie. Begreifen
wir die leibliche Tendenz zu rhythmischem Schwingen zwischen Spannung und
Schwellung beziehungsweise Engung und Weitung als wesentliches Signal spiirender
Sensibilitdt, dann wire eine »stimmige« Transposition in jenem Moment erreicht,
wenn sich hinsichtlich der Rhythmik des Gedichts eine Art Synchronisierung bezie-
hungsweise eine noch genauer zu beschreibende Ahnlichkeit zur leiblichen Rhyth-
mik einstellt. Dass sich Prozesse leiblichen Spiirens auch sprachlich darstellen und
in Gedichte umsetzen lassen, betonte schon Hermann Schmitz selbst:

Rhythmus geht »unter die Haut«, weil er als Gestaltverlauf auf den spiirbaren Leib tiber-
springt; daher werden Gedichte, die intim betroffen machen sollen, eher in Versen als
in Prosa verfalt.te

Istesim leiblichen Spiiren das Zusammenspiel von Engung und Weitung beziehungs-
weise Spannung und Schwellung, so bezieht sich die Rhythmik im Falle lyrischer
Sprache auf zweierlei Phdnomene: Zum einen die Metrik, zum anderen die Rhyth-
mik eines Gedichtes. Mit Metrik meine ich die Sukzession von Hebung und Senkung
beziehungsweise fallendem und steigendem Rhythmus, der — im Unterschied zum

14 Hermann Schmitz: Der Leib [1965] (= System der Philosophie. 2.1), Bonn 1998, 29.
15 Vgl. ebd., 111-151.
16 Hermann Schmitz: Neue Grundlagen der Erkenntnistheorie, Bonn 1994, 133.



100

gleichbleibenden Takt der sinngemif8 wechselnden Bewegung der Sprache — durch
Betonung und Pausen entsteht. Orientieren kann man sich beziiglich der Frage nach
steigender oder fallender Rhythmik am Wechsel von Hebung und Senkung, also
dem Wechsel zwischen betonten und unbetonten Silben, der in zweisilbigen oder
dreisilbigen Taktarten zum Ausdruck kommen kann. Steigende Taktart im zweisilbi-
gen Metrum ist bekanntlich der Jambus wie in den Worten Erfolg, Verluast, zugléich
usw.; steigende Taktart im dreisilbigen Metrum ist der Anapdst wie etwa in Polizéi,
autondm, Konsequénz. Fallende Taktart im zweisilbigen Metrum ist entsprechend
der Trochdus wie in Vorteil, Tiéfsinn, éinzeln usw., fallende Taktart in dreisilbigem
Metrum ist der Daktylus, etwa in Wasserfall, Vordergrund, angenehm usw.

Unter Rhythmik ist dagegen die von diesen metrischen Bestimmungen unabhén-
gige, also »freie« Form verstanden, die sich nicht unbedingt anhand der Abfolge
betonter und unbetonter Silben, sondern eher an der Abfolge der Kola erkennen
lasst. Ein Kolon bildet sich durch leichte Atempausen oder merkliche Einschnitte
beim Sprechen und gliedert so den Sprechtakt beziehungsweise den Vers. In der
ungebundenen Rede wird die Periode durch Kola gegliedert,'” denn diese markieren
Sprecheinheiten, die durch Kommata oder Atempausen voneinander getrennt sind.
In der Lyrik bilden hingegen Einheiten bis zu sechs Versfiiflen ein Kolon, wobei
entsprechend die Lange oder Kiirze der einzelnen Kola den Schwung, Fluss oder
Nachdruck des Verses bedingt. Dieser kolometrische Rhythmus ist im Grunde seit
Klopstocks freier Rhythmik, spatestens jedoch mit Beginn des frithen zwanzigsten
Jahrhunderts vom klassischen Metrum zu unterscheiden, wie man seit dem Phan-
tasus von Arno Holz weifS.

Eine Ubertragung der von Schmitz sogenannten leiblichen Okonomie auf das
Gedicht ist also nicht unbedingt dann gegeben, wenn das Gedicht ein klar erkenn-
bares Metrum besitzt, da das Metrum nicht als identisch mit moderner Rhythmik
gelten darf. Im Gegenteil: Metrum und inhaltliche Akzentuierung, also Rhythmus,
liegen in vielen Gedichten gerade des 20. Jahrhunderts oftmals im Widerstreit. Ge-
nau dieser Widerstreit aber eroffnet den Zugang zum inhaltlichen Aspekt atmo-
sphérischen Spiirens, insofern ja auch das Spiiren nicht immer von gleichmafliger
Rhythmik geprigt ist. Zwar befindet sich nach Schmitz die rhythmische Abfolge
von Spannung und Schwellung beim Einatmen oder bei der Kraftanstrengung durch
Heben, Ziehen, Klettern und Ringen ungefihr im Gleichmaf3. Leibliche Regungen
unterscheiden sich jedoch gerade hinsichtlich der Rhythmik von Spannung und
Schwellung. Deren Zusammenhang kann simultan und gleichmiflig sein wie beim
Einatmen, nicht rhythmisch ist jedoch nach Schmitz etwa der Schmerz, der nur
durch Pausen rhythmisiert werden kann. Ahnlich verindert sich der Rhythmus von
Spannung und Schwellung im Gefiihl der Angst oder der Wollust, wo er ebenfalls
nicht mehr gleichmiaflig rhythmisch ist: In der Angst tiberwiegt nach Schmitz viel-
mehr die Spannung, in der Wollust tiberwiegt die Schwellung. Der Antagonismus
von Engung und Weitung resp. von Spannung und Schwellung wirkt also dann
als Rhythmus, wenn er sukzessiv zum Ausdruck kommt. Er wird jedoch nicht als
Rhythmus, sondern als Intensitit beziehungsweise Intensivierung erlebt, wenn er

17 Heinrich Lausberg: Elemente der literarischen Rhetorik, Miinchen 1979, 147 ff.



101

simultan erscheint. Eben dies bezeichnet der Schmitzsche Begriff der leiblichen
Okonomie, die er als eine Art Band umschreibt, das umso straffer angezogen sei, je
starker Engung und Weitung als Spannung und Schwellung rhythmisch ineinander
verschrankt seien. Es sei umso lockerer beziehungsweise als Intensitét erfahrbar, je
mehr sie sich voneinander l6sten. Das konne der Fall sein in »privativer Weitung«
»z.B. im Augenblick der Erleichterung, wenn es dem Menschen wie ein Stein vom
Herzen fillt [...] oder auch, wenn ihm in friedlich schoner, freier Natur das Herz
aufgeht«.'® Ebenso lockere sich das Band der leiblichen Okonomie in »privativer
Engung im peinlichen oder freudigen Erschrecken.«"

Gleiches gilt im Grunde auch fiir lyrische Prosodie: Je gleichférmiger, d. h. am
Metrum orientiert der Rhythmus, desto spannungsdrmer die gesamte Prosodie des
Gedichts. Intensitdt ist daher auch im Kontext eines Gedichts als Gegenbegriff zu
metrischer Rhythmik zu verstehen, weshalb wir nicht nur das Zusammenspiel von
Engung und Weitung beziehungsweise Spannung und Schwellung, sondern auch
dasjenige von Metrik und Rhythmik als ein Spannungsfeld begreifen. Ziehen wir
zur Erlduterung die berithmte Kleine deutsche Versschule Wolfgang Kaysers heran, in
welcher fiinf rhythmische Typen unterschieden werden. Der erste Typ ist der »metri-
sche Rhythmus«, bei dem der Rhythmus sich ausschliefllich nach dem Metrum rich-
tet und daher als solcher gar nicht existiert. In diesem gibt es kein Spannungsfeld von
Metrik und Rhythmik, sondern einen schlicht leiernden Tonfall, entsprechend fehlt
es im Gedicht an Intensitdt.” Anders ist dies in den iibrigen Formen: Zweiter Typ
ist der »flieBende Rhythmus«, wie er nach Kayser in den liedartigen romantischen
Gedichten Clemens Brentanos vorliegt,?" drittens nennt Kayser den ausgewogenen
klassischen, »bauenden Rhythmus«, bekannt aus dem Alterswerk Goethes,” viertens
den »gestauten Rhythmus« etwa von Annette von Droste-Hiilshoft,” und fiinftens
den »stromenden Rhythmus«** aus den Hymnen Holderlins oder Goethes: Stets sei
in diesen letzten vier Féllen ein Spannungsfeld zwischen Rhythmik und schlichter
Metrik und daher auch Intensitit gegeben.

Regnerische Atmospharen in der frilhen und spaten Lyrik
Mayroéckers

Wenn wir den Begriff der Atmosphire nun auf die Lyrik Friederike Mayrockers an-
wenden, dann ist zundchst das hohe Mafl an Hermetik zu bedenken, welches in
Mayrockers Lyrik dominiert. Als Mitglied der Wiener Gruppe gilt insbesondere fiir
Mayrocker die These Dieter Lampings, der gemaf3 sich die Lyrik der Moderne von
der »Erlebnis- und Stimmungslyrik« des 18. und 19. Jahrhundert gelost habe, indem

18  Schmitz, Der unerschépfliche Gegenstand (Anm. 1), 123.

19 Ebd.

20 Vgl Wolfgang Kayser: Kleine deutsche Versschule, Bern 1982, 104.
21 Ebd, 111.

22 Ebd, 112.

23 Ebd, 114.

24 Ebd, 116.



102

sie »neuartige, zundchst betont nicht-realistische, verfremdende Darstellungswei-
sen« verwende.” Allerdings 16ste sich Mayrdcker zu einem bestimmten Zeitpunkt
ihres Schaffens auch vom experimentellen Prinzip der Wiener Gruppe. Dies bezeugt
ihr berithmtes Interview mit Siegfried J. Schmidt, in welchem Mayrocker die zeitli-
chen Entwicklungslinien ihrer Schreibarbeit folgendermafien charakterisiert:

Die Ansicht, daf8 ich nur mit Sprache arbeite hat sicher in den Experimentierjahren zum
groBten Teil gestimmt, ungefahr 1966/67 bis 1970/71. Fiir die Zeit von 1942 bis unge-
fahr 1966 und von 1971/72 bis heute gilt auf jeden Fall, daf8 der Schwerpunkt auf dem
Autobiographischen liegt, wobei fiir die Arbeit seit 71/72 bis heute nicht vergessen wer-
den darf, dal? es daneben einen wichtigen Schwerpunkt auf dem Sprachlichen gibt.2

Diese Loslosung Mayrockers von ihrer im engeren Sinne experimentellen Phase
wird im Interview mit Siegfried J. Schmidt allerdings auf die Prosa konzentriert:
»1971 hatte ich plotzlich genug vom sogenannten experimentellen Prosaschreiben.
(Das muss nach dem Amerika-Aufenthalt gewesen sein.)«*” Gemeint sind damit jene
»totalen texte«, die sie in den Anthologien Minimonsters Traumlexikon von 1968
und Fantom Fan von 1971 veroffentlichte. Vor dieser Phase liegt der Schwerpunkt
ihrer Lyrik »auf dem Biographischen«, wie unser erstes Beispiel atmosphérischer
Regengedichte zeigt:

Friederike Mayrocker: zweiter Dezember (1960)

aus einem Regen der du warst den Himmel fallen

gesplirt gegen mich, gegen meine Arme als wollten sie dich
auffangen! —ach, wenn nach dir aber meine ganze (Kérper)Seele
verlangt bleibst du im Schatten, regungslos. Du hast mich
vergessen langst

wenn auch sanft an meine Wange

wie Tranen flieRen deine Schniire?

Zweifelos ist in dieser kurzen Gedichtnotiz von 1960 auch die Liebesklage einer Ver-
lassenen formuliert, wie die sehr ausgefallene, fast private Assoziation des lyrischen
Du mit dem fallenden Regen verdeutlicht: Der abwesende Adressat dieser Zeilen
wird im Sinne einer Apostrophe also zugleich in die Natursphére transzendiert.
Man wiirde aber dem mystisch-erotischen Anspruch dieser Zeilen nicht wirklich
gerecht werden, wenn man dies als Ausdruck einer reinen Liebesklage lesen wiirde.
Das Motiv der Sehnsucht wird hier von seinem rein psychologischen Verstandnis
gelost und in ein durchaus ozeanisches Gefiihl tiberfithrt. Zudem ist hier deutlich
die paradoxe Differenz zwischen aktiver und passiver Phantasie erfasst, der gemaf3

25 Dieter Lamping: Moderne Lyrik. Eine Einfithrung, Géttingen 1989, 10.

26  Siegfried J. Schmidt: »Es schief3t zusammen«. Gesprach mit Friederike Mayrocker (Mirz
1983), in: ders. (Hrsg.): Friederike Mayrdcker, Frankfurt am Main 1984, 261.

27 Ebd., 264f.

28  Friederike Mayrocker: Ausgewéhlte Gedichte 1944-1978, Frankfurt am Main 1979, 54.



103

das bewusste Verlangen der »Korper-Seele« unbeantwortet bleibt, sich also der ab-
wesende Geliebte eher in den Momenten ungewollten beziehungsweise gar unver-
hofften Erlebens in seiner Prisenz spiiren ldsst. So bleibt ein kriftiges und durchaus
nachhaltiges Bild einer Naturszene, in welcher die Mystik des Regens eine dufSert
prizise Darstellung erfahrt. Himmel, Du und Regen verschmelzen hier zu einer sanft
niederprasselnden, die Sehnsucht des lyrischen Ichs verstarkenden Impression. Und
doch verbleibt dieses Gedicht in der skeptisch-melancholischen Distanz, wenn es
inmitten dieses Regens die Tatsache bedenkt, dass lingst schon das Vergessen diese
Liebe dominiert. Die Stirke dieses knappen Gedichtes liegt jedoch zweifellos in der
Intensitét des geschilderten Gespiirs, das sich jenseits aller Wahrscheinlichkeit ganz
dem mystischen Gefiihl hingibt.

Ich komme damit zum zweiten Beispiel, welches nachdem Ende der »Experimen-
tierjahre« von 1966 bis 1971 entstand. War demnach in ihrer rein experimentellen
Phase die Sprache als Material fiir formale Arrangements entwickelt, wohingegen
die psychologische Dimension der frithen Phase weitgehend ausgeblendet wurde, so
distanzierte sich Mayrocker nunmehr wieder von dieser rein experimentellen Form
und offnete sich in Prosa wie Lyrik erneut der psychologisch-autobiographischen
Dimension. Mit Blick auf ihre Lyrik kann man die Begriffe des Autobiographischen
und des Sprachlichen wohl als Fixpunkte sehen, die keine feste theoretische Ori-
entierung haben: »Die meine Arbeiten begleitenden Theorien und Ansichten befin-
den sich in einem Zustand permanenter Bewegung, die zwar ihr Tempo dndern, sich
aber an keinem Punkt fixieren ldsst weil dadurch die Arbeit selbst gestort wiirde.«*
Die Unterscheidung zwischen dem sprachlichen und dem biographischen Schwer-
punkt ist demnach nicht als klarer Bruch im Gesamtwerk zu verstehen, sondern eher
als grundlegende Charakterisierung ihrer Lyrik zu sehen, die sich zwischen diesen
beiden Polen changierend bewegt. Demnach lassen sich autobiographisch orien-
tierte Gedichte auf die Arbeit an der Sprache ein, wie auch umgekehrt selbst noch
ihre eher abstrakte Spracharbeit in den experimentellen Texten der spaten 1960er
Jahre an der Verarbeitung biographischer Situationen beteiligt zu sein scheint. Dies
zeigt ihr Gedicht Die Abschiede von 1973. Es ist wie viele Gedichte dieser Zeit durch
ein kithnes Zusammenspiel von Variation und Wiederholung gekennzeichnet, ohne
jedoch in reine Wortspiele im Sinne etwa der Lyrik der Wiener Gruppe zu verfallen.
Vielmehr gelingt Mayrocker trotz der formalen Abstraktheit eine dichte Darstellung
herbstlicher Atmosphéren:

Friederike Mayrocker: Die Abschiede (1973)

Nachts war Regen den Kopf verschamt nach hinten gedreht
Nachts war Regen liber eine Unebenheit auf dem Weg gestolpert
Nachts war Regen den Kopf verschamt nach hinten gedreht das
Hindernis vorwurfsvoll betrachtet nachts war Regen

Uber eine Pfiitze im Garten gesprungen nachts war Regen
Fremdartig Aussehende angestarrt ihnen nachgestarrt

29  Friederike Mayrocker: Mail Art I, in: Magische Blatter I-V, Frankfurt am Main 2001, 9.



104

Nachts war Regen Kopf gegen Eisenpfeiler weil nach hinten gedreht
Zuriickgewichen gelacht sich seiner Neugier geschamt

Gegen den nachsten Pfeiler angerannt wieder gelacht diesmal gespielt
Diesmal gespielt nachts war Regen

Nachts war Regen sein Taschentuch sein Nestling ein wenig

Ein wenig aus der Hosentasche gerauft besonders im Sitzen

Nachts war Regen die abgewanderten Teile des Ortes

Ist seinem Stern nachgegangen nachts war Regen direkt auf der Strasze
direkt auf der Szene ich meine er ist tot

aber ich meine er ist tot nachts war Regen nachts war Regen

die arabischen Lilien aber wie Salomo im Traum nachts war Regen

bat er um die Gabe die Herzen der Menschen zu rithren

nachts war Regen eine Pfuitze im Garten es wird immer noch

gestorben dort wartete ich darauf der Baum unter dem ich

ruhen will nachts war Regen nachts war Regen und streckte den kleinen
Finger der rechten Hand hoch und sagte er fiihle sich nun in seinem

Kleinen Finger stecken nachts war Regen er fiihle wie sein kleiner

Finger sich lber ihn lustig mache nachts war Regen dort wartete ich

Darauf getreu bis in den Tod und textgetreu

Die abgewanderten Teile des Orts nachts war Regen

Die abgewanderten Volker der Erde die abgewanderten

Sterne des Himmels nachts war Regen aber ich meine er ist tot

Direkt auf der Strasze direkt auf der Szene

Ist seinem Stern nachgegangen nachts war Regen

Uber eine Pfuitze im Garten nachts war Regen ein stiller Gast

Bewegte die sanften Augen blickte mich lange an

Der Kronleuchter rasselt kommt heruntergerasselt vor dem

Hinweggang nachts war Regen Spharen und Globen nachts war Regen eine
Rechtsfertigungsrede die ganze U-Bahnstation atmete Unmut Banderole von
Konservenbiichsen lagen verstreut auf den Schienen eine behende Pendeluhr
Nachts war Regen einer zufallig ausgewahlten Person

Nachts war Regen als der Sturm ihre Stimmen zerfetzte beim Aufmarsch durch
Die Stadt nachts war Regen erhitzte Magie

Der Kronleuchter rasselt kommt heruntergerasselt vor dem

Hinweggang nachts war Regen Spharen und Globen nachts war Regen eine
Rechtsfertigungsrede die ganze U-Bahnstation atmete Unmut Banderole von
Konservenbiichsen lagen verstreut auf den Schienen eine behende Pendeluhr
Nachts war Regen einer zufallig ausgewahlten Person

Nachts war Regen als der Sturm ihre Stimmen zerfetzte beim Aufmarsch durch
Die Stadt nachts war Regen erhitzte Magie

Schneewetter Donaustrom wir standen vorm Haus nachts war Regen

Wir traten auf die Terrasse nachts war Regen eine Ahnung hatte

Genligt eine Spur zur Erkennung der Lage das kam liber mich

Die fliichtigen Feste die nicht-gerufenen Werke die Schwamme im Gras

Die verborgenen Zeichen nachts war Regen

Der Name von Birkens Hund die Pilze im nassen Gras das kam tiber mich



105

Nachts war Regen er bewegte die sanften Augen

Ist seinem Stern nachgegangen nachts war Regen die arabischen Lilien

Im Konzertsaal die abhebenden Vogel die fliegenden Vogel liber den

Kopfen des Quartetts nachts war Regen zeigt ihn bei den versuchen

Sich Erwartungen zu entziehen vor dem Hinweggang nachts war Regen

In delfischer Sprache den Fachjargon nicht mehr ertragen wollen

Direkt auf der Strasze direkt auf der Szene

Nachts war Regen zum Nil ist seinem Stern nachgegangen die

Einsame Stimme die angstvollen Stunden nach war Regen die

Arabischen Lilien sein Taschentuch sein Nestling

Immer ein wenig gerauft nachts war Regen aus seiner hosentasche besonders
Im Sitzen die Gegenlberstellung der Gedanken die Vertilgung der

Gefiihle die Einflisterung der Zweifel nachts war Regen als der Sturm

Ihre Stimmen zerfetzte der Baum unter dem ich ruhen will dort

Wartete ich darauf den Schultern der Musiker gegen ihre abwehrenden
Handflachen die Vogel nachts war Regen erster Bewolkungs-

Aufzug jetzt rufe ich fast alle Leute an die ich kenne aber ich meine

Er ist tot nachts war Regen direkt auf der Strasze direkt auf der Szene

Was ist schiefgegangen was haben wir versdumt sein Taschentuch sein Nestling
Immer ein wenig aus der Hosentasche gerauft sein Kukuruzmantel

Nachts war Regen nachts war Regen Morgenrote greift langsam herauf

Nachts war Regen schon braun dugig ihr scheuer und lebhafter Blick schalkhaft
Geschweift nachts war Regen hantiere mit Zeit immer wieder am Teltower Damm
Entlang atemlos durch den Morgen nachts war Regen

Einbringen des jlingst Getraumten

Nachts war Regen erhitzte Magie nachts war Regen Schneewetter Donaustrom
Als der Sturm ihre Stimmen zerfetzte als die beiden Flaktirme

In der ungebrochenen Erinnerung plotzlich zusammensackten

Dort wartete ich darauf der Baum unter dem ich ruhen will nachts war Regen
Um halb zehn nachts war Regen zum Kleid gewtiinscht Gebande ein weiszer Gurtel
Wildbretpastetchen gebacken Biicher bestellt nachts war Regen den Robot zu
laben direkt auf der Szene nachts war Regen direkt auf der Strasze

ist seinem Stern nachgegangen nachts war Regen die abgewanderten

Glieder der Menschheit nachts war Regen

Verwegenheit der Augen und Ohren das kam tiber mich sein Kukuruzmantel
Eine eng geglrtete Taille schaffte ihr Lust nachts war Regen wir muszten durchs
Heizhaus nachts war Regen sie bewohnte das Kellergeschosz im Garten

Die weiszen Baume nachts war Regen der Baum unter dem ich ruhen will

Dort wartete ich darauf nachts war Regen das kam tiber mich

Vor dem Hinweggang nachts war Regen die Gabe die Herzen der Menschen zu
Rihren nachts war Regen ein kompromiszloser Geist wo alle kriechen.*°

30 Friederike Mayrocker: Gesammelte Gedichte, Frankfurt am Main 2004, 248 ff. (Meine Kur-
sivierung, BMS.)



106

Ein wichtiges Stichwort zur Deutung des Gedichtes Die Abschiede ergibt sich aus
Mayrockers Beziehung zu Walter Héllerer und dessen berithmten Thesen zum lan-
gen Gedicht von 1965. Bekanntlich sah sich Mayrocker seit Anbeginn ihres dichte-
rischen Schaffens mit Hollerers Thesen konfrontiert. 1965 prigte Gerald Bisinger in
einer Rezension zu Mayrockers Gedichtband metaphorisch erstmals diese fiir die
Mayrocker-Forschung bis heute zentrale Zuordnung, sprach also von einer »G9ster-
reichischen Variante« des langen Gedichtes. Dabei spielt in Bisingers Beobachtung
die Kategorie der Atmung eine wichtige Rolle. »Friederike Mayrocker, so schreibt
er, »verdankt ihren freieren Atem, »der im Versbau, im Schriftbild Gestalt annimmt«
(Hollerer), dem Riickzug auf Tag- und Nachttraumereien, auf diffizile Sinneswahr-
nehmungen, auf einen Reichtum an privaten, subtilen Assoziationen.«* In der Tat
hatte sich Hollerer in seinen Thesen zum langen Gedicht sowie seiner im gleichen
Jahr 1965 verfassten Theorie der modernen Lyrik dezidiert auf Charles Olsons
Theorie des projektiven Verses bezogen, was etwa in der sechsten These deutlich
wird, die eine Paraphrase des projektiven Verses darstellt: »Der physiologische Be-
wegungsrhythmus (Atmen, Horen, Sprechen) soll sich in den Versen ausdriicken;
die typographische Anordnung der Langzeilen ist dabei wichtig.«** In einem 1967
im zweiten Teil von Hollerers Theorie der modernen Lyrik veroffentlichtem Essay
sprach auch Mayrocker — Hollerers neue Form akzeptierend - von Ihren »langen
Gedichten« und betonte, diese seien »das AufSerste an Poesie, wozu ich bisher fihig
war.«”* In diesem Essay findet sich zudem eine genauere Erlduterung ihrer poeti-
schen Verfahrensweise: »Ich konnte Ihnen etwas von random-Elementen in meinen
Texten erzéhlen, von dsthetischen Verdichtungs- und Verdiinnungszonen.«** Ran-
dom-Elemente lassen sich als Zufallselemente beschreiben: Ein Verfahren, welches
im Gedicht Mayrockers eine ganz entscheidende Rolle spielt, wie noch zu zeigen ist.

Doch beginnen wir zunédchst mit einer formalen Beschreibung des Gedichtes.
Es verfiigt weder iiber ein Reimschema noch iiber ein Metrum, dennoch aber ist es
stark rhythmisiert: Gleichbleibende Elemente, die im Zitat kursiv markiert sind, bil-
den ein Wiederholungsprinzip, sich variierende Elemente, die nicht markiert sind,
bilden dagegen eine Art permutativen Kontrast. Die sich wiederholenden Leitmotive
verleihen dem Gedicht eine jenseits metrischer Formen angesiedelte Rhythmik; die
sich variierenden Elemente des Gedichtes gestalten dagegen ein inhaltliches Ge-
schehen, das durch verschiedene, einander ablosende Wahrnehmungsvorgéinge des
lyrischen Ichs geprégt ist. Deren Gegenstand ist ein narratives Geschehen, welches
sich aus den mit der ersten Zeile einsetzenden Halbsdtzen erschlieflen ldsst, die
in jeder Zeile auf die sich wiederholenden Leitmotive folgen. Wenn man also die
Leitmotive ausklammert, ersteht etwa der folgende, auf Nominativ und konjugiertes
Verb verzichtende Text: »[...] den Kopf verschamt nach hinten gedreht [...] / {iber
eine Unebenheit auf dem Weg gestolpert [...] / das Hindernis vorwurfsvoll betrachtet

31 Gerald Bisinger: Eine Osterreichische Variante des>langen Gedichtss, in: Siegfried J. Schmidt
(Hrsg.): Friederike Mayrocker, Frankfurt am Main 1984, 32-35, hier: 33.

32 Walter Hollerer: Theorie der modernen Lyrik. Dokumente zur Poetik I, Reinbek bei Ham-
burg 1966, 395.

33  Ebd., 754.

34 Mayrocker: Magische Blitter I-V (Anm. 29), 17. — Herv. von mir, BMS.



107

[...] / Giber eine Pfiitze im Garten gesprungen [...] / fremdartig Aussehende angestarrt
ihnen nachgestarrt« usw. Mit Beginn der Zeile 10 beziehungsweise 14 ist es mog-
lich, den fehlenden Nominativ zu ergénzen, wird hier doch erstmals ein Possessiv-
pronomen eingefiihrt, dass einen Protagonisten der Halbsdtze identifiziert: »man«
oder »er« hatte »sich seiner Neugier geschdmt« beziehungsweise »sein Taschentuch
sein Nestling ein wenig aus der Hosentasche gerauft«. Das Zusammenspiel von »er«
und »ich« in Zeile 16 ff. ldsst somit eine Begegnung beziehungsweise eine Interak-
tion erahnen, die entsprechend zu einem »wir« ab Zeile 40 ff. fiihrt: »Schneewetter
Donaustrom wir standen vorm Haus«. Diese Begegnung findet auf einem »Weg«
(Z. 2) beziehungsweise einer »Strasze« (Z. 14) statt, der als Ort den ersten Teil des
Gedichtes darstellt. Danach wandeln sich die Orte wie in aufeinanderfolgenden
Traumsequenzen: Ein offenbar geschlossener Ort mit »Kronleuchter, eine U-Bahn-
station mit »Schienen, ein »Haus, eine » Terrasse«, ein »Konzertsaal« mitsamt eines
»Quartetts«, eine Strafle namens » Teltower Dammy, zwei »Flaktiirme«, ein »Heiz-
haus« und ein »Kellergeschosz«. Wir haben es also keinesfalls mit einer situativen
Geschlossenheit zu tun, wie sie das erste Regen-Gedicht Mayrockers von 1960 kenn-
zeichnet. Vielmehr findet sich im spdteren Gedicht eine sehr unklare, traumartige
Abfolge ortlicher Gegebenheiten, die eine narrative Zusammenfassung im Sinne
einer inhaltlichen Konkretion dieses Gedichtes kaum erlaubt. Auffallend ist zudem,
dass samtliche zuvor das fortschreitende Geschehen benennenden Halbsitze ihrer-
seits sofort zu sich wiederholenden Leitmotiven werden: »nach hinten gedreht«, »ist
seinem Stern nachgegangens, »sein Taschentuch sein Nestling« sind Beispiele dieses
an Fugentechniken erinnernden Verfahrens. Diese sich wiederholenden Leitmotive
kulminieren im Text, so dass immer weniger auszumachen ist, welche Sétze sich
nicht wiederholen, also neuwertig sind und somit dass narrative Geschehen des
Gedichtes voranbringen. Es gibt also ganz im Unterschied zum fritheren Gedicht
keine Impression, sondern weit abstraktere Verdichtungs- und Verdiinnungsszonen:
Je nachdem, wie hiufig diese in den iterativen Prozess eingehenden Textelemente
aufeinander folgen und sich verdichten.

Mayrocker, Jandl und die Permutationstechnik von John Cage

Um Mayrockers auf einem Zufallsprinzip basierende Gestaltung von Verdichtungs-
und Verdiinnungszonen zu verstehen, ist ein Rekurs auf die Hintergriinde der
1960er Jahre beziehungsweise ihre enge Zusammenarbeit mit Ernst Jandl wichtig.
1965 tibersetzte Ernst Jandl Robert Creeleys Roman Island, 1969 iibersetzte er John
Cages Silence. Sowohl Creeley als auch Cage waren ihrerseits Gastdozenten am Black
Mountain College: John Cage verweist im Vorwort von Silence auf sein berithmtes
Theatre Piece Nr. 1, eines der ersten Happenings, welches er 1952 gemeinsam mit
dem Maler Bob Rauschenberg, dem Tanzer Merce Cunningham, dem Pianisten Da-
vid Tudor und dem Dichter Charles Olson am Black Mountain College inszeniert
hatte. John Cages Lecture on Nothing ging auf diese Performance am Black Mountain
College zuriick, der Text wurde im August 1959 gedruckt, und ich gehe davon aus,
dass dessen Gestaltungsprinzipien fiir Mayrockers Gedicht die Abschiede sehr ein-
flussreich waren.



108 | Wissensformen

Lecture on Nothing liegt eine besondere Anordnung zugrunde: Jede Zeile des Textes
ist in vier gleiche Maf3einheiten eingeteilt, jeweils zwolf solcher Zeilen bilden eine
rhythmische Einheit. Es gibt dabei 48 solcher Einheiten, die in fiinf grofe Teile auf-
geteilt sind und im Verhaltnis 7, 6, 14, 14, 7 stehen. Der Text ist dabei in vier Spalten
gedruckt, um eine rhythmische Lesen zu erleichtern. Jede Zeile ist von links nach
rechts, nicht von oben nach unten zu lesen. Entscheidend dabei ist die Tatsache,
dass die vier Mafleinheiten einer Zeile rhythmisch mit Percussion betont werden,
wohingegen der gelesene Text sich jeweils etwas verschiebt, die nicht alle Spalten
mit Textinhalt gefiillt sind. So entsteht ein permutativer Rhythmus, der fiir John
Cages Silence, aber auch fiir die im Anschluss an diese Ubersetzung von Jandl und
Mayrocker verfassten Texte dufSerst pragend gewesen ist (Abb. 6.1).

This lecture was printed in Incontri Musicali, August 1959, There are four
measures in each line and twelve lines in each unit of the rhythmic structure.
There are forty-eight such units, each having forty-eight measures. The
whole is divided into five large parts, in the proportion 7, 6, 14, 14, 7,

The forty-eight measures of each unit are likewise so divided. The text is
printed in four columns to facilitate a rhythmic reading. Each line is to be
read across the page from left to right, not down the columns in sequence.
This should not be done in an artificial manner (which might result from an
attempt to be too strictly faithful to the position of the words on the page), but
with the rubato which one uses in everyday speech.

LECTURE ON NOTHING

I am here . . and there is nothing to say .
If among you are
those who wish to get somewhere y let them leave at
any moment . What we re-quire is
silence 4 but what silence requires
is that I go on talking
Give any one thought
a push 8 it falls down easily
H but the pusher and the pushed pro-duce that enter—
tainment called a dis-cussion .

Shall we have one later ?

w
Or ,  we could simply de-cide not to have a dis-
cussfon y What ever you like , But
now there are silences and the
words make help make the
silences .
I have nothing to say

and I am saying it and that is

poetry as I need it

Abb.6.1 John Cage: Silence (Quelle: John Cage: Silence, Middletown 1961, 109).

Mayrockers Gedicht folgt in seiner rhythmischen Gestaltung diesem von John
Cage entwickelten Prinzip der Permutation: Gleichbleibende Elemente, die ich
in meiner Transkription kursiviert habe, bilden ein Wiederholungsprinzip, sich
variierende Elemente, die nicht kursiviert sind, bilden dagegen den permutativen
Kontrast. Wie sich dabei die Phasen verschieben, hingt letztlich von einem Zufalls-



109

prinzip ab, es ist vom Dichter selbst nicht vorhersehbar: So entstehen jene Verdich-
tungs- und Verdiinnungszonen, von denen Mayrocker im Interview mit Siegfried
J. Schmidt sprach. Vor dem Hintergrund dieser aus einem Zufallsprinzip hervor-
gehenden permutativen Rhythmik gestaltet Mayrdcker in ihrem Gedicht das inhalt-
liche Geschehen. Und dennoch gibt es auch bei Mayrocker verschiedene, einander
ablosende Wahrnehmungsvorgéinge des lyrischen Ichs: Deren Gegenstand ist eine
Abschiedsszene, bei welcher die ich und die er-Figur zu einem »wir« zusammen-
gefiigt werden, bevor sie mit einer Sterbeszene konfrontiert sind: »ich meine er ist
tot.« Wer dieser »er« ist, wird nicht klar, es scheint sich jedoch um jene Figur zu
handeln, die gegen Ende im kursiv gedruckten letzten Satz benannt wird: »ein kom-
promiszloser Geist wo alle kriechen.«

Man konnte nun sagen: Mayrdckers Lyrik hermetisiert das Atmospharische. Und
dennoch fithrt Mayrocker Hermetisierung nicht zu einer Auflésung des Atmospha-
rischen, da dieses — nah an der Grenze zur reinen Abstraktion - in einem entschei-
denden Prinzip erkennbar und erhalten bleibt. Dieses Prinzip liegt in der eingangs
erlduterten Dynamik der Leiblichkeit, wie sie Herrmann Schmitz beschrieb. Indem
sich der Text Mayrockers in Verdichtungs- und Verdiinnungsszonen aufteilt, gestal-
tet er die beiden Grundprinzipien atmosphiérischen Erlebens, namlich das eingangs
erlduterte Zusammenspiel von Engung und Weitung. Damit evoziert das Gedicht
eine genuin leibliche Erfahrung: Wenn wir einatmen fiithlen wir uns gleichzeitig be-
engt und geschwellt, hier dominiert also eine gleichbleibende Rhythmik. Im heftigen
Schreck schwindet die leibliche Rhythmik dagegen zugunsten einer Engung ohne
Weitung: Das Gefiihl der Angst treibt dagegen in eine Enge, die als Intensitt erlebt
wird. Deren Widerpart ist die Weitung ohne Engung, die sich etwa beim Einschlafen
und in verwandten Trancezustinden darstellt.”® Diese Prinzipien hat Mayrocker in
ihrem Gedicht umgesetzt, gerade weil sich in dieser Verdiinnung und Verdichtung
gestaltet finden. Was also Wolfgang Kayser iiber den »gestauten Rhythmus« Anette
von Droste-Hiilshoffs sagte — er entstamme einer Welt »voller unberechenbarer
Wirkungsfiille und Unheimlichkeit« beziehungsweise von einem Menschen »voller
Bedringnis und Angst«*® — dies triftt zweifellos auch auf das Gedicht Mayrockers zu.

Burkhard Meyer-Sickendiek (Berlin)

35 Schmitz, Der unerschopfliche Gegenstand (Anm. 1), 12 £.
36 Kayser, Kleine deutsche Versschule (Anm. 20), 115.



110

7 Politik: Die neuen Ufer der Themse —J. G. Ballards
The Drowned World als Climate Fiction

The ice age is coming, the sun’s zooming in
Meltdown expected, the wheat is growing thin
Engines stop running, but | have no fear

’Cause London is drowning, and | live by the river
The Clash, London Calling

Der Klimawandeldiskurs zdhlt zu den 6kologischen Leitdiskursen unserer Zeit. Das
spiegelt sich mittlerweile auch in der literaturwissenschaftlichen Interpretation der
Darstellung atmosphérischer Phanomene. Wurden Landschafts- und Wetterdar-
stellungen frither vorwiegend als Handlungsfolien gelesen, vor denen literarische
Figuren sich weitgehend autark ihrem Schicksal stellten, verweisen Ecocritics heute
auf die Agency nichtmenschlicher Akteure.! Neue literaturwissenschaftliche Inter-
pretationen begreifen die Atmosphére nicht linger als unverdnderliche Gegeben-
heit, sondern als Bereich, der sich dynamisch verdndert und in Texten oft auch als
solcher inszeniert wird. Da die materielle Welt Handlungsspielrdume bestimmt und
sich auf Wahrnehmungsmuster und Emotionen auswirken kann, nehmen literatur-
okologische Ansitze die textliche Ausgestaltung der Wechselwirkungen zwischen
menschlichen und nichtmenschlichen Agenzien in den Blick. Im Aufmerken auf die
Risiken der Erderwirmung kommt es zu einer Richtungsidnderung in der Lektiire
von Klimadarstellungen, auf die ich im zweiten Teil dieses Beitrags am Beispiel von
J. G. Ballards Science-Fiction Roman The Drowned World (1962) eingehen werde. In
seiner Beschreibung einer Welt, in der sich das Klima so grundlegend gewandelt hat,
dass in Europa tropische Hitze herrscht, nimmt Ballard einige zentrale dsthetische
Komponenten des aktuellen Klimadiskurses vorweg. Ich werde in meiner Analyse
zeigen, wie der Text durch Darstellungsverfahren der Verschiebung die Atmosphare
in ihrer Variabilitét zeigt und zugleich die menschliche Abhéngigkeit vom Erdklima
sichtbar wird. Zunichst mdchte ich jedoch das Debattenumfeld skizzieren, dem li-
teraturkologische Analysen von Darstellungen der Atmosphiére entspringen.
Wihrend der Klimawandeldiskurs sich in der Forschung bereits in den spéten
1980er und frithen 1990er Jahren etwa zeitgleich mit dem Globalisierungsdiskurs
etabliert hat und durch eine Vielzahl an wissenschaftlichen Publikationen belegt ist,
spielt er in den Massenmedien erst ab 2000 als breitenwirksamer politischer Dis-
kurs eine Rolle.? Das Bewusstsein tiber eine Interdependenz zwischen Mensch und

1 Unter Ecocritcism verstehe ich Literaturwissenschaft, die sich in Literaturtheorie und -ana-
lyse auf umweltrelevante Aspekte bezieht. Vgl. Cheryll Glotfelty: Introduction, in: Greg
Garrard (Hrsg.): The Oxford Handbook of Ecocriticism, Oxford 2014, ix—xii, hier: x.

2 Vgl. Dipesh Chakrabarty: Das Klima der Geschichte. Vier Thesen, in: Harald Welzer u. a.
(Hrsg.): KlimaKulturen. Soziale Wirklichkeiten im Klimawandel, Frankfurt a. M. 2010,
270-301, hier: 272.



111

Klima formierte sich indessen bereits mehr als zweihundert Jahre frither.> Schon
um 1800 diskutierten Autoren wie Buffon, Herder und Alexander von Humboldt in
ihren Schriften die geophysische Kraft des Menschen, indem sie klimatische Trans-
formationen als Folge menschlicher Eingriffe in Landschaften interpretierten.* Ob-
wohl der gegenwirtige Klimawandeldiskurs, insofern er eine Fortsetzung dieser
Denkansdtze darstellt, somit nicht grundlegend neuartig ist, ist der Einfluss der
Menschen auf das Klima heute weitreichender und in globalem Mafistab deutli-
cher sichtbar. Lokale Wetterextreme wie Diirreperioden, Tsunamis, Hurrikans und
Uberschwemmungen kénnen als Konsequenz eines global erwdrmten Klimas in-
terpretiert werden, das auf politischer Ebene transnationale Kooperation erfordert.
Es liegt in der Verantwortung der nationalen Regierungen, die Erderwdrmung zu
regulieren, um ein weiteres Uberleben der Spezies Mensch sicherzustellen. Wie Tiere
und Pflanzen ist auch der Mensch nur unter bestimmten klimatischen Bedingungen
lebensfihig. Im Blick zuriick auf die Temperaturniveaus vergangener Epochen und
in prognostischer Antizipation drohender Klimarisiken, kommt es zu einer Politi-
sierung der Atmosphdre. Die Literatur kann in diesem Kontext eine wichtige Rolle
als kulturelles Reflexionsmedium und Korrektiv unserer Werte und Lebensformen
tibernehmen.

Seit seiner Griindung im Jahr 1988 sorgt der Weltklimarat (Intergovernmental
Panel on Climate Change, IPCC) fiir die systematische Erforschung von Ursachen,
Folgen und Risiken des Klimawandels. Die Ergebnisse sollen Politikern aus ver-
schiedenen Landern bei Entscheidungen zur Klimapolitik die Orientierung erleich-
tern. Zwischen 1880 und 2012 hat sich das Erdklima, wie der fiinfte IPCC-Bericht
von 2013 festhilt, um 0,85° Celsius erhoht.” Die anthropogenen Ursachen dieser
Erderwdrmung liegen vor allem in der steigenden Emission von Treibhausgasen.®
Klima- und Menschheitsgeschichte préisentieren sich somit als eng miteinander
verwoben. Das Erdzeitalter, in dem wir leben, wird zunehmend als Produkt un-
serer sozialen Organisationsformen und spit-kapitalistischen Okonomie begriffen,
namlich als Anthropozin.” Fast nirgendwo zeigt sich unser anthropogener Fuf3ab-
druck so deutlich wie im Bereich des Klimas. Die Germanistin Eva Horn bezeichnet
Klimatologie deshalb als »eine Form der Anthropologie«?® schliefllich bringt die
Analyse des Klimas immer auch ein Wissen tiber die Menschen, ihre pluralistisch

3 Vgl Eva Horn: Klimatologie um 1800. Zur Genealogie des Anthropozins, in: ZfK - Zeit-
schrift fir Kulturwissenschaften 1 (2016), 87-102.

4 Noah Heringman: Deep Time at the Dawn of the Anthropocene, in: Representations 129
(2015), 56-85.

5  Intergovernmental Panel for Climate Change (IPCC): Climate Change 2013 - The Physical
Science Basis: Working Group I Contribution to the Fifth Assessment Report of the Inter-
governmental Panel on Climate Change — Summary for Policymakers, 5.

6  Im IPCC 2013 heif3t es dazu: »Human influence on the climate system is clear. This is evi-
dent from the increasing greenhouse gas concentrations in the atmosphere, positive radia-
tive forcing, observed warming, and understanding of the climate system.« (Ebd., 15).

7 Laut Paul Crutzen ist das Anthropozin die auf das Holozén folgende Ara, das Zeitalter,
in dem der Mensch zur zentralen geologischen und klimatischen Kraft geworden ist. Vgl.
Paul J. Crutzen, Eugene F. Stoermer: The Anthropocene, in: Global Change Newsletter 41
(2000), 17 f. Vgl. auch Bill McKibben: The End of Nature, London 2003 [1989].

8  Horn (Anm. 3), 89.



112

und historisch zu denkenden Wertesysteme und Lebensweisen hervor. Horn betont
in diesem Kontext, dass Menschen je nach Kulturkreis in unterschiedlichem Mafle
fiir die Verbrennung fossiler Energietrager verantwortlich sind.’ Sie fithrt damit ein
Argument des Klimahistorikers Dipesh Chakrabarty weiter, der feststellt, es scheine
»zuzutreffen, dass die Klimakrise notwendig aus den energieaufwindigen Gesell-
schaftsformen resultierte, die die kapitalistische Industrialisierung geschaffen und
befordert hat.«'® Der Klimawandeldiskurs impliziert somit eine Kritik der kapita-
listischen Wachstumsdoktrin, die fiir den Treibhauseffekt maf3geblich verantwort-
lich ist. Neue rechtliche Rahmenbedingungen und international vereinheitlichte
umweltpolitische Ziele sollen die Emission von Treibhausgasen reduzieren und auf
diese Weise den menschlichen Einfluss auf das Klima reglementieren.

Okologische Probleme verlangen allerdings nicht nur nach politischen und
technologischen Losungen, sie erfordern zudem eine kulturelle Vermittlungsleis-
tung. Anders als das Wetter, das konkret lokal und temporal erfahrbar ist, widersetzt
sich der Klimawandel unserer unmittelbaren Wahrnehmung durch die Sinne. Als
entgrenztes »hyper object«'! stellt der Klimawandel auch Schriftstellerinnen und
Schriftsteller vor eigene dsthetische Herausforderungen. Das Zusammenspiel zwi-
schen globalen Dynamiken und lokal situierten Charakteren erfordert eine Perspek-
tive, die Ursula Heise unter dem Begriff »eco-cosmopolitanism«'* zusammengefasst
hat. Ahnlich wie der Film ist auch die Literatur in der Lage, verschiedene Mafistibe
und Ortlichkeiten zueinander in Bezug zu setzen und dadurch performativ die At-
mosphire des globalen Okosystems in Szene zu setzen. Der spekulative Charakter
literarischer Fiktionen erlaubt es zudem, mdgliche Auswirkungen der Erderwar-
mung als prospektive Klimaszenarien in die Zukunft zu projizieren. Romane konnen
das Abstrakte konkretisieren, indem sie reale Ursachen und Folgen aufzeigen und
dabei das »Lesepublikum nicht nur intellektuell, sondern auch emotional-affektiv
erreichen, wie Sylvia Mayer festhélt. In der literarischen Imagination spiegeln sich
somit nicht nur 6kologische Risiken, sondern auch die menschlichen Reaktionen
darauf: Problemlosungsstrategien, der Impuls, den Klimawandel zu leugnen und
auch die Angst vor Klimakatastrophen.

Romane wie T. C. Boyles A Friend of the Earth (2000), Kim Stanley Robinsons
Science in the Capital Trilogie (2004 f., 2007), Barbara Kingsolvers Flight Behaviour
(2012), Ian McEwans Solar (2010), John Wrays Lowboy (2009), Ilija Trojanows Eis-
Tau (2011) und Frank Schatzings Der Schwarm (2004) — um nur einige im anglo-
phonen oder deutschsprachigen Ecocriticism inzwischen kanonisierte Romane zu
nennen - greifen Klimathemen bewusst auf. Sie sind in der Gegenwart situiert oder
erzihlen von zukiinftigen Welten, in denen der Klimakollaps Teil eines tiberge-
ordneten Untergangsszenarios ist. Oft benennen Klimawandelromane explizit die

9 Vgl Chakrabarty (Anm. 2).

10 Ebd., 292.

11 Vgl. Timothy Morton: Hyperobjects. Philosophy and Ecology After the End of the World,
Minneapolis 2013, 103.

12 Ursula K. Heise: Sense of Place and Sense of Planet. The Environmental Imagination of the
Global, New York, Oxford 2008, 64.

13 Sylvia Mayer: Klimawandelroman, in: Gabriele Diirbeck, Urte Stobbe (Hrsg.): Ecocriticism.
Eine Einfiihrung, Kéln u. a. 2015, 233-244, hier: 234.



113

anthropogenen Ursachen der Erderwdrmung. Wihrend ein Teil dieser Romane
postapokalyptische Zukunftsszenarien skizziert und damit einem dystopischen
Handlungsverlauf folgt, gibt es auch die seltenere, positiv-utopische Variante, in der
umweltschonende Alternativen aufgezeigt werden. Als verbindendes Element er-
weist sich in beiden Fillen, dass die Romane ihre Handlung ausgehend vom Befund
eines grundlegend verdnderten Klimas entfalten und dass dieses Klima selbst als
aktive Kraft begriffen wird. Forschende haben deshalb bereits von der Geburt eines
neuen Genres gesprochen. In Analogie zur Science Fiction hat sich im englischspra-
chigen Raum der Begrift Climate Fiction (kurz Cli-Fi) und im deutschen die leicht
abweichende Bezeichnung Klimawandelroman etabliert.™

Ob Cli-Fi tatsdchlich als eigenes Genre verstanden werden kann, hangt vor allem
vom jeweils zugrunde liegenden Genrebegrift ab. Adeline Johns-Putra hat jiingst
dafiir pladiert, »Cli-Fi« fiir Fiktionen zu verwenden, die als Reaktion auf den heuti-
gen Befund eines anthropogenen Klimawandels oder einer globalen Erderwirmung
entstanden sind und Cli-Fi somit als »topic found in many genres«'® zu definieren.
Ich mochte ergidnzend hierzu ein Climate Fiction Konzept vertreten, das auch Texte
einschlief3t, die vor Beginn des Klimawandeldiskurses im 21. Jahrhundert verfasst
wurden. Das scheint mir im Hinblick auf die bereits erwahnten Vorldufer aus dem
spaten 18. Jahrhundert sinnvoll. Statt Cli-Fi wie Johns-Putra als »emerging genre« zu
sehen, das ausschlief3lich zeitgenossische Werke umfasst, die bereits im Horizont des
aktuellen Diskurses entstanden sind, schlage ich vor, bereits bekannte Klimatexte der
vergangenen Jahrhunderte als Vorldufer und gedankliche Wegbereiter des aktuellen
Klimawandeldiskurses einzubeziehen.

J. G. Ballards The Drowned World als Cli-Fi

J. G. Ballards Roman The Drowned World (dt. Ubersetzungen: Karneval der Alliga-
toren, 1970 und Paradiese der Sonne, 2008)*¢ erzahlt von einer Welt, in der sich das
Klima auf der Erde infolge von Sonneneruptionen drastisch verdndert hat."” Durch

14 Meiner Einschitzung nach problematisch am deutschen Begriff ist die Beschrankung auf
das Genre des Romans, die im Englischen nicht gegeben ist, weshalb ich im Folgenden den
Begriff Climate Fiction verwende.

15 Adeline Johns-Putra: Climate Change in Literature and Literary Studies: From Cli-Fi, Cli-
mate Change Theater and Ecopoetry to Ecocriticism and Climate Change Criticism, in:
WIREs Climate Change 7 (2016), 266-282, hier: 267.

16  The Drowned World war der erste Roman Ballards, der eine grofiere Leserschaft fand. Die
Art und Weise, wie der Autor hier eine dystopische Zukunftswelt imaginiert, verweist be-
reits auf spitere Werke wie den jiingst von Ben Wheatley verfilmten Roman High-Rise, aber
auch Crash und The Atrocity Exhibition.

17 Durch Verkettungen »gigantischer geophysikalischer Erschiitterungen« (25) hat sich auch
die Erdatmosphdre verandert: »Eine Reihe von heftigen und ausgedehnten Sonnenstiir-
men, die mehrere Jahre dauerten und von einer plotzlichen Instabilitit in der Sonne aus-
gelost wurden, hatte die Van-Allen-Giirtel anwachsen lassen und die Wirkung der Erd-
anziehung auf die duferen Schichten der Ionosphire verringert. Als diese sich ins Weltall
verfliichtigten und die Erde damit ihres Schutzes vor der vollen Wucht der Sonnenstrahlen
beraubten, stiegen die Temperaturen konstant an [...].« (25)



114

den Anstieg der Erdtemperatur sind die Polkappen geschmolzen und haben Mega-
stadte wie London in ihrem Tauwasser versenkt.'® Wihrend in Camp Byrd in Gron-
land die letzten fiinf Millionen iiberlebenden Menschen wohnen, folgt der Roman
dem Naturwissenschaftler Robert Kerans, der sich vor knapp zehn Jahren, mit An-
fang dreiflig, einer 6kologischen Expedition in den Siiden angeschlossen hat. Be-
gleitet wird die Erforschung des tropischen Europas von einem Soldatentrupp unter
der Leitung Colonel Riggs. Die Wissenschaftler widmen sich der Flora und Fauna
von Sumpf- und Dschungellandschaften, unterdessen vermessen die Soldaten die
versunkene Stadt und evakuieren deren letzte Bewohner. Zunichst bleibt offen, wo
genau wir uns befinden: »had it once been Berlin, Paris or London? Kerans asked
himself« (9). Anders als sein dlterer Assistent, Dr. Alan Bodkin, ist Kerans im ark-
tischen Zirkel zur Welt gekommen und auch dort aufgewachsen. Er kennt Europa
nur in seiner heutigen Gestalt, als »subtropical zone with an annual mean tempera-
ture of eighty-five degrees« (21). Ein Gegengewicht zu Kerans fehlendem Gedéchtnis
bildet Dr. Bodkin, der in den versunkenen Stidten seinen Erinnerungen an die Welt
vor dem Klimawandel nachspiirt und somit erzahltechnisch eine Briicke zwischen
Vergangenheit und Gegenwart schlagt. Im Blick zuriick auf vergangene Erdzeitalter
wird die Historizitit eines veranderlichen Klimas sichtbar. Auf diese Weise entsteht
eine klimatologische Tiefendimension, auf die noch zuriickzukommen sein wird.
Betonen mochte ich an dieser Stelle schon, dass hier eine historisierende Perspek-
tive greift, wie sie auch von Klimaforschern in den Analysen des IPCC Report ein-
genommen wird.

In Ballards fiktionalem Kosmos leben die Figuren mit den Folgen eines auf
natiirliche Weise verdnderten Klimas, fiir das sie nicht verantwortlich sind. Damit
unterscheidet sich The Drowned World von neueren Cli-Fi Texten. Wahrend Climate
Fiction des 21. Jahrhunderts, wie Solar, Flight Behavior und EisTau, dazu tendiert,
den Klimawandel in diskursiv-erorternden Passagen als bekanntes Faktum auf-
zugreifen und ihn als Handlungskatalysator zu nutzen, entstand Ballards Roman zu
einer Zeit, da der Klimawandeldiskurs noch nicht in der heutigen Form existierte.
Technikeuphorie und Fortschrittsglaube offenbarten sich seinerzeit unter anderem
in Klimakontrollphantasien. In den USA etwa wurde 1945 diskutiert, Atomwaffen
zu nutzen, um die Polkappen zu schmelzen und das Erdklima zu verandern.?® Solche
Klimadiskurse pragten das Debattenumfeld, in dem Ballards Roman entstanden ist.
Beziige zum aktuellen Klimadiskurs werden indessen erst nachtriglich paratextuell
an den Roman herangetragen. So wird die englische Ausgabe von 2006 auf dem
Cover mit einem Zitat des englischen Bestsellerautors Philip Pullman beworben:
»Extraordinarily prescient... Ballard is a prophet«.* Die vom Verlag vorgenommene

18 Das Setting von The Drowned World verweist intermedial auf Max Ernsts Gemilde Europa
nach dem Regen. Vgl. Jim Clarke: Reading Climate Change in J. G. Ballard, in: Critical Sur-
vey 25/2 (2013), 7-21, hier: 13.

19 J.G. Ballard: The Drowned World, London 2012. Im Folgenden werden Zitate aus dieser
Edition unter Angabe der Seitenzahl direkt im Text nachgewiesen.

20 Vgl. James Rodger Fleming: Fixing the Sky. The Checkered History of Weather and Climate
Control, New York 2010, 194. — Vgl. dazu auch den Art. »Magie und Technik« in diesem
Band.

21 Vgl Ballard (Anm. 19).



115

Vermarktung zielt dabei darauf ab, The Drowned World als frithen Cli-Fi Text wie-
derzuentdecken und auf diese Weise umweltpolitisch zu aktualisieren. Stellten die
Coverillustrationen der deutschen Ubersetzungen aus den 1970er Jahren noch die
Abenteuerhandlung in den Vordergrund, nutzen neuere Editionen den politisierten
Klimakontext der Gegenwart als Verkaufsstrategie. Prophetisch ist an dem Text
eben nicht vorrangig die Abenteuerhandlung, sondern seine Klimavision. Ein dem
Roman nachgestellter Interviewteil, der fiir die englische Ausgabe von 2006 verfasst
wurde, unterstreicht dies noch zusétzlich. Darin spricht der Autor Travis Elborough
den inzwischen iiber siebzigjahrigen Ballard explizit auf den Bezug seines Romans
zum Okologischen Diskurs an. Ballard, der bis zu seinem sechzehnten Lebensjahr in
Shanghai gelebt hat, berichtet zunéchst von dieser anderen Klimasphdre als Vorbild
fiir seinen Text. Shanghai, erzéhlt er, sei im Frithjahr regelmaf3ig von Schmelzwasser
aus dem Himalaya geflutet worden und habe das Klimaszenario in The Drowned
World ganz wesentlich inspiriert. Auf die Frage, ob dariiber hinaus auch das zuneh-
mende Umweltbewusstsein der 1960er Jahre — représentiert etwa durch Rachel Car-
sons ebenfalls 1962 veroffentlichtes 6kologisch-populdres Sachbuch Silent Spring —
fir ihn wichtig gewesen sei, antwortet er:

I'think 've always been interested in the ecological aspects of life on this planet. Coming
from a very dramatic part of the world, a place with war, floods and all the rest of it, I've
always felt that people living in the cosy suburbia of Western Europe and America never
appreciated just how vulnerable we were to climatic disasters.?

Ein zunichst vordergriindig unpolitischer Plot wird durch Begleittexte wie diesen
gezielt nachtraglich politisiert und in den Kontext der Klimawandeldebatte gestellt.
Die Politisierung der Atmosphire zeigt sich hier als Funktion des Publikationssys-
tems und Folge des verdnderten Rezeptionskontexts. Der Umstand, dass das Klima
zum politicon geworden ist, verhindert dabei, dass der Text ausschliefllich als Aben-
teuer- oder Science-Fiction-Roman gelesen wird. Dass das Klima im Zentrum von
The Drowned World steht, lasst sich dariiber hinaus auch textimmanent nachweisen,
wie ich im Folgenden zeigen mdchte.

Charakteristisch fiir den Roman ist seine beschreibende, die fiktionale Welt inven-
tarisierende Erzdhlhaltung. Ballards Protagonist begegnet seiner Umwelt als kiihler
Beobachter, der keine Erinnerung an die Zeit vor dem Klimawandel hat. »Perhaps it
was this absence of personal memories that made Kerans indifferent to the spectacle
of these sinking civilisations« (20), kommentiert der Erzihler diese Haltung. Zu Be-
ginn des Romans begegnen wir Kerans in lethargischer Konstitution auf dem Balkon
seiner Penthouse-Suite im Hotel Ritz. Bereits der erste Satz des Romans verweist auf
die Bedingungen, unter denen menschliches Leben existieren kann: »Soon it would
be too hot.« (7). Weder den Echsen noch den Insekten und Mikroorganismen im
Wasser ist es zu heifi. Der erste Satz ist durch die Perspektive von Kerans fokalisiert.
Ballards Held blickt auf ein verlassenes Kauthaus und die Lagune. Von Beginn an
steht dabei die Darstellung der Sonneneinstrahlung im Vordergrund:

22 Reality is a Stage Set. Travis Elborough talks to J. G. Ballard, in: J. G. Ballard: The Drowned
World, London 2012, 2-7, hier: 3 f.



116

The blunt refracted rays drummed against his bare chest and shoulders, drawing out
the first sweat, and he put on heavy sunglasses to protect his eyes. The solar disc was no
longer a well-defined sphere, but a wide expanding ellipse that fanned out across the
eastern horizon like a colossal fire-ball, its reflection turning the dead leaden surface of
the lagoon into a brilliant copper shield. By noon, less than four hours away, the water
would seem to burn. (7)

Die Umwelt wird hier als Bereich inszeniert, der vor allem sinnlich erfahrbar ist. In
der Ausdruckskraft literarischer Sprache offenbaren sich eigene epistemologische
Moglichkeiten, den Klimawandel erfahrbar zu machen. Der Roman arbeitet dabei
sowohl mit Bildlichkeiten der Helligkeit und Wéarme als auch mit einem Narrativ
der zunehmenden Verknappung, wie sie auch fiir den aktuellen Klimawandeldis-
kurs charakteristisch sind. Feuerbildlichkeiten stiitzen eine Isotopie der Hitze.”
Der Himmel etwa wird als »enormous blow-torch« (39) beschrieben und Verweise
auf die »enervating humidity« (83) bei gleichzeitiger Diirre — »the lagoons and the
jungle were filled with fire until four o’clock« (83) — unterstreichen Klimaextreme.

Die einzigen dem Menschen angenehmen Klimazonen in der Lagune sind tem-
perierte Innenrdume. Kerans spricht an einer Stelle von seiner »air-sealed suite with
its constant temperature and humidity, its supplies of fuel and food« (146), die die
Ilusion am Leben erhilt, so weiterleben zu konnen wie frither. Das Klima erscheint
als prinzipiell vom Menschen kontrollierbare Konstante. Dieses Kontrollverhaltnis
wird innerhalb des Romans jedoch immer wieder aufgelost und unterlaufen, unter
anderem durch Verweise auf schwindende Energieressourcen: »The reserve tanks of
diesel oil at the Ritz held little more than 500 gallons, sufficient to operate the cooling
system for at most a couple of months.« (48) Obwohl Kerans von Beruf Naturwissen-
schaftler ist, bietet der Text keine technologischen Losungen fiir dieses Problem der
Verknappung an.

Die Arbeit der Wissenschaftler besteht vor allem im Inventarisieren des Oko-
systems. Kerans und Bodkin durchstreifen die Lagune auf der Suche nach neuen
Tier- und Pflanzenarten. Dabei miissen sie feststellen, dass sich die neue Flora exakt
so entwickelt hat, wie es bereits vor zwanzig Jahren vorausgesagt worden war. Diese
Einsicht dampft jeglichen Handlungsimpuls. Die Figur des Wissenschaftlers ist
hier weder Teil der Ursachen des Klimawandels, noch trégt sie zur Losungsfindung
bei.** The Drowned World kann deshalb der »New Wave Science Fiction« zugeordnet
werden,” die sich durch formale und inhaltliche Experimente auszeichnet und der
Figur des positivistisch sammelnden Naturwissenschaftlers zunehmend kritisch
gegeniibersteht. Die Arbeit im Kontrollzentrum betrachten Kerans und Bodkin als
sinnlos, scheint es doch unméglich, dass London je wieder reguldr von Menschen
besiedelt wird. Auch ihre zoologische Forschung bringt keine neuen Ergebnisse.
Der interessanteste Befund in diesem Kontext ist Bodkins Analyse der eigenen psy-

23 Vgl. auch den Art. »Hitze« in diesem Band.

24 Jim Clarke fasst zusammen: »For Ballard, concerns about the morality of scientists do not
arise within his dystopias; if science is not the cause of the cataclysm in these novels, nor is
it any solution.« Clarke (Anm. 18), 12.

25 Vgl. ebd,, 10.



117

chischen Verdanderung, die er in einem Kontinuum mit Mutationen in der nicht-
menschlichen Umwelt sieht.

In reflektierenden Passagen formuliert Bodkin die Theorie, durch die Tem-
peraturverschiebung sei die Evolutionszeit zuriickgedreht worden. Das Erdklima
sei infolge der Sonneneruptionen wieder dhnlich wie zur »Triassic period« (42).
Kerans und Bodkin reagieren physisch und psychisch auf das verdnderte Klima.
Wie Biihler betont, iberwiegt dabei die »exploration of the unconsciousness« ge-
gentiber Beschreibungen der eigentlichen Forschungstitigkeit.”® Die Forscher sind
»preoccupied with their own descents through total time.« (84) Die Hitze 16st in
ihnen kollektive Erinnerungen an die Tiefenzeit des vergangenen Erdzeitalters aus.
Aus literaturokologischer Perspektive interessant sind diese Passagen, weil sie eine
ausgepragte Abhédngigkeit des Menschen vom Klima veranschaulichen. Interdepen-
denzen zeigen sich dariiber hinaus aber auch in der Welt der Pflanzen und Tiere,
deren »Organismen sich der neuen Umwelt angepasst haben. Das von der Hitze
beschleunigte Pflanzenwachstum in Europa deutet Ballards Erzdhler im Sinne eines
»Lamarckism in reverse« (42). Benjamin Biihler verweist in diesem Zusammenhang
auf die Rolle von Krokodilen, Leguanen, Riesenspinnen und Anophelesmiicken als
»vehicles of evolutionary time«.?”” Die genannten Tiere fungieren erzahltechnisch
als Zeichen, die die Auswirkungen des Klimawandels konkretisieren, weil ihre ver-
anderten Korper die klimatische Adaptationsleistung sichtbar machen.

Ballard beschreibt eine fiktionale Welt, in der das Klima sich so stark verandert
hat, dass dies notwendigerweise Folgen fiir alle Bereiche organischer Existenz hat.
Charakteristisches dsthetisches Strukturprinzip in der Darstellung dieser alterna-
tiven Klimawelt ist die Verschiebung von Habitaten. Das Setting riickt in diesem
Roman insgesamt in den Vordergrund. Das zeigt sich etwa daran, dass Ballard mit
Figuren arbeitet, die nicht stark gezeichnet sind. Kerans etwa agiert wie ein Kamera-
auge durch dessen Blick wir die fiktionale Welt wahrnehmen. Seine Gefiihle indessen
werden vom Erzdhler nur sehr punktuell vermittelt. Letztlich sind Kerans und die
anderen Mitglieder der Expeditionstruppe kaum mehr als Figurenschablonen. Am
eindriicklichsten zeigt sich ihre Wahrnehmung in der Reaktion auf das verdnderte
Klima. Auf diese Weise wird die Kraft der nichtmenschlichen Umwelt inszeniert und
die Abhéngigkeit aller Lebewesen von Klimabedingungen unterstrichen.

Die im Roman entworfene Welt ist dariiber hinaus stark geopolitisch geformt.
Menschheitsgeschichte wird hier als Reaktion auf ein spezifisches Habitat dargestellt.
Verschiebungen von bewohnbaren Raumen sind wesentlich bedingt durch Verédnde-
rungen der Atmosphare. Die Folgen des Klimawandels sind Mutationen, gesteigertes
Pflanzenwachstum und menschliche Migrationsbewegungen. Diese gipfeln in neuen
Kolonialisierungsprojekten. Bereits in Kapitel 2 heifit es: »Under the direction of the
United Nations, the colonisation began of the Antarctic plateau and of the northern
borders of the Canadian and Russian continents.« (21) Ballard verweist an dieser
Stelle einerseits auf eine empirische politische Wirklichkeit, die der Autor mit seinen

26 Benjamin Biihler: Other Environments. Ecocriticism and Science Fiction (Lem, Ballard,
Dath) 2016, 7. Vortragsmanuskript fiir die Texts, Animals, Environments Tagung 2016 in
Hannover. [Veréffentlichung im Tagungsband 2017 geplant].

27 Vgl ebd.



118

Leserinnen und Lesern teilt und auf die geopolitische Bezeichnungen wie >Kanadaxc
und >Russland« anspielen, andererseits zeigt er aber auch die Verdnderlichkeit dieser
Regionen als Lebensraum auf. Durch das aufgeheizte Klima werden Landstriche wie
die Antarktis plotzlich fiir Menschen bewohnbar, wohingegen Europa zur Wohn-
stiatte anderer Arten wird. Kerans sieht in der Lagune wiederholt Echsen an Orten
menschlicher Zivilisation, zum Beispiel auf Parkdecks und im Hotel. Auch hier ist es
zu einer Verschiebung der Lebensraume gekommen, durch die Amphibien den Platz
der Menschen eingenommen haben: »Once again they were the dominant form of
life.« (18), heifit es in Kapitel 2: The Coming of the Iguanas. Indem der Roman solche
Moglichkeiten zur Verschiebung von Habitaten aufzeigt, tariert er die klimatischen
Grenzparameter menschlichen und nichtmenschlichen Lebens aus. Hierin ist ein
Kernaspekt der Politisierung der Atmosphire zu sehen.

The Drowned World beschreibt den Klimawandel als Prozess der sozialen und
okologischen Auflosung bestehender Ordnungssysteme. Nachdem Oberst Riggs
und seine Ménner die Lagune verlassen haben und die Forscher nun sich selbst
iiberlassen in ihr Inneres versinken, taucht in Kapitel 8 Strangman auf, ein ganz in
weif3 gekleideter Jachtbesitzer, der von einer Schar Alligatoren und seiner schwarzen
Crew begleitet wird wie ein »white devil out of a voodoo cult« (158). Strangman
verkorpert die Anarchie, die in der aufgeheizten Lagune herrscht, das Wegfallen
einer staatlichen Kontrollinstanz, und ist deshalb symptomatisch fiir das den Roman
durchziehende Motiv kollabierender sozialer Systeme. Jim Clarke betont das anar-
chische Potential des neuen Klimaraums, wenn er schreibt: »Ballard’s geopolitical re-
alignment is more profound than the simple reversal of national power plays. Rather,
he turns the Earth on its axis and renders all petty politics and national interests de-
funct.«*® Die von Ballard entworfene Zukunftswelt verkorpert ein Klimaszenario, wie
es Umweltaktivisten, Klimaforschern und Kulturwissenschaftlern heute oft evozie-
ren: eine postapokalyptische Welt, die weitgehend entvélkert ist und in der kleinere
paramilitarische Truppen das Gesetz des Stirkeren durchsetzen. Die klimatischen
Extrembedingungen haben die zivilisatorische Infrastruktur weitgehend zerstort,
was Chakrabartys These unterstreicht, dass Kultur nur innerhalb scharf umgrenzter
klimatischer »Grenzparameter menschlicher Existenz«* bestehen kann.

Strangman und seine Crew suchen in London nach versunkenen Schitzen und
pumpen zu diesem Zweck die Lagune leer. Als die ersten Gebdude von Leicester
Square wieder auftauchen, begleitet vom »sharp acrid smells of the exposed water-
weeds and algae« (121), fragt Kerans sich zunéchst, ob eine erneute klimatische
Verschiebung fiir den sinkenden Wasserpegel verantwortlich ist. Okologische
Transformation wird hier aus Figurenperspektive als vom Menschen unabhingig ab-
laufender Prozess gedeutet. Tatsachlich hat Strangman das Wasser abgepumpt und
einen Damm aus Sumpfschlamm errichtet, der durch die im Boden wuchernden
Pilze gefestigt wird. Die Transformation ist somit das Produkt eines bewusst kon-
zipierten Engineering Projekts. Strangmans Staudammprojekt verweist bereits auf
gegenwartige Versuche die Folgen des Klimawandels abzumildern, auch wenn seine

28 Clarke (Anm. 18), 14.
29 Chakrabarty (Anm. 2), 293.



119

eigentliche Motivation darin besteht, sich Zugang zu versunkenen Territorien zu
verschaffen.

Da Kerans sich psychisch an seine neue Umwelt angepasst hat, irritiert ihn
die plotzlich wieder sichtbare Stadt. Im Gespriach mit dem nach London zuriick-
gekehrten Riggs wird Kerans Sehnsucht nach der Lagune allerdings als Meinung
eines Wahnsinnigen markiert. » Re-flood the ...2« Riggs repeated, shaking his head
in bewilderment. >Robert, you really are out of touch with reality. [...]«« (158) Riggs
betont, die Riickgewinnung von Stadtgebiet sei eines der wichtigsten Ziele ihres mi-
litdrischen Einsatzes, daher konne er Strangman nicht bestrafen, auch wenn dieser
ohne offiziellen Auftrag gehandelt habe. Der Roman endet schliefSlich damit, dass
Kerans den Damm eigenméchtig mit Dynamit sprengt und auf einem Flof3 in Rich-
tung des tropischen Stidens flieht:

So he left the lagoon and entered the jungle again, within a few days was completely
lost, following the lagoons southward through the increasing rain and heat, attacked
by alligators and giant bats, a second Adam searching for the forgotten paradises of the
reborn sun. (175)

Auch dieses ambivalente Ende kann im Zuge einer politischen Cli-Fi Asthetik gelesen
werden. Ballard verweigert sich einer allegorischen Lesart und ldsst seinen Helden
der Sonne und damit dem sicheren Tod entgegengehen. Die Grenziiberschreitung
wird hier als klimatischer Akt inszeniert. Kerans entschlief3t sich die neuen Klima-
bedingungen auf dem Planeten Erde anzunehmen. Er tiberschreitet die Grenzen des
Raums, der fiir Menschen bewohnbar ist und wird dadurch vermutlich sterben. Der
Wissenschaftler wird hier nicht im Sinne klassischer Science-Fiction als Akteur eines
modernen geo-engineering Projekts gezeichnet, sondern als in sich versunkener,
suizidaler Traumer, der jedoch als zweiter Adam durchaus positive Ziige trégt.

Dass The Drowned World heute mit Gewinn aus literaturokologischer Perspektive
gelesen werden kann, liegt darin begriindet, wie der Text dsthetisch die Grenzen
eines fiir den Menschen ertraglichen Temperaturniveaus aufzeigt und dadurch das
Klima als dynamische Kraft anschaulich macht. Kern der textimmanenten Politik
des Romans ist eine Virtualisierungsbewegung. Die Atmosphére wird nicht mehr
als statische Sphire, sondern zunehmend in ihren Moglichkeiten gesehen. Poetisch
steht hierfiir eine Asthetik der Verschiebung und Aufldsung.

Simone Schrioder (Berlin)



120

8 Theologie: Heilloser Himmel? Albrecht von Hallers
Unvollkommnes Gedicht iiber die Ewigkeit (ca. 1736)

Der Blick in den Himmel dient seit jeher der Orientierung in der Welt und hilft dem
Menschen, seinen Platz im Kosmos zu bestimmen. In beinahe allen Hochkulturen
werden Schiffsrouten und Lebenswege aus den Sternbildern abgeleitet. In christli-
cher Zeit wiederum ist das Firmament als Teil der gottlichen Schopfung auch Teil
des>Buchs der Welt« und vermag Offenbarungswissen bereitzustellen: Die Vorgénge
am Himmel legen deutliches Zeugnis ab von der Existenz Gottes, seiner Grofie und
seinem Wirken in der Welt, und das ganz gleich, ob nun die Himmelskorper, ihre
Konstellationen und ihre Bewegungen klar sichtbar oder durch Wettererscheinun-
gen wie Blitze und Wolkenmassen verstellt sind. Astronomie und Meteorologie als
bis ins 18. Jahrhundert ineinander verschrinkte Modi der Himmelsbeobachtung
funktionieren vor der Folie theologischer Gewissheiten. Der Himmel ist augenfal-
liger Sitz Gottes und gewdéhrleistet so, dass der aufwartsgewandte Blick des Glau-
benden mit dem Ziel, sich des gottlichen Beistands zu versichern, nicht ins Leere
lauft: Sichtbarer und unsichtbarer Himmel, Erdatmosphire und Transzendenz sind
epistemologisch ineinander verschrinkt.

Der neuzeitlichen Krise der Himmelsschau als Gottesschau, mithin der dro-
henden Inkommensurabilitit von naturwissenschaftlichem und theologischem
Himmelsblick hat der theologische Rationalismus der frithen Neuzeit und der Auf-
klarung mit der Physikotheologie ein Losungsmodell entgegengestellt:' Die wissen-
schaftliche Erforschung der Natur, auch des Firmaments,” ermdoglicht tiefen Einblick
in die Harmonie ihrer Gesetze, womit sie letztlich als Schopfung qualifiziert und die
Existenz Gottes erwiesen ist. Im frithen 18.Jahrhundert verdichten sich im deut-
schen Sprachraum die Bemithungen um die physikotheologische Weltdeutung und
gehen, zumal in einer Zeit der emphatischen Wiederentdeckung des Lehrgedichts
und der generellen Bliite wissensvermittelnder Poesie,> bei Autoren wie u.a. Al-

1 Esistauch an den ebenfalls auf mechanistischen Pramissen ruhenden Deismus zu denken,
der sich allerdings ungleich stiarker von Orthodoxie und Schopfungstheologie entfernt
und sich alsbald dem Atheismusverdacht ausgesetzt sieht — auch als Antwort auf ihn kann
die Physikotheologie verstanden werden, vgl. Carsten Zelle: Das Erhabene in der Friih-
aufklarung. Zum Einfluss der englischen Physikotheologie auf Barthold Hinrich Brockes’
Irdisches Vergniigen in Gott, in: Arcadia 25/3 (1990), 225-240, hier: 231.

2 Vgl. William Derham: Astro-Theology. Or, A Demonstration of the Being and Attributes
of God from a Survey of the Heavens, London 1714. - Vgl. auch den Art. »Firmament« in
diesem Band.

3 Vgl Olav Kriamer: Poesie der Aufklirung. Studien zum europdischen Lehrgedicht des
18. Jahrhunderts, Berlin, Boston 2017 [im Erscheinen]. Zwar floriert die Lehrdichtung
auch im 16. und 17. Jahrhundert, doch spielt »Natur« als wissenschaftliche und asthetische
Zentralkategorie bei Weitem noch nicht eine solch zentrale Rolle wie in der Aufkldrung,
sind Moraldidaxe und religiése Unterweisung die Themen, die die (oft biblischen, antiken)
Stoffe beherrschen, vgl. Wilhelm Kithlmann: Wissen als Poesie. Ein Grundriss zu Formen
und Funktionen der frithneuzeitlichen Lehrdichtung im deutschen Kulturraum des 16.
und 17. Jahrhunderts, Berlin/Boston 2016; allerdings sind die naturkundlichen und szienti-
fischen Lehrgedichte jener Zeit auch schlecht erforscht, vgl. ebd., 97.



121

brecht von Haller, Barthold Hinrich Brockes und Friedrich Gottlieb Klopstock eine
enge Wahlverwandtschaft mit der poetischen Weltbewiltigung ein. Nicht zuletzt
liegt dies am potentiell dsthetischen Charakter physikotheologischer Denkbewe-
gungen, vermag doch der Gotteserkenntnis auch das Moment des Uberwiltigtseins
und des gesteigerten Erlebens der Wunder der Natur innezuwohnen.* Rationale Na-
turerforschung und Gotteserkenntnis sowie affektives Naturerleben und religiose
Erfahrung sind aufs Engste miteinander verschriankt, naturwissenschaftliches als
(physiko-)theologisches Wissen ist somit genuin pradestiniert fiir seine dsthetisch-
poetische Représentation.®

Dennoch kénnen auch die Physikotheologie und ihre literarischen Medien nicht
mehr hinter den gespaltenen Himmelsblick der Neuzeit zuriick. Den harmonisie-
renden Schlussfolgerungen geht die grundlegende Dissoziation von sdkularem und
theologischem Denken voraus: Der Blick in den Himmel hat seinen Zweck nicht
mehr unmittelbar in der Heilsvergewisserung. Die Weite des zwar in avancierte
neue Modelle gegossenen, jedoch auch mit modernsten Instrumenten nur begrenzt
erforschbaren Kosmos stellt eine unermessliche intellektuelle Provokation dar und
wird immer wieder zum Priifstein fiir die Frage nach der Prisenz und dem Wesen
Gottes, fiir die Frage nach dem Sitz des unsichtbaren Himmels im sichtbaren und
fir die Frage nach dem Verhiltnis von Sichtbarem und Denkbarem. Der Wissen-
schaftler und der Glaubende der Neuzeit schauen erst einmal in unterschiedliche
Himmel und setzen sie in einem zweiten Schritt moglicherweise in eins. Der physi-
kotheologisch informierten Poesie des deutschsprachigen 18.Jahrhunderts kommt
in ihrer kosmologischen Spielart wiederum die Funktion zu, die Grenzen zwischen
christlichem und sakularem Himmelswissen zu reflektieren, zu verhandeln, aus-
zustellen und oder aufzuheben. Thre Texte schreiben so an einer Problemgeschichte®
des pluralisierten Wissens von Himmel und Kosmos in der Neuzeit mit, die bis heute
nichts an Virulenz eingebtiffit hat: Gerade am Himmel scheiden sich die Geister,
und auch in der Gegenwart werden zumal auf dem Kampfplatz der Astronomie die

4 Die Strukturanalogie der im 18. Jahrhundert vieldiskutierten Asthetik des Erhabenen, die
mit einer gemischten Gefiithlsregung einhergeht, und der >physikotheologischen Wen-
dung, die im Rahmen der Theodizee auch den schrecklichen Naturphdanomen ihren Nut-
zen im Gesamtgefiige der Natur zuweist, liegt auf der Hand, vgl. Zelle (Anm. 1), 228-233.

5  Zur Affinitit physikotheologischer Positionen zur Poesie vgl. auch Hans-Georg Kemper:
Norddeutsche Frithaufkldrung — Poesie als Medium einer natiirlichen Religion, in: Karl-
fried Griinder, Karl Heinrich Rengstorf (Hrsg.): Religionskritik und Religiositdt in der
deutschen Aufklirung, Heidelberg 1989, 79-99. Es ldsst sich aber auch von der Gattung
her argumentieren: Der poetische Uberschuss des Lehrgedichts (im Gegensatz zur theo-
retischen Abhandlung) vermag gerade jenen Phanomenen Raum zu geben, die sich einer
Einordnung in eine (theologisch) sinnhafte Naturordnung entziehen, vgl. Urs Biittner: Die
Subversion der Naturisthetik im Lehrgedicht. Zu den Wetterdarstellungen in Albrecht von
Hallers Die Alpen, in: Evi Zemanek (Hrsg.): Okologische Genres. Naturésthetik - Umwelt-
ethik — Wissenspoetik, Gottingen 2017 [im Erscheinen].

6  Zur Problemgeschichte als Spielart literaturwissenschaftlich informierter ideengeschicht-
licher Forschung, die den literarischen Text als Beitrag zur Losung eines »diskursgeschicht-
lichen« Problems versteht, vgl. Dirk Werle: Problem und Kontext. Zur Methodologie der
literaturwissenschaftlichen Problemgeschichte, in: Journal of Literary Theory 8/1 (2014),
31-54.



122

grundsitzlichen Streitfragen von Glauben und Wissen ausdiskutiert.” In dieser Per-
spektive erscheint die Naturdichtung der frithen Aufklarung geradezu als episte-
mologisches Laboratorium,® an dem sich wie durch ein Brennglas beispielhaft der
Grundkonflikt der naturwissenschaftlich gepragten Moderne beobachten ldsst.

Der pluralisierte Himmel in Albrecht von Hallers
Unvollkommne[m] Gedicht iiber die Ewigkeit

Wie konfliktuds die behauptete Differenz in den Texten jeweils zutage tritt, ist von
Autor zu Autor unterschiedlich. Brockes” Gedichtsammlung Irdisches Vergniigen
in Gott (1721-1748) gilt vielen als prototypisches Beispiel fiir die Prdsentation
reibungsfreier physikotheologischer Erklarungsmodelle.’” Bei Haller wiederum hat
man in viel starkerem Maf3e seine Interessen auf dem Feld der Physiologie, der Em-
bryologie, der Botanik, der Theologie und der Dichtung in einem spannungsvollen
Verhiltnis zueinander gesehen,' ja den Kampf zwischen Glauben und Wissen lange
zum Lebenskonflikt erklart."" Mittlerweile ist Konsens, dass »sinnliche Erfahrung,
autonome Vernunft und christliche Offenbarung [...] komplementére Erkenntnis-
methoden [sind], die in Hallers Werk eng ineinander greifen. Wo die sinnliche
Wahrnehmung nicht weiterkommt, beginnt die Arbeit der Vernunft; wo die ver-
niinftige Erkenntnis auf ihre Grenzen stosst, ist der Mensch auf die Offenbarung
verwiesen, die ihm Erlosung und Gnade verheisst.«'?

Doch solchen harmonisierenden Sichtweisen stehen Texte Hallers entgegen, die
die Interaktion der genannten Instanzen ungleich skeptischer bewerten. Einer von
ihnen ist sein Unvollkommnes Gedicht iiber die Ewigkeit, dessen Himmelsblicke im
Folgenden als Leitkategorie der Interpretation dienen mdgen, um seiner intrikaten
erkenntnistheoretischen Problemstellung ndherzukommen.

Hallers Gedicht ist deswegen »unvollkommens, weil es unvollendet ist. Selbst der
Endfassung, die erstmals komplett in der vierten Auflage seines Versuch[s] Schwei-

7 Vgl bspw. die historische und systematische Ansitze verbindenden Beitrdge in Jiirgen
Hiibner, Ion-Olimpiu Stamatescu, Dieter Weber (Hrsg.): Theologie und Kosmologie. Ge-
schichte und Erwartungen an das gegenwirtige Gespréch, Tiibingen 2004.

8  Der Laboratoriumsbegriff lehnt sich hier an den des Forschungszentrums Laboratorium
Aufklirung an der Universitét Jena an, wo dezidiert die historischen Untersuchungen an
Fragen der Gegenwart gekniipft werden, vgl. http://www.fzla.uni-jena.de/ (konsultiert am
10.6.2017).

9 Vgl Zelle (Anm. 1); Wolfgang Preisendanz: Naturwissenschaft als Provokation der Poesie.
Das Beispiel Brockes, in: Sebastian Neumeister (Hrsg.): Frithaufklarung, Miinchen 1994,
469-494.

10  Zu seinen Titigkeitsfeldern vgl. die entsprechenden Artikel zum Werk in Hubert Steinke,
Urs Boschung, Wolfgang Prof3 (Hrsg.): Albrecht von Haller. Leben - Werk - Epoche,
2. Aufl,, Gottingen 2009.

11 Vgl. beispielsweise Karl S. Guthke: Hallers Blick in den Spiegel. Der Arzt mit der »poeti-
schen Krankheits, in: ders.: Die Entdeckung des Ich. Studien zur Literatur, Tiibingen, Basel
1993, 79-95, hier: 83; zur Forschungsgeschichte vgl. zusammenfassend Cornelia Rémi: Re-
ligion und Theologie, in: Steinke, Boschung, Proff (Anm. 10), 199-225, hier: 199.

12 Rémi (Anm. 11), 199.



123

zerischer Gedichte von 1748 erschienen ist," ist ein apologetischer Kommentar vor-
geschoben:

Auf dal? sich niemand an den Ausdriicken drgere, worinn ich von dem Tode, als einem
Ende des Wesens, oder der Hoffnung spreche, so ist nothig zu berichten, dalk alle diese
Reden Einwiirfe haben seyn sollen, die ich wiirde beantwortet haben, wann ich fahig
ware, diese Ode zu Ende zu bringen. (UG, 223)

Vielsagend ist, dass sich gleich eingangs das Sprecher-Ich vom Heterodoxieverdacht
freimachen will. Es inszeniert im Paratext die Fragmenthaftigkeit seines Gedichts,
seine Sprachlosigkeit' angesichts der Grof8konzepte von Tod und Hoffnung, mit-
hin die Distanzierung von der potentiell Grof3entwiirfe transportierenden (und
Losungen anbietenden) Gattung des Lehrgedichts. Das Tentative, Experimentelle,
Unvollendete steht im Vordergrund: Als philosophisches Trauergedicht,'” das seinen
Ausgang von der Klage des Ichs tiber den Tod des Freundes nimmt, fiihrt es die ex-
planative Kraft der poetischen Bilder da ins Feld, wo Begriffe fehlen:

13 Albrecht von Haller: Unvollkommnes Gedicht iiber die Ewigkeit, in: ders.: Versuch schwei-
zerischer Gedichte, 4., vermehrte und verinderte Aufl, Gottingen 1748, 223-228 [im
Folgenden werden Zitate aus dieser Ausgabe unter Angabe der Sigle UG und der Seiten-
sowie — fingierten — Verszahl direkt im Text nachgewiesen]. Erstmals ist der Text, dessen
umfangreicher Mittelteil von Vers 17 bis 117 auf die Zeit nach dem Tod von Hallers Ehefrau
Marianne und damit auf das Jahr 1736 zu datieren ist, in der dritten Auflage des Versuch/[s]
Schweizerischer Gedichte von 1743 zu finden, hier noch ohne die acht Schlussverse. Den
vorliegenden Uberlegungen soll also jene Ausgabe von 1748 zugrunde gelegt werden, die
erstmals den >vollstandigen« Text bietet. Immer noch maf3geblich ist eigentlich die Aus-
gabe von Hirzel, die allerdings auf der Auflage von 1777 beruht, vgl. Albrecht von Haller,
Gedichte, hrsg. und eingel. von Ludwig Hirzel, Frauenfeld 1882; auf Hirzel wiederum ba-
siert die Reclam-Auswahlausgabe Albrecht von Haller: Die Alpen und andere Gedichte,
hrsg. von Adalbert Elschenbroich, Stuttgart 2004. Vorbehalte gegeniiber Hirzels Ausgabe
aufSert mit Karl S. Guthke Stefanie Arend und entscheidet sich ebenfalls fiir die historische
Erstausgabe, vgl. dies.: Systemlosigkeit mit System? Zur Stoakritik in Albrecht von Hallers
Gedanken iiber Vernunft, Aberglauben und Unglauben, in: Zeitschrift fiir Germanistik N. E.
23(2013), 19-34, hier: 21, Anm. 8. Zur Datierung des Gedichts vgl. Christoph Siegrist: Al-
brecht von Haller. Stuttgart 1967, 31 und Karl Fehr: Die Welt der Erfahrung und die Welt
des Glaubens in der Dichtung Albrecht von Hallers. Eine Deutung des Unvollkommenen
Gedichts iiber die Ewigkeit, Frauenfeld 1956, 9 f.

14  Die fehlende Moglichkeit der »Versprachlichung« ist dann auch der Leitgedanke, der sich
durch Andrea Bartls Interpretation des Textes zieht, vgl. dies.: Von der Krise eines Auf-
klarers und der Unmoglichkeit, die Ewigkeit beschreiben zu konnen. Albrecht von Hallers
Unvollkommenes Gedicht iiber die Ewigkeit, in: Joseph P. Strelka (Hrsg.): Lyrik, Kunstprosa,
Exil. FS fiir Klaus Weissenberger zum 65. Geburtstag, Titbingen 2004, 25-40, hier: 30-37.

15  So der Versuch einer generischen Beschreibung. Zur Bezeichnung der Hallerschen Poesie
ist auch der Begriff des Gedankengedichts beziehungsweise der Gedankenlyrik vorgeschla-
gen worden, vgl. Arend (Anm. 13), 20 und Hans-Georg Kemper: Deutsche Lyrik der frii-
hen Neuzeit, Bd. 5.2: Frithautklarung, Tiibingen 1991, 139. In der Ausgabe von 1743 fiihrt
das Gedicht noch die Gattungsbezeichnung >Ode< im Titel, was Haller dann andert, laut
Fehr moglicherweise in Abgrenzung zu Klopstock, vgl. ders. (Anm. 13), 9.



124

Ihr Walder! wo kein Licht durch finstre Tannen strahlt,

Und sich in jedem Busch die Nacht des Grabes mahlt:

Ihr holen Felsen dort! wo im Gestrauch verirret,

Ein trauriges Geschwarm einsamer Vogel schwirret:

Ihr Bache! die ihr matt in diirren Angern fliel3t,

Und den verlohrnen Strom in 6de Siimpfe gief3t:

Erstorbenes Gefild’ und Grausen volle Griinde!

O daRich doch bey euch, des Todes Farben flinde!

O nahrt mit kaltem Schaur, und schwarzem Gram mein Leid!
Seit mir ein Bild der Ewigkeit!

Mein Freund ist hin:

Sein Schatten schwebt mir noch vor dem verwirrten Sinn [.] (UG, 223/224 [V. 1-12])

Im locus terribilis der Natur findet die Gefiihlslage des Ichs ihr Aquivalent. Auch
wenn die die Szenerie jenseits >realer« Naturerfahrung an barocke Naturanordnun-
gen gemahnt, die allegorisch dem darzustellenden Begriff nachgingig sind - »[s]eit
mir ein Bild der Ewigkeit« —, ist doch frappierend, dass der Blick des Ichs im Ange-
sicht des Todes nicht gen Himmel geht, sondern in die Welt: in die umgebende Natur
und ins Innere, in den »verwirrten Sinn« des Ichs. Die Ewigkeit korrespondiert kon-
zeptuell nicht mit Auferstehung, Erlosung und Heil, sondern ist ein »ernste[r] Ort[ ]«
(UG, 224 [V. 14]), eine »ode[ ] Geister Welt«, bevolkert von »Schrecken-vollen
Schatten« (UG, 224 [V. 21/22]). Die Ewigkeit setzt nicht im christlichen Sinne in
Freiheit, sondern bedeutet Gefangenschaft in »starken Armen« (UG, 224 [V. 16]).

Dem ist so, weil sie sich den menschlichen Erkenntnisvermdgen entzieht; nicht
nur der Einzelne - auch das Ich (vgl. UG, 224 [V. 25-30]) - sondern die ganze Welt
ist Spielball der Ewigkeit:

Furchtbares Meer der ernsten Ewigkeit!

Uralter Quell von Welten und von Zeiten!

Unendlichs Grab von Welten und von Zeit!

Bestandigs Reich der Gegenwartigkeit! [...]

Unendlichkeit! wer misset dich;

Bey dir sind Welten Tag und Menschen Augenblicke. (UG, 225 [V. 31-38])

Angesichts der Frage, was hinter der zeitlich begrenzten und sinnlich erfahrbaren
Existenz von Mensch und Welt steht, versagt jede empirische Methode, Zeit zu mes-
sen und sichtbar zu machen.

In diesem Zusammenhang ist erstmals vom Himmel die Rede — ndmlich vom
wissenschaftlich erforschbaren Himmel, der iiber Sonnenaufgang und Sonnenunter-
gang die Maf3einheit des Tages bereitstellt und der tiber die Sternbilder Lebens- und
Reisewege weist. Als>Messinstrument« fiir die Ewigkeit jedoch ist er bedeutungslos:

Vielleicht die tausendste der Sonnen welzt itzt sich,
Und tausend bleiben noch zurlicke.

Wie eine Uhr, beseelt durch ein Gewicht;

Eilt eine Sonn, aus Gottes Kraft bewegt:



125

thr Trieb lauft ab, und eine andre schlagt,

Du [die Unendlichkeit, Anm. S.B.] aber bleibst und zéhlst sie nicht.
Der Sterne stille Majestat,

Die uns zum Ziel befestigt steht,

Eilt vor dir weg, wie Gras an schwiilen Sommer-Tagen,

Wie Rosen, die am Mittag jung,

Und welk sind vor der Dammerung,

Ist gegen Dich der Angelsterne und Wagen. (UG, 225 [V. 39-50])

Nicht nur Sonne und Sternenkonstellation, ja auch der Himmel wird in dieser em-
pirischen Perspektive plural — und steht im Plural:

Und wann ein zweites Nichts wird diese Welt begraben;

Wann von dem Alles selbst, nichts bleibet als die Stelle;

Wann mancher Himmel noch, von andern Sternen helle,

Wird seinen Lauf vollendet haben,

Wirst du [die Unendlichkeit, Am. SB] so jung als jetzt, von deinem Tod gleich weit,
Gleich ewig kiinftig seyn, wie heut. (UG, 226 [V. 57-62])

Dahinter steht die keineswegs weniger prekire Vorstellung, die gegenwirtige Welt
sei nicht nur verginglich, sondern austauschbar: Dem Ende der Welt folgt nicht
zwingend das Paradies, sondern in einem ewigen Kreislauf eine weitere Welt. Diese
Annahme hat aber bereits den Bereich des Messbaren hin zum (empirisch fundier-
ten) Denkbaren verlassen: Die rechnende Vernunft »welz[t] Zeit auf Zeit, und Welt
auf Welt zu Hauf« (UG, 226 [V. 69]) und muss dann doch vor der »Macht der Zahl«
(UG, 226 [V. 73]) kapitulieren.

Augenscheinlich ganz im Sinne des oben skizzierten Hallerschen Dreitschritts
von Empirie, Vernunft und Glauben kommt das Ich, als es die »Macht der Zahl« fiir
obsolet erkldrt hat, bei Gott an. Entsprechend sind die eben noch vervielfiltigten
Sonnen - im Sinne von Tagen - auf eine Sonne reduziert, die nun von einem Objekt
der Naturanschauung in eine Metapher verwandelt worden ist:

O Gott! Du bist allein des Alles Grund;

Du Sonne bist das MaaR der ungemelinen Zeit,

Du bleibst in gleicher Kraft, und stetem Mittag, stehen,
Du giengest niemals auf, und wirst nicht untergehen,
Ein einzig Itzt in dir, ist Ewigkeit. (UG, 226 [V. 76—80])

Gott, nicht die Ewigkeit, wird als » Vollkommenheit der Grofle« (UG, 226 [V. 86])
apostrophiert, Gott tritt an die Stelle der Ewigkeit als Inbegrift der Inkommensurabi-
litit. Zwar schrumpfen Mensch und Welt, werden sie an Gott gemessen, zu » Wurm«
beziehungsweise »Sandkorn« und »Punkt« (UG, 227 [V. 88/89]) zusammen, doch in
der absoluten Hinwendung zu Gott als dem Schopfergott, der den Menschen nach
seinem Ebenbild geschaffen und damit geadelt hat, gewinnt auch die Biographie des
Einzelnen ihre Dignitét zuriick, verschwindet sie nicht mehr im ewigen Zeitenlauf.
Eine langere Passage, die in der frithen Version des Gedichts zugleich den Schluss



126

bildete, tragt diesem Umstand Rechnung, widmet sie sich doch en détail der Ent-
wicklung des Ichs als Teil des Menschengeschlechts von der Geburt bis ins Mannes-
alter (vgl. UG, 227/228 [V. 94-117]).

Indem die Kategorie der Ewigkeit beziehungsweise Unendlichkeit einfach unbe-
setzt wird und Gott das abstrakte philosophische Konzept ablost, indem die sinnliche
Erkenntnis und die Tétigkeit der Vernunft verabschiedet werden - indem Gott und
seine Grofle also nicht aus der Beobachtung der Natur als seiner Schopfung abge-
leitet werden, sondern aus einer epistemologischen Aporie erwachsen, erscheint der
Text nachgerade als Gegenteil eines physikotheologischen Gedichts. Der »Sprungs
hin zum Schopfergott ist kein rettender: In der lingeren Version der vierten Auflage
von 1748 schliefit sich unmittelbar an die emphatisch verkiindete Ankunft des Ichs
in der Bliite des Lebens — »Ich irrte, fehlte, schlieff’, und ward ein Mann!« (UG, 228
[V. 117]) - die Ahnung des nahenden Todes, des »Trieb[s] [...] nach der Ruh« (UG,
228 [V. 125]) an. Der Kreis hin zum Verlust des Freundes zu Beginn des Gedichts
ist geschlossen, der empfundene »Eckel« (UG, 228 [V. 122]) stellt die Verkniipfung
her hin zu den eingangs ausgefiihrten diister-schmerzhaften Trauergefithlen ange-
sichts der Endlichkeit alles Irdischen. Insofern bildet die zirkuldre Denkbewegung
des Gedichts den ewigen Kreislauf des Werdens und Vergehens, das »Sich-Wilzenc
der Sonnen ab, bekennt sich also gleichsam zur empirisch geleiteten, nicht zur re-
ligiosen Variante der Weltbewiltigung und lenkt den Blick zuriick zu einem sékular
grundierten Ewigkeitskonzept, in dessen Kontext ein deistisch anmutender Gott als
mogliche Alternative eingefithrt worden ist (vgl. UG, 225 [V. 42]).

Der Mensch kann also nicht mehr hinter den szientifischen Blick auf die Welt
und in den Himmel zuriick - schliellich unternimmt das Ich sogar den Versuch,
an die Grofle Gottes die Maf3stabe der Welt anzulegen (vgl. UG, 227 [V. 88/89]).
Epistemologisches Heil im Sinne einer Losung des Unendlichkeitsproblems liegt
allerdings weder in der empirischen und verniinftigen Weltvermessung noch in der
Religion. Der Himmel und seine >Bewohners, die Sonne und die Sterne, werden
hierbei zum zentralen Reflexionsmoment des Gedichts und zum Priifstein fiir seine
philosophische Argumentation.

Am Anfang und im Kern des Textes steht der aufgeklarte Mensch, der im Moment
tiefster Not nicht den Blick zur Transzendenz wendet, sondern ein philosophisches
Problem identifiziert. Der erste Zugang basiert auf der Sinnlichkeit und den Schluss-
folgerungen der Vernunft, doch mit dem Himmel versagt jenes Dispositiv, auf das
fiir den Empiriker immer Verlass war, wenn es um die Abbildbarkeit und Messbar-
keit von Zeit und Zeitlichkeit ging: Der Vervielfiltigung oder auch Ausdehnung der
Zeit in der Ewigkeit entspricht die kaum mehr beobachtbare oder gar denkbare, aber
im naturwissenschaftlichen Denken notwendig anzunehmende »>Pluralisierung« des
Himmels, der Sonne und der Sterne im Lichte szientifischer Himmelsbeobachtung.
Einzig in ihrer christlichen Lesart als Gott korrespondiert die Ewigkeit mit einem
einheitlichen, geschlossenen und verstindlichen Himmel, was mit einer Verdich-
tung der Sonne zur im Singular gesetzten Metapher einhergeht. Ihrer Verschiebung
aus der Empirie hin auf die sprachliche Seite ist eine semantische Umakzentuierung
vorangegangen: Die Sonne kann je nach Sichtweise als Konstante oder als variable
Grofle wahrgenommen genommen. Und so eignet auch den Himmeln, Sonnen
und Sternen des empirischen Zugangs zum philosophischen Problem ein gewisser



127

metaphorischer Charakter: In der Gegenwart des 18. Jahrhunderts sind die Himmel
plural, stehen wissenschaftliche Zugange neben theologischen. In vielen anderen
Fillen, auch im Werk Hallers, sind sie im physikotheologischen Geiste bruchlos mit-
einander verfugbar. Das Unvollkommne Gedicht iiber die Ewigkeit jedoch stellt die
eingangs behauptete basale Differenz der Weltzuginge offen aus'® und schldgt in
eindringlicher, dichter und bewegter Sprache vor der Folie des Himmels als zen-
tralen Bildspenders die Briicke zwischen rationaler (Welt-)Erkenntnis und einer den
Kern des Menschseins beriihrenden, auch emotional bedeutsamen existentiellen Er-
fahrung.

Der Himmelsblick und die Asthetik des Erhabenen im
18. Jahrhundert (Brockes, Schiller)

So geriert sich Hallers Unvollkommnes Gedicht iiber die Ewigkeit als recht offene
Provokation der Orthodoxie und steht damit im Konzert seiner Kotexte im Versuch
Schweizerischer Gedichte keineswegs alleine da: Wiederholt sieht sich Haller gezwun-
gen, den Deismus-Verdacht von sich und seiner Gedichtsammlung abzuwenden.
Die Gedanken iiber Vernunft, Aberglauben und Unglauben beispielsweise verhandeln
verschiedene Formen des Glaubens, darunter auch gegentiber heterodoxen Haltun-
gen geodffnete physikotheologische Positionen, ohne jedoch direkte Préiferenzen aus-
zusprechen. Dem Theodizee-Problem wiederum nihert sich Haller in Ueber den
Ursprung des Uebels auf vorsichtige Art und Weise und beantwortet die Frage nach
dem Leid in der Welt weniger mit einem kohérenten Gottesbild als vielmehr mit
der Notwendigkeit menschlicher Willensfreiheit.!” Der Vielzahl der ineinander ver-
schrankten theologischen Standpunkte gerade des jungen Haller hat die Forschung
iiber Quellenstudien beizukommen versucht, jedoch nur mit méfligem Erfolg, ldsst
sich doch tiber tatsachliche Lektiireerfahrungen vielfach nur spekulieren.'

Im Gegensatz zu Hallers komplexen und nicht selten widerspriichlichen philoso-
phischen und theologischen Uberlegungen liest sich Brockes’ Irdisches Vergniigen
in Gott als geradezu physikotheologische Programmdichtung. Im Gedicht Das Fir-
mament" schaut ebenfalls ein Ich »[i]ns unerforschte Meer des holen Luft-Raums«
(DE 8).2° Auch hier kommen die sinnnlichen Erkenntnisvermégen ins Stocken
»[o]b der unendlichen, unmaflig-tieffen Hole«, doch ist gleich die Heilsgewissheit
bei der Hand, da die »Hole« »wol mit Recht, ein Bild der Ewigkeiten heisst, / So

16  Auch Bartl betont den aporetischen Charakter des Gedichts und die Tatsache, dass keiner
der eingeschlagenen Wege zum Ziel fithrt, doch scheint mir das Postulat einer »Krise der
Aufkldrung wie der Vernunft« zu weit zu greifen, Bartl (Anm. 14), 36.

17 Vgl. zusammenfassend Rémi (Anm. 11), 202-205.

18 Vgl Karl S. Guthke: Zur Religionsphilosophie des jungen Albrecht von Haller, Turin 1966,
1-5.

19  Barthold Hinrich Brockes: Das Firmament, in: ders.: Irdisches Vergniigen in Gott. Erster
Teil, hrsg. und kommentiert von Jiirgen Rathje, Gottingen 2013 (B.H. Brockes. Werke
Bd.2.1), 9 [im Folgenden werden Zitate aus dieser Ausgabe unter Angabe der Sigle DF und
der Zeilenangabe direkt im Text nachgewiesen].

20 Die Forschung zieht hier gerne den Vergleich zu Haller, vgl. auch Bartl (Anm. 14), 28.



128

nur aus Gott allein, ohn’ End” und Anfang, stammen.« (DE, 12-14). Auch wenn
sich das Ich in seiner gesamten korperlichen wie geistigen Existenz verliert (vgl. DF,
20-22) und »Verzweiflung drohete der ganz verwirrten Brust« (DF, 23), ist der Uber-
wiltigung durch die Gréfle des Firmaments und dem daraus resultierenden vernich-
tenden Gefiihl von vorneherein die Rettung eingeschrieben, leuchtet Licht in der
Dunkelheit: »[D]es Abgrunds Raumc« ist eine »ungeheure Gruft voll unsichtbaren
Lichts, / Voll lichter Dunckelheit« (DE 15 und 18/19). Das Gedicht schlief$t mit der
Gotteserkenntnis als Gotteserleben: » Allein, heylsam Nichts! Gliickseliger Verlust! /
Allgegenwirt’ger Gott, in Dir fand ich mich wieder.« (DF, 24/25) Der Beschridnkung
des Sehsinns und dem damit einhergehenden intensiven Negativgefiihl des drohen-
den Selbstverlusts wohnt eine gesicherte Verweisstruktur inne, in der die Weite des
Firmaments die Ewigkeit, die Ewigkeit wiederum Gott bedeutet. Mit dieser Ein-
sicht 16st das enthusiastische Gefiihl der religiosen Erfahrung die »Verwirrung« ab,
Erkennen und Fiihlen fallen in eins. Im dsthetischen Moment der Erhabenheit, hier
also der physikotheologisch begriindeten, von einer Gefiithlsmischung begleiteten
Uberwiltigung des Menschen durch die Grofle Gottes - vermittelt durch die Grole
des empirisch nicht mehr fassbaren Himmelsgewélbes -, kommt der Mensch zu
sich selbst.

Dies ist nur moglich, weil hier der Himmelsblick des Wissenschaftlers und der
des Theologen zusammentfallen, ja beide in denselben Himmel schauen. Bei Haller
ist der Blick gespalten: An der Stelle des gemischten Gefiihls steht der Ekel, an der
Stelle der Gottes- und beziehungsweise oder Naturerkenntnis die Aporie, an der
Stelle der Selbsterkenntnis Resignation und Tod. Dieses Gegenprogramm wirkt
umso eindringlicher, als die empiristisch informierte Erhabenheitsdsthetik im deut-
schen Sprachraum seit der Frithaufklarung intensiv diskutiert wird und in diesem
Zusammenhang die Weite des Himmels neben der Wildheit der Berge zum gera-
dezu fithrenden Bildspender fiir die Modellierung der Erhabenheitskonzeptionen
aufsteigt®' — eine Diskursformation, die Haller nicht unbekannt ist*? und die er zu-
mindest im Unvollkommne[n] Gedicht als Leitstern fiir die Selbstversicherung der
menschlichen Existenz rundheraus ablehnt.

Immanuel Kants Kritik der Urteilskraft (1791) stellt am Ende des Aufkldrungs-
jahrhunderts die Erhabenheitsésthetik gleichsam von den Fiiflen auf den Kopf: An
die Systemstelle der Natur- und Gotteserkenntnis, an die beispielsweise bei Brockes
die Selbsterkenntnis gekniipft ist, tritt bei Kant, und mit ihm dann bei Friedrich
Schiller, die Selbsterkenntnis als Einsicht des Menschen in seine Vernunftnatur, die
sich im Moment des (gemischten) Gefiihls der Erhabenheit einstellt. Nach Schiller
ist »ein Gegenstand, insofern er die Vorstellung der Unendlichkeit mit sich fiihret,
deren Darstellung sich die Einbildungskraft nicht gewachsen fiihlt« als »[t]heore-

21 Vgl zu den Zusammenhdngen u.a. in der Schweizer Frithaufklirung Carsten Zelle:
Schénheit und Erhabenheit. Der Anfang doppelter Asthetik bei Boileau, Dennis, Bodmer
und Breitinger, in: Christine Pries (Hrsg.): Das Erhabene. Zwischen Grenzerfahrung und
Groflenwahn, Weinheim 1989, 55-73.

22 Vgl. die Spuren der Diskussion in Die Alpen.



129

tisch-erhaben« qualifiziert,” und der Himmel féllt entsprechend in diese Kategorie:
Bei seinem Anblick wird sich die Einbildungskraft ihrer Grenzen bewusst, eine
notwendige Beschriankung, iiber die sich die Vernunftfreiheit erheben kann. Nun
spielen die verzweigten Erhabenheitsdebatten fiir Schillers spate Dramenpoetik und
Dramatik eine entscheidende Rolle,?* so auch fiir den Wallenstein (1799/1800). In
Wallensteins Tod wirft Wallenstein im dritten Auftritt des fiinften Akts einen auf-
schlussreichen Blick in den Himmel:

Wallenstein (ist ans Fenster getreten).

Am Himmel ist geschaftige Bewegung,

Des Turmes Fahne jagt der Wind, schnell geht

Der Wolken Zug, die Mondessichel wankt,

Und durch die Nacht zuckt ungewisse Helle.
—Kein Sternbild ist zu sehn! Der matte Schein dort,
Der einzelne, ist aus der Kassiopeia,

Und dahin steht der Jupiter — Doch jetzt

Deckt ihn die Schwarze des Gewitterhimmels!

(Er versinkt in Tiefsinn und sieht starr hinaus)?

Der Blick in die Weite des Himmels ist durch Phdnomene der wilden Natur und
damit durch die Bildersprache des sogenannten Praktisch-Erhabenen verstellt, jene
Spielart des Erhabenen, bei der der Aufschwung der Vernunft in der physischen Be-
drohung des Menschen wurzelt. In dieser intrikaten Doppelung der Erhabenheits-
figur wird zugleich ein tiberkommenes Ordnungsmuster verabschiedet, namlich das
des Horoskops als Orientierungsrahmen fiir das Leben - bekanntlich eine der zen-
tralen Leitkategorien fiir Wallensteins politisches Handeln. Gekonnt tiberblendet
Schiller in Wallensteins Worten das unsichtbare Sternbild mit dem toten Freund
Piccolomini: »Mir deucht, wenn ich ihn sdhe, war mir wohl. / Es ist der Stern, der
meinem Leben strahlt, / Und wunderbar oft stirkte mich sein Anblick.« (W', 529,
V. 3415-3417) In der doppelt-erhabenen Erfahrung des Gewitterhimmels, der nun
nicht nur die sinnlichen Erkenntnisvermdgen, sondern tiber die Ungebédndigtheit
seiner Phanomene auch die Physis des Menschen infragestellt, liegt die Quelle der
Vernunftfreiheit. Entsprechend formuliert die Gréfin: »Dein Herz / Ist reich genug,
sich selber zu beleben« (WT, 531, V. 3456/3457) — was Wallenstein daraus macht,
steht auf einem anderen Blatt.

Die transzendentalphilosophische Wendung der Erhabenheitsésthetik bei Kant
und Schiller 16st die Selbsterkenntnis durch Erfahrung der Vernunftfreiheit im
Medium der Himmelsschau endgiiltig aus gleichermafien orthodox-theologischen

23 Friedrich Schiller: Vom Erhabenen, in: ders.: Simtliche Werke in 5 Banden, hrsg. von Pe-
ter-André Alt, Albert Meier, Wolfgang Riedel, Bd. 5: Erzdhlungen. Theoretische Schriften,
Miinchen, Wien 2004, 489-512, hier: 491.

24 Vgl beispielsweise Paul Barone: Schiller und die Tradition des Erhabenen, Berlin 2004.

25  Friedrich Schiller: Wallensteins Tod, in: ders.: Samtliche Werke in 5 Bénden, hrsg. von
Peter-André Alt, Albert Meier, Wolfgang Riedel, Bd. 2: Dramen 2, Miinchen, Wien 2004,
406-547, hier: 528, V. 3406-3413 [im Folgenden werden Zitate aus dieser Ausgabe unter
Angabe der Sigle WT, der Seitenzahl und der Versangabe direkt im Text nachgewiesen].



130

wie empiristischen Zwéingen: Zum Himmel der Religion und dem der empirischen
Naturwissenschaft gesellt sich der dsthetische Himmel. Der Dreischritt aus Brockes,
Haller und Schiller kann nur andeuten, welche Wege eine literaturwissenschaftlich
fundierte Problemgeschichte der Himmelsschau in der Neuzeit beschreiten kann: In
der Diachronie des Himmelsblicks (als heuristischer Kategorie) zeigt sich, dass es die
wissensgeschichtlichen Voraussetzungen bestimmter Diskursformationen sind, die
den Himmel als Projektionsfldche fiir Weltkonzepte erst hervorbringen. Die generi-
schen Zwiénge der literarisch-poetischen Vermittlung - hier zwischen Lehrgedicht,
»philosophischem Gedicht«und Drama - tragen hierbei ihren Teil zur Pluralisierung
und zunehmenden Asthetisierung des Himmels in der Neuzeit bei.

Sylvia Brockstieger (Heidelberg)



I Phanomene




A Licht

9 Blitze: Klopstocks Ode Die Friihlingsfeyer

Im Jahr 1780 veréffentlichte Christian Gotthilf Salzmann in seiner Anweisung zu
einer [...] modischen Erziehung der Kinder (spater von ihm als Krebsbiichlein betitelt)
Beispiele falscher Erziehungsmethoden. In dieser Abhandlung befand sich auch die
kurze Geschichte Mittel, Kindern Furcht bei Gewittern beizubringen. Der erste Teil
zeigt ein Positivbeispiel. Ein Vater dimpft die Angst der Kinder vor dem Gewitter.
Es kiihle die Luft ab und bringe den lang ersehnten Regen. Verstockte Nachbarn
nennen ihn deshalb einen Naturalisten, der alle Gottesfurcht aus den Herzen seiner
Kinder verbanne. Nach seinem Tod tibernimmt sein Bruder die Erziehung eines
Sohns. Er hilt es anders. Mit Droherzdhlungen von Blitzen, mit denen Gott die Men-
schen strafe, ihre Felder vernichte und manchen Siinder tote, bringt er den Jungen
dazu, von nun an bei Unwetter Todesdngste auszustehen.

Zwei im 18. Jahrhundert bereits verbreitete Deutungsmuster von Blitz, Donner
und Gewittern werden hier exemplarisch vorgefiihrt: das alte straftheologische im
zweiten Fall und das neue physiko-theologische im ersteren. Das straftheologische
sah in bedrohlichen atmosphidrischen Erscheinungen mahnende und drohende
Fingerzeige Gottes;' das physiko-theologische erkldrte sie, ebenso deistisch wie na-
tural-naturwissenschaftlich fundiert, zu Mitteln Gottes, die das Wohl der Natur und
der Menschen befordern.? In Deutschland war letzteres seit den 1720er Jahren vor
allem durch den Philosophen und Leibniz-Schiiler Christian Wolff bekannt gemacht
worden, und der wahrscheinlich erste literarische Entwurf, der Gewitter, Donner
und Blitz ausschliefSlich unter physiko-theologischem Vorzeichen deutete, war Fried-
rich Gottlieb Klopstocks Ode Die Friihlingsfeyer aus dem Jahr 1759. Dieser Text, der
zu Klopstocks Lebzeiten tiber dreifligmal abgedruckt wurde, wobei es zu leichten
Variationen kam,’ kann als reprasentativ fiir einen folgenreichen Umschwung im

1 Vgl. Heinz D. Kittsteiner: Die Entstehung des modernen Gewissens, Frankfurt a. M., Leip-
zig 1991; Heidrun Alzheimer-Haller: Handbuch zur narrativen Volksaufklarung. Mora-
lische Geschichten 1780-1848, Berlin, New York 2004, 263 ff.

2 Vgl. Manfred Biittner: Protestantische Theologie und Klimatologie im 18.Jahrhundert
[1963], in: ders. (Hrsg.): Zur Entwicklung der Geographie vom Mittelalter bis zu Carl Rit-
ter, Paderborn, Miinchen, Wien 1982, 183-217; Paul Michel: Physikotheologie. Urspriinge,
Leistung und Niedergang einer Denkform, Ziirich 2008; Holger Steinmann: Absehen —
Wissen - Glauben. Physikotheologie und Rhetorik 1665-1747, Berlin 2008; Ferdinando
Luigi Marcolungo: Christian Wolff und der physiko-theologische Beweis, in: Aufklirung
23(2011), 147-161.

3 Vgl Christiane Boghardt, Martin Boghardt, Rainer Schmidt: Die zeitgendssischen Drucke
von Klopstocks Werken. Eine deskriptive Bibliographie, Bd. 1, Berlin, New York 1981,



134

biirgerlichen Gefiithlshaushalt gelten: fiir ausgestellte Angstlosigkeit angesichts der
natiirlichen Elemente.

Auf vertrautem Fuf3 mit Gott und mit den Naturgewalten stehend - mehrmals
ruft Klopstock diesen beiden Méchten das begeisterte »Du« entgegen* —, verdichtet
er in diesem Hymnus Gottesmacht, Naturmacht und die Macht der Dichtung zu
einem deistisch-pantheistischen Amalgam. Das Gedicht — wie andere seiner Oden
aus dieser Zeit - brach geradezu revolutiondr mit der Tradition »gelehrter Dichtung:
(in der beispielsweise noch die Naturdichtung Barthold Hinrich Brockes’ stand).
Es begriindete einen demonstrativ subjektiven und emotionalen Gestus in Abkehr
von einem starren Formengeriist. Mit Riickgrift auf die Odenform war eine freie
lyrische Sprache moglich, jenseits der Konventionen von Metrik und Reim. Der
Text — der nicht isoliert zu lesen ist, sondern stets als Teil eines Zyklus von insgesamt
fiinf Oden, in dem der Dichter als neuer christlicher Psalmist figurierte® — entwarf
ein neues Gottesbild und ein neues Weltbild (mithin auch ein neues von Gewittern
und Blitz). Und er gebraucht dazu radikal neue lyrische Ausdrucksmoglichkeiten.
Die 108 Zeilen der Fassung von 1771 gliedern sich in drei grof3e inhaltliche Teile.
Im ersten wird die Allmacht des Schopfers hymnisch verkldrt, der zweite Teil be-
handelt das Verhiltnis von gottlich-kosmischer Grofle und vermeintlicher irdischer
und menschlicher Nichtigkeit, der dritte fiihrt beides am Beispiel des Gewitters zu-
sammen: Am Ende verkniipft ein vers6hnender Regenbogen - Friedensbogen - Gott
mit den scheinbar nichtigen Menschen.

Das Schliisselwort Atmosphire fillt in den Versen nicht explizit; Klopstock geht,
ohne nach einer spezifischen Begrifflichkeit dafiir zu suchen, vom Raum unterhalb
der kosmischen Sphire und oberhalb des Erdbodens aus. Und dieser ist - wie das
Sein, d. h. die gottliche Schopfung insgesamt — hochst dynamisch. Er ist voller Ver-
dnderung und Bewegung. Der Dichter findet fiir diese permanente Dynamik eine
expressiv-innovative Sprache: durch eine Vielzahl von Verben der Bewegung, die, an
Satzanfange oder Satzenden gestellt, den Gehalt dominieren; durch Satzumbriiche;
durch Anreden, Fragen, Ausrufe, Interjektionen; durch Substantivkomposita, die das
Tempo beschleunigen. Insbesondere an Gewitter- und Blitzphdnomenen zeigt sich
diese Dynamik: »ziickenden Strahl«, »fliegenden Strahl, »erschiitternden Donner«.*
Physiko-theologisch im engeren Sinn fehlen zwar bei Klopstock einige schon zu der
Zeit >klassisch« gewordene Elemente - so der Topos des >reinigenden Blitzes<. Doch
auch ohne diese sind Blitz und Donner Bestandteile eines Geschehens, das am Ende
segensreich die Erde trankt. Allein dadurch miissen sie nicht dngstigen. Sie sind
theistisch einem gottlichen Plan beziehungsweise deistisch einem Schopfungsplan
implementiert (der mitunter ins Pantheistische spielt). Und dieser Plan fiihrt - in
jedem présentischen Augenblick - fiir Menschen nur Gutes herbei.

174 ff. Als wichtigste Anderung ist der ab 1771 vorangestellte Titel Die Friihlingsfeyer
anzusehen.

4 Alle Zitate aus dem Text nach: Friedrich Gottlieb Klopstock: Die Frithlingsfeyer, in: ders.:
Werke und Briefe. Historisch-kritische Ausgabe, Abt. W, Bd. 1, hrsg. von Horst Grone-
meyer, Klaus Hurlebusch, Berlin, New York 2010, 172-181.

5 Vgl Katrin Kohl: Rhetoric, the Bible, and the Origins of Free Verse. The early »Hymns« of
Friedrich Gottlieb Klopstock, Berlin, New York 1990, 113 ff.

6  Klopstock (Anm. 4), 179, 181.



135

Noch auf andere Weise als semantisch-inhaltlich wurde die Gefahr oder ver-
meintliche Gefahr des Blitzes von Klopstock herabgestimmt: dsthetisierend, und
zwar positiv dsthetisierend. Damit kniipfte der Autor an einen gegebenen poetischen
Vorlaufan. Man denke an Christlob Mylius und seinen Vertrauten Gotthold Ephraim
Lessing, die schon einige Jahre zuvor die Auffassungen von Lord Shaftesbury auf-
griffen hatten, Stiirmen und Gewittern sei eine bestimmte Schonheit nicht abzuspre-
chen.” Mit einem Amalgam von duf8erer Unterlegenheit und innerer Uberlegenheit
lielen sich die Naturgewalten zumindest dsthetisch figurieren, auch wenn das mit-
unter erst nach tiberstandener Gefahr moglich wurde. Der nachhaltigste dsthetische
Topos zur imaginativen Bezahmung des Blitzes war jedoch nicht der der Schonheit,
sondern der der Erhabenheit. Dieser wurde seit Mitte des 18.Jahrhunderts immer
attraktiver, und in der Forschung ist diese Tendenz mittlerweile ausfiihrlich auf-
gearbeitet worden.® Der Topos des Erhabenen stammt urspriinglich aus der antiken
Rhetorik, wo er ausschliefllich menschliche Handlungen charakterisierte, wurde
mehrfach transformiert, und bezeichnet zur Zeit Klopstocks nunmehr auch Natur-
phdnomene. Dariiber hinaus gelten als erhaben< aber auch Wahrnehmungsformen,
und zwar in einer Duplizitét von positiver Anziehung und negativer Abstoflung auf
der Basis von Sicherheit.

In zwei Werken, die dabei in Deutschland schulbildend wirkten, Johann Jakob
Bodmers Critische Betrachtungen iiber die Poetischen Gemdhlde der Dichter von 1741
und Edmund Burkes A Philosophical Inquiry into the Origin of our Ideas of the Sub-
lime and Beautiful von 1757, wurden Gewitter ausdriicklich einbezogen. Wohl mit
direktem Bezug auf Burke konnte eine Arbeit von 1757 einleitend feststellen: »Unter
den Erscheinungen im Reiche der Natur ist nichts grosser, majestdtischer und erha-
bener, als ein Donnerwetter, da der verdunkelte Himmel mit einem entsetzlichen
Krachen durch die blendenden Strahlen des feurigen Blitzes erleuchtet wird«.” Auch
in Michael Conrad Curtius’ Abhandlung von dem Erhabenen in der Dichtkunst von
1760 oder in Thomas Abbts ein Jahr spiter erschienenem Traktat Vom Tode fiir das
Vaterland fiel das Pradikat >erhaben« in Bezug auf Gewitter und Blitze, spdter zum
Beispiel auch in Carl Grosses Abhandlung Uber das Erhabene.®

7 Vgl. [Christlob Mylius:] [Indem ich im Begriffe bin], in: Der Naturforscher, eine physika-
lische Wochenschrift 1 (1747), 2. St., 9-16, hier: 10; Gotthold Ephraim Lessing: Pope ein
Metaphysiker! [1755], in: Gotthold Ephraim Lessings sémtliche Schriften, hrsg. von Karl
Lachmann, 3. Aufl,, Bd. 6, Stuttgart 1890, 409-445, hier: 440.

8 Vgl Christian Begemann: Furcht und Angst im Prozef$ der Aufkldrung. Zu Literatur und
Bewufitseinsgeschichte des 18. Jahrhunderts, Frankfurt a. M. 1987; Carsten Zelle: »Ange-
nehmes Grauen«. Literaturhistorische Beitrige zur Asthetik des Schrecklichen im acht-
zehnten Jahrhundert, Hamburg 1987; Karl Eibl: Abgrund mit Geldnder. Bemerkungen zur
Soziologie der Melancholie und des >angenehmen Grauens« im 18. Jahrhundert, in: Auf-
Klirung 8/1 (1994), 3-14.

9  ([Anonym]:) Von dem Blitze und dessen Wirkungen, in: Das Reich der Natur und der
Sitten, eine moralische Wochenschrift 1 (1757), 2. Halbbd., 35. St., 33-48, hier: 33.

10 Vgl Michael Conrad Curtius: Abhandlung von dem Erhabenen in der Dichtkunst, in:
ders.: Kritische Abhandlungen und Gedichte, Hannover 1760, 5-68, hier: 30; Thomas Abbt:
Vom Tode fiir das Vaterland [1761], hrsg. von Paul Menge, Leipzig [1915], 83; Carl Grosse:
Uber das Erhabene [1788], hrsg. von Carsten Zelle, St. Ingbert 1990, 28, 38, 40, 44.



136

Bei Klopstock finden sich dsthetisierende Deutungsmuster vorderhand nicht.
Rein nominell ist der einzige dahingehend explizit vorkommende Ausdruck der des
Wunderbaren (»wunderbare Liifte«'!). Er geht mit Sicherheit auf die personlichen
Kontakte zu Bodmer zuriick - einen wichtigen Verfechter des édsthetisch »Wunder-
baren«. Diese dsthetische Kategorie stammt ebenfalls bereits aus der Antike und
hatte in wirkungsasthetischer Hinsicht den Zweck, auflergew6hnliche und enthu-
siasmierende Affekte hervorzurufen — und zwar latent in jener Doppelstruktur von
Anziehung und Abstof8ung, wie sie auch der Terminus >Erhabenheitc umschloss, der
das »Wunderbare« in den nichsten Jahren und Jahrzehnten verdriangte. In diesem
Kontext ist Klopstocks mehrfach wiederholter Schliisselbegrift der des Erscheinens,
der prasentischen Wahrnehmbarkeit. Gott ist sichtbar und horbar (»Sichtbar ist, der
ko[m]mt, der Ewige«'?). Und diese Sichtbarkeit zeigt sich in Gottes atmosphérisch-
naturalen Werken: vor dem Gewitter und vor dem Blitz, in ihnen und nach ihnen.
Und es sind letztlich Positivwerke: Der Dichter iibersetzt sie, wie er selbstreflexiv
bekriftigt, begeistert und deklamatorisch in Gesang. Dessen Zentrum ist Gott,
als oberste Instanz eines Universums, das makrokosmisch aus »groéfieren Erdenc
besteht, mikrokosmisch aus dem »Tropfen am Eimer« (der menschlichen Erde).
Harmonisch sind beide miteinander verbunden: durch die »Hand des Allméachti-
gen«.! Er ist der Schopfer des Universums, sein Lenker, und ihm werden Attribute
zugeschrieben, die der Erhabenheitssphére entstammen, ohne dass, wie bereits er-
wihnt, dieser Topos oder Begriff in diesem Text ausdriicklich fallt. Aus einer Du-
plizitdt von Unendlichkeit (»Herr! der Unendliche!«®) und Endlichkeit (»vergieb
[...] dem Endlichen«'®) gewinnt dieser sich sichtbar machende und in seinen Werken
offenbarende unendliche Gott majestdtische Qualitdten, die alle sonst bekannten
iibersteigen (»Mit tiefer Ehrfurcht schau ich die Schopfung an, / Denn Du! / Na-
menloser, Du! / Schufest sie!«!”). Gott und seine Werke erweisen sich als iibermach-
tig grof$ und sind geprigt von unauthorlicher Dynamik. Sie 16sen ein Wechselspiel
von anbetender Hingabe und Ehrfurcht aus, jenes angenehme Grauen auf Basis
einer theodizeehaft konzipierten basalen Sicherheit, das den Kern der neuen auf-
kldrerischen Erhabenheitsprogrammatik ausmacht. >Wunderbares< und >Erhabenes«
in dieser Ode stehen damit im Schnittpunkt zweier Vektoren: einer antiken und
rhetorischen Traditionslinie einer Dichtung hohen Stils (das Rhetorikideal Longins,
das Klopstock vor allem iiber Bodmer vermittelt wurde'®) und einer neueren, inhalt-
lich-semantischen Linie inszenierter Ehrfurcht und angenehmen Grauens, die der

11 Klopstock (Anm. 4), 177.

12 Ebd.
13 Ebd., 173.
14 Ebd.
15 Ebd, 177.
16 Ebd., 175.
17 Ebd, 177.

18  Vgl. Joachim Jacob: Heilige Poesie. Zu einem literarischen Modell bei Pyra, Klopstock und
Wieland, Tiibingen 1997; Das Erhabene in der Dichtung. Klopstock und die Folgen. Hrsg.
Stadtische Museen Quedlinburg, Halle 1997.



137

Ode Klopstocks von der Forschung schon vor der jiingst erfolgenden Renaissance
des Erhabenheitstopos attestiert wurde.”

Das neue, ambivalente Universum

Klopstocks einflussreicher Text hatte poetische Vorlaufer. Zu denken wire an Brockes
Gedicht Gesang zur Zeit des Ungewitters aus dem Jahr 1728, eine von der Aussage her
ambivalente Vorlage. Sie setzt, bezogen auf Gewitter und Atmosphire, ein mit dem
neuen, physiko-theologischen Denkmuster (» Aus seinem Gleich-Gewicht gepresste,
Creis’ der Liiffte / Wird durch den regen Blitz gereinigt«). Im Anschluss daran finden
sich aber — und diese Reihenfolge scheint bezeichnend - auch moraltheologische
Mahnungen (»So offt wir blitzen sehn, so offt wir donnern héren / Lafl uns, HERR
Zebaoth, Dich lieben, fiirchten, ehren!«*). Das neue und das alte Deutungsmuster
sind additiv angeordnet, neue Physiko-Theologie und alte — abgeschwichte — Straf-
theologie stehen, anders als bei Klopstock, noch unverbunden nebeneinander. Ers-
tere hatte in Deutschland vor allem durch den Leibniz-Schiiler Christian Wolff an
Einfluss gewonnen, der den Blitz als Instanz verstanden hatte, die die Atmosphare
von stickigen Ausdiinstungen sdubert. Natiirlich kam dieses physiko-theologische
Motiv nicht erst bei Leibniz-Schiilern auf. Bereits in den nach-reformatorischen
protestantischen Providentia-Debatten war es vielgestaltig ausgeformt worden.”!
Von daher gelangte es in die Physiko-Theologien William Derhams, Johann Albert
Fabricius’ und, wie erwdhnt, in die metaphysische Teleologie Wolffs. Unter der aus-
driicklichen Pramisse, sich nicht vor dem Blitz dngstigen zu miissen, stellte dieser
mehrere Produktiveffekte von Gewittern heraus: Die heife Luft wird abgekiihlt, die
schwiilen Dampfe schwinden, Ausdiinstungen werden neutralisiert und fallen als
fruchtbarer Diinger zur Erde: »Es wiirde sich {iberall zeigen / daf} das Gute das Bose
iiberwieget / und das Bése selbst von GOtt zum Guten angewendet wird«.”* So ver-
breitete sich vor allem in Wolffs Nachfolge in Deutschland das Bild des reinigenden
Blitzes, und 1746 widmete sich Peter Ahlwardts Bronto-Theologie - also eine theo-
logisch-philosophische Abhandlung tiber das Gewitter — dann ausfiihrlich solchen
physiko-theologischen Verklarungen.

19 Vgl Richard Alewyn: Die Lust an der Angst [1965], in: ders.: Probleme und Gestalten.
Essays, Frankfurt a. M. 1974, 307-330, hier: 314 ff.

20 Barthold Hinrich Brockes: Gesang zur Zeit eines Ungewitters, in: Herrn B. H. Brockes [...]
verdeutschte Grund-Sitze der Weltweisheit, Dritter Theil, Hamburg 1728, 598-601, hier:
598, 600.

21 Vgl. Manfred Biittner: Zum Gegeniiber von Naturwissenschaft (insbesondere Geographie)
und Theologie im 18. Jahrhundert, in: Philosophia Naturalis 14 (1973), 95-123, hier: 96.

22 Vgl. Christian Wolff: Verniinfftige Gedancken / Von den Absichten / Der natiirlichen
Dinge, / Den Liebhabern der Wahrheit / Mitgetheilet. Die andere Auflage, Franckfurt/
Leipzig 1726, 323 f.; vgl. auch: William Derham: Physico-Theologie oder Natur-Leitung zu
Gott, / Durch aufmercksame Betrachtung der Erd-Kugel, und der darauf sich befindenden
Creaturen [...], [1714], Hamburg 1750, 1045; Johann Albert Fabricius: Pyrotheologie, /
Oder Versuch / Durch nihere Betrachtung / Des Feuers, Die Menschen / Zur Liebe und
Bewunderung ihres Giitigsten, Weisesten, Méchtigsten Schopfers anzuflammen, Hamburg
1732, 25.



138

Ob mit oder ohne Einwirken Ahlwardt: Klopstock zeichnet ein dem Menschen
glinstiges, letztlich gar giitiges Universum. Ein ferner Gott an der Spitze gewéhrleis-
tet, dass sich die Krafte der Natur die Waage halten, und zwar stets zum Wohle der
Menschen. Das gilt insbesondere fiir atmosphdrische Erscheinungen, pars pro toto
auch fiir den Blitz. Folgt man Klopstock, miissen Blitze im Grunde nicht dngstigen.
Vielmehr waren sie eine positive gottlich-natiirliche Instanz. Im Sinne nicht allein
der Wolffschen Teleologie verbiirgte der Blitz die Obhut Gottes fiir die irdischen
Geschopfe. Natur war - zumindest in den philosophischen Entwiirfen - nicht nur
ertrdglich, sondern geradezu perfekt: die beste aller moglichen Welten.

Die Ode Klopstocks reagierte aber nicht nur auf den Umschlag theologisch-phi-
losophischer Weltbilder, also den von >negativen« Straftheologien zu >positivens
und natural geprigten Physiko-Theologien, sondern unausgesprochen auch auf
technisch-praktische Umwilzungen: die Erfindung des Blitzableiters. Auch wenn
gegenwirtig bezweifelt wird, dass Benjamin Franklin die von ihm beschriebenen
Blitz-Experimente wirklich durchgefiihrt hat, initiierte seine Veroffentlichung 1753
eine Vielzahl weiterer Versuche, und in Deutschland wurde 1769 an der Hamburger
Jacobi-Kirche der erste Blitzableiter Deutschlands installiert.”? Gerade diese neue
Erfindung aber bedingte, dass sich nicht, wie eigentlich zu erwarten gewesen wire,
unter den Gebildeten ein zunehmend angstfreier Umgang mit Blitzen und Gewit-
tern abzeichnete. Vielmehr entstanden neue Angste. Denn gerade die technische
Entzauberung des Gewitters und seine vermeintliche Bezahmung durch Blitzableiter
ab 1753 gingen alsbald in breitem Maf3 mit einer neuen Welle von Furcht und Angst
einher. Die Angst vor der Natur potenzierte sich in einer »neuen Angst vor der man-
gelhaften Beherrschung der Natur«.?* Man kann von einer enttduschten Hoffnung
sprechen, von einer Erwartungskehre. »Fortschritt« wollte sich nicht einstellen. Denn
im besten Fall konnte man den Blitz ableiten (und zwar auch nur an Gebauden),
mehr aber nicht, und eine aktive Verfiigung war damit keinesfalls gegeben. Man war
gegeniiber der Natur nach wie vor in der kulturellen Defensive, nie in der Offensive.

Zwar gab es seit langerem die scheinbar begriindete Annahme, den »uns natiirlich
drohenden Blitz und Donner génzlich [zu, O. B.] vertreiben«,” wobei vorerst daran
gedacht wurde, Geschiitze abzufeuern und Glocken zu lauten. Einerseits wurde an-
genommen, das Geschiitzfeuer wiirde durch mechanischen Druck die gefdhrlichen
Hagelfronten verdrangen. Andererseits glaubte man, es veranlasse eine chemische

23 Vgl. Tom Tucker: Bolt of Fate. Benjamin Franklin and his Electric Kite Hoax, New York
2003; Christa Mohring: Eine Geschichte des Blitzableiters. Die Ableitung des Blitzes und
die Neuordnung des Wissens um 1800, Diss. Weimar 2005; Playing with Fire. Histories of
the Lightning Rod, hrsg. von Peter Heering, Oliver Hochadel, David J. Rhees, Philadelphia
2009.

24 Engelhard Weigl: Entzauberung der Natur durch Wissenschaft — dargestellt am Beispiel der
Erfindung des Blitzableiters, in: Jahrbuch der Jean-Paul-Gesellschaft 22 (1987), 7-40, hier:
8; vgl. insgesamt: Olaf Briese: Die Macht der Metaphern. Blitz, Erdbeben und Kometen im
Gefiige der Aufkldrung, Stuttgart 1998, 8 ff., 17 ff.

25 Peter Ahlwardt: Bronto-Theologie, oder: Verniinftige und Theologische Betrachtungen
iiber den Blitz und Donner, wodurch der Mensch zur wahren Erkenntnify GOttes und
seiner Vollkommenheiten, wie auch zu einem tugendhaften Leben und Wandel gefiihret
werden kan[n], Greifswald, Leipzig 1745, 330.



139

Entmischung der bedrohlichen Wolken und mache die geféhrlichen Schwefelstoffe
unschédlich. Uber den Einsatz von Kanonen wurde noch 1775 in einer von der
Churfiirstlich-baierischen Akademie der Wissenschaften gekronten Preisschrift
erklart, »auf solche Art wiirden die von den Wolken zuriickgeworfene[n] Lufttheil-
chen mit denen, die auf ein neues von dem Stuckschufle gegen die Wolken bewegt
werden, zusammen stossen, und also das Gleichgewicht der Luft bald gehoben
werden, welches einen zerstreuenden Wind erzeugen dorfte«, wobei bei Gewittern
empfohlen wurde, Geschiitze stindig im Abstand von drei bis vier Sekunden ab-
zufeuern.?® All das schiirte den Optimismus, sich naturhaft-atmosphérischer Krifte,
insofern sie schadlich waren, technisch-kulturell erwehren zu kénnen.

Schliefilich schien mit dem Blitzableiter ein neues Instrument gefunden, das ef-
fektiv vor den Angriffen der Natur schiitzen wiirde. In einer ebenfalls von der Chur-
furstlich-baierischen Akademie gekronten Preisschrift wurde genau zu dieser Zeit
das alte militarische Muster, mit Geschiitzen die drduenden Gewitter »zu bestiirmenc«
und »abzuschiefen, bereits mit der offenbar ebenso effektiven Variante gekoppelt,
eine ganze Stadt »wider die Gewitter« durch ein dichtes Spalier von Blitzableitern
auf ihren Willen »zu befestigen«.”” Kanonen und Blitzableiter wiirden gemeinsam
die Attacken des natiirlichen Feindes abwehren, wobei letztere dann schnell zum
alleinigen Abwehrmittel avancierten — wie bei Georg Christoph Lichtenberg, der
den »Belagerungen der Donnerwetter« und ihren »gefirliche[n] Batterien« mittels
der »Festungswerke« der Blitzableiter entgegentreten wollte und die Wissenschaftler
deshalb metaphorisch »unter die Kanonen rief«.”® Aber trotz der entlastenden Wir-
kung dieses neuen »Furchtableiter[s]«** kam es unter den Gebildeten — abgesehen
von anderen Schichten, in denen solche Angste noch weit nachhaltiger wirkten - zu
einem deutlichen Orientierungsgefille. Es regte sich ein Sicherheitsbedarf, der nicht
befriedigend gestillt werden konnte, und Hoffnungen schlugen in Mangelerfahrung
um. Der einstmals gezielt raichende Blitz Gottes wurde zu einer Instanz, die geradezu
wahllos und ungeachtet einer moralischen Lebensfithrung jeden treffen konnte. Er
erwies sich als gleichgtiltiger Blitz. ]hm konnte kein verborgener Sinn beigelegt
werden.

Selbst ausdriicklich physiko-theologische Entwiirfe wie die Ahlwardts waren von
dieser Einsicht einer Zufallsdramatik gepragt. Auch dieser Autor ging davon aus,
Blitz und Donner seien vollkommene Mittel, »welche ein gar vieles zur Schonheit
und Vollkommenbheit der Welt, und folglich auch zur Ehre des Schépfers beytra-

26 Vgl Benedict Arbuthnot: Abhandlung, iiber die Preif3frage, Ob und was fiir Mittel es gebe
die Hochgewitter zu vertreiben, und eine Gegend vor Schauer und Hagel zu bewahren,
in: Abhandlungen der Churfiirstlich-baierischen Akademie der Wissenschaften 9/2 (1775),
399-436, hier: 425.

27  Philipp Peter Guden: Von der Sicherheit wider die Donner-Strahlen [...], Gottingen, Gotha
1774, 40, 35, 371.

28 Georg Christoph Lichtenberg: Neueste Geschichte der Blitzableiter (1779), in: ders.: Ver-
mischte Schriften, hrsg. von Ludwig Christian Lichtenberg, Friedrich Kries, Géttingen
1800 ft.,, Bd. 6, 210-220, hier: 211 f.

29  Georg Christoph Lichtenberg an Christian Gottlob Heyne, 12. Juli 1794, in: Georg Chris-
toph Lichtenberg: Schriften und Briefe, hrsg. von Wolfgang Promies, Miinchen 1967, Bd. 4,
889.



140

gen«. Dennoch musste er konstatieren, im zuschlagenden Blitz wiirde »nichts ab-
solut nothwendiges, sondern nur lauter zufilliges« liegen. Er konne beispielsweise
durchaus den Frommen treffen.*® 1755 wurde zwar noch einmal energisch bestrit-
ten, ein Blitz wiirde grundlos diesen oder jenen Nachbarn erschlagen und es sei
keinesfalls so, dass es einem bloflen Zufall geschuldet sei, wohin der Blitz sein Ver-
derben lenke.’ Fiinf Jahre spiter hief3 es nochmals theologisch-apodiktisch: »Alle
Blitze und Schldge hat der Herr abgemefien, kein einziger fillt anders, als ihn die
ewige Vorsicht bestimmt, sie sind lauter Pfeile in der Hand des Schopfers, darum
ein jeglicher nur just an den Punct triftt, wohin er gezielet ist«.”* Aber allméhlich
schwand diese trostliche Gewissheit, und literarische Arbeiten thematisierten bereits
das Skandalon des zufillig zuschlagenden Blitzes. Dabei kam Johann Carl Wezel
1776 in seiner Replik auf Voltaires Candide zu einem geradezu sarkastischen Fazit:
»Wer kann den Bli[t]z aufhalten, daf} er nicht mein Haus trif[f]t? Wire die Lage und
Wirkung der Theilchen der Atmosphidre von Anbeginn an durch den Zufall anders
geordnet worden, so trife es vielleicht meinen Nachbar«.”

In dieser Doppelbedringnis - einerseits altes theologisches Strafmodell, anderer-
seits neues natural geprigtes Modell des zufillig zuschlagenden Blitzes jenseits ef-
fektiver technischer Bemeisterung - hatten deistisch-pantheistische Entwiirfe einer
zutrdglichen und giitigen Natur eine Entlastungsfunktion: Klopstocks Ode steht fiir
eine Physiko-Theologie, die entdngstigt. Gott kommt nicht strafend mit Gewittern
und Blitzen. Das verdeutliche und offenbare der Blick auf das Ganze der Schopfung.

Vom Freund zum Feind

Klopstock war auf gewisse Weise ein >Star« seiner Zeit, aber dieser Ruhm ist heute
verblasst. Den nachkommenden Generationen - und der heutigen intellektuellen
Offentlichkeit jenseits des begrenzten Bereichs von Wissenschaft - ist er im Grunde
nur durch einen Verweis eines anderen, weitaus einflussreicheren Autors bekannt,
durch Goethe und die beriihmte Szene im Werther. Schwiile driickt, Blitze zucken
von fern, ein Gewitter zieht heran. Eine Salongesellschaft gerit teils beangstigt, teils
belustigt ebenfalls in Turbulenzen. Nicht ganzlich frei von Angstgefiihlen, wird zur
Ablenkung ein Pfinderspiel arrangiert. Vor den geschlossenen Fensterldden toben
Blitz und Donner. Statt darauf zu achten, spielt man das Naturszenarium ungewollt
oder gewollt nach: Man tauscht sublime Wangenstreiche aus. Als das Unwetter ab-
zieht, treten Lotte und Werther schliellich an das Fenster: »es donnerte abseitwirts
und der herrliche Regen séuselte auf das Land, und der erquikkendste Wohlgeruch
stieg in aller Fiille einer warmen Luft zu uns auf. Sie stand auf ihrem Ellenbogen

30 Ahlwardt (Anm. 25), 196, 160.

31 Vgl [Anonym]: Betrachtungen bey und iiber ein landverderbendes Hagelwetter, nebst
Samuel F. Schreiben, in: Der Mensch, eine moralische Wochenschrift. Zehnter Theil 1755,
373-388, hier: 380.

32 Christian Samuel Ulber: Der christliche Creuztriger, oder erbauliche Betrachtungen tiber
das menschliche Elend des Leibes und der Seele, Hamburg 1760, 79.

33 Johann Carl Wezel: Belphegor oder Die wahrscheinlichste Geschichte unter der Sonne
[1776], hrsg. von Hubert Gersch, Frankfurt a. M. 1984, 104.



141

gestiizt, ihr Blik durchdrang die Gegend, sie sah gen Himmel und auf mich, ich sah
ihr Auge thrianenvoll, sie legte ihre Hand auf die meinige und sagte — Klopstock!«.**
In der Zeit der zweiten Ausgabe des Werthers, 1787, dreizehn Jahre nach der Erst-
ausgabe, konnte der Autor Johann Wolfgang Goethe nicht mehr damit rechnen, mit
dem Signalwort >Klopstock« die beabsichtigten Assoziationen auszulosen. Er lief3
seinen Werther hinzusetzen, dass er sich sogleich der herrlichen Ode Klopstocks
erinnere. Der Austausch erster Zartlichkeiten und Wangenstreiche beim Blitzen und
Donnern eines abziehenden Gewitters brachte den beiden empfindsam Flirtenden
also Klopstocks Die Friihlingsfeyer ins Gedédchtnis und untermalte die andachtige
Stimmung.

Klopstock hatte die poetische Sicht auf Blitz und Gewitter revolutioniert, mithin
auf atmosphdrische Erscheinungen an sich. Angesichts dessen konnte ein Zeitge-
nosse bewundernd skandieren: »Nur Klopstock [...] sieht dem Blitze froh entgegen,
und ebenso anerkennend wie ungldubig lief3 er die Mitteilung umlaufen: »Man weif3
von diesem Dichter, daf$ er ein Vergniigen daran findet, einem Gewitter zuzuse-
hen«.* Zu einer Zeit, als — wie bereits hervorgehoben - Gewittererscheinungen noch
als unverzichtbares Druckmittel in den iiberkommenen theologischen beziehungs-
weise in den neu aufgekommenen moralischen Strafdiskursen figurierten, gewann
ihnen Klopstock ésthetische Empfindungen ab. Der unaufgeklarte Rest von Angst,
der angesichts elementarer Ereignisse offenbar nicht nur bei Klopstock zutage trat,
wurde damit kanalisiert. Natur wurde theistisch-deistisch beseelt und auf diese
Weise menschlich angeeignet. Nicht nur im Werther, auch in anderen Texten stellte
sich Goethe direkt und indirekt in physiko-theologische Deutungsmuster, so 1779
in der Prosa-Version der Iphigenie (»Ihr Goétter, die ihr mit entsetzlichen Flammen
die schwere[n] Wetterwolken aufzehrt und eure Gnadengaben, euren fruchtbaren
Regen mit fiirchterlichen Donnerschligen auf eure Erde schmettert und so die grau-
sende Erwartung der Menschen sich in heilsamen Segen auflost«*®). Kurz darauf, ca.
1781, kam er im Gedicht Grenzen der Menschheit nochmals darauf zuriick (»Wenn
der uralte, / Heilige Vater / Mit gelassener Hand / Aus rollenden Wolken / Seg-
nende Blitze / Uber die Erde sd’t«?’). Mit einem Unterschied — was in Klopstocks
theistisch-deistischem Seinsverstdndnis allenfalls angelegt schien, wurde bei Goethe
Programm: Pantheismus.

In den zwanziger Jahren des 19. Jahrhunderts hatte sich Goethes pantheistisches
Naturverstindnis allerdings gewandelt. So miihelos wie im Werther lief3 sich Natiir-
liches nicht mehr verkldren, und verfiigen dariiber lief3 sich schon gar nicht. Die Ele-
mente behielten ihre Macht; auch die Atmosphire war kein zutraulicher Ort. Goethe
betrieb nunmehr eine Strategie der Abwehr. Natur erschien nicht als der natiirliche

34 Johann Wolfgang Goethe: Die Leiden des jungen Werthers [1774], in: ders.: Sdmtliche
Werke. Vierzig Bande, Frankfurt a. M. 1985 ff., Bd. 1.8, 10-267, hier: 52; vgl.: Klaus Hur-
lebusch: Klopstock und Goethe oder die »Erweckung des Genies«. Eine Revision ihres
geistigen Verhaltnisses, Halle an der Saale 2000.

35 Zit. nach Alewyn (Anm. 19), 9-14.

36  Goethe: Iphigenie auf Tauris [Prosafassung, 1779], in: ders.: Samtliche Werke (Anm. 34),
Bd. 1.5, 149-197, hier: 178.

37 Goethe: Grenzen der Menschheit [ca. 1781], in: Sdimtliche Werke (Anm. 34), Bd. 1.1, 332 f,,
hier: 332.



142

Partner des Menschen, sondern als sein naturhafter Widerpart. Damit verbunden
kam es bei ihm - sein einstiges pantheistisches Idol Benedikt Spinoza bezeichnete er
nun als »finstern, ingrimmischen Geist«*® — zu anderen Vereinnahmungstechniken:
»Es ist offenbar daf} das was wir Elemente nennen, seinen eigenen wilden wiisten
Gang zu nehmen immerhin den Trieb hat. Insofern sich nun der Mensch den Besitz
der Erde ergriffen und ihn zu erhalten Pflicht hat, muf} er sich zum Widerstand
bereiten und wachsam erhalten«,* heifdt es 1825 bei ihm in seiner Witterungslehre.

Der Blitz war bezdhmt, Straftheologien hatten kaum noch irgendeinen Einfluss.
Aber einen anderen Umschwung hatte es im biirgerlichen Naturverstandnis gege-
ben. Natur erwies sich nicht mehr als liebliches Gegeniiber, sondern als mitunter
iibermichtiger Feind. Goethe zufolge war ihr in geradezu militarischer Mobilma-
chung entgegenzutreten: »Die Elemente daher sind als kolossale Gegner zu betrach-
ten, mit denen wir ewig zu kimpfen haben, und sie nur durch die hochste Kraft des
Geistes, durch Mut und List, im einzelnen Fall bewiltigen«.*’ Die bedrohlichen Ele-
mente standen fiir eine Natur, die keineswegs dem Menschen zutraulich, keineswegs
fiir ihn geschaffen war. Der aufkldrerische Traum giitigen Einvernehmens war ge-
schwunden. Auch mit diesem Umschwung war Goethe — wie einst mit seinen natur-
zutraulichen Pantheismen - in gewisser Weise reprasentativ. Denn in Gebildetendis-
kursen gewann die rigide Vorstellung einer technischen »Herrschaft {iber die Natur«
immer mehr an Dominanz.*!

Olaf Briese (Berlin)

38 Vgl Goethe zu Kanzler v. Miiller, 20. Febr. 1821, in: Samtliche Werke (Anm. 34), Bd.IL.9,
151.

39 Goethe: Versuch einer Witterungslehre [1825], in: Sdmtliche Werke (Anm. 34), Bd.1.23,
275-300, hier: 295.

40 Ebd. Zu Goethes Blitz-Metaphorik vgl. insgesamt: Peter Salm: Poetic Fulminations from
Klopstock to Holderlin, in: The Germanic Review LVII (1992), No. 2, 78-81; Goethe-Wor-
terbuch. Herausgegeben von der Akademie der Wissenschaften der DDR, der Akademie
der Wissenschaften in Géttingen und der Heidelberger Akademie der Wissenschaften,
Bd. 2, Stuttgart, Berlin, Koln 1989, 787-791.

41  Vgl. Olaf Briese: Herrschaft iiber die Natur. Ein Topos in Vormiérz und Romantik. Versuch
einer Legitimierung, in: Wolfgang Bunzel, Peter Stein, Florian Vaflen (Hrsg.): Romantik
und Vormirz. Zur Archiologie literarischer Kommunikation in der ersten Hilfte des
19. Jahrhunderts, Bielefeld 2003, 109-143.



143

10 Fata Morgana: Phantasmen der Wissenschaft bei
Friedrich de la Motte Fouqué

Bei einer Rast auf dem Atna zeigt sich Johann Gottfried Seume »das schénste Schau-
spiel, das vielleicht das Auge eines Menschen genief8en kann«: Vor der kalabrischen
Kiiste bilden sich

einige kleine Fleckchen auf dem Meere [...], die fast wie Inselchen aussahen. [...] Die
Flecken wurden zusehens groRer, bildeten flockige Nebenwolken und breiteten sich
aus und flossen zusammen. Keine morganische Fee kann eine solche Farbenglut und
solchen Wechsel haben, als die Nebel von Moment zu Moment annahmen. Es schoR in
die Hohe und glich einem Walde mit den dichtesten Baumen von den sonderbarsten
Gestalten, war hier gedrangter und dunkler, dort diinner und heller [...] Ich werde eine
so geschmiickte Scene wahrscheinlich in meinem Leben nicht wieder sehen. Sie ist nur
hier zu treffen und auch hier sehr selten; die Fiihrer priesen uns und sogar sich selbst
deRwegen gliicklich.*

Seume ist Zeuge eines in der Gegend von Messina beobachtbaren Naturschauspiels,
das der italienische Volksmund den Zauberkriften der Fee Morgana zuschreibt. Aus
der Perspektive der meteorologischen Optik versteht man heute unter dem recht
eng gefassten Terminus technicus >Fata Morgana« eine besonders komplexe Form
der terrestrischen Mehrfach-Refraktion, deren Erscheinungsbild sich durch optische
Zerr- und Vergroflerungseffekte, bewegliche Konturen und die Ausbildung von cha-
rakteristischen, an Sdulenhallen und Paldste erinnernde Formen auszeichnet.” Trotz
des einigermaflen spezifischen Verwendungsrahmens des Fachterminus wird der
Begrift im allgemeinen Sprachgebrauch mittlerweile iiberwiegend mit jener Form
der optischen Tduschung assoziiert, die diirstenden Wiistenreisenden Wasserflichen
oder gar idyllische Oasen im heifSen Sandmeer vorgaukelt.’

Die Brechung von Lichtstrahlen an unterschiedlichen Schichten der Atmo-
sphiére ist indes keineswegs ausschliefllich in stidlichen Gefilden oder im Orient
zu beobachten. Auch in gemifligten oder polaren Breiten treten bei geeigneten
atmosphdrischen Bedingungen entsprechende Effekte auf, wenn unterschiedlich
temperierte Luftschichten mit differenten Brechungsindizes zu einer Kriimmung
der Lichtstrahlen fithren. Haufig beobachtbar ist beispielsweise die Spiegelung nach
unten, die an warmen Tagen {iber erhitzten Bodenfldchen auftritt und den Eindruck
reflektierender Wasserflachen erweckt; Hebungen fithren zur optischen Erweiterung
des Sichtfeldes, machen hinter Bodenschwellen gelegene Ortschaften wahrnehmbar

1 Johann Gottfried Seume: Spaziergang nach Syrakus im Jahre 1802, Braunschweig, Leipzig

1803, 292.

2 Alfred Low: Luftspiegelungen. Naturphdnomen und Faszination, Mannheim, Wien, Ziirich
1990, 85 ff.

3 Bezeichnend ist der entsprechende Duden-Eintrag, in dem die Fata Morgana als »(beson-
ders in Wiistengebieten auftretende) Luftspiegelung [...]« charakterisiert wird. Zitiert nach

der Online-Ausgabe des Duden: http://www.duden.de/ (konsultiert am 20.2.2016).



144

oder lassen unter dem Horizont segelnde Schiffe geisterhaft auftauchen und wieder
verschwinden.*

Altere Zeugnisse von Luftspiegelungen sind insbesondere aus jenen Regionen
iiberliefert, in denen Haufigkeit und potentielle Gefihrlichkeit eine praktisch-le-
bensweltliche Auseinandersetzung nachgerade notwendig machten: Vor allem im
arabischen Sprachraum hat die Naturerscheinung Spuren in wissenschaftlichen,
religiosen, aber auch poetischen Schriften hinterlassen.” In die mitteleuropdische
Literatur findet sie indes relativ spat Eingang — mit starker Fokussierung auf die
bei Reggio zu beobachtende Fata Morgana. Die Etablierung des Terminus technicus
im Deutschen um 1800° geht Hand in Hand mit einer semantischen Verbreiterung:
Der mirchenhaft anmutende Fachbegriff wird zum konnotativ aufgeladenen Syno-
nym fiir irrefiihrende Gaukeleien, Sinnestauschungen und Hirngespinste jedweder
Art.” Als faszinierendes, mitunter freilich auch gefédhrliches Naturschauspiel einer-
seits, andererseits als Sinnbild fiir Wiinsche und Begehrlichkeiten, die sich vor ihrer
scheinbar unmittelbaren Erfiillung in Schall und Rauch auflosen, erfreut sich die
Fata Morgana seither eines hochgradig ambivalenten Rufs.

Ziel der vorliegenden Untersuchung ist es, das Changieren der Luftspiegelung
zwischen Mirchen und Wissen, Aberglaube und Analyse, Imagination und De-
finition, zwischen wissenschaftlicher Fachliteratur und Belletristik auszuloten. Wie
und unter welchen Voraussetzungen entwickelt sich die Fata Morgana zum >episte-
mischen Ding¢ der neuzeitlichen Wissenschaft? Und welche Bedingungen fithren
zu der um etwa 1800 einsetzenden explosiven Verbreit(er)ung des Begriffs? Luftspie-
gelungen, so die These, zeichnen sich in noch hoherem Maf3 als andere atmosphari-
sche Erscheinungen durch Ritselhaftigkeit, Unzugénglichkeit einer Erforschung im

4 Vgl dazu Low (Anm. 2), 45 ff., sowie Josef M. Pernter, Felix M. Exner: Meteorologische
Optik, 2. Auflage, Wien, Leipzig 1922, 67 ff.

5 Vgl Léw (Anm. 21), 124 ff. Eine ausfiihrlichere Darstellung der antiken beziehungsweise
orientalischen Wissensgeschichte kann hier nicht geleistet werden. Zumindest erwéhnt
werden sollte die Diskursgeschichte aber dennoch - allein um nicht den Eindruck ent-
stehen zu lassen, dass erst durch die frithneuzeitliche Forschung das Phdnomen der Luft-
spiegelung zum >epistemischen Ding« geworden sei.

6  In Zedlers bis Mitte des 18.Jahrhunderts veroffentlichtem Universal-Lexicon findet sich
noch kein Eintrag. Johann Heinrich Zedler (Hrsg.): Grosses vollstindiges Universallexicon
aller Wissenschaftten und Kiinste, Leipzig 1731-1754, Bd. 9. Vgl. auch die etymologischen
Erlduterungen im Digitalen Worterbuch der Deutschen Sprache, http://www.dwds.de/
(konsultiert am 20.4.2016). Goethe hingegen greift bereits im Wilhelm Meister auf den Be-
griff der Fata Morgana im Sinn von Luftschloss, Trugbild zuriick: In einem Brief an die
Familie entwirft Wilhelm von seiner eigenen Person (inklusive deren positiven Eigenschaf-
ten) ein solch »wunderliches Luftgemilde, dafl Fata Morgagna [sic] selbst es nicht seltsamer
hitte durcheinanderwirken konnen«. Johann Wolfgang von Goethe: Wilhelm Meisters
Lehrjahre, Frankfurt a. M. 2007, 230.

7  Bezeichnend Nietzsche: »Philosophie ist die Fata Morgana welche die Lésung den ermii-
deten Jiingern der Wissenschaften vorspiegelt.« Friedrich Nietzsche: Nachgelassene Frag-
mente 1875-1879, in: ders.: Samtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bde., hrsg.
von Giorgo Colli und Mazzino Montinari, Miinchen 1988, Bd. 8, 373.

8  Zum Begrift des »epistemischen Dings« vgl. Hans-Jérg Rheinberger: Epistemologie des
Konkreten. Studien zur Geschichte der modernen Biologie, Frankfurt a. M. 2006, zum Bei-
spiel 31.



145

experimentellen Raum und im Labor, Unbestimmbarkeit und Unfassbarkeit aus. An
ihnen zeigt sich exemplarisch und in zugespitzter Form, dass das fiir den Umgang
mit Wetterphdnomenen typische® Konglomerat aus Nicht-Wissen und Halb-Wissen,
aus Wunder-, Aber- und Wissenschaftsglaube von enorm stimulierender Wirkung
fiir den Umgang mit ihnen sein kann: Das Geheimnis befliigelt die Imagination. Bei-
spielhaft lasst sich das an einer Novelle von Friedrich de la Motte Fouqué mit dem
bezeichnenden Titel Fata Morgana'® nachvollziehen, die etwa dreifSig Jahre nach der
Uberfithrung des Terminus in die deutsche Gemeinsprache und seiner ersten Kon-
junktur erschienen ist. Sie kann somit als - fiktionalisierte und ironisierte - Wissen-
schafts-, ja Begriffsgeschichte der Fata Morgana und damit auch als hellsichtige Zu-
sammenstellung jener Topoi gelesen werden, welche die Rede von Luftspiegelungen
bis heute bestimmen: Das Wissen um die physikalischen Ursachen steht der Affi-
ziertheit vom Asthetischen, womdglich auch Unheimlichen des optischen Effekts'!
gegeniiber, der Wille, vielleicht auch der moderne Zwang zur Ratio dem Faszinosum
des von Legendentraditionen und Mythen gepréagten Anblicks.

Die Fata Morgana als »epistemisches Ding::
Wahrnehmen und Aussondern

Die Grundlage der wissenschaftlichen Auseinandersetzung mit dem Phianomen der
Luftspiegelung bildet die Optik, die zu Anfang des 17. Jahrhunderts bedeutenden
Aufschwung erlangte. Fiir die noch relativ junge Teildisziplin der Physik stand ins-
besondere die gesetzméflige Erfassung der Brechung im Vordergrund, die durch Na-
turforscher wie Snell, Huygens, Fermat und Descartes entscheidend voran getrieben
wurde.”? Jenseits des wissenschaftlichen Diskursraumes waren die atmosphérischen
Erscheinungen der Bevolkerung zumindest auf regionaler Ebene vertraut und oft
von einem Kranz von Mythen und Sagen eingehegt. Nicht zuletzt die Namen, die
man in unterschiedlichen Sprachen fiir das Naturphanomen fand, legen bis heute
Zeugnis von den meist lokal gebundenen Erzihltraditionen ab: Verweist die aus dem
Italienischen stammende Bezeichnung >Fata Morgana« auf die Legenden, die sich
um die bose Fee Morgana und ihr Luftschloss tiber der Strafie von Messina ranken,
so alludiert das arabische »Meer des Teufel<"* die vermeintlich héllischen Urspriinge

9  »Verschiedene Wissensformen und Textgenres lieferten nebeneinander beziehungsweise in
wechselseitiger Erganzung und Konkurrenz praktische Beitrage: Lokale Traditionen trafen
hier auf mythologische und biblische Hinweise, auf antike Uberlieferungen, auf exempla-
rische Erfahrungen und astrometeorologische Prophezeiungen.« Michael Gamper: Ritsel
der Atmosphidre. Umrisse einer »literarischen Meteorologie, in: Zeitschrift fir Germa-
nistik N. F. 24 (2014), 229-243, hier: 237.

10  Friedrich de la Motte Fouqué: Fata Morgana. Eine Novelle, Stuttgart 1836.

11 Vgl. dazu auch das Vorwort von Léw, der sich als Naturwissenschaftler primér den physika-
lischen Grundlagen des Phanomens widmet, dabei aber auch die Wissenschaftsgeschichte
streift. Low (Anm. 2), 7 ff.

12 Constantin Carathéodory: Geometrische Optik, Berlin 1937, 6.

13 Vgl dazu Alfred Brehm: Karawanen und Wistenreisen (Fortsetzung und Schluf3), in: Die
Gartenlaube. Illustrirtes Familienblatt 16 (1890), 511-515, hier: 514.



146

und Konsequenzen der Illusion. Das deutsche >Seegesicht« wiederum, ein Synonym
fiir die Sichterweiterung des Meereshorizonts, ldsst den Charakter des Visiondren
hervortreten.

Existierten im arabischen beziehungsweise chinesischen Raum sowie in der
Antike bereits recht elaborierte Theorien zur Beschreibung des Phanomens,"* so
ndherte sich ihm die moderne europdische Wissenschaft verhiltnismaflig spat.
Die Fokussierung der Forschung auf Reggio und die damit einhergehende Konzen-
tration auf das Phdanomen und den Begriff der Fata Morgana sind in Anbetracht
der Verbreitung von Luftspiegelungen zundchst einmal nicht selbstverstandlich. Ich
werde im Folgenden drei nicht ganz unabhéngig voneinander zu denkende Griinde
fiir den Aufschwung und die langfristig pragende Spezifizierung der Forschung um
1800, die auch Friedrich de la Motte Fouqués Novelle auf unterschiedlichen Ebenen
auszuleuchten weif3, detaillierter nachzeichnen.

Luftspiegelungen unterscheiden sich von anderen atmosphidrischen Phdnomen
insofern, als sie in ihrer jeweiligen Erscheinungsform und -héufigkeit eminent regio-
nal geprégt sind: Vermeintliche Geisterschiffe, welche die Seefahrer der Nordmeere
angstigen, scheinen mit auf heiflen Sandflichen beobachtbaren spiegelnden Wasser-
flichen oder wabernden Nebelpaldsten zunichst einmal wenig gemein zu haben.
Dem Anschein nach vollig diverse und meist nur selten auftretende Phinomene
miissen miteinander in Beziehung gesetzt werden, was die Erforschung betricht-
lich erschwert: Es ist ebenso problematisch, geeignete Datensitze durch wiederholte
Observation der gleichen Erscheinung zu generieren wie gegentiberstellende Be-
obachtungen regionsspezifischer Spiegelungen durchzufithren. Um 1700 ldsst sich
eine Reise vom Norden Europas in den Siiden Italiens oder gar in Steppen- und
Wiistengebiete alles andere als einfach bewerkstelligen, zumal der Ausgang des >Ex-
periments< hochst ungewiss ist: Denn die Beschwerlichkeiten der Reise garantieren
keineswegs die Moglichkeit einer auch nur einmaligen Beobachtung.

Der sowohl topographischen als auch visuellen Heterogenitit wegen erweist sich
der Aufschwung einer bestimmten Form der Wissenschaftskommunikation und
-distribution als besonders bedeutsam fiir eine systematische Auseinandersetzung
mit Luftspiegelungen: Zeitschriften fungieren seit dem 18. Jahrhundert als Plattfor-
men, die nicht etwa auf die Kommunikation und Archivierung von bereits fixiertem
Wissen ausgelegt sind, sondern vielmehr unverfestigtes Wissen biindeln; aktuelle
Beobachtungen und neue, noch zu diskutierende Hypothesen werden im Rahmen
der Zeitschrift einem breiteren Kreis zuginglich.”®

14 Vgl. Low (Anm. 2), 19.

15 Vgl dazu Susanne Diiwell: »die verschiedenen Stimmen denkender Kopfe tiber wichtige,
aber noch streitige Puncte zu sammeln«. Textstrategien im philanthropischen Zeitschrif-
tendiskurs im Kontext der Allgemeinen Revision des gesammten Schul- und Erziehungs-
wesens. Zum Kommentiersystem wissenschaftlicher Zeitschriften im Fufinotenapparat, in:
Gunhild Berg, Magdalena Gronau, Michael Pilz (Hrsg.): Zwischen Literatur und Journalis-
mus. Generische Formen in Periodika des 18. bis 21. Jahrhunderts, Heidelberg 2016, 67-88,
hier: 67 ff.



147

Die Annalen der Physik etwa widmen in den Jahren nach 1800 mehrere Berichte
der aktuellen wie dlteren Fata-Morgana-Forschung.' Publiziert werden nicht primar
Beobachtungen aus erster Hand oder vom Autor durchgefiihrte empirische wissen-
schaftliche Studien, sondern Sammlungen von Kurzberichten beziehungsweise
Ubersetzungen auslindischer Aufsitze, die ihrerseits entweder als Original-Arbeit
mit eigenstdndigen Beobachtungen aufwarten oder éltere Arbeiten kritisch priifen.
Besonderes Gewicht kommt dem Fufinotenapparat zu, der kaum in der heute ge-
brauchlichen Beleg-Funktion Verwendung findet, sondern vom Herausgeber zur
Kommentierung und bisweilen hochst kritischen Diskussion der im Text vertrete-
nen Thesen genutzt wird."” Diese zeitschriftenspezifische Biindelung neuer und &l-
terer Ansitze, unabgeschlossener Gedankengéinge und Zeugenberichte erweist sich
fiir die Forschung zu Luftspiegelungen vor allem deshalb als fruchtbar, weil sie zum
einen die Erzeugung groflerer Datensitze durch unterschiedliche Beobachter mit-
unter auch differenter Phanomene ermdglicht. Zum anderen erlaubt das Format ein
konzentriertes Nebeneinander selbst widerspriichlicher Lehrmeinungen und bietet
so einen umfassenden Uberblick iiber aktuell verhandelte Forschungspositionen,
die vom Leser nach Belieben selektiert, kombiniert und ausgebaut werden konnen.

Die Bedeutung von Fachzeitschriften fiir die Erforschung der schwer zuging-
lichen Naturerscheinung ldsst sich auch aus Friedrich de la Motte Fouqués Novelle
Fata Morgana herauslesen, in der Dr. Firber, ein junger Wissenschaftler, geméfiigte
Breitengrade, Heim und Verlobte verldsst, um in Kalabrien dem Geheimnis der un-
heimlichen Luftspiegelung auf den Grund zu gehen. Dabei verfiihrt ihn nicht nur
seine Wissbegier zu allerlei unbedachten Handlungen, die ihn beinahe sein Leben
kosten - die Anziehungskraft einer feenhaften Schonheit tut ihr iibriges, um die
gemiitliche biirgerliche Existenz des Naturforschers gehorig ins Wanken zu bringen.

Zur breiteren Kommunikation seiner Erfahrungsberichte und en passant auch
zur Vermarktung seines szientifischen Heroismus nutzt der Wissenschaftler in erster
Linie eine Zeitschrift. Als Farber von den Reizen des Siidens immer stérker ein-
genommen wird und der private Briefverkehr mit seiner Familie entsprechend ein-
schlaft, gewinnt das Journal selbst fiir diese an Attraktivitat. Fiir die Zuriickgebliebe-
nen wird es zur einzigen Informationsquelle tiber Firbers Wohlergehen: Auch Laien
lesen Fachzeitschriften.

Das Interesse, das die Berichte des Protagonisten zu wecken vermdgen, ist indes
weder dem Medium der Kommunikation geschuldet noch ausschliefllich auf den
primédren Grund, die Erforschung des sizilianischen Naturphdnomens, zuriick-
zufiihren. Kaum zufillig ist die Erzahlung namlich explizit im Jahr 1785 situiert, als

16 Vgl. zum Beispiel J. Giovene: Wunderbare Phanomene nach Art der Fata Morgana, in: An-
nalen der Physik 12/9 (1802), 1-19. William Nicholson: Des P. Minasi Beschreibung der
Fata Morgana oder der See- und Luftgebilde bei Reggio im Faro di Messina, in: Annalen
der Physik 12/9 (1802), 20-33. Peter Atke Castberg: Uber die Fata Morgana und hnliche
Phianomen, in: Annalen der Physik 17/6 (1804), 183-199. Heinrich Wilhelm Brandes:
Einige kritische Bemerkungen zu den in den Annalen befindlichen Aufsétzen tiber die ir-
dische Strahlenbrechung, und Nachricht von der Vollendung seiner Refractions-Beobach-
tungen, in: Annalen der Physik 23/8 (1806), 380-393.

17 Vgl. dazu Diawell (Anm. 15), 77 ff.



148

»die Reisenden im grofien Styl noch ungleich seltner«'® waren. Bezeichnenderweise
koinzidieren der Aufschwung der Fata-Morgana-Forschung, das um 1800 aufflam-
mende Interesse von Laien sowie die zeitgleiche Uberfithrung des Terminus von der
Fachsprache ins allgemeine Deutsch mit der Auspragung eines nicht zuletzt litera-
rischen Trends: Die Italienreise wird populér; Italienreisende nehmen Einfluss auf
das Italien-Bild Deutschlands ebenso wie auf das gerade im Fall der Luftspiegelung
so bedeutsame Genre des Reiseberichts."

Fiir die Erforschung der Naturerscheinung bildet die Primérberichterstattung
italienischer Gelehrter wie der Ordensbriider Ignatius Angelucci oder Antonio
Minasi*® zwar die Basis fiir eine breitere Auseinandersetzung mit dem Phinomen,
dem man sich dann allerdings oft aus zweiter Hand widmet. Athanasius Kircher
beispielsweise referiert in seiner gewichtigen Schrift Ars magna lucis et umbrae kei-
neswegs eine eigene Beobachtung, sondern greift fiir seine Analyse auf die Schil-
derungen Angeluccis zuriick.! Doch spielen Augenzeugenberichte, auch und gerade
von Laien, eine nicht zu unterschitzende Rolle — nicht nur was die Erzeugung von
Evidenz betrifft, sondern auch in Hinblick auf die Wirkungsmacht. Dass die Schil-
derung der Wunder« von Messina im hochgradig aufgeladenen Kontext einer Rei-
seberichterstattung aus dem spitestens seit Goethe zum Sehnsuchtsland mutierten
Italien veroffentlicht wird, bleibt nicht ohne Wirkung fiir die Wahrnehmung des
atmosphérischen Phanomens an sich.

In der Novelle firmiert die Italien-Tour scheinbar als Forschungsreise und Opfer
fiir die Wissenschaft - tatsichlich handelt es sich eher um eine Reise der Selbst-
findung.”? Denn Dr. Farber geht nicht nur den vermeintlichen Wundern des zu ent-
deckenden Naturphdnomens auf den Leim, sondern verfillt auch einem weniger
nebulosen denn konkret-korperlichen Faszinosum: einer kalabrischen Séngerin,
deren siidldndischer Esprit die Treuherzigkeit der heimischen Verlobten zunehmend
verblassen ldsst. Vor der Kontrastfolie der vielfiltigen Wunder Messinas, »an Gluth
und Pracht den tippigsten der Traume iibertreffend, wiahrend die Wechselgestalten
des Meeres und seine Fata-Morgana-Gebilde hinauswinken aus dieser Wirklichkeit
in eine noch unermefilich kithnere Traumwelt«,? transformiert das brave Stiibchen
der kiinftigen Familie zum Symbol langweiligen, ja licherlichen Philistertums. Ein
Stindenfall im klassischen Sinn: In seinem Forscherdrang leichtfertig die Verstoflung
aus dem schlichten, aber bestindigen »Hallische[n] Paradies«* riskierend, gibt

18 dela Motte Fouqué (Anm. 10), 5.

19 Vgl zum Beispiel Peter J. Brenner: Der Reisebericht in der deutschen Literatur. Ein For-
schungsiiberblick als Vorstudie zu einer Gattungsgeschichte, 2. Sonderheft des Interna-
tionalen Archivs fiir Sozialgeschichte der deutschen Literatur, Tiibingen 1990, 286 ff.

20 Antonio Minasi: Dissertazioni sopra diversi fatti meno ovvi della Storia Naturale, Dis-
sertazione prima sopra un fenomeno volgarmente detto Fata Morgana, o sia apparizione
di varie, successive, bizzarre immagini, che per lungo tempo ha sedotti i popoli, e dato a
pensare ai dotti, Rom 1773.

21  Athanasius Kircher: Ars magna lucis et umbrae in decem libros digesta, Amsterdam 1671,
801.

22 Ein Topos, der auch in der Rezeption von Goethes Italienischer Reise immer wieder auf-
scheint. Vgl. Brenner (Anm. 19), 288 ff.

23 de la Motte Fouqué (Anm. 10), 25.

24 Ebd., 21.



149

sich Dr. Farber nach den wissenschaftlichen und landschaftlichen Reizen auch den
weiblichen Attraktionen des auf ganz andere Art »paradiesisch[en]«* Stidens hin.?
Diese entpuppen sich freilich am Ende als hochst triigerische und beinahe todliche
Verfithrung - als Luftschldsser eben, die der verblendete Aufklarer selber nach den
Bauplinen einer, so suggeriert es zumindest der Text, fehl gelenkten Wissbegier auf-
getiirmt hat.

Dementsprechend verwundert es kaum, dass die beschwerliche Fahrt dem ver-
niinftigen Schwiegervater in spe als » Windbeutelei« erscheint und der Schwiegermut-
ter die Zukunft gar »in entsetzlichsten Traumgebilden vor Augen« schwebt — wihrend
die Verlobte wiederum hofft, »aus den Nebeln der bevorstehenden Trennung ihren
Geliebten in einem Glorienlichte des Ruhmes wiederzusehen«.” Ebenso ambivalent
wie die Bewertung der Reisefreudigkeit des Forschers fillt in der Novelle auch die
Beurteilung Italiens aus, das nicht nur als sehnsuchtsvoll-klischierter Ort tippiger
Zitronenbliite imaginiert wird, sondern auch allerlei gefahrliche Verlockungen birgt,
gegen die nicht einmal der (vorgeblich) kiihle Verstand des Forschers gewappnet
ist. Die stidldndische Verfithrungsgewalt findet ihren gleichermaflen priachtigen wie
diffus-unfassbaren Kulminationspunkt in der Luftspiegelung vor Messina. Und das
ist kein Zufall.

Zwischen Imagination und Definition: Deuten und Darstellen

Neben zunehmender Reisefreudigkeit und Moglichkeiten der Wissensdistribution
befordern ndmlich auch »inhdrente« Spezifika das Interesse am Phédnomen der si-
zilianischen Fata Morgana. Zu pragmatischen Griinden wie der relativen Haufig-
keit und der damit verbundenen Wahrscheinlichkeit einer gezielten Beobachtung
gesellt sich die besonders spektakuldre Erscheinungsform: Ein sich tiber dem Meer
erhebender Nebelpalast befliigelt eben nicht nur die Legendenbildung, sondern reizt
auch die wissenschaftliche Imaginationskraft in hoherem Maf3e als etwa ein simpler
Kirchturm, der durch terrestrische Brechung etwas naher zu sein scheint als er es
gewohnlich ist. Das Auratisch-Phantastische der Fata Morgana schldgt sich selbst in
den anfangs eher deskriptiven wissenschaftlichen Aufzeichnungen nieder. Schon die
aus dem 17. Jahrhundert datierenden Schilderungen des Jesuiten Angelucci gestalten
sich einigermafien blumig, so dass Pernter und Exner in jhrem umfassenden Stan-
dardwerk zur meteorologischen Optik aus Angeluccis Darstellungsweise noch nach
beinahe drei Jahrhunderten eine besonders affektgeladene Beobachtungssituation
ableiten zu konnen glauben: »[GJanz ergriffen von dem herrlichen Schauspiele der
Natur«® beschreibe der Italiener in schillernden Vergleichen die Erscheinung, die

25 Ebd, 24.

26  Aus Brenners Forschungsiiberblick geht deutlich hervor, dass dem italienischen Liebes-
leben Goethes ein nicht zu vernachldssigender Stellenwert in den biografisch orientierten
Arbeiten zukommt. Reiselust und Sinnenlust sind, so lasst die diesbeziiglich beachtliche
Imaginationskraft der Forschung vermuten, im Siiden untrennbar miteinander verwoben.
Vgl. Brenner: Der Reisebericht (Anm. 19), 291 ff.

27  dela Motte Fouqué (Anm. 10), 6 f., Hervorhebung M. G.

28  Pernter, Exner (Anm. 4), 171.



150

er im August 1643 miterlebt hat. Hinzu kommen bisweilen spekulativ anmutende
Deutungsansitze wie im Fall Athanasius Kirchers, der, wie spétere Forscher kritisch
vermerken, unter Ausklammerung des damaligen Erkenntnisstandes der Optik die
Ursache in verfliichtigten glashaltigen Gesteinsteilchen vermutet.?’

Besondere Wirkungsmacht erlangt die 1773 erschienene Dissertationsschrift von
Antonio Minasi, der dreimal eine Fata Morgana zu sehen bekam. Auch diese gleich-
wohl recht detaillierte Schilderung gentigt dem kritischen Urteil der Atmosphéren-
wissenschafter des frithen 20. Jahrhunderts nicht: »Daf} er nicht schlechtweg seine
drei Beobachtungen mitteilt und ausfiihrlich darstellt, ist ein uns heute unbegreif-
licher Vorgang [...].«*® Allerdings meldeten bereits Zeitgenossen Zweifel ob der auch
fiir damalige Standards allzu ausschweifenden Darstellungs- und Deutungspraxis
an: Statt der prézisen Schilderung, so die Kritik, erstelle Minasi auf Basis seiner drei
Beobachtungen drei Klassen von Fata Morganen - eine Kategorisierung, die sich
nicht unbedingt durch statistische Signifikanz auszeichnet® - und ergehe sich dari-
ber hinaus in unhaltbaren, die Forschung indes lange Zeit pragenden Spekulationen
iiber die Ursachen.

Symptomatisch fiir die ambivalente Konnotation der Fata Morgana als wissen-
schaftlich erforsch- und begriindbares Naturereignis einerseits, als erhebendes
Schauspiel und Faszinosum andererseits ist der Kommentar eines Zeitgenossen, der
in den Annalen der Physik 1803 die rapportierten Beobachtungen aus Reggio kol-
lektiv anzweifelt: »Allein in der Beschreibung dieses Phantoms und der Umsténde,
unter denen es sich ereignet, weichen alle voneinander ab. Keiner dieser Reisenden
hat es selbst gesehen, und dem, was sie noch erzihlen, sieht man zu sehr die Liebe
zum Wunderbaren an.«** Im Zerrfeld von Vernunft und Wunderbarem ldsst sich das
Phénomen offenbar nur schwer positionieren.

Gilbert, der Herausgeber der Annalen der Physik, kritisiert in seinen Annotatio-
nen zu einem Review-Artikel (1802) wiederholt die spekulative Darstellungsweise
vor allem Minasis: Auf den Abdruck eines von Minasi zur Evidenzsteigerung ein-
gesetzten Kupferstichs verzichtet er, weil die Abbildung »unlédugbar ein blofles Hirn-
gespinst und ohne allen Werth«* sei. Mitunter handle es sich bei den Ausfithrungen
des Italieners nicht nur um »mifliche Schliisse, die man blof3 nicht fiir ausgemachte
Beobachtungen und Erfahrungen halten darf«, sondern gar um »[b]lofle Triu-
merei«,* ja schiebt er die Schuld an den Selbstzweifeln der zeitgenossischen Fata-
Morgana-Forschung Minasis tiberbordender Phantasie zu: »Alles Schwierigkeiten,
die sicher nicht in der Sache selbst liegen, sondern nur durch Minasi’s Trdumereien
hineinkommen, welche es am besten seyn wird, fir immer auf die Seite zu legen.«*
Die Kritik des Herausgebers, dem es augenscheinlich darum zu tun ist, die Luft-

29  Kircher (Anm. 21), 804. Vgl. auch August Heller: Geschichte der Physik von Aristoteles bis
auf die neueste Zeit. Zweiter Band. Von Descartes bis Robert Mayer, Stuttgart 1884, 90.

30 Pernter/Exner (Anm.4), 173.

31 Vgl dazu die giftige Bemerkung des Herausgebers Gilbert in Nicholson (Anm. 16), 22,
Anm. *).

32 Ebd, 21f, Hervorhebung M. G.

33 Ebd., 25, Anm. *).

34 Ebd, 31, Anm. **) und ***), Hervorhebung M. G.

35 Ebd, 33, Anm **), Hervorhebung M. G.



151

spiegelung aus der Sphire des Wunderbaren ins Reich der Ratio hiniiberzuretten,
ist allein schon in Hinblick auf die Wortwahl symptomatisch: Zur Diffamierung Mi-
nasis greift er auffillig oft auf Ausdriicke zuriick, die dem Bereich der Imagination
und der Phantasie zuzuordnen sind. »Kein Wunder, schreibt ein anderer Forscher,
»wenn bei der Mannigfaltigkeit solcher Meteore [gemeint ist hier eine Form der
Luftspiegelung, M. G.] in Japygien, (wo auch Irrlichter sehr hiufig sind,) die Mahr-
chen von Hexen und Zauberern so viel Glauben gefunden haben [...].«** Allzu oft
scheinen der farbenpréchtige Hintergrund lokaler Erzéhltraditionen und nicht zu-
letzt das Uberwiltigende der persénlichen Erfahrung der wissenschaftlichen Ob-
jektivitat eine recht eigenwillige Ténung zu verleihen.

An Friedrich de la Motte Fouqués Novelle — dreif3ig Jahre nach einer ersten Hoch-
phase des Interesses an Erscheinung und Begriff und damit aus einer gewissermaflen
retrospektiven Beobachterposition veroffentlicht — ldsst sich die konnotative Viel-
schichtigkeit der Fata Morgana exemplarisch nachvollziehen. Die Naturerscheinung
steht pars pro toto fiir das wissenschaftliche Geheimnis, das es, zumindest nach An-
sicht des Protagonisten und seiner Fachkollegen, zu liften gilt. Zugleich steht sie
aber auch fiir den, wie Dr. Firber ebenso leidvoll wie lehrreich erfahren muss, unhin-
tergehbaren Reiz des Geheimnisses und des Phantastischen - inklusive der Angst,
dass sich hinter den Nebelschwaden woméglich allzu wenig Substanz verbergen
und »sich die mehr oder minder angestaute Erscheinung so ganz und gar auflésen
[konnte]: Nichts in Nichts.«*” In Dr. Friedrich Farber, der kaum zufillig aus dem Epi-
zentrum der deutschen Aufkldrung, aus Halle, stammt, waltet zwar »die Liebe fiir
die Wissenschaft [michtig] vor«. Allerdings wollten manche »auch bemerken, ihn
treibe aulerdem noch eine seltsam phantastische Sehnsucht, ihm selbst vielleicht
kaum halb nur bewufit [...].«*® Die Fata Morgana transformiert in seinen Briefen
vom gleichwohl faszinierenden, indes mit dem kalten Analyseinstrumentarium der
Wissenschaft fassbaren Naturschauspiel zum mystisch iberhohten Inbegrift stidli-
cher Strahlkraft, man konnte auch sagen: siidlichen Sexappeals. Nicht von ungefahr
analogisiert er das weibliche Objekt seiner iiberhitzten Phantasie wiederholt mit der
Fee Morgana und den VerheifSungen ihres Nebelpalastes — in volliger Blindheit fiir
die Zweideutigkeit eines solchen Vergleichs. Und nicht von ungefahr war die durch
edlen Forscherdrang nobilitierte Reise in den Siiden dem kiinftigen Schwiegervater,
einem biederen Kaufmann, etwas bedenklich erschienen.

Auch aufSerhalb der fiktionalen Welt der Novelle offenbaren sich ahnliche Per-
spektiven auf das Phdanomen: Noch 1845 zeigen sich Ersch und Gruber in ihrer
Allgemeinen Encyclopddie der Wissenschaften und Kiinste nach der wortlichen Wie-
dergabe eines Minasi-Zitats ob der erwiesenen physikalischen Erkldrung des ver-
meintlichen Naturwunders im Wortsinn desillusioniert: »Die ganze Erscheinung
scheint nichts als eine Luftspiegelung zu sein; [...].«*” Die nicht zuletzt sprachlich

36 Giovene (Anm. 16), 11.

37 dela Motte Fouqué (Anm. 10), 14.

38 Ebd., 48f.

39 [Anonym]: Art. »Fata Morganag, in: Allgemeine Encyclopddie der Wissenschaften und
Kiinste, hrsg. von Johann Samuel Ersch und Johann Gottfried Gruber, Leipzig 1818 ff.,
Bd. 42, 66 f., hier: 67, Herv. M. G.



152

evozierten Wunder »an Gluth und Pracht« reduzieren sich auf ein simples, mit-
hilfe von Atmosphérenwissenschaft und Optik beschreibbares Phinomen, das die
emsigen Naturforscher aus seiner nebel- und mythenumwaberten Herrlichkeit recht
unsanft in die unbarmherzig ausgeleuchtete Welt der positiven Tatsachen geschleu-
dert haben.

Was Gilbert und anderen Forschern um 1800 zum Stein des AnstofSes gerdt —
die literarisch affizierte Art der Darstellung -, erweist sich aus einer anderen Per-
spektive als durchaus produktiv: Gerade das Nebuldse der Fata Morgana, dem die
Wissenschaft mit kalter Tatsachenfixierung zu Leibe riicken mochte, erdffnet einen
Imaginationsraum, der Kreativitit und Phantasie zu befliigeln vermag und Platz
fiir multiple Interpretationen lasst.** Dieser Logik zufolge zeigt sich in der Novelle
Dr. Farbers treuherzige und etwas einfiltige Verlobte Jeanette dem Forscher letzt-
lich an Weisheit tiberlegen. Wo Farber, fatal blind fiir sein sich immer wieder in
unbewussten Formulierungen enthiillendes Verlangen nach dem Wunderbaren
und Geheimnisvollen, dieses stets auf positive Fakten zu reduzieren sucht und dabei
dennoch seinem Reiz verfillt, bevorzugt Jeanette das gnadige Nicht-Wissen: Im Falle
eines enttduschenden Briefes von Farber ist sie dankbar, eines ungliicklichen Zufalls
wegen das Ende nicht zu kennen - ebenso wie sie aus der Retrospektive den Fund
eines verloren gegangenen Notenblattes lieber riickgdngig machen wiirde. Schwarz
auf weifd festgehalten, erwies sich das immer wieder imaginierte und ertraumte, weil
unbekannte Ende des Musikstiicks in der Realitdt als enttduschend banal. Analog
koénnte man schliefSen, dass die Fata Morgana gerade wegen ihrer wissenschaftli-
chen Unbestimmbarkeit ein Attraktionspotential zu entfalten vermag, das mit ei-
nem Schlag erlischt, wenn das Phdnomen der Ratio zugdnglich wird. Ins Positive
gewendet, figuriert das Luftschloss der Fata Morgana mithin auch als Symbol fiir das
Unbestimmt-Schwebende, das imaginative Spiel- und Denkraume erdffnet, freilich
bei allzu genauem Blick in sich zusammenfillt und seiner Strahlkraft verlustig geht.

Sowohl im Fall der frithen Fata-Morgana-Forschung als auch der Novelle tragt
die Unsicherheit des Wissens entscheidend dazu bei, erzahlerische Polyvalenz zu
generieren. In diesem Sinne wire das Erzdhlen nicht einfach als Moglichkeit zur Re-
duktion von Komplexitit zu sehen — ganz im Gegenteil dient es der Ausstellung von
Kontingenz.* Die Vielfalt der Narration macht die Vielfalt des Méglichen deutlich -
und auch das wird in der Novelle verhandelt, ndmlich in Form einer kleinen Binnen-
erzdhlung tiber die historische Flucht eines inhaftierten Grafen: Vier Akteure bieten
vier vollig unterschiedliche Erzahlungen an, die es nicht gébe, wire das >tatsdchliche«
Geschehen bekannt.*

Gegen Ende des 19.Jahrhunderts gelang es, Luftspiegelungen nicht nur quali-
tativ in die Theorien der Optik einzuordnen, sondern mathematisch-geometrisch

40 Vgl. dazu auch Alexander Kosenina: Naturkundlich entzaubert, poetisch verzaubert. Der
Regenbogen in Kunst und Literatur (von Brockes bis Goethe), in: Zeitschrift fiir Germa-
nistik N. E. 24 (2014), 244-255, hier vor allem: 252 f.

41 Vgl. Albrecht Koschorke: Wahrheit und Erfindung, Frankfurt a. M. 2012, zum Beispiel 11,
511f

42 de la Motte Fouqué (Anm. 10), 91 ff.



153

zu erfassen.” Aller Festlegung zum Trotz verliert das Phdnomen fiir die Literatur
noch lange nicht seinen &sthetischen Eigenwert — und gewinnt besonders in der
Reiseliteratur noch einmal an Prominenz: Figuriert eine Luftspiegelung in Storms
Schimmelreiter als Unheilszeichen, so berichtet Adelbert von Chamisso vom Nord-
meer ebenso emphatisch wie Seume aus Italien vom geisterhaften Spuk der terres-
trischen Brechung.* Zumindest Karl May vermag dem Naturschauspiel problemlos
Herr zu werden. Wenn seine Alter Egos Kara Ben Nemsi und Old Shatterhand ver-
meintlich rettende Wiistenoasen und den gefiirchteten Geist des Llano Estacado als
Schimdren enttarnen,* dann handelt es sich eindeutig um einen Sieg der Vernunft.
Das Phanomen biifit seinen Schrecken und sein Gefahrenpotential ein — damit aber
auch seine Marchenhaftigkeit. Schicht um Schicht trdgt der mit scharfem Verstand
ausgestattete Abenteurer die Legenden ab, die sich um die Spiegelungen ranken, und
macht sie als einfach zu erklarende Naturerscheinungen fassbar.

Bezeichnenderweise entstammen Karl Mays Erzdhlungen keineswegs dem Reich
der Ratio oder auch nur der aufmerksamen Beobachtung eines Reisenden, sondern
der {iberbordenden Phantasie eines sichsischen Kleinkriminellen. Zwar ist der
Umgang Karas/Old Shatterhands mit Spiegelungen ein hochst rationaler, doch steht
diese Vernunft im Dienst der Imaginationskraft: des Schriftstellers und Phantasten.
Wenn dem Phénomen alles Wunderbare abhanden kommt, wird eben diese De-
kuvrierung - erzahlend geleistet - zum Wunder.

Magdalena Gronau (Erfurt)

43 Vgl. Low (Anm. 2), 23 £, Pernter, Exner: Meteorologische Optik (Anm. 4), 179 ff.

44  Adelbert von Chamisso: Reise um die Welt mit der romanzossischen Entdeckungs-Expedi-
tion, in: ders.: Werke, 6 Bde., 3. Auflage, Leipzig 1852, Bd. 1, 114 f.

45 Karl May: Die Gum, in: ders.: Orangen und Datteln, Berlin 1992, 5-113, hier: 84 ff,; ders.:
Der Geist des Llano Estacado, in: ders.: Unter Geiern, Bamberg 1953, 301-544, hier: 453 ff.



154

11 Firmament: Autorisierungsmuster und
Wahrnehmungsdirektiven in Jacob Bohmes
Morgen-Rote im Aufgangk

»Nun mercke die verborgene Geheimnufi: ihr Naturkiindiger nun mercket' lautet
Jacob Bohmes selbstbewusste Aufforderung an jene Leser der Morgen-Rote im Auf-
gangk (1612), die sich seinem Gegenstand, der Wahrheit der Schopfung, als Ge-
lehrte vom Fach widmen. In seinem Fall sind das Astronomen und Astrologen
(beide Begriffe verwendet er noch weitgehend synonym), von ihnen habe er »auch
ein paar zeilen in ihren schrifften gelesen / [...] / und halte es meisten theil fur
gut und recht.«* Wenn im folgenden der These nachgegangen wird, dass Bohmes
Text als exemplarischer Testfall fiir Lektiiren gelten kann, die ihrem Material Ant-
worten auf aktuell dringende Problemlagen abgewinnen wollen, so deshalb, weil
Bohme seine eingangs zitierte Behauptung umfassender Zustindigkeit aus seiner
hermeneutischen Expertise ableitet. Das Wissen, das er vermitteln will, ist in den
»schrifften« anderer angelegt, ohne dass sie dazu in der Lage wiren, es zu realisieren.
Diese Pointe ist der Literaturwissenschaft vertraut und mit den Heterodoxien der
frithneuzeitlichen Mystik hat sie die Moglichkeit, deren historische Erfolgsaussich-
ten in den Blick zu nehmen.

Was Bohme anfangs des 17. Jahrhunderts in einer Situation konfessioneller
Konflikte, orthodoxer Verhirtungen, apokalyptischer Erwartungen, heterodoxer
Impulse und kosmologischer Neuorientierungen anbietet, ist ein Transparenzver-
sprechen.

Auch gegenwirtig wieder werden die »blinden Flecken« und »>Leerstellen< an-
derer, vor allem wissenschaftlicher Reprisentationsformen« angefiihrt, um der
Literatur »eine zentrale Rolle bei der Veranschaulichung der atmosphidrischen
Phdanomene und Prozesse« zu reservieren.’ Es scheint daher angemessen, die damit
korrespondierenden Bestimmungen hermeneutischer Optionen als argumentative
Schnittmenge anzusprechen. In ihr zeichnen sich nicht nur die diskursiven Folgen
epistemologischer Differenzen und divergierender Wahrnehmungsordnungen ab,
sondern es kommen auch die historischen Begriindungsressourcen und Auto-
risierungsmuster padagogischer Anspriiche in den Blick. Diese Anspriiche werden
jeweils aus vergleichsweise marginalen Situationen heraus geltend gemacht. Gerade
deshalb konnen sie erhellen, wie in der asymmetrischen Auseinandersetzung mit
dominanten Epistemologien und Weltbeschreibungen Spielrdume der Deutungs-
arbeit entstehen, die neue Moglichkeiten der historischen Orientierung eréffnen.

1 Jacob Bohme: Morgen-Rote im Aufgangk, in: ders.: Werke, hrsg. von Ferdinand van Ingen,
Frankfurt a. M. 1997, 9-506, hier: 487.

2 Bohme, Morgen-Rote (Anm. 1), 462.

3 Sodie Einleitung des vorliegenden Bandes. Ahnlich auch Eva Horn und Peter Schnyder in
ihrer Einleitung zum Themenheft »Romantische Klimatologie« in: Zeitschrift fiir Kultur-
wissenschaften 6/1 (2016), 9-20.



155

Aufgrund der Unschirfe des verhandelten Wissens, seiner ebenso unsicheren wie
verdeckten Bezugnahmen und seiner heterodoxen Ambitionen,* stellt Bchmes Text
den Lesern eine Vielzahl potentieller Anschliisse zur Verfiigung. Der Kanonisierung
seiner Schriften war das zutrdglich; bereits um 1700 wird eine kommentierte Werk-
ausgabe des »Gottseligen und Hocherleuchteten Deutschen Wunder=Mannes« auf-
gelegt,” die Konjunkturen der Mystik in Pietismus, Romantik und Moderne zeigen
das ebenfalls auf eindrucksvolle Weise.®

Am Anfang der Morgen-Rote im Aufgangk. Das ist: Die Wurtzel oder Mutter Der
Philosophice, Astrologice und Theologice, Aus rechtem grunde steht das numinose Er-
lebnis der Einswerdung mit Gott als sakrale Begriindungsressource. Daraus speisen
sich die vom Text immer wieder herausgestellten Verkiindigungsanspriiche im Blick
auf die Wahrheit und Genese der Schopfung: »alleine der Geist der Ewigkeit fuhret
der Selen Auge dahinein / und also sehen wirs / sonst wiirde es wol stum und von
dieser Hand ungeschrieben bleiben«.” Nach diesem Ubertragungskriterium ge-
staltet Bhme die exklusive Verkniipfung von Ubertragung und Schreibbewegung.
Bohmes mehrfach variierte Darstellung der unio mystica stiitzt den Eindruck,® dass
Kérperlichkeit dabei als integraler Bestandteil des spirituellen Ubertragungsgesche-
hens adressiert wird.” Fiir die historische Formierung epistemologischer Konzepte
in Prozessen der permanenten Wechselseitigkeit von Behauptung und Abgrenzung
ist dieser Befund wichtig. Darin verdeutlicht sich die historische Relativitdt entspre-
chender Bestimmungen. Das gilt offenkundig auch fiir die Beweiskraft des Korpers.
In der Auseinandersetzung um epistemologische Differenzen und padagogische

4 Zu Formen und Funktionen frithneuzeitlicher Heterodoxie vgl. Michael Titzmann: Re-
ligiose Abweichung in der Frithen Neuzeit. Relevanz — Formen - Kontexte, in: Heterodoxie
in der Frithen Neuzeit, hrsg. von Hartmut Laufhiitte und Michael Titzmann, Tiibingen
2006, 5-118; Heterodoxy in Early Modern Science and Religion, hrsg. John Brooke und Ian
Maclean, Oxford 2005.

5  THEOSOPHIAE RELEVATA. Das ist: Alle Gottliche Schrifften Des Gottseligen und Hoch-
erleuchteten Deutschen Theosophi Jacob Bohmens, 2 Bde., Hamburg 1715. Die erste Werk-
ausgabe erschien 1682 in Amsterdam. Zur Editionsgeschichte: Jacob B6hmes Weg in die
Welt, hrsg. von Theodor Harmsen, Amsterdam 2007.

6 Vgl stellvertretend den instruktiven Sammelband: Offenbarung und Episteme. Zur euro-
péischen Wirkung Jacob Béhmes im 17. und 18.Jahrhundert, hrsg. von Wilhelm Kiihl-
mann und Friedrich Vollhardt, Berlin, Boston 2012; sowie Andrew Weeks: Radical Refor-
mation and the Anticipation of Modernism in Jacob Boehme, in: An Introduction to Jacob
Boehme. Four Centuries of Thought and Reception, hrsg. von Ariel Hessayon und Sarah
Apetrei, New York u. a. 2014, 38-56.

7 Jacob Bohme: PSYCHOLOGIA VERA, in: ders., THEOSOPHIZA RELEVATA (Anm.5),
Bd. 1, Sp. 1129-1288, hier: 1134. Zur medialen Fundierung veranderter religioser Sozialisa-
tionsformationen in der Frithen Neuzeit vgl. Rudolf Schlogl, Anwesende und Abwesende.
Grundriss fiir eine Gesellschaftsgeschichte der Frithen Neuzeit, Konstanz 2014, 159-186.

8  Vgl. dazu Alois M. Haas: Mystik im Kontext, Miinchen 2004, 48-63; ders.: Mystik als Aus-
sage. Erfahrungs-, Denk- und Redeformen christlicher Mystik, Frankfurt a. M. 2007, 533—
561.

9  Esscheint, als ob die Literaturwissenschaft in der sozialen Konzeptualisierung dieses Zu-
sammenhangs und vor allem auch in der Frage nach praktischen Beziehungen zwischen Li-
teratur und Religiositit von der Ethnologie lernen kann. Vgl. etwa Webb Keane: Language
and Religion, in: Alessandro Duranti (Hrsg.): A Companion to Linguistic Anthropology,
Malden #2009, 431-448.



156

Ambitionen pragt sich eine Semantik der korperlichen Riickbindung von Erkennt-
nisméglichkeiten aus, die gegen formelbasierte und abstrahierende Beschreibungen
natiirlicher und atmosphérischer Phidnomene bis heute als anthropozentrischer
Einspruch Aktualisierungen und Modifikationen erféhrt. Sie ist bereits in Bohmes
Befassung mit dem »rechte[n] Himmel [...] / der sich mit einem runden circk gantz
liecht-blaw hoch tuber den Sternen schleusts, als entscheidende Referenzfigur und
Autorisierungsmuster anzutreffen.

Angesichts der »grosse[n] Tieffe dieser Welt« und der »seltzamen schreiben, die
seitens der »Kluglinge« und »Gelehrten« tiber den »rechte[n] Himmel« aufgesetzt
worden sind, postuliert Bohme in einer kritischen Wendung, dass die korperliche
Fundierung von Erfahrungen in der individuellen »Gebuhrt« der Erkenntnis un-
abdingbar ist, um den »lebendige[n] und verntinfftige[n] Geist« als religiose Gewiss-
heit zu realisieren: »daher hat die Natur und Begreifligkeit ihren Vhrsprung in dem
gantzen Leibe Gottes.« Bezeugt werden kann der »Freuden-sprung der Gebuhrt«'
indes nur durch das eigene Leben, wie Bohme in einer vielzitierten Passage illus-
triert, deren Steigerungsbewegung nicht wenig zum Nachleben der Morgen-Rote im
Aufgangk beigetragen haben wird. Sie sei daher ausfiihrlich zitiert:

Es haben die Menschen je und allewege gemeinet / der Himmel sey viel hundert oder
tausend meylen von diesem Erdboden / und Gott wohne allein in demselben Himmel:
es haben auch wol etliche Physici sich unterstanden / dieselbe hohe zu massen / und
gar seltzame dinge herfur bracht. [/] Zwar habe ich es selber fur dieser meiner erkantnus
und offenbahrung GOttes daftr gehalten / daR das allein der rechte Himmel sey / der
sich mit einem runden circk gantz liecht-blaw hoch tber den Sternen schleust / in mei-
nung GOtt habe allein da innen sein sonderliches wesen / und regiere nur allein in Krafft
seines H. Geistes in diser Welt. [/] Als mir aber dieses gar manchen harten sto8 gegeben
hat / ohne zweiffel von dem geiste / der da lust zu mir hat gehabt / bin ich endlich
gar in eine harte melancholey und traurigkeit gerathen / als ich anschawete die grosse
Tieffe dieser Welt / darzu die Sonne und Sternen / so wol die Wolcken / darzu regen
und schnee / und betrachtete in meinem geiste die gantze Schopfung dieser Welt. [...]
Darzu betrachtete ich das kleine fuincklein des Menschen / was er doch gegen diesem
grossen wercke Himmels und Erden fur GOtt mochte geachtet sein. [...] Ward ich dero-
wegen gantz melancholisch und hoch-betrubet / und konte mich keine schrifft trosten
/ welche mir doch fast wol bekand, war: darbey dan gewiBlich der Teufel nicht wird
gefeyret haben / welcher mir dan oft heidnische gedancken einbleuete, derer ich alhie
verschweigen wil. [/] Als ich aber in solcher tribsahl meinen geist / dan ich wenig und
nichts verstund wal% er war / ernstlich in Gott erhub als mit einem grossen sturme / und
mein gantz hertze und gemuthe / sampt allen andern gedancken und willen sich alles
darein schlu / ohne nachlassen mit der Liebe und Barmhertzigkeit Gottes zu ringen /
und nicht nachzulassen / er segnete mich dan mit seinem H. Geiste / damit ich seinen
willen machte verstehen / und meine traurigkeit lo werden / so brach der Geist durch.
[/] Als ich aber in meinem angesetzten eyffer also hart wieder Gott und aller Hollen
Porten sturmete / als wehren meiner kraffte noch mehr vorhanden / in willens das

10 Bohme, Morgen-Rote (Anm. 1), 429 1.



157

leben daran zu setzen welches freylich nicht mein vermogen wehre gewesen ohne des
Geistes Gottes beystand / alsbald nach etlichen harten stirmen ist mein geist durch der
Hollen Porten durchgebrochen bif in die innerste Geburth der Gottheit / und alda mit
lieb umbfangen worden / wie ein Brautigam seine liebe Braut umbfahet.**

Lohnenswert scheint es allemal, sich ausfithrlich mit Bohmes Uberblendung von
konkurrierenden Himmelsbetrachtungen, privater Melancholie, individueller und
universaler Heilsgeschichte, meteorologischem Panorama und finalem Einklang in
der Wahrnehmung der Schopfung auseinanderzusetzen. Die eindriickliche Passage
zielt auf eine atmosphérische Entgrenzung, in der sich ungestiimes Begehren und
rhythmische Harmonisierung als Konstitutionsmomente der religiésen Anschau-
ung der »gantze[n] Schopfung dieser Welt« erweisen. Wichtiger als die heterodoxe
Dynamik, die der charismatischen Integration von Begehren und Gefiihl eignet (ihr
wire gesondert bis in gegenwirtige Filiationen der Umweltethik zu folgen), ist aber
an dieser Stelle, dass Bohme dem Konversionserlebnis einen poetologischen Legi-
timationsgrund abgewinnt. Das Resultat seines Durchbruchs »bif$ in die innerste
Geburth der Gottheit« fiigt er ndmlich unmittelbar an:

Was aber fur ein triumphiren in dem geiste gewesen sey / kan ich nicht schreiben oder
reden / es last sich auch mit nichts vergleichen / als nur mit deme / wo mitten im tode
das Leben gebohren wird / und vergleicht sich mit der Aufferstehung von den todten. [/]
Jn diesem Liechte hat mein geist alsbald durch alles gesehen / und an allen Creaturen
/ so wol an kraut und graR Gott erkent / wer der sey / und wie der sey / und wal3 sein
wille sey: Auch soist alsbald in diesem liechte mein willen gewachsen mit grossem trieb
/ das Wesen Gottes zu beschreiben.

Es wird darauf zuriickzukommen sein, dass die Aufgabe des mit der Schépfung
befassten Textes gegeniiber den von »Kluglinge[n]«, »Physici« und »Gelehrten«
vorgebrachten Wissen darin liegt, die Verbindlichkeit semantischer Ordnungen
als Verwirklichung jener religiosen Gehalte zu entwickeln, die die Dinge jenseits
ihrer institutionellen Klassifizierung offenbaren. Durch die demonstrative Kopp-
lung von Hingabe und Wahrnehmung markiert Bohmes Konversionserlebnis den
programmatischen Einsatzpunkt einer Topik der Naturerfahrung, die sich stets auch
daran ausrichtet, was sie nicht sein will. Exklusive Nahverhiltnisse werden darin
zum epistemologischen Vorteil. Sie sollen den abstrakten Schematismus konkur-
rierender und zunehmend auch dominierender mathematischer Perspektiven auf
den »Himmel« und die »grosse[n] Tieffe dieser Welt« durch das Zeugnis eigener
Teilhabe tiberbieten. Deshalb geht Bohme im 19. Kapitel der Morgen-Rote, das vom
»rechten Himmel« handelt, auf die Verfahren astronomischer Forschungen ein. Im
Gegensatz zu »Kluglinge[n]«, » Physici« und »Gelehrten« wolle er keineswegs »aller
sternen Lauff / ort oder nahmen beschreiben [...].« Das sei bereits von »hochweisen
und klugen / geistreichen Menschen durch fleiffiges anschawen und auffmercken
und tieffen sinn und rechen« unternommen worden. B6hmes Vorhaben sei es statt-

11 Bohme, Morgen-Rote (Anm. 1), 335 1.
12 Boéhme, Morgen-Rote (Anm. 1), 336 f.



158

dessen, »nach dem Geist und sinne zu schreiben / und nicht nach dem anscha-
wen.«? Konversion und Hermeneutik sind mithin jene Autorisierungsmuster und
Legitimatonsverfahren, auf die der Mystiker sich angesichts neuer Wissensbestande
beruft; sie sollen seinen pddagogischen Anspruch rechtfertigen, in dem sie Wissen
und Religiositdt in einem Verweisungszusammenhang verbinden.

Um dieser signifikanten Kopplung von Ausweichung und Uberbietung im Blick
auf ihre wissensgeschichtlichen Konsequenzen weiter nachzugehen, sollen im
nichsten Schritt Hintergrund und Rezeptionsumfeld grob skizziert werden, vor
denen Bohmes Vorstellung des »rechten Himmels« ihre Gestalt erlangen konnte,
bevor erortert wird, wie Bohme das Firmament als paradigmatisches Kommunikati-
onsmodell vorstellt, das dem Betrachter die Moglichkeit seiner heilsgeschichtlichen
Integration erdftnet: » Also kanstu verstehen / was die Schopffung Himmels und der
Erden bedeut und ist [...].«** Im dritten Schritt wird schliefllich die Rolle, die der
Internalisierung religiéser Deutungsmuster dabei zugewiesen wird, als Funktions-
moment der Modifikation und Stabilisierung heilsgeschichtlicher Uberzeugungen
in historischen Transformationsphasen erldutert.

Offenbarungswissen und Emanzipationsbegehren

Zuniéchst ist festzuhalten, was Bohmes Zugriff auf das Firmament grundlegend
strukturiert. In seiner Entwicklung der Schopfungsgeschichte greift er auf ein kano-
nisches Wissen zurtick, das zu seiner Zeit von allen seinen Lesern geteilt wird - das
der Bibel: Bohmes Folie ist die biblische Schopfungsgeschichte, seine Argumentation
entwirft sich im paulinischen Konversionsschema und weist den Text als Resultat
einer Offenbarung aus. Er reklamiert eine unmittelbare Beziehung zum Ursprung
der Schopfungsordnung und nimmt fiir seinen Text in Anspruch, in gleicher Weise
Sprache zu sein wie die Welt eine Manifestation der Schépfungsprinzipien ist. Das
Verstindnis beider, der manifesten Schépfung und des niedergeschriebenen Textes,
kann dadurch auf dieselbe Logik der spirituellen Ubertragung verpflichtet werden.
Tatsdchlich operationalisiert der Text also die Einswerdung als fundamentales
Schépfungsmoment, das sich in der Lektiire wiederholen muss, um die notwendige
Differenzierung zwischen Geist und Buchstabe beziehungsweise Ereignis und Er-
zdhlung zu gewiéhrleisten. Gelingende Lektiire offenbart sich damit in der Konver-
sion zur verborgenen Wahrheit:

WJe wollte da nicht liebe und freude seyn / wo mitten im tode das leben gebohren
wird / und mitten in der finsternuB das liecht? Sprichstu / wie gehet das zu? Ja wan
mein geist in deinem hertzen salle und quille in deinem hertzen auff / so befinde und
begrieffe es dein leib; aber anders kan ichs nicht in deinen sinn bringen / du kanst es
auch nicht begreiffen oder verstehen / der heilige Geist ziinde dan deine seele an / daf3
dieses liecht in dir selber gebohren / wie in GOTT / und steiget in deiner herben und

13 Bohme, Morgen-Rote (Anm. 1), 43.
14 Bohme, Morgen-Rote (Anm. 1), 358. Herv. M. N.



159

bittern qualitat auff in deinem suRen Wasser / und triumphiret wie in GOTT: wann nun
dif geschicht / so wirstu erst mein buch verstehen und eher nicht.*

Die Realisierung semantischer Informationen erscheint auf diese Weise als Schwel-
lenerfahrung; sie stiftet religiose Allianzen zwischen Autor und Leser. Die histori-
schen Konjunkturen und Aktualisierungen mystischer Deutungskonfigurationen
scheinen ohne diesen Riickgriff auf das Faszinosum paulinischer Autoritdt nur
unzureichend erkldrt. Auch daher liegt es nahe, die Begriindungsressourcen der
pidagogischen Anspriiche, die in einem Feld konkurrierender Perspektiven auf
den »rechte[n] Himmel« akzentuiert werden, als Modifikationen des apostolischen
Sprechens zu beschreiben.

Da Béhme den Ursprung seines Wissens vom Firmament als Resultat einer
spirituellen Intervention deklariert, muss dessen addquate Kommunikation jenen
typologisch eingeiibten Bahnen folgen, die dadurch vorgezeichnet sind. In markan-
ter Weise verwirklicht sich die Aufforderung zu solchen Mustern der ritualisierten
Textwahrnehmung in Quirinus Kuhlmanns Traktat Neubegeisterter BOHME (1674).
Kuhlmann spricht davon, dass Bohme das »innere Evangelium aus dem ewigen Un-
grunde [gezeiget habe] / er studirete dasselbe aus der Himmelsschule / wo es alleine
zuerstudiren [...].«’* Obwohl ein » Very Meane mang, heif3t es nahezu gleichlautend
in einem englischen Traktat tiber Bohme, habe er »the most wonderfull deepe know-
ledge in Naturall and Divine things« erfahren und aufgeschrieben, »[t]hat any hath
been knowne to doe since the APOSTLES Times, and yet never read them, or lear-
ned them from any other man«."” In der Rezeption befestigt und verstédrkt sich das
Moment der exklusiven Ubertragung. Wihrend es einen spirituellen Zusammen-
hang akzentuiert, sorgt es fiir die herausgehobene Positionierung der involvierten
Subjekte. Es bildet einen Traditionszusammenhang, der sich in der wechselseitigen
Stabilisierung religiéser Uberzeugungen und apostolischer Hierachisierungen aus-
pragt. Bohmes Vorlage dazu besteht in der Beschreibung, wie ihn der »Geist des
Lichtes« ins »Mysterium der ewigen Natur« geleitet und seine »Sele heftig« darin
geiibt habe, »gleich einem Schiller / der zur Schule gehet / und sich treflich tibet.«
Es sei »GOttes Willen« gewesen, »mich also zu tiben und in die Himlische Schule in
Ternarium Sanctum einzufihren.«'®

Threrseits antwortet die charismatische Selbstverortung in einem sakralen Bil-
dungszusammenhang auf die theologische Differenzierung von Erkenntnisweisen
(geoffenbarte »sapientia< und innerweltlich erzeugte >scientiac).'” Ihre Adaption zur

15 Bohme, Morgen-Rote (Anm. 1), 147.

16  Quirinus Kuhlmann: Neubegeisterter BOHME / zur betrachtung allen Geist- und Welt-
lichen / vorlegend CL. Weissagungen / aus 10. Capitt. des 1. Buchs Moses / und mehr als
Zehen hundert Tausendmahl Tausend Theosophische Fragen / deren keine einzige sonder
Gottes Erleuchtung zu beantworten. Leiden 1674, Zuschrift.

17 Duran Hotham: The Life of one JACOB BOEHMEN [...]. London 1644, Titel.

18 Jacob Bohme: Die Erste Schutz=Schrift wider Balthasar Tilken, in: ders.. THEOSOPHIA
RELEVATZ (wie Anm. 5), Bd. 1, Sp. 1770-1863, hier: 1175.

19  Zu Genese und Rolle dieser Unterscheidung vgl. Peter Dear: The Church and the new phi-
losophy, in: Science, culture, and popular belief in Renaissance Europe, hrsg. von Stephen
Pumfrey, Paolo L. Rossi und Maurice Slawinski, Manchester, New York 1991, 119-139.



160

Differenzierung des Naturwissens schreibt sich von Paracelsus her. Dessen auch fiir
Bohme zentraler Begriff der »Astronomey« iibertrigt diese Unterscheidung auf die
Hierarchisierung des Wissens vom Himmel und der Natur.

Paracelsus hatte am Schluss der Einleitung zur ASTRONOMIA MAGNA (1571)
darauf verwiesen, dass ihn »Gott begabet hat«, im »Naturlichen Liecht« zu sprechen
und mit »derselbigen Zungen die Natur zu beschreiben«:

Dann ob ich gleichwol auR der schulen des Pfingstags hie zu schreiben nicht begabt bin
/ welche Schul allein das ewig / vnnd in dem ewigen lehret / vnnd nicht im Todtlichen /
vnd aber beide zusammen vermahlet sind / so hab ich doch die gnad vnd gab desselbi-
gen geists / der vom Vatter auBgehet in das Naturlich liecht / der sonst durch den Son
aulgehet /vom Vatter in das ewig liecht.?°

Gleichzeitig wird auch hier am wiederholten Rekurs auf die »Schule« deutlich, dass
Heterodoxie und Institution gerade dort asymmetrische Fixierungen produzieren,
wo es darum zu tun ist, Autoritét in 6ffentlichen Sprechakten zu behaupten und zu
rechtfertigen.

Bohmes Hinweise auf die Herkunft des Wissens und seinen Status als »Phi-
losophus der Einfaltigen«*! bedeuten gegeniiber der Ableitung Paracelsus’ nicht
nur eine Steigerung spiritueller Unmittelbarkeit, sondern auch eine fortgesetzte
poetologische Emanzipation von der Autoritit der Uberlieferung. Mit ihr wird im
Vokabular autorisierter Wissensvermittlungen ein exklusiver Wissensvorsprung be-
hauptet,” der die emanzipatorische Kritik von Gelehrsamkeit und gelehrtem Wissen
als Fluchtlinie der mystischen Selbstpositionierung kennzeichnet. Der aus dieser
Konfrontation immer wieder neu erzeugte Zusammenhang von Uberlieferung,
Unmittelbarkeit und Bruch treibt einerseits das selbstbewusste mystische Subjekt
hervor, andererseits verdeckt er durch die exzentrische Radikalitét der literarischen
Selbstbehauptung die Wahrnehmung von Kontinuititen und Ubergingen. BShmes
Umgang mit dem paracelsischen Wissen zeigt das exemplarisch: »[W]ir zeigen euch
die Offenbarung der Gottheit durch die Natur [...]«,* lautet Bchmes Steigerung der
paracelsischen Bemerkung, dass wir »die Wunderwerck Gottes / durch die Natur
erfahren.«** Der Registerwechsel von der Erfahrung zur Offenbarung konfiguriert
nicht nur die Wahrnehmung des Textes und den Begrift der Natur, er stirkt auch

20 Paracelsus: ASTRONOMIA MAGNA: Oder Die gantze Philosophia sagax der grossen vnd
kleinen Welt / des von Gott hocherleuchten / erfahrnen / vnd bewerten teutschen Phi-
losophi vind Medici Philippi Theoprasti Bombast / genannt Paracelsi magni. [...] Franckfurt
am Mayn 1571, Vorred, A iij.

21 Bohme, Morgen-Rote (Anm. 1), 325. Vgl. dazu Bo Andersson: »Du Solst wissen es ist aus
keinem stein gesogen«. Studien zu Jacob Bohmes » Aurora oder Morgen Rote im Aufgange,
Stockholm 1986, 89-129.

22 Zur antiakademischen Rhetorik spiritualistischer Konzepte vgl. Volkhard Wels, Manifes-
tationen des Geistes. Frommigkeit, Spiritualismus und Dichtung in der Frithen Neuzeit,
Gottingen 2014, 171-187.

23 Jacob Bohme: De Signatura Rerum, in: ders.: Werke (Anm. 1), 507-791, hier: 530.

24  Paracelsus, Astronomia magna (Anm. 20), Vorred, A iij.



161

das auktoriale Selbstbewusstsein, das durch heterodoxe Zugriffe auf tiberlieferte
Wissensformationen an Sichtbarkeit gewinnt.

Bohme folgt damit einem Zusammenhang heterodoxer Schriften, der von Pa-
racelsus’s ASTRONOMIA MAGNA ebenso vorgegeben ist wie von Paracelsus’
mystischem Apologet Valentin Weigel, dessen Texte Bohme bekannt waren. Die
mystische Prominenz der Astronomie ist mit der astrologischen Dimension der AS-
TRONOMIA MAGNA verbunden, dasselbe gilt fiir die oszillierenden semantischen
Bestimmungen und die zentrale epistemologische Positionierung der » Astronomiac,
einer »Edle[n] Kunst, die, nach Paracelsus, »ein Mutter sey anderer Kunsten aller«
(und in dieser allgemeinen Fassung als religioses Prinzip der Teilhabe am Offen-
barungswissen wenig gemein hat mit jenem scholastischen Begriff der Astronomie
als Bestandteil des Quadriviums, um deren konsequente Mathematisierung sich
etwa Galileo Galilei und Johannes Kepler bemiihen). Die paracelsische Offnung und
Metaphorisierung des Begriffs ist fiir das mystische Verfahren, zeitgenossisches as-
tronomisches Wissen und heilsgeschichtliche Deutungen im apostolischen Sprechen
und christologischen Interpretamenten zu tiberblenden, von zentraler Bedeutung:
Aufgrund ihrer Situierung auf der Grenze zwischen Offenbarung und Wissen ver-
leihe nur die » Astronomia« den »verstand«, um »die vanutze Weifheit / gegen der
Ewigen zu scheiden / vnd von einander zu erkennen [...].« Ohne die » Astronomiam
mag kein Kunst wol vollendet werden / Nach jhr sehet an die Gottliche WeifSheit /
nach jhr sehet an das Liecht der Natur.«*® In der spirituell iiberformten Verbindung
von neuem Wissen und religiosem Anspruch entstehen also Sprecherrollen, durch
die das christliche Heilsversprechen aktualisiert werden kann. In der Mystik zeich-
net sich dartiber hinaus ab, dass das »Liecht der Natur« der Reflexionsanker dieser
Aktualisierung sein wird.

Das Firmament als religioses Ordnungsprinzip

In Bohmes Formulierung vom »Himmel des Vnterscheids«* zeigt sich das biblische
Referenzmodell (1. Mose 14-18). An ihm werden die paracelsischen Wissensbe-
stinde und Deutungsmaximen ausgerichtet, um den universalen Anspruch der Mor-
gen-Rote begriinden zu kénnen. Im Zuge seiner anspruchsvollen Kommentierung
der Genesis, die er als origindre Lesart biblischer Topoi, paracelsischer Vorgaben,*”
astrologischer und astronomischer Lehren und mystischer Programmschriften

25 Paracelsus, Astronomia Magna (Anm. 20), Vorrede, A, Aij.

26 Bohme, Morgen-Rote (Anm. 1), 467.

27  Zur europdischen Rezeption des Paracelsismus allgemein siche Siegfried Wollgast: Zur
Wirkungsgeschichte des Paracelsus im 16. und 17. Jahrhundert, in: Resultate und Deside-
rate der Paracelsus-Forschung, hrsg. von Peter Dilg und Hartmut Rudolph, Stuttgart 1993,
113-144; vgl. auch die instruktive Einleitung zu der von Wilhelm Kithlmann und Joachim
Telle besorgten Materialsammlung Corpus Paracelsisticuam. Dokumente frithneuzeitlicher
Naturphilosophie in Deutschland, 3 Bde., hrsg. von Wilhelm Kithlmann und Joachim Telle,
Tiibingen 2001 ff,, Bd. 1, 1-40; sowie Maximiian Bergengruen: Nachfolge Christi — Nach-
ahmung der Natur. Himmlische und natiirliche Magie bei Paracelsus, im Paracelsismus und
in der Barockliteratur (Scheffler, Zesen, Grimmelshausen), Hamburg 2007.



162

entwickelt,”® erldutert Bohme »rechte Gebuhrt und Herkommen der Sonnen und
Planeten«. Er gelangt dabei in einer signifikanten Abwandlung des biblischen Schop-
fungsberichts zu der Feststellung, dass »der Himmel zum Vnterscheidt gemacht
ward zwischen das Liecht GOTtes und zwischen die angeztiindete Verderbung des
Leibes dieser Welt«.” Im mystischen »Geburth-regimente« der Schopfung, darin ist
die Abwandlung begriindet, erscheint der »Himmel« als paradigmatische Verkorpe-
rung des semiotischen Regimes, das die Unfassbarkeit des reinen Sinns (»Ungrunds,
»Wollen«, »Liecht«, »Liebe« und »Leben«) mit der Zeitlichkeit von Materialitat und
Reprisentation zusammenfiithrt (»Grund«, »Natur«, »Leib«, »Zorn« und »Tod«).
Der »Himmel« verbindet Sinn und Materialitat (»2. unterschiedliche Reiche in dem
einigen Leibe dieser Welt«*), indem er die religiose Verkniipfung beider in einem
spirituellen Ubertragungszusammenhang verkérpert:

Nun siehe aber einmahl die Sonne und sternen an / die mannich- und vielerley sternen
/ die unauBsprachlich und unzehlig seint / die bedeuten den Vater. Auf} denselben
sternen ist worden die Sonne / dan Gott hat sie darau gemacht / die bedeut den Sohn
Gottes. Nun seind von der Sonne und den sternen worden die 4. Elementa, feuer / lufft
/ wasser / erde / wie ich hernach claar beweissen wil / wann ich von der Schépfung
schreiben werde !

Die kosmologische Verweisordnung integriert mystische Christozentrik, paracel-
sische Signaturenlehre und kopernikanischen Heliozentrismus in einer neuplato-
nischen Theologie des Lichts:**> Die »Sonne stehet mitten in der tieffe / und ist das
liecht oder hertze aus allen sternen, sie »ist das hertze aller kraftte in dieser welt /
und ist aufd allen krafften der sternen zusammen figuriret / und erleuchtet hin-
wiederumb alle sternen und alle kraffte in dieser welt / und alle kraffte werden in
jhrer kraftt qualificirende.«*® In Substitutionsreihen, die sich als Manifestationen des
gottlichen Willens zu sich selber in der unendlichen Ausdehnung von »grosse[r]
Tieffe«’* und »Ewigkeit«*® um das Zentrum des »Ungrunds«*® organisieren, bilden
sich permanent himmlische und irdische Entsprechungen des fundamentalen »Ge-
burth-regimente[s]«. Ihre Genese vollzieht sich so, »wie aus dem loco Solis das pla-

28 Vgl. dazu Leigh T.I. Penman: Boehme’s Intellectual Networks and the Heterodox Milieu of
His Theosophy, 1600-1624, in: An Introduction to Jacob Boehme. Four Centuries of Thought
and Reception, hrsg. von Ariel Hessayon und Sarah Apetrei, New York u. a. 2014, 57-76.

29 Bohme, Morgen-Rote (Anm. 1), 467.

30 Bohme, Morgen-Rote (Anm. 1), 457.

31 Bohme, Morgen-Rote (Anm. 1), 73.

32 Zu Ficinos Erneuerung platonisch fundierter Begriffe und Semantiken, die hier Pate steht,
vgl. Thomas Leinkauf: Marsilio Ficinos Platon-Kommentar, in: Der Kommentar in der
Frithen Neuzeit, hrsg. von Ralph Hafner, Tiibingen 2006, 79-114.

33 Bohme, Morgen-Rote (Anm. 1), 114f.

34 Bohme, Morgen-Rote (Anm. 1), 335.

35 Bohme, Morgen-Rote (Anm. 1), 345.

36 Zum »Ungrund« Béhmes vgl. Friedrich Vollhardt: Ungrund. Der Prozess der Theogonie
in den Schriften Jakob Bohmes. Mit Hinweisen zu einigen Praetexten und zur Wirkung im
17. Jahrhundert, in: Peter Strohschneider (Hrsg.): Literarische und religiose Kommunika-
tion in Mittelalter und Frither Neuzeit. DFG-Symposion 2006, Berlin u. a. 2009, 89-123.



163

netische Radt geschaffen und aufigeboren ist [...].«’” Die kosmologische Verbindung
von Sinn und Materialitat, die am Firmament paradigmatisch gegeben ist, wieder-
holt sich auf allen Ebenen der Schépfung. Sie verwirklicht sich in Abhédngigkeit von
der konkreten »qualitat und arth«*® der Kérper und Dinge, in denen sie die Ordnung
des Himmels konstituiert und bezeugt.

Am »Himmel« als Ort des »Vnterscheid[s]« erschlief$t Bohme somit die wech-
selseitige Abhédngigkeit von Schopfung und Mitteilung als unabdingbare Dynamik
eines religiosen Ubertragungsgeschehens »alle[r] Créffte, das stets auch Zeichen-
genese sein muss, um iiber sich selbst hinausweisen zu kénnen. Vor dem Hinter-
grund des astralen Zusammenhangs von Offenbarung und Medialitit ist es deshalb
nur konsequent, dass Bohme sich, indem er sich selber als jemand benennt, der
»nur ein fancklein«® sei, zum integralen Bestandteil des universalen Ubertragungs-
geschehens macht. Es gehort zur Funktionslogik der Schopfung selbst, in Sternen
wie Menschen »ein Werckzeug« zu realisieren, das »Gott zur Gebuhrt brauchet«:
»die Sternen aber ziinden den Leib dieser Welt immer an / daf$ die gebuhrt uber-
all bestehet.«** Das erkannte Ubertragungsgeschehen hat daher die Pflicht zur Mis-
sionierung zur Folge; es erhoht das Ich zur Erlosungsinstanz, die sich als Medium
der Wahrheit bewédhren muss.

Ohne die Komplexitit des Ineinanders von Wahrnehmungsdirektive und Kom-
munikationsmodell in der Schopfungsvorstellung Bohmes detailliert nachzuzeich-
nen," lasst sich festhalten, dass es aus der Interdependenz von géttlichem Willen,
Entziindung, Zeugung, Verkérperung, Ubertragung und Transformation ein astro-
logisch unterfiittertes Schema permanent wirksamer Schopfungsprinzipien gewinnt,
das in dem Maf3e, in dem seine Ordnung »im alten Leib dieser Welt« erkannt und
anerkannt wird, die Gegenwart Gottes in den Prinzipien seiner Schopfung realisiert:
»auff das darauf8 konte ein newer Leib gebohren werden / der da bestinde in Heilig-
keit und Reinigkeit in Ewigkeit.«*> Dem Schema liegen die trinitarisch organisierten
»quellbrunnen [...] dieser welt« zugrunde,” die im paracelsisch inspirierten Pantheis-
mus der Mystik die Genese von Mikrokosmos und Makrokosmos gleichermafien
verantworten* (»wie der Mensch ist in seinem Geburth-regimente / also ist auch der
gantze Leib Gottes dieser Welt« und die »geburth oder der auffgangk der 7. Plane-
ten und aller Sternen ist nichts anders als wie sich das leben / und die wunderliche

37 Bohme, Morgen-Rote (Anm. 1), 115.

38 Bohme, Morgen-Rote (Anm. 1), 214.

39 Bohme, Morgen-Rote (Anm. 1), 64.

40 Bohme, Morgen-Rote (Anm. 1), 445 f. Zur »Vollendungstendenzc, die bereits Paracelsus
dem Menschen im Blick auf die Schépfung zuweist, vgl. Haas, Mystik im Kontext (Anm. 8),
298-302, hier: 299; dazu auch Bergengruen, Nachfolge Christi - Nachahmung der Natur
(Anm. 28), 104-159.

41  Ausfihrlicher dazu Wilhelm Schmidt-Biggemann: Philosophia perennis. Historische Um-
risse abendlandischer Spiritualitit in Antike, Mittelalter und Frither Neuzeit, Frankfurt
a. M. 1998, 188-204, 296-303; sowie Ferdinand van Ingen: Jacob Béhme in seiner Zeit,
Stuttgart-Bad Cannstatt 2015, 9-110.

42 Bohme, Morgen-Rote (Anm. 1), 457.

43 Bohme, Morgen-Rote (Anm. 1), 77 £.

44 Vgl. dazu John D. North: Macrocosm and microcosm in Paracelsus, in: Neue Beitrdge zur
Paracelsus-Forschung, hrsg. von Peter Dilg und Hans Rudolph, Stuttgart 1995, 41-58.



164

proporz der GOttheit von ewigkeit gebohren hat.«**) Im permanenten Prozess ihrer
Bildung hat »Gott [...] sich [...] in seiner krafft / die von jhm ausgehet / also creaturlich
gemacht«,* so dass der Blick auf die »Natur« dem semiotischen Regime des Himmels
folgen muss, um mit dem »gantze[n] Leib Gottes« jene »gotliche krafft« in den Blick
zu nehmen, die der »Natur« vorausliegt und in ihr anschaulich wird:

Hie mustu nun sehen Uber und ausser die Natur / in die Liecht-heilige / triumphirende /
gotliche krafft / in die unveranderliche / heilige Dreyfaltigkeit / die ist ein triumphirend
/ quallend / beweglich Wesen / und seind alle krafft darinnen / wie in der Natur. Dan
das ist die ewige Mutter der Natur / davon himmel / erden / sternen / elementa, Engel
/ Teuffel / Menschen / thier und Alles worden ist / und darinnen Alles stehet.*’

Mithin tiberformt die mystische Theologie des Lichts nicht nur christliche Glaubens-
inhalte, sondern sie semantisiert auch astronomische Wissensbestiande. Als allegori-
sche Modifikation von Wissen und Glauben aktualisiert sie die referentiellen Mog-
lichkeiten religioser Verweisungszusammenhinge, indem sie diese im Ich zentriert.
Dort, wo diese Zusammenhénge dazu fithren, dass sich Wahrnehmung und Offen-
barung in einem Konversionserlebnis verbinden, vollzieht sich jene Internalisierung
von Deutungsmustern, die der Anschauung ihre religiose Signatur verleiht:

Nun mercke / die Sonne gehet mitten in der tieffe zwischen den sternen in dem runden
circk / und sie ist das hertze der sternen / und giebt allen sternen liecht und krafft / und
temperiret aller sternen krafft / daf? alles fein lieblich und freudenreich wird: auch so
erleuchtet sie den himmel / die sternen / und die tieffe tber der Erden / und wurcket
in allen dingen / was in dieser welt ist / und ist der Konig und das hertze aller dinge
dieser welt / und die bedeutet recht Gott den Sohn. [/] Dan gleich wie die Sonne mitten
zwischen den sternen und erden stehet / und erleuchtet alle kraffte / und ist das liecht
und hertze aller kraffte / und alle freude in dieser welt / darzu alle schonheit und lieb-
ligkeit stehet in der Sonnen liecht und krafft: Also auch der Sohn Gottes in dem Vater
/ der ist das hertze in dem Vater / und leuchtet in allen krafften des Vaters / und seine
krafft ist die bewegliche / quallende freude in allen krafften des Vaters / und leuchtet
in dem gantzen Vater / gleich wie die Sonne in der gantzen Welt.*®

Da gottliche Offenbarung und kopernikanisches Wissen auf diese Weise zur Deckung
gebracht werden, haben sie seitens der Mystik die apostolische Selbstermédchtigung

45 Bohme, Morgen-Rote (Anm. 1), 367, 477. Der Stellenkommentar van Ingens verweist
darauf (Werke, 987), dass Bohme darin einer Bestimmung Valentin Weigels folgt (Ein
nutzliches Tractatlein Vom Ort der Welt, Hall in Sachsen 1614, 50). Zu den Ubergin-
gen zwischen Paracelsismus und Spiritualismus siehe Wels, Manifestationen des Geistes
(Anm.22), 131-187.

46 Bohme, Morgen-Rote (Anm. 1), 62.

47 Bohme, Morgen-Rote (Anm. 1), 62. Zur Genealogie der Creatio ex matrice im Paracelsis-
mus des 16. Jahrhunderts vgl. aus kulturhistorischer Perspektive Ute Frietsch: Héresie und
Wissenschaft. Eine Genealogie der paracelsischen Alchemie, Paderborn 2013, 115-128,
137-153.

48 Bohme, Morgen-Rote (Anm. 1), 71.



165

in religiosen und naturphilosophischen Fragen zur Folge. Bchmes weitgespannter
Anspruch kann deswegen lauten, einen »kurtze[n] eingang oder anleitung« zu dem
Problem zu bieten, »wie man das gottliche und naturliche wesen betrachten sol«.*’
Als unabléssig bewegte Verwirklichung der Schopfungsprinzipien bildet der »Him-
mel des Vnterscheids«*® das Vorbild jener semiologischen Identifikationsprozesse
und Trennungsoperationen, die vonnéten sind, um in der »scharffe[n] Gebuhrt der
Bewegligkeit und des Lebens« Bedingungen und Regeln der Erkenntnis und Uber-
tragung eines »lebendige[n] und vernunfttigen Geist[es]« wahrzunehmen, der »da
in dieser gebahrung unterscheidet / formet und bildet.«’! So verstanden, wird die
himmlische Schopfungsordnung per analogiam ein Modell der religiosen Wahr-
nehmung des mystischen Subjekts.

In dieser Korrelation von Wissen, Bildung und Religiositat modifiziert die Mystik
das Verhiltnis von Wissen und Wahrnehmung, indem sie das auszuprégen hilft, was
die Wissenschaftsgeschichte »perceptual habit«’> nennen wird. Die Mystik aktua-
lisiert heilsgeschichtliche Moglichkeiten der Deutung, darin liegt, im historischen
Riickblick, die Leistung ihrer exzentrischen Radikalitit. Nachdem es den »Vnter-
richt« durch die mystische »anleitung« erfahren hat, ist das mystische Subjekt dazu
in der Lage, »regiment und ordnung« in der »Schopffung«®® als Offenbarung des
»Geist[es]« zu realisieren. Es ist also die spirituelle Schulung der Imagination, die die
Moglichkeit zur Homogenisierung von Wahrnehmung und Wissen in der religiosen
Anschauung des Himmels er6ffnet. Bohmes Mystik verwirklicht diese Einsicht in al-
ler Konsequenz. Sie weist ihren padagogischen Anspriichen nicht nur einen genauen
Ort zu, sondern bestimmt auch die epistemologischen und anthropologischen Vor-
aussetzungen ihrer Wahrnehmungsdirektiven: »Nun ztindet der Himmel mit seiner
craftt die sternen und elementa an / das sie quallen und treiben / also auch ist das
haupt des Menschen / wie der Himmel.«**

Die Aufkldrung wird die anthropozentrischen Implikationen dieser Annahme
ausbuchstabieren, wie Kants >kopernikanische Wende« zeigt. Das gelehrte Wissen
vom Himmel, durch dessen religiose Defizite sich die Mystik herausgefordert sah,
schreibt sich so in die Genese jener universalen Kategorien ein, die das Subjekt mit
einem neuen Selbstverstindnis ausstatten. Obwohl das den Intentionen der mysti-
schen Religiositdt zuwiderlduft, kann man es im Blick auf die eingangs angesprochene
Kritik an den wissenschaftlichen Reprasentationsformen unserer Gegenwart fiir eine
gute Nachricht halten. Denn womdglich bedeutet es, dass das neue Wissen tiber die
Instabilitdt der Atmosphire auf dem Weg seiner exzentrischen Thematisierung in
marginalen Zusammenhéngen Konsequenzen entfaltet, die den imagindren Haushalt
und die historischen Orientierungen zukiinftiger Generationen modifizieren.

Michael Neumann (Konstanz)

49 Bohme, Morgen-Rote (Anm. 1), 64.

50 Bohme, Morgen-Rote (Anm. 1), 467.

51 Bohme, Morgen-Rote (Anm. 1), 429.

52 Lorraine Daston, On Scientific Observation, in: ISIS 99 (2008), H. 1, 97-110, hier: 110.
53 Bohme, Morgen-Rote (Anm. 1), 346, 113.

54 Bohme, Morgen-Rote (Anm. 1), 61.



166

12 Himmelsfarben: Tiecks bunte Himmel im Kontext
naturwissenschaftlicher, asthetischer und
metaphysischer Diskurse

Ein untriigliches Zeichen fiir die disziplindre Konsolidierung eines spezifischen Wis-
sensgebietes ist zweifelsohne seine Einbettung in einen historischen Problem- und
Erkenntnishorizont. Zustandig dafiir ist die Wissenschaftsgeschichtsschreibung, die,
wie es Albrecht Koschorke formuliert, »durch Strategien der Asymmetrisierung be-
ziehungsweise durch den Einsatz einer Differenz zwischen Norm und Abweichung«
jene Wissenselemente miteinander verbindet, deren Anschlussfihigkeit an aktuelle
Fachstandards sie als »objektive Erkenntnisse« — gegeniiber »interessegeleiteten
Falschungen« — ausweisen. Man kann in dieser Polarisierung ein »Erzéhlmuster«'
ausmachen, das dabei helfen soll, einen narrativen Fluchtpunkt in der uniibersicht-
lichen Wandelbarkeit bestimmter epistemischer Felder festzusetzen.

Ein solches Feld stellen die Himmelsfarben dar, denen sich die meteorologische
Optik widmet. Johann Georg Gustav Hellmann spricht mit Blick auf diese Teildis-
ziplin noch um 1900 von »einem etwas vernachlissigten Zweig der Meteorologie«.?
Doch bereits etwa siebzig Jahre zuvor listet Gustav Theodor Fechner Nachrichten
und Erkldrungsversuche von »atmosphirische[n] Lichterscheinungen«’ auf: Be-
richte von »[u]ngewohnliche[n] Lichtbrechung[en] der Atmosphére« und Beobach-
tungen der »spéathe[n] Abendréthe in Leipzig am 25. September 1831«* finden ge-
nauso Erwdhnung wie Hinweise auf theoretische Erklarungen des Regenbogens, von
Nebenmonden und -Sonnen sowie des Nordlichts. Hellmann, der — ganz »normie-
render« Fachhistoriker im Sinne Koschorkes - eine Anthologie zur Geschichte der
meteorologischen Optik vom 14. bis zum 19. Jahrhundert prasentiert, ist weniger an
Beobachtungszeugnissen und Fallgeschichten einzelner atmosphirischer Lichtpha-
nomene, als vielmehr an einer umfassenden Geschichte des Wissensgebietes interes-
siert. Diese ldsst sich seiner Meinung nach bspw. anhand der verbesserten Einsichten
in das Wesen des Regenbogens von Theodorius Teutonicus’ De radialibus impressio-
nibus (1311) tiber Descartes’ Ausfithrungen im »Météores«-Abschnitt seines Dis-
cours de la méthode (1637) und Newtons Opticks (1704) bis hin zu George Biddell
Airys On the Intensity of Light in the Neighbourhood of a Caustic (1836) schreiben.
Richtschnur der prasentierten Entwicklung ist bei Hellmann die Korrelation der sich
verfeinernden Brechungsgesetze des Lichtes mit immer genaueren Einsichten in die
Zusammensetzung der Atmosphire.

1 Albrecht Koschorke: Wissen und Erzahlen, in: Nach Feierabend. Ziircher Jahrbuch fir
Wissensgeschichte 6 (2010), 89-102, hier: 93, vorhergehende Zitate gleichfalls.

2 Johann Georg Gustav Hellmann: Einleitung, in: ders. (Hrsg.): Meteorologische Optik
1000-1836. Neudrucke von Schriften und Karten iiber Meteorologie und Erdmagnetismus,
Bd. 14, Berlin 1902, doppelte Paginierung: (7)-(14), hier: (7).

3 Gustav Theodor Fechner: Repertorium der Experimentalphysik, enthaltend eine vollstin-
dige Zusammenstellung der neuern Fortschritte dieser Wissenschaft, Bd. 3, Leipzig 1832,
162-164.

4  Ebd, 162f.



167

Im Mittelpunkt der Konstitutionsphase der optischen Meteorologie steht bereits
gegen Ende des 18. Jahrhunderts — wie ein Kapitel von Jean-André Delucs Nouvelles
idées sur la météorologie (1786-1787) verspricht — die Analyse der »Verbindungen in
dem Gange des Lichts mit dem der wissrigen Diinste in der Luft«.” Kennzeichnend
firr das physikalische Interesse an den Himmelsfarben ist die neuzeitlich vorberei-
tete, dann vor allem durch die Aufklarung vertiefte Einsicht, dass der Brechungsfak-
tor, den die Atmosphire darstellt und der alle Farben iiberhaupt erst entstehen lésst,
nicht in einem »homogene[n] Fluidum« zu suchen sei. Die »Substanzen, die die
Luft bereichern, sind auch nicht einfach »luftfé6rmige Flussigkeiten«; sie sind »zarter,
und entschliipfen wahrscheinlich unsern unmittelbaren Beobachtungen.«® — Was
immer man sich den Einzelbestandteilen nach darunter vorzustellen hat, die zeitge-
nossische Kunsttheorie spricht angesichts dieses unsichtbaren Mediums jedenfalls
hiufig von »Duft«.” Auch wenn Luft- und Himmelsdarstellungen keine Erfindung
des 18. Jahrhunderts sind,® so stellt doch jener der systematischen Wetteranalyse ent-
stammende Duft in darstellungsasthetischer Hinsicht den Landschaftsmaler vor be-
sondere Herausforderungen. Nach Sulzer muss der Maler wissen, »seiner Luft einen
duftigen Ton zu geben«, wobei »alle Farben der Gegenstinde den Einfluf dieser
duftigen Luft fithlen«® sollten. In welchem Mafle meteorologisches Wissen die &s-
thetische Praxis codiert, zeigen die Hinweise an den Maler im eigens fiir notwendig
erachteten Lemma »Luft. Mahlerey« in der Allgemeinen Theorie der Schonen Kiinste:

Je reiner die Luft ist, je weniger von der Erde aufsteigende Diinste darin schweben, je
dunkler und schoner ist ihre blaue Farbe; die unsichtbaren Diinste geben der Farbe der
Luft eine Mischung von grau, und wenn sie in UeberfluB vorhanden sind, so verwandelt
sich das Himmelblau véllig und wird hellgrau. Diese unsichtbaren Diinste sind nahe
an der Erde am haufigsten: daraus folget, dal die Farbe des Himmels vom Scheitel-
punkt an, bis an den Horizont durch unmerkliche Grade allmahlig geschwacht und mit
grau vermischt wird. Denn die aus der obern Luft in das Aug fallenden Strahlen, miissen
durch mehr und durch dichtere Diinste dringen, je naher der Punkt, aus dem sie kom-
men am Horizont liegt [...].2°

5  Jean-André Deluc: Neue Ideen tiber die Meteorologie, 3 Bde., Berlin, Leipzig 1797,
Bd. 2, 228-231. Vgl. zur argumentationslogischen Entwicklung der Meteorologie Michael
Gamper: Meteorologie als vergleichende Wissenschaft zwischen Empirie und Fiktion, ca.
1750-1850, in: Michael Eggers (Hrsg.): Von Ahnlichkeiten und Unterschieden. Vergleich,
Analogie und Klassifikation in Wissenschaft und Literatur (18./19. Jahrhundert), Heidel-
berg 2011, 223-250.

6  Deluc (Anm.5), 203.

7 Christian Ludwig von Hagedorn: Betrachtungen tiber die Mahlerey, 2 Bde., Leipzig 1762,
Bd. 2, 350.

8  Vgl. Werner Busch: Himmelsdarstellungen in der Malerei bis zum 18. Jahrhundert, in:
Werner Wehry, Franz J. Ossing (Hrsg.): Wolken — Malerei — Klima in Geschichte und Ge-
genwart, Berlin 1997, 73-97.

9  Johann Georg Sulzer: Allgemeine Theorie der Schonen Kiinste, in einzeln, nach alpha-
betischer Ordnung der Kunstworter auf einander folgenden, Artikeln abgehandelt, 2 Bde.,
Leipzig 1771/74, Bd. 1 (1771), 324 (Art. »Entfernung. Mahlerey«).

10 Ebd., 722.



168

Sulzers Landschaftsmaler muss also zu gleichen Teilen auf die Wahrnehmung fixier-
ter Kiinstler und am physikalischen Phdnomen - in diesem Fall: an den erdnahen
Diinsten und, wie man im Vorgriff auf Luke Howards Wolken-Typologie sagen kann,
Stratus-Nebeln - orientierter Meteorologe sein, um die Luft- und Himmelsfarbungen
unterschiedlicher Tages- und Jahreszeiten tiberzeugend ins Bild setzen zu kénnen."!
Um die damit einhergehende Aufthebung der Subjekt-Objekt-Polarisierung zu ver-
deutlichen, kann man auch in Anlehnung an Gernot B6hmes Konzept der Atmo-
sphare davon sprechen, dass der Farb-Duft »die gemeinsame Wirklichkeit des Wahr-
nehmenden und des Wahrgenommenen«'? zugleich bildet.

Sulzers meteorologische Asthetik ist in einem gewissen Grade auch eine dsthetische
Meteorologie, speist sie sich doch nicht einfach durch das Wissen um das Zusammen-
spiel von Lichtbrechung und Dunstphdnomen, sondern verleiht im Idealfall, d. h. im
Fall des gelungenen Kunstwerks, dieser Relation tiberhaupt erst eine anschauliche
Oberfliche. Dennoch steht die meteorologische Dimension des Dunstigen gegen
Mitte des 18. Jahrhunderts nicht so sehr im Dienst einer kiinstlerischen Epistemo-
logie, als vielmehr unter dem Primat einer »natiirlichen< Landschaftsasthetik. Erst
die Aufwertung des Atmosphdrischen in der romantischen Naturphilosophie zum
organischen Ather, etwa bei Carl Gustav Carus, fithrt zu einer Umkehrung des Ver-
héltnisses. Seine geognostisch-naturphysiognomischen Landschaften nutzen die
meteorologisch-atmosphirische Asthetik in epistemischer Absicht, nimlich um das
Leben der Erde zu verdeutlichen. Wetter und Himmelsfarben werden zur lebendigen
Hiille des Erdplaneten erklirt. Hier geht die meteorologische Asthetik dann in eine
vitalistisch-kosmologische Meteorologie iiber. Doch bevor ich dazu komme, mochte
ich noch etwas in den Tiefen des 18. Jahrhunderts bleiben, um den zeitgendssisch
typischen engen Nexus von wissenschaftlichem und religiosem Interesse bei der li-
terarischen Gestaltung der Himmelsfarben zu verdeutlichen. Mit Blick auf die Him-
melsfarben der Romantik — und da besonders, wie wir sehen werden, auf Ludwig
Tieck - ist es wichtig, sich klar zu machen, dass die spirituelle Dimension der Farben
ihr Eigenrecht gegeniiber einer naturwissenschaftlichen Entzauberung auch iiber die
Frithaufklarung hinaus behauptet; ein Eigenreicht, das in der »normierenden« His-
toriographie der meteorologischen Optik freilich keinen Platz hat.

Ein gutes Beispiel fiir den engen Zusammenhang von naturwissenschaftlicher
und religioser Perspektive liefert Barthold Heinrich Brockes. Er widmet dem »Wol-
ken- und Luft-Himmel« eines seiner »Physicalisch- und Moralischen Gedichte«.”
Bei ihm »zieren schon geformt- und schon gefarbte Diifte / Das unermess’ne Feld
der reinen Liifte«.” Die Rede vom »bestrahlten Duft« - er nennt hier »Rot, Purpur,
Leibfarb, blau, grau, griinlich, gelb und weif3«'> — verweist auf die naturwissenschaft-
liche Erkldrung des Phanomens: Himmelsfarben sind gebrochenes Licht. Deshalb
ist es ihm auch wichtig festzustellen, dass der »Himmel nicht so sehr / Mit schénen

11 Vgl auch den Artikel »Nebel« in diesem Band.

12 Gernot Bohme: Atmosphire. Essays zur neuen Asthetik, Frankfurt a. M. 1995, 34.

13 Barthold Heinrich Brockes: Irdisches Vergniigen in Gott, bestehend in Physicalisch- und
Moralischen Gedichten, 9 Bde., 1721-48, Bd. 2, Hamburg 1727, 3.

14 Ebd.

15 Ebd, 5.



169

Farben ausgeschmiicket« wird; »[a]ls man an ihm vielmehr / Ein buntes Licht, das
allgemein, erblicket.«’® Andererseits spricht er jedoch - gut physikotheologisch —
vom »Andachts-Stral« und »sel’gen Licht«."” Auf diese Weise wird die naturwissen-
schaftliche Diktion in eine poetische Sprache spiritueller Erfahrung tiberfiihrt, die
die planvolle géttliche Natur-Ordnung vergegenwirtigt. Die »Herrlichkeit«'® (ka-
bod) Gottes ldsst sich in dessen Licht- und Farbregie spiiren. Die Spiegelung der
optischen Lichtbrechungsgesetze in der christlichen kabod-Tradition ist jedoch nur
insofern moglich, als Brockes das Farb- und Lichtspiel von einem nur sinnlichen
Vergniigen absetzt; nicht das » Aug’ allein, auch die »Sele«, nicht nur das »Gemiite«,
sondern gleichfalls das »Gehirn«" missen angesprochen werden.

Diese Maxime gilt auch fir die Theorie der Landschaftskunst des mittleren
18. Jahrhunderts, die sich mit der Farbe schwer tut. So spricht sich Salomon Gefiner
gegen eine illusionsbrechende Wirkungsasthetik einer »Zauberey der Farbe« aus:
»man ist bezaubert, aber nicht lange: das forschende Auge sucht Wahrheit und
Natur, und findet sie nicht.«<** Wo in der Landschaftstheorie der Aufklarung von
Farbe die Rede ist, da ist die tatsachliche Naturerfahrung nicht weit entfernt, denn
dass es sich um Landschaftsbilder handelt, wird hiufig nicht eigens thematisiert;
diese werden vielmehr daran gemessen, ob sie mit einer Naturszenerie konkurrieren
koénnen. Der Maler muss also die meteorologischen Wirklichkeitseffekte allein schon
deshalb kennen, um in seinen Bildern den tatsdchlichen, begehbaren Naturraum
tauschend - sozusagen atmosphdrisch dicht - wiedergeben zu konnen, und dazu
gehoren mafigeblich Luft- und Himmelsfarbung.

Im Einflussgebiet einer psychologischen Asthetik kénnen sich die Farbwerte je-
doch andererseits von ihrer Verpflichtung auf einen meteorologischen Naturalismus
emanzipieren und in ihrer Eigenwertigkeit geltend machen. Bei Sulzer etwa, der
maf3geblich an der Aisthetisierung der philosophischen Asthetik beteiligt ist, heif3t
es: »Gesetzt, eine Landschaft sey in der Natur blos wegen einer sehr schonen Aus-
theilung des Hellen und Dunkeln, oder wegen der schonen Harmonie der Farben
angenehm; so hat der Mahler seinen Zwek vollig erreicht, wenn er dieses darstellt
[...]J«.*! Vordergriindig ahmt der Maler in Sulzers Beispiel noch die Natur nach; tat-
sichlich jedoch wird sein Bild auf eine immanente Harmoniebeziehung verpflichtet,
deren >angenehmer« Charakter nicht in erster Linie éiber einen Vergleich der natiirli-
chen mit der artifiziellen Harmonie sichergestellt wird, sondern wirkungsésthetisch
motiviert ist: Harmonisch ist das Bild fiir das und - vom Vollzug aus gedacht — im
Sehen des Menschen. Im Ergebnis kommt es also zu einer verdnderten Heuristik des
Atmosphdrischen: Interessiert das Atmosphérische zunéchst unter Mafigabe einer
illusionistischen Raum-, Tages- und Jahreszeitenmodellierung, so fasziniert es nun
als Vorbild fiir eine immanente Relationalitit des Bildobjektes.

16 Ebd, 4.
17 Ebd,7.
18 Ebd, 6.
19 Ebd,6f.

20 Salomon Gef3ner: Brief iiber die Landschaftsmalerey [1770], in: ders.: Schriften, Bd. 3,
17. Aufl., Ziirich 1824, 171-310, hier: 286.
21  Sulzer (Anm.9), 390 (Art. »Fleif3. Schone Kiinste«).



170

Es tiberrascht nicht, dass es ausgerechnet die Himmelsfarben sind, die das Ein-
fallstor einer solchen immanenten Asthetik markieren, reizen sie doch die mensch-
liche Schaulust wie es kein Werk der landschaftlichen Tafelbildkunst je konnte. Die
ideelle Vorbildfunktion der Himmelsfarben fiir die bildkiinstlerische Farbgestaltung
ist bereits Thema eines Briefes von Pietro Aretino an Tizian.?? Bei Wilhelm Heinse
und vor allen Dingen bei Ludwig Tieck, die die italienische Kunst der rinascita und
hier neben Correggio und Michelangelo besonders eben jenen Tizian wiederent-
decken, avancieren die Himmelsfarben dann zum Bezugspunkt einer Kunstkon-
zeption, die Gegenstandsabkehr und Wirkungsintensitdt aneinander bindet. So lasst
Heinse Demetrie im Ardinghello-Roman (1787) den Wunsch duflern, >Luft<-Maler
zu werden:

»Wenn ich ein Landschaftsmaler ware [...] ich malte ein ganzes Jahr weiter nichts als
Lifte, und besonders Sonnenuntergange. Welch ein Zauber, welche unendlichen Melo-
dien von Licht und Dunkel, und Wolkenformen und heiterm blau! Es ist die Poesie der
Natur. [...] [Ilmmer neue Feuerwerke von Lichtstrahlen [...] flammende Schweife wech-
seln mit neuen Reizen ab, wenn das Gestirn des Tages in Brand und Gluten untergeht.
Aber leider mit euerm Licht in der Malerei sieht es (ibel aus.<*

Utopische Bildimagination und mediales Bildversagen gehen hier Hand in Hand,
denn freilich hat der Maler keine — wie es August Wilhelm Schlegel nennt -
»wahre[...] Lichttinte«** mit der er dhnlich effektvolle Wirkungen wie die Natur evo-
zieren konnte. Die Himmelsfarben bleiben ein unerreichbares Ziel. Deutlich wird
an diesem Beispiel, dass es nicht mehr um Hinweise zum Verfertigen von Land-
schaftsbildern geht, die - wie bei Gefiner oder Sulzer — Anspruch auf praktisch-her-
stellungstechnische Relevanz machen wiirden. Die Theorie der Landschaftsmalerei
bildet lediglich die Folie fiir einen Kunstdiskurs. Dieser erfiillt sich zwar einerseits
in seinen Intensitdtszuschreibungen und imaginierten Effekten; andererseits jedoch
formuliert er tiberhaupt erst die Bedingung der Moglichkeit, neue Bilder denken zu
konnen. Der Kiinstlerroman der Romantik schlagt aus diesem Spannungsverhaltnis
Kapital. - Besonders Ludwig Tiecks Franz Sternbalds Wanderungen (1798), den ich
im Folgenden etwas genauer diskutieren mdchte, ist hier zu nennen.

22 In dem Brief vom Mai 1544 heifit es: »Als die Menschenmenge mit frohlichem Applaus
ihres Weges gegangen war, wandte ich, wie ein Mensch, der sich tiber sich selbst langweilt
und nicht weif$, was er mit seinem Verstand oder mit seinen Gedanken tun soll, meine
Augen gen Himmel; dieser hatte noch nie seit Gottes Schopfung ein so schones Bild von
Licht und Schatten gezeigt. Und die Atmosphire war so, wie die sie gern durch Farbe aus-
driicken wiirden, die Euch beneiden, weil sie nicht Eure Fihigkeiten besitzen.« — Pietro
Aretino zit. nach: Werner Busch: Aretinos Evokation von Tizians Kunst, in: Zeitschrift fir
Kunstgeschichte 62 (1999), 91-105, hier: 91. Vgl. hierzu auch den Artikel »Leuchtende
Luft« in diesem Band.

23 Wilhelm Heinse: Ardinghello und die gliickseligen Inseln, kritische Studienausgabe, hrsg.
von Max L. Baeumer, Stuttgart 2004, 195.

24  August Wilhelm Schlegel: Die Gemahlde. Gesprach, hrsg. von Lothar Miiller, Amsterdam,
Dresden 1996, 33.



171

Der junge Maler Franz Sternbald wendet sich in diesem Griindungsdokument
frithromantischer Asthetik von der altdeutschen Kunst Albrechts Diirers ab und
entdeckt unter Anleitung des dichtenden Libertins Rudolf Florestan neben der
italienischen Kunst des 16.Jahrhunderts auch die hier besonders interessierende
Landschaftsmalerei. Im Vorfeld der grof3en romantischen identitatsphilosophischen
Natur-Entwiirfe des frithen 19. Jahrhunderts, die den cartesianischen Dualismus ru-
higstellen, oszilliert der Roman zwischen einer transzendentalen Asthetik, die den
Wahrnehmungsakt selbst in den Mittelpunkt riickt und einer emphatischen Feier
der sich hieroglyphisch offenbarenden Natur. In der Forschung herrscht keine Einig-
keit dariiber, ob der Kern des Romans eher in einer >Metaphysik der Hieroglyphe«
bestehe, die in der prinzipiellen Lesbarkeit der Zeichen einen transzendenten Grund
offenhalte,”® oder ob hier nicht vielmehr eine >depotenzierte Metaphysik« geboten
werde;* diese ldsst sich dann sehr gut an das Ironie- und Fragmentkonzept Friedrich
Schlegels anschlief3en. Ich habe an anderer Stelle den Vorschlag gemacht, am meta-
physischen Charakter des Romans festzuhalten, doch den semiotischen Referenz-
rahmen durch einen préasenzisthetischen zu ersetzen.” »An die Stelle der Vorgan-
gigkeit des geistigen Zeichenwertes, eines sich durch das Lesen, das Entziffern des
Zeichentragers gleichsam durch diesen hindurch entfaltenden Sinns, treten sowohl
die schiere Phdanomenalitit, als auch — damit verbunden - deren sinnlicher Setzung-
scharakter in den Mittelpunkt [...]«.?® Mit »schiere[r] Phinomenalitit« ist ein reines,
vom Tastsinn entlastetes Sehen gemeint wie es sich der entstehenden Romantik iiber
die Aufklarungsanthropologie vermittelt. Dieses Sehen wird innerhalb des Romans
nun seiner negativen Sinnlichkeit entkleidet und als sensitiver Idealismus Teil einer
Kunstkonzeption, die den Maler auf jene »>Lichttinte« verpflichtet, die wir bereits
bei Heinse kennengelernt haben. Und wo lief3e sich eine solche >Lichttinte« besser
studieren, als beim Betrachten eines (Heinseschen) Abendhimmels?

Es wurde Abend, ein schoner Himmel erglanzte mit seinen wunderbaren, bunt-
gefarbten Wolkenbildern tber ihnen. sSieh¢, fuhr Rudolf fort, »wenn ihr Maler
mir dergleichen darstellen konntet, so wollte ich euch oft eure beweglichen His-
torien, eure leidenschaftlichen und verwirrten Darstellungen mit allen unzah-
ligen Figuren erlassen. Meine Seele sollte sich an diesen grellen Farben ohne Zu-
sammenhang, an diesen mit Gold ausgelegten Luftbildern ergdtzen [..] Aber euch

25 Vgl. zu einer solchen Lesart Gideon Stiening: Die Metaphysik des Hieroglyphischen. Zur
Begriindungsstruktur religidser Asthetik in Ludwig Tiecks Roman Franz Sternbalds Wan-
derungen, in: Jahrbuch des Freien Deutschen Hochstifts 1999, 121-163; Hans Geulen: Zeit
und Allegorie im Erzdhlvorgang von Ludwig Tiecks Roman Franz Sternbalds Wanderun-
gen, in: Germanisch-Romanische Monatsschrift XVIIT (1968), 281-298.

26  Erich Meuthen: »...Denn er selbst war hier anders.« Zum Problem des Identititsverlustes
in Ludwig Tiecks Sternbald-Roman, in: Jahrbuch der Deutschen Schiller Gesellschaft 30
(1986), 383-403.

27 Vgl. Norman Kasper: Ahnung als Gegenwart. Die Entdeckung der reinen Sichtbarkeit in
Ludwig Tiecks frithen Romanen, Miinchen 2013, 25-38, 66-82, 193-237.

28 Ebd, 15.



172

fehlen Farben, und Bedeutung im gewdhnlichen Sinne ist leider eine Bedingung eurer
Kunst.«*

Deutlicher noch als Heinse, von dem die Szenerie freilich der Sache nach abgeschaut
ist, reflektiert Tiecks Roman den ungegenstindlichen Charakter der anzustreben-
den Kunst, wenn er Rudolf von »grellen Farben ohne Zusammenhang« schwiarmen
lasst. Bei Tiecks Protagonist Sternbald ist der religiose Kontext im Gegensatz zu
seinem sinnenfreudigen Begleiter Rudolf mafigeblich. Sternbald spricht in der Tra-
dition von Brockes’ »Andachts-Stral« und »sel’ge[m] Licht«** vom »freundlichen
Himmelslicht«.”» Man kann hier auch in analytischer Absicht von der »immanenten
Phanomenalitdt des Allegorischen«®® sprechen, um deutlich zu machen, dass der
ersehnte Bezug zur gottlichen Natur auf den Vollzug der Anschauung angewiesen
ist. Die Himmelsfarben spielen dabei zwar die Hauptrolle, doch diese ist gleich-
zeitig eine ambivalente. Verweisen die Himmelsfarben namlich auf der einen Seite
in ikonologischer und physikotheologischer Tradition auf den Schopfer, so stellen
sie auf der anderen Seite nichts weiter dar, als ein auf das Affizierungspotential
des — korperlichen (!) - Auges abgestimmten Stimulus. Wenn Heinse Demetrie von
immer »neue[n] Feuerwerke[n] von Lichtstrahlen« berichten lasst, die der Abend-
himmel gleichsam ziinde, so kann man Tiecks Held nur davor warnen, darin eine
Offenbarungsqualitdt ausmachen zu wollen: geht es doch beim »Feuerwerke«, wie
August Wilhelm Schlegel zeigt, um »ganz mit Licht gesittigt[e]« Farben, die das Seh-
»Organ gehorig stark [...] affizieren«® sollen, doch gerade in der physiologischen
Fundierung jegliche Transzendenz offensichtlich dementieren.

Mit Blick auf die Landschaftskonzeption maf3geblich ist das Konzept der Stim-
mung. Es ist kein Zufall, dass Heinse und Tieck die Himmelsfarben in einer musika-
lischen Metaphorik beschreiben, die die Saiten der Seele denen eines Musikinstru-
mentes gleichstellt. In der »Ubereinstimmung zwischen Empfindungsorganen und
Sinneseindriicken, besonders in einem sympathetischen Einsgefiihl des Ich mit der
Natur«,* wie es Bodo Lecke fiir den zeitgendssischen Import des Stimmungskon-
zeptes von der Musiktheorie in die empirische Psychologie fiir maf3geblich halt, zeigt
sich eine vom Sinnlichen ins Geistige verlagerte Rithrung.® In werksésthetischer
Hinsicht arbeitet ein solcher Stimmungsbegriff an der Aufhebung des Bildobjektes.
Nach der Begegnung mit einem Eremiten glaubt Sternbald einzusehen, »wie ihr tiber
die Landschaften denkt«: »Nicht diese Pflanzen, nicht die Berge will ich abschreiben,
sondern mein Gemiit, meine Stimmung, die mich gerade in diesem Moment re-

29 Ludwig Tieck: Franz Sternbalds Wanderungen, Studienausgabe, hrsg. von Alfred Anger,
Stuttgart 1994, 280 f.

30 Brockes (Anm. 13), 7.

31 Tieck (Anm.29), 281.

32 Vgl Kasper (Anm. 27), 210-230.

33 August Wilhelm Schlegel: Die Kunstlehre, in: ders.: Vorlesungen iiber Asthetik I (1798-
1803), hrsg. von Ernst Behler, Paderborn u. a. 1989, 181-472, hier: 334.

34 Bodo Lecke: Das Stimmungsbild. Musikmetaphorik und Naturgefiihl in der dichterischen
Prosaskizze 1721-1780, Gottingen 1967, 13.

35 Vgl Caroline Torra-Mattenklott: Metaphorologie der Rithrung. Asthetische Theorie und
Mechanik im 18. Jahrhundert, Miinchen 2002.



173

giert [...].«** Den Himmelsfarben kommt die Rolle zu, am weitesten von einer wie-
dererkennbaren, »abzuschreibenden« Gegenstandlichkeit entfernt zu sein; insofern
avancieren sie zum bevorzugten Sujet romantischer Stimmungskunst. Wirkungs-
asthetisch betrachtet bleibt die Riihrung jedoch problematisch: »oh, laf$ ja die Kunst
fahren, wenn dir deine Sinnen nicht lieber sind, denn durch diese allein vermagst
du die Rithrungen hervorzubringen, lisst Rudolf den schwérmerischen Sternbald
wissen, und fiigt hinzu: »Was wollt ihr mit allen euren Farben darstellen und aus-
richten, als die Sinnen auf die schonste Weise ergotzen?«’” Sternbald hat als religioser
Kiinstler freilich anderes vor. Doch die von Rudolf diagnostizierte Sinnlichkeit farb-
licher Rithrung schreibt sich unfiiglich in die idealistische Landschaftskunst ein, die
dem Diirer-Schiiler vorschwebt.

Unabhingig von den epistemischen Aporien des Romans, stellen die textuell ent-
worfenen Landschaften nicht nur eine eigene Form der proto-kunstwissenschaftli-
chen Aneignung holldndischer und in der Tradition von Claude Lorrain stehender
Landschaftsmalerei des 17.Jahrhunderts dar; sie pragen auch das Verstindnis des
19. und 20. Jahrhunderts davon, was modern-romantische Kunst eigentlich sei.”® Es
ist hier nicht der Ort, die Verbindungen zu den Kunsthistorikern Heinrich Gustav
Hotho und Karl Schnaase®® oder zu den Kiinstlern Philipp Otto Runge und Caspar
David Friedrich nachzuzeichnen.”” Aufmerksam machen méchte ich an dieser Stelle
lediglich darauf, dass der Roman in der Beschreibung fiktiver Natur-Bilder und fiktiv
geschauter Naturszenen eine Sprache entwickelt, in der neue Bilder - im wahrsten
Sinne des Wortes - vorstellbar werden. Die Vorbildrolle einer atmosphdrischen As-
thetik, die tageszeitliche und landschaftsokologische Witterungsbesonderheiten be-
achtet, kann dabei nicht hoch genug veranschlagt werden. Folgende Beschreibung,
deren Einfluss auf die Mode der Mond-Malerei des 19. Jahrhunderts ein eigenstan-
diges Kapitel erfordern wiirde, macht dies deutlich.*!

Der Mond war indes heraufgekommen und glanzte ihnen im vollen Lichte entgegen,
durch die Hohlwege, die sie durchkreuzten, tiber die feuchten Wiesen herliber, von den
Bergen in zauberischen Widerscheinen. Die ganze Gegend war in eine Masse verschmol-
zen, und doch waren die verschiedenen Griinde leicht gesondert, mehr angedeutet als
ausgezeichnet; keine Wolke war am Himmel, es war, als wenn sich ein Meer mit unend-
lichen goldenen Glanzwogen sanft iiber Wiese und Wald ausstromte und heriiber nach
den Felsen bewegte.*

36 Tieck (Anm. 29), 258.

37 Ebd., 277.

38 Vgl Jutta Voorhoeve: Romantisierte Kunstwissenschaft. Franz Sternbalds Wanderungen
von Ludwig Tieck und die Emergenz moderner Bildlichkeit, Miinchen 2010, bes. 66-80,
155-176.

39 Vgl. dazu Norman Kasper: Hotho und Schnaase lesen Tieck. Proto-Asthetizismus - Iro-
nie(kritik) — kunstgeschichtliche Begriffsarbeit, in: Heine-Jahrbuch 52 (2013), 142-171.

40 Vgl zum Beispiel Johanna Matzner: Die Landschaft in Ludwig Tiecks Roman Franz Stern-
balds Wanderungen. Ein Beitrag zu den Kunstanschauungen der Berliner Frithromantik
und der Dresdner Maler Ph. O. Runge und C. D. Friedrich, Diss., Heidelberg 1971.

41 Vgl hierzu den Artikel »Mond« in diesem Band.

42 Tieck (Anm. 29), 342.



174

Einerseits wird die Gegend wie ein Bild beschrieben; so sind die »Griinde« mehr
»angedeutet als ausgezeichnet«. Andererseits jedoch gehen in die Bildvorstellung
Elemente einer atmosphirischen Asthetik ein, die erkennbar keinem Bild entnom-
men sind. Die Evokation einer nédchtlichen feucht-dunstigen Witterung, durch die
hindurch sich in unterschiedlichen Modi das Mondlicht bricht, wird durch den Ver-
gleich mit »einem Meer mit unendlichen goldenen Glanzwogen« auf eine bildaffine
Wirkungsasthetik hin fokussiert. Die Szene ist nicht an sich schon bildgleich; erst die
poetische Sprache lenkt das Augenmerk auf die dsthetische Qualitdt, transformiert
gleichsam den atmosphirischen Lichtraum in den Raum einer rein dsthetischen At-
mosphdre. Bereits Brockes spricht vom »Luft-Meer’«* und beschreibt das assoziative
Potential der Wolken; bei Tieck ist es ein wolkenfreier Himmel, der den Mond »im
vollen Lichte« zeigt, aber auch »tiber die feuchten Wiesen heriiber« scheinend und
»von den Bergen in zauberischen Widerscheinen«. Im Ergebnis geht es darum, das
Effektpotential des Scheinens vollumfianglich bewusst zu machen. Dieses ist an die
poetische Sprache des Romans gebunden. Es ist also keineswegs so, dass es das Ef-
fektpotential des Mondscheines als reines Faktum gibt und dann auch noch eine
Sprache, die dieses vergegenwirtigt. Der Effekt wird erst durch die poetische Sprache
in seiner asthetischen Dimension konstituiert.

Dass die naturphilosophisch begriindete Eigenstandigkeit des Atmosphérischen
gegeniiber einer immanenzasthetischen und semiotischen Akzentuierung der Land-
schaft erst erkdmpft werden muss, ist eine der Hauptlehren, die man aus der Land-
schaftstheorie der ersten Hélfte des 19. Jahrhunderts ziehen kann. Ausgerechnet ein
fiktives Landschaftsgemélde aus dem Sternbald-Roman ist es denn auch, das in Carl
Gustav Carus’ Briefe iiber Landschaftsmalerei als negative Kontrastfolie fiir das an-
zustrebende »Erdlebenbild«, die neue »Erdlebenbildkunst«* aufgerufen wird.* In ei-
ner Bildbeschreibung des Romans - »wo im engen Thale man einen Pilger zur Hohe
hinwandeln sieht, wo im Mondenlicht das Kreuz einer Kirche schimmert« — werde
deutlich, so Carus’ Kritik, dass die Natur bei Tieck nur »als Symbol, als Hieroglyphe«*
fungiere. Demgegeniiber miisse es, wie er unter Berufung auf Goethe formuliert,
um eine >orphische Mystik« gehen.” Timothy Attanucci hat im Anschluss an Karl
Moseneder darauf hingewiesen, dass Carus an das Stimmungskonzept des 18. Jahr-
hunderts ankniipft und dieses ins Epistemische wendet: Seelenstimmung und Natur-
stimmung korrespondieren einander; »Stimmung« meint »eine wissenschaftlich-as-

43  Brockes (Anm. 13), 5.

44  Carl Gustav Carus: Briefe tiber Landschaftsmalerei, geschrieben in den Jahren 1815-1835.
Zuvor ein Brief von Goethe als Einleitung, Faksimiledruck nach der 2., vermehrten Aus-
gabe von 1835, mit einem Nachwort hrsg. von Dorothea Kuhn, Heidelberg 1972, 118. Ca-
rus spricht in der Auseinandersetzung mit Tieck noch von Naturleben; erst ab dem sechsten
Brief dann von Erdleben. Vgl. zur Entwicklung der Position von Carus in den Briefen Jutta
Miiller-Tamm: Kunst als Gipfel der Wissenschaft. Asthetische und wissenschaftliche Welt-
aneignung bei Carl Gustav Carus, Berlin, New York 1995, 154-169.

45  Vgl. ausfiihrlich zu einem Vergleich der Positionen von Tieck und Carus: Annette Graczyk:
Das literarische Tableau zwischen Kunst und Wissenschaft, Miinchen 2004, 390-392.

46  Carus, Briefe iiber Landschaftsmalerei (Anm. 44), 87.

47 Vgl. ebd., 107.



175

thetische Wahrnehmung samtlicher Dimensionen der Naturlandschaft«* als eines
»lebendigen« Gesamtzusammenhangs. Die » Firbung der Atmosphire«* ist von dieser
Vergeistigung der »Erde zu einer beseelten Entitit«* nicht ausgeschlossen; im Gegen-
teil: In der Empfénglichkeit des Menschen fiir die Farbeffekte bekriftigt sich zum
einen dessen Anspruch auf einen unvermittelten Zugang zum Erdleben. Dariiber
hinaus birgt das leibliche Spiiren des Lichtraumes fiir die menschliche Teilhabe an
dieser kosmischen Vitalitit. Das Interesse an der Atmosphdire als Ather iiberschreitet
dabei erkennbar die physikalische Ausrichtung der meteorologischen Optik, wie
sie Hellmann dann um 1900 historisieren wird.”* Carus diskutiert zwar ausfiihrlich
die Rolle der »Atmosphire« als »Ursache von tausenderlei reizenden Farbspielen
an unserem Himmelsgew6lbe«** jedoch ist das epistemische Addquanzverhiltnis, in
dass sich der >gestimmte« Mensch zum Erdleben bringen soll, keineswegs auf natur-
wissenschaftliche Erklarungen atmospharischer Farbentstehungen angewiesen. Will
man verstehen, was es mit der Rede von der »wissenschaftlichen Naturdichtung«®
in wissenspoetologischer Hinsicht auf sich hat, so braucht man sich nur Carus’ em-
phatische Feier der Lichteffekte bei gleichzeitiger Absage an eine vertiefte physika-
lische Erkldrung anzuschauen.

Was liegt nun aber in diesem Bereich [des »atmosphérischen Lichtes«] noch fiir eine
Welt von Prachterscheinungen, wenn wir alle Farbenwirkungen, welche auf Wolken-
massen statthaben, beachten, wenn wir die Lichtbrechungen in den feinen Nebenflo-
ren, welche die H6fe um Sonne und Mond bilden, die Farbenbrechungen und Spiegelun-
gen, denen das wunderbare Phdanomen des Regenbogens seine Entstehung verdankt,
genauer erortern wollten! — Aber alles das wiirde uns in das Feld einer ernsten und
strengen Wissenschaftlichkeit fiihren, welches ich hier absichtlich zu vermeiden, als
aufzusuchen die Absicht gehabt habe.>*

Es ist verschiedentlich bemerkt worden, dass Carus’ Naturphilosophie eher einen
Ausklang denn einen Neueinsatz markiert. Hinsichtlich der weiteren Behandlung
der Himmelsfarben kann man dem nur zustimmen. Blickt man namlich auf das
spate 19. Jahrhundert, so ist unschwer zu erkennen, dass die Kunst sich zwar im-
mer konsequenter dem Phdnomen des (Himmels-)Lichtes zuwendet, jedoch von
totalisierenden und vitalisierenden Naturkonzepten nicht mehr viel wissen will. Der
Impressionismus etwa arbeitet an einer radikalen physiologischen Asthetik, die die
Fixierung auf die Betrachtungssituation zum Programm erhebt. Rudolfs Warnung

48 Timothy Attanucci: Atmosphérische Stimmungen. Landschaft und Meteorologie bei Ca-
rus, Goethe und Stifter, in: Zeitschrift fiir Germanistik N. F. 24/2 (2014), 282-295, hier: 287.

49  Carl Gustav Carus: Zwolf Briefe tiber das Erdleben (1841), hrsg. von Ekkehard Meffert,
Stuttgart 1986, 206.

50 Graczyk (Anm. 45), 397.

51 Vgl Anm.2.

52 Vgl. Carus, Zwolf Briefe iiber das Erdleben (Anm. 49), 207-209, Zitat: 207.

53 Vgl. zur gattungstypologischen Einordnung der Erdleben-Briefen im Spannungsfeld von
»poetisch-mystischer Naturerfahrung und wissenschaftlicher Naturerkenntnis« Miiller-
Tamm (Anm. 44), 169-179, Zitat: 174.

54  Carus, Zwolf Briefe iiber das Erdleben (Anm. 49), 209.



176

an Franz Sternbald in Tiecks Roman - »oh, lafi ja die Kunst fahren, wenn dir deine
Sinnen nicht lieber sind«*® - kommt hier auch ohne das Komplement einer spirituel-
len Transgression aus.

Man kann andererseits sicherlich in der postmodernen Asthetik des Erhabenen
der 1980er Jahre einen Versuch sehen, in der kiinstlerischen Himmelsschau eine
»Anschauung des Unendlichen im Endlichen«®® zu erméglichen, wie es Johannes
Stiickelberger kiirzlich unter argumentativem Riickbezug auf die Wolkenmalerei der
Romantik formuliert hat. Dass damit verbundene Streben nach Transzendenz in der
Immanenz weist dann freilich auch auf Tieck und Carus zuriick. Oder ist es etwa
nicht erhaben, wenn Carus den »Himmel [...] als Inbegriff von Luft und Licht« als
das »eigentliche Bild der Unendlichkeit«”” bezeichnet?

Die kiinstlerischen Atmosphdren der Gegenwart, etwa James Turrells Licht-Um-
welten, tragen gleichfalls noch Ziige der romantischen TotalitdtsverheifSung.”® Die
mit kiinstlichem Licht durchfluteten Rdume des US-Amerikaners sublimieren er-
kennbar den Effekt meteorologischer Licht-Atmosphiren. In seiner Arbeit Second
Meeting, die erstmalig 1986 im Museum of Contemporary Art (Los Angeles) zu
erleben war, spielen die (natiirlichen) Himmelsfarben sogar selbst die Hauptrolle:
Man betritt einen dachlosen Kubus und erfahrt im Blick nach oben den durch das
architektonische Setting gerahmten Einfluss der atmosphérischen Strahlung: mal
wolkig, mal regnerisch, mal intensiv farbig, mal eher dunstig. Hier ist jene >Licht-
tinte« artifiziell-meteorologische Realitit geworden, von der Tiecks Helden nur trau-
men konnten. Andererseits lasst die konstruktiv-anthropozentristische Penetranz,
mit der der Erfahrende auf seinen eigenen Wahrnehmungsakt verwiesen wird, kaum
noch etwas von der Magie des »freundlichen Himmelslicht(es)«*® Sternbalds erah-
nen. - Inwiefern sich meteorologische Licht-Atmosphéren also tatsachlich erzeugen
lassen, ohne dabei an Ausdruckswert zu verlieren, ist noch nicht abgemacht.

Norman Kasper (Halle)

55 Tieck (Anm. 29), 277.

56 Vgl. Johannes Stiickelberger: Wolkenbilder. Deutungen des Himmels in der Moderne,
Miinchen 2010, 69-72, Zitat: 69.

57 Carus, Briefe iiber Landschaftsmalerei (Anm. 44), 51.

58 Darauf verweist Wolfgang Miiller-Funk: Die Farbe Blau. Untersuchungen zur Epistemolo-
gie des Romantischen, Wien 2000, 7 .

59 Tieck (Anm. 29), 281.



177

13 Kometen: Einmal ist keinmal — Ernst Jiingers
Kometenlogik

1986 reiste der einundneunzigjdhrige Ernst Jiinger nach Kuala Lumpur »mit zwei
Erwartungen [...]: einmal, wie es sich versteht, mit entomologischen, zum anderen,
mit dem Wunsche, den Halleyschen Kometen zu sehen oder besser noch wiederzu-
sehen«.! Das Biichlein, das die Reise dokumentiert, belegt — jedenfalls quantitativ —
die Vorrangigkeit von Jiingers entomologischen Interessen. Es tragt jedoch den Titel
Zwei Mal Halley, ein paratextueller Hinweis, der die Bedeutung des Wiedersehens
mit dem weltweit bekanntesten Kometen verrit. Ungefihr alle sechsundsiebzig Jahre
néhern sich auf ihren Bahnen der nach Edmund Halley benannte Komet und unsre
Erde. Man sieht ihn in einem tblich langen Menschenleben nur einmal.

Dass Jinger ihn zweimal beschauen durfte, ist zunéchst ein Symbol dafiir, dass
sein Leben auch in Hinsicht auf seine Dauer auflergew6hnlich war. Was den Autor
selbst an diesem Umstand »lebhaft beriihrt«, ist die Bedeutung kosmischer Be-
glinstigung, die diesem Kometen fiir ihn anhaftet; jedenfalls reagiert er mit diesen
Worten auf die Postkarte eines Lesers, die in Bild und Schrift daran erinnert, dass
schon Mark Twain im Kometenjahr geboren wie auch gestorben ist. Der Autor des
Tom Sawyer sah in der Wiederkehr des Kometen sogar den eigenen Tod voraus: »I
came in with Halley’s comet in 1835. It is coming again next year, and I expect to
go out with it. It will be the greatest disappointment of my life, if I don’t go out with
Halley’s comet.«?

Twains ahnungsvoller Witz und Jiingers verhaltene Rithrung suggerieren zu-
gleich, dass die Zeiten, in denen Geburt oder Tod einer grofien Figur mit einem
Kometen verkiindet wurden, langst voriiber sind. Anders als das sidus Iulium oder
der Stern von Bethlehem® wurde der Halleysche Komet nach dem Mann benannt,
der seine Bahn berechnete. Halleys Berechnungen im Jahre 1705 hitten den Uber-
gang von der Astrologie zur Astronomie besiegeln, ein bedrohliches Omen in einen
zuverldssigen Zeitindex verwandeln sollen. Trotz der Berechenbarkeit der Kometen-
bahn kann der Astronom den Zufall aus dem Leben der Menschen nicht austreiben.
Wenn die beiden Erscheinungen des Kometen Jiingers Leben umrahmen und seinem
Tagebuch historisches Gewicht verleihen, setzen umgekehrt seine entomologischen

1 Ernst Jiinger: Zwei Mal Halley, Stuttgart 1987, 21. Im Folgenden zitiert mit der Sigle ZH
unter Angabe der Seitenzahl.

2 Zitiert nach Jinger, ZH 77. »Ich kam auf die Welt 1835 mit dem Halleyschen Kometen. Er
kommt im néchsten Jahr wieder, und ich erwarte, mit ihm abzutreten. Es wiére die grofite
Enttduschung meines Lebens, nicht mit dem Halleyschen Kometen abzutreten« [Uberset-
zung des Verfassers].

3 Der von einem Kometen begleitete Tod Julius Césars wurde durch frithe Uberlieferung
etwa von Tacitus, Plinius und Ovid zum locus classicus, siehe Wilhelm Gundel: Art. »Kome-
ten, in: Paulys Real-Encyclopddie der classischen Altertumswissenschaft, hrsg. von Wil-
helm Kroll, Stuttgart 1921, Bd. 11, 1143-1193, hier: 1153. Der Stern von Bethlehem wird
dagegen erst ikonologisch zum Kometen, siehe Elisabeth Heitzer: Das Bild des Kometen
in der Kunst. Untersuchungen zur ikonographischen und ikonologischen Tradition des
Kometenmotivs in der Kunst vom 14. bis zum 18. Jahrhundert, Berlin 1995, 17-44.



178

beziehungsweise literarischen »Funde« das Himmelsereignis wieder in den Bann des
Zufalls. So wird der Komet auf literarische Weise wieder zu einem Phanomen der
Atmosphire.

Von der Antike bis in die Zeit um 1600 werden Kometen namlich zu den >Me-
teoren« gezdhlt, zu den Dingen, die >in der Schwebe« sind.* Nach Aristoteles umfasst
das Gebiet, das »alle Fritheren Meteorologie nannte[n]«,’ diejenigen »Geschehnisse,
die sich auf natiirliche Weise, dabei jedoch im Vergleich mit dem ersten Elementar-
korper unregelmifliiger vollziehen«.® Meteore werden in einer mittleren, sublunaren
Sphére verortet und tiber ihre Unregelmifligkeit im Vergleich mit den Planeten und
Fixsternen definiert. Die Unregelmiaf3igkeit, mit denen Meteore auftreten, bildet auch
die Hauptlinie der aristotelischen Argumentation gegeniiber élteren Ansichten, nach
denen die Kometen oder >Haarsterne« in Wahrheit wiederkehrende Planeten oder
»Wandersterne« seien. Mit der Spekulation, Schweifkometen seien langsam lodernde
Briande in der »erste[n] Schicht« unterhalb des Himmelkreises, die als »warmtro-
ckene Ausdiinstung« auch andere Feuerphdnomene wie die Sternschuppen und die
Milchstrafle hervorbringen, macht sie Aristoteles auch fiir trockenes und windiges
Wetter verantwortlich.”

Allein die Tatsache, dass bei Aristoteles ein solcher Himmelskorper als »der grofie
Komet zur Zeit des Erdbebens und der Flutwelle in Achaia«® beschrieben wird, zeigt
jedoch an, wie tief die Assoziation zwischen Kometenerscheinungen und sonstigen
Naturereignissen beziehungsweise Katastrophen verankert ist. Meist werden Kome-
ten dabei als Zeichen kommenden Ungliicks gedeutet. So musste schon der dgyp-
tische Stoiker Chairemon ausdriicklich betonen: »Gelegentlich erschienen Kometen
auch, wenn Gutes zu geschehen hat«.” Bose Vorahnungen bei der Erscheinung eines
Kometen waren noch bis in die frithe Neuzeit hinein eine Selbstverstandlichkeit. Da-
her konnte der Lieddichter Paul Gerhardt 1664 reimen: »Die brennenden Kometen
/ Sind traurige Propheten«.”” Und sein Zeitgenosse John Milton zdgerte nicht, dem
Satan selbst Kometengestalt zu verleihen:

Incensed with indignation Satan stood
Unterrified and like a comet burned
That fires the length of Ophiucus huge
In th” arctic sky and from his horrid hair
Shakes pestilence and war

4 Vgl die Einleitung des Ubersetzers zu Aristoteles: Meteorologie, iibers. von Hans Strohm,
in: ders.: Werke in deutscher Ubersetzung, hrsg. von Ernst Grumach u.a. 3. Aufl,, Berlin
1984, Bd. 12, Teil I, 9-235, hier: 121.

5  Zur antiken Meteorologie im Allgemeinen siehe Liba Taub: Ancient Meteorology, London

2003.

Aristoteles (Anm. 4), 9 [338 a-b].

Ebd., 20 ff. [344 a-b].

Ebd., 19 [343 b].

Zitiert nach Heitzer (Anm. 3), 22.

Paul Gerhardt: »Herr, was hast du im Sinn?« [Nr. 93]. In: ders.: Dichtungen und Schriften,

hrsg. von Eberhard von Cranach-Sichart, Miinchen 1957, 271-273, hier: 271.

= O 0 N 3

(=]



179

(vor Entriistung lodernd / Stand Satan unerschrocken, hell entbrannt, / Wie ein Komet,
der seinen Feuerschweif / Erschrecklich durch die Nacht der Arktis schlagt / Und aus den
grausen Haaren Pestilenz / Und Kriege schiittelt)**

Die Assoziation des Kometen mit dem Teufel wurde durch eine Konjunktur der
Kometendeutung in der astrologischen und theologischen Literatur des 16. und
17. Jahrhunderts vorbereitet.'> Die ansonsten einander feindlich gesinnten Sterndeu-
ter und Prediger weisen in der Deutung des Kometen als Zeichen gottlicher Strafe
eine selten zu findende Ubereinkunft auf.”® Einen wesentlichen Beitrag zu dieser
Konjunktur leistete das neue Medium Druck und insbesondere das schnell verbreit-
bare Format »>Flugblatt¢, worin die graphische Darstellung der Kometengestalt den
charakteristischen beziehungsweise karikaturartig hyperbolischen Schweif bekam.
Von etwa zwanzig Flugschriften zum Kometenthema im Jahre 1572 erhohte sich die
Zahl 1577 auf sechzig, 1618 auf einhundertzwanzig und 1680 sogar auf einhundert-
vierzig, so dass man geradezu von einer »Flut von Flugschriften« sprechen kann.'*
So entstand eine Affinitat der (Massen)-Medien fiir Kometenerscheinungen, die bis
heute anhilt. Zu dem Medienereignis »Halleyscher Komet 1986« gehorten nicht nur
zahlreiche Zeitungsartikel und Radioberichte - die hier nicht berticksichtigt werden
koénnen - sondern auch einige populdrwissenschaftliche’ und wissenschaftliche'®
Publikationen. Auch Jingers Zwei Mal Halley verdankt letztlich diesem Umstand
seine Veroffentlichung als Buch."”

Aufgrund der Wirkmichtigkeit des astrologischen und theologischen Wissens
bis ins 18. Jahrhundert hinein ist es wohl nicht belanglos, dass die intensive wissen-
schaftliche Beschaftigung mit Kometen im 17. Jahrhundert'® auf den 1. Weihnachts-
tag 1758 warten musste,"” damit Halleys 1705 veroffentliche Voraussage der Wie-

11 John Milton: Paradise Lost, hrsg. von Gordon Teskey, New York, London 2005, 46 [II 707-
711] — Dt. ders: Das verlorene Paradies, iibers. und hrsg. von Hans Heinrich Meier, Stutt-
gart 1978, 60.

12 Vgl Heitzer (Anm. 3), 133-144.

13 Ebd. 123.

14 Hartmut Lehmann: Die Kometenflugschriften des 17. Jahrhunderts als historische Quelle,
in: Wolfgang Briickner, Peter Blickle und Dieter Breuer (Hrsg.): Literatur und Volk im
17. Jahrhundert, Wiesbaden 1985, 683-700, hier: 683.

15 Rechtzeitig duflerten sich etwa internationale Gréfien wie Issac Asimov: Asimov’s Guide to
Halley’s Comet, New York 1985 oder Carl Sagan und Ann Druyan: Comet, New York 1985;
oder im Deutschen Rolf Frobose: Der Halleysche Komet, Frankfurt a. M. 1985.

16 Zum Beispiel D. W. Hughes: The History of Halley’s Comet, in: Philosophical Transactions
of the Royal Society of London. Series A, Mathematical and Physical Sciences 323 (1987),
349-367. Auch die kunstgeschichtliche Dissertation von Elisabeth Heitzer wurde durch
eigene Beobachtung des Kometen »angeregt«, Heitzer (Anm. 3), 11.

17  Es handelt sich um einen Auszug aus dem Tagebuch, das in der Werkausgabe den Titel
Siebzig verweht IV tragt, vgl. Ernst Jiinger: Simtliche Werke, Stuttgart 2001, Bd. 21.

18 Einen Uberblick bietet Jiirgen Hamel: Geschichte der Astronomie. Von den Anfingen bis
zur Gegenwart, Basel, Berlin, Boston 1998, 223-227.

19 Diese erste Besichtigung erfolgte durch Johann Georg Palitzsch, »ein ordentlicher Land-
mann, der seinen Beruff auf der Hufe und in der Scheune fleiflig treibet«, so die DrefSdni-
sche gelehrte Anzeigen, zit. nach Hamel (Anm. 18), 225.



180

derkehr >seines« Kometen? in Erfiillung gehen konnte. Lichtenberg hat auch diese
Entdeckung dem Stolz seines Jahrhunderts zugerechnet: »ich [d. h. das Jahrhundert]
habe einen Kometen wiederkehren sehen, als der Urlaub aus war, den ihm mein
Halley gegeben hat«.?® Wenn der Stolz der Aufklarung darin liegt, die Menschen
durch rationale Wissenschaft von der Angst zu befreien, die von Theologie und
Aberglaube geschiirt wird, dann hat Lichtenberg angesichts der bisheriger Kultur-
geschichte des Kometen sicherlich nicht Unrecht, gerade Halleys Berechnungen -
neben der Zéhmung des Blitzes - als die wichtigste wissenschaftliche Entwicklung
des 18. Jahrhunderts auszugeben. Die Errechnung der Kometenbahn hat die Furcht
vor Kometen jedoch nicht ausgetrieben, sondern sie nur verwandelt.? Statt sich vor
dem Kometen als einem Zeichen des Unheils zu fiirchten, fithlt man sich durch den
Kometen selbst bedroht.”

Auch hier spielen Medien beziehungsweise die Publizistik eine entscheidende
Rolle. Wie sehr der Astronom zu einem »autorisierten Propheten«* wird, aber auch
wie machtlos er vor dem menschlichen Willen zur Furcht bleibt, zeigt eine Episode
aus dem Jahr 1773.2 Am 21. April dieses Jahres trug namlich der Astronom Jérome
Lalande vor der Pariser Akademie einen Ausschnitt aus seinem Werk Betrachtungen
tiber die Cometen, die sich der Erde nihern konnen (1773) vor.2 Noch bevor er darle-
gen konnte, wie schwindend gering die Wahrscheinlichkeit eines Zusammenstofles
sei, wurde der Vortrag von den Organisatoren aus Zeitgriinden abgebrochen. Rasch
verbreitete sich jedoch im ganzen Land die Nachricht, dass Lalande von den poli-
zeilichen Behorden zensuriert worden sei, weil der Astronom einen katastrophalen
Aufprall fiir den 20. Mai hitte voraussagen wollen. Weder Lalandes Dementi noch
der Text des Vortrags konnte das Publikum beruhigen, bis natiirlich das eintraf, was
wirklich vorausgesagt worden war — ndmlich nichts.

Fiir ein solches Medienereignis musste das Jahrhundert diskursiv vorbereitet
werden. Schon 1696 machte der englische Gelehrte William Whiston in seiner New
Theory of the Earth Kometen fiir vergangene Sintflut (deluge) und kiinftigen Welten-
brand (conflagration) verantwortlich.” In Deutschland wurden Whistons theoreti-
sche Spekulationen etwa in Bodmers Noah-Epos (1752) oder Wielands Lehrgedicht
Die Natur der Dinge (1751) - also noch kurz vor der Riickkehr des Halleyschen

20 Edmund Halley: A synopsis of the astronomy of comets, London 1705.

21  Zitiert nach Hans Blumenberg: Die Vollzihligkeit der Sterne, Frankfurt a. M. 1997, 237.

22 Sodie durchgehende These von Hans Blumenbergs Nachlassschriften zum Kometenthema,
ebd. 237-264.

23 Hierzu auch Olaf Briese: Die Macht der Metaphern. Blitz, Erdbeben und Kometen im Ge-
fiige der Aufklarung, Stuttgart 1998, 179-324.

24  Simon Schaffer: Authorized Prophets: Comets and Astronomers after 1759, in: Studies in
Eighteenth Century Culture 17 (1987), 45-74.

25 Vgl Blumenberg (Anm. 20), 251-253, und etwas ausfiihrlicher Briese (Anm. 22), 179 ff.

26 [Jérome] De la Lande: Réflexions sur les comeétes qui peuvent approcher de la terre, Paris
1773, und die sofort erschienene Ubersetzung ins Deutsche, ders.: Betrachtungen tiber die
Cometen, die sich der Erde nihern, Ziirich 1773.

27  So im informativen Langtitel: William Whiston: A new theory of the earth, from its ori-
ginal, to the consummation of all things. Wherein the creation of the world in six days, the
universal Deluge, and the general conflagration, as laid down in the Holy Scriptures are
shewn to be perfectly agreeable to reason and philosophy, London 1696.



181

Kometen - literarisch verarbeitet.”® Immanuel Kant hilt eine die Menschheit ver-
nichtende Kometenkatastrophe zwar fiir méglich,” jedoch auch fiir unwahrschein-
lich, da die Natur, trotzt solcher » Abweichungen und Mangel« wie Kometen es seien,
im Ganzen zur »Vollkommenheit und Ordnung« bestimmt sei.*

Mit einer noch préziseren Himmelsmechanik® und der Entdeckung von klei-
neren, der Erde wegen ihrer Héufigkeit deutlich bedrohlicheren Meteoriten (so
werden nun auch Sternschuppen erklért)** hat die Astronomie des 19. Jahrhunderts
sicherlich ihren Beitrag dazu geleistet, dass Kometen zum grofiten Teil aus unseren
Weltuntergangsszenarien verschwunden sind. Das verhindert jedoch nicht, dass im
regelmédfligen Abstand von ca. 76 Jahren die verantwortlichen Astronomen auf die
reale oder vermeintliche Angst des Publikums mit beschwichtigenden Schriften ant-
worten. So »verdankt« sich die 1832 erstmals aufgelegte Kometen-Broschiire von
Joseph Johann von Littrow, Direktor der Wiener Universitatssternwarte, zunachst
»der allgemeinen Besorgnifl, mit der man im Jahre 1832 einer Erscheinung des
Bielaschen Kometen entgegen sah.« Eine »dhnliche und noch weniger begriindete
Furcht« vor dem Halleyschen Kometen veranlasst die Neuauflage im Jahr 1835.%
Gleich in mehreren Auflagen erscheint 1910 die Schrift des Direktors der Treptower-
Sternwarte, E.S. Archenhold, »Kometen, Weltuntergangsprophezeiungen und der
Halleysche Komet«, worin der Autor sich sogar tiber die Naivitit eines gewissen Teils
des Publikums lustig macht: »Ein Schuhmeister frug allen Ernstes an, ob es sich noch
lohnen wiirde, mit der Ausfithrung eines Auftrages auf 1 200 Paar Stiefel, welchen er
von der Behorde erhalten hat, vor dem 15. November anzufangen.«** Um die Reihe
abzuschlieflen: Noch 1986 wurde nach seinem Vortrag vor der Royal Society of Lon-
don der Astronom D. W. Hughes von einem Kollegen gefragt, ob es moglich sei, dass
P/Halley (das P bezeichnet, dass die Bahn des Kometen gut bekannt ist) eines Tages
mit der Erde kollidiere. Seine Antwort: dies sei nicht auszuschlieflen, es sei jedoch
46 Mal weniger wahrscheinlich als ein Zusammenstof8 mit einem Asteroiden. Denn
immerhin diirfe ein Meteor mit einem Durchmesser von wenigstens einem Kilo-
meter alle 1,5 bis 2 Millionen Jahren auf unseren Planeten eintreffen. Die Folgen
hiervon sind den Dinosauriern bekannt.*

28 Vgl. Briese (Anm. 22), 191-207.

29 Immanuel Kant: Der einzige Beweisgrund zu einer Demonstration des Daseins Gottes
[1763], in: ders.: Gesammelte Schriften, Berlin 1904 ff., Bd. 1.2, hier: 104.

30 Immanuel Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels [1755], in: ders.:
Gesammelte Schriften, Berlin 1904 ff., Bd. 1.1, 347. Vgl. auch Briese (Anm. 22), 194.

31 Die Kometenforschung profitierte insbesondere von Wilhelm Olbers: Abhandlung tiber die
leichteste und bequemste Methode, die Bahn eines Kometen aus eigenen Beobachtungen
zu berechnen, Weimar 1797.

32 Vgl. Hammel (Anm. 17), 283-288.

33 J.J. Littrow: Ueber Kometen. Mit einem Anhange iiber den im Jahre 1853 erscheinenden
Halleyschen Kometen von Karl Ludwig Littrow, Wien 1835, I. Zu dem Kometenjahr 1835
siehe Olaf Briese: »Auf d’Astronomie hab’ ich irzt einen Zorn«. Kompetenzkimpfe zwi-
schen Literatur und Wissenschaft anldfllich des Halleyschen Kometen von 1835, in: In-
ternationales Archiv fiir Sozialgeschichte der deutschen Literatur 24/2 (1999), 71-87.

34  Zitiert nach Blumenberg (Anm. 20), 254.

35 Hughes (Anm. 16), 366.



182

Hans Blumenberg fasst die »Komdodie, in die sich die sich aufkldrerisch geba-
rende Wissenschaft immer wieder verwickelt sieht, treffend zusammen. Sie bestehe
darin, »auf die stupende Wiederholung des Grundthemas in der Geschichte der
menschlichen Torheit einzugehen, obwohl doch noch nie die vergeblichen Angste
der anderen die eigenen iiberfliissig oder {iberwindbar gemacht hatten.«* Die Angste
der Menschen werden nicht durch Aufkldrung beseitigt, aber sie werden auch nicht
blof3 durch neue ersetzt. Vielmehr scheitert die Wissenschaft gerade und verstindli-
cherweise daran, die eigenen, von ihr selbst hervorgerufenen Angste zu iiberwinden.
Angst vor Kometen oder gar vor dem Halleyschen muss seit der Frithaufkldrung -
Blumenbergs Fokus liegt auf Fontenelle - keiner mehr haben, weder vor ihm als Zei-
chen des Unheils noch als bedrohlicher Masse. Aber ein Risikokalkiil, das Millionen
von Jahren einrechnet, ruft hinreichend viele weitere Schrecken auf den Plan.

Zu den Schrecken, die die Wissenschaft nicht nur entdeckt, sondern ihrerseits
erst hervorgebracht hat, gehorte die Nuklearkatastrophe von Tschernobyl im Jahr
1986. Ernst Jiinger, der am 26. April noch den Schmetterlingen auf Sumatra nach-
ging, nimmt erst bei seiner Riickkehr nach Kuala Lumpur davon Notiz. Statt aber-
gldubisch zu spekulieren, ob nun dies doch noch das vom Kometen angekiindigte
Unheil sein konnte, kommentiert Jiinger trocken: »Daf3 inzwischen in der Niahe von
Kiew ein Atom-Meiler in die Luft geflogen ist, bildet keine Uberraschung fiir mich.
Wir leben im Atomzeitalter und werden uns wohl oder {ibel damit abfinden«. Unter-
strichen wird die stoische Haltung angesichts des Unfalls durch einen Verweis auf
Tertullian: »Daf$ die Entwicklung der Vernunft Hohn spricht, beweist ihre Stirke —
siehe das >credo quia absurdum« des Tertullian« (ZH 87).

Es diirfte kein Zufall sein, dass Jinger die Phrase >in die Luft fliegen< verwendet,
um den Super-GAU zu beschreiben, oder dass er festhilt, wie der naturgemaf3 in
Stidostasien nicht zu bemerkende Unfall zu Hause im oberschwibischen Dorf Wilf-
lingen als »eine Wolke von ungewohnlicher Farbe« zu sehen war (ZH 99). In Jiingers
Tagebuch wird nicht nur auffallend viel vom Meteorologischen geredet, sondern
auch und gerade an bedeutsamen Stellen. So lasst sich die Uberraschung des Tscher-
nobyl-Unfalls sozusagen nicht im Gesicht des Autors ablesen, wohl aber doch am
Setting, in dem ihn die Nachricht erreicht: »In Kuala Lumpur erwartete uns Wolf-
ram Dufner - wir fuhren, natiirlich bei Gewitter, in seine Residenz. Als wir beim
Tee unsere Erinnerungen austauschten, schlug ein Blitz in eine Palme ein« (ZH 86).

Wolken hatten auch die erhoffte Besichtigung des Kometen zundchst verhindert:
»Mein Zweiter Wunsch: das Wiedersehen mit dem Halleyschen Kometen, blieb mir
leider versagt [...] leider blieb der Himmel bedeckt« (ZH 23). So sicher die Wieder-
kehr des Kometen sein mag, seine Sichtbarkeit erweist sich als durchaus prekar. Jiin-
gers Darstellung legt besonderen Wert auf die Unscheinbarkeit auch des hellsten aller
Kometen: »Diesmal schien er mir etwas grofier, doch ebensowenig imponierend wie
damals - schweiflos, diffus, etwa wie ein Garnknauel.« (ZH 23 f.) Das Erlebnis ent-
spricht auf keinem Fall den Kometenbildern, »wie die alten Maler sie tiber den Stall
von Bethlehem setzten [...]« (ZH 24). Das Kniuelige und das Diffuse des tatséchlich
Erlebten widersprechen zudem der Klarheit des wissenschaftlich Vorausgesagten.

36 Blumenberg (Anm. 20), 254, Herv. T. A.



183

Uberhaupt trigt die Poetik des Tagebuchs dazu bei, dass »das >kosmische Ereignis«,
wie Blumenberg zu dieser Stelle schreibt, »ganz auf die Lebenszeit zuriickgenom-
men« wird. Wenn Jiingers Blick zwei Wochen spiter »iiber der Straf3e von Malakka
[...] auf ein armes, kleines Wolkchen« (ZH 83) fillt, und er angesichts von dessen
Zerfasern und baldiger Auflosung in Leibniz’ Monadentheorie Trost sucht, dann gilt
dieser Trost beziehungsweise das Bediirfnis nach Trost auch fiir das Wiedersehen
mit der Monade Halley.

Dass Jinger sich tiber die Grof3e des Erscheinungsbildes des Kometen tduschte,
der 1986 viel weniger als tiblich strahlte, ist verstandlich, aber auch bezeichnend da-
fiir, wie er dem Erlebnis »den platonischen Verstarkereftekt der Anamnesis« verleiht.”
Das unterscheide nach Blumenberg Jiingers literarische Halley-Darstellung vom
anderen Medienereignis des Jahres: der TV-Ausstrahlung der Kometen-Bilder von
der Sonde »>Giotto«. Denn auch ohne astrologische Genauigkeit gehe es in Jiingers
Zwei Mal Halley »um eine magische Beschwoérung der Lebensbegiinstigung«.*® Erst
Anfang des 20. Jahrhunderts, mit Mark Twains Witz und der Voraussage von Jiingers
Vater - » Von euch allen wird Wolfgang ihn vielleicht noch einmal sehen.« Wolfgang
war unser Jiingster, doch auch der erste von uns Geschwistern, der starb. So trete ich
fir ihn ein« (ZH 27) - féllt die »mogliche Synchronisation der Wiederkehr dieses
Kometen der Aufklarung innerhalb einer Lebenspanne« tiberhaupt auf.*” Indem der
Komet seine Bahn in etwa der Zeit eines Menschenlebens durchwandert, wird er
zum Symbol und Maf3stab der menschlichen Geschichte. Lebt ein Einzelner lange
genug, um ihn zweimal zu sehen, dann wird er zum bevorzugten Beobachter des
historischen Verlaufs. So denkt Jiinger beim Wiedersehen zunichst an Otto Ranke,
»der sagte, als Historiker miisse man alt werden, denn nur, wenn man grofe Ver-
anderungen personlich erlebt habe, kénne man solche wirklich verstehen« (ZH 24).

Zwei Tendenzen beherrschen also die Poetik von Zwei Mal Halley. Zum einen
verdeutlicht der Titel einen Rahmen der minimalen Narrativitit, wodurch Ge-
schichtlichkeit erfahrbar und erzéhlbar wird. Schon der erste Eintrag des Biichleins
handelt dementsprechend vom technischen Fortschritt, der sich deutlich bei jeder
erneuten Flugreise zeigt. Reflektiert wird in diesem Alterstagebuch Jiingers vor allem
dann iiber Geschichte, wenn eine Wiederholung - sei es des Besuchs eines Ortes,
des Fangs eines Schmetterlings, oder eben der Beobachtung eines Kometen - einen
Vergleichspunkt anbietet. Es ist nicht nur die Dauer, die historische Reflexion er-
moglicht, sondern auch und vor allem die Serialitét des Erlebten. » Wieviel Zeit mufl
verflieflen, ehe man den eigenen Vater versteht« (ZH 24), fragt sich Jiinger, als er den
Kometen zum zweiten Mal sieht. Die plumpe Antwort: genau so viel Zeit, wie Halley
berechnet hat. Denn einerseits nimmt diese Reflexion ein kosmisches Ereignis nicht
nur auf die Lebenspanne eines Menschen zuriick, wie Blumenberg sagt, sondern
dieses Kosmische erhdlt auch nur hierdurch seine Bedeutung als ein »Markstein«
menschlichen Lebens (ZH 23).

Zum anderen unterstreicht die Form des Tagebuchs die Zufilligkeit des Er-
lebens — und unterminiert dadurch die angesprochene narrative Sinngenerierung.

37  Blumenberg (Anm. 20), 261,
38 Ebd.
39  Blumenberg (Anm. 20), 243.



184

Das Kometen-Motiv nimmt seitenméf3ig viel weniger Platz ein als etwa die Entomo-
logie, der andere Grund fiir Jiingers Asien-Reise und wohl das eigentliche Thema
des Buches. Auch hier geht es Jiinger namlich um die »subtile Jagd.«** Wenn Jiinger
von seinem Gastgeber in Sumatra sagt, »Man lebt a la fortune du pot« (ZH 55), dann
beschreibt er auch sich selbst und sein Schreibverfahren. Denn die Suche nach raren
Schmetterlings-Arten, die einem als »Gliicksfund[e]« (ZH 65) ins Netz fallen, lasst
sich ohne Weiteres mit der Lektiire vergleichen:* »Einen Tag ohne Lektiire kann ich
mir kaum vorstellen, und ich frage mich oft, ob ich nicht im Grunde als Leser gelebt
habe. Die Welt der Biicher wire dann die eigentliche, zu der das Erlebnis nur die er-
hoffte Bestatigung darstellte — und diese Hoffnung wiirde stets enttauscht.« (ZH 37)

Jiingers wichtigste Lektiire im Kometenjahr 1986 ist nicht der Autor des Tom
Sawyer, sondern der franzosische Schriftsteller Jules Renard, der vor allem fiir seine
Tagebiicher bekannt ist. An Renard schitzt Jiinger gerade das Fliichtige, das er in
seinen Journaux aufzeichnet: »Das Ephemere hat seinen besonderen Reiz, und tiber
die Unvergessenen weifl man genug« (ZH 86). Dass solches Lesen und Schreiben des
Ephemeren dennoch zu unvergesslichen Verdichtungen fithren kann, verdankt sich
wieder dem Kometen, denn auch »Jules Renard starb im Kometenjahre: am 22. Mai
1910« (ZH 86). Mit solchen »Gliicksfunden« riickt Ernst Jiinger sein Tagebuch in
Richtung der »eigentlichen« Welt, der Welt der Literatur.

Die Literatur hat ihrerseits — so konnte man resiimieren — nicht so sehr die Auf-
gabe, dartiber zu entscheiden, ob ein Komet zur Atmosphire gehort oder eher zum
Weltall, wann und wie er wiederkehren wird, oder ob er mit seinem Schweif die
Hiille unseres Planeten streifen oder gar ihn direkt treffen wird. Sie hat eher die Ehre
zu beschreiben mit welcher Atmosphére auf Erden, im Sinne von Stimmung, ein
Wanderstern wie der Halleysche bei seinem Besuch jeweils rechnen kann. Die Kul-
turgeschichte des Halleyschen Kometen lief}e sich demzufolge als eine Geschichte
von Stimmungen beschreiben, von der Angst tiber den Triumph bis hin zum re-
signierten Pessimismus. Letzteres scheint die Stimmung zu sein, in der Jiinger sein
Wiedersehen mit Halley abschlieflend kommentiert: »Wenn etwas bei der Begeg-
nung fehlte, so der Enkel, dem ich den Erinnerungsgruf$ an Halley hitte weitergeben
konnen - die nachste Wiederkehr wird, wenn ich richtig gezéhlt habe, im Jahr 2062
stattfinden. Und wenn sich etwas gedndert hat, so die Stimmung — vom Optimismus,
mit dem der Vater seine Prophezeiung aussprach, blieb keine Spur zuriick« (ZH 28).
Diesem Pessimismus ldsst sich wohl nur die ebenfalls kithle historische Erkenntnis
gegeniiberstellen, dass Stimmungen nicht so zuverléssig sind wie Kometenbahnen.

Timothy Attanucci (Mainz)

40 Vgl. Benjamin Biihler: Art. »Subtile Jagden (1967)«, in: Ernst Jiinger-Handbuch. Leben -
Werk - Wirkung, hrsg. von Matthias Schoning, Stuttgart, Weimar 2014, 232-234, und
ders.: Art. »Entomologie«, in: ebd., 323 f.

41 Vgl Nikolaus Wegmann: Biicherlabyrinthe. Suchen und Finden im alexandrinischen Zeit-
alter, Kéln 2000, 189-195.



185

14 Leuchtende Luft: Mimesis des Atmospharischen

bei Aretino und Tizian

Der Text, um den es im Folgenden gehen soll, ist bisher vor allem als kunstgeschicht-
liche Quelle rezipiert worden; mit gleichem Recht ldsst er sich jedoch als ein Doku-
ment der Literaturgeschichte betrachten. Pietro Aretinos Briefe waren, was auch die
Empfinger sehr gut wussten, fiir die Veroffentlichung bestimmt, und so lag auch das
Schreiben an Tizian, datiert »Venedig, im Mai 1544«, schon 1546, zwei Jahre nach
seiner Entstehung, in gedruckter Form vor. Der Text ist so kurz, dass er hier voll-
standig wiedergegeben werden kann:

1

»An Herrn Tizian. Nachdem ich, alter Freund, meine Gewohnheit missachtend alleine
abend gegessen hatte, oder, besser gesagt, in Gesellschaft des |astigen Viertagefiebers,*
das mich an keiner Speise mehr Geschmack finden lasst, erhob ich mich vom Tisch,
gesattigt mit der Verzweiflung, mit der ich mich hingesetzt hatte. Und auf diese Weise,
die Arme auf die Fensterbristung gestiitzt, darliber zusammengesunken die Brust und
der Rest der ganzen Person, gab ich mich jenem wundersamen Schauspiel hin, das die
unzahligen, mit Fremden und Einheimischen gefiillten Boote machten, die nicht nur die
Zuschauer unterhielten, sondern auch den Canale Grande selbst, diesen Unterhalter
all derer, die ihn befahren. Und sobald er den Reiz eines Wettrennens zwischen zwei
Gondeln mit berihmten Gondolieren bot, zog ich viel Vergniigen aus der Menschen-
menge, die, um die Regatta anzuschauen, auf der Rialto-Briicke, an der Riva dei Ca-
merlinghi, auf dem Fischmarkt, der Fahre von Santa Sophia und an der Casa da Mosto
stehen geblieben war. Als diese und jene Haufen mit freudigem Applaus ihres Weges
gegangen waren, da wandte ich, fast wie ein Mensch, der seiner selbst miide geworden
ist und weder mit seinem Geist noch mit seinen Gedanken etwas anzufangen weiR,
die Augen zum Himmel: Dieser war, seit Gott ihn schuf, noch nie durch eine so unbe-
stimmte Malerei von Schatten und Licht verschénert worden. Dort war die Luft so, wie
diejenigen sie gerne ausdriicken wiirden, die Euch beneiden, weil sie nicht wie Ihr sein
konnen. Méget Ihr sehen, was ich Euch erzahle. Zundchst die Hauser: Obwohl aus wirk-
lichen Steinen gebaut, erschienen sie wie aus kiinstlicher Materie. Seht dann die Luft,
die ich an einer Stelle rein und lebendig, an anderer triib und fahl wahrnahm. Bedenkt
auch, welch wunderbaren Eindruck ich von den Wolken aus verdichteter Feuchtigkeit
empfing, die in der Hauptansicht [in la principal veduta] teils nahe an den Dachern der
Gebaude, teils im hinteren Mittelgrund [ne la penultima] standen, wahrend zur Rechten
alles von einem ins Schwarzgraue neigenden Sfumato war [d’uno sfumato pendente
bigio nero]. Ich erstaunte wahrlich liber die Verschiedenheit der Farben, in denen sie
sich zeigten. Die nachsten brannten wie die Flammen des Sonnenfeuers, und die weiter
entfernten glommen in einer nicht so stark entziindeten Glut von Zinnoberrot [ardore di
minio]. Mit welch schonen Strichen trieben die Pinsel der Natur [i pennelli naturali] die
Luft voran und setzten sie von den Paldsten ab, so wie Tizian es bei seinen Landschaften
tut! An gewissen Stellen erschien ein Griin-Blau, an einigen anderen ein Blau-Griin, ge-

Febris quartana, im 4-Tage-Rhythmus wiederkehrendes Malariafieber.



186

bildet von den Launen der Natur, dieser Meisterin aller Meister. Mit Lichtern und mit
Dunkelheiten schuf sie Hintergrund und Vordergrund, je nachdem was sie hervorheben
und oder zurlicksetzen wollte, so dass ich, wohl wissend, wie sehr Euer Pinsel Geist von
ihrem Geiste ist, dreimal oder viermal ausrief: >Oh Tizian, wo seid lhr nur?< Meiner Treu,
wenn lhr das dargestellt hattet, was ich Euch erzahle, wiirdet Ihr die Menschen in eben
das Erstaunen versetzen, das mich selbst verwirrte, der ich mit der Betrachtung dessen,
was ich Euch erzahlt habe, meinen Geist nahrte —denn langer dauert das Wunder einer
solchen Malerei nicht an.«2

Mit den Augen der Maler

Von den Unmittelbarkeitssignalen dieses Briefs sollte man sich nicht tduschen las-
sen. Wie der Kunsthistoriker Werner Busch hervorgehoben hat, folgt Aretinos Text
einer eingespielten Rhetorik des Humanistenbriefs und kann daher nicht einfach als
Zeugnis einer intimen Erfahrung gelesen werden. Auch der vermeintlichen Sponta-
neitdt der Naturbeobachtung sei nicht zu trauen: Aretinos Schilderung »eines licht-
durchfluteten venezianischen Wolkenhimmels« sei so ungewdhnlich differenziert,
dass man nicht ohne Grund iiberlegt habe, »ob es sich nicht bereits um die Be-
schreibung eines Tizianschen Himmels handelt«.’ Ein solches Tiziansches Gemélde
existiert jedoch nicht, weshalb Busch eine interessante, aber auch etwas komplizierte
Konstruktion vorschlagt: Bei seiner Schilderung der Szene am Canale Grande habe
Aretino vermutlich ein Gemélde aus der élteren venezianischen Schule, das 1494 en-
standene Wunder der Kreuzreliquie von Vittore Carpaccio vor Augen gehabt. Dieses
Bild, dessen Perspektive mit der geschilderten Szene in iiberraschender Weise iiber-
einstimmt, habe Aretino gleichsam als Negativfolie gedient, von der sich die iiber-
legene Malweise Tizians umso glanzender abheben sollte. Was als spontane Schil-
derung eines iiberwiltigenden Natureindrucks auftritt, lasst sich auf diese Weise als
kalkulierte Inszenierung eines Malerwettstreits lesen: Aretino stellt dem Leser das
Bild Carpaccios vor Augen, aber nur um zu demonstrieren, wieviel besser Tizian
diese Szene gemalt hitte.*

Tatséchlich braucht man Buschs spekulativer Anahme, dass Aretino bei seiner
Schilderung ein bestimmtes Gemélde vor Augen gehabt habe, gar nicht zu folgen, um
zu bemerken, dass die Szene von Anfang bis Ende unter dem Aspekt eines gemalten
Bildes erscheint. Durch Ausdriicke wie »eine so unbestimmte Malerei von Schatten
und Licht«, »Sfumato« oder »hinterer Mittelgrund«, sowie durch die Beschreibung
der glithenden Wolken durch die Pigmentfarbe Zinnoberrot wird die Pikturalitit der
Darstellung deutlich markiert. Vollends offensichtlich wird dies in der metaphori-
schen Gleichsetzung von natiirlicher und malerischer Bildgebung: »Oh, mit welch
schonen Strichen trieben die Pinsel der Natur die Luft voran...« Wenn Aretino hier

2 Pietro Aretino: A Messer Tiziano. Di Maggio, in Vinezia. M. D. XLIIII, in: Lettere. Volume
primo. Libri I-III, hrsg. von Paolo Procaccioli, Milano 1991, 531-533, Ubersetzung: SG.

3 Werner Busch: Kommentar, in: ders. (Hrsg.): Landschaftsmalerei, Berlin 1997, hier: 88-90.

4  Vgl. Werner Busch: Aretinos Evokation von Tizians Kunst, in: Zeitschrift fur Kunst-
geschichte (1999), 91-105, hier: 101.



Leuchtende Luft 187

Abb.14.1 Ein Fenster, Dunst
und Wolken: Tizians Portrat
des Dogen Francesco Venier,
ca. 15541556, Ol auf Lein-
wand, Museum Thyssen-
Bornemisza, Madrid.

Abb.14.2 Vittore Carpaccio:

B |/ Miracolo della Croce a Rialto,
! 1494, Tempera auf Lein-

" wand, Galerie dell’Accademia,

Venedig.

die Natur die Malerei nachahmen lasst (sie fithrt ihre Pinsel und komponiert durch
Licht und Schatten, wie es Tizian tun wiirde), dann ist die rhetorische Absicht klar.
Die Natur gleicht der Malerei, weil ein hervorragender Kiinstler es verstanden hat,
die Malerei auf die Stufe der Natur zu erheben. Sein Pinsel ist vom Geist der Natur
(»spirito dei suoi spiriti«), so dass es nun umgekehrt scheinen mag, als sei die Natur
ein Effekt seines Pinselsstrichs. So liegt Tizians Genie offenbar darin, eine kiinstliche
Art der Herstellung von Natiirlichkeit gefunden zu haben, um die ihn nicht nur



188

seine Malerkollegen beneiden, sondern die auch der Natur selbst in gewisser Weise
voraus ist: Denn Tizians Pinsel hilt dauerhaft fest, was die Natur nur in seltenen und
schnell vergehenden Momenten sehen lasst (auf diesen Nachteil der Natur verweist
der Schlussatz: »che pitt non duro la maraviglia di si fatta pittura«).

Aber vielleicht lasst sich in Aretinos Schilderung doch noch ein anderer Antrieb
ausmachen, der nichts mit dem Uberschwang des Kiinstlerlobs, sondern eher mit
einer Not der Darstellung zu tun hat. Angenommen, es gehe hier doch um einen
Blick aus dem Fenster (und nicht, wie Busch nahelegt, um den auf ein Gemélde),
so konnte es sein, dass das, was dabei zu sehen ist, so neu und ungewohnlich ist,
dass es dafiir noch keine andere Sprache gibt als die der Malerei, die solche vagen
atmosphirischen Phianomene wie Luft, Dunst, Nebel, Wolken tiberhaupt erst zu
Gegenstinden der Betrachtung und Reflexion erhoben hat. Aretinos Text wiirde
auf diese Weise implizit auch etwas tiber die Genealogie der Wahrnehmung von
Luft und Atmosphire erzdahlen. Demnach wiren es die Maler, die zum ersten Mal
bemerkt haben, dass die Luft »an einer Stelle rein und lebendig, an anderer triib
und fahl« sein kann, und die solche Undinge (oder Halbdinge) wie Wolken, die aus
»verdichteter Feuchtigkeit« bestehen, tiberhaupt als mogliche Sujets der Darstellung
betrachtet haben. Will man sich solchen Phdnomenen néhern, so kann man offenbar
nicht anders, als sie mit den Augen der Maler zu sehen; man muss die Phianomene
der Natur als »materia arteficiata«, d. h. unter dem Gesichtspunkt ihrer kiinstlichen
beziehungsweise kiinstlerischen Darstellbarkeit betrachten, um sie tiberhaupt wahr-
nehmen und beschreiben zu kénnen.

Luft-Wissen

Es gibt offenbar nicht nur eine, sondern mindestens zwei Moglichkeiten, Aretinos
Brief in einer Wissensgeschichte atmospharischer Phanomene zu verorten. Welche
Geschichte dabei erzahlt wird, hangt davon ab, wie der Zusammenhang von Wissen
und Atmosphiére gefasst wird. So ldsst sich Wissen als etwas definieren, das prinzi-
piell im Modus des objektivierenden, unterscheidenden Zugriffs operiert und auf
die Erzeugung von Gegenstanden, Erkenntnisobjekten hinauslduft. Gerade anhand
von Aretinos Text aber ldsst sich zeigen, dass das Wissen, das sich im Umgang mit
atmosphirischen Phianomenen herausbildet, nicht unbedingt ein Wissen von diesen
Phénomenen sein muss, dass es sich vielmehr auch um ein Wissen des Atmosphari-
schen beziehungsweise um ein atmosphérisches Wissen handeln kann. So artikuliert
sich in Aretinos Text iiber die Wolken von Venedig zwar auch ein Objektwissen
von der Atmosphire, ndmlich eine Kenntnis der lichtbrechenden- und -streuenden
Eigenschaften der Luft. Die wissensgeschichtlich bemerkenswerte Wendung dieses
Textes liegt aber nicht darin, die Luft zum Gegenstand der Erkenntnis zu machen;
sie besteht viel eher darin, sich an ihr ein Beispiel zu nehmen, um zu einem anderen
Blick auf die Dinge und zu einer neuen Auffassung von Gegenstandlichkeit zu ge-
langen. Statt mit einem Gegenstand-Werden der Atmosphire hat man es hier eher
mit einem Atmosphire-Werden der Gegenstinde, mit der Herausbildung einer neu-
artigen Ontologie des In-der-Luft-Seins zu tun.



189

Um zunichst die erste Perspektive einzunehmen: Eine Geschichte der atmosphé-
rischen Optik von Aristoteles bis ins 16. Jahrhundert lasst sich im Rahmen dieses
Artikels nicht nachzeichnen.” Um Aretinos Standort in einer solchen Geschichte zu
charakterisieren, ist es aber vielleicht genug, das halbe Jahrhundert zu betrachten,
das zwischen seiner Schilderung der Luft und dem Auftauchen des wissenschaftli-
chen Atmosphérenbegriffs zu Beginn des 17. Jahrhunderts liegt.

Zur Mitte des 16. Jahrhunderts ist der einflussreichste Text zu den Lichtwirkun-
gen der Luft immer noch der im 11. Jahrhundert von dem arabisch-andalusischen
Gelehrten Ibn Mu’adh verfasste Traktat De crepusculis, der bis ins 20. Jahrhundert
irrtimlich Alhazen zugeschrieben wurde.® Der Text kursierte in zahlreichen latei-
nischen Abschriften; die erste gedruckte Fassung erschien 1542, zwei Jahre vor Are-
tinos Brief an Tizian.” Ibn Mu’adh begreift die Dammerung als ein Phdnomen der
Reflektion von Lichtsstrahlen. Weder die reine Luft, noch der Ather kdénnen seiner
Ansicht nach eine solche Spiegelung leisten; dafiir kommen nur die bestindig aus
der Erde aufstrebenden Diinste (»vapores ascendentes ex terra«) in Frage, denn der
Dunst ist der einzige Korper (»corpus«), der dichter als Luft (»spissius aere«) ist, und
sich dennoch iiber der Erde (»super terram«) zu halten vermag.® In einem zweiten
Schritt bemiiht sich Ibn Mu’adh, die Hohe dieser aus »vaporibus subtilibus«® be-
stehenden Schicht zu bestimmen. Mit einfachen trigonometrischen Berechnungen
kommt er auf den Wert von umgerechnet 86,3 km, der fiir das ganze Mittelalter
kanonisch bleiben sollte."

Offenbar geht Ibn Mu’adhs Interesse an der irdischen Dunstschicht vor allem auf
die theologisch relevante (weil fiir die Festlegung der Gebetszeiten wichtige) Frage
nach der Dauer der Dammerung zuriick; das seit Ptolemdus virulente Problem der
atmosphirischen Refraktion spielt dagegen in seinem Traktat keine Rolle.!" Darin
liegt der wesentliche Unterschied zu den gegen Ende des 16. Jahrhunderts neu ein-
setzenden Forschungen zur irdischen Lufthiille. Astronomen wie Tycho Brahe oder
Johannes Kepler interessieren sich vor allem deshalb fiir die Luft, weil sie darin das
optisches Medium erkennen, das ihren Blick auf die Sterne bestimmt. Tycho Brahe
hélt sich nahe an Ibn Mu’adhs Beobachtungen und kommt zu dem Schluss, dass die
atmosphdrische Refraktion nur zu einem geringen Teil der »Verschiedenheit der
optischen Medien Ather und Luft« zuzuschreiben sei, dass aber die » Ausdiinstungen

5  Zur Ubersicht: Waldemar H. Lehn, Siebren van der Werf: Atmospheric refraction. A his-
tory, in: Applied Optics 27 (2005), 5624-5636.

6 Vgl A L Sabra: The Authorship of the Liber de crepusculis, an Eleventh-Century Work on
Atmospheric Refraction, in: Isis 58/1 (1967), 77-85.

7  Enthalten in: Pedro Nunes: Petri Nonii Salacie[n]sis, de Crepusculis liber unus, [Lissabon]
1542.

8  Ibn Mu‘adh: Liber Abhomadii de crepusculis et nubium ascensionibus, in: A. Mark Smith:
The Latin version of Ibn Mu‘adh’s Treatise On Twilight and the Rising of Clouds, in: Arabic
Sciences and Philosophy 2/1 (1992), 96-116, hier: 99.

9  Mu‘adh, Liber Abhomadii de crepusculis et nubium ascensionibus, 96.

10 Vgl Lehn, Werf, Atmospheric refraction, 5630 f.

11 Vgl A. Mark Smith: The Latin version of Ibn Mu‘adh’s Treatise On Twilight and the Rising
of Clouds, in: Arabic Sciences and Philosophy 2/1 (1992), 83-132, hier: 89.



190

der Erde« (»vapores Terrae«) einen umso grofieren Anteil an diesem Abbildungs-
fehler hatten.'”> Wihrend hier also noch ein spezielles atmosphéarisches Phianomen,
namlich die am Horizont wahrgenommene feuchte Luft, fiir das Phanomen der
optischen Brechung verantwortlich gemacht wird, so findet sich kurz darauf, bei
Kepler, eine Theorie der atmopharischen Refraktion, die die Luftschicht der Erde
insgesamt als ein konsistentes optisches Medium, gleichsam als eine aus Luft ge-
formte Linse begreift. In seinen Ad Vitellionem Paralipomena (1604) markiert Kepler
den Unterschied zur Theorie der vapores: »Was sie Dampfe nennen, nenne ich Luft«
(»quod vaporem dixerunt, dico ego aerem«'?). Die Refraktion der Sternenstrahlen
(»radii stellarum«) geschieht nicht durch »blindlings umherirrende Diinste«, son-
dern »einfach durch die Luft« (»plané aeris«), »die wir Menschen aufnehmen, so wie
die Fische Wasser einziehen«."* Wihrend Tycho Brahe von einem diffusen Ubergang
zwischen Luft und Ather ausging, glaubt Kepler an eine deutliche Trennung der
beiden Medien, dhnlich der zwischen Wasser und Luft. Mit Keplers Paralipomena
konstituiert sich auf diese Weise die irdische Luftsphire als ein geschlossenes Er-
kenntnisobjekt, ein epistemisches Ding, das gleich darauf auch einen neuen Namen
bekommt: Im Jahr 1605 entwirft der hollandische Mathematiker Simon Stevin eine
neue Wissenschaft namens »atmaeoria« — in diesem Zusammenhang prégt er auch
den Begriff der »atmosphaera«.”

Welchen Platz kann Aretino innerhalb dieser Erkenntnisgeschichte der Atmo-
sphére einnehmen? Grundsatzlich ist es nicht ausgeschlossen, dass man in Aretinos
Kreisen Kenntnis von Ibn Mu’adhs De crepusculis hatte. Aretino selbst, der da-
von Uberzeugt war, dass das Genie »nicht aus der Schule, sondern aus der Wiege«
kommt, beweist jedoch demonstratives Desinteresse gegeniiber den pedantischen
und »liigenhaften« Naturphilosophen, die nach ihrem Gutdiinken »die Hohe der
Luft und die Tiefe der Meere« bestimmen.'® Es ist daher nicht auszumachen, ob
etwas von der Theorie der »vapores subtiles« in Aretinos Text eingeflossen ist. Eines
lasst sich jedoch mit Bestimmtheit sagen: Zu der Keplerschen Wende des Atmo-
spharenwissens, die vor allem darin besteht, die irdische Lufthtille im Ganzen in den
Blick zu nehmen und sie als ein optisches Medium von homogener Konsistenz und
mit klaren Abgrenzungen gegen Wasser und Ather zu beschreiben, trigt Aretino
gar nichts bei. Insofern seine Schilderung gerade die Uneinheitlichkeit und innere
Differenziertheit der Luft hervorhebt, widersetzt sie sich vielmehr dem von Kepler
geleisteten Abstraktionsschritt, der alle unerschiedllichen Lufterscheinungen unter
dem globalen Begriff einer »sphaerae aeris« zusammenfasst. Aus der Sicht einer Wis-
senschaftsgeschichte, die die Dinge danach beurteilt, was sie zur Konstitution des

12 Tycho Brahe: Epistolarum Astronomicarum Liber Primus, in: Opera omnia. Tomus I, hrsg.
von John Louis Emil Dreyer 1913, hier 136 f.

13 Johannes Kepler: Astronomiae pars optica, Gesammelte Werke 2, Miinchen 1939, 121.

14  Kepler, Astronomiae pars optica, 80.

15  Simon Stevin: Secvnda Pars Cosmographiae. De Geographia, [Leyden] 1605, 71.

16 Pietro Aretino: A Messer Paolo Pietra Santa. Di Vinezia, il XXIII di Giugno. M. D. XXXVIIL,,
in: Lettere. Volume primo. Libri I-III, hrsg. von Paolo Procaccioli, Milano 1991, 217-219,
hier: 218.



Leuchtende Luft 191

3 Lis. GEOGR. DE TERRESTRI ATMAORIA. 71
P RIG PO STETRING:
uaratione Atmofpharacernatur, cademquecrepufs
culicaufafic cxponere.

s Riofquam vaporum i terra diftantiam inveniendi

p viam recludimus ; ante & cffe, & quomodo cernatur,

& quibus initiis progrefli veteres haec indagarint expo-
ifeltum efiol

nam; Certe multis indicii or-
tum 15 gradibus infra horizontem adhue depreffo al-
bedinem quandam diluculi per cazlum diffundi, & no-
bisvideri, quam a crepera luce crepufculum generali
nomine,{peciatim verd auroram dicuntyea latius ferpés
per verticis pun&tum in Oceidentem ufque fpargitur.

Sed quoidclarius fi, ABC D 1 FORM,
tarrenus efto globus , quem At-
molphara EF G H I undiq;am-
biat; A oculus , cujus horizon
phyficus & fenfibilis EF, utrimq,
in atmofphara ad E & F termi-
natur = deinde utrimque i folis
ambitu duere@te K G, M1 ter-
ram contingant in B & D, fe-
centque Atmofpheramin G &I,
Quibus pofitis, liquet Atmo-
Iphweram folaribus radiis illuftrari
ab [ verfus H in G, reliquum H
vero GFEI, eorum effe exper-
tem, unde IH G candore quo-
dam perfunditur alterius coloris
quam tencbricofa pars GFEIL:
& confequenterin ca'quoque va-
porum parte qua fupra horizon-
tem phyficum EF fublata cft,
candor ifte ab oculo A confpi-
citur.

X,

Abb.14.3 Simon Stevins
Secvnda Pars Cosmographiae

Solean (Quelle: De Geographia,
Leyden 1605, 71).

Makroobjekts Atmosphdre beitragen, wére daher Aretinos Auseinandersetzung mit
den Varietiten der Luft entweder als eine fiir den Erkenntnisfortschritt irrelevante
Beobachtung oder sogar - sofern man ihr tiberhaupt eine Wirkung auf den wissen-
schaftlichen Diskurs zugestehen wiirde — als ein epistemologisches Hindernis zu
betrachten.

Luft-Werden

Doch ist die wissenschaftliche Objektivierung nicht die einzige Weise, in der Wissen
und Atmosphire zusammenkommen konnen. Aretinos Szene verweist auf eine an-
dere mogliche Erkenntnisgeschichte, in der es nicht um ein Wissen von der Atmo-
sphiére, sondern vielmehr um ein Atmosphirisch-Werden des Wissens geht. Dieses
andere Atmosphidrenwissen geht eher aus der experimentellen Praxis der Maler als
aus den Berechnungen der Gelehrten hervor. Wie Tizians Malerei zeugt Aretinos



192

Text von einem auflergewohnlichen »atmosphidrischen Vermogen«,'” namlich der
Fahigkeit, die Dinge und Menschen nicht als abgeschlossene Gegenstinde im Raum
zu behandeln, sondern sie vielmehr in ihrem in-der-Luft-Sein, in ihrer Eingelassen-
sein in das diffuse und turbulente Element der Luft zu zeigen.

Dieser malerisch-poetische Zugang zu atmosphidrischen Phianomenen schlief3t
den Bezug auf wissenschaftliche Erkenntnisse und Verfahrensweisen nicht aus. Er
hat jedoch andere Voraussetzungen und Ziele als die Wissenschaft. Dringender als
das Problem der Erkenntnis ist hier das der Darstellung: Tizian und Aretino in-
teressieren sich nicht dafiir, was die Luft eigentlich ist oder welche physikalischen
Wirkungen sie hat; umso wichtiger ist ihnen die Frage, wie man sie — mit den Mitteln
der Malerei oder der Dichtung - darstellen kann. Am Anfang ihres Wissens von der
Medialitat der Luft steht nicht die wissenschaftliche Neugier, sondern das Problem
der Mimesis, die Frage, wie Kunst sich auf die duflere Wirklichkeit beziehen soll.
Maf3geblich ist hier die aristotelische Auffassung der Mimesis als Poiesis: Die wahre,
kiinstlerische Mimesis ist nicht Nachahmung der »natura naturata«, der geschaffe-
nen, gegenstindlichen Welt; sie besteht vielmehr in einer Angleichung der kiinst-
lerischen Produktion an die »natura naturanse, d. h. an die schopferische Titigkeit
der Natur selbst.'® Was Tizians »Nachahmung der Natur« von der des kiinstlerischen
Mainstreams seiner Zeit unterscheidet, ist die Art, wie er das Erzeugungsprinzip
der Natur auffasst. Seine »natura naturans« operiert nicht im Modus der rationalen,
geometrischen Konstruktion; sie offenbart sich vielmehr als eine Kraft der stindi-
gen Verwandlung, der Auflosung und Neubildung von Figuren. Fiir den Kiinstler
handelt es sich darum, sich dieser kdrperlich, materiell wirkenden Schaffenskraft an-
zuverwandeln; eine Identifikation mit der Natur, die einen bestechenden Effekt von
»Lebendigkeit< hervorruft — am iiberzeugendsten in Tizians vielbewunderter Dar-
stellung der menschlichen Haut. Wesentlich ist hier nicht die Beziehung der bild-
lichen Ahnlichkeit, sondern die eher kontaktmagisch zu nennende Anschmiegung
der Malweise an die Seinsweise des Fleisches, die Verwandlung des Pinsels in ein
Instrument der »Inkarnation«.” In Tizians Werk konzentriert sich dieser Transsub-
stantiationszauber auf die Hervorbringung des Eindrucks von lebendiger, gleich-
sam atmender menschlicher Haut; Darstellungen, in denen in dhnlicher Weise der
materielle Charakter der Luft beschworen wird, sind seltener. Aretinos Brief ldsst
sich in diesem Zusammenhang als eine Aufforderung an den Kiinstler lesen, dem
Fleisch-Werden der Farbe auch ein entsprechendes Luft-Werden zu Seite zu stellen:
Auch beim Malen des Himmels kénne Tizian unter Beweis stellen, wie sehr seine
Malweise der Produktionsweise der Natur gleichkommt, wie sehr sein Pinsel »Geist
von ihrem Geiste ist«.

Wie die Wissenschaftsgeschichte der Atmosphire hat auch das malerisch-poe-
tische Wissen von der Luft eine Genealogie, die bis in die Antike zuriickreicht. In

17  Busch (Anm. 3), 89.

18 Vgl Hans Blumenberg: >Nachahmung der Natur«. Zur Vorgeschichte der Idee des schop-
ferischen Menschen, in: ders.: Wirklichkeiten in denen wir leben. Aufsitze und eine Rede,
Stuttgart 1981, 55-103.

19 Vgl. Nicola Suthor: Augenlust bei Tizian. Zur Konzeption sensueller Malerei in der Frithen
Neuzeit, Miinchen 2004, 45-50.



193

Aretinos Text selbst finden sich zwei Begriffe, »aria« und »sfumato, die dazu die-
nen konnen, diese andere Tradition des Atmosphirenwissens zumindest kurz zu
umreiflen.

Die Sichtbarkeit des Durchsichtigen

Der Begriff der >aria< taucht in Aretinos Briefen héufig auf, meist im Rahmen einer
beildufigen Ammerkung zu der guten oder schlechten Luft, die an einem Ort zu
finden ist, gelegentlich auch in Anspielung auf die antike Elementenlehre. Relevanter
fiir Aretinos Asthetik der Luft ist jedoch die Verankerung des Begriffs in der Theo-
rie der visuellen Wahrnehmung, wie sie Aristoteles in seiner Schrift Uber die Seele
entfaltet hat. Nach Aristoteles ist das Sehen nur moglich durch die Existenz eines
Mediums, das den Abstand zwischen Auge und Wahrzunehmendem iiberbriickt.
Ein solches Medium nennt Aristoteles das Diaphane, d. h. das Durchsichtige, und
er zdhlt dazu zum Beispiel die Luft, das Wasser oder das Glas. Entscheidend ist,
dass die Durchsichtigkeit in diesen Medien nur potenziell angelegt ist. Um effektiv
durchsichtig zu sein (und damit als Medium des Sehens wirken zu kénnen) muss das
Diaphane erst gleichsam >aktiviert« werden.® Dies leistet das Licht (phos). Das Licht
oder die Helligkeit ist derjenige Zustand des Diaphanen, in dem dieses tatsachlich
durchsichtig ist, also etwas sehen ldsst. Fehlt diese Aktivierung, bleibt das Diaphane
dunkel, und es findet auch kein Sehen statt.”!

Aristoteles’ Idee, dass das Sehen von der Materialitdt (»causa materialis«) eines
raumfiillenden Mediums abhdngig ist, zu der das Licht als formelle Bedingung
(»causa formalis«) der Durchsichtigkeit hinzutreten muss, hat entscheidend den
Gang der wissenschaftlichen Optik im Mittelalter bestimmt. Wie bei der antiken
Optik handelt es sich hier um eine Theorie des Sehens, nicht um eine Physik des
Lichts.”> Da es in erster Linie um die Ermoéglichung des Sehens geht, ist es fiir die
mittelalterlichen Perspektivisten eine Selbstverstidndlichkeit, an den diaphanen Me-
dien vor allem jene Zustdnde zu schétzen, die mit Helligkeit, Leuchtkraft und Scharfe
verbunden werden.”” Umgekehrt hat alles, was den Durchblick, die »Per-spektives,
triiben konnte, in dieser Optik des Sehens keinen Platz. Heute noch den Werken der
mittelalterlichen Malerei abzulesen ist die Sorge um die Reinheit des Diaphanen und
der Ausschluss von allem, was diese Reinheit triiben kénnte. Schlieren im Glas, Wel-
len im Wasser, Tritbungen der Luft sind keiner eigenen Betrachtung wert. In ihnen
offenbart sich keineswegs die Schonheit der Natur, sondern vielmehr ein Defekt des
Durchsichtigen. Ein solcher Ausschluss des Atmospharischen kennzeichnet auch
noch den linearen Stil der Frithrenaisscance: Angesichts vieler Gemaélde, die offen-

20 Vgl Gernot Bohme: Licht sehen, in: ders. Atmosphére. Essays zur neuen Asthetik, Frank-
furt a. M. 2013, 143-157, hier: 150.

21 Vgl Aristoteles: Uber die Seele. Griechisch/Deutsch, Stuttgart 2011, 93.

22 Vgl. A. Mark Smith: What is the History of Medieval Optics Really About?, in: Proceedings
of the American Philosophical Society 148/2 (2004), 180-194.

23 Vgl. Frank Fehrenbach: »Veli sopra veli«. Leonardo und die Schleier, in: Ikonologie des Zwi-
schenraums. Der Schleier als Medium und Metapher, hrsg. von Johannes Endres, Barbara
Wittmann und Gerhard Wolf, Miinchen 2005, 121-147, hier: 125.



194

bar vor allem darauf angelegt sind, dem neuen Ideal der perspektivischen exakten
Abbildung zu entsprechen, kann man von einer Lichtvergessenheit sprechen, die
zugleich eine Luftvergessenheit ist.**

Vor diesem Hintergrund wird die Radikalitdt der von Leonardo da Vinci ein-
gefithrten Neuerung deutlich: Seine maltechnischen Erfindungen - die atmosphari-
sche Diffusion des Lichts, die gewollte Unschérfe der Abbildung, die Auflosung der
Konturlinie, die Anerkennung des Schattens und die Inszenierung eines Wechsel-
spiels von Licht und Dunkelheit im Chiaroscuro - vollziehen einen Bruch mit der bis
dahin herrschenden Metaphysik der Transparenz, die als Medium nur gelten lassen
will, was sich moglichst unauffillig in den Dienst der Wahrnehmung stellt.

Ein entscheidendes Anzeichen fiir die Wandlung des Verstdndnisses von Luft
als Medium des Sehens bildet der Begriff der »aria luminosa«, den Leonardo im
Zuge seiner Forschungen zur Luftperspektive entwickelt. Diese »leuchtende Luft«
wird nicht mehr als ein still hinter den Zweck der visuellen Wahrnehmung zuriick-
tretendes Diaphanes begriffen; ihr wird vielmehr eine erstaunliche Eigenheit und
Kraft der Ubertragung zugeschrieben. Anstatt anzunehmen, dass es in der Natur der
Objekte ldge, von sich aus Abbilder zum Auge zu schicken, sollten wir, so Leonardo,
»eher glauben, dass es die Natur und Macht (natura e potentia) der Leuchtluft (aria
luminosa) sei, die die Abbilder (spetie) der Dinge (cose) anzieht (attrae) und ergreift
(piglia).«* Wie Frank Fehrenbach erldutert, hatte Leonardo offenbar die Vorstellung,
dass sich die »farbigen Lichtstrahlen zwischen Objekt und Auge zu einem Verbund
»verweben, als Textur den mehr oder weniger transparenten Raum durchstrahlen«.?
Gefiillt mit den Bildern, die sie den Objekten entrissen hat, durchkreuzt von in-
einander verwobenen Strahlen, die von den Augen zum Objekt und vom Objekt
zum Auge eilen, wird die Luft buchstéblich greifbar als ein dichtes, korperliches
Medium, als eine, wie Leonardo selbst sagt, »aria grossa«,”” die nur darauf wartet, in
ihrer »natura e potentia« dargestellt zu werden.

Es gibt also bei Leonardo so etwas wie einen Ekzess des Medialen, der nicht mehr
einfach als Stérung behandelt, sondern vielmehr als dsthetischer Uberschuss pro-
duktiv gemacht wird. So zielt der Ehrgeiz des Malers nicht darauf, die Wirkungen
des Mediums zu neutralisieren, um die Dinge in ihrer geometrischen Reinheit zu
erfassen; fiir ihn handelt es sich vielmehr darum, die Krifte der medialen Uber-
tragung einzufangen und in der Darstellung selbst wirksam werden zu lassen. Eine
Form der Eintragung des Medialen ins Bild stellt zum Beispiel das Chiaroscuro dar;
in ihm werden die Krifte des Lichts sinnfillig, die stindig die Grenzen der Gegen-
stande verschieben, auflosen und neuformieren.?® Die von Leonardo perfektionierte
Maltechnik des Sfumato wiederum ist vor allem dazu geeignet, den Effekten der
atmosphirischen Streuung des Lichts Rechnung zu tragen. Durch den wiederholten

24 Zum Begriff der »Luftvergessenheit« vgl. Luce Irigaray: L’oubli de I'air chez Martin Heideg-
ger, Paris 1983, 10.

25 Leonardo: The literary works of Leonardo da Vinci. Compiled and edited from the original
manuscripts, Bd. 1, London 1883, 43.

26 Fehrenbach (Anm. 23), 129.

27  Leonardo, The literary works of Leonardo da Vinci, 160.

28 Vgl Harry Berger, JR.: The System of Early Modern Painting, in: Representations 62 (1998),
31-57, hier: 38.



195

Auftrag diinner Farbschleier erscheinen die Figuren »untrennbar mit der sie umge-
benden Atmosphire verwoben«,” sie stehen in einem »dynamischen Austausch« mit
der »sie umhiillende[n] leuchtende[n] Atmosphire«.*® Als maltechnische Simulation
all jener Prozesse (Vibration, Oszillation, Ausdiinstung, Atmung etc.), durch die ein
lebendiger Korper mit seiner Umwelt in Verbindung steht, er6ffnet das Sfumato eine
neue Auffassung von Gegenstand und Gegenstandlichkeit; es bringt eine Ontologie
des FlieSenden, der Unabgeschlossenheit und Ubergingigkeit hervor. Durch das
von ihm er6ffnete subtile Spiel zwischen Anwesenheit und Abwesenheit erscheint
das Sfumato als ein vorziigliches Mittel zur Darstellung des Lebendigen, ent-
sprechend wird es bald zum einem geldufigen special effect der Malerei. In seinem
Vitruvkommentar von 1556 erklirt Daniele Barbaro, wie man es einsetzen muss,
um den auratischen Eindruck einer zwischen Sein und Nichts schwebenden Wirk-
lichkeit zu erzielen - das Atmosphérische im Zeitalter seiner kiinstlerischen Re-
produzierbarkeit: »Man mache die Umrisse siif§ und sfumati, so dass man ahnt, was
man nicht sieht (che ancho s’intenda, quel che non si vede), oder besser: dass das Auge
meint, dasjenige zu sehen, was es nicht sieht (Pocchio pensi di vedere, quelle che egli
non vede); ein siiflestes Verwehen, eine Zartheit am Horizont unseres Sehvermogens
(vista nostra), die ist, und nicht ist.«*

Ein Hauch von Freiheit

Die Konfrontation Rom versus Venedig ist zu einem Topos der Kunstgeschichts-
schreibung geworden.*> Gerade weil die Unterscheidung zwischen der am klassischen
Ideal des disegno, der Konturlinie, orientierten mittelitalienischen Malerei und
der vor allem an den Wirkungen von Licht und Farbe interessierten venezianischen
Malerei so erfolgreich war, konnte man auf den Gedanken kommen, dass es sich
um eine spatere Konstruktion, eine Riickprojektion spéterer dsthetischer Urteile auf
die Renaissance handelt. Der Antagonismus ist jedoch bereits bei Vasari angelegt,
der den Vorzug der florentiner und romischen Malerei darin sah, dass sie sich auf
invenzione und disegno griinde, wiahrend die venezianische Malerei allein durch die
Farbe brilliere.

Tatsdchlich ldsst sich die besondere Qualitit der venezianischen Malerei darin
sehen, mit Licht und Farbe zugleich auch die Luft in die Malerei eingelassen zu
haben. Tizian hat zwar keine reinen Landschaften gemalt; er ist vor allem bekannt
fir die »uncanny facility«, »Farbe in lebendes, glithendes Fleisch zu verwandeln«.**
Doch gibt es Bilder wie die Danae-Darstellungen (ab 1554) oder Der Raub der Eu-
ropa (1560-1562), in denen sich die Evokation des Fleisches mit der Beschworung

29 Daniel Arasse: Leonardo da Vinci, Koln 2002, 53.

30 Ebd., 53.

31 Zit. nach Frank Fehrenbach: Der Fiirst der Sinne. Macht und Ohnmacht des Sehens in der
italienischen Renaissance, in: Horst Bredekamp, John M. Krois (Hrsg.): Sehen und Han-
deln, Berlin 2011, 141-154, hier: 152.

32 Vgl Stefhi Roettgen: Venedig oder Rom - Disegno e Colore, http://www.zeitenblicke.his
toricum.net/2003/03/roettgen.html (konsultiert am 10.9.2015).

33 Bruce Cole: Titian and Venetian painting, 1450-1590, Boulder, Colo. 1999, 147.



196 Il Phanomene — A Licht

Abb.14.4 Tizian: Der Raub der
Europa, 1560-1562, Ol auf
Leinwand, Isabella Stewart
Gardner Museum, Boston.

des Atmosphirischen verbindet: Die Farbe 16st sich vom Gegenstand und betreibt
Mimesis an die »alles umgreifende atmosphérische Dichte«,* in die die Korper einge-
lassen sind. An die Stelle des disegno, das den Dingen durch eine sicher ausgefiihrte
Umrisslinie einen geometrisch bestimmbaren Ort zuweist, tritt eine Malerei der
vaghezza, die gerade aus der Offenheit der Form, der Unschirfe des Ubergangs, der
Uneindeutigkeit der raumlichen Verortung eine neue Art des dsthetischen Genusses
gewinnt.

Als Kunstkritiker hat Aretino sich ganz der Verteidigung dieser vaghezza ver-
schrieben. Sein Brief an Tizian ldsst sich als Teil der groflangelegten publizistischen
Kampagne betrachten, mit der er den Vorrang der venezianischen Farb- und Licht-
malerei gegeniiber der mittelitalienischen Konturmalerei zu behaupten versucht. In
einem Gemilde von Tizian, argumentiert Aretino gegen Vasari, hat man nicht nur
»die Grofle und Gewalt [»terribilita«] Michelangelos«, nicht nur die »Annehmlich-
keit und Anmut Raffaels«, man findet auch das, was die beiden anderen nicht ha-
ben, ndmlich »das Kolorit der Natur selbst«.” So bildet die venezianische Malerei des
17. Jahrhunderts nicht einfach nur eine lokale, vom >Dunst der Lagune« inspirierte
Variation des italienischen Renaissance-Stils. Dank Aretinos polemischer Zuspit-
zung des Gegensatzes von disegno und colorito erscheint sie vielmehr als eine »op-
tical counterpractice«,* die sich dezidiert der Herrschaft der geometrischen Abs-
traktion und der Festlegung von Malerei auf die Darstellung einer scharf umrissenen
Objektwelt widersetzt.

34  Suthor, Augenlust bei Tizian (Anm. 19), 191.

35 Lodovico Dolce: Dialogo della pittura, intitolato L’Aretino, in: Dolces »Aretino< and Ve-
netian art theory of the Cinquecento, hrsg. von Mark W. Roskill, New York 1968, 84-195,
hier: 186. Die Urteile, die Lodovico Dolce der Figur »Aretino« in den Mund legt, diirften der
kunsttheoretischen Position Aretinos recht genau entsprechen, vgl. Busch (Anm. 3), 88.

36 J.R. Berger, The System of Early Modern Painting (Anm. 28), 39.



197

Dabei handelt es sich um mehr als nur einen Streit unter Malern. »Venedig versus
Romc« bezeichnet fiir Aretino nicht nur einen Gegensatz der kiinstlerischen Tech-
niken, sondern einen Unterschied der Sehformen, der zugleich ein Unterschied der
Weisen des In-der-Welt-Seins ist. Ob man die Dinge in feste Konturen zusammen-
zwingt oder ob man ihnen Gelegenheit gibt, in ihrer Unbestimmtheit und mog-
lichen Andersheit aufzutreten, ist damit nicht nur eine dsthetische, sondern auch
eine existenzielle und politische Frage. Die legere Haltung oder sprezzatura, mit der
der venezianische Kiinstler seine Gegenstande behandelt, entspricht der Freiheit, die
er im republikanischen Staatswesen Venedigs geniefit — dies ist eine Analogie, die
Aretino in einem Brief an Tizian vom Juli 1543 ausdriicklich zieht. Nicht nur durch
seine »gottliche« Malweise, sondern auch durch seine Ablehnung eines lukrativen
Amtes am papstlichen Hof habe Tizian bewiesen, wie sehr »Rom in der Schonheit
wie auch in der moralischen Vortrefflichkeit unterlegen« sei, »und wieviel mehr die
Grof3herzigkeit [nobilta] des weltlichen Kleides wert ist als die Niedertracht des
Monchsgewandes«.”

Aretinos Huldigung an Tizian gilt damit nicht nur dessen mimetischem Vermo-
gen, seiner Fahigkeit, sich so in die Produktionsprozesse der Natur einzufinden, dass
sein Pinsel selbst als ein Werkzeug der Schopfung erscheint; sie gilt auch dem Hauch
von Freiheit, der in der atmosphéarischen Malweise und Weltauffassung liegt. Darin
liegt vielleicht Aretinos eigentliche Entdeckung: Das Mediale der Luft erscheint nicht
mehr nur als eine Storung der klaren und deutlichen Erkenntnis, die ausgeschlossen
oder durch Berechnung neutralisiert werden muss; es préasentiert sich vielmehr als
eine Quelle neuer Wahrnehmungsmoglichkeiten, eine Ermdglichungsbedingung
neuer dsthetischer Geniisse, eine Chance anderer Verwirklichungen. Vielleicht zum
ersten Mal in der abendldndischen Kunsttradition findet sich hier eine ausdriick-
liche Schitzung des Atmosphirischen als einer dsthetisch-politischen Macht. Nietz-
sche wird spiter von der »Dunstschicht des Unhistorischen« sprechen, ohne die
historische Verwirklichung nicht gedacht werden kann.”® In ganz dhnlicher Weise
haben offenbar Aretino und Tizian die Unbestimmtheit der »aria« begriffen: als
Riickzugsort eines moglichen Anderseins, als Ort, an dem die Krifte des Virtuellen
sich sammeln.

Stephan Gregory (Weimar)

37 Pietro Aretino: A Messer Tiziano. Di Verona, di Luglio. M. D. XLIII, in: Lettere. Volume
primo. Libri I-III, hrsg. von Paolo Procaccioli, Milano 1991, 526-527, hier: 526.

38 Friedrich Nietzsche: Vom Nutzen und Nachtheil der Historie fiir das Leben, in: Kritische
Studienausgabe, hrsg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Miinchen 1988, 243-334,
253.



198

15 Mond: Neumond, Vollmond, Mondphasen -
Selenographie als politische Reflexion bei Jean Paul
(und zuvor)

»Als Gott den lieben Mond erschuf, / gab er ihm folgenden Beruf: // Beim Zu- so-
wohl wie beim Abnehmen / sich deutschen Lesern zu bequemen, // ein a formierend
und ein z, - / daf3 keiner grofd zu denken hitt. // Befolgend dies, ward der Trabant /
ein vollig deutscher Gegenstand«,' dichtet Christian Morgenstern in einem seiner
Galgenlieder, das auf den Titel Der Mond hort. In diesen Versen spielt er auf drei
zentrale diskursive Bezugspunkte des Phdnomens >Mond«an, die ich kurz skizzieren
will.

Die Verdnderung des Mondes folgt einem festen, observier- und darstellbaren
Rhythmus - eine Eigenschaft, die ihn bereits in den ersten iiberlieferten Mond-
beobachtungen mit der Zeitmessung und Zeiteinteilung in Verbindung brachte.?
In Platons Timaios sind Zeit und Himmelskorper {iberhaupt gleichurspriinglich:
»[Blei Erzeugung der Zeit zufolge entstanden nun, damit die Zeit entstehe, Sonne
und Mond und fiinf andere Sterne, die den Namen Planeten fithren, zur Begrenzung
und Feststellung der die Zeit bezeichnenden Zahlen«,* die Himmelskérper sind
»bewegliches Bild der Unverginglichkeit«.* Aristoteles reduziert den Zusammen-
hang auf einen blof$ logischen: Die unverdnderliche Bewegung der Himmelssphare
kann als Zeitmafl dienen, »mittels dieser Himmelsdrehung mifit man die {ibrigen
Bewegungen, auch die Zeit erfahrt durch diese Bewegung ihre Maflbestimmung.«®
Das gilt fiir die unveranderliche Himmelssphére im Allgemeinen und den Mond
im Besonderen. Die im Worterbuch der Gebriidder Grimm festgehaltene etymologi-
sche Erlauterung, die Begriffe 'sMond« und >Monat« gingen auf dieselbe Wurzel, »ma
messen« zuriick,® hilt diesen Zusammenhang fest. Der Mond als Zeitmesser ist seit
den »Anfingen« von Kultur untrennbar mit dieser verbunden, das zeigt sich gerade
in der Verbindung mit dem Wort »Monat« Wolthard Schlosser etwa bezeichnete in
seinem Aufsatz Astronomie und Kalender den durch die Mondphasen definierten
Monat - genauer: den synodischen Monat — dezidiert als einen Rhythmus, der »im

1 Christian Morgenstern: Alle Galgenlieder, Frankfurt a. M. 1976, 48.
Zum Mondjahr etwa im antiken Griechenland vgl. Thomas Paulsen: Zeitrechnung und
Kalender im Klassischen Griechenland, in: Wilhelm Geerlings (Hrsg.): Der Kalender. As-
pekte einer Geschichte, Paderborn 2002, 32-42; fiir den islamischen Mondkalender vgl.
David King: Astronomie und Mathematik als Gottesdienst: Der Islam, in: Jochen Briining,
Eberhard Knobloch (Hrsg.): Die mathematischen Wurzeln der Kultur. Mathematische In-
novationen und ihre kulturellen Folgen, Miinchen 2005, 91-123.

3 Platon: Timaios, in: ders.: Simtliche Werke, hrsg. von Ursula Wolf, Reinbek bei Hamburg
2009, Bd. 4, 11-103, hier: 36.

4  Ebd, 35.

5 Aristoteles: Physikvorlesung, in: ders.: Werke in deutscher Ubersetzung, hrsg. von Hellmut
Flashar und Ernst Grumach, Berlin 1995, Bd. 5, 123.

6 Vgl Jacob Grimm, Wilhelm Grimm: Deutsches Worterbuch, Leipzig 1854-1961, Art.
»Mondg; zit. nach der Online-Ausgabe des Trier Center for Digital Humanities: http://
www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=mond (konsultiert am 21.1.2017).



199

wesentlichen ein Kulturphdnomen«” darstelle. Im Unterschied zum Tag-Nacht-
Wechsel und des aufgrund der Jahreszeiten lebensweltlich intelligiblen Jahres hat
der Abstand zwischen zwei gleichen Mondphasen keine vergleichbare Auswirkung
auf die natiirliche Umwelt; die Feststellung der zyklischen Abfolge ist in einem ersten
Schritt ausschlie3lich Ergebnis von gerichteter® und wiederholter Beobachtung der
Auflenwelt. Die Regelmifligkeit der Mondphasen zog die Erstellung von Tabellen
und Formeln nach sich; die tatsdchliche Mondobservation wurde iiberfliissig, da
seine Phasen und zukiinftigen, zyklischen Verdnderungen berechen- und vorher-
sehbar waren. Der Mond kann damit in seiner Funktion als Zeitmesser und fiir
den Zeitraum, da die aristotelische Kosmologie Giiltigkeit beanspruchen konnte, als
»technologisches Ding«im Verstandnis Hans-Jorg Rheinbergers gefasst werden. Be-
kanntlich unterscheidet Rheinberger in seiner historischen Epistemologie zwischen
technologischem und epistemischem Ding beziehungsweise Objekt. Letzteres ist
der eigentliche Forschungsgegenstand eines Experimentalsystems: »Was an einem
solchen Objekt interessiert, ist gerade das, was noch nicht festgelegt ist. So zeigt
es sich in einer charakteristischen, nicht hintergehbaren Verschwommenbheit, die
dadurch unvermeidlich ist, dafl es, paradox gesagt, eben das verkorpert, was man
noch nicht weif$.«’ Das technologische Ding dagegen ist festgelegt und berechenbar.
Es bringt Identitdt hervor - gleichbleibende Ergebnisse bei gleichbleibenden Aus-
gangsbedingungen. In diesem Sinne stellen technologische Dinge, so Rheinberger,
eine >Fassungc fiir das epistemische Ding dar: »Sie erlauben, es anzufassen, mit ihm
umzugehen, und sie begrenzen es.«'* Bis zu einem bestimmten Punkt der Wissens-
geschichte des Mondes stellte dieser in seiner Funktion als Zeitmesser, aufgrund der
aristotelischen Kosmologie und der Regelmif3igkeit seiner Phasen ein technologi-
sches Ding dar. Er wurde zum epistemischen Ding in dem Moment, da die aristote-
lische These von der Unverdnderlichkeit der himmlischen Sphére briichig wurde.!!

7 Wolfhard Schlosser: Astronomie und Kalender, in: Wilhelm Geerlings (Hrsg.): Der Kalen-
der. Aspekte einer Geschichte, Paderborn 2002, 21-31, hier: 21.

8  Im Unterschied zu zahlreichen anderen >Phdnomenen der Atmosphire« ist der Mond nicht
»iiberall« um ein Subjekt herum, sondern als abgegrenztes Objekt klar zu lokalisieren.

9  Hans-Jorg Rheinberger: Experiment — Differenz — Schrift. Zur Geschichte epistemischer
Dinge, Marburg 1992, 70.

10 Ebd. Rheinberger spricht davon, dass die jeweilige Definition als epistemischer beziehungs-
weise technologischer Gegenstand kontextuell und im jeweiligen Experimentalsystem
prozessual ist: Aus einem technologischen kann ein epistemisches Ding werden und vice
versa. Die Unterscheidung ist funktional, »[w]eil wir sonst nicht in der Lage sind, das Spiel
der Entstehung von Neuem auf dem epistemologischen Feld zu bezeichnen. [...] Technik
beruht auf Identitit in der Ausfithrung; wissenschaftliche Hervorbringung beruht auf Dif-
ferenz. [...] Ein Experimentalsystem ruht auf technologischen Identititsbedingungen, die
jedoch, um wissenschaftliche Hervorbringung zu ermdéglichen, auf eine nicht-technische
Weise angeordnet und eingesetzt werden miissen; so namlich, dafl beschrinktes Rauschen
moglich wird.« Ebd., 71 £.

11 Eine erste Krise seiner Rolle als Zeitmesser und Anzeige der kosmischen Ordnung stellte
die im christlichen Mittelalter thematisch werdende Abweichung zwischen seiner berech-
neten und beobachteten Gestalt dar: Die kalkulierten Mondphasen und die tatsdchlichen
Mondphasen wiesen eine Differenz von zwei Tagen auf, was ein Problem fiir die Berech-
nung des Osterdatums und damit fiir das gesamte Kirchenjahr darstellte. Vgl. Katharine



200

Die von Morgenstern vorgenommene ironische Verkehrung der klassischen
deutschen Merkregel fiir die Mondphasen - der abnehmende Mond beginnt, wie
das schreibschriftliche >a¢, mit einem nach links gewdlbten Bogen, der zunehmende
dem >z« gleich mit einer Wolbung nach rechts - verweist auf den engen Zusammen-
hang von Mond und Kultur: Ist es in der von Morgenstern aufgegriffenen Adap-
tion der traditionellen Merkregel die Schrift, die mit den Phasen des Mondes ver-
bunden wird, so ist es in der Kultur- und vielmehr noch in der Wissensgeschichte
die primére Kultivierungsleistung des Ackerbaus, die den Mond zur Richtschnur
nimmt. Vergils Lehrgedicht Georgica ist vielleicht das alteste literarische Zeugnis
dieses Zusammenhangs: »Wenn du ferner der Sonne Schwung und die Phasen des
Mondes / sorgsam bemerkst, wird nie der morgige Tag dich enttduschen, / nimmer
wirst du verlockt durch die Tiicke heiterer Ndchte.«'* Die Rolle des Mondes in frithen
Kulturen ldsst sich somit als Beobachtung des Phdanomens und seine Lektiire als
indexikalisches Zeichen beschreiben: Der Mond gibt vor, wie der Bauer sein Feld zu
bestellen hat. Der Bauer muss seine Zeichen zu lesen verstehen, um zukiinftige und
fiir seine Praxis relevante Wetterphdnomene mit einer gewissen Wahrscheinlich-
keit vorhersagen zu konnen. Entscheidend bei dieser sMondbeobachtung« ist der
Fokus der Observation: Nicht der Mond als Mond kommt bei Vergil in den Blick,
vielmehr fungiert er als eine Art Instrument, um vormals Unsichtbares sichtbar
zu machen. Die Georgica buchstabiert dies exakt aus, die zuvor zitierte Stelle wird
folgendermaf3en fortgesetzt: »Wenn des Mondes neu von wiederkehrenden Feuern
glithende Sichel triibe verschwimmt im dunstigen Dunkel, droht fiir Bauern und
Schiffer herauf gewaltiger Regen.«'* Was hier zur Erkenntnis iiber das Wetter ver-
hilft, ist nicht der Mond selbst, sondern sein Halo - die durch hohe Luftfeuchtig-
keit hervorgerufene Brechung des Mondlichts, die als Hof um den Mond sichtbar
wird." Der Mond ist hier dank seiner Regularitit und Identitdt ein Instrument zur
Sichtbarmachung, in diesem Fall der Luftfeuchtigkeit, wodurch eine Aussage iiber

Park: Observation in the Margins, 500-1500, in: Lorraine Daston, Elizabeth Lunbeck
(Hrsg.): Histories of Scientific Observation, Chicago, London 2011, 15-44, hier: 23.

12 Vergilius Maro, Publius: Landleben. Lateinisch und deutsch, hrsg. und iibers. von Johannes
Gotte und Maria Gotte, Ziirich 1995, 109.

13 Ebd.

14 Dieser Zusammenhang ist seit Aristoteles’ Meteorologie bekannt: »Eine Reflexion unseres
Sehens tritt ein als Folge des Zusammenschlusses von Luft und Wasserdampf zur Wolke,
falls dieser Zusammenschluf} ein homogenes, feinteiliges Gebilde ergibt. Darum ist auch
ein solcher »Hof« ein Regenzeichen [...]. Ein verblassender Hof deutet auf schénes Wetter.
[...] Soviel iiber den Zustand der Luft, der zu Brechungserscheinungen fithrt. Reflektiert
wird unser Sehen von dem Dunst um Sonne oder Mond, Aristoteles: Meteorologie. Uber
die Welt, in: ders.: Werke in deutscher Ubersetzung, hrsg. von Hellmut Flashar und Ernst
Grumach. Berlin 1984, Bd. 12: 1f, 78f. Aristoteles gibt dariiber hinaus eine Definition
von Meteorologie, die im Kontext dieses Bandes eine gewisse Ironie hat: Gegenstand der
Lehre ist, »[w]as sich oben, bis herunter zum Mond, befindetc, ebd., 12 f. Die Meteorologie
»umfaflt alle die Geschehnisse, die sich auf natiirliche Weise, dabei jedoch im Vergleich
mit dem ersten Elementarkorper unregelmafliger vollzieheng, ebd., 9. Im Unterschied zur
sublunaren Sphire, die Veranderungen unterworfen ist, gilt der himmlische Bereich als
statisch — er entféllt als Objekt einer Lehre, die dynamische Phanomene untersucht. Der
Mond ist fiir Aristoteles kein Gegenstand der Meteorologie, kein >Phdnomen der Atmo-
sphires, sondern eine Grenze, die den Wissensbereich der Meteorologie einschrankt. Vgl.



201

das zukiinftige Wetter ermoglicht wird. Das ist eine bezeichnende Dimension der
Mondbeobachtung tiberhaupt: Seine Wissensgeschichte ist davon geprégt, dass er
zu verschiedenen Zeiten epistemisches und technologisches Objekt sein konnte. Das
zeigt sich in seiner kalendarischen Funktion ebenso wie bei seiner Rolle in der Wet-
tervorhersage. Dem Wechsel seines Status vom epistemischen zum technologischen
Objekt will dieser Beitrag besondere Aufmerksamkeit widmen.

Diesen Wechsel, der die Wissensgeschichte des Mondes iiber Jahrhunderte hinweg
pragte, 16st Morgenstern auf bezeichnende Weise auf: Bei ihm ist es Gott, der oberste
Souveran, der die Mondphasen so einrichtet, dass sie sich den »deutschen Lesern [...]
bequemen«. Der Mond hort bei Morgenstern in dem Sinne auf, epistemisches Ding
zu sein, als seine Erscheinung einzig zur Illustration einer Schreibregel dient und
sich von dieser ableitet: Das Schreiben geht den Mondphasen voran, die Einrichtung
der Mondphasen erfolgte nach Mafigabe der Schreibschrift.”” Das freilich ist eine
ironische Umkehrung des Verhiltnisses von Mondzyklus und Merkregel. Diese Ver-
kehrung sagt etwas {iber den Mond als Diskursgegenstand aus, indem sie den Bezug
von Mensch und Mond dezidiert im Rekurs auf Macht verhandelt: Der Mond wird
zur Représentation, zum Analogon irdischer Dinge. Voraussetzung dafiir — wie fiir
seine kalendarische Funktion - ist die Unveranderlichkeit seines Laufs und seiner
Gestalt. Im Rahmen einer geschlossenen kosmologischen Ordnung konnte der
Mond so zum naturalisierenden Argument fiir irdische Herrschaftsformen werden.
Wie die Sonne fungierte auch der Mond als Analogon der Monarchie. Diese Li-
nie ldsst sich tiber die mittelalterliche Symbolik, die Frithe Neuzeit bis hin zu Jean
Pauls Landnachtverhandlungen mit dem Manne im Monde verfolgen. Im Mittelalter
wurde die Auseinandersetzung um die Hierarchie von weltlicher und kirchlicher
Macht - in Adaption der sogenannten Kosmokratorsymbolik — anhand von Sonne
und Mond gefiihrt. Seit dem 11. Jahrhundert wurden, wie Wolfgang Weber heraus-
gearbeitet hat, sol und luna dazu genutzt, die Vorrangstellung der kirchlichen vor der
weltlichen Macht zu symbolisieren: Der apostolische Stuhl sei der Sonne gleich, die
dem Mond - dem Kaiser - ihr Licht nur leihe.’® Die singuldre Stellung von Mond
und Sonne préidestinierte beide Himmelskorper dazu, Argument in handfesten po-
litischen Auseinandersetzungen zu werden."”

Hans Strohm: Einleitung, in: Aristoteles: Werke in deutscher Ubersetzung, hrsg. von Hell-
mut Flashar und Ernst Grumach, Berlin 1984, Bd. 12: 1f,, 121-134, hier: 123.

15 Das heif$t: Die Natur ist hier nicht der Ort der »Genesis von Schrift« (Friedrich A. Kittler:
Aufschreibesysteme 1800-1900, Miinchen 2003, 105), wie Friedrich Kittler fiir den roman-
tischen Mythos der Urschrift formulierte, sondern die Schrift gibt der Natur - in diesem
Fall dem Mond - ihre Formen.

16 Vgl. Wolfgang Weber: Das Sonne-Mond-Gleichnis in der mittelalterlichen Auseinander-
setzung zwischen Sacerdotium und Regnum, in: Hans-Jiirgen Becker u. a. (Hrsg.): Rechts-
geschichte als Kulturgeschichte. Festschrift fiir Adalbert Erler zum 70. Geburtstag, Aalen
1976, 147-175, hier: 154-173.

17 Ahnliches gilt auch fiir Blitz und Donner. Vgl. dazu auch den Art. »Donner« in diesem
Band.



202

Das Ende der geschlossenen Kosmologie und die Politisierung der
Mondoberflache

Voraussetzung fiir die Politisierung der Himmelssphéren war freilich eine geschlos-
sene Kosmologie, genauer: die Geltung der aristotelischen These von der Unwandel-
barkeit und Unabdnderlichkeit der Himmelskorper. Das von der Sonne geliehene
Mondlicht fithrt uns direkt zu einer entscheidenden Bruchstelle der geschlossenen
Kosmologie: Woher hat der Mond sein Licht? Auf den ersten Blick scheinen nur
zwei Antworten moglich: Der Mond ist entweder selbstleuchtend oder reflektiert
das Licht eines anderen Korpers, der Sonne.'® Die erste Option wurde von dem Vor-
sokratiker Anaxagoras vertreten und ist uns unter anderem durch Platons Dialog
Kratylos tiberliefert.” Anaxagoras’ Lehre ging davon aus, dass der Mond »auch Hii-
gel und Schluchten«® habe und somit erddhnlich sei. Anaxagoras wurde seinerzeit
wegen dieser Aussagen der Gottesldsterei angeklagt; dies hatte sich im christlichen
Mittelalter wiederholt, das bekanntlich ebenso von der >Idealitdt« der Himmels-
korper ausging. Als ewige Kugelgestalt kann der Mond natiirlich keine Hiigel und
Schluchten haben,?" er ist ein glatter Korper.

Daraus folgte, dass der Mond das Sonnenlicht nicht reflektieren kann: Wiirde
er es gleich einem perfekten Spiegel reflektieren, diirfte es keine Helligkeitsunter-
schiede, keine dunklen Flecken geben.” Wie also kann die Erscheinung des Mondes
als perfekte Kugel mit der scheinbar irreguldren Mondoberfliche in Einklang ge-
bracht werden? Die Antwort des Mittelalters nimmt einen Umweg {iber Averroés
und seinen Aristoteles-Kommentar: Wenn der Mond »illuminates, it is by becoming
a luminous body itself. The sun renders it luminescent first and then the light ema-
nates from it in the same way that it emanates from the other stars.«*> Roger Ariew
benennt die Vorziige von Averroés’ These genau:

The theory fits within the Peripatetic framework of a division between an incorruptible
celestial substance and sublunar substances that are capable of generation and cor-
ruption, while accounting for the fact that differences can be observed in the celestial
substance —the planets and the fixed stars can be observed while the rest of their orbs
cannot; parts of the moon are darker than other parts.?

18 Diese beiden Alternativen stellt Lukrez in De Rerum Natura recht unentschieden neben-
einander, vgl. Lukrez: Von der Natur. De rerum natura, hrsg. von Hermann Diels, Berlin
2013, 459-461.

19 Vgl Laura Gemelli Marciano (Hrsg.): Die Vorsokratiker, Bd. 3, Berlin 2013, 71.

20 Ebd., 69.

21 Vgl Aristoteles: Uber den Himmel, in: ders.: Werke in deutscher Ubersetzung, hrsg. von
Hellmut Flashar und Ernst Grumach, Berlin 1995, Bd. 12: 3, 44. Gegen die Sage von At-
las fihrt Aristoteles an, diese basiere auf der falschen Konzeption, »alle Kérper dort oben
[wéren] schwer und erdig, ebd., 56.

22 Dazu und zur folgenden Uberlegung vgl. Roger Ariew: Galileo’s Lunar Observations in the
Context of Medieval Lunar Theory, in: Studies in History and Philosophy of Science 15/3
(1984), 213-226.

23 Averroés’ Kommentar zu Aristoteles’ Uber den Himmel, zit. nach ebd., 219.

24 Ebd.



203

Der Mond empfingt sein Licht von der Sonne, >speichert< es und gibt es wieder ab,
er leuchtet selbst. Die beobachtbaren Unterschiede in der Helligkeit verdanken sich
der unterschiedlichen Dichte einer einzigen himmlischen Substanz - nicht etwa ver-
schiedener Substanzen.”

Von dieser Grundlage aus wird ermessbar, welche Herausforderung Galileo
Galileis Sidereus Nuncius (1610) fiir seine Zeitgenossen darstellte. Seine These, die
Oberfliche des Mondes sei rau und ungleichméfig (»aspera et inaequali«) wie die
der Erde,* leitete das Ende der mittelalterlichen Kosmologie mit ein.”” Der Mond
war mit Galileo nicht mehr als eine aus einer Substanz bestehende, ideale Kugel
denkbar. Nach Galileo war seine Oberfliche iberall dicht bedeckt mit ungeheuren
Hiigeln, tiefen T4lern und Kriimmungen (»ingentibus tumoribus, profundis lacunis
atque anfractibus undiquaque confertam«).?® Seine teleskopgestiitzte Observation
des Mondes richtete sich auf die Tag-Nacht-Grenze, den sogenannten Terminator
des Trabanten; im Mittelpunkt der Beobachtung standen somit die Mondphasen.

Die erste von Galileo diskutierte teleskopische Observation betrifft so den erd-
néchsten der Himmelskorper, den Mond:

Wir sehen die Oberflache des Mondes nicht als perfekte spharische Form, wie eine
grolRe Zahl an Philosophen liber sie und die anderen Himmelskorper dachte, sondern,
im Gegenteil, ungleichmaRig und rau. Die tatsachlichen Erscheinungen, aus denen dies
gefolgert werden kann, sind die Folgenden: Am vierten und fiinften Tag des Neumonds
zeigt sich die Grenze, die den dunklen vom erleuchteten Teil [des Mondes] trennt, nicht
als gleichmaRige ovale Linie, wie es bei einem perfekten spharischen Kérper geschehen
wiirde; sondern ungleichmaRig, rau und sehr faltenreich (sed inaequabili, aspera et
admodum sinuosa linea designatur).?

Anhand des Lichteinfalls und Verlauf des Terminators kann Galileo auf die Ober-
flichenbeschaffenheit des Mondes schlieflen. Die zeitliche Ausdehnung der Be-
obachtung ist es, die die Inferenz erlaubt, es handele sich um Hoéhenunterschiede:

Was groReres Staunen hervorruft, ist das Erscheinen sehr vieler erleuchteter Punkte
innerhalb des dunklen Teils des Mondes, vollig von der beleuchteten Flache losgerissen
und getrennt (ab illuminata plaga divisae et avulsae). Nach und nach, nach einiger Zeit,
nehmen diese [hellen Punkte] an GréRRe und Helligkeit zu. Nach zwei oder drei Stunden,
vereinen sie sich mit dem Ubrigen leuchtenden und groBer gewordenen Teil. Aber ist

25  Siehe dazu die ausfiihrlichen, von Ariew zusammengetragenen Nachweise, vgl. ebd., 220-
222.

26  Galileo Galilei: Sidereus Nuncius, in: ders.: Le opere di Galileo Galilei. Edizione Nazionale,
hrsg. von Antonio Favaro u. a., Firenze 1892, Bd. 3: 1, 51-96, hier: 60.

27  Zur Geltung mittelalterlicher Kosmologie im 16. und 17.Jahrhundert vgl. Roger Ariew:
The Initial Response to Galileo’s Lunar Observations, in: Studies in History and Philosophy
of Science 32/3 (2001), 571-581; Ariew, Galileo’s Lunar Observations (Anm. 19).

28  Galileo (Anm. 26), 60.

29 Ebd., 62f. (eigene Ubersetzung).



204

es auf der Erde vor Sonnenaufgang nicht so, dass die Taler noch von Schatten bedeckt
sind, wahrend die Gipfel der hochsten Berge von den Sonnenstrahlen erleuchtet sind?°

Galileo zieht noch nicht den Schluss, dass der Mond das Sonnenlicht reflektiert.
Seine Beobachtung steht »nur«im Widerspruch zu der scholastischen Lehre von den
Himmelskorpern; der Mond wird mit Galileo erdgleich.’! Damit setzt ein Geltungs-
verlust der tiberlieferten Kosmologie ein, der — mit Verweis auf Hans Blumenberg -
als Aufwertung des Buches der Natur gegeniiber den »Biicher[n] einer erstarrten
Gelehrsamkeit«* verstanden werden kann.

Nun erddhnlich geworden, verfiigte der Mond iiber eine eigene Oberfldchen-
gestalt; die Selenographie, die Kartierung des Mondes, blithte mit den Moglich-
keiten des Teleskops auf. Bei Galileo standen die dem Sidereus Nuncius beigefiigten
Mondskizzen primdr im Zeichen der Evidenz:* Insbesondere die Abbildung eines
markanten, kreisformigen Kraters in der unteren Mitte des Mondes deckt sich nicht
mit der tatsachlichen Topographie des Himmelskorpers; der markante Krater »does
not correspond to a single lunar configuration but to several large craters in the
continental massif of the moon’s southern hemisphere.«** Wie mir scheint, erfullt
dieser Krater, der in drei der fiinf Mondzeichnungen des Sidereus Nuncius dargestellt
ist, eine spezielle Funktion: An ihm konnen Galileos Zeichnungen die qua Licht-
Schattenverteilung erschlossenen Hohenunterschiede der Mondoberfliche priagnant
vor Augen stellen. Die auf Galileo folgenden teleskopgestiitzten Mondkartierungen
sind in der Empirie fundierter, fithren jedoch zugleich eine bezeichnende Repoliti-
sierung des Mondes vor: War der Mond in der Epoche geschlossener Kosmologien
ein politisches Verfahren der evidentia — lebensweltliches Vor-Augen-stellen der
garantierten kosmischen Ordnung - wird die politische Funktion nunmehr mit-
tels des Paars Kartierung und Benennung realisiert. Eine zentrale Rolle fiir diese

30 Ebd., 64 (eigene Ubersetzung).

31 Dass unter der Voraussetzung einer irreguliren Mondoberfliche auch die Reflexion mog-
liche Erkldrung fiir die Erscheinungsweise des Mondlichts ist, hat Fred Wilson herausgear-
beitet. Vgl. Fred Wilson: Galileo’s Lunar Observations: Do They Imply the Rejection of
Traditional Lunar Theory?, in: Studies in History and Philosophy of Science 32/3 (2001),
557-570.

32 Hans Blumenberg: Die Lesbarkeit der Welt, Frankfurt a. M. 1986, 71.

33 In der Erstausgabe von Galileos Sidereus Nuncius folgt auf den Vergleich der Mondober-
fliche mit jener der Erde eine Zeichnung des von Galileo beobachteten irreguldren Verlaufs
des Terminators. Diese Illustration steht am Ende der Vorderseite des achten Blatts, wie tib-
lich gefolgt von dem ersten Wort der Riickseite. Bezeichnenderweise lautet dieses » Verum«:
Hier wird eine (sinnlich observierte) Wahrheit ins Bild tiberfithrt. Vgl. Galileo Galilei: Si-
dereus Nuncius, Venetiis 1610, fol. 8.

34 Guglielmo Righini: New Light on Galileo’s Lunar Observations, in: M. L. Righini Bonelli,
William R. Shea (Hrsg.): Reason, Experiment, and Mysticism in the Scientific Revolution,
New York 1975, 59-76, hier: 72. Vgl. dazu auch die Diskussion in Owen Gingerich: Disser-
tatio cum Professore Righini et Sidereo Nuncio, in: M. L. Righini Bonelli, William R. Shea
(Hrsg.): Reason, Experiment, and Mysticism in the Scientific Revolution, New York 1975,
77-88. Noch deutlich kritischer zu der empirischen Basis von Galileos Mondkartierung
zeigen sich Zdenék Kopal, Robert W. Carder: Mapping of the Moon. Past and Present,
Dordrecht 1974, 4 f.



205

Umbesetzung und die Politisierung der Selenographie® spielte Michael Florent van
Langren (Langrenus), dessen 1645 publizierte vollstindige Karte des Mondes, Pleni-
lunii Lumina Austriaca Philippica, nicht nur die Mondoberflédche recht detailliert ab-
bildete, sondern viele charakteristische Strukturen erstmalig benannte. Unterstiitzt
wurde van Langrens Projekt vom spanischen Konig Phillip IV., die Zielsetzung der
Nomenklatur war dezidiert politisch: Mittels der Namen der Mondkrater und -téler
schrieb sich das Herrscherhaus in einen Himmelskorper ein.* » Ausser Fiirsten und
den Freunden van Langrens kommen weiterhin vor Gelehrte wie Aristarchi, Archi-
medes, |...] und Regiomontani sowie andere hochgestellte Personen in Namen wie
Koniecpolski und Mare de Moura.<’” Obwohl ein konigliches Privileg Van Langrens
Mondnomenklatur vor Verdnderungen schiitzen sollte,*® publizierte der Danziger
Johannes Hevelius schon 1647 einen Mondatlas, die Selenographia, der eine eigene,
von Langrenus unabhingige Nomenklatur enthielt. Wahrend Langrenus das katho-
lische Herrscherhaus in den Mond einschrieb, wahlte Hevelius Namen aus der ir-
dischen Geographie, insbesondere solche, die in der griechischen und réomischen
Welt von Bedeutung waren.”

Selenographie wurde somit im 17. Jahrhundert zu einer politischen Praxis, die
den Himmelskorper wiederum zum Analogon irdischer Machtverhiltnisse werden
lief}. Im Unterschied zur mittelalterlichen Kosmologie war nunmehr die Oberfliche
des Mondes selbst Objekt der Ein- und Umschreibungen. Gerade der Geltungsver-
lust der klassischen Kosmokratorsymbolik machte den Mond zum Gegenstand nicht
nur astronomischer Vermessungen, sondern politischer Projektionen und Projekte.
Kurz: Der Mond als Phdnomen der Atmosphére wurde zum Spiegelbild und zum
Versuchsfeld soziopolitischer Kritik und Kommentierung.

Jean Pauls Landnachtverhandlungen: Der Mond als
Reflexionsmedium zwischen Nomenklatur und Satire

Jean Pauls Landnachtverhandlungen mit dem Manne im Monde, samt den vier Prili-
minarkonferenzen® schreiben sich dezidiert in diese neuzeitliche Tradition ein, die
die Mondoberfliche politisch instrumentalisierte. Im Uberschneidungsbereich von

35 Vgl Ewen Adair Whitaker: Mapping and Naming the Moon. A History of Lunar Carto-
graphy and Nomenclature, Cambridge 1999, 37-70.

36 Vgl. Peter van der Krogt: Das Plenilunium des Michael Florent van Langren: Die erste
Mondkarte mit Namenseintragen, in: Cartographica Helvetica 11-12/11 (1995), 44-49,
hier: 45.

37 Ebd, 47.

38 Vgl Zdenék (Anm. 34), 11.

39 Seine Mondkarte (Fig. 8 der Selenographia, zu finden zwischen den Seiten 226 und 227, vgl.
Johannes Hevelius: Selenographia sive Lunae Descriptio, Gedani 1647) lasst unter anderem
das Mare Mediterraneum und, mittig darin, Sicilia prominent hervortreten.

40 Die Landnachtverhandlungen erschienen erstmals in den Ausgaben 44 bis 49 der Morgen-
blitter fiir gebildete Stiinde im Jahr 1817. Jean Paul veréffentlichte sie 1820 erneut im dritten
Band seiner Herbst-Blumine, oder gesammelte Werkchen bei Cotta. Ich zitiere die Landnach-
verhandlungen im Folgenden nach der Fassung der von Norbert Miller besorgten Samtli-
chen Werke.



206

Astronomie, Politik, Esoterik und Asthetik thematisieren die Landnachtverhand-
lungen satirisch das zeitgendssische politische System, aktuelle wissenschaftliche
Debatten sowie rezente historische Ereignisse.! All dies geschieht im Rekurs auf Jo-
hann Hieronymus Schroeters Selenotopographische Fragmente (1791-1802) und die
von ihm entworfene Nomenklatur der Mondgebirge und -meere. Genauer gesagt:
Es ist Schroeters Terminologie, die Jean Paul eine Auseinandersetzung mit Politik,
Wissenschaft und Geschichte erlaubt. Wie viele andere Prosatexte Jean Pauls zeigen
sich so auch die Landnachtverhandlungen als literarisiertes Archiv zeitgendssischen
Wissens, das der Autor mit ironischer Geste ausbreitet.

Den Ausgangspunkt der Landnachtverhandlungen bildet die Analogisierung von
Politik und Astronomie (bzw. Astrologie): »Ich wiinsche von ganzer Seele,« — sagt’
ich in der Sylvesternacht, da ich im Kalender las, im Jahre 1817 falle am Monde,
welcher darin der regierende Planet ist, gar keine Finsternis vor - »>daf3 iiberhaupt
niemand, der 1817 regiert, verfinstert werde.« Der beinahe volle Mond schimmerte
auf meinen Schreibtisch.«** Die astrologische Lehre vom >regierenden Planeten, der
wihrend eines bestimmten Zeitraums immensen Einfluss auf die menschlichen
Handlungen habe, wird vom Ich-Erzihler der Landnachtverhandlungen auf poli-
tische Verhiltnisse iibertragen, mithin von der uneigentlichen Begriffsverwendung
zuriick zur eigentlichen gefithrt. Dem Erzdhler ist seine Hoffnung Anlass, sich selbst
der >Gnade« des lunaren Herrschers zu versichern - eine Reise zum Mond ist notig,
die dank mesmeristischer Praktiken ohne Weiteres gelingt:

Gliicklicher Weise hatt’ ich in Mesmer nicht tibersehen, da man ganze Planeten, ja die
Sonne selber von der Erde aus mit magnetischer Materie durch bloRe Fingerstriche so
laden kann, daf8 sie als Brennpunkte die Materie wieder zuriicksenden. Zu meinem mag-
netischen Handhaben aber wahlt” ich mir lieber den kleinen und nahern Mond als den
flir meine schwachen zehn Finger gar zu entlegenen und zu breiten Sonnenkérper[.]*

Auf dem Mond angekommen trifft der Ich-Erzédhler sogleich den >Mann im Monds,
den Herrscher des Himmelskorpers an:

Als blo meine Streichhande [...] mich zum Mond erhoben hatten und ich vor dem Al-
leinherrscher desselben stand, so war mein erster Gedanke: wahrlich ein groRer Fuirst,
wie es wenige gibt! [...] Ich mache seine GréRRe am glaublichsten, wenn ich erzéhle, dal

41 Die in der Herbst-Blumine abgedruckten Werke reihen sich ein in jene literarische Tradi-
tion, die tiber aktuelle politische Ereignisse und Missstdnde nur codiert und uneigentlich
sprechen kann. In der Vorrede zum dritten Band spricht Jean Paul diesen Umgang mit Zen-
sur selbst an: »In allen drei Bandchen der Herbstblumine wird ein leises Ohr Seufzer tiber
die Zeiten vernehmen; aber damals durfte man die Brust nur langsam zum Seufzen fiillen
und leeren, und letztes muf3te blofles Atmen scheinen. Allgiitiger! verschone die Lander
mit leisen Seufzern, aber noch mehr mit Verboten der leisen!« Jean Paul: Saimtliche Werke,
hrsg. von Norbert Miller, Frankfurt a. M. 1996, Abt. 2, Bd. 3, 349.

42 Jean Paul: Landnachtverhandlungen mit dem Manne im Monde, samt den vier Pralimi-
narkonferenzen, in: ders.: Sdimtliche Werke, hrsg. von Norbert Miller, Frankfurt a. M. 1996,
Abt. 2, Bd. 3, 585-618, hier: 585.

43 Ebd,, 586.



207

er auf dem Leibniz saf3, da ich ankam, und doch die FiiRe unten auf dem Boden des
Kraters aufsetzte, um sie vermutlich warm zu halten. Es ist aber dieser Leibniz tiber eine
geographische Meile hoch.*

Der Name und die Hohe des Gebirges, das dem Mondfiirsten zum Sitzplatz gereicht,
entstammen, wie Jean Paul vermerkt, Schroeters Selenotopographischen Fragmen-
ten. Dieser benannte das von ihm >neu entdeckte« Mondgebirge nach Leibniz, da
durch dieses »die Natur ein so grosses Denkmahl ihrer schopferischen Kraft gestiftet
hat[te]«* - die Einschreibung der deutschen Gelehrtenrepublik auf den Mond, die
Positionierung von Wolff, Euler und Kopernikus an der Seite Aristoteles, Platons
und Archimedes’ ist eines von Schroeters Anliegen. Die Landnachtverhandlungen
nehmen Schroeters politisch aufgeladene Nomenklatur auf, verkehren jedoch mit-
tels des adeligen lunaren Akteurs die Kausalbeziehung zwischen observierter Entitat
und Benennung:

Darauf genoR ich aber die héhere Freude, selber zu sehen, wie unser Fiirst Lunus die
Wissenschaften an Deutschen ehrt, die sie treiben. Einem Doérfel hatte er eine Ehren-
saule von der Hohe einer geographischen Meile erteilt, eine ebenso hohe, woraufich ihn
sitzen gefunden, dem groRern Leibniz (Hannover und Sachsen haben ihm noch nichts
Besonderes gesetzt); und sind diese Denkmadler ordentliche Berge, welche die Namen
beider Mathematiker tragen.*

Die Fiktion erlaubt es, Schroeters Entdeckungen als intentionale Konstruktionen
des Mondfiirsten vorzustellen — was freilich aus Schroeters Entdeckungen selbst
Konstruktionen macht. Die Pointe Jean Pauls zielt nicht nur auf die Konstruktion
der Mondtopographie nach nationalpolitischen Interessen; der Mond mag »eine
nur Millionen Mal grof3ere Westminsterabtei am Himmel [sein], in welcher hohe
Denkmaler und tiefe Graber wetteifernd ehren«,”” entscheidender ist der Seitenhieb,
den sich der Erzdhler gegeniiber dieser Einschreibung erlaubt. Denn, so die Land-
nachtverhandlungen, der Mondkaiser ehre zwar die irdischen Wissenschaften mit
Denkmalern, vor allem aber fordere er Steuern von seinen irdischen Untertanen:
»Das Steuersystem des Kaisers Lunus griindet sich auf Magnetismus [...][.] [E]r
richtet seinen langen Zepter [...,] der als magnetischer Konduktor oder Zubringer
natiirlicher Weise von Eisen ist, auf irgendeinen Seiner Menschenuntertanen und
fullt mit der magnetischen Kraft des Menschen seine Flasche«* — der vampirische
Mondfiirst zieht somit die Krafte der Erdenbewohner als Steuer ein und lagert sie in
Flaschen auf dem Monde.

44 Ebd., 588.

45 Johann Hieronymus Schroeter: Selenotopographische Fragmente zur genauern Kenntniss
der Mondfliche, ihrer erlittenen Veranderungen und Atmosphdre, sammt den dazu ge-
horigen Specialcharten und Zeichnungen, Lilienthal 1791-1802, 142.

46 Jean Paul, Landnachtverhandlungen (Anm. 42), 594.

47  Ebd., 595.

48 Ebd., 597f.



208

Seine erste und groRte Niederlage bestand in Geist oder Witz [...]. Die ganze Gegend
sieht wie ein Marktplatz von Destillateurladen aus, und unglaublich ist, was er davon
vorziiglich aus Deutschland —am meisten von Geschaftsleuten, Theologen, Diploma-
tikern, Rechtsgelehrten, Romanschreibern und Philosophen — erhoben. sHimmell« rief
ich bewundernd, >welch ein Reichtum von Witz in unserm Deutschland! Wollte Gott,
wir hatten ihnl«®

Die Satire nimmt Fahrt auf: Geist, Heiterkeit, Enthusiasmus,*® Erinnerungsvermogen
und Tugend der Deutschen sind auf dem Mond gelagert, verteilt auf die entspre-
chenden, dem Namen nach dafiir pradestinierten Mondregionen. Das Schroeter-
sche Projekt der Verherrlichung deutscher Geistesgrof3en auf dem Monde wird zur
Grundlage einer beiflenden Kritik an der intellektuellen, sittlichen und politischen
Mangelhaftigkeit der zeitgenossischen deutschen Schriftsteller, Politiker und Phi-
losophen.” Ein versohnliches Ende findet die Satire dann doch in der »eigentlichen«
Landnachtverhandlung zwischen dem Ich-Erzdhler, der sich zum »Landnacht-
marschall« erklart, »um mit dem Kaiser hinsichtlich eines génzlichen Steuernach-
lasses fiir das Jahr 1817 zu unterhandeln«.”* Mit Erfolg: »Du hast Recht, guter Er-
denmenschg, sagte er [der Mondkaiser] zu mir. »Drunten im Blau liegt dein liebes
Deutschland im Nachtschimmer und wiinscht sich heute, aber doch nur furchtsam,
Gliick zum kiinftigen Jahr. O wohl hat es Krifte vonnoten!«

Der fromme Neujahrswunsch, auf dass »niemand, der 1817 regiert, verfinstert
werde«,* bringt die Rolle des Mondes seit der frithneuzeitlichen Verabschiedung der
antiken Kosmologie auf den Punkt. Als latente Fortsetzung der Kosmokratorsym-
bolik dient der Mond als Reflexionsfigur nicht-astronomischen Wissens: Ordnung
und Ordnungskonstruktionen, hierarchische Verhiltnisse und politische Systeme
konnen auf ihn abgebildet und an ihm verhandelt werden. Der Mond fungiert als
Heterotopie, an der jeweils die Briichigkeit und blofle Konstruktion von (Wissens)
Ordnungen verhandelt werden kann. Was Morgenstern in der ironischen Ausgestal-
tung der Schriftordnung ausstellte, wurde im weiteren Verlauf des 20. Jahrhunderts
insbesondere in der Science-Fiction-Literatur thematisiert. Bis hin zu jenen Werken,
in denen sich astronomisches Interesse und politische Kritik trafen: Arno Schmidts
1960 erschienener Roman KAFF auch Mare Crisium etwa entwirft als Fiktion in der
Fiktion eine Dystopie auf dem Mond: Ein Dritter Weltkrieg hat die Erde vollstan-
dig verwiistet, tiberlebende US-Amerikaner und Sowjets leben in zwei getrennten
Mondkolonien und fithren den Kalten Krieg auf dem Monde fort - bis zu einer

49 Ebd., 601.

50 Hippokrene, gelagert natiirlich in der Mondregion, die Schroeter als Helikon bezeichnete.
Vgl. ebd., 604 und Schroeter (Anm. 45), Tafel XXIV.

51 Eine vergleichbare Kritik, explizit an die »mondinspiriertens, >launenhaften< Dichter und
Schriftsteller gerichtet, formulierte Georg Christoph Lichtenberg in seinem satirisch-
kunstkritischen Aufsatz Gnddigstes Sendschreiben der Erde an den Mond. Vgl. Georg Chris-
toph Lichtenberg: Gnadigstes Sendschreiben der Erde an den Mond, in: ders.: Schriften
und Briefe, hrsg. von Wolfgang Promies, Miinchen 1972, Bd. 3, 406-413.

52 Jean Paul, Landnachtverhandlungen (Anm. 42), 610.

53 Ebd., 617.

54 Ebd., 585.



209

Situation, in der die totale Verwertung des Menschen als Material, Kannibalismus
miteingeschlossen, eine fiir beide Seiten attraktive Option darstellt.® In die pessi-
mistische Futurologie Schmidts fanden Notizen und Fragmente eines anderen, nicht
geschriebenen Werkes Eingang: Lilienthal 1801, oder Die Astronomen sollte auf der
von Johann Hieronymus Schroeter gegriindeten Sternwarte Lilienthal spielen und
ein Ideal kiinstlerisch-wissenschaftlicher Lebensform - zwischen Mondbeobach-
tung und Dialog - darstellen.*® Zur dérflich-idyllischen Reflexion historischen und
astronomischen Wissens kam es nicht. Statt der Idylle erfolgte die Auseinander-
setzung mit der - in Schmidts Perspektive — pra-apokalyptischen weltpolitischen
Ordnung des Kalten Krieges. Nicht astronomisches Interesse, sondern die politische
Intervention im Verstandnis der Angst- und Furchtutopien pradestinierte den Mond
erneut zum Schauplatz des Werkes.

Jakob Christoph Heller (Frankfurt, Oder)

55 Vgl. Arno Schmidt: KAFF auch Mare Crisium, Frankfurt a. M. 1994, 350-352.

56 Vgl. Bernd Rauschenbach: Das iibernéchste Buch, in: Susanne Fischer, Bernd Rauschen-
bach (Hrsg.): Arno Schmidts Lilienthal 1801, oder die Astronomen. Fragmente eines nicht
geschriebenen Romans, Ziirich 1996, 7-12.



210

16 Nacht: Uberlegungen zu Cora Sandels
Alberte-Trilogie

Der Wechsel von Tag und Nacht pragt das Leben der Menschen von jeher fun-
damental.! Obwohl die Nacht wissenschaftlich schon seit langer Zeit erklart ist, hat
sie nichts von ihrer Faszination und Beunruhigung eingebiif3t und ist daher mit
vielfiltigen kulturellen Imaginationen besetzt.? In der Kulturgeschichte erscheint
sie als »anderer Raums, der die verniinftige Ordnung des Tages in Frage stellt. Sie
ermoglicht und erfordert andere Sichtweisen, die den Menschen mit seinen ver-
borgenen Seiten, der Phantasie, dem Traum, dem Unbewussten, der Angst sowie
seinen unberechenbaren Leidenschaften, in Berithrung bringen.’ Darin liegt sowohl
Gefahr als auch Potenzial der Nacht: sie ist einerseits Ort der Anfechtung, der Ver-
zweiflung und Einsamkeit — bei der Anndherung an das Néchtliche droht immer
auch ein Versinken des Ich in geistiger Umnachtung, Leere oder dem Nichts des To-
des. Sie ist andererseits aber auch eine Zeit der Befreiung und Erlésung vom Tages-
geschehen, der Kreativitit und Offenheit sowie der existenziellen Neuorientierung.
Die Nacht wird daher vom Menschen sowohl bekampft, beispielsweise, indem er sie
beleuchtet und auch in dieser Zeit die Ordnung des Tages herzustellen versucht, als
auch ersehnt. Sie wurde auch als Ort der Schopfung konzipiert: das tiefe Dunkel der
Urnacht erscheint als formlose Finsternis und ungestaltetes Chaos am Anfang aller
Dinge, als tiefer, im Dunkel liegender Zusammenhang, aus dem die Welt und der
lichtvolle Tag hervorgehen. Die konkret erfahrbare Nacht hebt sich von der Urnacht
ab, bleibt aber Spur dieses Unerkennbaren.*

Im Zentrum dieses Aufsatzes steht die nordliche Nacht, die durch Extreme ge-
kennzeichnet ist: jenseits des Polarkreises hélt die Nacht im Winter {iber Monate
an, im Sommer geht die Sonne hingegen nicht unter. Cora Sandel, eine im deutsch-
sprachigen Raum weitgehend unbekannte norwegische Autorin, greift dies in ihrem
Hauptwerk, der Alberte-Trilogie, auf. Der erste Band, Alberte og Jacob (1926), spielt
um die Jahrhundertwende in einer Kleinstadt jenseits des Polarkreises und reflek-
tiert die fundamentale Rolle, die Tages- und Jahreszeiten fiir das Leben dort haben.’
In den Folgebanden Alberte og friheten (1931) und Bare Alberte (1939), die vor allem
in Frankreich spielen, wird die Perspektive erweitert. Es fallt jedoch auf, dass Sandel

1 Vgl Gunnar Broberg: Nattens historia. Nordiskt mérker och ljus under tusen ér, Stockholm
2016, 9.

2 Vgl Elisabeth Bronfen: Tiefer als der Tag gedacht. Eine Kulturgeschichte der Nacht,
Miinchen 2008. Weitere Studien legen Ernst Peter Fischer: Durch die Nacht. Eine Natur-
geschichte der Dunkelheit, Miinchen 2015 und Heinz-Gerhard Friese: Die Asthetik der
Nacht. Eine Kulturgeschichte, Reinbek bei Hamburg 2011 vor.

3 Vgl Bronfen (Anm. 2), 76 ff. und Broberg (Anm. 1), 169 f. Dieses Potenzial der Entgren-
zung erkannten insbesondere die Romantiker.

4 Friese (Anm. 2), 15 ff.; Bronfen (Anm. 2), 15, 32 ff., 67 ff., 83, 91, 119, 167 ff., 300 ff., 381 ff.;
Broberg (Anm. 1), 364 ff.; Fischer (Anm. 2), 84 ff.

5  Henning Howlid Weerp: -Men mest er det snetykke.« De nordliges representasjon i Cora
Sandels forfattarskap, in: ders. (Hrsg.): De updaktede liv. Om Cora Sandels forfatterskap,
Oslo 2005, 129-146, hier: 129.



211

grundlegende Konnotationen der Nacht beibehilt, also gerade keinen Gegensatz
zwischen der nérdlichen und siidlichen Nacht konzipiert. Das hiangt sehr wesentlich
damit zusammen, dass sich ihre Darstellung der Nacht mit den Diskursen der Jahr-
hundertwende, dem Vitalismus und der Psychonanalyse, verkniipft und damit eine
existenzielle und symbolische Qualitdt gewinnt, die tiber das konkret wahrnehmbare
und verortete atmosphdrische Phanomen hinausgeht. Die Entwicklung der Haupt-
figur Alberte lisst sich daher als Weg >in die Nacht« lesen, auf dem sie ihre Angste
vor der Nacht als Ort der Einsamkeit iiberwindet und deren schopferisches Potenzial
entdeckt.

Nordliche Nachte

Die Erzdhlung setzt an einem néchtlichen Morgen ein. In der Dunkelheit erwacht
die Stadt langsam zum Leben, das jedoch nur akustisch vermittelt wird, indem die
einzelnen Gerdusche der Stadt geschildert werden. Schwach erhellt wird die Nacht
durch die beleuchtete Turmuhr und vereinzelte Lichter,® insgesamt bleibt das Ge-
schehen jedoch im Dunkel verborgen. Schon hier zeigt sich, dass die Nacht bei San-
del kein Ort des Riickzugs, der Stille oder Zeitlosigkeit ist, darauf deutet die Uhr hin,
in ihr beginnt die Geschiftigkeit der Menschen. Zudem reicht sie weit in den Tag
hinein - noch zur Mittagszeit brennt die Lampe tiber dem Esstisch.” Das Leben in
der Kleinstadt ist vom Dunkel gleichsam eingehiillt und auf kiinstliches Licht daher
existenziell angewiesen. So findet auch das gesellschaftliche Leben im Winter nur auf
der beleuchteten Hauptstrafle statt:

Alles Leben sammelt sich auf der Fjordgate wie in einem Kanal, ja, es sammelt sich
mitten auf der StraRe, denn die Biirgersteige liegen voller Schnee. Darum, und weil
dieselben Menschen viele Male hin und her gehen, wird der Verkehr besonders lebhaft,
fastintensiv—ein ununterbrochener schwarzer Strom unter den acht StraRenlaternen.?

Das fehlende Licht bedingt somit einen geringen Aktionsradius. Jenseits der weni-
gen beleuchteten Stellen fehlt jegliche Perspektive, der Blick aus dem Fenster zeigt im
Winter nur Nacht und Leere,’ bei einem Spaziergang auf3erhalb der Kleinstadt zeigt
sich die Welt Alberte als graue und verlassene Ode, die ihr Angst macht:

Das Schneegestober hangt wie ein grauer Vorhang um die lichtverlassene Welt, es
hangt tiber den Byfjeldene und verbirgt sie halb, steht wie eine schwarze Wand westlich
im Fjord [...]. Es verschlieBt die Sicht nach allen Seiten hin und der Fluss, der dunkel und

6 Vgl Cora Sandel: Alberte og Jakob, hrsg. von Nina Evensen, Oslo 2002, 13. Alle Uberset-
zungen von D. L.

7 Vgl ebd., 40.

8  Ebd., 53 »Alt liv samler sig i Fjordgaten som i en kanal, ja det samles midt i gaten, for fort-
augene ligger fulde av sne. P4 grund herav og péa grund av, at de samme mennesker gar
mange ganger frem og tilbake, blir feerdselen saerdeles livlig, neesten intens — en ustanselig
sort strom under de otte buelamper.«

9 Vgl ebd, 64.



212

reiBend am Grund von allem flieBt, scheint aus dem Nichts zu kommen, ins Nichts zu
gehen. [...] Eine Ahnung, ein Schatten von niedrigem, schneebedeckten Birkengestriipp
deutet eine Hiigelkette an —dampfende Pferdedpfel, dass es immer noch Leben auf der
Erdkugel gibt. Andere Orientierungspunkte hat das Auge nicht. Und ein grol3es Verlas-
senheitsgefihl, etwas in der Richtung dessen, was der einzige Uberlebende nach einer
Katastrophe auf dem Meer empfinden muss, fahrt eisig in Alberte.*

Allerdings werden auch die beleuchteten Bereiche im Roman kritisch gesehen. Die
Schilderung der Hauptstraf3e erinnert zwar an die beleuchteten Metropolen der
Jahrhundertwende,!! und damit an freie und moderne Lebensformen, im Norden
werden jedoch Begrenzungen sichtbar: es handelt sich lediglich um acht Laternen
und das unter ihnen stattfindende Leben wird von der Gesellschaft genau beobachtet
und kontrolliert.”? So dient der Gang tiber die Hauptstrafle auch der Représentation®
und die Lichtfithrung steuert die Aufmerksamkeit - sie bringt bestimmte Aspekte
des sozialen Lebens zum Vorschein und verbirgt andere. Dies betrifft beispielsweise
die Sexualitdt, vor allem jene auflerhalb der Ehe,'* und auch die Armut der Familie
Selmer. Das Angewiesensein auf kiinstliches Licht spiegelt daher die rigiden Ge-
sellschaftsnormen und -formen. Im Umbkehrschluss verweist das Ausgrenzen und
Verbergen jedoch auch auf positive Aspekte der Nacht — auf deren schiitzende und
faszinierende Seiten. So nutzt Alberte die Dunkelheit immer wieder, um sich selbst
und die unliebsamen Aspekte ihres Lebens zu verbergen und den gesellschaftlichen
Verpflichtungen zu entfliehen.”” Auch die im Dunkel verborgene Sexualitdt {ibt eine
Anziehungskraft auf sie aus: »Die Stadt rundherum ist voll von dem Verborgenen.
Hinter allem, was man vor Augen hat, liegt eine verborgene Wirklichkeit, iiber die
niemand laut sprechen will. Sie lockt und erschreckt, zieht an und ekelt gleichzei-
tig.«'® So erlebt Alberte eine rauschhafte Nacht als sie, gegen den Willen der Eltern,
mit dem Seemann Cedolf tanzt und dabei ihre eigene Sexualitdt entdeckt.”” Dies

10 Ebd., 25f. »Snetykken hanger som gra draperier om den lysforlatte verden, henger over
Byfjeldene og skjuler dem halvveis, star som en svart vag vest i fjorden. [...] Den staenger
for synet til alle kanter, og elven, som flyter morkt og stri nede i bunden av alting, synes
at komme fra intet, at g till intet. [...] En anelse, en skygge av lavt, snekledt bjerkekratt
antyder et bakkedrag — en dampende hestelort, at organisk liv endnu findes pa kloden.
Andre fastepunkter har oiet ikke. Og en stor forlatthetsfolelse, noget i retning av, hvad
eneste overlevende efter en katastrofe pa havet kan teenkes at kjende, isner Alberte.«

11 Vgl. Broberg (Anm. 1), 239.

12 Vgl. Per Thomas Andersen: Identitetens geografi. Steder i litteraturen fra Hamsun til Nai-
paul, Oslo 2006, 54 £.

13 Sandel, Alberte og Jakob (Anm. 6), 53 fF.

14  Dies zeigt sich auch bei einem Nahkreis bei Bucks, wihrend die arbeitenden Hande der
Midchen gut sichtbar sind, bleiben die nebenbei erzéhlten Liebeshdndel und die Gesichter
im Dunklen. Vgl. ebd., 28.

15 Ebd., 23f Vgl. auch Andersen (Anm. 12), 62.

16 Sandel, Alberte og Jakob (Anm.6), 52 »Byen omkring en er fuld av det forborgne. Bak
alt det, man ser med sine oine, ligger en virkelighet ingen vil tale heit om. Den lokker og
skreemmer, drar og ekler pa samme gang.«

17 Ebd., 129f Wichtig ist, dass es sich bei Cedolf um einen Seemann handelt, der aus der
Gesellschaft ausgeschlossen bleibt, aber mit der Kraft des Meeres in Verbindung steht. Vgl.
weiter unten.



213

wird allerdings sofort konterkariert durch die bedrohliche und unheimliche Gestalt
der Hebamme, die auf die, fiir eine unverheiratete Frau fatalen, Folgen der frei ge-
lebten Sexualitdt hinweist.'”® Im ersten Band iiberwiegt daher die Angst davor, die
gesellschaftlichen Regeln zu brechen und das Dunkel zu suchen, so dass Alberte auf
den engen, kleinstddtischen Raum verwiesen bleibt, dem sie gleichzeitig entfliehen
will: »Wohin soll ich gehen, denkt sie: ich habe keinen Ort, wohin ich noch gehen
kann. Auf den anderen Wegen sind die Menschen - hier oben ist das Unheimliche.
Ich bin umzingelt, dieses wie letztes Jahr.«' In der weiteren Entwicklung wird sich
Alberte dem Néchtlichen allerdings immer mehr zuwenden, um ihr eigenes Leben
zu finden, was erneut darauf verweist, dass die Nacht an sich bei Sandel nicht aus-
schlieSlich negativ konnotiert ist.

Dies trifft allerdings auf die Kélte zu, die ebenfalls eine fundamentale Dimension
der nordlichen Winternacht ist.* In ihr ziehen sich die Dinge gleichsam in sich zu-
sammen.”' Auch wenn die Nordlichter oder der Mond den winterlich-dunklen Raum
an einzelnen Tagen erleuchten und die Frithlingsddmmerung den Bewegungsraum
erweitert,” fehlt die warmende und lebensspendende Kraft der Sonne. Deren Er-
scheinen wird im Roman als sakraler Moment dargestellt und der Siiden wird zu
einem Sehnsuchtsort der nordlichen Bewohner.” Hier zeigt sich ein deutlicher Be-
zug zu vitalistischen Diskursen, die, wie Alberte selbst, mit Kélte und Dunkelheit das
Lebenshemmende, mit Warme und Licht hingegen das verbinden, was das Leben
fordert.* Auch die Sommergaste aus dem Siiden reflektieren dies so:

Aber ich denke oft daran, wie es hier sein muss, wenn Sturm und Winterdunkel ein-
setzen und sie nicht mehr diese gesegnete Mitternachtssonne zum Schmuck haben.
[..] Nein, mir tun die Menschen hier leid. Viele von ihnen haben etwas Tragisches an
sich, etwas Altmodisches und Erstarrtes. [...] Ein Teil von ihnen erscheint unglaublich
kindisch und unterentwickelt, dass es schier wie eine Verkriippelung und gehemmtes
Wachstum wirkt. [...] Und diese Alberte Selmer, sie schldgt alle Rekorde, sie sagt weder
Ja noch Nein.*

18 Dies zeigt sich insbesondere am Schicksal der lebenslustigen Beda. Vgl. dazu auch Ase
Hiorth Lervik: Menneske og miljo i Cora Sandels diktning. En studie over stil og motiv,
Oslo 1977, 59 ff.

19  Sandel, Alberte og Jakob (Anm. 6), 27 »Hvor skal jeg ga hen, taeenker hun: jeg har ingen
steder at ga hen mere. Pa de andre veiene er menneskene — heroppe er uhyggen. Jeg er
ringet - iar som ifjor.«

20 Vgl ebd., 14. Hier ist Alberte die Situation trotz der morgendlichen Dunkelheit angenehm,
weil ihr warm ist.

21 Vgl ebd., 64.

22 Vgl ebd,, 81ft. und 107 ff.

23 Vgl ebd., 83 f. und 105 f. Auf die Rolle der Sonne geht Ingrid N. Mathisen: Den aldri stan-
sende livets strom. Ei utforsking av vitalismen i Sigrid Undset og Cora Sandel sine debut-
romanar, Universitat Bergen, Masterarbeit 2012, 42 ff. ein.

24  Sandel, Alberte og Jakob (Anm.6), 15f. Vgl. zum Vitalismus Anders Ehlers Dam: Den
vitalistiske stromning i dansk litteratur omkring ar 1900. Arhus 2010, hier besonders 47,
66f., 73 1.

25  Sandel, Alberte og Jakob (Anm. 6), 171 ff. »Men jeg teenker ofte pa, hvordan her ma veere,
nér det saetter ind med storm og vintermerke og de ikke leenger har denne velsignete mid-



214

Mit dem Leben in der nordlichen Dunkelheit und Kélte verbinden sich somit eine
Starrheit, Sprachlosigkeit und ein Zuriickgebliebensein. Die Menschen des Nordens
dhneln Gewichsen, die ohne Licht verkiimmern und die, in ihre Routinen und ge-
sellschaftliche Zwinge eingebunden, kaum richtig Kontur gewinnen.” Entsprechend
zeigen sich im Roman vielféltig Monotonie und Wiederholung. Im morgendlichen
Szenario weist lediglich das Wetter Variationen auf, die Gewohnheiten der Mit-
biirger sind hingegen bis auf geringe Abweichungen berechenbar.” Immer wieder
taucht die Formulierung »Dieses Jahr wie letztes wie in jedem Jahr«*® auf, die auf eine
fehlende Heterogenitét der Zeit hinweist.? Dem néchtlichen Dasein im Norden wird
damit eine Dimension von Ewigkeit eingeschrieben, die nicht positiv konnotiert ist.
Die nordliche Nacht verbindet sich daher fiir Alberte mit Geftihlsqualitaten der Ver-
zweiflung, Enge und Einsambkeit. Diese beherrschen auch ihr Elternhaus: die Familie
befindet sich, nachdem der Vater sich verspekuliert hat, im Norden im Exil,** das
Ungliick der Eltern driickt sich im Jdhzorn des Vaters und der stindigen Kritik von
Albertes Mutter an ihrer Tochter aus. Zudem verhindert die Armut, dass die Woh-
nung geheizt und beleuchtet werden kann. Kalte, dunkle und enge Raume stehen so-
mit auch im weiteren Verlauf der Trilogie fiir eine prekare Lebenssituation und sind
mit Albertes innerer Erstarrung und sozialer Angst verkniipft: »Alberte macht sich
immer so klein, wie sie nur kann, kriecht in ihren Kleidern zusammen, als ob das
helfen wiirde.«’! Insofern bemerkt Andersen richtig, dass das Frieren Albertes nicht
nur ein korperlicher, sondern auch ein existenzieller Gemiitszustand ist.*> Wichtig
ist, so zeigt sich hier, im Roman die Verbindung von kérperlicher und mentaler
Ebene, indem die duflere Situation und das Korpergefiihl des Eingeschlossenseins
in der nordlich kalten Nacht auch symbolisch fiir die innere Situation der Protago-

natssolen at pynte op med. [...] Nei, jeg synes synd i menneskene her. Det er noget tragisk
ved mange av dem, noget forhenvaerende och storknet. [...] Der er noget sa utrolig barnslig
og uutviklet ved endel av dem, at det rent virker forkrebling og hemmet vekst. [...] Og
denne Alberte Selmer, hun slar alle rekorder, hun sier hverken ja eller nei hun.«

26 Vgl auch Andersen (Anm. 12), 44 f. Im Vitalismus kann die Zuordnung des gesunden Kli-
mas an den Norden beziehungsweise den Siiden allerdings variieren, auch zu viel Warme
wird nicht positiv gesehen. Vgl. Dam (Anm. 24), 66 f. Daran schliefSt Sandel mit der Schil-
derung der quélend heiflen Sommertage in Paris im zweiten Band an.

27 Vgl. Sandel, Alberte og Jakob (Anm. 6), 14 f.

28 U.a. 106 »Iar som ifjor, som alle ar.«

29 Vgl Andersen (Anm. 12), 40 ff. Mit dem iterativen Stil und der zyklischen Komposition
des ersten Bandes setzen sich auch Lervik (Anm. 18), 19 fI., sowie Mathisen, Livets strom
(Anm. 23), 32 f. auseinander.

30 Der Abstand zur Hauptstadt und zum Siiden ist daher im Roman wichtig. Vgl. Weerp
(Anm. 5), 140; Andersen (Anm. 12), 59.

31 Sandel, Alberte og Jakob (Anm. 6), 24 »Alberte gjor sig til enhver tid sa liten, hun bare kan,
kryper sammen i kleerne, som om det skulde hjzlpe.«

32 Vgl Andersen (Anm. 12), 43.



215

nistin steht.® Dies stellt das Atmosphdrische als zentrale Figur der Vermittlung in
Sandels Roman aus.*

Eine Erleichterung bieten im ersten Band nur das Haus von Beda Buck, in dem
physisch und psychisch Warme und Licht herrschen, und die kurzen Sommer-
monate, in denen die Mitternachtssonne die Welt in ein méarchenhaftes Licht taucht
und die Kilte authebt.” Im zweiten Band befindet sich Alberte in Paris. Hier 16st
sich das Extreme der nordlichen Néchte zwar auf, es findet ein schneller Wechsel
zwischen Licht und Dunkel statt,” auffillig ist jedoch, dass das Nachtliche weder aus
Albertes Leben verschwindet, noch seine grundlegenden Konnotationen einbiif3t.
Paris erscheint zwar als moderne Stadt des Lichts und der Kunst,”® die Alberte neue
Moglichkeiten eroffnet — als Flaneuse durchstreift sie die Straflen. Dabei erfahrt sie
aber auch die bedrohlichen Seite der Nacht. Die Dimension des Untergangs und
der Einsamkeit, die sich im Norden auflerhalb der beleuchteten Raume schon ab-
zeichnete, wird greifbar: »Am Abend geht Alberte aus und treibt sich auf der Strafle
herum. Sie ist um diese Zeit die Zuflucht vieler, der Obdachlosen, der Einsamen,
der Prostituierten, der Gefallenen, die nicht wissen, wohin sie sich wenden sollen.«*
Die Loslosung aus dem tradierten Gesellschaftszusammenhang wird somit nicht nur
positiv erlebt, die Freiheit ist mit der Angst verkniipft, sich im Dunkel zu verlieren
und das eigene Leben zu vergeuden.”’ Vor diesem Hintergrund erscheint das Pariser
Licht eher als Blendung und leeres Versprechen, wiahrend Kilte, Geldmangel und

33 Vgl ebd,, 52, 61 sowie Tone Selboe: De upédaktade liv. Om Cora Sandels Alberte-trilogi, in:
Henning H. Weerp (Hrsg.): De upaaktede liv. Om Cora Sandels forfatterskap, Oslo 2005,
41-52, hier: 45 ff. Dies kann verkniipft werden mit der Konzeption des gliicklichen versus
eingeschniirten Korpers. Letzterer wird von auflen gesteuert und hat keinen Platz fiir ei-
gene Gedanken und Bewegungen. Der gliickliche Kérper bewegt sich in einem weiteren
Raum und ist ein Korper mit Sinnen, Sexualitit und Leben, der sich entfalten kann. Vgl.
Brit Helene Lyngstad: Kroppen som display. Kropp, skrift og kultur i Les Mots pour le dire
av Marie Cardinal, in: Unni Langas (Hrsg.): Den littereere kroppen. Artikler om kropp
og tekst fra Edda til i dag, Kristiansand 2005, 179-201, hier: 187 ff. Zur Bedeutung des
Korpers und der sinnlichen Eindriicke bei Sandel vgl. auch Ingrid N. Mathisen: >Varme er
liv, kulde er dod«. Cora Sandels Alberte og Jakob (1926) som vitalistisk tekst?, in: Edda 4
(2012), 302-316, hier: 303; Andersen (Anm. 12), 44, 59 f.; Lervik (Anm. 18), 41 sowie Irene
Hareide: »Hun folger et blitt og ensomt spor.« Natur som inntrykk og uttrykk i Cora Sandels
Alberte-trilogi, Universitit Bergen, Masterarbeit 2006, 17, 106.

34  So sah Sandel selbst das Leben im Norden wesentlich positiver als ihre Hauptfigur, auch
wenn sie betonte, dass die Naturschilderungen auf ihren eigenen Erinnerungen basieren.
Vgl. dazu Weerp (Anm. 5), 133 und 142 £.

35 Vgl Sandel, Alberte og Jakob (Anm. 6), 36.

36 Vgl ebd,, 166.

37 Vgl Cora Sandel: Alberte og friheten, hrsg. von Nina Evensen, Oslo 2002, 12.

38 Vgl Sarah Paulson: Alberte og Paris. Erfaringen av de moderne, in: Edda 1 (2005), 24-33.

39  Sandel, Alberte og friheten (Anm. 37), 34 sowie auch 66 (»Utpé kvelden gar Alberte ut,
driver pa gaten. Den er manges tilflukt pa denne tid, de husvilles, de ensommes, de pros-
tituertes — de héndfaldnes, som ikke vet, hvad de skal ta sig til.«) Frauen war das freie
Flanieren verwehrt, weil es als unsittlich galt. So erhilt auch Alberte immer wieder zwei-
deutige Angebote. Vgl. zum Flanieren Broberg (Anm. 1), 250 und 258; Bronfen (Anm. 2),
381 f. und Tone Selboe: Byvandringens betydning i Cora Sandels Alberte-trilogi, in: Norsk
Littereer Arbok (2000), 88-104, hier: 92 ff. sowie Andersen (Anm. 12), 65 ff.

40 Vgl. auch Lervik (Anm. 18), 74 und Paulson (Anm. 38), 25 ff.



216

das Alleinsein weiterhin prigend fiir Albertes Leben sind.*! Dies treibt sie schlieflich
in eine Beziehung mit dem Norweger Sivert: »Zwei Verfrorene, die am Lebensfeuer
zusammenkriechen, um sich zu wédrmen, so gut sie konnen. [...] Das kleine Ver-
gniigen zweier Armer, irgendwo in der dunklen Unendlichkeit.«*> Auch im zweiten
Band tberwiegen somit, trotz vorsichtiger Anniaherungsversuche, die negativen
Konnotationen des Nachtlichen und die Angst davor. Dies ist bemerkenswert, weil
es eine Gegeniiberstellung nordlicher und siidlicher Néchte verhindert, was auf die
symbolische und existenzielle Dimension der Nacht bei Sandel verweist.

Nacht als poetischer und schopferischer Raum

Eine zweite Dimension der Nacht zeigt sich im ersten Band in einem Gespréch Al-
bertes mit ihrem Vater:

Ererzahlte von den Sternen und zeigte sie ihr, erwahnte die bodenlose Tiefe des Raumes
und einen Gott, der merkwiirdiger und anziehender war als jener in der Schule und in
derKirche, einen Gott, der eins war mit der Schépfung, eine Flamme, die verborgen in al-
lem brennt. [...] Es wurde so leicht zu atmen, Himmel und Erde wurden gleichsam durch-
|iftet, wenn Papa so redete. [...] Selbst wurde man zu einem Nichts, einem Hauch —aber
einem Hauch, der nichts fiirchten musste.*

Hier wird die Nacht in ein metaphysisches Konzept eingebunden und mit der kos-
mischen Urnacht verkniipft, die Lebendigkeit und Schépfungskraft auszeichnen.*
Sandel fasst dies im Bild Gottes als Flamme, also einer Wérme, die in der dunklen
Weite pulsiert. Dies korrespondiert mit dem metaphysisch besetzten Lebensbegrift
des Vitalismus, der dieses definiert als »eine Lebenskraft, die alles durchstromt.«*
Dieser tiefe Urgrund bleibt im Dunkel verborgen, er ist jedoch erahnbar in den

41 Die Pariser Lebenswelt nimmt die bedriickende und lebensfeindliche duflere Atmosphére
des ersten Bandes auf, die allerdings kontrar von zu starker Hitze und der stadtischen Stein-
wiiste hervorgerufen wird, ebenso die prekire Lebenssituation Albertes, da sie in kalten,
dunklen Zimmern wohnt, und die stindige Beobachtung, die jedoch stirker sexuell kon-
notiert ist.

42 Sandel, Alberte og friheten (Anm. 37), 194 »To forfrosne som kryper sammen ved livsilden
og varmer sig, sd godt de kan. [...] To fattiges lille nying etsteds i uendelighetens morke.«
Vgl. auch Lervik (Anm. 18), 95 £.

43  Sandel, Alberte og Jakob (Anm.6), 56f. »Han talte om stjernene og viste hende dem,
nzvnte rummets bundlase dyp og en gud, maerkeligere og mere dragende end skolens og
kirkens, en gud, som var ett med skapningen, en flamme som brandt dulgt i alting. [...] Det
blev sé let at dande — himmel og jord blev likesom luftet ut, nar pappa talte slik. [...] Selv blev
man til ingenting, til et pust — men et pust, som ikke hade noget at frykte.«

44 Hier zeigt sich eine Abgrenzung gegeniiber der christlichen Religion, die mit Albertes
Mutter und Albertes Schuldbewusstsein verkniipft wird, was sich auch im Vitalismus wie-
derfindet. Vgl. Dam (Anm. 24), 60 f., 84 ., 105 ff.; Sophie Wennerscheid: »Close your eyes«.
Phantasma, Kraft und Dunkelheit in der skandinavischen Literatur, Paderborn 2004, 282 f.

45 Vgl. Dam (Anm. 24), 23 ff. und 54 f, hier: 23 »En livskraft, der gennemstrommer alt.« Vgl.
auch Wennerscheidt (Anm. 44), 194.



217

Rhythmen der Natur, wie dem Pulsieren des Blutes und dem Wechsel der Gezeiten,
und den untergriindigen Stromungen im Menschen selbst, seinen Leidenschaften
und der Sexualitit sowie dem Unbewussten, welche die rationale Ordnung des Ichs
aufsprengen und es mit dem untergriindigen Bereich des Begehrens in Beriihrung
bringen.* In der Alberte-Trilogie finden sich viele vitalistische Topoi — der dunkel
stromende Fluss, das Meer,"” das Wandern*® und nicht zuletzt die Unruhe und Sehn-
sucht Albertes — was Sandels Konzeption der Nacht mit der als dunkel beschriebe-
nen Kraft verbindet, die Wennerscheid als Schliisselkategorie in der Literatur der
skandinavischen Moderne ausmacht.* Erfahrbar wird diese Kraft in den nichtlichen
Réumen des Romans, so bei Albertes Spaziergidngen auflerhalb der Stadt:

Aber weil sie geht, kommt ein schwindelnder Wagemut lber sie, und sie 6ffnet die Tur
zu ihrer eigenen Traumwelt ein wenig. Nur ein kleines Stiick, nicht weit und sorglos,
wie wenn man sich im Sommer treiben lasst. [...] Ihre eigene Angst liegt in der Luft auf
der Lauer und kann jederzeit zuschlagen. [...] Aber sie geht und geht. Von den Freuden,
die einem niemand nehmen kann, ist die zu gehen eine der groBten. Zu spiiren, wie die
Muskeln arbeiten, wie die gute, gesunde Warme durch einen stromt. [...] Da kommt
ein Schwarm Krahen aus dem Schneetreiben heraus und genau auf sie zu geflogen. Sie
schreien und schreien und ein Schauer des Unheimlichen folgt ihnen und schlagt tber
der Welt zusammen.*

Die Nacht zeigt sich somit auch als Raum, in dem eine tiefe Erfahrung des eigenen
Lebens moglich ist, die, wie sich schon in Bezug auf die Sexualitit zeigte, Faszination
und Lust ebenso wie Entsetzen und Schauer auslosen kann. Alberte kann sich daher
diese Dimension des Néchtlichen erst nach und nach zu eigen machen. Vorausset-
zung dafiir ist die Anndherung an den néchtlichen Raum und damit die, zumindest

46 Vgl. dazu ausfithrlich Dam (Anm.24), 53 ff., 63; Wennerscheid (Anm. 44), 143 ff,, 178,
261 ff., 353 f.; Mathisen, Livets strom (Anm. 23), 48 ff.

47  Zum Vitalismus bei Sandel vgl. ausfiihrlich Mathisen, Livets strom (Anm. 23). Vgl. zum
Meer Dam (Anm. 24), 37 ff.; Hareide (Anm. 33), 66 ff.; Mathisen, Livets strom (Anm. 23),
62 ft. sowie Kjersti Bale: Friheten som utopi. En analyse av Cora Sandels Alberte-trilogi,
Oslo 1989, 26 ft. Das Meer spielt schon im ersten Band eine grof3e Rolle, durch den Ha-
fen, den Seemann Cedolf und nicht zuletzt einen Selbstmordversuch Albertes. Wichtig ist
daher auch Albertes Bad im Meer im dritten Teil der Trilogie, das eine Verséhnung und
ein Beherrschen dieser untergriindigen Stromungen und Krifte anzeigt. Cora Sandel: Bare
Alberte, hrsg. von Nina Evensen, Oslo 2002, 28.

48 Vgl. dazu Dam (Anm. 24), 57 f. und Selboe, Byvandringar (Anm. 39), 93.

49  Vgl. Wennerscheid (Anm. 44), 353. Wennerscheid behandelt in ihrem Buch vornehmlich
minnliche Autoren der skandinavischen Moderne, es ergeben sich jedoch viele Parallelen
zu Sandel.

50 Sandel, Alberte og Jakob (Anm. 6), 26 f. »Men eftersom hun gér, kommer en svimmel dris-
tighet op i hende, og hun &pner litt pa deren til sin egen enskeverden. Bare litt — ikke vidt op
og bekymringslest, som nar man driver omkring om sommeren. [...] Hendes egen raedsel
ligger pé lur i luften, den kan sla kloen i hende narsomhelst. [...] Men hun géir og gar. Av
de glaeder som ikke kan tas fra en, er den at gé en av de storste. Kjende musklene arbeide,
kjende den sunde, gode varme stremme omkring i en [...] Da kommer en flok kréaker fly-
vende ut av snetykken og ret mot hende. De skriker, de skriker, og et gufs av uhygge folger
dem og sldr ssmmen over verden. Og skraekken slér kloen i Alberte.«



218

partielle, Loslosung von der Gesellschaft und deren rigiden (Geschlechter)normen,
aber auch eine Abgrenzung und Distanz zum Néchtlichen selbst, die es ermoglicht,
das Bedrdngende, das auch diese Nacht in Form von Unruhe und Angstgefiihlen
hat, zu bewiltigen. Im Roman wird dies mit Albertes Selbstwerdung als Schrift-
stellerin verbunden, was nahelegt, ihre Entwicklung im Zusammenhang mit Julia
Kristevas Modell der poetischen Sprache zu lesen. Kristeva konzipiert einen miit-
terlich-dunklen, undifferenzierten Bereich der Chora, von dem das Kind sich 16sen
muss, um selbst Subjekt zu sein. Es tut dies, indem es in den taghellen viterlichen
Bereich des Symbolisch-Abstrakten, des differenzierten Begriffs und der Sprache,
iiberwechselt. Allerdings sehnt es sich zeitlebens nach dem nachtlich-miitterlichen
Raum zuriick, im Sinne einer Regression, die allerdings eine Auflosung des Selbst,
ein Verschlungenwerden durch das Miitterliche bedeuten wiirde. Die Chora ist also
faszinierend und abschreckend zugleich. Eine Integration gelingt, so Kristeva, in
der poetischen Sprache, in der die Chora in Form des Korperlichen, Rhythmischen
und des Klangs das Symbolische sprengt, was die Assoziationsbahnen, die unter
der geordneten Sprache verlaufen, sichtbar macht.” Sowohl der Entwicklungsprozess
Albertes als auch die Vorstellungen von Kunst, die der Roman entwirft, entsprechen
diesem Modell.

Thre ersten Verse, die in den nérdlichen Mondnichten entstanden sind, verwirft
Alberte, als sie nach Paris kommt. Sie spiirt eine innere Unruhe, »die nur das Leben
selbst stillen kann. Die sich berauschen kann an kleinen flatternden Strophen an
einem glasklaren Friithlingsabend oder in einer Mondnacht im August, die aber
rastlos und verzweifelt auf etwas anderes zusteuert, etwas Ungeahntes, weit weg und
dunkel.«** Diese Kunst durchdringt die Oberfldche und geht tiber die Vermittlung
eines sinnlichen Eindrucks hinaus.” Sie entspricht daher auch Sandels Darstellung
der Nacht, die das Atmosphérische tiberschreitet und sie mit Albertes existenzieller
Verzweiflung und Lebenskraft verbindet. Der Zugang zum Untergriindigen gelingt
somit, analog zu Albertes Wanderungen, gerade in den nichtlichen Stunden:

Bilder, Wortzusammenhange, die pl6tzlich brauchbar erscheinen, flieRen von innen he-
rauf. [...] Bringen sie dazu, in der Nacht aufzustehen wie friiher, um Einfalle zu notieren,

51 Vgl Julia Kristeva: Die Revolution der poetischen Sprache, Frankfurt a. M. 1978, 35 1L, 53,
67 ff.,, 107 ff. sowie Inge Suchsland: Julia Kristeva zur Einfithrung, Hamburg 1992, 88 ff.
Auch Bale (Anm. 47) bezieht sich in ihrer Interpretation des Romans auf Kristeva.

52 Sandel, Alberte og Jakob (Anm.6), 252 »[...] som bare kan stilles av livet selv. Som kan
beruse sig i sma, flagrende strofer en glasklar varkveld eller en nat med mane i august, men
som rastles og fortvilet higer mot noget andet, noget uanet, langt borte og dunkelt.« So ist
der Mond auch ein sehr typisches Symbol, Broberg bezeichnet Gedichte iiber den Mond
als Stapelware der Spatromantik. Vgl. Broberg (Anm. 1), 232. Vgl. auch Hareide (Anm. 33),
40 ff. und Mathisen, Livets strom (Anm. 23), 32 ff. und Ellen Rees: Figurative Space in the
Novels of Cora Sandel, Bergen 2012, 57 und 70, die allerdings nur auf die Landschaft als In-
spirationsquelle fiir Albertes Schreiben hinweist und die Bedeutung des Atmosphirischen
vernachldssigt.

53  Vgl. auch Sandel, Alberte og friheten (Anm. 37), 193 und Sandel, Bare Alberte (Anm. 47),
284. Zur Rolle der Kunst im Vitalismus vgl. auch Dam (Anm. 24), 97 ff.



219

Satze, einfache Worter. Was den Koérper angeht, flihlte er sich vom Nacken bis hinunter
in den groRen Zeh stark und geschmeidig an wie niemals sonst.**

Im dritten Band der Trilogie wird jedoch auch Albertes Ringen darum sichtbar, dem
Néchtlichen eine Form zu geben, die dem Tageslicht standhailt, aber so lebendig
bleibt, dass sie ihre Tiefe und die Nahe zum Leben nicht einbiifit:

Man muss lange mit einer Sache beschaftigt sein, bis sie aufhort, in ihrer Unférmigkeit
wehzutun, ihrem Geruch nach roher Materie, nach reiner Totgeburt. Pierre hat recht
von einem Fotus zu sprechen. Es dauert lange, bis diese Klumpen aus den Tiefen des Be-
wusstseins zu etwas geworden sind, was man den Augen der Anderen aussetzen kann.>

Von einer bloff mimetischen Kunst oder der bewussten Konstruktion grenzt sich
Alberte ebenso ab wie vom nichtlich-traumerischen Ahnen, das nicht ausgedriickt
werden kann. Kristevas Konzeption der poetischen Sprache klingt hierin an. Auch
wenn Sandels Konzeption der Nacht nicht deckungsgleich mit jener der miitterli-
chen Chora ist, zeigen sich deutliche Parallelen.”® Die Metapher des Gebérens ver-
weist daher nicht nur auf das Lebendige dieser Kunst, sondern auch auf die Proble-
matik weiblicher Autorschaft. So eréffnet das eigene Dasein als Mutter einen Zugang
zum Untergriindigen, sowohl Alberte als auch ihre Freundin Liesel schreiben und
malen anders, als sie schwanger sind.”” Es ist aber auch eine Bedrohung fiir das auto-
nome Dasein als Autorin und Subjekt in der symbolischen Sphire.*® Dies miindet
schlieSlich in der Loslosung Albertes von ihrer Familie:

Sie geht und wei im Grunde nur eins. Nun ist Schluss mit dem Tasten im Nebel nach
Wadrme und einem Hafen. [...] Man wird untergehen oder so stark werden, dass einen
nichts mehr aus der Bahn wirft. Sie spiirt etwas von der Kraft des absolut Einsamen.
Dann denkt sie an Brede [ihren Sohn, D. L.] und weiB, dass es mit der Unverletztbarkeit
so und so sein wird.>®

54 Sandel, Bare Alberte (Anm.47), 26 »Billeder, ordsammenheng, som med en gang synes
brukbare flyter op fra dyp langt inne [...] fikk henne op i nattens lop som for i tiden, for &
notere infall, setninger, enkelte ord. Om det s& var kroppen, kjentes den fra nakken og ned
i stortden sterk og smidig som aldrig ellers.«

55 Ebd., 38 »En skal veere langt med en ting, for den slutter & pine ved sin uformelighet, sin
dunst av réd materie, av ren dedfedsel. Pierre har rett i a tale om foster. Det varer lenge for
disse klumpene fra sinnets dyp er blitt noe en orker utsette for andres gine.«

56 Wie bei Kristeva erweisen sich im dritten Band auch die Traume als Vermittler zwischen
beiden Bereichen. Bezeichnend ist auch eine Diskussion iiber die Theorien Freuds, die San-
dels Roman ebenfalls mit der Psycholanalyse in Verbindung bringt. Vgl. ebd., 10 und 102 f.

57 Vgl. Sandel, Alberte og friheten (Anm. 37), 86, 220 ff. Vgl. auch Lervik (Anm. 18), 107.

58 Alberte findet zum Beispiel zwischen den Alltagspflichten als Mutter kaum Zeit zum
Schreiben. Vgl. dazu auch Hareide (Anm. 33), 55; Lervik (Anm. 18), 227 und Mathisen,
Livets strom (Anm. 23), 8 ff., die auch die Rolle der Frau im Vitalismus diskutiert.

59 Sandel, Bare Alberte (Anm. 47), 283 »Hun gar der og vet i grunnen bare ett. Na er det slutt
med famlingen i téke efter varme og efter havn [...] Det blir 4 g& under eller ogsa ga sig sa
bitterlig sterk at intet kan ramme en lenger. Hun fornemmer noe av den absolutt ensommes
kraft. S& husker hun Brede og vet at det blir s& som sa med usarligheten.«



220

Das konkrete Muttersein bleibt daher, ebenso wie die weibliche Sexualitdt, bei Sandel
ambivalent.®® Beide verweisen jedoch auf eine wichtige Dimension der Sandelschen
Nacht, die sich im Eingangszitat dieses Abschnitts zeigte: den Urgrund der Nacht,
der als tiefer Zusammenhang allen Seins und der Liebe imaginiert wird.®* Die kalte
und dunkle Einsamkeit bleibt im Roman stets bedrohlich, denn der Mensch sucht
nach Wiarme und Beziehung, nach der untergriindigen Wirklichkeit eines tiefen
Verbundenseins: »Diese »>Wirklichkeit« [gemeint ist hier die verborgene Wirklich-
keit des Daseins, D.L.], die vielleicht das Néchste ist, das Sandel als Ausdruck fiir
das Gottliche in ihrer Verfasserschaft hat, ist eine Kombination aus menschlicher
Wirme, Erotik und Kreativitit.«®* Es geht Alberte um ein Schreiben, das sich aus
diesen Quellen am Grund des Nachtlichen speist. Es ist somit letztlich auch nicht
geschlechtlich kodiert, sondern versucht, »ein wenig Wahres zu sagen.«** Das kann
allerdings immer nur versuchsweise gelingen: » Alles hitte besser geformt und besser
gesagt werden konnen. Aber stiickweise kam jedes einzelne Wort aus den unbekann-
ten Tiefen heraufgeflossen, wo sich die Wahrheit versteckt und woher sie aufsteigt,
verkleidet, nicht wiederzuerkennen wie im Traum, aber unumstof3lich. Darauf kann
sie sich stiitzen.«*

Der Eroberung der Sprache und des Symbolischen entspricht ein Riickzug der
dufleren Nacht im dritten Band der Trilogie. So findet die Arbeit am Manuskript
am Tag statt und damit in den gesellschaftlichen Raum hinein. Hareide weist da-
rauf hin, dass Alberte mit dem Verstecken ihrer Texte zu Beginn ein Potenzial zur
Originalitat zundchst nicht realisiert, weil es sowohl die sprachlichen als auch die
gesellschaftlichen Konventionen herausfordert. Dies entspricht ihrem Riickzug in

60 Diese wird im Roman sowohl mit dem Brutalen und Unheimlichen, als auch mit einer
zwischenmenschlichen Warme, Nihe und Miitterlichkeit verkniipft, die die Einsamkeit des
Ich auflést. Vgl. dazu Sandel, Alberte og friheten (Anm. 37), 67 £, 119 ff.

61 Mathisen sieht hier eine Verbindung zu den Konzepten Bergsons. Vgl. Mathisen, Livets
strom (Anm. 23), 14, 16.

62  Ellen Rees: Pa spor av modernismen i Cora Sandels Alberte-trilogi, in: Edda 2 (1997), 209-
220, hier: 211 »Den >virkelighet, som kanskje er det nermeste Sandel kommer til ett
uttrykk for det guddommelige i sit forfatterskap, er en kombinasjon av menneskelig veerme,
erotikk og kreativitet.«

63  Sandel, Alberte og friheten (Anm. 37), 284 »F4 sagt litt sannhet«. Dass die Geschlechter-
grenzen aufgehoben werden, zeigt auch die Nihe Albertes zum Schriftsteller Pierre. Beide
werden als »Nachtmenschen« gesehen, die sich mit der Tiefe des Daseins auseinander-
setzen und versuchen, das Nicht-Sagbare in ihrer Kunst auszudriicken. Ihnen stehen ihre
jeweiligen Ehepartner als tiichtige » Tagmenschen« gegeniiber, die dem Alltag, der Ober-
flache, dem Systematischen und der Form verhaftet sind. Auch die Figur der Malerin Liesel
steht fiir diese Konkurrenz: Sie weist einerseits ein intuitives Gespiir fiir die Farbe auf, ver-
dirbt ihre Kunstwerke jedoch immer wieder durch eine rational-bewusste Bearbeitung.
Vgl. dazu ebd., 20£,, 1921F, 53. Vgl. auch Bale (Anm. 47), 79 ft. Allerdings wird deutlich,
dass die untergriindigen Krifte bei Sandel weniger mit dem Animalischen oder der Gewalt
assoziiert sind, wie oft im méannlichen Vitalismus, vgl. Wennerscheidt (Anm. 44), 245 ff.,
so dass trotzdem eine miitterlich-weibliche Dimension sichtbar und wichtig ist, was den
Bezug zu Kristevas Konzept wiederum stiitzt.

64  Sandel, Bare Alberte (Anm. 47), 282 »Alt kunde vert bedre formet, bedre sagt. Men styk-
kevis kom hvert eneste ord flytende op fra de ukjente dypene, hvor sannheten gjemmer sig
og hvorfra den stiger frem igjen, omkledd, ukjennelig a se til som dremmen er det, men
ugjendrivelig. Det er hvad hun har 4 stette sig pé.«



221

die Nacht aus Scham im ersten Band, die sie nun iiberwindet.®® Bei ihrer Riickkehr
nach Norwegen erweist sich die Nacht auch als weniger bedrdngend, was fiir eine
Integration der inneren Krifte spricht, die nicht mehr im Widerspruch zu gesell-
schaftlichen Erwartungen stehen und das Ich dadurch herausfordern: »Zum ersten
Mal in diesem Leben ist die Natur Rahmen und Hintergrund, nicht das Pochende
und Fordernde, das eins mit einem wird, so dass es fast wehtut.«* Weiterhin erscheint
die Nacht nur noch in einer Szene als Raum der Einsamen und der Traurigkeit, in
einem Gesprach Albertes mit der Malerin Liesel iber deren Lebenssituation. Beide
werden vom Leuchtturm beleuchtet: »Man sieht es nicht, aber die Lichtschwingen
fegen tiber die Meeresoberfliche, lautlos und regelmiaf3ig wie Herzschldge. [...] Der
Leuchtturm in Penmarch signalisiert Leben, Tod, Leben, Tod mit unausweichlicher
Prazision.«% Deutlich wird hier, dass die Nacht ihre unmittelbare und bedriickende
Qualitdt eingebiifit hat. Das verdankt sich allerdings nicht ausschlief3lich der Ent-
wicklung der Protagonistin, ihrer grofleren Souverénitit und Reifung als Mensch,
sondern zeigt auch eine Entwicklung des Nacht-Motivs im Verlauf der Trilogie selbst
an. Dieses wird von der Darstellung des Atmosphdrischen in eine eher abstrakt-
symbolische Dimension iiberfiihrt, die das Nachtliche mit einer tiefen Lebendigkeit,
dem Schopferischen und den unterbewussten Anteilen des Menschen verkniipft,
den Tag hingegen mit der Rationalitidt und der Form. Beides bleibt dabei, so zeigte
sich, eng aufeinander verwiesen: sowohl der Mensch als auch das literarische Schrei-
ben konnen nur in der Wechselbeziehung beider Pole existieren.

Dorte Linke (Berlin)

65 Vgl. Hareide (Anm. 33), 42. Vgl. auch Andersen (Anm. 12), 84f.

66  Sandel, Bare Alberte (Anm. 47), 264 »For forste gang i dette liv er naturen ramme og bak-
grunn, ikke det pukkende og krevende som gjor sig til ett med en, og nesten smerter.« Vgl.
auch Bale (Anm. 47), 22; Hareide (Anm. 33), 53 f.; Andersen (Anm. 12), 90.

67 Sandel, Bare Alberte (Anm. 47), 41, 46 »En ser det ikke, men lysvingene soper havflaten,
lydlgse og regelmessige som hjerteslag. [...] Fyret i Penmarch signalerer liv, ded, liv, dod,
med usvikelig presisjon.«



222

17 Nordlicht: Tellurische Deutung und asthetische
Darstellung bei Alexander von Humboldt

Das Nordlicht, auch Polarlicht oder Aurora borealis' (wortlich: Morgenréte im Nor-
den), ist ein atmosphérisches Phanomen, das sich dem Zusammenspiel von solarer
Aktivitat und geomagnetischen Kriften verdankt. Nordlichter lassen sich nur an
einem klaren, dunklen Himmel beobachten” und treten besonders héufig in den
Polarregionen auf, in der sogenannten Nordlichtzone, die ungefihr 2.500 Kilometer
vom magnetischen Pol entfernt liegt und Nordskandinavien, Island, die Stidspitze
Gronlands und die nordlichen Kiistengebiete von Amerika und Russland umfasst.
Sie liegen meist 90 km bis 130 km tiber dem Erdboden, konnen sich aber in eine
Hohe von mehreren 100 Kilometern erstrecken. Polarlichter erscheinen ebenfalls am
Stidpol - man spricht dann vom Siidlicht oder von der Aurora australis — und diese
treten parallel zu den Nordlichtern auf. Auch um den magnetischen Siidpol existiert
eine Polarlichtzone. Da diese im Unterschied zur nérdlichen Zone allerdings haupt-
sachlich iiber dem Meer liegt, sind Beobachtungen von Siidlichtern deutlich seltener
als von Nordlichtern. Das Nordlicht entsteht, wenn elektrisch geladene Teilchen, die
von der Sonne ausgesandt werden, vom Magnetfeld der Erde in der Néhe der Pole
eingefangen werden und unter hoher Geschwindigkeit mit der oberen gasformigen
Schicht der Atmosphére zusammenstoflen. Durch diesen Zusammenprall wird der
Gasschicht Energie zugefiihrt, die in Form von Lichtstrahlen wieder freigesetzt wird.
Abhingig davon, auf welche Atome und Molekiile (Sauerstoff, Wasserstoff oder
Stickstoff) die elektrischen Partikel beim Zusammenstofy mit der Erdatmosphare
treffen, nimmt das Nordlicht unterschiedliche Farben an. Meist ist es, insbesondere
in den Polargegenden, gelblich-griin, kann aber auch, vor allem in Mitteleuropa,
eine rot-violette Farbung aufweisen. Diese bis heute wissenschaftlich akzeptierte Er-
klarung, wie Polarlichter entstehen, formulierte Ende des 19. Jahrhunderts als Erster
der norwegische Physiker Kristian Birkeland, der das Zusammenspiel von Sonnen-
winden mit dem Magnetfeld der Erde nachwies und beschrieb.’

Von den ersten systematischen Beobachtungen des Nordlichts im frithen 18. Jahr-
hundert bis zur solarphysikalischen Deutung des Phianomens an der Wende zum
20. Jahrhundert war es ein langer Weg. Voraussetzung, dieses Ritsel der Atmosphare
zu l6sen, war ein grundlegender Perspektivenwechsel. Solange das Nordlicht als rein

1 Der Ausdruck Aurora borealis wurde im 17. Jahrhundert geprégt. Galileo Galilei verwen-
dete die Formulierung boreale aurora, Pierre Gassendi beschrieb das Nordlicht unter dem
Namen Aurora borealis. Vgl. Galileo Galilei: Le opere, 2. Aufl.,, Florenz 1929-1932, Bd. 6,
137; Pierre Gassendi: Syntagma philosophicum, in: ders.: Opera omnia, Lyon 1658, Bd. 2,
63-111.

2 Nordlichter treten das ganze Jahr tiber auf, kénnen aber wegen der hellen Sommermonate
in den nordlichen Polargegenden nur in den Herbst- und Wintermonaten gesehen werden.

3 K. Birkeland hat als erster Wissenschaftler das Nordlicht experimentell erzeugt. Seine 1896
in verschiedenen Sprachen erschienenen Verdffentlichungen zu diesem Experiment gelten
als Auftakt der modernen Nordlichtforschung. Kristian Birkeland: Uber Kathodenstrahlen
unter Einwirkung von intensiven magnetischen Kriften, in: Zeitschrift fiir Elektrotechnik
14 (1896), 448-450, 475-482.



223

tellurisches Phanomen betrachtet wurde und man sich zur Ursachenerklarung - mit
Blumenberg gesprochen - auf die »Synopse der Erde als eines vielfaltigen Licht-
produzenten«* verlief3, solange also angenommen wurde, dass die Erde selbst das
Nordlicht generiere, war der Blick fiir die solarphysikalischen Zusammenhange ver-
stellt. Die Wissensgeschichte vom Nordlicht vor Birkelands Erklarung des Phéno-
mens liefe sich daher als ein Versuch verstehen, iiber die kopernikanische Krankung
hinwegzutrosten, indem man - wiederum mit Blumenberg - darauf pocht, »dafl
auch die Erde ein Stern sei«, der selbst leuchte und sich durch eine »authentische]...]
Zugehorigkeit zum Himmel« auszeichne.?

Der Verlauf dieser Geschichte zeigt aber, dass nicht nur iiber die >richtige< Deu-
tung des Phanomens, sondern auch iiber die Deutungshoheit gestritten wurde. Die
Nordlichtforschung erwies sich im 18., 19. und beginnenden 20. Jahrhundert als eine
Arena, in der sich die europdischen Nationen als fithrende Wissenschaftsnationen
profilieren und um internationales Ansehen konkurrieren konnten.®

»Kenntnisse von dem ratselhaften Meteore«” —
Die Wahrnehmung des Nordlichts

Nordlichter faszinierten die Menschen seit jeher. Beschreibungen, Illustrationen und
Erklarungsversuche dieses Lichtschauspiels lassen sich bereits in frithen Schriften
aus dem Fernen Osten, in Texten der griechischen und rémischen Antike oder in der
altnordischen Literatur nachweisen.® Aus moderner Sicht ist allerdings oft schwer
einzuschétzen, ob es sich bei den hier beschriebenen Erscheinungen wirklich um
Nordlichter im heutigen Sinn oder nicht um andere atmosphéarische Phinomene
handelte. Das Nordlicht ist ein fliichtiges und unregelméfig auftretendes Phanomen,
das, wie erwéhnt, vorwiegend in den Polargegenden erscheint, d. h. in Gegenden, die
diinn besiedelt sind, weitab von den Zentren europdischer Forschung liegen, zudem
lange Zeit wenig erforscht waren und tiber eine allenfalls rudimentédr ausgebildete
wissenschaftliche Infrastruktur verfiigten. Das erschwerte eine systematische Da-
tenerhebung und eine gemeinsame standardisierte Wissenschaftssprache. »Licht-

4 Hans Blumenberg: Die Lesbarkeit der Welt, Frankfurt a. M. 1989, 295. Einschrinkend sei
hier ergénzt, dass es bereits im 18.Jahrhundert Fiirsprecher einer nicht-tellurischen Er-
kldrung des Nordlichts gab. Bspw. vertrat der franzosische Astronom Jean Jacques d’Ortous
de Mairan die Auffassung, dass das Nordlicht mit der Sonne zusammenhinge, vgl. seinen
Traité physique et historique de 'aurore boréale, Paris 1733.

5  Ebd.,295f.

6  Vgl. Robert Marc Friedman: Making the Aurora Norwegian: Science and Image in the
Making of a Tradition, in: Interdisciplinary Science Reviews, 35/1 (2010), 52-70 sowie die
Zeitschriften-Spezialnummer: The History of Research into the Aurora Borealis, in: Acta
Borealia. A Nordic Journal of Circumpolar Societies 29/2 (2012).

7 Johann Chr. Poggendorf: Beobachtungen tiber das Nordlicht vom 7. Januar 1831, in: An-
nalen der Physik und Chemie 22 (= 98, 1831), 435.

8  Wilfried Schroder: Das Phanomen des Polarlichts. Geschichtsschreibung, Forschungser-
gebnisse und Probleme, Darmstadt 1984, 9-16; Asgeir Brekke, Alv Egeland: The Northern
Lights. Their Heritage and Science, iibers. v. James Anderson, Oslo 1994, 11 f,, 24-31.



224

meteor«, »Windlicht« oder »Erdlicht«® sind beispielsweise Bezeichnungen, die sich
in der Nordlicht-Literatur bis ins 19. Jahrhundert finden. Aus heutiger Perspektive
bestatigt diese Wortwahl einmal mehr, wie wenig man seinerzeit iiber die Ursachen
des Nordlichts wusste. Uberspitzt formuliert erweist sich die Wissensgeschichte vom
Nordlicht auch als eine Geschichte des Nicht-Wissens. '’

Der Beginn der neuzeitlichen Nordlichtforschung ldsst sich recht genau datieren:
esist der 6. Midrz 1716, als ein grofes Nordlicht {iber weiten Teilen Europas zu sehen
war, das von Irland bis zur russisch-polnischen Grenze reichte. Zu den Beobach-
tern dieser aufSergewohnlichen Erscheinung zahlte auch der berithmte Astronom
Edmund Halley. Er nahm seine Beobachtung zum Anlass, um im gleichen Jahr in
den Philosophical Transactions of the Royal Society einen Beitrag zum Nordlicht zu
veréffentlichen, in dem er die Entstehung des Phdnomens magnetischen Dampfen
aus der Erde zuschrieb, die sich mit der Luft vermischten." Fiir diese Formierungs-
phase der Nordlichtforschung, in der das Nordlicht zu einem Objekt wurde, das
empirisch untersucht und wissenschaftlich verstanden werden konnte, war Halleys
Beitrag von zentraler Bedeutung. Sein Ansehen als prominenter Repriasentant der
scientific community verlieh dem Gegenstand wissenschaftliche Dignitit, gab den
Rahmen vor, in dem sich das Verstindnis des Phdnomens zu bewegen und zu ent-
falten hatte - Beobachtungen und Messungen, die zugleich die neuen Erkenntnisse
iiber das Magnetfeld der Erde beriicksichtigen — und regte, wie der wissenschafts-
historische Verlauf zeigt, zu weiteren wissenschaftlichen Auseinandersetzungen an.'
Zu Recht ldsst sich daher behaupten, dass sich das Nordlicht als wissenschaftliches
Objekt zu Beginn des 18.Jahrhunderts herausbildete. Allerdings trat, unberiihrt
von epistemischer oder sozialer Konstruktion, ein weiterer Faktor hinzu, der eine
systematische Beobachtung des Nordlichts gerade zu diesem Zeitpunkt ermaglichte:
das Ende des sogenannten Maunder-Minimums. Das Maunder-Minimum, benannt
nach dem englischen Astronom E. W. Maunder, bezeichnet eine Periode geringer
Sonnenaktivitét, die etwa in den Zeitraum von 1645 bis 1715 fillt."” Dies wiederum
fuhrte dazu, dass im 17. Jahrhundert kaum Nordlichter zu sehen waren und dement-
sprechend wenig wissenschaftlich-empirische Untersuchungen und Beschreibungen
von Nordlichtern aus dieser Zeit vorliegen. Mit der Zunahme der solaren Aktivitit
im 18. Jahrhundert mehrte sich auch das Auftreten von Nordlichtern. Damit ein-
hergehend stieg die Zahl der Veroffentlichungen iiber das Nordlicht. Da aus den ge-
nannten Griinden allerdings eine breite Erfahrungs- beziehungsweise Datengrund-

9  »Lichtmeteor« und »Erdlicht« sind Ausdriicke Alexander von Humboldsts, vgl. Alexander
von Humboldt: Das Nordlicht, in: Meyer’s Volksbibliothek fiir Lander-, Vélker- und Natur-
kunde, Bd. 11, Hildburghausen, New York 1853, 93-101. Zum »Windlicht« vgl. Brekke,
Egeland (Anm. 8), 52.

10 Zum Konzept des Nicht-Wissens in der Wissensgeschichte vgl. insbesondere den mafige-
blichen Sammelband: Literatur und Nicht-Wissen. Historische Konstellationen 1730-1930,
hrsg. von Michael Bies und Michael Gamper, Ziirich 2012.

11 Edmund Halley: An account of the late surprizing appearance of the lights seen in the air,
on the sixth of March last; with an attempt to explain the principal phaenomena thereof, in:
Philosophical Transactions of the Royal Society of London 29 (1716), 406-428.

12 Schroder (Anm. 8), 49-57; Brekke, Egeland (Anm. 8), 55-75.

13 Schroder (Anm. 8), 41.



225

lage fehlte, die eine eindeutige Identifikation des Phanomens erméglicht hitte, und
weder standardisierte Beobachtungs- und Aufzeichnungsverfahren noch eine ver-
bindliche Terminologie entwickelt waren, ist, wie weiter oben bereits erwéhnt, bei
den angestellten Beobachtungen nicht immer klar, ob hier tatsdchlich Nordlichter
beschrieben worden sind. Ganz unterschiedliche Phdnomene konnten als Nordlicht
rubriziert werden, und man verlief} sich auf das Prinzip: »you know it when you see
it.«'* Das ldsst sich beispielsweise anhand der Aufzeichnungen nachweisen, die im
Rahmen eines der frithesten organisierten, internationalen Wissenschaftsnetzwerke,
der Societas Meteorologica Palatina (1780-1795)," entstanden. Die Mannheimer
Gesellschaft setzte sich zum Ziel, meteorologische Daten nach standarisierten Ver-
fahren und iiber einen gréfleren Raum' zu sammeln, die dann in einem eigenen
Jahrbuch, den Ephemerides Societatis Meteorologicae Palatinae, veroffentlicht wur-
den. Zu den unterschiedlichen atmosphérischen Phinomenen, die beobachtet und
beschrieben werden sollten, zéhlten aber nicht nur Temperatur, Luftdruck und Nie-
derschlag, sondern dariiber hinaus auch >Meteore« generell. Dazu wurde ebenfalls
das Nordlicht gerechnet, und dementsprechend finden sich in den Ephemerides rund
1.400 Berichte von Nordlicht-Beobachtungen aus ganz Europa. Diese Eintragungen
sind kiirzlich genauer untersucht worden, und es zeigte sich: »The statistical break-
down of the data thus demonstrates that somewhere around 50% of the records of
AB [Aurora Borealis] in the Ephemerides Meteorologicae are inconsistent with the
modern concept of the phenomenon.«”” Mangelndes empirisches Wissen nicht zu-
letzt tiber das Nordlicht in den Polarregionen diirfte der Grund fiir diese aus heutiger
Sicht »fehlerhaften< Wahrnehmungen und Eintragungen sein:

A number of atmospheric phenomena could easily have been reported to be aurora,
although they clearly were not, at least as understood today. In part lack of experience
in regular observation of aurora could result in misinterpreting other lights in the sky,
but also for many observers the features and habits of the northern lights were simply
still a puzzle for science.’®

Halleys richtungsweisende Beobachtungen verwiesen darauf, dass Nordlichter
mit dem Erdmagnetismus zusammenhdngen. Dieser Zusammenhang wurde im
18. Jahrhundert durch systematische Langzeitbeobachtungen weiter bestitigt. 1741

14 Per Pippin Aspaas, Truls Lynne Hansen: The Role of the Societas Meteorologica Palatina
(1781-1792) in the History of Auroral Research, in: The History of Research into the Au-
rora Borealis (Anm. 6), 157-176, hier: 166. Die beiden Verfasser weisen daher zu Recht
darauf hin, dass klimahistorische Daten quellenkritisch zu behandeln sind.

15 Zur Geschichte der Mannheimer Gesellschaft vgl. David C. Cassidy: Meteorology in Mann-
heim: The Palatine Meteorological Society, 1780-1795, in: Sudhoffs Archiv 69/1 (1985),
8-25.

16 Die Gesellschaft hatte 39 Messstationen. Zu den nordlichsten Stationen zihlten neben
Eidsberg und Spydeberg (im Siidosten Norwegens) Stockholm und Godthaab (Gronland).
Von der Gronlandischen Station sind allerdings kaum Wetterbeobachtungen registriert
worden.

17  Aspaas, Hansen (Anm. 14), 167.

18 Ebd., 168.



226

gelang dem schwedischen Astronomen und Direktor des Observatoriums in Upp-
sala Olof Hiorter der empirische Nachweis, dass sich die Normalbewegung der Mag-
netnadel stark verindert, sobald Nordlichter auftreten.'” Uber ein halbes Jahr lang
hat Hiorter die Magnetnadel im Observatorium Uppsala stiindlich beobachtet - er
konnte von insgesamt etwa 10.000 Beobachtungen berichten - und dadurch doku-
mentieren, dass Nordlichter und erdmagnetische Schwankungen gleichzeitig auf-
treten. Die Ursache fiir das Auftreten von Nordlichtern war damit natiirlich noch
nicht geklart, dazu mussten noch etwa 170 Jahre verstreichen. Hiorters Ergebnis, das
in der Fachwelt enthusiastisch als Jahrhundertentdeckung gefeiert wurde und das
Selbstbewusstsein der schwedischen Forschung im 18.Jahrhundert entscheidend
starkte, verdankte sich mehreren Faktoren: es stand ein geeignetes Instrument zur
Verfiigung, das Anders Celsius, Astronomieprofessor in Uppsala und Zusammen-
arbeitspartner Hiorters, eigens in London hatte anfertigen lassen, es handelte sich
auflerdem um systematische Langzeitbeobachtungen, und die Messungen in Upp-
sala konnten schliefllich stichprobenartig mit Beobachtungen, die an einem weit
entfernten anderen Ort, ndmlich in London, durchgefiihrt worden sind, verglichen
werden.”” Die hier genannten Aspekte sind insofern erwdhnenswert, als das Ver-
standnis des Phdnomens Nordlicht eng an das Verstindnis des Geomagnetismus
gekniipft ist. Pointiert konnte man sagen, dass die Nordlicht-Forschung ein Effekt
erdmagnetischer Forschungen ist. Im historischen Riickblick gesehen, war dieser
epistemologische Rahmen einerseits erkenntnisférdernd, da er weitere wissen-
schaftliche Untersuchungen anregte und strukturierte, andererseits verhinderte er
aber, dass der Sache auf den Grund gegangen werden konnte. Denn solange das
Nordlicht nur im Zusammenhang mit Geomagnetismus gesehen und als ein terres-
trisches Phdanomen betrachtet wurde, konnte man die Ursachen fiir sein Entstehen
nicht erkennen.

Dies triftt auch fiir die Nordlicht-Forschungen Alexander von Humboldts zu,
dessen Beitrdge zur Nordlichtforschung hier exemplarisch fiir das Verstdndnis von
Aurora borealis im ausgehenden 18. Jahrhundert und 19. Jahrhundert herangezogen
und néher dargestellt werden sollen.?» Humboldt hat {iber einen Zeitraum von 50
Jahren in unterschiedlichen Publikationskanilen zum Nordlicht veroffentlicht. Zu
seinen frithen Arbeiten zdhlen Aufsitze in der Zeitschrift Annalen der Physik (1808,
1827).2> Zu nennen sind weiterhin zwei kurze Ausziige aus einem Brief an Frangois

19 Vgl. Sven Widmalm: Auroral Research and the Character of Astronomy in Enlightenment
Sweden, in: The History of Research into the Aurora Borealis (Anm. 6), 137-156. Hiorter
veréffentlichte seine Ergebnisse 1747 unter dem Titel: Om magnet-nalens étskillige dndrin-
gar, som af framledne Professoren Herr And. Celsius blifvit i akt tagne och sedan vidare
observerade, samt nu framgifne af Olav. Petr. Hiorter, in: Kungl. Vetenskaps Academiens
Handlingar, 27-43.

20 Vgl. Widmalm (Anm. 19), 140 f.

21 Ich greife im Folgenden auf Uberlegungen zuriick, die ich bereits an anderer Stelle ver-
offentlicht habe: Marie-Theres Federhofer: »Magnetische Ungewitter« und »Erd-Lichter«.
Alexander von Humboldt und das Nordlicht, in: Zeitschrift fir Germanistik N.F. 24/2
(2014), 267-281.

22 Die vollstandigste aller bisherigen Beobachtungen iiber den Einfluf} des Nordlichts auf die
Magnetnadel; angestellt von Herrn Alexander von Humboldt, zu Berlin am 20sten Dec.



227

Arago, veréffentlicht in den Comptes rendus der franzdsischen Wissenschaftsaka-
demie (1837),% die Abschnitte im ersten und vierten Band des Kosmos (1845, 1858)*
sowie sein Beitrag fiir Meyer’s Volksbibliothek (1853).> Aus der tiberlieferten, von ei-
nem anonymen Zuhorer verfassten Mitschrift der Kosmos-Vorlesungen Humboldts
(1827/1828) geht auflerdem hervor, dass Humboldt sich auch in diesem Kontext
zum Phdnomen des Nordlichts geduflert hat.? Insbesondere seine Veroffentlichung
Das Nordlicht in Meyer’s Volksbibliothek soll im Folgenden als Referenztext dienen.

»Das Ende eines magnetischen Ungewitters«?” —
Die Deutung des Nordlichts

Zu seinen wichtigsten wissenschaftlichen Leistungen zdhlte Humboldt neben der
Pflanzengeographie und der Isothermen-Theorie die »Beobachtungen zum Geo-
magnetismus«.”® Seine Forschungen auf diesem Gebiet waren in mehrfacher Hin-
sicht innovativ, da sie das fachterminologische Begriffsrepertoire und die empiri-
schen Kenntnisse iiber geomagnetische Gesetzmifligkeiten erweiterten und dariiber
hinaus auch wissenschaftsorganisatorische Konsequenzen hatten. So fiihrte er den
bis heute gebrauchlichen Ausdruck »Magnetische Ungewitter« in die Fachsprache
ein® und publizierte die ersten tabellarischen Ubersichten iiber die Intensitit und
Inklination des Magnetfeldes mehrerer europdischer und siidamerikanischer Orte,

1806, in: Annalen der Physik 29 (1808), 425-429; Beobachtung eines Nordlichts in Berlin;
von Hrn. Alexander von Humboldt, in: Annalen der Physik 10 (= 86, 1827), 510-512.

23 Aurores Boréales (Extrait d’'une lettre de M. de Humboldt & M. Arago), in: Comptes rendus
hebdomadaires des séances de ’Académie des Sciences, Bd. 4 (Januar - Juni 1837), Paris
1837, 26; Action des aurores boréales sur I’ aiguille aimantée, in: ebd., 524.

24  Alexander von Humboldt: Kosmos. Entwurf einer physischen Weltbeschreibung, ediert
und mit einem Nachwort versehen v. Ottmar Ette, Oliver Lubrich, Frankfurt a. M. 2004,
100-105 (I, 198-208), 700-703 (IV, 142-148). Eher beildufig, in zwei Sitzen, wird das
Nordlicht auch im zweiten Band des Kosmos erwahnt: 373 (II, 375).

25 Humboldt, Das Nordlicht (Anm. 9). Dieser Beitrag ist nahezu identisch mit den Abschnit-
ten im ersten Band des Kosmos, allerdings verzichtet Humboldt hier auf die zahlreichen
Fufinoten.

26  Alexander von Humboldt: Die Kosmos-Vortrdge 1827/28 in der Berliner Singakademie,
hrsg. von Jiirgen Hamel, Klaus-Harro Tiemann in Zusammenarbeit mit Martin Pape,
Frankfurt a. M., Leipzig 2004, 184f. Vgl. auch die Veréffentlichung einer anderen ano-
nymen Mitschrift: Alexander von Humboldt: Vorlesungen tiber physikalische Geographie
nebst Prolegomenon {iber die Stellung der Gestirne. Berlin im Winter von 1827 bis 1828.
Erstmalige (unverdnderte) Veroffentlichung einer im Besitze des Verlages befindlichen
Kollegnachschrift, Berlin 1934, 88-90.

27  Humboldt, Das Nordlicht (Anm. 9), 94. Im Folgenden werden Zitate aus diesem Beitrag
unter Angabe der Seitenzahl direkt im Text nachgewiesen.

28 In einem Brief an Georg von Cotta vom 31.10.1854, hier zit. nach: Peter Honigmann: Ent-
stehung und Schicksal von Humboldts Magnetischen [sic] >Verein« (1829-1834) im Zu-
sammenhang mit seiner Rufllandreise, in: Annals of Science 41 (1984), 57-86, hier: 58. Vgl.
zum weiteren Kontext der erdmagnetischen Arbeiten Humboldts und zur einschlagigen
Forschungsliteratur Federhofer (Anm. 21), 270-275.

29 Vgl Heinz Balmer: Beitrdge zur Geschichte der Erkenntnis des Erdmagnetismus, Aarau
1956, 490; G.S. Lakhina, B. T. Tsurutani, W.D. Gonzalez, S. Alex: Art. »Humboldt, Ale-



228

indem er erstmals systematisch mittels der Schwingungszeit der Magnetnadel die
Stirke des Erdmagnetfeldes maf3. Dadurch hatte er »die nétigen erdmagnetischen
Daten erhoben und aus diesen das erste Naturgesetz beziiglich der Intensitét [des
Magnetfeldes; MTF] abgeleitet.«** Thm gelang dadurch der Nachweis, dass die In-
tensitit des Magnetfeldes zunahm, je weiter man sich vom Aquator entfernte.
Schlieffllich griindete er ein internationales Netzwerk zur Beobachtung erdmag-
netischen Schwankungen, den sogenannten Magnetischen Verein.* Erst in diesem
geomagnetischen Kontext gewann das Nordlicht Humboldts Interesse, da das Be-
obachten von Nordlichtern weitere Aufschliisse tiber die Wirkungsweise des Erd-
magnetfeldes versprach. Bezeichnenderweise steht sein Beitrag zum Nordlicht in
Meyer’s Volksbibliothek fiir Linder, Vilker- und Naturkunde hinter einem Beitrag
zum Magnetismus.

Die Reihe erschien von 1853 bis etwa 1860 in dem von Joseph Meyer gegriindeten
Bibliographischen Institut und umfasste ca. 100 Binde. Zielgruppe war ein breiteres
Lesepublikum, d. h. die Beitrdge sollten wissenschaftliche Erkenntnisse allgemein-
verstiandlich vermitteln. Das Bemerkenswerte an Humboldts Verdffentlichung in
dieser Reihe ldsst sich vor dem Hintergrund seiner weiter oben angefiihrten wis-
senschaftlichen Beitrage klarer konturieren. Wihrend er in diesen Zeitschriften-
aufsitzen eine detaillierte Beschreibung eines vereinzelt auftretenden Nordlichts
gibt, ansonsten aber auf jeden Versuch einer Ursachenerkldrung verzichtet, deutet
er das Phanomen in Das Nordlicht im Rahmen einer kosmologischen Theorie, die
den Zusammenhang und das Gleichgewicht tellurischer Krifte behauptet. »Haupt-
antrieb« seiner Forschungen war es, »die Erscheinungen der korperlichen Dinge in
ihrem Zusammenhange, die Natur als ein durch innere Krifte bewegtes und beleb-
tes Ganzes aufzufassen.«** Dieser Zielsetzung ordnet sich Humboldts Verstindnis
von Entstehung und Verlauf des Nordlichts insofern ein, als er den »Prozef} des
Nordlichts« als einen Akt der Wiederherstellung eines »gestorten Gleichgewichts«
(100) begreift. Ebenso wie bei einem »elektrischen Ungewitter« die »Entladung in
Blitzen« dessen Ende herbeifiihrt, ist die »prachtvolle Erscheinung des farbigen
Polarlichts [...] der Akt der Entladung« und damit »das Ende eines magnetischen
Ungewitters [...].« (94) Humboldts Hinweise auf die »Schwingungen der Nadel« und
die »groflen Stérungen des stiindlichen Ganges der Nadel« (94) bei magnetischen
Ungewittern belegen einmal mehr, dass er sich im seinerzeit giiltigen wissenschaft-
lichen Referenzrahmen bewegte, innerhalb dessen das Nordlicht als Resultat geo-
magnetischer Einfliisse verstanden wurde. Sein Vergleich des Nordlichts mit dem
Blitz ist in zweierlei Hinsicht aufschlussreich. Er legt zum einen nahe, dass es sich
auch beim Nordlicht um ein meteorologisches Phanomen handelt, eine Auffassung,
die sich nicht nur in Humboldts Formulierung »Lichtmeteor« niederschlagt — eine

xander von and Magnetic Stormsc, in: David Gubbins, Emilio Herrero-Bervera (Hrsg.):
Encyclopedia of Geomagnetism and Paleomagnetism, Dordrecht 2007, 404-406.

30 Karin Reich: Alexander von Humboldt und Carl Friedrich Gauf3 als Wegbereiter der neuen
Disziplin Erdmagnetismus, in: HiN [Humboldt im Netz] XII, 22 (2011), 36-55, hier: 51.

31 Zum Magnetischen Verein vgl. Honigmann (Anm. 28).

32 Humboldt, Kosmos (Anm. 24), 3 (I, VI).



229

seinerzeit verbindliche Sprachregelung® -, sondern von ihm auch explizit formuliert
wird: »die elektro-magnetische Lichtentwicklung [ist] Theil eines meteorologischen
Prozesses«. (96) Wie schon zu Zeiten der Societas Meteorologica fiel es der scientific
community zu Zeiten Humboldts schwer, das Nordlicht von anderen meteorologi-
schen Phdnomenen zu unterscheiden. Es wundert daher nicht, dass Humboldt auf
das Verhiltnis von Nordlicht und Wolkenformationen eingeht und ausdriicklich auf
den »Zusammenhang des Polarlichts mit den feinsten Cirrus-Wolkchen« (96) ver-
weist. Dies bestitigt die Bedeutung, die das Nicht-Wissen im Kontext der Nordlicht-
forschung seinerzeit hatte.

Mit dem Vergleich zwischen elektrischem und magnetischem Ungewitter setzt
Humboldt zum anderen zu einer sehr viel weiter reichenden Analogiebildung an,
die in eine hochst spekulative Letztbegriindung irdischen Lebens miindet. Denn
am Ende des Textes nennt er weitere »Beispiele irdischer Lichterzeugung« — Wetter-
leuchten, leuchtende Wolken, Meeresleuchten -, die wie das Nordlicht ein Beleg
dafiir sind, »daf3 die Erde leuchtend wird, dafd ein Planet [...] sich eines eigenen
Lichtprozesses fihig zeigt.« (100). Das Nordlicht wird, wie weiter vorne erwéhnt, zu
einem »Erdlicht« (100). Es ist nur eines von vielen Beispielen fiir das Vermogen der
Erde, selbst Licht zu generieren und fiir den »ununterbrochenen Lichtprozefl der
Erde« (100). Die Erde als lichterzeugender Planet: diese Perspektive gipfelt in den
Schlusssitzen in einer Deutung, die den Zusammenhang zwischen den anorgani-
schen und organischen Kriften der Erde behauptet und den »Zauber des Lichtes« als
zu »den organischen Kriften der Natur« (101) gehorend erklart. Freilich wird diese
Deutung eher poetisch dargestellt als empirisch nachgewiesen, es ist, wie Blumen-
berg bemerkt, »die Sprache, die diese Einheit stiftet.«** »Lichtschdumend krauselt
sich die tiberschlagende Welle, Funken spriiht die weite Fliche, und jeder Funke ist
die Lebensregung einer unsichtbaren Thierwelt. So mannigfaltig ist der Urquell des
irdischen Lebens.« (101) Als ein Lichtphdnomen unter anderen integriert sich das
Nordlicht der Einheit der Welt und wird als solches zur Ursache des Lebens erklart.

Humboldt bewegte sich mit seiner Erklarung des Nordlichts im Wissens- und
Verstandnisrahmen seiner Zeit und vertrat die seinerzeit geteilte Lehrmeinung,
dass sich das Phinomen erdmagnetischen Einfliissen verdanke. Wenig beeinflusst
zeigte er sich hingegen von Bestrebungen, die Nordlicht-Forschung zu einem na-
tionalen Profilierungsprojekt zu erklaren. Wie eingangs erwahnt, war die Frage
nach den Ursachen des Nordlichts nicht das einzige Problem, das die Forschung seit
dem 18.Jahrhundert beschiftigte. Seit das Nordlicht als wissenschaftliches Objekt
wahrgenommen wurde, stellte sich auch das Problem der Deutungshoheit. Wissen-
schaftshistorikerinnen und -historiker sind dieser Fragestellung erst kiirzlich in einer

33 Humboldt: Die vollstindigste aller Beobachtungen (Anm.22), 428. Es handelt sich hier
nicht um einen privaten Sprachgebrauch Humboldts. Das zeigt sich daran, dass auch
andere Wissenschaftler jener Zeit den Ausdruck als Synonym fiir Nordlicht verwendeten,
zum Beispiel Adolph Theodor von Kupfter: Ueber die unregelméfligen Bewegungen im tag-
lichen Gange der horizontalen Magnetnadel, in: Annalen der Physik und Chemie 16 (= 92,
1829), 131-138, hier: 137; Heinrich Wilhelm Dove: Ueber das Nordlicht vom 19. und 20.
December 1829, in: Annalen der Physik und Chemie 20 (= 96, 1830), 333341, hier: 333.

34 Hans Blumenberg: Die Genesis der kopernikanischen Welt, 2. Aufl., Frankfurt a. M. 1989,
Bd.1, 112.



230

eigenen Verdffentlichung nachgegangen, so dass ein paar kurze Bemerkungen hier
geniigen miissen. Die nordeuropéischen Lander definierten sich aufgrund ihrer geo-
graphischen Lage als besonders geeignet, das Phanomen zu beobachten und zu be-
schreiben, ein Vorzug, der ihnen von stidlicher gelegenen Lindern streitig gemacht
wurde.* In Norwegen, das erst 1905 unabhéngig wurde, avancierte die Nordlichtfor-
schung im ausgehenden 19. und beginnenden 20. Jahrhundert zu einem nationalen
Projekt, durch das man sich einen eigenen Platz im Kreis der etablierten Wissen-
schaftsnationen sichern wollte. So schrieb Kristian Birkeland um 1890 an seinen
Freund Vilhelm Bjerknes: »[...] we Norwegians shall force the Swedes to respect
us, we shall teach them a lesson.«* Doch das Problem von Lizenz und Kompetenz
in Sachen Nordlicht war nicht allein eine akademische Angelegenheit, die die Hie-
rarchie der Wissenschaftsnationen untereinander betraf. Gerade bei einem so fliich-
tigen und lokalen Phdnomen wie dem Nordlicht drangte sich auch die Frage auf, wer
am Wissensdiskurs teilnehmen durfte, ob etwa die Beobachtungen von Amateuren,
Reisenden oder lokalen, teilweise indigenen Bevolkerungsgruppen beriicksichtigt
oder gegeniiber dem Wissen des Experten marginalisiert wurden.*”

Die »Einzelheiten der Erscheinung in ein Bild zusammenfassen«3 —
Die Darstellung des Nordlichts

Humboldts Darstellungsweise des Nordlichts ist, wie Michael Bies es einmal im
Hinblick auf dessen pflanzengeographische Arbeiten nannte, von einer »doppelten
Epistemologie«*” geleitet. Sie bewegt sich zwischen der wissenschaftlich genauen Be-
schreibung empirisch beobachtbarer Fakten und einer Schreibpraxis, die diese Aus-
differenzierung wieder hintergeht. Wahrend er in den wissenschaftlichen Zeitschrif-
tenaufsdtzen seine Beobachtungen und Messergebnisse niichtern dokumentiert, die
Umstdnde, unter denen er diese Beobachtungen anstellte, beschreibt und damit fiir
deren Zuverldssigkeit garantiert, wihlt er in seinem Beitrag fiir Meyer’s Volksbiblio-
thek ein erkennbar anderes Stilregister. Nicht nur wird hier im Unterschied zu den
Zeitschriftenaufsitzen kein lokal auftretendes Nordlicht beschrieben. Humboldt
greift weiter aus, indem er das >Ganze« des Nordlichts darstellt, seine Ursache und
Funktion im Rahmen einer kosmologischen Theorie erkldrt und es als ein letzt-
lich globales Phanomen prasentiert, das die gesamte Erde betriftt. Dariiber hinaus
lasst sich der Text als Beispiel fiir jenes »>Humboldtian Writing« verstehen, tiber das

35 Vgl Friedman (Anm. 6); Aspaas, Hansen (Anm. 14); Per Pippin Aspaas: The Auroral Zone
versus the Zone of Learning. A Brief History of Early Modern Theories on the Aurora Bo-
realis, in: Per Pippin Aspaas, Marie-Theres Federhofer, Silje Gaupseth (Hrsg.): Travels in
the North. A Multidisciplinary Approach to the Long History of Northern Travel Writing,
Hannover 2013, 113-135.

36  Zit. nach Brekke, Egeland (Anm. 8), 98.

37 Vgl dazu die Beitrage in: The History of Research into the Aurora Borealis (Anm. 6).

38 Humboldt, Das Nordlicht (Anm. 9), 94.

39 Michael Bies: Naturgeschichten vom Nicht-Wissen. Alexander von Humboldts Das ndcht-
liche Thierleben im Urwalde, in: ders., Michael Gamper (Hrsg.): Literatur und Nicht-Wis-
sen. Historische Konstellationen 1730-1930, Ziirich 2012, 217-235, hier: 219.



231

Ottmar Ette, der diese Wendung im Anschluss an die Formulierung >Humboldtian
Science« pragte, ausfiihrt: »Eine Humboldtsche Wissenschaft wire ohne ein Hum-
boldtsches Schreiben unvorstellbar, wire es dem preuflischen Gelehrten ansonsten
doch niemals moglich gewesen, das Zusammengedachte auch als solches - und nicht
nur als Zusammengeschriebenes — zu prisentieren.«* »Zusammengedacht« prasen-
tiert wird das Nordlicht mittels textueller Strategien, die das Lichtphédnomen als ein
»Schauspiel« (96) und dramatisches Geschehen inszenieren. Die Prozessualitit und
Visualitdt des Vorgangs — ein Nordlicht kann oft iber mehrere Stunden lang beob-
achtet werden — versucht Humboldt mit rhetorischen Verfahren einzuholen und ab-
zubilden. Der Herausforderung, die »Erscheinung in ein Bild zusammen[zu]fassen«
(94), begegnet er sprachlich. Dass Humboldt sich bei der Beschreibung des Nord-
lichts in eine dichterisch-rhetorische Tradition stellt, lasst sich bereits daran ablesen,
dass er als Motto seines Beitrages einen fiinfzeiligen Auszug aus Barthold Heinrich
Brockes’ Gedicht Das Norder-Licht (1732) wahlt. Die hier verwendete Sprache ist
reich an Partizipialattributen (»lodernd«, »wallend«, »fliegend«, »strahlend«) und
Verben (»cirkeln«, »wirbeln«, »leuchten«, »wallen«, »erscheinen«), die erkennbar
den dynamischen Charakter des Vorgangs einfangen und die mit einer Nordlicht-
erscheinung verbundenen optischen Eindriicke wiedergeben. Womdoglich war Hum-
boldt von Brockes’ sprachlicher Ausdruckskraft fasziniert - jedenfalls verwendet er
dessen Formulierungen fast wortlich, wenn er die Nordlichterscheinung als einen
dramatischen Vorgang schildert und ihm eine spannungsreiche Dynamik verleiht,
die er arrangiert als eine Abfolge von Exposition (»Tief am Horizont [...] schwirzt
sich der vorher heitere Himmel«), steigender Komplikation (»Der Lichtbogen [...]
bleibt stehen [...], ehe Strahlen und Strahlenbiindel aus demselben hervorschieflen
und bis zum Zenith hinaufsteigen«), Hohepunkt (»Die magnetischen Feuersdulen
[...] vereinigen sich in ein zuckendes Flammenmeer«), Peripetie (»Nur in den selte-
nen Fillen gelangt die Erscheinung bis zur vollstindigen Bildung der Krone«) und
Schluss (»Es bleibt oft zuletzt von dem ganzen Schauspiel nur ein weifSes, zartes
Gewolk iibrig«) (95-96).

Mit literarischen Mitteln stellt Humboldt den bewegten Verlauf und die optischen
Effekte einer Nordlichterscheinung dar, da ihm, kénnte man im Riickblick sagen,
ein anderes Medium nicht zur Verfiigung stand. Bereits Ende des 19. Jahrhunderts
gab es vereinzelt Versuche, das Nordlicht zu fotographieren.* Doch erst 1909 gelang
es dem norwegischen Mathematiker und Nordlichtforscher Carl Stromer gemein-
sam mit O. A. Krogness, eine Spezialkamera zu entwickeln, durch die dann in den
folgenden Jahren erstmals systematisch Nordlicht-Fotographien angefertigt werden
konnten. Die Moglichkeit, Temporalitit und Visualitit der Nordlichterscheinung
nicht nur im Medium der Sprache, sondern in einem geeigneteren visuellen Me-
dium darzustellen, adressiert Humboldt zum Abschluss seines Nordlicht-Beitrages
in einem etwas enigmatischen Absatz im Kosmos — dieser Absatz fehlt in der Ver-
sion fiir Meyer’s Volksbibliothek -, in dem er auf Arbeiten des Konigsberger Pro-
fessors fiir Physik Ludwig Ferdinand Moser verweist: »Soll man es [das Licht] sich

40 Ottmar Ette: Literatur in Bewegung. Raum und Dynamik grenziiberschreitenden Schrei-
bens in Europa und Amerika, Weilerswist 2001, 223.
41 Brekke, Egeland (Anm. 8), 94.



232

gar noch verborgen, unentfesselt, in Ddmpfen gebunden denken, zur Erkldrung der
Moser’schen Bilder aus der Ferne, einer Entdeckung, in welcher uns die Wirklichkeit
bisher wie ein geheimniflschweres Traumbild erscheint?«** Die »Moser’ schen Bilder
aus der Ferne« beziehen sich auf Versuche des Physikers, mit Hilfe der Daguerreo-
typie, deren chemische Grundlagen ihm freilich unbekannt blieben, fotographische
Bilder auf Silberplatten herzustellen. Moser fithrte seine Versuche seit 1841 durch,
sie gelten als die ersten dieser Art in Deutschland. Humboldt registrierte die Ent-
wicklung einer neuen, visuellen Darstellungstechnik, die zu seiner Zeit freilich noch
auflerhalb der technischen Moglichkeiten lag und verband damit das Verlangen,
die >Wirklichkeit¢, wie sie >eigentlich« ist, zu prisentieren. Freilich, als eine Frage
formuliert - »Soll man das Licht sich gar noch verborgen denken [...]?« - ldsst er
zugleich und vielleicht nicht zu Unrecht in der Schwebe, ob das »geheimnifischwere
Traumbild« durch die »Moser’schen Bilder« tatsichlich entschleiert wird und ob
nicht letztlich auch die technisch-optische Wiedergabe eine Form der Darstellung
ist, die nach Deutung und sprachlicher Préasentation verlangt.

Marie-Theres Federhofer (Tromse)

42  Humboldt, Kosmos (Anm. 24), 105 (I, 208).



233

18 Regenbogen: Zur Poetisierung und
Okonomisierung eines Streits um Wissen
bei Gottfried Keller

Gottfried Kellers Sinngedicht (1881) beginnt in der »Studierstube eines Doctor Faus-
ten.«! In diesem Labor arbeitet der junge Naturforscher Reinhart an einem optischen
Versuch:

In der Mitte des Zimmers stand ein sinnreicher Apparat, allwo ein Sonnenstrahl einge-
fangen und durch einen Krystallkorper geleitet wurde, um sein Verhalten in demselben
zu zeigen und womdglich das innerste Geheimnis solcher durchsichtigen Bauwerke zu
beleuchten. [..] Als die Sonne einige Spannen hoch gestiegen, verschloR er wieder die
Fenster vor der schonen Welt mit allem, was draullen lebte und webte, und lieB nur
einen einzigen Lichtstrahl in den verdunkelten Raum durch ein kleines Lochlein, das er
in den Laden gebohrt hatte.2

Kein Regenbogen erscheint in diesem ersten Kapitel von Kellers Novelle. Auch im
weiteren Verlauf fehlt das Wetterphanomen. Doch die Experimentalanordnung weist
auf verschiedene historische Schichten des Wissens um die Himmelserscheinung.
Reinharts Versuch reproduziert Isaac Newtons rexperimentum crucis< aus der Mitte
des 17.Jahrhunderts, auf dessen Grundlage er seine optische Theorie formulierte
und die Erscheinung des Regenbogens sowie seine Farben erkldrte. Das Faustische
am jungen Naturforscher bezieht sich dagegen auf Goethes grof3e Tragodie sowie die
dortige Auseinandersetzung mit den Naturwissenschaften seiner Zeit. Dass Reinhart
durch seine Versuche bedngstigende Augenschmerzen bekommt und inspiriert durch
ein Epigramm, gefunden in einem Lessing-Band, sein Labor verldsst, erinnert zudem
an Goethes Newton-Kritik in Zur Farbenlehre sowie in einigen programmatischen
Gedichten aus diesem Kontext, in denen er mittels des Regenbogens die Differenz
zwischen Dichtung und experimentell-mathematischer Physik ausbuchstabiert.?
Mit Lessing und Goethe weist das Sinngedicht - ebenso wie andere literarische
Texte Kellers — auf jene konkurrierenden Wissensanspriiche, die sich um 1800
am Regenbogen manifestieren. Der Regenbogen gilt seit dem Beginn der Frithen
Neuzeit als unsicheres Wetterphdnomen, das gleichzeitig in Meteorologie, Optik,
Theologie, Kunst und Dichtung verankert ist. Deren Praktiken der Wahrnehmung,
Deutung und Darstellung sind zwar nicht durchgéngig kommensurabel, dennoch
fristen die verschiedenen Erkldrungen und Symboliken lange eine unproblematische
Koexistenz. Erst zu Beginn des 19. Jahrhunderts werden diese Differenzen zum Aus-
druck eines Ringens von Naturwissenschaften und Kiinsten um Deutungshoheit,

1 Gottfried Keller: Sinngedicht, in: ders.: Simtliche Werke, Bd. 7, hrsg. von Walther Morgen-
thaler, Basel, Ziirich 1998, 9.

2 Ebd, 10.

3 Ambros P. Speiser: Goethe und der Regenbogen. Dispersion, Herausforderungen fiir einen
Dichter, in: Schweizer Monatshefte 76/10 (1996), 22; Manfred Wenzel: Art. >Regenbogens,
in: Goethe Handbuch, Bd. 2, hrsg. von Manfred Wenzel, Stuttgart, Weimar 2012, 611 f.



234

in dem nicht nur die endgiiltige Erkldrung des Wetterphdnomens gesucht, sondern
auch die Macht, Wissen und Nicht-Wissen zu scheiden, beansprucht wird.*

Dass Reinhart in Kellers Sinngedicht seine Studierstube verlasst und ins >Leben
zuriickkehrt, verleitet zur Annahme, die Novelle beziehe im vermeintlichen Streit
der >zwei Kulturen« eine eindeutige Position.” Dieser Schluss wire aber voreilig. Das
Sinngedicht Kellers favorisiert nicht eindeutig einen dichterischen gegeniiber einem
naturwissenschaftlichen Weltzugang. Wie im zweiten Teil des vorliegenden Artikels
gezeigt wird, gilt dies noch ausdriicklicher fiir andere Texte Kellers: Die Novelle Klei-
der machen Leute sowie sein letzter Roman Martin Salander bedienen sich sowohl
des disziplindr geprigten Wissens iiber Regenbogen als auch der unterschiedlichen
Epistemopraktiken und entwickeln eine Poeto-Okonomie, durch die der Regenbo-
gen literarisch materialisiert wird.

Eine schillernde Himmelserscheinung: Kurze Wissensgeschichte
des Regenbogens

Als sehr grof3es, farbenprichtiges, nicht regelmafliges und fliichtiges Wetterphano-
men stof8t der Regenbogen seit der Antike auf Aufmerksamkeit. Die Beschreibung,
die bereits alle wichtigen Phanomene benennt, die die atmospharische Optik, die
Wahrnehmungstheorie und die Kunst bis in das spite 19. Jahrhundert beschiftigen
wird, leistet bereits Aristoteles.® Trotzdem bleibt die Beobachtung des Regenbo-
gens seiner Deutung und Darstellung untergeordnet, was sich insbesondere auch in
den Abbildungen des Wetterphdanomens in Gemélden akzentuiert: Bis ins 19. Jahr-
hundert erfolgt die Darstellung des Regenbogens geméifl kosmologischer und re-
ligioser Symbolik (z. B. in der Zahl und Auswahl der Farben’) sowie kompositori-
scher Kriterien (z. B. Ort des Bogens bzw. seine Form).® Nicht zuletzt die zahlrei-
chen Unklarheiten werden durch kosmologisches, religioses und auch ésthetisches
Wissen stabilisiert. Am Lichtbogen wird die unsichtbare Ordnung des Kosmos
sichtbar.

Bis in die Frithe Neuzeit zeitigt diese Konstellation des Wissens immer wieder
neue Erklarungen des Regenbogens, nur unwesentlich variiert werden jedoch die
Kriterien fiir das, was als Wissen akzeptiert wird.” Eine verdnderte wissenschaftli-

4 Vgl zur Wissensdynamik um 1800: Michael Gamper: Einleitung, in: Michael Bies, ders.
(Hrsg.): Literatur und Nicht-Wissen. Historische Konstellationen 1730-1930, Ziirich 2012,
16. Vgl. zu Wissensanspriichen Rainer Godel: Literatur und Nicht-Wissen im Umbruch,
1730-1810, in: ebd., 39-57, hier: 40.

5 Vgl Gerhard Kaiser: Experimentieren oder Erzihlen? Zwei Kulturen in Gottfried Kellers
Sinngedicht, in: Jahrbuch der deutschen Schillergesellschaft 45 (2001), 278-301.

6 Vgl Bernard Maitte: Histoire de I'arc-en-ciel, Paris 2005, 36.

7 Vgl. Jorg Jewanski: Von der Farbe-Ton-Beziehung zur Farblichtmusik, in: ders., Natalia
Sidler (Hrsg.): Farbe — Licht — Musik. Synisthesie und Farblichtmusik, Bern u.a. 2006,
134f.

8  Vgl. Werner Busch: Joseph Priestleys Optik in Newtons Bahnen und die Darstellung des
Regenbogens, in: ders. (Hrsg.): Verfeinertes Sehen. Optik und Farbe im 18. und frithen
19. Jahrhundert, Miinchen 2008, 85.

9  Vgl. Maitte (Anm. 6), 98-102 und 148.



Regenbogen 235

Abb.18.1 Schema der Refrak-
tion bei Descartes (Quelle:
René Descartes: Discours de la
Méthode, Paris 1637, 337).

che Praxis bringt diese Episteme aber im 17. Jahrhundert in Bewegung. Nach Vor-
arbeiten von Johannes Kepler'® ist es 1637 René Descartes Methode in Discours
de la méthode, die einen Paradigmenwechsel in der optischen Untersuchung des
Wetterphdnomens auslost. Diese Methode besteht erstens in der Reproduktion
des Wetterphdnomens im Experiment und zweitens in seiner geometrisch-mathe-
matischen Berechnung.!" Descartes induktiv-deduktives Vorgehen wird fortan die
atmosphirische Optik hinsichtlich des Regenbogens prigen, wobei die Versuche nur
Daten liefern, deren Richtigkeit das rechnerische Kalkiil erst nachtréglich sicher-
stellt.'? Letzteres weist auf zwei weitere Aspekte in Descartes Ausfithrungen zum Re-
genbogen, die fiir die Verteilung von Wissen und Nicht-Wissen von Bedeutung sind.

Erstens trennt Descartes in seiner Epistemologie die sinnliche Perzeption sowie
ihre mentalen Repréisentationen von der Essenz der Objekte. Die Wahrnehmung
sagt nichts iiber die physikalische Realitdt aus. Erst die rationale Betrachtung erlaubt
eine Aussage tiber die Beschaffenheit der Welt."* Zweitens werden seine schema-
tischen Darstellungen stilbildend in der wissenschaftlichen Vermittlung des Wissens
iiber Regenbogen.

Wihrend Descartes’ optische Erkldrung des Phdnomens in den Kiinsten kaum
Wirkung zeigt, beschiftigt sich die atmosphérische Optik im 17. Jahrhundert ins-
besondere mit seiner Korpuskulartheorie des Lichtes.! Auch Newton reiht sich in

10 Vgl Maitte (Anm. 6), 131-135; Alexander Kosénina: Naturkundlich entzaubert, poetisch
verzaubert. Der Regenbogen in Kunst und Literatur (von Brockes bis Goethe), in: Zeit-
schrift fiir Germanistik N. E 14/2 (2014), 244-255, hier: 244.

11 René Descartes: Discours de la méthode, Paris 1637, 250-271.

12 Vgl. Maitte (Anm. 6), 150.

13 Vgl ebd., 142.

14 Vgl Raymond L. Lee, Alistair B. Fraser: The Rainbow Bridge. Rainbows in Art, Myth, and
Science, University Park 2001, 193; Maitte (Anm. 6), 155-168.



236

Abb.18.2 Schema der Refraktion und der Spektralfarben bei Newton (Quelle: Isaac Newton:
Opticks, London 1704, 173).

diese Forschungsrichtung ein. Der Regenbogen ist fiir ihn jedoch bedeutender als fiir
Descartes. Vom Demonstrationsobjekt wird er insofern zum >epistemischen Dingx
als das Wetterphdnomen von Beginn an Newtons optische Forschung ausrichtet.®
Die ersten Spuren seiner Beschiftigung mit dem Regenbogen datieren aus seiner
Studentenzeit, als er sich mit Descartes’ Experimenten auseinandersetzt und eigene
Versuche konzipiert. Aus diesen sowie seiner Vorlesung iiber Optik 1669 geht das
Manuskript Lectiones Opticae hervor. Die Lectiones belegen, dass Newton als einer
der ersten seiner Zeit die Experimente in ein dunkles Zimmer und somit die Be-
obachtung von Wetterphinomenen in den Innenraum verlagert'® - eine Anderung
der Praxis, die Newton im Brief an Oldenbourg 1672 als entscheidenden Schritt
inszenieren und Goethe tiber hundert Jahre spater erziirnen wird."”

Dieses Experiment ist gleichermaflen fiir seine atmosphirische Optik wie fiir
die Erkldrung des Regenbogens wegweisend: Weil das einfallende Sonnenlicht auf-
gespalten und verzerrt an die Wand projiziert wird, kann es sich nicht um ein Abbild
der Sonne handeln, sondern muss die Folge einer Refraktion sein. Eher beildufig

15 Vgl. Hans-Jorg Rheinberger: Experimentalsysteme und epistemische Dinge, Géttingen
2001, 24f.

16 Vgl. Maitte (Anm. 6), 70.

17 Vgl. Albrecht Schéne: Goethes Farbentheologie, Miinchen 1987, 129 f.



237

erwahnt Newton, »[that] they [die gebrochenen Strahlen, SR] generate in order these
colors, red, yellow, green, blue, and purple, together with all the intermediate ones
that can be seen in the rainbow.«'® Die Farben des Regenbogens werden damit zur
Folge der Lichtbrechung. Mittels weiterer Experimente leitet Newton die zwei fun-
damentalen Prinzipien seiner Optik her: Erstens konnen die Farben, die durch die
Refraktion im Prisma entstehen, nicht mehr weiter gebrochen werden. Zweitens ist
das Sonnenlicht ein heterogenes Biindel aus verschiedenen spektralen Farben, auch
wenn sie im weiflen Licht nicht sichtbar sind."”

In Opticks widmet Newton dem Regenbogen ein kleines Kapitel, das zwei wichtige
Neuerungen einfiihrt: Erstens kalkuliert er mit Hilfe von Differentialgleichungen die
Positionen von tertidren, quartiren usw. Bogen,” die allesamt mit blofSem Auge in den
damaligen Versuchsanordnungen nicht beobachtet werden konnten. Nach der Iso-
lation von Wetterphdnomenen im Innenraum erklart somit die Mathematik nicht nur
das sinnlich Wahrnehmbare, sondern erschlief3t auch das Unsichtbare. Zweitens zahlt
Newton jetzt plotzlich sieben Farben im Regenbogen, »from the inside of the Bow to
the outside in this order, violet, indico, blue, green, yellow, orange, red.«*! Die Hin-
zuftigung von Orange und Indigo zu den Spektralfarben ist nicht neuen Experimenten
oder einer Neueinteilung des Farbspektrums geschuldet. Wie Maitte {iberzeugend
zeigt, ist die Erweiterung vielmehr Folge des Erbes antiker Kosmologie und judaisch-
christlicher Symbolik.?? Anders als Descartes reaktiviert Newton trotz mathematischer
Rationalisierung also wieder den kosmologischen Bodensatz der Farbtheorie.

Trotz dieser impliziten Kosmologie und einiger Erklarungsliicken® setzt sich
Newtons Verstindnis des Regenbogens in der Physik flichendeckend im Europa
des 18. Jahrhunderts durch. In der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts verscharft sich
zwar noch einmal die physikalische Debatte, wobei besonders das Modell des Lichts
im Vordergrund steht.** Aber der Spezialisierungsgrad der Disziplinen ist zu diesem
Zeitpunkt bereits derart fortgeschritten, dass diese Theorien in der Philosophie, den
Kiinsten und der Literatur fast keine Resonanz mehr erzeugen.” Einige Jahrzehnte
frither, unmittelbar nach 1800, intensiviert sich jedoch ihre Reaktion auf die atmo-
sphérische Optik, die zuvor kaum beachtet wurde, auf unterschiedliche Weise. Zum
einen provoziert das experimentell-mathematische Wissen neue Wahrnehmungen,
Deutungen und Darstellungen des Regenbogens in den Kiinsten und der Literatur.?
Zum anderen 16st Newtons Explikation des Regenbogens trotz dieser integrativen

18 Isaac Newton: The Optical Papers of Isaac Newton, Bd. 1, Cambridge 1984, 51.

19 Vgl ebd., 200f.

20 Vgl ebd, 127f.

21 Vgl ebd.

22 Vgl. Maitte (Anm. 6), 183-187.

23 Vgl. Lee, Fraser (Anm. 14), 205; Maitte (Anm. 6), 225f.

24 Vgl Maitte (Anm. 6), 223-260.

25 Vgl Busch (Anm. 8), 81; Lee, Fraser (Anm. 14), 205; Maitte (Anm. 6), 232 f.

26 Die englischen Maler Ian Constable und William Turner versuchen das physikalische
Wissen in ihren Gemélden zu integrieren. 1831 malt Constable auch den wohl ersten na-
turgetreuen Doppelregenbogen. In weiteren Bildern weicht er aber aus dsthetischen und
politischen Griinden wieder in Form und Farbe von der atmosphirischen Optik ab. Vgl.
Busch (Anm. 8), 79 und 85. Ferner: vgl. Susanne Rother: Der Regenbogen. Eine malerei-
geschichtliche Studie, Koln u. a. 1992, 94-96.



238

Bemiihungen heftige Exklusionsbestrebungen aus. In der Kritik steht der eklatante
Widerspruch zwischen der Optik, die sieben Grundfarben definiert, aus denen sich
alle anderen Farben bilden, und der malerischen Praxis, die nur deren drei kennt.
Aber auch die Epistemologie der Naturwissenschaft stof3t auf Widerstand, der vor
allem bei John Keats,?”” Arthur Schopenhauer® oder Johann Wolfgang Goethe zum
Ausdruck kommt. Weil Goethes Argumentation gegen Newton ausfiihrlich und fiir
Keller direkter Bezugspunkt ist, wird sie folgend exemplarisch ausgefiihrt.

Goethe bezieht sich in Briefen, Gedichten und vor allem in Zur Farbenlehre aus-
driicklich auf Newtons atmosphiérische Optik. Obwohl er anfinglich dessen Vor-
gehensweise nicht abzulehnen scheint,” entwickelt er sich zu dessen radikalstem
Gegner.” Goethes Furor richtet sich vor allem gegen die Methodik: Zugunsten der
experimentellen Vorgehensweise »mufl er Sinne, sinnlichen Eindruck, Menschen-
verstand, Sprachgebrauch und alles verleugnen, wodurch sich jemand als Mensch,
als Beobachter, als Denker betitigt.«’* Goethes phanomenologischer Blickwinkel
unterscheidet sich vom experimentell-mathematischen Ansatz der Physik insofern,
als er die Moglichkeit des Erkennens an den Sinnesapparat bindet,”> der mit der
Wahrnehmung und der Welt in einer pristabilisierten Harmonie steht,” die durch
Instrumente nur verwirrt wird. Im Aufsatz Entoptische Farben (1817) definiert Goe-
the den Regenbogen als eigentliches Abbild der Sonne im Regentropfen und grenzt
sich von der Erklarung der atmosphirischen Physik seit Descartes ab.** Mit dieser
Erkldrung wendet er sich aber auch gegen die Annahme eines heterogenen weiffen
Lichts. Nicht zuletzt aus theologischen Griinden ist fiir ihn das weifle Licht eine
Einheit und nicht spaltbar.’® Der Darstellung einer ganzheitlichen, staunenden Na-
turerfahrung - im Gegensatz zum naturwissenschaftlichen »Glaspriigel des Satans-
engels«*® — dienen in Goethes Literatur wiederum die Regenbdgen.

Trotz dieser erkenntnistheoretischen Position geht Goethe nicht davon aus, dass
die Farben an sich gesehen werden. Im Gegenteil, er steht in der Tradition Leibniz’
und Kants, fiir die der Regenbogen ein Phianomen zwischen Illusion und Realitt
darstellt, da er keine Einbildung ist, aber auch keine substanzielle Existenz besitzt.?”
Goethe fiihrt diese phanomenologische Bestimmung zu Beginn des Versuch einer
Witterungslehre (1825) in eine Medialitdt des Gottlichen iiber: »Das Wahre, mit dem

27  Vgl. zum Beispiel Philip Fisher: Wonder, the Rainbow and the Esthetics of Rare Experience,
Cambridge u. a. 1988, 87-93; Lee, Fraser (Anm. 14), 205; Maitte (Anm. 6), 217 f.
28 Vgl. zum Beispiel Arthur Schopenhauer: Die Welt als Wille und Vorstellung, Leipzig 1819,

272 1.
29  Schone (Anm. 17), 40.
30 Ebd, 38.

31 Johann Wolfgang Goethe: Zur Farbenlehre, in: ders.: Sémtliche Werke nach Epochen seines
Schaffens. Miinchner Ausgabe, Bd. 10, hrsg. von Karl Richter u. a., Miinchen 2006, 388.

32 Vgl Maitte (Anm. 6), 214.

33 Vgl Schone (Anm. 17), 127.

34 Kosénina (Anm. 10), 251.

35 Vgl Schone (Anm. 17), 32-44.

36 Vgl ebd, 131.

37 Vgl Maitte (Anm. 6), 202-204.



Regenbogen 239

Abb.18.3 Illustration mit
Schema von Refraktion bei
Scheuchzer (Quelle: Johann
Jacob Scheuchzer: Physica
Sacra, Augsburg 1731, Bd. 1,
60 (Tab. 66)).

Gottlichen identisch, 143t sich niemals von uns direkt anerkennen, wir schauen es nur
im Abglanz, im Beispiel, Symbol, in einzelnen und verwandten Erscheinungen [...].«**
Gerade wegen der Bedeutung der Mediation fiir Goethes Epistemopraxis darf
trotz erkenntnistheoretischer und theologisch fundierter Vorbehalte die Medien-
kritik nicht ignoriert werden. Goethes Unbehagen bezieht sich auch auf eine neue
Form der Wissensproduktion und Vermittlung. Wie bereits angemerkt, setzt sich mit
Descartes Discours de la méthode die graphische, tabellarische und diagrammatische
Darstellung physikalischer Inhalte durch, die auch in Newtons Opticks weitergefiihrt
wird.* Besonders die Graphiken Descartes und Newtons erfahren zahlreiche Re-
produktionen und werden immer farbiger, figiirlicher und naturgetreuer.

38 Goethe: Versuch einer Witterungslehre (1825), in: ders.: Sdémtliche Werke nach Epochen
seines Schafffens. Miinchner Ausgabe, Bd. 13.2, hrsg. von Karl Richter u. a., Miinchen 2006,
275-302, hier: 275.

39 Die Bedeutung dieser Darstellungsformen zeigt sich auch in der Rezeption von Newtons
atmosphdrischer Optik, die zunédchst wohl wegen fehlender Explikation durch Grafiken
und Diagramme sehr verhalten ist (vgl. Lee, Fraser [Anm. 14], 201) und sich im 18. Jahr-
hundert durch eine weitgehend auf Mathematik verzichtende Demonstrationspraxis auch
auferhalb akademischer Kreise durchsetzt (Busch [Anm. 8], 791.).



240

Goethe ist sich der Verdnderung der Wissensproduktion durch den Wechsel in
der Medienpraxis sehr bewusst, beurteilt sie aber negativ. Fiir ihn sind Graphiken
und Diagramme gegeniiber der Anschauung sowie der Malerei und der Literatur
benachteiligt:

Die Linearzeichnungen jedoch, welche er [Descartes, SR], um den Vorgang deutlich zu
machen ersinnt, stellen keineswegs die Sache dar, sondern deuten sie nur an. Diese
Figuren sind ein abstraktes kompendioses Sapienti sat, belehren aber nicht tiber das
Phdanomen [..]. Und so konnten diese Cartesischen, einzelne Strahlen vorstellenden
Linien der Newtonischen Erklarung des Regenbogens giinstig erweisen.*

Es zeigt sich hier Goethes Bewusstsein fiir die imaginative und produktive Kraft der
Darstellung und ihren Einfluss auf das Wissen. Fiir den Weimarer sind die Krafte
dieser wissenschaftlichen Praxis suspekt, da die Grenze zum modalen Nicht-Wissen
suspendiert wird. Keller eignet sich dagegen genau diese produktive Relation von
Nicht-Wissen und Medien an, die sich besonders in seinen >Regenbdgen< heraus-
kristallisiert.

Poetik der Refraktion und Reflexion: Kleider machen Leute

Bereits in seiner Ausbildung zum Landschaftsmaler in den 1840er Jahren kommt
Gottfried Keller mit der Spektraltheorie, der theologischen sowie der alltdglichen
Symbolik des Regenbogens in Berithrung. Zwar malt er keinen Regenbogen, aber
in seinen frithen Gedichten sind sie ein hdufig und vielfiltig verwendetes Motiv,
anhand dessen er sich sowohl mit dem idealistischen und romantischen Erbe aus-
einandersetzt*! als auch iiber die Epistemopraxis von Naturwissenschaft und Dich-
tung reflektiert.”? An die Mediationen von Wissen und Nicht-Wissen, die auch den
Streit um den Regenbogen um 1800 pragten, schliefit aber in besonderer Weise
Kellers Novelle Kleider machen Leute (1873) an. Obwohl der Text sich nicht wie
das Sinngedicht mit den Epistemopraktiken von Wissenschaft, Kunst und Dichtung
beschiftigt, thematisiert er durch den Regenbogen die produktiven Relationen zwi-
schen Schein und Sein, Wahrem und Unwahrem beziehungsweise Materiellem und
Immateriellem. Dazu sind verschiedene Vermittlungen notwendig, die vorwiegend
von einem besonderen Medium geleistet werden: dem Schneidergesellen Wenzel
Strapinski.

Nachdem dieser deutsche Lohnarbeiter die Provinzstadt Seldwyla wegen eines
Konkurses verlassen hat, wird er im benachbarten Goldach nicht zuletzt aufgrund

40  Goethe (Anm. 31), 660. Vgl. ferner: Kosénina (Anm. 10), 252.

41 Vgl zum Beispiel Gottfried Keller: Regen-Sommer, in: ders.: Simtliche Werke, historisch-
kritische Ausgabe, Bd. 13, hrsg. von Walter Morgenthaler, Basel, Ziirich 2008, 34f,; ders.:
Winter, in: ebd., 38-41; ferner: ders: Mitgift, in: ders.: Simtliche Werke, Bd. 9, Basel, Ziirich
2009, 80.

42  Gottfried Keller: Denker und Dichter, in: ders.: Simtliche Werke, historisch-kritische Aus-
gabe, Bd. 13, hrsg. von Walter Morgenthaler, Basel, Ziirich 2008, 134.



241

seiner eigenwilligen Kleidung und seiner Schweigsambkeit fiir einen polnischen
Herrn oder Grafen gehalten. Der Missverstandene l6st diesen Irrtum nicht nur nicht
auf: Er fallt vielmehr seine Kostiimierung als Graf Wenzel Strapinski trotz anfing-
lichem Zoégern immer besser aus. Diese allmdhliche Verwandlung zum Grafen wird
in der Novelle mit dem Erscheinen eines Regenbogens verglichen. Als Wetterpha-
nomen taucht dieser in Kleider machen Leute nicht auf. Dafiir wird er als Gleichnis
und Metapher zum Modus der Mediation, hier genauer: Poetik. An den zentralen
Wendepunkten der Handlungen erscheinen nur Regenbogen.

Am ersten Wendepunkt der Novelle, als Strapinski sich endgiiltig gegen eine
Flucht aus der nicht gewollten Maskerade entscheidet, werden die Vorgiange in Gold-
ach mit zwei Regenbogen-Gleichnissen beschrieben:

Nun war Geist in ihn gefahren. Mit jedem Tage wandelte er sich, gleich einem Regen-
bogen, der zusehends bunter wird an der vorbrechenden Sonne. Er lernte in Stunden, in
Augenblick, was andere nicht in Jahren, da es in ihm gesteckt hat, wie das Farbenwesen
im Regentropfen.*

Im ersten Gleichnis erscheint Strapinski als Medium, der den Goldacher Reichtum
sowie die Sehnsucht nach Aristokratie und Exotik zu visualisieren vermag.** Physi-
kalisch korrekt, gewinnt dieser Regenbogen allmidhlich an Farben und wird kriftiger,
was auch auf die Prozessualitdt des Geschehens hinweist.

Weitaus dunkler ist das zweite Gleichnis. Die atmosphidrische Optik geht seit
Descartes davon aus, dass die Farben durch das Licht zu erkldren seien. Und selbst
Goethe hitte verneint, dass die Farben im Regentropfen entstehen, sind sie doch ein
Abbild der Sonne. Keller scheint allerdings hier einen medialen Vorgang im Blick
zu haben. Scheinbar ist das latente Farbenwesen von Strapinski mit dem »Geist«
verbunden, der in Strapinski gefahren ist. Dieser Geist scheint ein kiinstlerisch-pro-
duktiver zu sein, denn er ist nicht nur ein einfacher Spiegel fiir die Projektionen der
Goldacher, sondern Strapinskis dsthetisches Empfinden ist ein wichtiges Kriterium
fir die Ausschmiickung seiner Rolle: »Dies Bild arbeitete er weiter aus nach seinem
eigenen Geschmacke [...].«* Wie der Regentropfen das Medium der Spektralfarben
ist, das sie erst sinnlich wahrnehmbar werden lasst, wird Strapinski zum Mittler fiir
die Goldacher, deren Sehnsucht nach Aristokratie und Exotik ohne ihn verdeckt
bleiben wiirde.

Die Novelle verneint weder den imaginédren Anteil dieser Mediation noch tut sie
diese als minderwertig ab. Die Novelle Kleider machen Leute erganzt die naturwis-
senschaftliche Epistemologie, indem sie das produktive Moment der Lichtbrechung
und die Bedeutung des Nicht-Wissens betont. Denn »Graf Strapinski< kann nur zum
»Helden eines artigen Romanes, an welchem er gemeinsam mit der Stadt und liebe-

43 Gottfried Keller: Kleider machen Leute, in: ders.: Simtliche Werke, historisch-kritische
Ausgabe, Bd. 5, hrsg. von Walter Morgenthaler, Basel, Ziirich 2000, 33.

44 Vgl Ridiger Gorner: »Das Farbenwesen im Regentropfen«. Gottfried Kellers Ontologie
des Anscheins in Kleider machen Leute, in: Hans-Joachim Hahn, Uwe Seja (Hrsg.): Gott-
fried Keller. Die Leute von Seldwyla, Kritische Studien, Bern 2007, 173-192, hier: 173.

45 Keller: Kleider machen Leute (Anm. 43), 33.



242

voll arbeitete«," werden, weil seine wahre Identitit ein Geheimnis bleibt und fiir die
Goldacher ein veritables, unbewusstes Nicht-Wissen darstellt. Erst dieses ermdglicht
eine Refraktion der Projektion.

Der zweite Wendepunkt dieses »Romanes« ist ebenfalls eine Regenbogenszene,
die die Notwendigkeit der Leere fiir die Erscheinung nochmals bekriftigt. Strapin-
ski plant in einem Gasthof mitten zwischen Goldach und Seldwyla die Verlobung
mit Nettchen, der Tochter des Amtsrates, zu feiern. Angestachelt durch Strapinskis
Nebenbubhler veranstalten die Seldwyler zur selben Zeit und am selben Ort einen
»historisch-ethnologische[n] Schneiderfestzug«*” mit dem Doppelmotto »Kleider
machen Leute« und »Leute machen Kleider«. Die Seldwyler erbitten sich, den
Goldachern eine Aufwartung machen zu diirfen. Letztere »setzte[n] sich daher
nach Anordnung der besagten Gesandtschaft in einem grof3en Halbring, in dessen
Mitte Strapinski und Nettchen gldnzten gleich fiirstlichen Sternen.«*® Die Seldwy-
ler fithren »in zierlichem Gebérdenspiel den Satz >Leute machen Kleider< und
dessen Umkehrung durch [...].«* Allméhlich komplettieren sie den Halbkreis der
Goldacher »zu einem weiten Ring von Zuschauern, dessen innerer Raum endlich
leer ward.«*® Dort wiederholt ein Schneidermeister im Angesicht des glinzenden
Strapinski noch einmal die Metamorphose seines fritheren Gesellen zum Grafen
in einem Maskenspiel.”* Strapinskis fiirstliches Gldnzen wird im Spiel gespiegelt als
reiner Schein sichtbar. Ein Handschlag zwischen dem Schneidermeister und seinem
ehemaligen Gesellen 16st das Geheimnis, das bisher die Triebfeder dieses »artigen
Romanes« war, endgiiltig auf, indem er Strapinski eine Geschichte verleiht, die sein
Wesen durch eine verbiirgte Identitét ausfiillt, die biographisch in Deutschland und
ethnologisch im Schneidertum verortet wird.

Bis zu dieser Stelle entfalten die Vergleiche von Strapinskis Graf-Werden mit dem
Regenbogen und seine Spiegelung im Spiel der Seldwyler eine Poetik des Scheins,
die auch die Konstitution des Erkennens der Mediation miteinbezieht. Die Ver-
wandlung des deutschen Schneidergesellen Strapinski in den polnischen Grafen
reflektiert nicht nur die Erschaffung einer literarischen Figur als reale Illusion, in der
sich die Sehnstichte der Kleinstddter spiegeln, sondern die Fiktion ist die Bedingung
fiir die Materialisierung und damit des Sinnlich-Werdens dieser Sehnsiichte. Die
Entlarvungsszene in Kleider machen Leute besitzt aber auch ein epistemologisches
Moment. Nicht-Wissen und Mediation werden als Voraussetzungen der poetischen
Produktion bestimmt. Gleichzeitig erlaubt es das fiktionale Fastnachtsspiel, diesen
Zusammenhang aufzudecken. In dieser Doppelfunktion ist ein spezifisch literari-
sches Vermogen zu sehen, das die Dichtung von den Naturwissenschaften, aber auch
der Theologie oder der Malerei abgrenzt: Die Novelle inszeniert ein Wissen vom
Regenbogen und legt zugleich mittels des Nicht-Wissens und der Mediation seine
Gemachtheit offen.

46 Ebd.
47  Ebd., 40.
48 Ebd., 41.
49 Ebd.

50 Ebd., 42 (Herv.S.R.).
51 Ebd.



243

Zuletzt ist in Kleider machen Leute die unlosbare literarische Verkniipfung von
Wissen, Nicht-Wissen und Mediation nicht vom institutionellen Ort zu trennen, an
dem die Grenze zwischen ihnen gezogen wird. Weder handelt es sich dabei um das
wissenschaftliche Labor, die Mansarde des Dichters noch die Landschaft des Malers.
In Kleider machen Leute sind es immer die Gasthéduser, in denen Schein und Sein be-
ziehungsweise Wissen und Nicht-Wissen verhandelt und verwandelt werden. Auch
die Losung der Verwirrungen, die nach der doppelten Maskerade von Strapinski und
den Seldwylern entstanden ist, findet in einem Gasthaus statt. Trotz Demaskierung
verstof3t Nettchen Strapinski namlich nicht, sondern es folgt eine Verséhnung. Noch
in derselben Nacht ziehen sie nach Seldwyla, um dort jenen Neuanfang zu wagen,
der ihnen in Goldach unméglich scheint. Unterkunft finden sie im »Gasthause zum
Regenbogen«.*? Dass ein Gasthaus in Seldwyla »zum Regenbogen« heift, ist in einer
Kellerschen Novelle auf zweifache Weise sinnfillig: Erstens verweisen die Hauser-
namen in Kleider machen Leute gleichermaf3en auf verschiedene Formen kollektiven
Wissens wie auf die Utopien der Stadtbewohner.> Zweitens werden im Gasthaus zum
Regenbogen verschiedene Szenarien fiir das weitere Geschehen ausgefaltet.” Im Re-
genbogen sind alle Fortsetzungen fiir kurze Zeit latent.

Regenbogen sind in Kleider machen Leute also weitaus mehr denn Gleichnis fiir
die Transformation eines Schneidergesellen in einen Grafen. Zwei Brechungen und
eine Spiegelung strukturieren die Handlung. Die Novelle kehrt zudem die Kausalitat
um: Der Regenbogen macht nicht mehr eine versteckte innere, religiose, wissen-
schaftliche oder soziale Ordnung sichtbar,* sondern sein Erscheinen erklért als Ana-
logie ein gesellschaftliches, 6konomisches sowie poetisches Produktivmoment. Die
Novelle inszeniert somit erstens Refraktion und Reflexion als poetische Prozesse,
aus denen Figuren, Topoi sowie Handlung hervorgehen. Durch die Praxis der Mas-
kerade stellt zweitens der Text sein eigenes Konstruktionsprinzip aus, wodurch er
ganz dhnlich dem Regenbogen zwischen Illusion und Substanz oszilliert. Mit dem
Gasthaus als jene kleinstddtische Institution, in der die Geltung von Schein und Sein
fernab der Labore und Schreibstuben verhandelt wird, bestimmt drittens Kellers No-
velle diese Eigenschaft der Literatur zuletzt als Funktion der landlichen Gesellschaft.

Die Kapitalisierung des Regenbogens: Kellers Poeto-Okonomie

Wire die Novelle mit der Heirat Strapinskis und Nettchens zu Ende, hitte sie eine
einfach gestrickte Moral. Kleider machen Leute - und dann auch Kellers Spatwerk
Martin Salander — verschaffen dem Regenbogen jedoch noch eine weitere, literari-
sche Erscheinungsform. Denn die Seldwyler inszenieren nicht nur, wie Strapinski
zu dem Regenbogen der eigenen und fremden Wiinsche geworden ist. Sie werden
selbst zu Prismen, die Regenbdgen erzeugen. Diese besitzen jedoch eine ganz andere
Materialitit.

52  Ebd., 58.
53 Vgl ebd., 30f.
54 Ebd., 61.

55 Vgl. Gorner (Anm. 44), 190.



244

Schein und Sein sind, obwohl ironisch gebrochen, in Kellers Novelle unauf-
16slich verwoben. Nur kehrt der Text die herkommliche Temporalitit um und das
Materielle geht erst aus dem Immateriellen hervor. Diese Umkehrung tragt die Ziige
der Industrialisierung und des mit ihr aufkommenden Finanzkapitalismus.”® Kein
materieller Wohlstand ist mehr als Grundlage notwendig, um zu gesellschaftlicher
Relevanz zu gelangen. Strapinski setzt so auch nie eigenes Geld oder andere Wert-
gegenstande ein, sondern er leiht und gewinnt damit sowohl im Gliickspiel als auch
in der Lotterie,” was ihm auch erst die Verlobung mit Nettchen erméglicht.

Die Pointe, die Kellers Novelle zum Schelmenstiick macht, ist Strapinskis Werde-
gang nach der Hochzeit. Als Schneider und als Graf gescheitert, wird er zum »Mar-
chand-Tailleur und Tuchherr«*® in Seldwyla. Das Bediirfnis nach schonem Schein,
das die Seldwyler nicht von den Goldachern unterscheidet, begriindet letztlich sei-
nen Erfolg: »Er machte ihnen ihre veilchenfarbigen oder weif3 und blau gewiirfelten
Sammetwesten, ihre Ballfricke mit goldenen Knopfen, ihre rot ausgeschlagenen
Mintel [...].«* Die Novelle entfaltet eine Okonomie des Scheins, dessen Prinzip der
Regenbogen ist. In Strapinskis Kleidern gewinnt das fliichtige Wetterphdanomen eine
handfeste Materialitdt, die ihrem monetdren Wert entspricht. Der Regenbogen in
Kellers Kleider machen Leute ist auch poetisches Kapital, da er miihelos zwischen
Fiktion und Realitdt wechselt. Strapinski gelingt insofern, woran Kellers berithm-
tester Protagonist, Heinrich Lee, lange Zeit scheitert: »[S]eine Phantasietétigkeit mit
der Sphire des 6konomischen Verkehrs zu vermitteln.«%® Auch Keller letzter Roman
Martin Salander verbindet iiber den Regenbogen dichterische Phantasie und 6ko-
nomischen Wert, weist aber zugleich auf die Kehrseite dieser Monetarisierung hin.

Im ersten Kapitel von Kellers zeitkritischem Vermachtnis findet sich die wahr-
nehmungsgetreuste Darstellung eines Regenbogens, auf die aber die radikalste Fik-
tionalisierung folgt. Marie Salander ist tempordr alleinerziehend, da ihr Ehemann
Martin nach einem unverschuldeten Konkurs in Brasilien wieder zu Vermogen ge-
langen will. Die finanziellen Note nehmen zu und eines Tages sieht sie sich gezwun-
gen, die Kinder ohne Abendessen ins Bett zu schicken. Bei diesem Vorhaben scheint
ihr »[d]er Himmel selbst zur Hilfe zu kommen«®:

[Dlie sinkende Sonne beherrschte wieder das Feld und hatte die Regenwolke den Berg-
hang hinaus an den Waldrand getrieben, wo sie als eine dunkle graue Wand hangen
blieb, auf welcher der breite Fu eines Stiickes Regenbogen sehr kraftvoll leuchtete [...].
Es war ein so starker Farbenschimmer, wie man ihn nur wenige Male im Leben sieht

56 Bereits im Vorwort zum zweiten Band von Die Leute von Seldwyla bestimmt der Erzahler
die Lust an Finanzgeschiften als typische Eigenschaft der Stadtbewohner. Vgl. Gottfried
Keller: Die Leute von Seldwyla II, in: ders.: Sémtliche Werke, historisch-kritische Ausgabe,
Bd. 5, hrsg. von Walter Morgenthaler, Basel, Ziirich 2000, 8.

57 Keller, Kleider machen Leute (Anm. 43), 24 f.

58 Ebd., 62.

59 Ebd.

60 Ulrich Kittstein: Okonomie und Individuum in Gottfried Kellers Romanen, in: Jahrbuch
des freien deutschen Hochstifts 2011, 238-269, hier: 246.

61 Gottfried Keller: Martin Salander, in: ders.: Simtliche Werke, historisch-kritische Ausgabe,
Bd. 8, hrsg. von Walter Morgenthaler, Basel, Ziirich 2004, 34.



245

[..]. Da die Erscheinung ziemlich lange aufgliihte, sah man links und rechts ein paar
schlanke Birken oder Eschenbaumchen sich abheben und deren Kronen in dem bunten
Glanze verflieRen.5?

Die Mutter entscheidet sich ohne Umschweife dafiir, den Regenbogen zu »benut-
zen«,” weil sie »schon hatte sagen horen, dafl hungernde Leute, wenn sie im Schlafe
von guten leckern Dingen trdumen, die Nacht soweit ganz leidlich durchkommen
[...].«<** So lenkt sie die Aufmerksamkeit der Hunger leidenden Kinder auf das Wetter-
phanomen und erfindet ein Mdrchen von Erdméannchen, die unter dem Regenbogen
ein ausgiebiges Festmahl halten.

Kurzzeitig gelingt die Ablenkung, aber nach dem Ende der »Flunkerei«®> meldet
sich der Magen zuriick.® Ein anderes Element des improvisierten Méarchens gewinnt
nun an Relevanz. Marie Salander malt nicht nur das Essen aus, sondern entwickelt
auch die Tischgepflogenheiten und Rituale der Erdméannchen. Besonders wird aus
»goldene[n] Schiisselchen [...] fiir uns nicht grof3er, als ein alter Batzen [...]«,% ge-
gessen, die zum Ende des Festmahls an der Stelle in einer Truhe vergraben werden
muss, »wo der Regenbogen stand.«®® Dieser Teil ihrer Erzdhlung erinnert nun Marie
Salander selbst an ein besonderes Kapital, das noch in ihrem Besitz ist, und sie nun
aus ihrer eigenen Schmuckschachtel holt: »Ein glinzendes, goldenes Regenbogen-
schiisselchen trat zu Tage, namlich eine uralte Hohlmiinze, Brakteat genannt.«* Der
Wert dieses »Regenbogenschiisselchen[s]« liegt bei »zehn Franken, der Verkaufswert
konne aber auf das Zehnfache und hoher steigen«.”® Langerer Hunger scheint vorerst
abgewendet.

Ganz dhnlich wie in Kleider machen Leute erfahrt der Regenbogen mehrere Me-
diationen, in denen er sich selbst transformiert. Als Wetterphanomen leuchtet noch
einmal die christliche Hoffnungssymbolik auf, wenn auch nur im Konjunktiv. Die
Hilfe ist dann auch nicht gottlich, sondern eher dichterisch: Der Regenbogen gibt
Anstofl zum improvisierten Marchen, dessen stoffliche Wirkung die Bekdmpfung
des Hungers sein soll. Auch die zweite Materialisation zum »Regenbogenschiissel-
chen« bezieht sich auf das literarische Wissen um den Regenbogen — und ist zudem
dauerhafter. Wie in anderen Texten spielt Keller mit dem Goldbesteck, das am Fufle
des Regenbogens vergraben sein soll, auf ein bekanntes Méarchenmotiv an.”* So wie
das Mdrchenmotiv bis ins Mittelalter zuriickzuverfolgen ist, ist auch der Brakteat
Marie Salanders alt und weist mit dem Bild von Heinrich I. auf die Urspriinge der

62 Ebd.
63 Ebd., 35.
64 Ebd.
65 Ebd., 38.
66 Ebd.
67 Ebd., 36.
68 Ebd, 37.
69 Ebd., 38.
70  Ebd., 39.

71 Vgl Paul Michel: Johann Jacob Scheuchzer iiber den Regenbogen. Empirie — Physik —
Frommigkeit, in: Monika Schulz (Hrsg.): vindeerinne wunderbzerer maere. Gedenkschrift
fiir Ute Schwab, Wien 2013, 312.



246

deutschen Kultur. Mérchen und Geschichte bilden in Martin Salander somit ein
poetisches Kapital, aus dem sich der Roman fiktiv selbst konstituiert, das aber auch
realiter monetarisiert werden kann. Doch anders als in der Novelle Kleider machen
Leute stellt sich der letzte, zeitkritische Roman Kellers dieser Poeto-Okonomie nicht
indifferent gegeniiber. Vielmehr werden im weiteren Verlauf die Handlung die 6ko-
nomischen Verhiltnisse gebrandmarkt, die zum Ausverkauf des kulturellen Erbes
nétigen. Zum Gliick tritt noch am selben Abend der Vater Martin Salander zur Tiire
herein und verhindert, dass das »Regenbogenschiisselchen« verkauft wird.

Sergej Rickenbacher (Aachen)



247

19 Sonnenfinsternis: Virginia Woolf und die
Sonnenfinsternis von 1927

Am 30. Juni 1927 berichtet der englische Daily Telegraph tiber ein Naturphinomen,
dem er ruhmreiche Folgen verheif$t: »Among those of the rising generation who
achieve fame there will be many who will attribute the awakening of their interest
to the English eclipse of 1927«.! Der Glanz kiinftiger Hoffnungstrager der britischen
Nation werde gleichsam auf eine initiale Wahrnehmungserfahrung in Form der eng-
lischen Sonnenfinsternis zuriickstrahlen. Die Erwartung des Naturereignisses einer
totalen Sonnenfinsternis, der ersten, die am 29. Juni 1927 in England seit 200 Jahren
zu sehen war, stellte nicht nur die Astronomie, sondern auch das britische Transport-
wesen vor logistische Herausforderungen. Das grofe Teleskop aus der Sternwarte in
Greenwich musste nach Nord Yorkshire, in die Region, in der allen Berechnungen
zufolge der Kernschatten des Mondes auf die Erde fallen wiirde, transferiert werden.?
Zudem wurden von London aus Sonderziige dorthin eingesetzt, um mdoglichst vie-
len Schaulustigen das unmittelbare Erleben der Naturerscheinung zu ermoglichen,
ohne dabei ein Verkehrschaos zu riskieren. London selbst sowie weiten Teilen Siid-
englands blieb die Sicht auf das Phanomen aufgrund schlechter Wetterverhaltnisse
vorhersagegemaf3 verwehrt.

Zu den illustren Beobachtern des Naturschauspiels zahlte auch der Prince of
Wales, der das Ereignis, wie berichtet wird, von seinem Schlafzimmerfenster aus in
Augenschein nahm:

No special arrangements were made at Witherslack Hall, Westmoreland, where the
Prince of Wales stayed the night as the guest of the Hon. Oliver Stanley, M. P., for vie-
wing the eclipse. Witherslack is a few miles north of the belt of totality, and the spec-
tacle was seen from a bedroom window.?

Unter den Londonern, die sich in einem der Nachtziige von den Bahnhofen Kings
Cross und Euston Station aus auf den Weg nach Norden machten, befand sich auch
eine kleine Reisegruppe, bestehend aus dem Ehepaar Virginia und Leonard Woolf,
deren Neffen Quentin Bell sowie Vita Sackville-West und ihrem Gatten Harold
Nicolson. Virginia Woolf schildert die nachtliche Reise mit Zug, Bus und Auto in

1 The Daily Telegraph, 30.6.1927, 1.
»Sir Frank Dyson, the Astronomer Royal, was overjoyed after the threat of failure. The long
weeks taken to assemble and mount the huge telescope from Greenwich and the 95-foot
telescope camera had not been spent in vain. »The total eclipse,« said Sir Frank Dyson,
»lasted exactly the period the astronomers predicted, but was three seconds earlier than
they forecast. This was a very clear and striking eclipse I have seen eclipses where the period
of totality has been much longer. Then you get the darkness even blacker than to-day. Our
own observations this morning went off very well indeed I am sorry to say that this mor-
ning nothing was seen by the expedition we sent to Norway.« The Western Daily Press,
30.6.1927, 7.

3 The Western Daily Press, 30.6.1927, 7.



248

die Yorkshire Moors in einem ausfiihrlichen Tagebucheintrag vom 30. Juni 1927.*
Gleich zu Beginn des Eintrags stellt Woolf eine Analogie ihrer Beschreibung zur Ver-
fahrensweise eines bildenden Kiinstlers her: »Now I must sketch out the Eclipse«.®
Nachdem sie die Reisegesellschaft und den Verlauf der Zugfahrt in kurzen Sitzen
nicht ohne ihre charakteristisch ironischen Spitzen skizziert hat, gilt ein besonderes
Augenmerk der Beschreibung des Himmels »still a fleecy mottled sky« sowie den
sich verdndernden Farben und ihren Effekte auf die Landschaft, die Menschen, Tiere
und Pflanzen: »All the fields were aburn with June grasses & red tasselled plants,
none coloured as yet, all pale. Pale & grey too were the little uncompromising York-
shire farms«.®

Woolfs Reise war nicht allein der Neugierde auf ein einmaliges Naturereignis ge-
schuldet, sondern beruhte auf einem fundierten Interesse an der Paldontologie, der
Geologie der Geschichte der Eiszeiten und genauso an den jiingsten Theorien der
Plattentektonik.” Die Leserin Charles Darwins und John Tyndalls war bereits von
frither Kindheit an fasziniert von den Naturwissenschaften, darunter besonders der
Botanik, der Entomologie, der Physik und der Astronomie.® Wie ihre Geschwister
Vanessa, Adrian und Thoby wurde sie von ihrem Vater, Leslie Stephen, seiner um-
fassenden Bibliothek und seinen naturwissenschaftlichen Sammlungen inspiriert.

Bereits in einer von den Kindern verfassten Familienzeitung Hyde Park Gate
News finden sich zuweilen Zeichnungen und Beobachtungen astronomischer
Phdanomene’® und spiter, im Jahr 1907, beschreibt die 25-jahrige Virginia Woolf in
ihren Tagebiichern lange Spazierginge in Sussex und reflektiert die Erfahrung der
Relativitdt von Grofienverhiltnissen und Standpunkten, ermoglicht durch den Blick
durch das Teleskop:

Tonight we speculated upon the stars; fancied ourselves moored, one of an innume-
rable fleet; & saw the earth shrink to the size of a button, its rim just over there where
the lighthouse marks the sea. This shrinkage was the result of seeing the moon close at
the end of a telescope, like a globe of frosted silver ..*°

Aus ihren Tagebuchaufzeichnungen und Briefen wird deutlich, dass Woolf sich um-
fassend mit den neuesten Theorien der Physik und Astronomie beschiftigte und
sowohl populdrwissenschaftliche Schriften beispielsweise von James Jeans' zur

4 The Diary of Virginia Woolf, hrsg. von Anne Olivier Bell, assistiert von Andrew McNeillie,
New York, London 1980, Bd. IIT (1925-1930), 142-144.

5  Ebd., 142.

6  Ebd, 142.

7 Holly Henry: Science and Technology, in: Virginia Woolf in Context, hrsg. von Bryony
Randall und Jane Goldman, Cambridge 2012, 254-267, hier: 254.

8  Christina Alt: Virginia Woolf and the Study of Nature, Cambridge 2010.

9  Hyde Park Gate News. The Stephen Family Newspaper. Virginia Woolf, Vanessa Bell with
Thoby Stephen. Foreword by Hermione Lee, hrsg. von Gill Lowe, London 2005, 85.

10 Virginia Woolf: A Passionate Apprentice. The Early Journals 1897-1909, hrsg. von Mitchell
A. Leaska, San Diego, New York, London 1990, 368.

11 So zum Beispiel James Jeans: The Universe Around Us, Cambridge 1929, und The Mys-
terious Universe, Cambridge 1930.



249

Kenntnis nahm als auch Autoren wie J. J. Thomson, H. G. Wells und Bertrand Russell
studierte.”? Holly Henry betrachtet in ihrer Studie tiber die Wechselwirkungen von
modernistischer Literatur und Astronomie dieses anhaltende Interesse Woolfs an
den Naturwissenschaften als Grundlage einer >globalen Asthetik¢, die prigend fiir
Woolfs pazifistische politische Haltung sei:

Popular science writers such as Jeans, Cambridge astrophysicist Arthur Eddington, ma-
thematician Bertrand Russell, and physiologistJ. B.S. Haldane explored the implications
of the advances in astronomy that had effected what | call a modernist human decen-
tering and re-scaling.”®

Eine solche Neujustierung des menschlichen Standpunktes in seiner Dezentriertheit
und Fragilitdt angesichts von Naturphdnomenen, die sich dem menschlichen Ein-
fluss entziehen, ist ebenfalls Gegenstand von Woolfs Beschreibung der Sonnenfins-
ternis von 1927. Die Konfrontation mit dem empirisch berechenbaren Ereignis,
das zugleich aufgrund seiner Seltenheit und arkanen Erhabenheit ein Moment des
Wunderbaren enthilt, eroffnet der literarischen Darstellung einen Raum, in dem
das Faktische mit dem tiberhaupt Moglichen korreliert werden kann und generiert
eine Form der Zeitlichkeit, in der die historische Realitét iiberschritten wird in eine
tiberzeitliche Dimension.

Virginia Woolfs Darstellung der Sonnenfinsternis folgt einer Dramaturgie, deren
steigende Handlung durch die Erwartung des >noch nicht« der vélligen Finsternis
sowie der Frage, ob diese iiberhaupt eintreten wiirde, geleitet ist:

Vita had tried to buy a guinea pig—so she observed the animals from time to time. There
were thin places in the cloud, & some complete holes. The question was whether the
sun would show through a cloud or through one of these hollow places when the time
came. We began to get anxious.*

Der Text orientiert sich temporal wie auch thematisch zunachst an den Phasen des
Sonnenaufgangs, um schliefllich auf dem Hohepunkt, in einen plétzlichen Umschlag
von Licht in Schatten wihrend der vélligen Verfinsterung der Sonne, zu miinden:

The 24 seconds were passing. Then one looked back again at the blue: & rapidly, very
very quickly, all the colours faded; it became darker & darker as at the beginning of a
violent storm; the light sank & sank: we kept saying this is the shadow; & we thought
now it is over — this is the shadow when suddenly the light went out. We had fallen. It
was extinct. There was no colour. The earth was dead.*®

12 Judith Killen: Virginia Woolf in the Light of Modern Physics, Ann Arbor 1985, 34-83.

13 Holly Henry: Virginia Woolf and the Discourse of Science. The Aesthetics of Astronomy,
Cambridge 2003, 3.

14 Ebd, 143.

15 Ebd., 143.



250

Der Aufbau dieser Darstellung ist durch Wiederholungen gekennzeichnet, die die
Erzdhlzeit der erzdhlten Zeit anndhern, mithin die Dauer des Geschehens aus-
dehnen und zugleich die Wahrnehmung der zunehmenden Dunkelheit bis hin zu
ihrer apokalyptischen Peripetie strukturieren. Woolfs Schilderung der 24 Sekunden
dauernden Sonnenfinsternis beschreibt eine Diskrepanz, die zwischen den Erwar-
tungen der Beobachter und dem tatsdchlichen Effekt des schliefilich eintretenden
Naturphanomens besteht, das die Betrachter in seiner Plotzlichkeit und Radikalitét
verwundert. Der Text ndhert sich syntaktisch durch seine vier kurzen Konstativa
dieser Wirkung an. Metaphorisch rufen ihre Ausfithrungen Assoziationen mit dem
Stindenfall, der Ausloschung des Lebens sowie letztlich dem Weltende auf.

Ein sich punktuell mit dem Ereignis verbindendes Szenario der Endzeit pragt
jedoch nicht nur die literarische Darstellung. Auch in der Tagespresse wird das
Phdanomen der graduellen Verdunklung und schliefilich der volligen Finsternis in
Metaphern apokalyptischer Bedrohung wie schwarzer Wellen und Unwetterwolken
bis hin zum génzlichen Verschwinden der Erde beschrieben:

An Aerial Impression: The coming of the shadow was like a vast wave of blackness,
sweeping in a flash from a dense storm cloud, writes a special correspondent of the
Press, who flew over the centre line of the shadow belt during the period of totality. The
earth was obliterated. Absolutely nothing could be seen below. Yet the gulf of space was
not black, so much as a deep, impenetrable gray. At 6.24 totality was reached.*®

In dem Moment, in dem die Sonne sich verfinstert, sinkt die Temperatur spiirbar
ab. Begleitphanomene wie das Auftreten von Tau und Verhaltensveranderungen bei
Vogeln und Tieren werden vielfach registriert:

The shadow of the moon over the hills and valleys provided an extraordinarily beautiful
spectacle. The sheep were greatly disturbed at the phenomenon, and bleated piteously.
Birds ceased twittering, and animals herded together on the hillside, in fear.*”

Einige der helleren Sterne und Planeten treten ins Blickfeld des Betrachters, und die
plotzliche Dunkelheit wird als ein Faszinosum wahrgenommen, wahrenddessen die
Tagesaktivititen punktuell ruhen und die Zeitwahrnehmung einer Verschrinkung
unterliegt, in der der fliichtige Moment augenblickshaft auf Dauer gestellt wird und
eingelassen erscheint in eine a-temporale Struktur.

Ein solches Schauspiel ereignet sich an einem einzigen Ort im Durchschnitt nur
drei Mal in tausend Jahren und stellt fiir die relativ wenigen Menschen, die ihm bei-
wohnen, zumeist eine unvergessliche Erfahrung dar. Die Titelseiten der englischen
Zeitschriften vom 30. Juni 1927 beschreiben diese Effekte:

When totality came, the watchers experienced a feeling impossible to describe. A vague
terror seized them. The light became a weird greyish brown, the atmosphere became
cold, the birds stopped singing and the sheep on the moors ceased nibbling. A second

16 The Western Daily Press, 30.6.1927 [o0.S.].
17 Ebd.



251

later, total darkness descended upon the earth, and an unnatural coldness made every-
one shiver. During those seconds of darkness, the stars peeped out...**

In Schilderungen wie diesen korreliert die horizontale Zeit als primdre literarische
Orientierungsgrofie mit einer vertikalen Zeitdimension, die zum Beispiel in der
Eschatologie und Apokalyptik das Einbrechen der Zukunft in die Gegenwart be-
schreibt. Tag und Nacht, Anfang und Ende fallen in der Erfahrung der Sonnenfins-
ternis fiir einen Moment in eins.

Literarhistorische Quellen zur Sonnenfinsternis

Die Verkniipfung astronomischer Phinomene mit der zeitgenossischen Literatur
bewirkt ein Ineinandergreifen verschiedener Raum- und Zeitdimensionen, das
zugleich das Zusammentreffen naturwissenschaftlicher und mythisch-religioser
Wissensbestinde bedingt. Die Uberschreitung der temporalen Prisenz historischer
Geschehnisse hin auf einen transzendenten Raum der Moglichkeit beschreibt darin
eine Denkbewegung der Selbstiiberschreitung, die eine imagindre Prisenz erzeugt.

In historischen, religiosen und literarischen Quellen sind Sonnenfinsternisse
reichhaltig belegt. Hier verbinden sich Vorstellungen der Endzeit vielfach mit dem
faszinierenden und zugleich furchteinfloflenden Gefiithl der Unbestimmtheit, der
Machtlosigkeit angesichts des arkanen Wirkens der Natur. Uberdies erhilt die Deu-
tung einer Sonnenfinsternis als gottliche Intervention eine providentielle Struktur,
die topisch fiir das apokalyptische Denken war.

Neben zahlreichen christlichen und apokryphen Quellen beschreibt die Offen-
barung des Johannes die Sonnen- und Mondfinsternis als apokalyptisches Szenario,
das in der Literatur des Mittelalters und der Frithen Neuzeit vielfach aufgerufen
wurde: »als es das sechste Siegel auftat, da ward ein grofles Erdbeben, und die Sonne
ward finster wie ein schwarzer Sack, und der Mond ward wie Blut« (Offenb. 6,12).*

In der Frithen Neuzeit verwendet Shakespeare in seinen Tragodien wie die Ver-
fasser der Dramen des Mittelalters apokalyptische Symbolik, gemaf3 derer sich ver-
finsternde Gestirne zu Vorzeichen kiinftigen Unheils werden. So rufen in Romeo and
Juliet Sonnen- und Mondfinsternisse das traditionelle ikonographische Repertoire
der fiinfzehn Anzeichen des Jiingsten Tages ins Gedachtnis: »The sun for sorrow
will not show his head« (5.3.306). Im Hamlet wird der Tod des Konigs mit Vorboten
des Jiingsten Tages, zu denen auch eine andauernde Mondfinsternis zahlt, in Ver-
bindung gebracht: »and the moist star / Upon whose influence Neptune’s empire
stands / Was sick almost to doomsday with eclipse« (1.1.119ff). Von dhnlicher Natur
ist Gloucesters Vorahnung in King Lear: »these late eclipses of the sun and the moon
portend no good to us« (1.2.103-104) — Worte, die mit den apokalyptischen Pro-
phezeiungen Jesajas und Elias’ im Alten Testament iibereinstimmen (Jes 13,9-10).%

18  The Journal, Newcastle upon Tyne, 30.6.1927 [o.S.].

19 Die Bibel, nach der Ubersetzung Martin Luthers, Stuttgart 1973.

20 Alle Zitate aus Shakespeares Werken sind der New Cambridge Edition entnommen, hrsg.
von Brian Gibbons u. a., Cambridge 1984.



252

Eine besonders prominente, historisch jedoch nicht belegbare Sonnenfinsternis
tritt in der Passionsgeschichte des Lukasevangeliums (Lk 23,44-45) auf, in der von
einer dreistiindigen Verfinsterung der Sonne zum Todeszeitpunkt Christi berichtet
wird.?! Edward Gibbon, dessen Geschichtswerk The Decline and Fall of the Roman
Empire Virginia Woolf und viele ihrer Zeitgenossen studierten, bemerkt am Ende
von Kapitel 15 sarkastisch, dass wohl niemand auflerhalb der Christlichen Kirche
die drei Stunden volliger Dunkelheit iiber dem gesamten Reich des Tiberius, wenn
nicht der Welt tiberhaupt, bemerkt hitte.*

Wie der selbst aus Antiochien stammende Lukas, der hier vermutlich ein me-
morables biographisches Erlebnis zur Beschreibung des Todes Christi heranzieht,
wird die Sonnenfinsternis zum allegorischen Ausdruck des Mysteriums, des Nicht-
wissens, das sich angesichts von Ereignissen heilsgeschichtlichen Ausmaf3es mani-
festiert, die sich der sprachlichen Vermittlung entziehen.

Das Erlebnis der Sonnenfinsternis ermdéglicht der literarischen Darstellung die
Verkniipfung der momentanen Evidenz des historischen Ereignisses mit dariiber
hinausgehenden Zeit- und Deutungsdimensionen. Auch Virginia Woolf beschreibt
ihre Wahrnehmung des Phdnomens als anachronistischen Prozess, in dem sie das
Ursprungsszenario des Weltbeginns imaginiert: »I thought how we were like very
old people, in the birth of the world - druids on Stonehenge«.”

Die Aufeinanderfolge von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft, das ge-
schichtlich-chronologische Nacheinander wird darin gleichsam tberfiithrt in ein
raumliches Nebeneinander, das den Rezeptionsprozess miteinschlief3t. Die Struktur
des Anachronismus stellt mithin eine Wirkungsdimension &sthetischer Erfahrung
bereit, in der die Zuschauer und Leser Teil einer Erfahrung der Simultanitat diffe-
renter Zeitlichkeitsebenen werden.

Die Strategie der Vergleichzeitigung, der Uberlagerung, Verdichtung und Wie-
derholung offenbart nicht nur die kontingente Logik chronologischer Modelle, son-
dern erweitert zugleich den Deutungsraum empirischer Inferenz. Woolfs Rekurs auf
Stonehenge weist eine Parallele zur Darstellung ihres eigenen ersten Besuchs dort
auf, den sie gemeinsam mit ihrer Schwester Vanessa im Jahr 1903 unternahm. Fiir
die 21-jdhrige Virginia Stephen besteht ein grof3er Teil der Anziehungskraft dieses
Ortes in seiner dezidierten Exposition des Unerkldrbaren, des gleichsam zu Steinen
und Formen gewordenen Nicht-Wissens:

The singular, & intoxicating charm of Stonehenge to me, & to most I think, is that no
one in the world can tell you anything about it. [...] | felt as though | had run against the

21 In der Astronomie gilt es als gesichert, dass in Jerusalem zu diesem Zeitpunkt keine Son-
nenfinsternis zu beobachten war. Die einzige Sonnenfinsternis im ersten Jahrhundert A. D.
ereignete sich am 24. November des Jahres 29, die eine vollige Sonnenfinsternis fiir Byzanz,
Teile Kleinasiens und Syriens mit sich brachte.

22 Edward Gibbon: The Decline and Fall of the Roman Empire, London 1993, I, 566: »Under
the reign of Tiberius, the whole earth, or at least a celebrated province of the Roman empire,
was involved in a preternatural darkness of three hours. Even this miraculous event, which
ought to have excited the wonder, the curiosity, and the devotion of mankind, passed with-
out notice in an age of science and history.«

23 The Diary of Virginia Woolf, Bd. III (Anm. 4), 143.



253

stark remains of an age | cannot otherwise conceive; [] a piece of wreckage washed up
from Oblivion. [...] The most attractive, & | suppose most likely, is that some forgotten
people [] built here a Temple where they worshipped the sun; there is a rugged pillar
someway outside the circle whose peak makes exactly that point on the rim of the earth
where the sun rises in the summer solstice.*

Die Agnostikerin Woolf verbindet dies mit einer spezifischen Art der religiésen Er-
fahrung: »a more deeply impressive temple of Religion - [...] than that perfect spire
whence prayer & praise is at this very moment ascending.«* Bei einem zweiten Be-
such beschreibt sie die Erfahrung vor Ort unter freiem Himmel als kathartisches
Moment: »I am sure >whatever Gods there be« as worship; the air is a Temple in
which one is purged of ones sins.«*

Auch ihr Erleben der Sonnenfinsternis 25 Jahre spéter birgt eine Dynamik der
Transformation. Die plétzlich hereinbrechende vollige Dunkelheit entzieht sich der
Beschreibbarkeit und ruft sowohl ein Endzeitszenario als auch das eines Anfangs
(»the druids; Stonehenge«) wach: »How can I express the darkness? It was a sudden
plunge, when one did not expect it: being at the mercy of the sky: our own nobility:
the druids; Stonehenge; & the racing red dogs; all that was in one’s mind.«*

Angesichts der Erfahrung der interesselosen Erhabenheit der Natur werden her-
kémmliche Wissensbestdande und Erklarungszusammenhéange suspendiert. Im Vor-
dergrund steht Woolfs subjektives Erleben, das sie am Ende ihres Tagebucheintrags
als ein Wiederaufleben beschreibt: »It was like recovery. We had been much worse
than we had expected. We had seen the world dead. This was within the power of
nature.«**

Lichteffekte in Woolfs Werken

Virginia Woolf rekurriert in ihren Tagebiichern insgesamt dreimal auf die Sonnen-
finsternis und verarbeitet sie in ihrem Essay The Sun and the Fish und zudem spater
indirekt in ihrem Roman The Waves (1931).

In The Sun and the Fish, entstanden 1928, und erstmals in der Zeitschrift The
New Republic veroffentlicht, reflektiert Woolf auf das Nachwirken sowie die bewusste
Evokation von Bildern, die sich im Gedachtnis auf unterschiedliche Weisen ein-
gepréagt haben. Das allmidhliche Verfertigen von Bildern aus der Erinnerung wird
anhand ihrer Erfahrung der Sonnenfinsternis, die als Ereignis paradigmatisch fiir
den Ubergang von Nichtsehen zum Sehen, Dunkelheit und Licht steht, illustriert:
»Show me the eclipse, we say to the eye; let us see that strange spectacle again«,”
um die Leser durch ihre Schilderung der Ereignisse in den Prozess textuell ver-

24  Virginia Woolf: A Passionate Apprentice (Anm. 10), 199.

25  Ebd., 200.

26 Ebd., 204.

27  The Diary of Virginia Woolf, Bd. III (Anm. 4), 144.
28 Ebd.

29  The Essays of Virginia Woolf, hrsg. von Andrew McNeillie, London, 1986, Bd.III, 178.



254

mittelter willkiirlicher Erinnerung einzubeziehen. Die Chronologie der Darstellung
entspricht derjenigen des Tagebucheintrags, wird jedoch durch kurze Resiimees
strukturiert, die das Erlebnis ex post zum Beispiel hin zu einer erotischen Erfahrung
iiberschreiten:

»There was no sleep, no fixity in England that night [...] we were come for a few
hours of disembodied intercourse with the sky.«* Die Betrachtung der eintretenden
Dunkelheit wird metaphorisch mit dem Kentern eines Bootes verglichen:

The shadow growing darker and darker over the moor was like the heeling over of a
boat, which, instead of righting itself at the critical moment, turns a little further and
then a little further on its side; and suddenly capsizes. So the light turned and heeled
over and went out. This was the end. The flesh and blood of the world was dead; only
the skeleton was left.?

Wie in der Apokalyptik ist jedoch nicht der Weltuntergang das eigentliche Anliegen
der Darstellung, sondern die Welterneuerung, die Woolf auch in The Sun and the
Fish als Heilungsprozess begreift: »Never was there such a sense of rejuvenescence
and recovery.«*

Wenngleich das Erleben und die Darstellung der Sonnenfinsternis bedeutsam fiir
Woolfs relativistische Weltsicht und ihre erzahlerische Verfahren dsthetischer Wahr-
nehmung war, so bildet sie nicht die einschneidende Zasur in ihrem Werk, die in der
Forschung zuweilen konstatiert wird.”

Viele ihrer fritheren Werke, etwa ihr zweiter Roman Night and Day, operieren mit
chiaroscuro-Effekten sowie allgemein mit Lichtphdnomenen, die auf platonisch-neu-
platonische Philosopheme zuriickgehen und ihr u. a. {iber die Asthetik Walter Paters
vermittelt wurden.* In Woolfs Asthetik erscheint das Licht weniger als metaphysi-
sche Entitét, sondern erhélt eine primér strukturelle und metaphorische Funktion.

30 Ebd., 179.
31 Ebd.
32 Ebd.

33 Jane Goldmann setzt sich in ihrer einflussreichen Studie mit der feministischen wie po-
litischen Bedeutung der Sonnenfinsternis fiir Woolf auseinander. Sie argumentiert, dass
Woolf nicht lediglich eine einfache Opposition zwischen dem mit Maskulinitat assoziierten
Sonnenlicht und der Dunkelheit als femininem Phinomen aufbaut, sondern dass Woolf
nach der Finsternis eine Welt beschreibt, die sie als »the dark country of the feminine
emerging into the light from underground in terms of new colour« bezeichnet, die eine
»prismatic exploration of the newly illuminated feminism« (22) darstelle. Goldman zeigt,
dass Woolfs Verwendung der Farbsymbolik sich aus vielen Quellen der klassischen Mytho-
logie, der Romantiker, gegenwirtiger Theoretiker des Alterns der Sonne (Nordau, Spengler,
Mueller) sowie der Farbgebung auf den Bannern der Suffragettenbewegung zusammen-
setze. Threr etwas schematischen Argumentation zufolge kodiere Woolf damit ein Modell
feministischer Subjektivitdt innerhalb der Ruinen des alten, maskulinen Sonnentopos. Jane
Goldmann: The Feminist Aesthetics of Virginia Woolf. Modernism, Post-impressionism,
and the Politics of the Visual, Cambridge 1998, 106.

34 Wolfgang Iser: Walter Pater. The Aesthetic Moment [1960], Cambridge 1987, 60. Claudia
Olk: Idealitat und Immanenz. Virginia Woolfs To the Lighthouse, in: Verena Lobsien, Clau-
dia Olk (Hrsg.): Neuplatonismus und Asthetik, Berlin, New York 2007, 213-231.



255

Wie in The Sun and the Fish beschreibt Woolf in ihrem Essay Pictures den Lektii-
reprozess der Metaphorik Prousts in Analogie zum Licht als graduelle Illumination
einer Hohlenwelt, in der die korperlosen Gedanken allmédhlich zu Materie verfertigt
werden: »suddenly, in flash after flash, metaphor after metaphor, after metaphor, the
eye lights up that cave of darkness, and we are shown the hard, tangible, material
shapes of bodiless thoughts hanging like bats in the primeval darkness where light
has never visited them before«.*

Viele ihrer eigenen Romanfiguren, beispielsweise Mrs. Dalloway, werden als
Lichtquellen dargestellt, die es vermdgen, ihre Umwelt zu illuminieren: »She, too,
was going that very night to kindle and illuminate; to give her party.«* Licht und
Schatten werden insbesondere in der Figur Mrs. Ramsays in Woolfs Roman 7o the
Lighthouse, der nur wenige Wochen vor der Sonnenfinsternis veroffentlicht wurde,
zu einem Mittel der Figurendarstellung, die sich als Selbstkonstitution einer Identitét
in Differenz vollzieht. Analog zum Leuchtturm, dem zentralen Objekt des Romans,
das sich sowohl raumlich als auch epistemisch kontinuierlich entzieht, attrahiert
Mrs. Ramsay Projektionen und Affekte anderer Figuren, ohne von diesen jemals
vollstindig erfasst werden zu konnen. Die Reflexion ihrer selbst bleibt vielmehr ver-
wiesen auf den Leuchtturm, den sie als objektives Korrelat begreift:

She looked over her knitting and met the third stroke and it seemed to her like her own
eyes meeting her own eyes, searching as she alone could search into her mind and her
heart, purifying out of existence that lie, any lie. She praised herself in praising the light,
without vanity, for she was stern, she was searching, she was beautiful like that light.?”

Das Zusammentreffen ihrer Augen mit dem Strahl des Leuchtturms bewirkt einen
Moment kathartischer Illumination, in dem sie sich selbst zum Subjekt und Objekt
zugleich wird. Analog zum alternierenden Licht und Schatten des Leuchtturms ist
auch Mrs. Ramsay innerlich differenziert und verbindet kontrére Ziige ihres Charak-
ters. Indem sie nach auf3en wie der Leuchtturm die Dunkelheit der anderen Figuren
erleuchtet (»torch of her beauty« (TL, 41) bleibt ihr eigener Wesenskern ein »wedge-
shaped core of darkness« (TL, 62).*® Mrs. Ramsays Inneres prisentiert sich als >Herz
der Finsternis¢, das zugleich im Sinne Plotins als unsichtbare Schonheit, die an der
Form teilhat, betrachtet werden kann.” Die neuplatonische Konfiguration der Ein-
heit als Differenzierung und Verdopplung des Selbst wird in To the Lighthouse
in der Opposition von Mrs. Ramsay und dem Leuchtturm sowie im zirkulér-

35 Virginia Woolf: Pictures, in: dies.: The Essays of Virginia Woolf, hrsg. von Andrew McNeil-
lie, London 1994, Bd. 1V, 244.

36  Virginia Woolf: Mrs. Dalloway, Harmondsworth, 1992, 5.

37 Virginia Woolf: To the Lighthouse, London, New York 1989, 63. - Im Folgenden zitiert
unter der Sigle TL.

38 Die chiaroscuro Opposition von Licht und Schatten ist ebenfalls in der Beziehung zwischen
Mr. und Mrs. Ramsay prasent: »she could feel his mind like a raised hand shadowing her
mind« (TL, 123).

39 Vgl Plotin: Enneade I 6, 2, 239, Cambridge 1966.



256

repetitiven Bild des Lichts und der strukturell alternierenden Textbewegung
gestaltet.®’

Die bereits in der Darstellung der Sonnenfinsternis angelegte dramatische Struk-
tur der Antizipation wird im ersten Interlude von The Waves (1931), in der Beschrei-
bung eines Sonnenaufgangs iiber dem Meer, erweitert, die ihren Kulminationspunkt
in der paradoxalen Konstellation einer Einheit in Vielheit findet: »the fibres of the
bonfire were fused into one haze, one incandescence which lifted the weight of the
woollen grey sky on top of it and turned it to a million atoms of soft blue«.*!

Die temporale Diskrepanz zwischen historischer Gegenwart und auferzeitlicher
Ewigkeit, gar Unsterblichkeit wird in Woolfs letztem und postum veréffentlichten
Werk, Between the Acts, mit der Perspektive des Betrachters in eine Wechselbezie-
hung gesetzt. Der Roman situiert raumzeitliche Konstellationen zwischen indivi-
dueller Lebenszeit und kollektiver Geschichte, die sich insbesondere mit der Figur
Lucy Swithins verbinden. Anders als andere Charaktere ist Lucy in der Lage, die
Zeit in ihrer Imagination zuriickzudrehen oder zum Stillstand zu bringen. Indem
sie als »The old girl with a wisp of white hair flying«** beschrieben wird, werden ihr
die Eigenschaften der Wolken zugesprochen, die sie betrachtet. Wie diese scheint sie
sich zwischen Zeit und Ewigkeit zu bewegen:

There was a fecklessness, a lack of symmetry and order in the clouds, as they thinned
and thickened. Was it their own law, or no law, they obeyed? Some were wisps of white
hair merely. One, high up, very distant, had hardened to golden alabaster; was made
of immortal marble. Beyond that was blue, pure blue, black blue, blue that had never
filtered down; that had escaped registration. It never fell as sun, shadow, or rain upon
the world, but disregarded the little coloured ball of earth entirely.**

Der Blick zum Himmel préisentiert ein Bild von Ewigkeit, Unsterblichkeit und Zeit-
losigkeit, das Emotionen, Formen und Farben tibersteigt. Von einem interesselosen
kosmischen Blickpunkt aus betrachtet konvergieren zudem Zeitlosigkeit und Farb-
losigkeit. In Ubereinstimmung mit der Schilderung der Sonnenfinsternis betont
Woolf auch in Between the Acts die Relativitit menschlicher Lebenszeit angesichts
universalgeschichtlicher Zusammenhiange: »Only something over a hundred and
twenty years the Olivers had been there«.* Die unabldssigen Versuche der Figuren,
Atiologien und Etymologien nachzuverfolgen, um historische Persénlichkeiten und
Gebiude zu kategorisieren, werden stets mit Verweisen auf Zeitlosigkeit und Uber-
zeitlichkeit kontrastiert. Die Zeitlosigkeit des Blicks in die Landschaft verbindet
dabei eine Form der Schonheit, die in der Unverdnderlichkeit liegt mit der ver-

40 Claudia Olk: Idealitit und Immanenz. Virginia Woolfs To the Lighthouse, in: Verena
Lobsien, Claudia Olk (Hrsg.): Neuplatonismus und Asthetik, Berlin, New York 2007,
213-231.

41  Virginia Woolf: The Waves, London 2000, 1. Zur Kodierung des Sichtbaren mit dem Sub-
jektbegriff bei Woolf vgl. Emily Dalgarno: Virginia Woolf and the Visible World, Cam-

bridge 2002.
42 Virginia Woolf: Between the Acts, London 2000, 16.
43 Ebd, 13.

44 Ebd, 3.



257

gewissernden Zuversicht in die Prisenz von etwas, das das Individuum tiberdauert:
»That’s what makes a view so sad,« said Mrs. Swithin, lowering herself into the deck-
chair which Giles had brought her. »And so beautiful. It’ll be there,« she nodded at
the strip of gauze laid upon the distant fields, when we’re not««.*

Wie in der Darstellung der Sonnenfinsternis als vertikaler, ereignishafter Zasur
innerhalb linearer Zeitlichkeitsstrukturen, werden die Leser von Between the Acts
mit einer Vielzahl von Zeitdimensionen konfrontiert, die in der Interaktion von Er-
zéhlzeit, historischer Zeit und deren szenischer Vermittlung in den abschlieflenden
»scenes from English history« bestehen. Die Korrelation unterschiedlicher Zeitsig-
naturen der Gegenwart mit einer transhistorischen Form der Zeitlosigkeit ermog-
licht die Offnung der Erzihlperspektive auf das wechselseitige Durchwirken von
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft, das die Leser in die Rolle von Zuschauern
versetzt.

Analog zur Darstellung der Sonnenfinsternis werden in Woolfs letztem Roman
einzelne Ereignisse in ihre wahrnehmbaren Bestandteile aufgegliedert und mit
grofleren Zeitzusammenhéngen in Beziehung gesetzt. Die Bewegung der Erzdhlung
folgt mithin einem gegenldufigen Impuls von Kontraktion und Expansion, die eine
immanente Zeitlichkeit des Textes als paradoxale Struktur konfiguriert, in der zeit-
liche Distanz und historische Unmittelbarkeit koexistieren.

Virginia Woolfs Darstellung des singuldren Ereignisses der Sonnenfinsternis von
1927 wird mithin selbst im Blick auf ihr gesamtes (Euvre zu einem minutidsen aber
zugleich reprasentativen Komplex thematisch diskursiver wie narrativer Verfahren,
die die zeitgenossischen Hoffnungen auf weitreichende Auswirkungen des Ereig-
nisses fiir die britische Kultur in diesem Fall als berechtigt ausweisen.

Claudia Olk (Berlin)

45 Ebd., 32.



258

20 Sonnenuntergang: Der Anfang des Romans und
das Verschwinden des Menschen bei Claude
Lévi-Strauss

»I do not think I shall ever forget the sight of Etna at sunset«, bemerkt Evelyn Waugh
in seinem 1930 veroffentlichten Reisebericht Labels. A Mediterranean Journal,

the mountain almost invisible in a blur of pastel grey, glowing on the top and then
repeating its shape, as though reflected, in a wisp of grey smoke, with the whole horizon
behind radiant with pink light, fading gently into a grey pastel sky. Nothing I have ever
seen in Art or Nature was quite so revolting.*

»Widerlich« sei der Sonnenuntergang gewesen: Auch wenn die ironische Pointe,
mit der der britische Schriftsteller diese Beschreibung schlief3t, tiberraschen mag,
kann der von ihr zum Ausdruck gebrachte Uberdruss an Sonnenuntergingen wie
auch an ihren hdufig von Klischee und Kitsch bestimmten Présentationen kaum
verwundern.

Begriindet liegt das auch in der Geschichte des Sonnenuntergangs. Denn auch
wenn der von einem geozentrischen Weltbild gepragte Begriff verrit, dass der Son-
nenuntergang schon frith erklart wurde, ist die Darstellungs- und Imaginations-
geschichte dieses Phanomens ebenso kurz wie intensiv. Trotz zahlreicher dlterer
Belege findet sich erst seit dem spiten 18. Jahrhundert eine Uberfiille an Sonnen-
untergdngen in ganz verschiedenen Gattungen und Medien, etwa in Reiseberichten,
Tagebiichern, Gedichten, Romanen, Gemilden und spéter in Ansichtskarten und
Fotographien, dokumentiert und prasentiert, wo sie teils einfach gewissen Gattungs-
konventionen entsprechen, wie sie Waugh hier ironisch ausstellt, teils eine spezifische
»Stimmung« aufrufen sollen, teils aber auch zentrale Probleme der gesellschaftlichen
Moderne adressieren. So ist beim Blick auf diese Darstellungen zu beobachten, dass
Sonnenunterginge in ihrer Unbestimmtheit, Fliichtigkeit und Uberginglichkeit oft
der Inszenierung von Schwellensituationen dienen,” in denen ein Subjekt in Distanz
zu seinem Alltag tritt und sich im Naturerlebnis als >fiihlendes« Ich konstituiert oder
sich in einer geteilten Erfahrung der Freundschaft und Liebe zu einem Gegeniiber
versichert. Dariiber hinaus ist zu bemerken, dass Sonnenunterginge haufig als Sym-
bole von Ruhe, Sehnsucht, Entgrenzung, Tod und Verlust, von Kunst und Dichtung
oder, wie bei Waugh, von Klischee und Kitsch eingesetzt werden.’ Nicht in den Hin-
tergrund geraten soll jedoch, dass sie auch andere, weniger romantisch oder post-
romantisch gepragte Semantiken vermitteln konnen. Wie Paul Fussell herausgear-
beitet hat, ist die Behandlung von Sonnenuntergingen zumindest in der britischen

1 Evelyn Waugh: Labels. A Mediterranean Journal [1930], Harmondsworth 1985, 139.
Zum Begriff >Schwellensituation« vgl. Victor Turner: Das Liminale und das Liminoide in
Spiel, >Fluf3« und Ritual. Ein Essay zur vergleichenden Symbologie, in: ders.: Vom Ritual
zum Theater. Der Ernst des menschlichen Spiels, Frankfurt a. M., New York 2009, 28-94.
3 Steffen Schneider: Art. »Abendréte/Sonnenuntergang, in: Glinter Butzer, Joachim Jacob
(Hrsg.): Metzler Lexikon literarischer Symbole, 2., erw. Aufl,, Stuttgart, Weimar 2008, 1 f.



259

Dichtung auch von den Erfahrungen von Angst und Tod britischer Soldaten gepragt,
deren Silhouetten sich wihrend der Grabenkdmpfe des Ersten Weltkriegs im Licht
der letzten Sonnenstrahlen nur zu scharf fiir die Augen ihrer deutschen Gegner vor
dem Horizont abzeichneten.*

Aus der Assoziation des Sonnenuntergangs mit Schwellensituationen erklért sich
auch, dass seit dem spidten 18. Jahrhundert gerade dem Untergang der Sonne in der
»Fremde« - und hier vor allem dem Untergang ins Meer - eine besondere Aufmerk-
samkeit geschenkt wird. Dabei scheint es, als seien die in der Entgegensetzung von
Himmel und Meer meist duflerst simplen, wie von allen Zivilisationsspuren ge-
reinigten Darstellungen, die sich etwa in Reiseberichten sowie auf Postkarten und
Urlaubsfotographien finden, oft als Versicherungen von Alltagsferne und >Fremde«
zu verstehen, selbst wenn sie eigentlich nichts zeigen, was >fremd« wire: Himmel,
Meer, Sonne, Farben, und nicht zuletzt: vorgiangige Inszenierungen von Sonnenun-
tergangen. Gleichwohl griffe es zu kurz, in Bildern und Beschreibungen von Sonnen-
untergangen nur Darstellungen von Alltagsferne oder Bestdtigungen exotistischer
Erwartungen zu sehen. Haufig lassen sie sich zugleich als Ausdruck einer Suche nach
dem >Eigenen< im >Fremden¢, dem >Bekannten< im >Unbekannten«< deuten oder als
Manifestationen des Bestrebens auffassen, gerade in dem, was schon unzéhlige Male
wiedergegeben wurde, etwas Neues und zumindest Anderes zu sehen und zu zeigen
und sich dadurch auch der eigenen Beobachtungfihigkeiten und Darstellungsmittel
zu versichern.

Offenkundig wird das beispielsweise in den Feldtagebiichern, die der Ethnologe
Bronistaw Malinowski von 1914 bis 1918 wihrend seiner Forschungen im heutigen
Papua-Neuguinea verfasst hat. Diese nach ihrem Erscheinen im Jahr 1967 vieldis-
kutierten Tagebiicher sind nicht nur interessant, weil sie das in den >klassischenc«
ethnologischen Monographien meist ausgeblendete Forscher-Ich radikal in den
Mittelpunkt riicken und vielfach blof3stellen. Beachtenswert sind sie im hier behan-
delten Zusammenhang auch, weil sie fortwidhrend auf Sonnenuntergéinge zu spre-
chen kommen. Zuweilen dokumentiert Malinowski diese nur kurz, indem er notiert:
»Sonnenuntergang«, oder: »herrlicher, farbenpréchtiger Sonnenuntergang.«* Aller-
dings scheint es, als wiirde Malinowski die Sonnenuntergange nicht nur einfach als
das Ende des Tages markierende Ereignisse auffassen, sondern sie auch als Gele-
genheiten begreifen, sich des >Eigenen< im >Fremden« zu versichern, indem er sie
als Spiegel des eigenen Befindens - und hier vor allem zum Ausdruck der Einsam-
keit und der Sehnsucht nach der fernen Geliebten E.R. M. - sowie als Gegenstand
moglichst genauer Darstellungen nutzt. »Wunderbarer Sonnenuntergang, den ich
im Geiste E. R. M. beschreibe«,’ heif3t es dann etwa, oder auch:

4 Vgl. Paul Fussell: The Great War and Modern Memory [1975], London, Oxford, New York
1977, 51-63.

5  Bronistaw Malinowski: Ein Tagebuch im strikten Sinn des Wortes. Neuguinea 1914-1918,
in: ders.: Schriften in vier Banden, hrsg. von Fritz Kramer, Bd. 4.1, Frankfurt a. M. 1985, 126
und 116. Vgl. hierzu auch Dariusz Czaja: Malinowski on Colour. Between Anthropology
and Aesthetics, in: Konteksty. Polska Sztuka Ludowa 54 (2000), Nr. 248-251 und 384-397.

6  Malinowski (Anm. 5), 211. Vgl. dhnlich auch ebd., 239.



260

Himmel milchig, diister, wie von einem schmutzigen Fluidum erfiillt — der rosa Streifen
der untergehenden Sonne allmahlich sich ausdehnend und das Meer mit einer beweg-
lichen Hiille von rosarotem Metallschimmer uberziehend — fiir einen Augenblick die
Welt in einen zauberhaften Bann imaginarer Schonheit entriickend. Wellen, die gegen
den Kies zu meinen FiiRen schwappten. Ein einsamer Abend.”

Obgleich diese Beschreibung sich gar nicht so sehr von derjenigen unterscheidet,
die Waugh in seinem Reisebericht publiziert, konnte sie ihr zugleich nicht ferner
sein. Wiahrend dieser den Sonnenuntergang als weiteren Beleg fiir die >Widerlich-
keit« einer touristisch restlos erschlossenen und »gelabelten« Welt auffasst, beschreibt
Malinowski ihn, um sich der eigenen Fahigkeit zu versichern, sich die >Fremde« an-
zueignen, indem er der flichtigen >Schénheit« und tiefen »Einsamkeit< eines Abends
Ausdruck verleiht.

»Sonnenuntergangx«

Eine zentrale Rolle nimmt der Sonnenuntergang auch im Werk des franzdsischen
Ethnologen Claude Lévi-Strauss ein, der im Mittelpunkt der folgenden Ausfithrun-
gen stehen soll. Das belegt zuerst die Beschreibung eines Sonnenuntergangs, die
Lévi-Strauss in den 1955 publizierten Traurigen Tropen, dem berithmten Buch iiber
seine von 1935 bis 1939 durchgefiihrten Forschungsreisen in Brasilien, préasentiert.
Platziert im siebten Kapitel der Traurigen Tropen, das selbst den Titel »Sonnen-
untergang« (»Le coucher du soleil«) triagt, kann diese Beschreibung als eine der auf-
schlussreichsten Passagen dieses Reiseberichts, der keiner sein will, gelten, insofern
sie nicht nur als Anlass fiir poetologische und epistemologische Uberlegungen dient,
sondern auch einen hoch symbolischen Abschied von der Alten Welt formuliert.®
Zunichst jedoch beginnt Lévi-Strauss das Kapitel »Sonnenuntergang« damit,
dass er seine mit Abreisen verbundenen Erinnerungen rekapituliert und erklért, dass
er die Uberfahrt nach Brasilien eigentlich als »das Gegenteil einer Reise« empfunden
habe: »Das Schiff schien uns weniger ein Transportmittel als eine Heimat zu sein,
vor deren Tore die Drehbiihne der Welt jeden Tag ein neues Szenenbild schob.«® Die
damit eingefiithrte Theatermetaphorik nutzt er weiter, indem er bemerkt, dass er sich
wihrend dieser Reise besonders zu den »Schauspielen« (»spectacles«) hingezogen
gefiithlt habe, »deren Beginn, Entwicklung und Ende téglich einige Augenblicke lang

7 Ebd, 45.

8  Die folgenden Ausfithrungen zum Kapitel »Sonnenuntergang« fiihren Uberlegungen aus
einem jiingeren Aufsatz zur Darstellung von Aquatoriiberquerungen, vor allem in Lévi-
Strauss’ Traurigen Tropen, fort. Vgl. Michael Bies: At the Threshold to the New World. Equa-
tor Crossings, Sunsets, and Claude Lévi-Strauss’s Tristes Tropiques, in: Transfers. Interdis-
ciplinary Journal of Mobility Studies 6/3 (2016), 83-98.

9 Claude Lévi-Strauss: Tristes tropiques [1955], in: ders.: (Euvres, hrsg. von Vincent Debaene
u.a., Paris 2008, 1-445, hier: 50 (»C’était le contraire d’'un voyage. Plutét que moyen de
transport, le bateau nous semblait demeure et foyer, a la porte duquel le plateau tournant
du monde et arrété chaque jour un décor nouveau.«) — Deutsch zit. nach: Claude Lévi-
Strauss: Traurige Tropen, iibers. von Eva Moldenhauer, Frankfurt a. M. 1978, 54.



261

der Sonnenaufgang und der Sonnenuntergang an allen vier Ecken eines Horizonts
vor Augen fithren, der grofler war, als ich mir je hitte traumen konnen.«'® Sogleich
betont Lévi-Strauss aber auch, wie schwierig er es fand, diese »Schauspiele« der
Sonne in Worte zu fassen, und welche Hoffnungen er in ihre Beschreibung setzte:

Konnte ich Worte finden, um diese fliichtigen Erscheinungen festzuhalten, die jedem
Versuch, sie zu beschreiben, spotten, und ware es mir gegeben, anderen Menschen die
Phasen und Glieder eines Ereignisses mitzuteilen, das doch einmalig ist und sich nie-
mals in denselben Formen wiederholen wiirde, dann, so schien mir, ware ich mit einem
Schlag in das tiefste Geheimnis meines Berufs gedrungen; dann gabe es kein noch so
bizarres oder absonderliches Erlebnis, dem die ethnographische Forschung mich aus-
setzen wiirde, dessen Sinn und Bedeutung ich nicht eines Tages allen Menschen be-
greiflich machen kénnte.**

Wie wichtig ihm die Beschreibung der »fliichtigen Erscheinungen« von Sonnenauf-
und Sonnenuntergang erschien, bringt Lévi-Strauss im Fortgang des Kapitels auch
dadurch zum Ausdruck, dass er Aufzeichnungen in den Text einfiigt, die er als jun-
ger Wissenschaftler auf dem Schiff verfasst haben will. Wie er erklart, sollen diese
den »Zustand der Gnade« und die »fieberhaften Augenblicke« wiedergeben, »da ich,
mein Notizbuch in der Hand, Sekunde um Sekunde den Ausdruck festhielt, der es mir
vielleicht erméglichen konnte, diese verschwimmenden und sich stets erneuernden
Formen zu bannen, die die Sonne am Himmel erzeugte.'> Diese insgesamt knapp
sieben Druckseiten umfassende Einschaltung ist auflergewohnlich, weil Lévi-Strauss
sich in den Traurigen Tropen nur dieses eine Mal derart explizit auf Aufzeichnungen
bezieht, die der Zeit der beschriebenen Reisen entstammen. Zudem ist sie auffillig,
weil Lévi-Strauss die Aufzeichnungen in gleich mehrfacher Weise markiert, indem
er sie absetzt, mit der Uberschrift » Auf dem Schiff geschrieben« (»Ecrit en bateau«)
versieht und durchgingig kursiviert. Hierdurch wirken die Aufzeichnungen wie
ein Fremdkorper, der nicht nur im Raum zwischen der Alten und der Neuen Welt
entstanden sein soll, sondern diesen Zwischenraum auch innerhalb der Traurigen
Tropen markiert. Nicht zufillig schlief3t das Kapitel »Sonnenuntergang« den zweiten

10 Ebd., 50 (»J'observais passionnément [...] ces cataclysmes surnaturels dont, pendant quel-
ques instants chaque jour, le lever et le coucher du soleil figuraient la naissance, I’évolution
et la fin, aux quatre coins d’un horizon plus vaste que je n’en avais jamais contemplé.«) —
Deutsch zit. nach Lévi-Strauss, Traurige Tropen (Anm. 9), 55.

11 Ebd, 50f. (»Sije trouvais un langage pour fixer ces apparences a la fois instables et rebelles
a tout effort de description, s’il m’était donné de communiquer & d’autres les phases et les
articulations d’un événement pourtant unique et qui jamais ne se reproduirait dans les
mémes termes, alors, me semblait-il, jaurais d’un seul coup atteint aux arcanes de mon mé-
tier: il n’y aurait pas d’expérience bizarre ou particuliere a quoi ’enquéte ethnographique
dit m’exposer, et dont je ne puisse un jour faire saisir a tous le sens et la portée.«) — Deutsch
zit. nach Lévi-Strauss, Traurige Tropen (Anm. 9), 55.

12 Ebd, 51 (»Apres tant d’années, parviendrais-je a me replacer dans cet état de grace? Sau-
rais-je revivre ces instants fiévreux o, carnet en main, je notais seconde apres seconde I'ex-
pression qui me permettrait peut-étre d’immobiliser ces formes évanescentes et toujours
renouvelées?«) — Deutsch zit. nach Lévi-Strauss, Traurige Tropen (Anm. 9), 55.



262

Teil des Buchs, der schlicht »Reisenotizen« (»Feuilles de route«) heif3t und auf den
der dritte Teil mit dem Titel »Die Neue Welt« (»Le Nouveau Monde«) folgt.

Allerdings sind die in das Kapitel »Sonnenuntergang« inserierten Aufzeichnun-
gen triigerisch. Zwar ist bekannt, dass Lévi-Strauss sie tatsichlich auf einem Schiff
geschrieben hat. Anders, als es in den Traurigen Tropen erscheinen soll, hat er sie
aber nicht 1935 wihrend seiner ersten, sondern erst im April 1938 wihrend der
dritten Uberfahrt nach Brasilien verfasst."* Dariiber hinaus erfiillen auch diese Auf-
zeichnungen selbst nur wenig von dem, was von Notaten aus einem »fieberhaften
Augenblicke« zundchst erwartet werden konnte, die die »verschwimmenden und
sich stets erneuernden Formen« der auf- und untergehenden Sonne festhalten sollen.
Vielmehr bestehen sie aus genau ausgearbeiteten Reflexionen und Beschreibungen
von Sonnenauf- und Sonnenuntergang, die in Machart und Funktion erstaunliche
Parallelen zu Passagen aus Marcel Prousts Auf der Suche nach der verlorenen Zeit auf-
weisen, wie Vincent Debaene gezeigt hat,' und das Programm einer »Wissenschaft
des Konkreten«< formulieren, das Lévi-Strauss vor allem in Das wilde Denken und in
den vier Banden der Mythologica ausgearbeitet hat. Gemeint ist das Programm einer
Wissenschaft, die im Unterschied zu den »exakten Naturwissenschaften« (»sciences
exactes et naturelles«) nicht vom Abstrakten, sondern vom Konkreten ausgeht und
ihre Erkenntnisse auf dem Weg »der spekulativen Ausbeutung der sinnlich wahr-
nehmbaren Welt in Begriffen des sinnlich Wahrnehmbaren« gewinnt."®

Deutlich wird eine solche Orientierung am Konkreten bereits, wenn Lévi-Strauss
die Aufzeichnungen zum Sonnenuntergang mit Uberlegungen zur Morgen- und
Abendddmmerung einleitet. So bemerkt er, dass Wissenschaftler dhnlich, wie das
»schon die alten Griechen« getan hitten, »Morgenddimmerung und Abendddmme-
rung« meist fiir »ein und dieselbe Erscheinung« halten wiirden.'® Bei dieser »Ver-
mengung, die ihm »das vorherrschende Bemithen um theoretische Spekulationen«
und die damit einhergehende »eigentiimliche Vernachldssigung des konkreten As-

13 Im Einklang mit der Schilderung in den Traurigen Tropen ist zundchst angenommen
worden, dass die ins Kapitel »Sonnenuntergang« eingefiigten Aufzeichnungen 1935 wih-
rend Lévi-Strauss’ erster Fahrt nach Brasilien verfasst worden sind. Vgl. etwa Marcel Hé-
naff: Claude Lévi-Strauss et I'anthropologie structurale, Paris 1991, 508; Patrick Wilcken:
Claude Lévi-Strauss. The Poet in the Laboratory, London, Berlin, New York 2011, 46. — Ich
folge hier jedoch Vincent Debaene, der die Aufzeichnungen anhand von Angaben in der
Reinschrift auf den April 1938 datieren konnte. Vgl. die Anmerkungen in Lévi-Strauss,
Euvres (Anm. 9), 1731, 1741 und 1964.

14 Vgl. Vincent Debaene: L’adieu au voyage. L’ethnologie francaise entre science et littérature,
Paris 2010, 321-323. Debaene bezicht sich hier auf die Beschreibung der Glockentiirme
von Martinville und Vieuxvicq in Du cété de chez Swann. Vgl. Marcel Proust: Du coté de
chez Swann. A la recherche du temps perdu I [1913], hrsg. von Antoine Compagnon, Paris
1988, 179f.

15 Claude Lévi-Strauss: La pensée sauvage [1962], in: ders., (Euvres (Anm. 9), 553-872, hier:
576 (»de Iexploitation spéculative[] du monde sensible en termes de sensible«) — Deutsch
zit. nach Claude Lévi-Strauss: Das wilde Denken, iibers. von Hans Naumann, Frankfurt
a. M. 1973, 29.

16  Lévi-Strauss, Tristes tropiques (Anm.9), 51 (»Pour les savants, I"aube et le crépuscule sont
un seul phénomeéne et les Grecs pensaient de méme.«) — Deutsch zit. nach Lévi-Strauss,
Traurige Tropen (Anm. 9), 55.



263

pekts der Dinge« zu belegen scheint, die die moderne Wissenschaft auszeichne,” ge-
rate indes aus dem Blick, dass Morgen- und Abendddmmerung oder, wie es synonym
heifdt, Sonnenauf- und Sonnenuntergang unterschiedlicher nicht sein kénnten, so
fahrt Lévi-Strauss fort. Denn indem sie verkiinde: »[E]s wird regnen, es wird schones
Wetter geben, setze die Morgenddmmerung zwar die »meteorologische Tatigkeit
in Gang« und deute an, wie »die ersten Stunden des Vormittags« verlaufen werden,
doch sage sie nichts »iiber den weiteren Verlauf des Tages« aus.'® Anders verhalte es
sich mit dem Sonnenuntergang. Er sei nicht als ein Zeichen fiir das zu verstehen,
was fiir die nahe Zukunft erwartet werden konne, sondern als eine Rekapitulation
dessen, was gewesen sei. Als ein »Schauspiel, als eine »vollstindige Vorstellung mit
einem Anfang, einem Mittelteil und einem Schlufl« biete er »ein verkleinertes Bild
der Kdampfe, Siege und Niederlagen, die sich wihrend zwd6lf Stunden in greifbarer
Form, aber auch langsamer abgespielt haben. Die Morgenddimmerung ist lediglich
der Beginn des Tages, die Abendddimmerung dessen Wiederholung.«'* Diese Aus-
fithrungen sind bemerkenswert. Sie nehmen die zu Beginn des Kapitels eingefiihrte
Theatermetaphorik auf, indem sie den Sonnenuntergang als ein >Schauspiel« er-
kldren, das in der Darstellung »einer in sich geschlossenen und ganzen Handlung«
mit »Anfang, Mitte und Ende« einem aristotelischen Mythos-Begrift folgt und sein
Vorbild in dem findet, was als analytisches Drama bezeichnet wird.?* Auflerdem
fallt auf, dass die hier entwickelte Bestimmung des Sonnenuntergangs sich auch als
poetologische Selbstbeschreibung verstehen und auf die Traurigen Tropen selbst an-
wenden lasst. Das Kapitel mit dem Titel »Sonnenuntergang« wire dann ebenfalls
als eine »Wiederholung« zu lesen - als eine verkiirzte »Wiederholung« des langen,
schmerzlichen Abschieds von der Alten Welt, den die Traurigen Tropen entfalten.
Auf die Entgegensetzung von Morgen- und Abenddimmerung folgt im Kapitel
»Sonnenuntergang« die ausfiihrliche Beschreibung eines Sonnenuntergangs. Mehr
als fiinf Seiten wendet Lévi-Strauss in den hier eingeschalteten Aufzeichnungen da-
fir auf, um den Sonnenuntergang eines nicht weiter spezifizierten Tages in der Mitte
des Ozeans darzustellen, indem er festzuhalten sucht, was sich zu verschiedenen
Uhrzeiten an Himmel vollzieht. So erklért er, wie »[glegen 16 Uhr [...] die noch
hochstehende Sonne bereits an Scharfe, aber noch nicht an Glanz verliert«,* wie »[u]

17  Ebd. (»Cette confusion exprime bien le prédominant souci des spéculations théoriques et
une singuliere négligence de I'aspect concret des choses.«) — Deutsch zit. nach Lévi-Strauss,
Traurige Tropen (Anm. 9), 55.

18 Ebd. (»De la suite du jour, 'aurore ne préjuge pas. Elle engage I'action météorologique
et dit: il va pleuvoir, il va faire beau.«) — Deutsch zit. nach Lévi-Strauss, Traurige Tropen
(Anm.9), 56.

19  Ebd. (»Pour le coucher du soleil, c’est autre chose; il s’agit d’une représentation complete
avec un début, un milieu et une fin. Et ce spectacle offre une sorte d’image en réduction des
combats, des triomphes et des défaites qui se sont succédé pendant douze heures de fagon
palpable, mais aussi plus ralentie. L’aube n’est que le début du jour; le crépuscule en est une
répétition.«) — Deutsch zit. nach Lévi-Strauss, Traurige Tropen (Anm. 9), 56.

20 Aristoteles: Poetik. Griechisch/Deutsch, tibers. und hrsg. von Manfred Fuhrmann, Stutt-
gart 1994, 24 [=1450b].

21  Lévi-Strauss, Tristes tropiques (Anm. 9), 52 (»Vers 16 heures [...] ou le soleil & mi-course
perd déja sa netteté, mais pas encore son éclat«) — Deutsch zit. nach Lévi-Strauss, Traurige
Tropen (Anm.9), 57.



264

m 17 Uhr 40« komplexe Architekturen am Himmel sichtbar werden,? die die Sonne
»[glenau um 17 Uhr 45 [...] mit Licht zu verschmieren begann«,” bis die Sonne nach
einer Reihe von zeitlich nicht mehr prézise fixierbaren Geschehnissen endlich nicht
mehr sichtbar war. Charakteristisch fiir diese Beschreibung ist, dass Lévi-Strauss den
gesamten Horizont zu beriicksichtigen und genau die Bewegung seines Blicks zu do-
kumentieren sucht, der sich vom Westen etwa »nach Norden« wendet, dann in den
»Stiden« und »nach Osten« schaut und sich zuletzt wieder in »den Westen« richtet.*
Dabei greift er vor allem auf Metaphern aus den Bereichen der Musik, Architektur
und Malerei zuriick, um die Verdnderungen am Himmel darzustellen. »Jetzt waren
die direkten Sonnenstrahlen ganz verschwunden, heif3t es beispielsweise:

Der Himmel zeigte nur noch blaBrote und gelbe Farben: Krebs, Lachs, Leinen, Stroh;
und man splirte, daB auch diese bescheidene Pracht bald vergehen wiirde. Noch einmal
flackerte die himmlische Landschaft auf in einer Skala von weil3en, blauen und griinen
Tonen. Doch kleine Teile des Horizonts erfreuten sich noch immer eines ephemaren
['], unabhédngigen Lebens. Zur Linken behauptete sich plétzlich ein bisher unbemerkt
gebliebener Flor gleichsam als eine Laune geheimnisvoller und vermischter Griintone;
diese gingen zunachst in grelles, dann gedampftes, dann violettes und schlieBlich
schwarzliches Rot liber, und schliellich sah man nur noch die unregelmaRige Spur eines
Kohlestiftes, wie tiber korniges Papier gezogen.?

Zu diesem Metapherngebrauch, der in seiner Fiille tatsichlich an »early attemps at
creative writing« erinnern mag,* gehort auch, dass Lévi-Strauss den Untergang der
Sonne durchweg als ein grofies >Schauspiel« kennzeichnet, nach dessen Ende der
Schauplatz dieses Schauspiels wieder in all seiner Armlichkeit und Liigenhaftigkeit
sichtbar wird. In einem losen Anschluss an Platons Hohlengleichnis bemerkt er, ge-
gen Ende des Sonnenuntergangs seien nurmehr »magere und krankliche Schatten«
am Horizont erkennbar gewesen,

wie Versatzstiicke eines Blihnenbilds, dessen Armut, Hinfalligkeit und Vorlaufigkeit
man plétzlich, nach der Auffithrung, auf der dunklen Biihne erkennt und dessen Realitat,
die sie vorzutauschen vermochten, nicht von ihrer Natur herriihrte, sondern von irgend-

22 Ebd, 52 - Deutsch zit. nach Lévi-Strauss, Traurige Tropen (Anm. 9), 58.

23 Ebd., 54 (»A 17 h 45 précises s’ébaucha la premiére phase. Le soleil [...] parut [...] barbouil-
ler de lumiére les formes auxquelles il était encore accroché.«) — Deutsch zit. nach Lévi-
Strauss, Traurige Tropen (Anm. 9), 59.

24 Ebd, 53f. - Deutsch zit. nach Lévi-Strauss, Traurige Tropen (Anm.9), 58.

25 Ebd., 55 (»Maintenant, les rayons directs du soleil avaient complétement disparu. Le ciel
ne présentait plus que des couleurs rose et jaune: crevette, saumon, lin, paille; et on sentit
cette richesse discrete s’évanouir elle aussi. Le paysage céleste renaissait dans une gamme de
blancs, de bleus et de verts. Pourtant, de petits coins de I’horizon jouissaient encore d’une
vie éphémere et indépendante. Sur la gauche, un voile inaper¢u s’affirma soudain comme
un caprice de verts mystérieux et mélangés; ceux-ci passerent progressivement a des rouges
d’abord intenses, puis sombres, puis violets, puis charbonneux, et ce ne fut plus que la trace
irréguliére d’un baton de fusain effleurant un papier granuleux.«) — Deutsch zit. nach Lévi-
Strauss, Traurige Tropen (Anm. 9), 60.

26 Wilcken (Anm. 13), 46.



265

einem Trick der Beleuchtung oder der Perspektive. So sehr diese Schatten vor kurzem
noch lebten und sich in jeder Sekunde veranderten, so sehr schienen sie nunmehr zu
einer unwandelbaren und schmerzlichen Form erstarrt, inmitten des Himmels, dessen
wachsende Dunkelheit sie bald verschlucken wird.?”

Das ist grofles Theater. Der Lichtschein wird als ein édsthetischer Schein présentiert,
der alle »Hinfilligkeit und Vorldufigkeit« der Bithne verhiillt, sie mit Leben versieht
und nach seinem Verldschen die Frage zuriicklassen mag, was eigentlich die grofiere
Ilusion ist - die Kunst, die in diesem Schein besteht, oder das Leben, das dieser er-
zeugt? Zugleich ldsst sich dieses letzte Untergehen der Sonne auch als Andeutung
dessen lesen, was in den Traurigen Tropen folgt — eine Reise ins >Herz der Finsternis,
die den Ethnologen bis zu den bis dahin unbekannten Mundé und damit zu dem
»aufSersten Punkt der Wildheit« (»aI’extréme point de la sauvagerie«) fithrt, an dem
er nichts mehr zu verstehen findet, an dem er das Fremde in keinen Schein des Er-
kennens mehr hiillen kann und allein mit einem profunden »Eindruck der Leere«
(»impression de vide«) zurtickbleibt.?®

Das erste und das letzte Bild

Der Blick auf das Kapitel »Sonnenuntergang« hat gezeigt, dass die dort zitierten Auf-
zeichnungen mehr sind als das, was von Notaten aus einem »fieberhaften Augen-
blicke« und von Schreibiibungen eines jungen Philosophen erwartet werden mag,
der sich auf seine Tiétigkeit als Ethnologe in Brasilien vorbereiten will und die »fliich-
tigen Erscheinungen« am Himmel hierfiir in einer den abendldndischen Kiinsten
entlehnten Bildsprache zu erfassen sucht. Mindestens ebenso sehr wie als hastige
Notizen eines noch unerfahrenen Ethnologen sind sie als Ausdruck des Versuchs zu
verstehen, ein Dichter zu werden. Hierauf hat Lévi-Strauss selbst verwiesen. In den
Gesprichen mit Didier Eribon, die 1988 unter dem Titel Das Nahe und das Ferne
publiziert wurden, erklirt er, er habe Ende der 1930er Jahre eigentlich einen Roman
schreiben wollen, der »in einem vagen Sinne nach der Art von Conrad geplant« war
und eben Traurige Tropen heiflen sollte. Die Handlung dieses Romans, so erldutert
er weiter, sollte »einer Geschichte« entstammen,

27  Lévi-Strauss, Tristes tropiques (Anm. 9), 57 (»Trés vite, ce ne furent plus que des ombres
efflanquées et maladives, comme les portants d’un décor dont, apres le spectacle et sur une
scéne privée de lumiére, on percoit soudain la pauvreté, la fragilité et le caractere provisoire,
et que la réalité dont ils sont parvenus a créer I'illusion ne tenait pas a leur nature, mais a
quelque duperie d’éclairage ou de perspective. Autant, tout a ’heure, ils vivaient et se trans-
formaient a chaque seconde, autant ils semble a présent figés dans une forme immuable et
douloureuse, au milieu du ciel dont I’obscurité croissante les confondra bient6t avec lui.«) —
Deutsch zit. nach Lévi-Strauss, Traurige Tropen (Anm. 9), 62.

28 Ebd, 349 - Deutsch zit. nach Lévi-Strauss, Traurige Tropen (Anm.9), 328. Zur Form der
Traurigen Tropen als einer Reise ins >Herz der Finsternis« vgl. Debaene (Anm. 14), 231-234
und 314-319.



266

die ich in der Presse gelesen hatte: eine auf werweilRwelcher Pazifikinsel begangene
Gaunerei, mit einem Grammophon, um die Eingeborenen glauben zu machen, daf3 ihre
Gotter wieder zur Erde herniederkehrten. Die Drahtzieher des Buches waren Fliichtlinge
aus politischen oder unterschiedlichen anderen Griinden. Zwischen ihnen sollten sich
Dramen abspielen.?

Die Arbeit an diesem durchaus »nach der Art von Conrad« klingenden Roman habe
er jedoch bald wieder eingestellt, weil seine Schreibversuche »zu schlecht« (»trop
mauvais«) gewesen seien, so gesteht Lévi-Strauss. Neben einem kurzen Kapitel, das
den Protagonisten Paul Thalamas einfiihrt, sind deshalb nur »[d]er Titel und die
kursiv geschriebenen Seiten, auf denen ich einen Sonnenuntergang vorstelle, tiber-
liefert: »Das war der Anfang des Romans. «*

Diesen im April 1938 verfassten »Anfang des Romans, der vor allem an den
Beginn von Conrads spiatem Roman The Rescue erinnert, dessen erstes Kapitel sich
ebenfalls um einen Sonnenuntergang auf See herum entwickelt,* nimmt Lévi-Strauss
mehr als fiinfzehn Jahre spater wiahrend der Arbeit an den inzwischen zu einem
hochst eigentiimlichen Reisebericht gewandelten Traurigen Tropen wieder auf,
die - wie bereits angedeutet — wiederum auffallende Parallelen zu Conrads Heart
of Darkness aufweisen. Dass Lévi-Strauss ihn hier nun an der Stelle einfiigt, an der
er die Erzdhlungen von der Alten Welt beendet, ldsst die Bedeutung erkennen, die
er diesem Sonnenuntergang zeit seines Lebens zumaf3: als Spur des gescheiterten
Romanprojekts und des mit ihm verbundenen Lebensentwurfs als Dichter, als Do-
kument einer Einiibung ins wissenschaftliche Schreiben und zuletzt als Symbol des
Abschieds von der Alten Welt wie auch des durch die Katastrophe des Zweiten Welt-
kriegs besiegelten Verschwindens des Alten Europa.

Offenkundig wird diese Bedeutung auch an einem weiteren Verweis auf den
Sonnenuntergang, der sich im 1971 publizierten vierten und letzten Band der My-
thologica findet. Nach - in der deutschen Ubersetzung — mehr als zweieinhalbtau-
send Seiten, die er der Analyse der amerikanischen Mythen gewidmet hat, kommt
Lévi-Strauss auf der vorletzten Seite von Der nackte Mensch abermals auf jene Be-

29 Claude Lévi-Strauss, Didier Eribon: De prés et de loin [1988], Paris 2009, 130 (»1l [le ro-
man] devait s’appeler Tristes tropiques. Et ¢’était vaguement conradien. L’intrigue venait
d’une histoire que j’avais lue dans la presse: une escroquerie commise dans je ne sais quelle
ile du Pacifique, avec un phonographe pour faire croire aux indigenes que leurs dieux re-
venaient sur la terre. Dans le livre, les auteurs seraient des réfugiés politiques ou autres,
d’origines diverses. Des drames surviendraient entre eux.«) — Deutsch zit. nach Claude
Lévi-Strauss, Didier Eribon: Das Nahe und das Ferne. Eine Autobiographie in Gespréchen,
ibers. von Hans-Horst Henschen, Frankfurt a. M. 1996, 136.

30 Ebd. (»Le titre et les pages composées en italique ol je décris un coucher de soleil. C’était
le début du roman.«) — Deutsch zit. nach Lévi-Strauss, Eribon, Das Nahe und das Ferne
(Anm. 29), 136. Zu dem Romanprojekt vgl. auch Marek Pacukiewicz: An unwritten Tris-
tes Tropiques: Claude Lévi-Strauss and Joseph Conrad, in: Yearbook of Conrad Studies
(Poland) 6 (2011), 41-56. Fiir das Romankapitel mit der Hauptfigur Paul Thalamas vgl.
Claude Lévi-Strauss: » Tristes Tropiques«, Roman (1938-1939), in: ders., (Euvres (Anm. 9),
1628-1631.

31 Vgl Joseph Conrad: The Rescue. A Romance of the Shallows [1920], London 1949, 5-17.
Hierauf verweist auch Pacukiewicz (Anm. 30), 51 f.



267

schreibung aus dem April 1938 zuriick. In Anspielung auf Richard Wagners Ring des
Nibelungen erklért er in einer iiberaus komplexen Passage, er begreife nun,

daR, nachdem auch ich meine Tetralogie komponiert habe, sie wie die andere mit einer
Gotterdammerung enden muB; oder genauer, dal? sie, ein Jahrhundert spater und in
harteren Zeiten beendet, die Menschheitsdammerung antizipiert, nach der Gétterdam-
merung, welche die Heraufkunft einer gliicklichen und befreiten Menschheit ermagli-
chen sollte. Am Ende meines Lebenswegs angelangt, fiihrt also das letzte Bild, das mir
die Mythen hinterlassen [...], zu der Intuition zuriick, die mich in meinen Anfidngen und,
wieich esin den Traurigen Tropen erzahlt habe, in den Phasen eines Sonnenuntergangs,
der erwartet wurde seit der Errichtung eines himmlischen Dekors, der sich allmahlich
kompliziert, bis er sich auflost und in der Nacht versinkt, das Modell der Tatsachen
suchen liel, mit denen ich mich spater befaRte, sowie der Probleme, die ich bei der My-
thologie I6sen muRte: ein weitlaufiges und komplexes Gebaude, ebenfalls in tausend
Farben schillernd, das sich unter dem Blick des Analytikers entfaltet, langsam aufbliiht
und sich wieder schlie®t, um in der Ferne zu versinken, als ob es niemals existiert hatte.
Ist dieses Bild nicht das der Menschheit selbst und, liber die Menschheit hinaus, aller
Manifestationen des Lebens [...]??2

Die hier entfalteten Uberlegungen sind nicht einfach nachzuvollziehen. In Analo-
gie zu der Gotterddmmerung, mit der Wagners Ring des Nibelungen endet, erkennt
Lévi-Strauss die »Menschheitsddmmerung« als das »letzte Bild«, das ihm die in den
Mythologica behandelten Mythen hinterlassen. Dieses >letzte Bild« verbindet er mit
dem 1938 auf der Fahrt nach Brasilien beschriebenen Sonnenuntergang, der noch
vor der Bekanntschaft mit diesen Mythen gestanden habe und der ihm entgegen der
in den Traurigen Tropen entwickelten Theorie des Sonnenuntergangs als »Wieder-
holung« nun gleichsam als >erstes Bild« dessen erscheint, was er im Mammutwerk der
Mpythologica entfaltet — wobei er dhnlich wie in den Traurigen Tropen nicht beriick-
sichtigt, dass er diesen Sonnenuntergang nicht 1935 wihrend der ersten, sondern
erst wihrend seiner dritten Uberfahrt nach Brasilien beschrieben hat, als zumindest
die Expedition zu den Caduveo und den Bororo bereits hinter ihm lag. Zuletzt er-
kennt er dieses Bild der untergehenden Sonne in Der nackte Mensch als Bild der

32 Claude Lévi-Strauss: Mythologiques 4. ’homme nu, Paris 1971, 620 (»je comprends [...]
qu’ayant moi aussi composé ma tétralogie, elle doive s’achever sur un crépuscule des dieux
comme |autre; ou, plus précisément, que terminée un siécle plus tard et dans des temps plus
cruels, elle anticipe le crépuscule des hommes, apres celui des dieux qui devait permettre
I’avénement d’une humanité heureuse et libérée. Parvenu au soir de ma carriére, la derniére
image que me laissent les mythes [...] rejoint donc l'intuition qui, a mes débuts et comme
je I'ai raconté dans Tristes Tropiques, me faisait rechercher dans les phases d’un coucher de
soleil, guetté depuis la mise en place d’'un décor céleste qui se complique progressivement
jusqu’a se défaire et s’abolir dans I’anéantissement nocturne, le modele des faits que jallais
étudier plus tard et des problémes qu’il me faudrait résoudre sur la mythologie: vaste et
complexe édifice, lui aussi irisé de mille teintes, qui se déploie sous le regard de I'analyste,
s’épanouit lentement et se referme pour s'abimer au loin comme s’il n’avait jamais existé. //
Cette image n’est-elle pas celle de ’humanité méme et, par dela ’humanité, de toutes les
manifestations de la vie [...]2«) - Deutsch zit. nach Claude Lévi-Strauss: Mythologica IV.
Der nackte Mensch, iibers. v. Eva Moldenhauer, Frankfurt a. M. 1976, 816.



268

»Menschheit selbst« und, viel mehr noch, aller »Manifestationen des Lebens«, die
sich »entfalten, bevor sie sich zuriickbilden und in der Evidenz ihrer Hinfalligkeit
ins Nichts zuriicksinken. «*

Dieses Bild ist frappierend. Denn indem Lévi-Strauss den Sonnenuntergang als
Vorschein eines universellen Entstehens und Vergehens auffasst, dem schliefSlich die
Menschheit, alles Leben und auch die Sprache, die Kunst und die Mythen anheimfal-
len miissen, beendet er die Mythologica dhnlich wie Foucault seine 1966 publizierte
Ordnung der Dinge. Nur wiahrend dieser wettete, dass letztlich »der Mensch ver-
schwindet wie am Meeresufer ein Gesicht im Sand«,* findet Lévi-Strauss nur wenige
Jahre spiter in der untergehenden Sonne das Bild der Verganglichkeit des Menschen
und der Einsicht,

dalk mit seinem unvermeidlichen Verschwinden von der Oberflache eines Planeten,
der ebenfalls dem Tod geweiht ist, auch seine Miihen, seine Schmerzen, seine Freu-
den, seine Hoffnungen und seine Werke schwinden, als hatten sie nie existiert, da kein
BewuRtsein mehr da ist, um auch nur die Erinnerung an jene ephemeren Bewegungen
zu bewahren, es sei denn, durch einige rasch verblaRte Ziige einer Welt mit fortan unbe-
wegtem Gesicht, die aulRer Kraft gesetzte Feststellung, daR sie stattgefunden haben,
das heil’t nichts.*

Schluss

Mit diesem fiir den franzdsischen Strukturalismus charakteristischen Phantasma
des Verschwindens des Menschen gelangt auch die hier rekapitulierte Geschichte
des Sonnenuntergangs allméhlich zu einem Ende - die Geschichte jenes Sonnen-
untergangs, den Lévi-Strauss im April 1938 wihrend der Uberfahrt nach Brasilien
beschreibt und als Einfithrungskapitel des geplanten Romans mit dem Titel Traurige
Tropen vorsieht; den er 1955 in seinem Reise- und Bekenntnisbuch Traurige Tropen
als Schreibiibung des angehenden Ethnologen an der Stelle zitiert, an der er die
Passage von der Alten in die Neue Welt vollzieht; und den er 1971 auf den Schluss-
seiten der Mythologica erneut aufnimmt, um ihn als »erstesc und letztes Bild« seiner
mythologischen Untersuchungen und als Symbol des Entfaltens und Verschwindens

33 Ebd., 621 (»avant de s’involuer et de s’anéantir dans I’évidence de leur caducité«) — Deutsch
zit. nach Lévi-Strauss, Mythologica IV (Anm. 32), 817.

34 Michel Foucault: Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines, Paris 1966,
398 (»on peut bien parier que 'homme s’effacerait, comme 4 la limite de la mer un visage
de sable.«) — Deutsch zit. nach Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge. Eine Archdologie
der Humanwissenschaften, tibers. von Ulrich Koppen, Frankfurt a. M. 1974, 462.

35 Lévi-Strauss, Mythologiques 4 (Anm. 32), 621 (»qu’avec sa [de ’homme] disparition iné-
luctable de la surface d’une planete elle aussi vouée a la mort, ses labeurs, ses peines, ses
joies, ses espoirs et ses ceuvres deviendront comme s’ils n’avaient pas existé, nulle con-
science n’étant plus 13 pour préserver fit-ce le souvenir de ces mouvements éphémeres
sauf, par quelques traits vite effacés d'un monde au visage désormais impassible, le con-
stat abrogé qu’ils eurent lieu c’est-a-dire rien.«) - Deutsch zit. nach Lévi-Strauss, Mytholo-
gica IV (Anm. 32), 817.



269

allen Lebens zu deuten. Bemerkenswert ist dabei zum einen die Vorlauferrolle, die
Lévi-Strauss dem Sonnenuntergang fiir seine Forschung zuweist, wenn er dieses
fliichtige Phanomen zunichst in einem als ebenso fliichtig gekennzeichneten, mit
Bildern aus den Bereichen von Architektur, Malerei und Schauspiel gesittigten
Schreiben zu fassen sucht, um sich dadurch auf die Tétigkeit als Ethnologe vorzu-
bereiten, und wenn er es in Der nackte Mensch dann als »Modell der Tatsachen¢
bezeichnet, mit denen er sich als Wissenschaftler spater auseinandergesetzt habe.
Beachtenswert ist zum anderen aber auch die Vorlduferrolle, die den Aufzeichnun-
gen zum Sonnenuntergang mit Blick auf Lévi-Strauss’ spdtere dsthetische Theorie
zugeschrieben werden kann. Indem er ihn hier als >Wiederholung« des Tages und,
wie bereits zitiert, als image en réduction, als »verkleinertes Bild der Kampfe, Siege
und Niederlagen« bestimmt, »die sich widhrend zwdlf Stunden in greifbarer Form,
aber auch langsamer abgespielt habeng, scheint Lévi-Strauss im Sonnenuntergang
zu antizipieren, was er 1962 in Das wilde Denken zum Charakteristikum von Kunst
erklaren wird: dass sie ein modéle réduit, ein >verkleinertes Modell« von Wirklichkeit
sei.”® Auf die Beschreibung des Sonnenuntergangs aus dem April 1938 konnte mithin
sowohl in epistemologischer als auch in édsthetischer Hinsicht bereits jene »Weltei-
Auffassung« angewendet werden, die Clifford Geertz in seiner Lektiire der Traurigen
Tropen entwickelt, indem er diese als ein Werk betrachtet, das samtliche spéteren
Werke von Lévi-Strauss enthalt.”

Die engen Beziige dieser Beschreibung des Sonnenuntergangs zu Epistemologie
und Asthetik sind zuletzt auch fiir die Wissens-, Darstellungs- und Imaginations-
geschichte dieses Phanomens aufschlussreich. Denn sie verweisen darauf, dass die
Herausforderung des Sonnenuntergangs weniger im Gebiet des Wissens als vielmehr
im Gebiet der Asthetik liegt. Die Frage, die der Sonnenuntergang aufwirft, heif3t des-
halb nicht, was er eigentlich sei, als vielmehr, wie er aufgrund seiner Unbestimmt-
heit, Fliichtigkeit und Uberginglichkeit iiberhaupt dargestellt werden kénne - und
moglicherweise auch, weshalb er eigentlich so fasziniert. Das heifSt nicht, dass der
Sonnenuntergang fiir die Wissenschaften uninteressant wire. Wie das Beispiel von
Lévi-Strauss gezeigt hat, vermag er durchaus im Vorfeld der Wissenschaften und
moglicherweise zugleich als Vorbild der Kiinste Relevanz zu gewinnen, insofern
er als Gegenstand einer Schule des Sehens und Schreibens fliichtiger Phanomene
erkannt wird — und nicht nur als eine >widerliche« Manifestation von Klischee und
Kitsch.

Michael Bies (Berlin)

36 Vgl Lévi-Strauss: La pensée sauvage (Anm. 15), 582-593; in der deutschen Ausgabe: Lévi-
Strauss, Das wilde Denken (Anm. 15), 36-45; und hierzu auch, mit Erwdahnung weiterer
Forschungsliteratur, Michael Bies: Das Modell als Vermittler von Struktur und Ereignis.
Mechanische, statistische und verkleinerte Modelle bei Claude Lévi-Strauss, in: Forum
Interdisziplinire Begriffsgeschichte. E-Journal 5/1 (2016), 43-54.

37 Clifford Geertz: Die Welt in einem Text. Wie die Traurigen Tropen zu lesen sind, in: ders.:
Die kiinstlichen Wilden. Anthropologen als Schriftsteller [1988], iibers. von Martin Pfeif-
fer, Miinchen, Wien 1990, 31-51, hier: 39.



270

21 Zwielicht: Joseph von Eichendorffs
Gedicht im Widerschein asthetischer und
naturwissenschaftlicher Diskurse um 1800

Das Zwielicht muss man in der Literatur nicht lange suchen. Es glimmt gegen Ende
des 18.Jahrhunderts auf und bestimmt seitdem das gesamte Genre des Schauers.
Auch durch die Zeilen eines bekannten Gedichtes von Joseph von Eichendorff bricht
der zwielichtige Schein.

Zwielicht

Dammrung will die Fliigel spreiten
Schaurig rithren sich die Baume,
Wolken ziehn wie schwere Traume —
Was will dieses Grau’n bedeuten?
Hast ein Reh du lieb vor andern,

La% es nicht alleine grasen,

Jager ziehn im Wald’ und blasen,
Stimmen hin und wieder wandern.
Hast Du einen Freund hienieden,
Trau ihm nicht zu dieser Stunde
Freundlich wohl mit Aug’ und Munde,
Sinnt er Krieg im tiick’schen Frieden.
Was heut mide gehet unter,

Hebt sich morgen neugeboren,
Manches bleibt in Nacht verloren —
Hiite dich, bleib’ wach und munter!*

Bereits die erste fliichtige Lektiire von Eichendorffs Gedicht nimmt eine Spannung
zwischen den Begriffen Dédmmerung und Zwielicht wahr: Wihrend der nachtraglich
hinzugefiigte Titel> Zwielicht als Thema der Dichtung ausweist, eroffnet das Wort
Ddmmerung die Verse. Tatsdchlich, so soll im Folgenden gezeigt werden, beginnt das
Gedicht den Ubergang vom Tage zur Nacht zu beschreiben, verharrt dann aber in
einem zwielichtigen Dazwischen. Jenseits von Eichendorffs Versen gibt das Deutsche

1 Samtliche Werke des Freiherrn Joseph von Eichendorff. Historisch Kritische Ausgabe, hrsg.
von Hermann Kunisch und Helmut Koopmann, Bd. 1/1: Gedichte, Stuttgart, Berlin, K6ln
1993, 111

2 Eichendorff iiberschreibt das bis dahin unbetitelte Lied, das erstmals in seinem zwischen
1810 und 1812 geschriebenen Roman Ahnung und Gegenwart erscheint, erst 1837 in sei-
ner ersten Gedichtsammlung mit dem Titel Zwielicht. Vgl. hierzu auch Eckart KleSmann:
Stunde der Anfechtung, in: Marcel Reich-Ranicki (Hrsg.): 1000 Deutsche Gedichte und
ihre Interpretationen. Von Friedrich von Schiller bis Joseph von Eichendorff, Frankfurt
a. M. 1995, 318-320, hier: 318.



271

Worterbuch von Jacob Grimm und Wilhelm Grimm an, dass das Wort Zwielicht erst
im spaten 18.Jahrhundert aus dem Niederdeutschen in die hochdeutsche Schrift-
sprache gekommen sei, mit den hochdeutschen zwi(e)-Bildungen also nichts gemein
habe und keineswegs im Sinne von doppelt verstanden werden konne. Stattdessen
sei das Zwielicht bedeutungsgleich und bildungsverwandt mit dem mittelenglischen
twilight. Der erste Teil des Kompositums bezeichne eine Spaltung, gemeint sei also
stets etwas Halbes oder auch etwas Zweifelhaftes oder Schwankendes. Diese De-
finition macht deutlich, dass sich die Begriffe Zwielicht und Ddmmerung in ihrer
Semantik keineswegs decken.’ Zwar kann Zwielicht in Einzelféllen auch die Damme-
rung bezeichnen - das Grimmsche Worterbuch nennt Beispielfille aus der Zeit um
1800 -, doch geht seine Bedeutung nicht in der Bezeichnung des Ubergangs vom Tag
zur Nacht auf. Die Konnotation des Unsicheren und Gespaltenen, von der die Se-
mantik des Zwielichtes bestimmt wird, teilt der Dammerungsbegriff nicht. Eichen-
dorffs Gedicht inszeniert die Differenz der beiden Begriffe, die sich in den Versen
abwechseln, ohne eigentlich austauschbar zu sein. Das Resultat dieses Wechselspiels
ist die eingangs wahrgenommene Spannung. Die folgenden Uberlegungen werden
zeigen, wie Eichendorft mittels dieser Spannung zwischen Ddmmerung und Zwie-
licht in seinen Versen eine um 1800 neue Perspektive auf das Licht explizit macht, die
sowohl dem naturwissenschaftlichen als auch dem &sthetischen Diskurs entstammt,
sich in dem neuen Lichtphdnomen Zwielicht manifestiert und nachhaltigen Eingang
in die poetologischen Uberlegungen der Zeit um 1800 findet. Ich méchte diese neue
Perspektive auf das Licht als phdnomenologische Lichtbetrachtung bezeichnen.* Als
Konsequenz dieses neuen Blickes auf das Licht avanciert die poetische Lichtregie
um 1800 zu einer wirkungsésthetischen Technik, die zundchst fiir Gattungen wie
das Naturmirchen und den Schauerroman letztlich aber fiir einen Grofiteil der so-
genannten >Unterhaltungsliteratur< bis heute pragend geworden ist.

3 Vgl. Deutsches Worterbuch von Jacob Grimm und Wilhelm Grimm, Grimm, zit. nach der
Online-Ausgabe der berlin-brandenburgischen Akademie der Wissenschaften, Akademie
der Wissenschaften Gottingen und der DFG: http://woerterbuchnetz.de/DWB (konsultiert
am 7.2.2017), Stichwort Zwielicht.

4 Ichverwende den Begriff der Phdanomenologie in Bezug auf das Licht in Anlehnung an den
Gebrauch des Terminus Phinomenologie des Lichtes bei Gernot Bohme in seinen Uber-
legungen zu Licht und Raum. B6hme schreibt: » Aber was ist Phanomenologie des Lichtes?
Ich gebe auf diese Frage eine Antwort, indem ich an die sehr schéne Definition der Farbe
erinnere, die Goethe gegeben hat, Farbe sei die gesetzmdfSige Natur in Bezug auf den Sinn
des Auges. Vielleicht besteht die Phanomenologie ja darin, gerade diese gesetzméflige Natur
in Bezug auf den Sinn des Auges zu studieren — und man wird schnell feststellen, dass man
sich dabei keineswegs auf die Farben beschranken kann, sondern alle Lichtphdnomene,
das Leuchten, den Glanz, das Flimmern, den Schatten und noch vieles mehr einbeziehen
muss.« Gernot Bohme: Architektur und Atmosphare, Miinchen 2006, 93. Im Rahmen mei-
ner Uberlegungen wird unter einer phanomenologischen Perspektive auf das Licht folglich
eine Lichtbetrachtung verstanden, die das Phdnomen nicht losgel6st davon betrachtet, wie
es wahrgenommen wird.



272

Dammerung und Zwielicht in Eichendorffs Versen

Im Zusammenhang seines Romans Ahnung und Gegenwart lisst Eichendorff eine
dem Protagonisten Friedrich unbekannte Stimme die Verse des spdteren Zwielichts
singen. Friedrich steht gegen Ende einer Jagd allein im Wald. Sein Freund und
Alter-Ego Leontin ist kurz zuvor mit einem Lebewohl zwischen den Baumen ver-
schwunden. Der einsame Friedrich bezieht auf sich, was er dort im Walde zu héren
bekommt.

Auch der Leser hort bei der Lektiire dieses Gedichtes ein Lied — unabhingig
davon, ob er die bekannte Vertonung durch Robert Schumann kennt.> Ein vier-
hebiger Trochdus tragt geschwind durch die Verse, kein Stolpern, lediglich einmal
eine Hebung mehr im ersten Vers der dritten Strophe, als der Freund zur Sprache
kommt. Die Verse rahmen sich, sowohl innerhalb der Strophen als auch auf das
ganze Gedicht gesehen, in dem die erste und die letzte Strophe Fragen aufwerfen,
einen Appell formulieren und die mittleren Strophen einklammern. Die Form steht
fest und nichts verunsichert.®

Anders jedoch auf der inhaltlichen Ebene: Die erste vom Titel ausgehende Irri-
tation der Lektiire wird durch eine genauere Betrachtung der Verse verstirkt. In der
ersten Strophe wird der Prozess des Dammerns verdichtet. Mittels einer Personifika-
tion wird die Dimmerung zu einem unheimlichen Wesen, das seine Fliigel spreizt.
Die ganze Strophe wird von Dynamik erfiillt, wenn sich die Bdume schaurig rithren
und die Traume ziehen. Zugleich gibt es innerhalb dieser Strophe eine Bewegung
von der dufleren Wirklichkeit zur Innerlichkeit, von den bewegten Baumen zu den
bewegten Traumen.” Ein durch einen Gedankenstrich akzentuierter Bruch stellt die
Bewegung still, die Fliigel bleiben in der Ausbreitung begriffen, es folgt die Frage
nach der Bedeutung des Grau’ns.

In den mittleren beiden Strophen wird die Auswirkung der Dammerung auf
die sinnliche Wahrnehmung ins Zentrum geriickt. Das Vertraute wird fremd. Die
Stimmen im Wald konnen nicht zweifelsfrei verortet oder gar zugeordnet werden,
sie bewegen sich »hin und wieder« und auch das, was vom Freund zu sehen ist, sein
Minenspiel, kann nicht zweifelsfrei abgelesen werden, verbirgt potentiell etwas, das
entweder generell nicht sichtbar ist oder zu dieser Stunde mit Leichtigkeit verborgen
werden kann. Auch in der zweiten und dritten Strophe gibt es also eine Bewegung
zwischen Wirklichem und Unwirklichem, Getradumtem. Diese Bewegung vollzieht
sich jedoch nicht mehr in eine Richtung, sondern ist selbst ein Hin und Wieder.

5  Wenige Gedichte werden so eng mit ihrer Vertonung verkniipft wie Eichendorffs Zwielicht,
immer wieder verweisen literaturwissenschaftliche Interpreten auf die unmdgliche Tren-
nung beider Werke. Vgl. hierzu Klessmann (Anm. 2), 318.

6  Ilse Pracht-Fitzell deutet den harmonischen Aufbau des Gedichts als Widerklang der Har-
monie der Atmosphire (die Wiederkehr der Tageszeiten), die in der letzten Strophe ihren
Ausdruck findet. Vgl. Ilse Pracht-Fitzell: Ein Vergleich zwischen Mérikes Um Mitternacht
und Eichendorffs Zwielicht, in: Literatur in Wissenschaft und Unterricht 11 (1978), 211-
221, hier: 219.

7 Eckhard Klessmann spricht davon, dass die Natur die empfundene Bedrohung spiegelt.
Vgl. Klessmann (Anm. 2), 318.



273

Sehen und Erkennen treten auseinander, denn das Gesehene kann nicht mehr zwei-
felsfrei bestimmt werden.

In der dritten Strophe schliefflich scheint der Trost in Gestalt des Morgens auf.
Und selbst der auf den ersten Blick vielleicht stérende dritte Vers, der iiber das
spricht, was in der Nacht verloren bleibt, lasst sich als ein Verweis drauf lesen, dass
uns der Morgen wieder in die Welt der Realitét zuriick bringt: alle Alben und Nacht-
mahre bleiben in der Nacht verloren und behalten unsere Angste gleich bei sich.
Eine Moglichkeit, dem Hin und Wieder der Wahrnehmung zu entkommen, ist wach
zu bleiben. Munterkeit wird gegen Traumverlorenheit empfohlen.®

Eichendorffs Gedicht beschreibt zweifellos die Stunde der Dammerung als den
Ubergang vom Tag zur Nacht. Doch finden wir hier nur teilweise die Dimmerung
im naturwissenschaftlich-meteorologischen Sinne wieder. Um 1800 ist das Phéno-
men Dammerung physikalisch langst erklédrt: das Versinken der Sonne - das aus
der Erdbewegung resultiert, wenn der Tiefenwinkel der Sonnenscheibenmitte unter
dem Horizont zu liegen kommt - und die Brechung des Lichtes in der Atmosphare’
sind als Ursachen der Dammerungsfarben bekannt. Eichendorff hat im Zwielicht
jedoch weder ein Auge fiir die mogliche Schonheit der Lichtstreuung in der Atmo-
sphére, deren Resultat die herrlichen Dammerungsfarben sein konnen, noch fiir den
eigentlichen Prozess des Ddmmerns. Sein Gedicht erschopft sich also keineswegs in
der Beschreibung des Ubergangs von Tag zu Nacht, der meteorologischen Abnahme
des Lichtes, die zweifellos mit der Bezeichnung Ddmmerung verbunden wird. Ver-
steht man unter der Ddmmerung normalerweise die Abnahme von Licht, die ins
Dunkel der Nacht tiberfiihrt, wird bei Eichendorff die Dammerung gewissermafien
still gestellt.

Zwielicht als Ausdruck einer neuen Phanomenologie des Lichtes

Eichendorffs Gedicht hebt mit einer méchtigen Bewegung an, »Dammerung will die
Fliigel spreitenc, heifSt es im ersten Vers, erstarrt dann aber. Das Licht nimmt im Ver-
lauf des Gedichtes nicht ab. Alles verharrt in einem Dazwischen, einer Ubergangs-
zeit, die selbst dann weiter verstort und verunsichert, als schliellich der Gedanke an
den bevorstehenden neuen Morgen im Versuch zu trosten ins Feld gefiithrt wird. Es
scheint Eichendorft gerade auf den Moment des Unentschiedenen und seine Wirkung
anzukommen. Er stellt ins Zentrum seiner Verse (2. und 3. Strophe) eine Situation
der Verwirrung, in der dem Vertrauten nicht mehr getraut werden kann, weil die
Sinne die Wahrnehmung triigen. Angste nehmen iiberhand, die Konturen und
Grenzen des Wahrnehmbaren 16sen sich auf, bis schliefSlich Innen und Aufien kaum

8  Eckard Klessmann sieht ein Eichendorffsches Leit-Motiv in der doppelten Gefdhrdung des
Geliebten, einerseits von auflen, andererseits und vor allem durch uns selber. Wir lassen
uns von der Angst entstellen und rauben uns das, was uns nahesteht, indem wir ihm miss-
trauen. Vgl. Klemann (Anm. 2), 319f.

9  Fir die Lichtbrechung bei kleinen Winkeln formulierte schon Ptoleméus ein Gesetz, 1621
entwickelte dann der niederlandliche Astronom und Mathematiker Willbrord van Roljen
Snell das sogenannte snelliussche Brechungsgesetz. Vgl. zur Beugung des Lichtes Arthur
Zajonc: Die gemeinsame Geschichte von Licht und Bewusstsein, Hamburg 1997, 130-140.



274

mehr zu unterscheiden sind. Statt auf die Beschreibung eines Dammerungserleb-
nisses inklusive Himmelsfarben und Abnahme der Helligkeit, statt auf eine duf3ere,
visuelle Beschreibung des Dammerns fokussiert Eichendorff auf die Erfahrung einer
bestimmten Lichtqualitit. Zu Beginn gibt es ein figlirliches Bild der dimonischen
Dammerung, die im Begriff ist, ihre Fliigel auszubreiten. In diesem Bild vermittelt
sich bereits die Angst, die das lyrische Ich mit dem Einbruch der Finsternis ver-
bindet. Es handelt sich hierbei um ein unspezifisches allgemeines Gefiihl, wie es fiir
die Konfrontation mit Phdnomenen charakteristisch ist, die unter den Begriff des
Erhabenen der Privation'® gefasst werden konnen. Die folgenden Wahrnehmungs-
eindriicke (akustisch und visuell) verstirken die Empfindung. Die Dammerung
wird sinnlich erfahren als etwas Angst einfloflendes, existentiell Bedrohendes. Der
Leser wird in diese Wahrnehmung der Dammerung hineingezogen. Noch im Ver-
lauf der ersten Strophe vollzieht sich jedoch ein Bruch, der durch den Gedanken-
strich markiert wird. Das Ich entzieht sich der konkreten Situation und wird zum
reflektierenden Subjekt — das fiir die phdnomenologische Wahrnehmung so ent-
scheidende Ineinander von Subjekt und Objekt wird durchbrochen. Dennoch erfolgt
die Reflektion mit dem Fokus auf die Frage nach der Wahrnehmung der Situation,
d. h. Wahrnehmungserfahrungen werden verhandelt wie zum Beispiel die Tone der
Jager oder die Stimmen, die sich nicht verorten lassen. Ohne dass das Licht tatsach-
lich beschrieben wiirde, lassen sich alle angefithrten Wahrnehmungsprobleme eben
auf die herrschende Lichtqualitdt wiahrend der Ddmmerung zuriickfithren. Das
Zwielicht als Lichtqualitit oder als besonderes Lichtphdnomen ist die Ursache der in
Eichendorfts Gedicht zentral gesetzten Wahrnehmungsirritation.

In diesem Zwielicht als einer die Wahrnehmung behindernden und das Gemiit
beeinflussenden Lichtqualitit kommen bei Eichendorft Aspekte zum Vorschein, die
vom Begriff der Dammerung nicht transportiert werden. Weder geht es um einen
graduellen Prozess des Dunkelns, noch werden hier christlich fundierte Zeitmodelle
virulent, in denen die Ddmmerung als Heilsversprechen gedeutet wird."! Das Ge-

10 Viele Meteore lassen sich aufgrund ihrer bestandigen Veranderlichkeit und Heftigkeit un-
ter dem Kantschen Begriff des dynamisch Erhabenen fassen. Einige sind, wie Zwielicht, un-
ter dem Begrift des Erhabenen der Privation einzuordnen. Vgl. dazu Christian Begemann:
Furcht und Angst im Prozess der Aufklarung. Zur Literatur und Bewuftseinsgeschichte des
18. Jahrhunderts, Frankfurt a. M. 1987, hier: 121 ff.

11 In nahezu allen mythopoetischen Herleitungen ldsst sich eine Metaphorik des Lichtes als
Schopfung finden. Im fiir unseren Zusammenhang zentralen jiidisch-christlichen Kontext
setzt die Schopfungsrhythmik der Genesis mit dem Gotteswort »Es werde Licht« (Gen.
1,3) ein. Darauthin scheidet Gott Licht und Finsternis, Tag und Nacht. Die Genesis pra-
sentiert also einen im »es werde Licht« bestehenden Schopfungsakt, der zum Ursprung
der zeitlichen Ordnung wird. Diese Ursprungsdeutung des Lichtes wird in der Folge mit
ethischen und gnoseologischen Wertungen verkniipft: Licht bedeutet Erkenntnis. Vgl. Jo-
hann Kreuzer: Art. »Lichtc, in: Ralf Konersmann (Hrsg.): Worterbuch der philosophischen
Metaphern, Darmstadt 2007, 207-224; Thomas Macho schreibt ebenfalls: »Die Polaritét
von Licht und Dunkelheit muss wahrscheinlich als religionshistorische Universale betrach-
tet werden.« Thomas Macho: Licht und Fest. Konflikte zwischen Sonne und Feuer in der
européischen Kulturgeschichte, in: Christina Lechtermann, Haiko Wandhoff (Hrsg.): Licht,
Glanz, Blendung. Beitrdge zu einer Kulturgeschichte des Leuchtenden, Bern u. a. 2007, 49—
58, hier: 52. In Reaktion auf die Aufkldrung, die den Menschen als Lichtbringer propagiert,
finden sich in der Romantik verstirkt Zeitvorstellungen, die wieder an christliche Deutun-



275

dicht muss vielmehr im Kontext eines in der Zeit um 1800 regen Diskurses um das
Licht in den Kiinsten und Wissenschaften gelesen werden. Eichendorft literarisiert
in seinen Versen namlich eine Betrachtungsweise des Lichtes als Phdnomen, wie sie
sich zu dieser Zeit gerade in Reaktion auf den technischen Fortschritt, der das Licht
scheinbar handhabbar macht und es damit seines Phdnomencharakters beraubt, in
verschiedenen Fachdiskursen herausbildet.

Um 1800 erlauben die technischen Moglichkeiten erstmals einen differenzierten
Umgang mit dem Licht - sowohl in Bezug auf die Erzeugung kiinstlichen Lichts als
auch auf die Untersuchung des Lichts im Labor. Als Reaktion auf die von Newton
aufgezeigte Moglichkeit, das Licht mittels eines Prismas zu zerlegen, entwickelt sich -
gewissermaflen als Gegenentwurf — Goethes Farbenlehre. Licht ist nach Goethes
Ansatz unzureichend erklart, wenn man es auf seine Elemente reduziere und nicht
als Phanomen betrachte. Insbesondere Goethes Ausfithrungen zur »Sinnlich-Sitt-
liche[n] Wirkung der Farbe« zeigen, dass es ihm zentral um die Wirkung des Lichtes
auf das Auge und durch dieses auf das Gemiit geht. Die Erfahrung, so schreibt er in
der sechsten Abteilung des didaktischen Teils seiner Farbenlehre, lehre uns, dass die
einzelnen Farben besondere Gefiihlsstimmungen hervorriefen. Hieraus leitet er die
Forderung ab, die Farbe in der kiinstlerischen Produktion bewusst einzusetzen.'?

Dem reduktionistischen Materialismus in der Betrachtung des Lichtes steht auch
der Physiker Johann Wilhelm Ritter kritisch gegeniiber. Ritter versucht, das Licht als
»jene Tatigkeit, die durch die Tiefen des Welltalls reicht, und zuriick zum Atom, das
Band, was alles und jegliches bindet, zu greifen.”® So schreibt er im Anschluss an
seine Schrift Die Entdeckung der ultravioletten Strahlen (1801) iiber das Prinzip, das
er in allen Naturerscheinungen zu finden gewiss ist:

Dies Eins und Alles in seiner freyesten Erscheinung ist das Licht; ein Satz, der bald den
Namen einer bloRen Meinung nicht mehr dulden wird. Da Licht ist Quelle jeglicher Kraft,
die Leben schafft und Thatigkeit; der zeugende Saame alles Guten, was die Erde tragt.*

Das Licht erfahrt bei Ritter parallel zu seiner naturwissenschaftlichen Analyse eine
deutliche Remystifizierug. Trotz der unterschiedlichen Akzentuierung richten sich
Goethe und Ritter gegen die gleiche Sache: eine rein analytische Betrachtung des
Lichtes. Thr Ansatz, das Licht als Phanomen von seiner Wahrnehmung und Wir-
kung her zu betrachten findet sich parallel auch in den Kiinsten. Die Korrespondenz

gen von der Lichtwerdung durch die gottliche Schopfung anschlieflen. Vgl. dazu Peter Paul
Schwarz: Aurora. Zur romantischen Zeitstruktur bei Eichendorft, Bad Homburg 1970.

12 Johann Wolfgang Goethe: Zur Farbenlehre. Sinnlich-sittliche Wirkung der Farbe, in: Goe-
thes Werke, Bd. XIII, Naturwissenschaftliche Schriften I, Hamburger Ausgabe, hrsg. von
Erich Trunz, Miinchen 1981, 514.

13 Vgl dazu Kreuzer (Anm. 11), 221; Johann Willhelm Ritter: Fragmente aus dem Nachlasse
eines jungen Physikers. Ein Taschenbuch fiir Freunde der Natur [1810], Weimar 1984,
137.

14 Johann Wilhelm Ritter: Die Entdeckung der ultravioletten Strahlen, in: Die Begriindung
der Elektrochemie und Entdeckung der Ultravioletten Strahlen. Eine Auswahl aus den
Schriften des romantischen Physikers, ausgewahlt und kommentiert von Armin Hermann,
Frankfurt a. M. 1968, 57-73, hier: 73.



276

zwischen Lichtqualitdt und Gemiitstimmung wird im kiinstlerischen Schaffenspro-
zess reflektiert und Licht wird zunehmend als ein wichtiges atmosphérisches Ge-
staltungsmittel in die kiinstlerische Praxis — sowohl in der bildenden Kunst als auch
auf der Bithne und in der Dichtkunst - einbezogen."

In der Landschaftsmalerei beispielsweise entdeckt Carl Gustav Carus in den at-
mosphdrischen Erscheinungen das menschliche Gefiihlsleben:

Wie unendlich mannigfaltig und zart sind nicht endlich die atmospharischen Erschei-
nungen! — Alles, was in des Menschen Brust widerklingt, ein Erhellen und Zerstéren,
alles schwebt in den zarten Gebilden der Wolkenregionen vor unseren Sinnen; und auf
die rechte Weise aufgefasst, durch den Kunstgenius vergeistigt, erregt es wunderbar
selbst das Gemut, an welchem diese Erscheinungen in der Wirklichkeit unbemerkt
voriibergleiten.*

Eine atmosphdrische Erscheinung, die in besonderer Weise auf das Gemiit wirkt und
das Gemiitsleben ausdriicken kann, ist zweifellos das Licht."”

Auch auf der Biithne entwickelt sich ab der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts ein
Diskurs um die gestalterischen Moglichkeiten der Beleuchtung. Die barocke Biih-
nenbeleuchtung, die vor allem die Zentralperspektive ausleuchtete, gerit in dieser
Zeit ebenso in die Kritik wie die von unten heraufstrahlende Rampenbeleuchtung,
bei der das Licht in unnatiirlicher Weise auf das Bithnengeschehen fillt.'® Vorbild fiir
einen neuen Umgang mit dem Licht ist fiir viele Theoretiker die Malerei. So erklart
als einer der ersten Theatertheoretiker Francesco Algarotti 1750 das lebendige Clair-
Obscure Rembrandts zum Vorbild fiir die Biihnenbeleuchtung. Technische Griinde
stehen jedoch dem Vorhaben entgegen, auf der Bithne des 18. Jahrhunderts eine
wirkliche Lichtdramatik umzusetzen. So lasst sich mit den verfiigbaren Lichtquellen
schlicht nicht genug Helligkeit erzeugen, um zum Beispiel das Licht von oben auf die
Biihne fallen zu lassen. Die Theorien von den wirkungsasthetischen Méglichkeiten
des Lichtes und der Stand der Technik gehen weit auseinander. Die Einfiihrung des
Reflektors ldsst das Ziel einer atmosphérischen Lichtmalerei erstmals greifbar er-
scheinen. Wolfgang Schivelbusch schreibt zu diesem Ereignis:

15 Natiirlich spielte Licht auch zuvor schon eine Rolle, allerdings oft eher in einem metapho-
rischen Gebrauch.

16 Carl Gustav Carus: Briefe und Aufsétze iiber Landschaftsmalerei, hrsg. von Gertrud Hei-
der, Leipzig, Weimar 1982, 63.

17  Carus bezeichnet das Licht als zentrales Gestaltungslement fiir die Malerei: »Die Bildende
Kunst schafft nun ihre Werke auf zweifache Weise, entweder rund und wahrhaft korperlich,
das ist in der Masse, oder durch Schattierung oder Farbung auf der Fliche, das istim Licht.«
Carus (Anm. 16), 18.

18 Vgl. zur Bithnenbeleuchtung um 1800 Wolfgang Schivelbusch: Lichtblicke. Zur Geschichte
der kiinstlichen Helligkeit im 19. Jahrhundert, Miinchen, Wien 1983, 181-201 sowie Carl-
Friedrich Baumann: Licht im Theater. Von der Argand-Lampe bis zum Glithlampen-
Scheinwerfer, Stuttgart 1988 und Gosta M. Bergman: Lighting in the Theatre, Stockholm
1977.



277

Der Lichtschein einer Ollampe, mittels eines konkaven Reflektors gebiindelt und ge-
richtet, das war die erste deutlich erkennbare Form des Schweinwerfers, wie er dann
spater mit dem elektrischen Licht méglich und fiir die Blihnenbeleuchtung so bedeut-
sam wurde. Es bedurfte nicht erst des voll entwickelten elektrischen Scheinwerfers,
um sich eine atmospharische Lichtmalerei vorstellen zu konnen. Der gebiindelte und
gerichtete Lichtstrahl als Pinsel, mit dem sich die verschiedensten Lichtstimmungen
malen lassen, war schon fiir die Verfechter des konkaven Reflektors im 18.Jahrhundert
ein klar definiertes Ziel aller Bestrebungen [...].»°

Eichendorffs Zwielicht lasst sich gewissermaf3en als poetische Umsetzung einer sol-
chen atmosphirischen Lichtmalerei lesen. Das Gedicht trigt deutlich die Spuren
der neuen in den verschiedenen kiinstlerischen und wissenschaftlichen Diskursen
aufkommenden phanomenologischen Perspektive auf das Licht und es zeigt bei-
spielhaft, wie sich die Rolle des Lichtes in der Dichtung in der Zeit um 1800 ver-
andert: Wurde bisher lediglich die Handlung beleuchtet, wird das Licht nun selbst
zum Akteur.

Licht und Literatur um 1800

Im Gegensatz zu den anderen Kiinsten scheint das Licht fiir die Literatur zunéchst
kein relevantes Darstellungsmittel zu sein. Weder bedarf die Literatur des Lichtes,
um - wie etwa die Malerei — der Zweidimensionalitit zu entkommen, oder um -
wie die Projektionskunst — tiberhaupt Wahrnehmbares zu erzeugen, noch scheint
das Licht ein den medialen Moglichkeiten der Literatur entgegenkommendes Dar-
stellungsobjekt. Vielleicht liegt es an solchen Uberlegungen, dass dem Licht als
wirkungsésthetischem Element in der Literatur bisher zu Unrecht wenig Aufmerk-
samkeit gewidmet wurde. Tatsdchlich, so mochte ich dagegen behaupten, partizi-
piert die Literatur gerade auch iiber ihre Lichtregie am dsthetischen Diskurs um
1800, der die Vermitteltheit von Wahrnehmung, das Sehen und das leibliche Spii-
ren zentral thematisiert. In Eichendorffs Gedicht steht das Zwielicht als spezifische
Lichtqualitdt im Zentrum. Es ist Grund und Ausldser der bereits beschriebenen Des-
orientierung und Wahrnehmungsbeeintriachtigung, deren Begleiter unvermeidlich
die Angst ist.

Obwohl die Angst bei Einbruch der Nacht in der Zeit um 1800 eine bekannte
Erfahrung ist,” stellt sich die Situation doch insofern neu dar, als die Ddimmerung als
natiirliches Phanomen ihren Schrecken in doppelter Hinsicht bereits verloren hat:
einerseits hat die Vernunftverordnung der Aufklirung alle Nachtmahre griindlich
beseitigt, andererseits hat um 1800 die seit Beginn des 16. Jahrhunderts fortschrei-
tende Bemithung um permanente und fest installierte Beleuchtung in den Stidten
einen Punkt erreicht, an dem Beleuchtung staatlich geregelt wird und fiir grof3ere
Stadte in einem gewissen Mafle umgesetzt ist.* In der ersten Hélfte des 19. Jahr-

19  Schivelbusch (Anm. 25), 178.
20 Ebd, 83.
21 Vgl ebd, 84f.



278

hunderts wird auch in Deutschland - das diesbeziiglich deutlich der Entwicklung in
Grof$britannien hinterher lduft - mit Gaslicht experimentiert und erste Gasanstalten
werden in Betrieb genommen. Technisch und in der Theorie ist es also bereits durch-
aus moglich, den Kampf zwischen Licht und Finsternis kiinstlich zu beeinflussen
und die Schrecken der Nacht im Lichte verschwinden zu lassen. Damit ist die Angst
vor der Dammerung zum Entstehungszeitpunkt von Eichendorffs Gedicht kulturell
bereits iiberwunden - auch wenn im konkreten Einzelfall noch keine Strafienlaterne
den Weg erhellt. Den Menschen ist bewusst, dass sie selbst Helligkeit erzeugen kon-
nen und sie wissen auch, dass die Dunkelheit keine eigenen Geschépfe hervorbringt,
sondern lediglich das vom Tage bekannte Ubel - etwa Diebe und Gauner - deckt
und damit begiinstigt. Ein Schutz vor diesen Gefahren ist moglich, die Dunkelheit
ist nicht lebensbedrohlich.

Die Angst vor der Dunkelheit ist also aufklarerisch bekdmpft, gleichwohl lésst
sie sich zitieren. Oder anders gesagt, weil die Angst vor der Dunkelheit kulturell
beseitigt ist, kann diese Angst dsthetisch hervorgebracht werden. Die Erfahrung von
Angst ist mit dem Erlebnis des Verlustes der Verlésslichkeit der Wahrnehmung ver-
kntipft und deshalb mit dem Zwielicht verbunden. Eichendorffs Verse ringen damit,
Gefiihle wie die Angst und den Schauer dsthetisch disponibel zu machen. Das Mittel
dazu ist das Zwielicht.

Eine dhnliche Zurticknahme des Lichtes féllt in zahlreichen Texten um 1800 auf.
Einer der frithen Texte, in dem das Licht in der skizzierten Art wirkungsésthetisch
eingesetzt wird, ist Friedrich Schillers Erzdhlung Der Geisterseher. Die phantasma-
gorischen Schauspiele, die in diesem Text inszeniert werden, konnen nur wirken,
wenn die Sinne der Beteiligten getriibt werden. Um dies zu erreichen, wird durch
Rauch und teilweise Verdunklung Zwielicht erzeugt. Auch die Rahmenhandlung
innerhalb derer sich die Inszenierungen abspielen, lebt von der Wahrnehmungs-
tritbung, die durch die Verminderung von Licht erzeugt wird. Schillers Lichtregie
zeigt beispielhaft, wie das Zwielicht als wirkungsésthetische Technik geradezu tiber-
bordend einsetzt werden kann und wie es in der sogenannte Trivial- oder Unterhal-
tungsliteratur bis heute eingesetzt wird.

Ahnlich setzt auch Ludwig Tieck das Zwielicht — das neben dem Glanz? ein hiufi-
ges Lichtphdnomen in seinen Texten ist — wirkungsésthetisch ein, um beéngstigende
Atmosphiéren zu schaffen, die Wendepunkte des Geschehens oder Entwicklungs-
stadien kennzeichnen. In der Rahmenhandlung zu den Marchen aus dem Phantasus
diskutieren einige Freunde, die auf dem Gut eines brandenburgischen Landadeligen
zusammengekommen sind, um sich Dramen, Novellen und Mirchen vorzulesen
und diese zu kommentieren, dariiber, »worin denn ein Méahrchen eigentlich beste-
hen und welchen Ton es halten soll«.” Ernst, einer der Freunde, bemerkt in diesem
Zusammenhang:

Noch seltsamer, [...], dal3 so wenige Menschen den wundervollen Schauer, die Bedngs-
tigung empfinden, oder sich gestehn, die in manchen Stunden die Natur unserm Herzen
erregt. Nicht bloR auf den ausgestorbenen Hohen des Gotthard erregt sich unser Ge-

22 Vgl. zum Glanz als Lichtphdnomen auch Bohme (Anm. 3).
23 Ludwig Tieck: Schriften, hrsg. von Manfred Frank, Frankfurt a. M. 1985, Bd. 6, 112 f.



279

mith zum Grauen, [...] Sondern selbst die schonste Gegend hat Gespenster, die durch
unser Herz schreiten, sie kann so seltsame Ahndungen, so verwirrte Schatten durch
unsre Phantasie jagen, daf wir ihr entfliehen, und uns in das Getiimmel der Welt hinein
retten mochten. Auf diese Weise entstehn nun wohl auch in unserm Innern Gedichte
und Mahrchen, indem wir die ungeheure Leere, das furchtbare Chaos, mit Gestalten
bevolkern und kunstmalRig den unerfreulichen Raum schmiicken; diese Gebilde kdnnen
dann freilich nicht den Charakter ihres Erzeugers verlaugnen.?

Es sind bestimmte Stunden der Natur, die Gespenster wahrnehmbar werden und
Mirchen entstehen lassen. Diese Stunden kennzeichnet bei Tieck das Licht. Zwie-
licht wird auch hier zum die Phantasie aktivierenden und damit die poetische Pro-
duktion férdernden Mittel.

Eichendorfts Gedicht im Kontext dieser poetischen Verdnderungen, d.h. einer
auf Effekt und Affekt gerichteten Rezeptionsisthetik zu lesen, wird auch durch den
urspriinglichen Kontext seines Liedes nahegelegt. In dem Roman Ahnung und Ge-
genwart resultiert Friedrichs beklommenes Gefiihl keineswegs allein aus der Ein-
samkeit des Waldes. Die Abendsituation macht ihn empfinglich dafiir, das Gehorte
auf sich zu beziehen, aber erst die im Lied besungene Angst vor dem Verlust des
Vertrauten, ldsst ihn Schauern. Die Verse haben schon innerhalb der Romanhand-
lung die Funktion, zu verunsichern, und sollen die Angst vor dem Abgriindigen
des Vertrauten in Friedrich wecken. Die Kunst in Gestalt des Liedes zielt auf die
Beeinflussung des Gemiits unabhingig davon, ob der Verstand sich die Gerdusche
und Seltsamkeiten des Waldes in der Dammerung erklaren kann. Mit der Titelwahl,
die das Zwielicht und nicht die Dimmerung als Thema setzt, verweist Eichendorff
prominent auf die Betrachtung des Lichtes als Phdnomen. Licht wird im Gedicht
nicht analysiert und es wird auch nicht rein metaphorisch verwendet oder mythisch
gedeutet. Stattdessen wird seine Wahrnehmung inszeniert. Zwielicht macht das
Grawen und den Schauer erlebbar. In der poetischen Hervorbringung von Angst,
in der dsthetischen Verfiigbarkeit des Grauens, liegt das dsthetische Potential dieses
Gedichts. Zwar wird trostend auf ein zyklisches Zeitmodell im Sinne einer christli-
chen Lichtdeutung verwiesen,” doch entziehen sich die Verse diesem Angebot des
Trostes. Die Gefahr bleibt durch das Verharren des Liedes im Zwielichtigen immer
préasent. Eichendorffs Dichtung beschreibt nicht den Prozess des Dammerns, sie
modelliert das Ubergingliche selbst, indem sie Zwielicht hervorbringt.” Das Uber-
ganglichen wird jedoch stets von Angst begleitet, die sich angesichts einer schwer
fassbaren Situation einstellt, die nicht klar iiberschaut und damit festgeschrieben
werden kann. Im Zwielicht verlieren die Dinge die Konturen, sie bedrohen das uns

24 Ebd, 14f.

25 Die Gleichwertigkeit, das Nebeneinander der Zeiten erschliefit das Phianomen ihrer Wie-
derkehr in der rhythmischen Zeitenfolge als Gegenwart des Ewigen. Vgl. dazu Schwarz
(wie Anm. 11), hier: 35f.

26 Vgl. zum Umgang der Poesie mit dem Ubergéinglichen am Beispiel Goethes Christian Be-
gemann: Wolken. Sprache. Goethe, Howard, die Wissenschaft und die Poesie, in: Gerhard
Naumann, David E. Wellberry (Hrsg.): Die Gabe des Gedichts. Goethes Lyrik im Wechsel
der Tone, Freiburg, Berlin, Wien 2008, 225-242, hier: 242.



280 Il Phanomene — A Licht

Vertraute immer wieder aufs Neue und beférdern gleichzeitig die Entstehung neuer
Gestalten und Geschichten in der Phantasie.

Ines Theilen (Hannover)



B Wasser

22 Nebel: Asthetik des Unbestimmten im Werk
Guy de Maupassants

Seit der antiken Naturphilosophie wird der Nebel in enger Verbindung mit den
Wolken gesehen:' Beide gehoren innerhalb der »sublunaren< Phdnomene zu den
»wissrigen Meteorens, die aus Dampfen, d. h. einer Mischung von Luft und Wasser
bestehen, welche auch als »dichte Luft« beschrieben wird.? Dabei erscheint der Nebel
zundchst als eine in Auflosung befindliche Wolke, bevor Aristoteles ihn umgekehrt
als eine Wolkenvorstufe definiert — eine Auffassung, die sich durch die weite Ver-
breitung seiner Meteorologie bis in die Neuzeit halten wird. In vielen Sprachen ist der
Begrift — dt. Nebel, ital. nebbia, span. niebla - entsprechend vom lateinischen nebula
abgeleitet, der seinerseits auf nubes »Wolke« zuriickgeht.?

Im Rahmen der konstatierten Verwandtschaft der beiden Meteore werden jedoch
bald auch ihre Unterschiede diskutiert, etwa in den mittelalterlichen Enzyklopa-
dien,* meist anhand einer Gegeniiberstellung ihres jeweiligen »dichten« beziehungs-
weise »subtilen< Wesens. Auf diese Weise emanzipiert sich der Nebel als Studien-
objekt langsam aus seinem sekundéren, von den Wolken abgeleiteten Status. Zwar
betrachtet auch die Meteorologie des 19.Jahrhunderts die beiden Hydrometeore
weiterhin als dhnlich, was ihre Zusammensetzung betriftt, doch treten zunehmend
ihre divergierenden Entstehungsprozesse in den Vordergrund, so dass zwei Spezial-
disziplinen entstehen (im Fall der Wolken die Nephologie in der Tradition Luke
Howards). Die Experten heben nun seltener auf die Gemeinsamkeiten ab — etwa
beim orographischen Nebel, der je nach Perspektive (aus dem Tal oder vom Gipfel
betrachtet) als Nebel oder Wolken gelten kann. Ebenso stellen sie nur selten Unter-

1 Vgl Karin Becker: Les vapeurs des écrivains. Les nuages et le brouillard dans la littérature
frangaise du XIXe siecle. Etude comparée de deux météores aqueux, in: Cornelia Klettke,
Pierre Glaudes (Hrsg.): Nuages romantiques. Mise en fiction et traitement esthétique, Ber-
lin, im Druck (2017).

2 Vgl. zum Folgenden Detlev Moller: Le brouillard dans la »science des météores¢, depuis
I’Antiquité jusqu’al’époque moderne, in: Karin Becker, Olivier Leplatre (Hrsg.): La brume
et le brouillard dans la science, la littérature et les arts, Paris 2014, 65-102.

3 Demgegeniiber ist der franzésische brouillard durch der Einfluss des germanischen brod
»Brithe« der Vorstellung von Unordnung, Bewegung, Verwirrung zuzuordnen; vgl. Lion-
nette Arnodin-Chegaray: A la poursuite du brouillard. Enigmes et mystéres, DEA de Lettres
Modernes, Université de Paris VII, 1996-1997, 28-40.

4 Vgl Joélle Ducos: Le brouillard, voile de la perception ou mixte inclassable dans les des-
criptions du monde médiévales?, in: Becker, Leplatre, La brume (Anm. 2), 103-120.



282

schiede heraus, zum Beispiel die Tatsache, dass sich die Wassertropfen des Nebels
nie in Regen verwandeln, wogegen jene der Wolken stets zum Abregnen tendieren.

Eine Bestimmung der stofflichen Beschaffenheit versuchen bereits einige scholas-
tische Kommentatoren des Aristoteles, doch gelangt erst René Descartes in seinen
Meétéores (1637) zu bahnbrechenden Erkenntnissen.® Er definiert Nebel und Wolken
als zunachst transparente Dampfe, die erst durch ihre Kondensation zu Wassertrop-
fen sichtbar werden. Als Bedingungen fiir die Kondensation nennt er die Menge des
Wasserdampfes und den jeweiligen Kaltegrad; das Schweben erkldrt er durch die
Bewegung der Luftmassen. Gleichwohl ist seiner Theorie kein schneller Durchbruch
beschieden, so dass die Gelehrten zunichst andere Erklarungsmodelle entwickeln.
So entsteht vor allem die sogenannte Bldschentheorie, die nicht von Wassertropfen
ausgeht, sondern von hohlen, luftgefiillten Wasserblasen, was den schwebenden Zu-
stand begriinden soll. Erst 1885 wird dieses Theorem nach mikroskopischen Unter-
suchungen definitiv aufgegeben.

Trotz der vorherrschenden Bldschentheorie sind vom 17. bis zum 19. Jahrhun-
dert etliche Fortschritte zu verzeichnen, die vor allem die Bestimmung des Durch-
messers sowie der Menge und Verteilung der »Blaschen« in der Luft betreffen. Auch
beriicksichtigt man die Temperatur fiir die Definition des Sattigungsgrades der Luft
(>Taupunkt<) und entdeckt das Erfordernis eines >Staubkorns« (d. h. Aerosols) fiir die
Kondensation (;Kondensationskern<). Zudem untersucht man die unterschiedliche
Streuung des Lichts im Verhdltnis zur Grofle der >Bldschen«. Dennoch bleibt die
Forschung lange einer observierenden Methode verhaftet, wogegen etwa der Regen
und der Wind weit frither mittels genauer Messinstrumente analysiert werden. Eine
prizisere Untersuchung des Nebels findet erst seit Beginn des 20. Jahrhunderts statt,
so dass im Weiteren als Ergebnis der modernen Nebelforschung folgende Definitio-
nen festgehalten werden konnen.

Die heutige Meteorologie bestimmt Nebel als eine Luftmasse, in der kleine
Wassertropfen dispergiert sind, welche die Sicht stark reduzieren.” Es handelt sich
um eine Form der Wolke, die einen direkten Kontakt zur Erdoberfldche hat. Nebel
bildet sich, wenn der Wasserdampfgehalt in der Luft so hoch ist, dass er nicht mehr
als (unsichtbares) Gas gehalten werden kann, so dass es zur Kondensation kommt.
Diese findet auf Aerosolpartikeln, sogenannten Kondensationskernen statt: Die so
entstehenden Tropfen streuen das Licht und schrinken die Sicht ein. Bei einer Sicht-
weite unter 1000 m spricht man von Nebel; liegt sie dariiber, von Dunst (die Unter-
scheidung gilt seit 1937). Es gibt unterschiedliche Prozesse, die zur Nebelbildung
fithren: Nach diesen werden seit 1928 die einzelnen Nebelarten benannt, auch wenn

5  Vgl. René Descartes: Les Météores / Die Meteore, hrsg., iibersetzt und kommentiert von
Claus Zittel, Frankfurt a. M. 2006, 122-147.

6 Vgl Louis Dufour: Quelques considérations historiques et lexicologiques sur le sens mé-
téorologique des termes >brumec et >brouillards, in: Ciel et Terre 80 (1964), 1-15; ders.: Les
différents sens météorologiques du terme >vapeur« dans la littérature, in: Ciel et Terre 83
(1967), 1-10.

7 Vgl Ismail Gultepe, Jorg Bendix, Otto Klemm, Werner Eugster, Jan Cermak (Hrsg.): Fog
and Dew Observations and Modeling, Basel 2012 sowie Otto Klemm, Matthieu Masbou:
La classification des types de brouillards, selon les principes de leur formation, in: Becker,
Leplatre, La brume (Anm. 2), 57-64.



283

es — anders als fiir Wolken - keine einheitliche internationale Klassifikation gibt. Oft
werden die Nebelarten aber auch nach geographischen Gegebenheiten beschrieben,
wie die folgenden Beispiele zeigen, oder auch durch eine Kombination der beiden
Verfahren.

Alle Prozesse der Nebelbildung beruhen darauf, dass warme Luft sehr viel mehr
Wasserdampf halten kann als kalte Luft. Ein erster Mechanismus besteht darin, dass
warme, wasserdampthaltige Luft abkiihlt. Der hdufigste Fall ist eine Abkithlung im
Laufe der Nacht durch die Abstrahlung der Erdoberfliche (Strahlungsnebel). Dies
geschieht meist in flachem Geldnde und in Télern, in Europa besonders im Herbst,
wobei die Nebelbdnke sich am Morgen durch die Einwirkung der Sonne oft wieder
auflosen. Eine Luftmasse kann sich aber auch durch Anhebung abkiihlen, etwa beim
Transport tiber eine Gebirgskette, wodurch Nebel an Berghdngen entsteht (orogra-
phischer Nebel). Und schliefllich kénnen Luftmassen auch abkiihlen, wenn sie tiber
eine sehr kalte Wasserfliache streichen (etwa im Fall von Kistennebel). Neben der
Abkiihlung existiert ein zweiter, hdufig auftretender Mechanismus der Nebelbildung:
das Verdampfen von Wasserdampf aus einer warmen, feuchten Unterlage (einem
Fluss, einem See, dem Meer) in eine dariiber liegende kalte Luftmasse (Evaporati-
onsnebel, auch Flussrauchen, Seerauchen, Meerrauchen genannt). Zu diesen beiden
Haupttypen treten weitere Nebelarten wie der Mischungsnebel oder der Advektions-
nebel.

Die Einsichten in die Prozesse der Nebelbildung ermdglichen es etwa, zu definie-
ren, inwieweit ein geographischer Ort als >nebelreich« gelten kann (mehr als 50 Tage
pro Jahr). So erhdlt man exakte Informationen tiber den Fliissigwassergehalt, die
Tropfengrofienverteilung und die zeitliche und rdumliche Ausbreitung von Nebel.
Dabei entspricht die Intensivierung der Forschung auch den zunehmenden Sicher-
heitsanforderungen des Schiffs-, Luft- und Straflenverkehrs. Daneben befordert seit
dem 19. Jahrhundert auch die Sorge um die Luftverschmutzung die Nebelforschung.
Zu Beginn dominiert die Diskussion um den sogenannten >trockenen Nebels, aus
heutiger Sicht ein in sich widerspriichlicher Ausdruck, der darauf beruht, dass in
antiker Tradition der Begrift Meteore« auch terrestrische Phanomene umfasst. Ein
strockener Nebel« ist eine staubformige Ausdiinstung der Erde, die sich in der At-
mosphire verbreitet, in weitem Umbkreis die Sicht einschriankt und gesundheitliche
sowie 6konomische Schdden verursacht. So werden die Folgen der drei grofien Vul-
kanausbriiche der Epoche (Laki 1783, Tambora 1815, Cosiguina 1835) unter diesem
Stichwort behandelt, aber auch der sogenannte >Haarrauch« (auch >Hohenrauchs,
»Moorrauchc« etc.), der durch die Praxis des Torfbrennens entsteht.?

Doch wird der Begriff >trockener Nebel« auch auf Auswirkungen der frithen In-
dustrialisierung angewandt,’ etwa auf die >schweflige Sdure« aus den Kohlehiitten,
die bereits Mitte des 19. Jahrhunderts als Verursacher von Waldschidden erkannt
wird. SchlieSlich wird auch der Zusammenhang zwischen Industrieemissionen und

8 Vgl Martine Tabeaud: »Des rapports qu’on a cru entrevoir entre les brouillards secs et les
comeétes« selon Arago, in: Becker, Leplatre, La brume (Anm. 2), 121-129, sowie Gaston R.
Demarée: Haarrauch, un trouble atmosphérique ou un trouble environnemental et médical
au XIXe siecle, in: ebd., 129-146.

9 Vgl Moller (Anm. 2).



284

natiirlichem (d. h. feuchtem) Nebel hergestellt: In London pragt 1905 der franzo-
sische Arzt Harold Antoine des Veeux fiir die Kondensation von Wasserdampf auf
Ruf3partikeln das Kofferwort smog (aus smoke und fog), das fortan weltweit fiir die
Luftverschmutzung von Grof3stadten und Industrieregionen benutzt wird. Der Great
London Smog von 1952, der ca. 4000 Todesopfer fordert, tragt zu einer erneuten Ver-
starkung der Nebelforschung bei.

Asthetik und Poetik des Nebels

Der Nebel stellt — zusammen mit dem Regen — das Wetterphdnomen dar, das in der
Literatur am haufigsten zur Darstellung gelangt,' so dass diesem in jlingerer Zeit
mehrere Publikationen gewidmet wurden.!

Aus diesen ergibt sich, dass die Autoren der verschiedenen Epochen und Kul-
turen prinzipiell weniger an der Zusammensetzung und der Entstehung des Nebels
interessiert sind als vielmehr an seinem Einfluss auf das menschliche Leben, d. h. auf
die Alltagspraxis und auf Leib und Seele. So entwirft die Literatur zu dem neutralen
Diskurs tiber die Naturgesetze meist eine subjektive Gegenrede, die ein »erlebtes
Wetter«,'? die physische und psychische Erfahrung thematisiert. Dies gilt insbeson-
dere fiir das 19. Jahrhundert mit seiner zunehmenden Trennung der »zwei Kulturen«
(Snow), in dem die Dichter den rationalen Erklarungsmustern der Meteorologen
solche Deutungen von Wetterphdnomenen gegentiiberstellen, die das Individuum in
seiner korperlichen und seelischen Befindlichkeit mit einbeziehen und zugleich die
Geheimnisse der Natur in ihrer Schonheit oder Bedrohlichkeit zu wahren suchen.
Diese »Literarische Meteorologie« (Gamper) beruht auf einem neuen, sensoriellen
Zugang zur Umwelt, der das Schema der Humoralpathologie mit seiner Analogie
von Makro- und Mikrokosmos abldst und von den Autoren selbst unter dem Begrift
»coenaesthesis<” theoretisiert wird. Im Zentrum der Beschreibung steht jetzt die in-

10  Fiir die franzésische Literatur vgl. Louis Dufour: Les écrivains francais et la météorologie.
De I’age classique a nos jours, Briissel 1966, 96 sowie Karin Becker (Hrsg.): La pluie et le
beau temps dans la littérature frangaise. Discours scientifiques et transformations littérai-
res, du Moyen Age al’époque moderne, Paris 2012 (auch: dies.: Introduction, 15-56). Nach
Martin de la Soudiére: Au bonheur des saisons. Voyage au pays de la météo, Paris 1999, 44
und 79, betrifft diese quantitative Gewichtung auch Sprichworter, die Tagebuchliteratur
sowie die meteorologische Fachliteratur.

11 Vgl neben dem o.g. Sammelband von Becker, Leplatre, La brume (Anm. 2): Louis Du-
four: Le brouillard dans la littérature francaise, Briissel 1978; Christian Trottmann (Hrsg.):
Brouillard, brumes et nuées, in: Figures 26-28 (2000-2001); Carine Vignes: Du brouillage
a la crise de la représentation: vapeurs, brumes et fumées dans la littérature de la seconde
moitié du dix-neuvieme siécle, Lille 2005. Vgl. auch die von Umberto Eco und Remo Cese-
rani hrsg. Anthologie Nebbia, Turin 2009.

12 Zum Begriff des »temps vécu« vgl. de la Soudiere (Anm. 10), 30. Vgl. auch Michel Delon:
Sciences de la nature et connaissance de soi au siecle des Lumiéres, Université de Québec,
2008, 48.

13 Der Begriff wird 1794 von dem deutschen Arzt Johann Christian Reil entwickelt und von
zahlreichen Autoren tibernommen (Rousseau, Senancour, Maine de Biran, Joubert u. a. m.).
Das griechische Kunstwort wird von Reil entsprechend dem deutschen >Gemeingefiihl« ge-
bildet, das ihm zur Beschreibung einer Erfassung der Umwelt mittels der Sinnesorgane



285

dividuelle Sensibilitit gegeniiber Regen, Wind und eben auch Nebel;'* Gegenstand
der Beobachtung ist das »meteorologische Ich«," dessen Stimmungslage akribisch
ausgelotet wird,'® was Rousseau auf die pragnante Formel des Seelenbarometers
(»barometre de I’dme«) bringt.”

Aus anthropologischer und ethnologischer Sicht,' die in der Literatur gegen-
tiber dem naturwissenschaftlichen Interesse tiberwiegt, erscheint der Nebel als ein
faszinierendes, aber auch ambivalentes Phanomen. Haufig wird er als >Hindernis«
beschrieben, als eine >Bedrohung« oder auch eine >Falle« Er verursacht eine raum-
zeitliche Desorientierung, indem er die Landschaft in ein Labyrinth verwandelt,
dessen unscharfe Konturen sich dem Blick entziehen. Das Risiko, sich zu verirren,
besteht im kollektiven Bewusstsein vor allem in Fluss-, See- und Moorlandschaften,
betrifft aber auch Kiistenregionen, das Gebirge und bestimmte Stidte. Nebel wird
generell mit Ubergangszeiten assoziiert, der Morgen- und Abenddimmerung sowie
dem Herbst, besonders dem November. Als Ausloser vielfacher Gefahren gilt er als
»triigerische, denn er verbirgt die Realitdt wie hinter einer >Wand«. Als Gefangener
einer undurchdringlichen Masse sieht sich der Mensch seinen Urdngsten ausgelie-
fert, welche verstiarkt werden durch Feuchtigkeit, Kélte und Erdgertiche, die Todes-
ahnungen heraufbeschworen.

Doch die Topographie kann auch positiv als verzaubert wahrgenommen werden:
Der Nebel erscheint dann wie ein beschiitzender Kokon, der Ruhe, Frieden und
Harmonie ausstrahlt und nicht als infernalische Ausdiinstung, sondern als strah-
lende Manifestation des Uberirdischen empfunden wird. In beiden Fillen wird der
Mensch mit einer Naturgewalt konfrontiert, die ihm seine Ohnmacht und seine
Endlichkeit bewusst macht. Das Verschwinden der bekannten Welt suggeriert die
Verginglichkeit und wirft das Individuum auf sich selbst zuriick. Die Undurch-
sichtigkeit der Umgebung regt die Phantasie an: Die Nebelwand wird zu einer Folie,
auf die Angste oder Wiinsche projiziert werden, so dass eine geheimnisvolle Traum-
welt voller Ritsel und Gespenster entsteht. Der Mensch befindet sich im Nebel in
einem archaischen, chaotischen Zustand, in dem sich die Grenzen seiner Identitat
aufzuldsen drohen und die Wirklichkeit zur Illusion gerit.

dient. Vgl. dazu zuletzt Georges Vigarello: Le sentiment de soi. Histoire de la perception du
corps, Paris 2014, 124-132.

14 Vgl. Alain Corbin (Hrsg.): La pluie, le soleil et le vent. Une histoire de la sensibilité au temps
qu’il fait, Paris 2013.

15 Anouchka Vasak: Météorologies. Discours sur le ciel et le climat, des Lumiéres au roman-
tisme, Genf 2008, Kap. 6.

16 Vgl. Claude Reichler: Météores et perception de soi: un paradigme de la variation liée, in:
Karin Becker, La pluie (Anm. 10), 213-236, sowie Patrick Ramponi: Wetterfiihligkeit und
Didtetik. Skizzen zur literarischen Wissensgeschichte eines kulturellen Symptomleidens
1800/1900, in: Karin Becker, Vincent Moriniaux, Martine Tabeaud (Hrsg.): L’alimentation
et le temps qu’il fait. Essen und Wetter. Food and Weather, Paris 2015, 39-56.

17 Vgl. Rousseau: Réveries du promeneur solitaire (Premiére promenade). Das Bild findet sich
fortan bei vielen Autoren, etwa E.T. A. Hoffmann, Baudelaire und Proust. Vgl. Pierre Pa-
chet: Les baromeétres de I’ame. Naissance du journal intime, Paris 1990.

18 Vgl zu Folgendem Arnodin-Chegaray (Anm. 3), sowie das Résumé dieser Arbeit: Lion-
nette Arnodin-Chegaray: Imaginaires du brouillard, in: Ethnologie frangaise 39/4 (2009),
609-622.



286

Aus der grundlegenden Ambiguitit des Nebels resultiert eine breite Palette nar-
ratologischer und metaphorischer Moglichkeiten. Seine diffuse Natur erlaubt viel-
faltige Interpretationen, zumal sie — bei Autoren wie Lesern - stets an die Krifte der
Imagination appelliert. Insofern entwerfen literarische Kunstwerke'® eine Asthetik
des Unbestimmten, in der der Nebel zum Symbol des Undefinierbaren® wird und
die sich gar zu einer »Krise der Reprisentation«*' ausweiten kann. Aus der dstheti-
schen Herausforderung, die das Phdnomen fiir den Schriftsteller darstellt, resultiert
die Favorisierung einer Reihe von rhetorischen Mitteln, die das Ungefestigte und
Unsichere auf der Ebene des sprachlichen Materials imitieren, wie etwa die Auf-
16sung syntaktischer Einheiten. Die literarische Abbildung richtet sich entsprechend
nicht auf eine methodische Erschliefung des Meteors, sondern im Gegenteil auf
eine Mimesis des Nicht-Erfassbaren, d.h. des destabilisierenden Eindrucks auf das
Subjekt, wodurch auch die Festlegung der Werke auf einen eindeutigen Sinn ver-
stellt wird. Diese suggestive Konzeption zielt selbst dort, wo naturwissenschaftliche
Begriffe verwendet werden (>Wasserdampfs, »Kondensation« etc.), nicht auf eine
systematische Definition, sondern auf die metaphorische Darstellung eines a priori
»unsagbaren« Naturphdnomens, die den Dichtern letztlich zur Selbstreflexion tiber
ihre kiinstlerische Kreativitit dient.

Die literarische Nebelbeschreibung weist von der Antike bis zur Gegenwart eine
Reihe von Konstanten auf, die im Folgenden dargestellt werden sollen,? bevor an-
hand der Beriicksichtigung einzelner Werke auf Varianten und Entwicklungen
eingegangen wird. Unter Vernachldssigung eines meteorologischen Erkenntnis-
interesses beschreiben die Dichter den Nebel seit den Epen Homers weniger nach
seinen Entstehungsprozessen als anhand geographischer Gegebenheiten, d. h. als
einen >Ort«.”® Dem realen Vorkommen entsprechend dominieren in der Literatur*
der Strahlungsnebel iiber Wiesen, Télern etc. (so bei Eichendorff, Doyle, Ch. Brontg,
Gautier, Stifter...) und der Evaporationsnebel tiber Seen, Flissen u.a. Gewédssern
(z.B. bei Hugo, Droste-Hiilshoff, Verlaine, Maupassant, Bosco...). Doch auch der
stadtische Dunst beziehungsweise Smog (London, Paris, Mailand...) gerdt in den
Fokus der Betrachtung (etwa bei Dickens, Baudelaire, Storm, Rodenbach, Zola,
Fontane, Hemingway, Auster...). Aus dieser rdumlichen Verankerung des Meteors
resultiert eine Beschreibungstechnik, die Anleihen bei der Malerei aufweist und den
Nebel als »meteorologische Landschaft«,” als Panorama beziehungsweise Tableau in-

19  Auf die bildenden Kiinste kann hier nicht eingegangen werden. Vgl. dazu die zahlreichen
Beitrége in den o. g. Publikationen (Anm. 11), die zum Teil interdisziplinir angelegt sind.

20 Jean Chevalier, Alain Gheerbrant (Hrsg.): Dictionnaire des symboles, Paris 1982, 149
(»symbole de I'indéterminé«).

21  Vignes (Anm. 11), Titel (»crise de la représentation«).

22 Dies geschieht unter Berufung auf die einzelnen Autorenartikel in den in Anm. 11 ge-
nannten Publikationen, ohne dass in jedem Fall auf den entsprechenden Aufsatz verwiesen
werden kann.

23 So Camille Flammarion in seinem weit verbreiteten populdrwissenschaftlichen Werk Lat-
mosphere, Paris 1888, 615 (»un lieu«).

24 Vgl die Statistik bei Dufour (Anm. 11), 21, zur Verteilung der Nebelarten in der franzosi-
schen Literatur.

25 Zu dem Begriff »paysage météorologique« vgl. Claude Reichler: La Découverte des Alpes
et la question du paysage, Genf 2002. Vgl. auch Alain Corbin: L’Homme dans le paysage,



287

szeniert. Doch existiert neben der topographischen Perspektive auch die Auffassung
des Nebels als Zeitspanne,* wobei im Fall des Strahlungsnebels naturgemaf3 die Mor-
genstunden, fiir den Evaporationsnebel dagegen die Abendddmmerung tiberwiegen
und auf das ganze Jahr gesehen die Herbstmonate.”” Die Zeitlichkeit des Nebels ist
jedoch keine lineare, kalendarische, sondern ein zyklischer, elementarer Rhythmus,
der mit der menschlichen Lebenspraxis oft kollidiert.?

Entsprechend durchkreuzt der Nebel auf der Ebene der Erzdhlstruktur haufig
die Pline der Protagonisten wie ein handelndes Wesen. Seit Homer betrifft dies
vor allem das Reisen, zum einen durch die Erschwerung des Vorankommens, zum
anderen durch das Auftauchen unsichtbarer Gefahren. Behindert werden aber auch
Kriegshandlungen und die Verfolgung von Personen, wobei der Nebel erneut ambi-
valent erscheint, da er der einen Partei schadet, der anderen niitzt, indem er heimli-
che Aktionen (des Militdrs, der Kriminellen, aber auch der Liebenden) begiinstigt.
Neben dieser Handlungsrelevanz kommt dem Nebel eine wichtige Funktion bei der
Personenbeschreibung zu, da seine physiologischen und mentalen Auswirkungen
oft detailliert beschrieben werden. Durch die Beeintrachtigung des Sehens agieren
die Protagonisten blindlings beziehungsweise greifen auf den Hor- und Geruchs-
sinn zuriick. Doch tragt diese geschirfte Sinneswahrnehmung ihrerseits zur Ver-
unsicherung bei. So dringt der Nebel durch Mund und Nase in den Korper ein und
scheint ihn zu »vaporisieren< (Baudelaire); das Subjekt regrediert in einen konfusen
Urzustand und erleidet blanke Panik, die sich in Halluzinationen von Skeletten und
Monstern ausdriickt. Diese Grenzerfahrung zwingt zu einer Auseinandersetzung
mit dem Unbewussten, die wiederum gegensitzliche Konsequenzen haben kann: Sie
kann als Nervenkrise enden, aber auch als heilsamer Schock wirken.”

Neben der >coenaesthetischen< Wirkung kann der Nebel auch umgekehrt als
Sinnbild eines Gemiitszustandes fungieren, als figurativer Ausdruck von Angst,
Verzweiflung, Depression, Wahnsinn usw. Dariiber hinaus wird das Bild auch zur
Beschreibung chaotischer politischer und sozialer Verhiltnisse eingesetzt. Insgesamt
zeichnet sich der metaphorische Gebrauch durch den Willen aus, undurchsichtige
Zustande zu benennen und zu kritisieren. Oft ist dies von einem philosophischen
Impetus begleitet, der die menschliche Existenz als zutiefst unsicher, verworren
beziehungsweise mit Trugbildern behaftet konzipiert. Diesem Zugang unterliegt
die aus Antike und Christentum ererbte metaphysische Topik, die atmosphérische

Paris 2001 (auch 129-146 zum Thema Nebel) sowie Michel Collot: Paysage et poésie du
romantisme a nos jours, Paris 2005.

26  Zuden divergierenden raum-zeitlichen Zugéngen zu dem Phianomen vgl. Arnodin-Chega-
ray (Anm. 3), 9.

27 Vgl. Alain Montandon (Hrsg.): L’automne, Clermont-Ferrand 2007 (darin auch Bruno
Tritsmans: Brouillards d’automne chez Julien Gracq et Olivier Rolin, 389-398), sowie die
von Hans Bender hrsg. Anthologie Das Herbstbuch, Frankfurt a. M. 1982.

28 Michel Serres unterscheidet »chrono« und »météo«: vgl. Stéphanie Posthumus: Parcours
météorologique, conscience climatique chez Michel Serres et Michel Tournier, in: Becker,
La pluie (Anm. 10), 373-394.

29  Zu Baudelaires Theorien der »vaporisation du moi« und zum Nebel als pharmakon vgl.
André Weber: Wolkenkodierungen bei Hugo, Baudelaire und Maupassant im Spiegel des
sich wandelnden Wissenshorizontes von der Aufklirung bis zur Chaostheorie, Berlin 2012,
229-288.



288

»Dampfe« mal dem Géttlichen, mal dem Diabolischen zuweist, wobei der Nebel
meist als satanische Kraft erscheint, da sein »Kriechen« mit der Schlange als Symbol
des Bosen verbunden wird. In der poetologischen Verwendung schliefllich verweist
die Nebelmetapher auf den instabilen Status des literarischen Kunstwerks, auf den
problematischen Schaffensprozess des Dichters, dem sein Werk stets zu entgleiten
droht. Insofern stellt das Bild des Nebels ein »poetisches Modell« dar,*® welches das
Ringen des Kiinstlers mit einem fliichtigen, formlosen, wandelbaren Gegenstand
ausdriickt.

Eine besondere Entfaltung der Motivik ist — wie bereits erwédhnt - fiir das 19. Jahr-
hundert zu verzeichnen. In der deutschen Literatur® lasst sich mit Blick auf Sturm
und Drang beziehungsweise Frithromantik (Goethe), Romantik (Novalis, Tieck,
Hoftmann, Eichendorft), Biedermeier (Morike, Droste-Hiilshoff) und poetischen
Realismus (Storm) eine grofie Bandbreite an Deutungen ausmachen, von symboli-
schen Darstellungen der Angst, des Lebens, der Verganglichkeit iiber Figurationen
der Landschaft, des Traums, einer anderen Welt bis hin zu Metaphern der Dichtung
selbst. Auch in der englischen Literatur® oszilliert das Motiv zwischen Realismus
und Symbolik, und dies nicht nur in der gothic novel: Die nebelverhangene land-
scape ist Abbild der tristen soulscape (Ch. Bronté); der schmutzige Dunst Londons
steht fiir Verbrechen und Gewalt beziehungsweise die Misere des Volkes (Dickens);
als unheilbringendes Element verbirgt der Nebel ein Monster (Doyle); und in per-
sonifizierter Form begegnet er als Vampir (Stoker). Die franzosische Literatur®
(Chateaubriand, Hugo, Baudelaire, Gautier, Verlaine, Mallarmé, Zola, Rodenbach,
Loti) bietet eine dhnliche Palette der Ausformungen, wobei die Forschung besonders
das metaliterarische Moment betont. Die vollstaindigste Ausarbeitung findet sich bei
Guy de Maupassant, dessen Romane und Novellen aus den 1880er Jahren hier exem-
plarisch behandelt werden sollen.*

Reale und mentale Nebellandschaften im Werk Maupassants

In Maupassants Werk werden sowohl verschiedene Nebellandschaften beschrieben
als auch die physiologisch-mentalen Auswirkungen des Meteors auf den Betrachter.
In beiden Fillen findet sich ein Reichtum an detaillierten Beobachtungen, der seine
Erzéhlungen zu einem Hohepunkt in der literarischen Entwicklung des Motivs
macht. Besonders im psychologischen Bereich erfihrt die traditionelle Topik dabei

30 Vignes (Anm. 11), 388 (»modele poétique«).

31 Vgl Jean-Luc Gerrer: Le brouillard comme médiation, du romantisme au réalisme alle-
mand, in: Trottmann, Brouillard, brumes et nuées (Anm. 11), 197-217.

32 Clémentine Chasles: Les fonctions du brouillard dans la littérature anglaise au XIX° siecle,
in: Becker, Leplatre, La brume (Anm. 2), 207-224.

33 Vignes (Anm. 11); Becker, Leplatre, La brume (Anm. 2), 171-206, 225-278.

34 Editionen: Guy de Maupassant: Contes et nouvelles, hrsg. von Louis Forestier, Bd. I, Pa-
ris 1974, Bd.II Paris 1979 (hier im Text zitiert als CN I und CN II); Guy de Maupassant:
Romans, hrsg. von Louis Forestier, Paris 1987 (hier zitiert als R). Untersuchungen: Weber
(Anm. 29), 289-330, sowie Karin Becker: Maupassant et le brouillard comme figure de la
dissolution, in: Becker, Leplatre, La brume (Anm. 2), 243-260.



289

eine Erweiterung und Zuspitzung, die eine beachtliche Originalitit der Romanciers
im Umgang mit den Versatzstiicken vorausliegender Diskurse aufweisen.

Bei Maupassants Nebellandschaften iiberwiegt prinzipiell der Evaporationsnebel
iiber Wasserflichen, was u.a. mit seiner Verbundenheit mit der Normandie und
seiner Leidenschaft fiir Boote zu tun hat. In Sur 'eau wird der Erzahler abends in
seinem Kahn auf einem Fluss von dichtem Nebel umzingelt (CN I 54-59); in Pierre
et Jean kehrt Jean mit seinem Boot bei Kiistennebel eiligst in den Hafen zuriick
(R 759); in Une Vie wird Jeanne von einer morgendlichen Dunstschicht iiber dem
Mittelmeer umhiillt (R 51). Strahlungsnebel begegnet vor allem als Talnebel, der
bezeichnenderweise wie ein See erscheint (Réveil CN 1 745; Miss Harriet CN I 889);
tiber Wiesen schwebt ein Dunst, der wiederum mit dem Meer verglichen wird
(Mont-Oriol R 499). Insgesamt dominiert also der geographische Zugang zu dem
meétéore aqueux (dt. wassrigen Meteor), zumal Maupassant die einschldgige Fach-
literatur rezipiert.” Entsprechend werden die Ortsbeschreibungen im Text als pa-
norama, tableau, spectacle und vision (dt. Panorama, Tableau, Spektakel und Vision),
qualifiziert.

Im Zentrum der Darstellung steht gleichwohl der einzelne Mensch, der dem z. T.
verheerenden Einfluss des Nebels ausgesetzt ist: Der Landschaftsmaler wird hier
zum Psychologen.* Die Umgebung wirkt intensiv auf die Seelenlandschaft des Indi-
viduums ein, das aufgrund einer hochsensiblen Wahrnehmung der einschlieflenden
»vapeurs«in seinem Selbstverstdndnis erschiittert wird und der iiberméichtigen Natur
Tribut zollen muss. Folglich entwirft Maupassant eine suggestive, poetische écriture,
die trotz der Prdzision der Beobachtung, welche meteorologischen Anspriichen
durchaus gentigt,” den trockenen, deskriptiven Stil der Wissenschaft zu iiberwinden
und das Faszinierende und Geheimnisvolle des Nebels zu evozieren sucht: »Un autre
mystere, plus profond, plus grave, flotte dans les brouillards épais, le mystére méme
de la création peut-étre« (Amour, CN II 846; dt. »Ein anderes, tieferes, ernsteres
Geheimnis wogt im dichten Nebel, vielleicht das Geheimnis der Schopfung selbst.«)

Durch die Verwandlung der vertrauten Umgebung in eine undurchdringliche an-
dere Welt verlieren die Protagonisten die Fahigkeit zur Orientierung mittels sinnli-
cher Wahrnehmung und verstandesmaf3iger Kontrolle. Die Einschrdnkung der Sicht
stellt ein Leitmotiv der Texte dar, so dass die Beschreibungen paradoxerweise gerade
das Nicht-Sehen thematisieren. Der Riickgriff auf den Geruchssinn hat gleichfalls
obsessiven Charakter: Statt Abhilfe zu schaffen, tragt er zur Destabilisierung bei,
indem die »fumée pestilentielle« (rauchiger Pesthauch) beziehungsweise »affreuse
senteur« (entsetzlicher Duft) (R 761-762) des Nebels®® das Innere des Korpers besetzt
und ihn in der umgebenden Masse aufzulosen droht. Dieser Verlust der Subjekt-
grenzen wird nur von Jeanne in Une Vie als gliickliche Verschmelzung empfunden;

35 U.a. Flammarion, Reclus und Saint-Martin; vgl. Bernard Demont, Représentations spatia-
les et narration dans les contes et nouvelles de Guy de Maupassant, Paris 2005, bes. 185 ff.

36 Vgl Jean-Pierre Blin: Paysage réel, paysage mental: lecture psychocritique de Pierre et Jean
de Maupassant, in: Le Langage et "'Homme 26 (1991), 13-21, hier: 15.

37 Vgl. Louis Dufour: Les écrivains et la météorologie: Guy de Maupassant, in: Ciel et Terre 74
(1958), 45-47.

38 Nach Alain Corbin: Le miasme et la jonquille, Paris 1986, 13, lebt ein alter Aberglaube, der
den Nebel mit gefihrlichen Ausdiinstungen der Erde assoziiert, bis in die 1880er Jahre fort.



290

Pierre in Pierre et Jean und der Ich-Erzdhler in Sur 'eau dagegen durchleben eine
existentielle Krise voller Todesahnung. Letzterer zeigt alle Anzeichen von »peurs,
»effroi«, »terreur« und »épouvante« (Angst, Entsetzen, Schrecken und Schaudern);
unfihig zu verniinftigem Handeln und Opfer archaischer Reflexe verfillt er in einen
pathologischen Zustand, in dem ihm sein Unterbewusstsein ein »pays des mirages
et des fantasmagories« (CN I 57, dt. »Land der Wunder und Phantasmagorien«)
vorgaukelt. Der Nebel gerit hier zur Chiffre fiir verborgene Angste und die écriture-
météore® zum Mittel, diese »cauchemars« (dt. » Alptrdume«) zu benennen und zu
bannen.”” Fiir Maupassant gehort die menschliche Psyche ebenso wie der Nebel zu
den Ritseln der Natur, die nicht rational analysiert werden, sondern bildlich-poe-
tisch aufscheinen.

In seinem metaphorischen Gebrauch bezeichnet der Nebel bei Maupassant ent-
sprechend Stimmungslagen wie Verzweiflung, Niedergeschlagenheit und Todes-
sehnsucht. In seiner figurativen Bedeutung geht er damit auf der Handlungsebene
weit iiber die Funktion des realistischen Dekors hinaus. Der Nebel offenbart indirekt
das resignative Gemiit der Protagonisten, deutet undurchschaubare Verhéltnisse an
und nimmt bisweilen den fatalen Ausgang des Geschehens voraus. Dies ist etwa
in Pierre et Jean der Fall, wo Pierre durch seinen Halbbruder nach und nach aus
der Familie verdrangt wird und sich schliefdlich am Horizont im Nebel auflost (R
832-833). Was den ontologischen Status angeht, so verortet Maupassant den Nebel
folglich vor allem im Damonischen (»sinistre«, »lugubre«, »horrible« etc., dt. »un-
heilverkiindend«, »schaurig«, »grauenvoll« etc.): Als Kraft des Bosen zerstort er un-
merklich Gewissheiten, er schleicht sich in den Kopf wie die fliisternden Seelen der
Verstorbenen. Infernalischen Ursprungs verwandelt er die Realitdt in ein Universum
voller Grautone und bleicher Schatten (CN II 658, R 759, CN I 58), doch kann er sich
auch unvermittelt als leuchtendes Zeichen himmlischer Provenienz présentieren.
In diesem Fall betont die euphorische Beschreibung mittels bildlicher Vergleiche
(Schnee, Milch, Watte, Baumwolle etc., vgl. R 940, CN 159, CN 1902, CN 1 889) den
Anschein des Reinen, Unschuldigen oder Heiligen, der sich jedoch ebenso plétzlich
wieder in sein Gegenteil verkehrt, wie Sur I’eau illustriert.

Als dialektische Entitat weist der Nebel folglich auch im Farblichen eine Ambiva-
lenz auf, deren Beschreibung den Techniken der impressionistischen Malerei dhnelt
mit ihrem clair-obscur, ihrer grisaille, ihren demi-teintes und ihren undeutlichen
Konturen.* Doch sind auch Anleihen bei der romantischen Malerei zu konstatieren,

39  Zu dem Begriff vgl. Anouchka Vasak: Naissance du sujet moderne dans les intempéries:
météorologie, science de 'homme et littérature au crépuscule des Lumieres, in: Becker,
La pluie (Anm. 10), 237-256.

40 Zur Bedeutung des Wassers und des Nebels fiir Maupassants phantastische Erzahlungen
vgl. Marie-Claire Bancquart: Maupassant conteur fantastique, Paris 1976, 65-68, und Ro-
bert Delaisement: La modernité de Maupassant, Paris 1995, 153-213.

41 Vgl. Thérése Thumerel-Perquis: Portrait de Maupassant en paysagiste mélancolique, in:
L’école des lettres 87 (1995), 21-30, sowie Robert Lethbridge: Le texte encadré: les tableaux
»illusionnistes< dans les romans de Maupassant, in: Louis Forestier (Hrsg.): Maupassant et
Iécriture, Paris 1993, 197-205.



291

was die Verschmelzung der Figuren mit der Natur betrifft.* Wie in der bildenden
Kunst ist es das Ziel der écriture, den Eindruck eines Augenblicks festzuhalten und
ein unbestindiges Phanomen durch die Schrift zu fixieren (der in Miss Harriet
inszenierte Nebel-Maler dient als Alter Ego des Autors). Die literarische Heraus-
forderung liegt darin, einem diffusen Gegenstand sprachlich Form zu verleihen,
sowie in dem geradezu paradoxen Bemiihen, etwas Unsichtbares zu visualisieren.
Indem Maupassant durch stilistische Mittel wie Wiederholungen, Parenthesen, Ver-
neinungen und Aufzdhlungen,” Modalverben und Indefinita sowie lautmalerische
Effekte (Nasale, Liquide etc.) eine suggestive »Nebelrhetorik«* entwirft, imitiert er die
standige Bewegung, die endlosen Metamorphosen und den vergéinglichen Zauber
des Naturphanomens. Das literarische Kunstwerk bildet damit die »Sprache« und die
Asthetik der Nature-artiste ab, wodurch das Problem der Unsagbarkeit iberwunden
wird, das die Meteore in ihrer Erhabenheit fiir den Kiinstler prinzipiell darstellen.

Karin Becker (Miinster)

42 Vgl. Thumerel-Perquis (Anm. 41) sowie Joseph-Marc Bailbé: Paysage et romantisme chez
Maupassant: lumiéere et ombre, in: Georges Cesbron (Hrsg.): Ouest et romantismes, Angers
1991, 231-239.

43 Die Bedeutung der Liste miisste in diesem Zusammenhang genauer untersucht werden.
Vgl. zur enumerativen Darstellung der Wolken: Karin Becker: »... leur préter des traits, un
corps, une dme, un nome (Lamartine). Les ressources de la liste dans I’écriture poétique des
nuages, in: Pierre Glaudes, Anouchka Vasak (Hrsg.): Les Nuages du tournant des Lumieres
au crépuscule du romantisme (1760-1880), Paris, im Druck (2017).

44  Zu den stilistischen Aspekten der Nebelbeschreibung generell vgl. Vignes (Anm.11),
334-437. Vignes spricht von einem »brouillard stylistique« (412) beziehungsweise einer
»écriture fantomatique« (407).



292

23 Regen: Wetterzauberei, Meteorologie und
Okonomie in Theodor Storms Mérchen von der
Regentrude

Nach einem vielzitierten Bonmot Eberhard Lammerts gilt das Wetter als der beste
Stimmungsmacher fiir schlechte Autoren - und ein fliichtiger Blick in die von ihm
gemeinten Erzdhlungen des deutschen Realismus, man denke an Raabes Hunger-
pastor oder Otto Ludwigs Zwischen Himmel und Erde, bestitigt dies.! Auch das
Mirchen von der Regentrude, das Theodor Storm 1863 im Zustand politischer Re-
signation verfasste,” scheint voll und ganz unter Lammerts Verdikt zu fallen: Ein
eskapistischer Text am Rande des Kanons, der sein genregemifd gliickliches Ende
»im schonsten Sonnenschein« (Rt, 108), mit einem wohldosierten Regentropfen
als Segen von oben, zelebriert; ein merkwiirdig unzeitgemafles Stiick Literatur, das
die beunruhigende Qualitdt romantischer Kunstmarchen mit einer anheimelnd ge-
stimmten Kindergeschichte unterbietet.?

Diese Randstdndigkeit soll und muss hier gar nicht grundsitzlich bestritten wer-
den, auch wenn sie sich sicher relativieren lisst. Eines jedoch kann man Storm zu-
mindest nicht vorwerfen: Ein weiteres Symptom fiir die wettergestiitzte Stimmungs-
macherei der Literatur des biirgerlichen Realismus geliefert zu haben. Statt das
Wetter von auflen zum Zwecke der Leserlenkung, -ablenkung oder -einstimmung
hin zu einem disneyhaften >Feel-good-Effect« vorzugeben, geht es innerdiegetisch
konzentriert und ganz wortlich gemeint um die Produktion von mildem Wetter und
zuletzt erst um die Produktion einer damit verbundenen positiv konnotierten Atmo-
sphére im tibertragenen Sinne. Denn die Regentrude verhandelt das kiinstliche oder
magische Herbeifithren von Regen in Zeiten (agrar)6konomischer Verknappung,
die ihrerseits von einer anhaltenden Hitzeperiode herriithrt. Damit reizt Storm einer-
seits schlicht das Marchenmotiv der Wetterzauberei aus, wie es die Enzyklopddie des
Mirchens verzeichnet, insofern er das Inventar um eine den Menschen ungew6hn-
lich freundlich gesonnene Wetterhexe erweitert.* Andererseits aber, und das ist der
Aspekt, auf den ich mich hier konzentrieren méchte, verkniipft Storm diesen Topos
mit einer genuin meteorologischen Diskussion, in der es erstens um die Grenzen

1 Diese beiden Romane nehmen in der von Limmerts Bemerkung inspirierten Dissertation
von E C. Delius eine prominente Rolle ein: Der Held und sein Wetter [1971], Gottingen
2011, 9.

2 Theodor Storm: Die Regentrude, in: ders.: Simtliche Werke in vier Banden, hrsg. von Karl
Ernst Laage und Dieter Lohmeier. Bd. 4: Mirchen. Kleine Prosa, Frankfurt a. M. 1998.
Wird im Folgenden im Haupttext mit (Rt, Seitenangabe) zitiert. Zur politischen Lage der
Zeit und Storms >Flucht ins Mérchen« vgl. den Kommentar ebd., 619-626.

3 Entsprechend wenig hat sich die Literaturwissenschaft um dieses von Storm selbst aller-
dings sehr hoch veranschlagte Stiefkind gekitmmert. Volker Klotz etwa gesteht ihm in sei-
ner bekannten Monographie zum Kunstmarchen nur eine Randnotiz zu: Das Européische
Kunstmirchen. Fiinfundzwanzig Kapitel seiner Geschichte von der Renaissance bis zu
Moderne, Stuttgart 1985, 234 f.

4  Brigitte Bonisch-Brednich: Art. »Wetter, in: Enzyklopddie des Marchens. Handworter-
buch zur historischen und vergleichenden Erzahlforschung, begriindet von Kurt Ranke,
hrsg. von Rolf Wilhelm Brednich u. a., Bd. 14, Berlin, Boston 2014, 686-691.



293

und Moglichkeiten des »Regenmachens« (Rt, 102)° sowie der Wettervorhersage
geht, zweitens um die Relevanz dieser Techniken fiir die monetire und soziale Oko-
nomie der erzihlten Welt und drittens um eine Poetik regenbedingter Fiille, die die
Regentrude tiber den Wasserkreislauf und tiber Fruchtbarkeitsmetaphern ins Bild
setzt. Mit der Erweckung der titelgebenden Figur ist am Ende des Textes buchstab-
lich wie metaphorisch gesehen die Riickkehr einer jener »griinen Stellen« bewirkt,
die es nach Friedrich Theodor Vischer gegen die Prosa der Welt aufzubieten gilt.®
Storms Marchen von der Regentrude verhandelt — so die These — den Prozess der
Verfertigung von Poesie im Zeitalter 6konomischer Harte, indem es diesen Prozess
als Kunst des Regenmachens figuriert. Diesen Konnex von Wettermagie, Okonomie
und Poetologie gilt es vor dem Hintergrund der zeitgendssischen Meteorologie aus-
zuloten. Das soll anhand eines Artikels aus der Gartenlaube geschehen, der die im
19. Jahrhundert natiirlich ldngst als antiquiert geltende Idee des Regenzaubers auf
spektakuldre Weise aktualisiert.

Aufs Wetter wetten

Einsatzpunkt der Regentrude ist der Riickblick des Erzéhlers auf eine epochale Diir-
reperiode: »Einen so heiflen Sommer, wie nun vor hundert Jahren« habe »es seitdem
nicht wieder gegeben.« Das eigentliche Mérchen beginnt dann wie folgt:

Es war an einem Vormittag. Die DorfstraBen standen leer; was nur konnte, war in’s In-
nere der Hauser gefliichtet [...]. Nur der dicke Wiesenbauer stand breitspurig in der Tor-
fahrt seines stattlichen Hauses und rauchte im Schweile seines Angesichts aus seinem
grolRen Meerschaumkopfe.

Dieser rauchende, schwitzende Bauer ist in seinem Dorf der grofie Profiteur der
Hitze, denn ihm gehoren Wiesen, die normalerweise sumpfig, nun aber ertragreich
sind, wihrend alles andere verdorrt. Und so murmelt er zufrieden: »Sie kriegen alle
nichts [...]; es gibt gar keinen Regen mehr in der Welt«. Zu den Leidtragenden der
Diirre gehort Mutter Stine, die bei dem Wiesenbauer Schulden hat und ihn um Zah-
lungsaufschub bitten muss. Der Wiesenbauer bietet ihr darauthin an, sie solle ihm
Haus und Hof verpfinden (Rt, 79).

Damit ist offensichtlich, dass Storm das okologische Ungleichgewicht der Diirre
aufs Engste an Fragen der 6konomischen Balance koppelt. Mit Karl Marx gespro-
chen, treibt der Wiesenbauer den »fliissigen Umschlag von Verkauf und Kauf«, den
»rastlosen Umlauf des Geldes« und damit das »perpetuum mobile der Zirkulation«
innerhalb der dorflichen Gemeinde an, reifit dieses Perpetuum Mobile aber zugleich

5  Zur Geschichte des Regenmachens im Kontext der modernen Meteorologie vgl. James
Rodger Fleming: Fixing the Sky. The Checkered History of Weather and Climate Control,
New York 2010 und Clark C. Spence: The Rainmakers. American >Pluviculture< to World
War II, Lincoln 1980.

6  Zitiert nach Gerhard Plumpe (Hrsg.): Theorie des biirgerlichen Realismus. Eine Text-
sammlung, Stuttgart 1985, 241. Vischer spricht freilich vom Roman.



294

auf monopolistische Weise an sich. Die Zirkulation, so Marx, »schwitzt bestindig
Geld ausc, jedenfalls solange sogenannte »Schatzstaubecken« den Kreislauf nicht
unterbrechen.” Der Wiesenbauer schwitzt nun nach Kraften und schwitzt auch Geld
aus, etwa wenn er Mutter Stine Kredit gewdhrt. Er ist derjenige, der den Fluss des
Geldes im Pakt mit der Hitze auf sich zu vereinigen und mittels Investitionen zu
vermehren weify. Wie die sich abzeichnende Verpfindung des Gutes von Mutter
Stine und das »sie kriegen alle nichts« signalisieren, ist der Wiesenbauer dabei, die
umliegenden Produktionsmittel nach und nach an sich zu ziehen. Wie sein spater
auftretendes Marchenwelt-Pendant - ein gewisser Feuermann, der Flussldufe aus-
trocknen, Vieh verdursten und Felder verdorren lasst —, verkorpert er als Monopolist
ein egoistisches, tendenziell lebensfeindliches Prinzip, das nicht an sozialen oder
natiirlichen Formen der Zirkulation im Sinne einer regelmafSigen Umverteilung in-
teressiert ist, sondern schlicht an Kapitalakkumulation.

Bildlogisch gesehen, legen die Hitze des Feuermanns und die Effekte der Aus-
trocknung die potentiellen Folgen einer solchen Okonomie offen. Obwohl der Wie-
senbauer kein Schatzstaubecken ausmacht und demzufolge auch nicht das »Geld
versteinert«, wie Marx sagen wiirde,® hat sein Monopolismus doch einen dhnlichen
Effekt auf die erzihlte Welt. Das Dorf verarmt, das Vieh verdurstet, der Monopolist
grabt dem Fluss der Zirkulation, von dem er profitiert, allméhlich das Wasser seiner
Moglichkeitsbedingung ab und so wire auch hier erwiesen, dass es kein Perpetuum
Mobile ohne externe Energieverluste geben kann. Den Effekt der Austrocknung be-
ziehungsweise der Erstarrung buchstabiert Storm insbesondere an der Antagonistin
des Feuermanns aus: Die Regentrude ist an einem ausgetrockneten See eingeschla-
fen - »ebenso grau und starr« (Rt, 95) wie das sie umgebende Gestein wirkt sie in
ihrem totendhnlichen Schlaf. Entsprechend besteht die ganze Queste des Miarchens
darin, diese petrifizierte (und fast vergessene) Figur aufzuwecken, um den Wasser-
kreislauf und eine gleichmaflige Zirkulation des Geldes, aber auch den Saatzyklus
und den gesellschaftlichen Verkehr des Dorfes wieder in Gang zu bringen.

Dass es um soziale Okonomie geht, tritt im Rahmen einer Wette aufs Wetter zu
Tage, die den Gang zur Regentrude »tief in den Abgrund der Erde« (Rt, 91) und
damit in die Unterwelt des Mérchens tiberhaupt erst dynamisiert. Zugleich poin-
tieren die bei dieser Wette konkurrierenden Formen meteorologischen Wissens
die von polaren Gegensitzen bestimmte Struktur des Textes: Im Anschluss an den
Verpfiandungsdeal fiigt der Wiesenbauer hinzu, dass aufgrund der wirtschaftlichen
Schieflage eine Hochzeit zwischen seiner Tochter Maren und Mutter Stines Sohn
Andrees nicht in Frage komme. Mutter Stine murmelt unterdessen vor sich hin,
dass die Regentrude wohl eingeschlafen sei und mit einem Spriichlein geweckt
werden miisse. In den Augen des Wiesenbauers ist das »Gefasel«. Er sagt: »Nun,
Mutter Stine, so setzt Euch hin und besinnt Euch auf Euer Spriichlein. Ich verlasse
mich auf mein Wetterglas, und das steht seit acht Wochen auf bestdndig schon!«
Mutter Stine hélt dagegen: »Das Wetterglas ist ein totes Ding, Nachbar; das kann

7 Karl Marx: Das Kapital. Kritik der politischen Okonomie, in: ders.: Werke, Schriften,
Briefe. In sieben Binden, hrsg. von Hans-Joachim Lieber, Bd. 4: Okonomische Schriften.
Erster Band, Darmstadt 1975, 118.

8 Ebd, 119.



295

doch nicht das Wetter machen!«, worauthin der Wiesenbauer die Regentrude zum
»Spukeding« und »Hirngespinst« erkldrt. Uber diesen Streit kommt es schliellich
zur Wette. Wenn Mutter Stine »binnen heut und vierundzwanzig Stunden Regen
schaffen« wiirde, dann, so erkldrt der »neugldubige« Wiesenbauer der altglaubigen
Mutter Stine, sei er bereit, seine Tochter mit Andrees zu verheiraten (Rt, 81 f.). Dieser
Streit konstituiert so zwei Welten, die, mit Joseph Vogl gesprochen, in Kalkiil und
Leidenschaft zerfallen:® Eine technische Oberwelt der 6konomischen Berechnung
und der meteorologischen Vorausschau und eine - dariiber scheinbar verloren ge-
gangene — magische Unterwelt der Zauberspriiche und der emotionalen Néhe. Die
Reaktivierung dieser Unterwelt wird schliefflich zugleich die Versohnung der Ge-
gensitze in der nachsten Generation bedeuten, denn sie bleibt den einander ohnehin
zugeneigten Kindern der beiden Konkurrenten, also Andrees und Maren selbst vor-
behalten, die dann auch die Anderwelt beziehungsweise das Mérchen bereits im
Namen tragen.

Meteorologie und Aberglaube

Darauf wird zurtickzukommen sein. Vorerst aber gilt es, nach den diskursgeschicht-
lichen Hintergriinden der Wette auf den kommenden Regen zu fragen. Zu diesen
Hintergriinden zdhlt zundchst der Umstand, dass im Zuge der Rationalisierung der
Meteorologie nicht nur éiberkommene Praktiken der Wettermagie an Kredit ver-
lieren,'® was nicht weiter iiberrascht, sondern auch die Techniken der Wettervor-
hersage allesamt in Verdacht geraten, fauler Zauber zu sein. So spricht etwa der
Physiker Ferdinand von Schmoger 1826 »die Hoffnung einer festbegriindeten
Witterungskunde (Atmosphirologie)« aus, doch miisse »die Moglichkeit der soge-
nannten Wetterprophezeyung (Meteoromantie) verneinet« werden.' Alexander von
Humboldt befindet 1845 im Kosmos, dass »die Vorherbestimmung atmospharischer
Verdnderungen« aller meteorologischen Fortschritte zum Trotz »grofitentheils un-
moglich« bleibe.’? Und kein geringerer als Otto von Bismarck lehnt noch 1883 in
einem amtlichen Votum jede Verantwortung fiir Wettervorhersagen ab, und zwar
aus Sorge um die Glaubwiirdigkeit der Regierung:

9  Joseph Vogl: Kalkiil und Leidenschaft. Poetik des 6konomischen Menschen. 2., durchgese-
hene und korrigierte Auflage, Ziirich, Berlin 2004.

10 Vgl dazu Thomas Macho: Wetter machen, in: Petra Lutz, Thomas Macho (Hrsg.): 2°.
Das Wetter, der Mensch und sein Klima. Ausstellungskatalog, Géttingen 2008, 132-
137.

11 Ferdinand von Schmoger: Beytrige zur Witterungskunde, Regensburg 1826, 3 (Herv. im
Original).

12 Alexander von Humboldt: Kosmos. Entwurf einer physischen Weltbeschreibung [Bd. 1,
1845], ediert und mit einem Nachwort versehen von Ottmar Ette und Oliver Lubrich,
Frankfurt a. M. 2004, 177. Vgl. dazu Oliver Grill: Unvorhersehbares Wetter? Zur Meteo-
rologie in Alexander von Humboldts Kosmos und Adalbert Stifters Nachsommer, in: Zeit-
schrift fiir Germanistik 26/1 (2016), 61-77.



296

Es ist nicht nutzlich, das Feld fiir boswillige Kritik und fir feindliche Bearbeitung der
Bevdlkerung gegen die Regierung zu vergréfRern, und ich moéchte deshalb davon ab-
raten, dass die Konigliche Regierung [...] durch amtliche Organisation des Wetterbeob-
achtungsdienstes irgendwelche Verantwortlichkeit fiir die lokale Zuverlassigkeit von
Wetterprophezeiungen tibernehme.*3

Kurzum: Es herrscht im 19. Jahrhundert - zumal in Deutschland - ein profundes
Misstrauen gegentiber der Wetterprognose. Das liegt nicht zuletzt daran, dass die
Meteorologie mit einem hartnéckigen Paradiskurs zu kimpfen hat, der das Wetter
weiterhin mit Hilfe von Mondphasen, mit hundert- oder siebenjahrigen Kalendern
oder auch mit sogenannten Bauernregeln monatelang im Voraus zu bestimmen
sucht.” Solche Praktiken haben Schmdéger, Humboldt und Bismarck im Hinterkopf,
wenn sie zu »Meteoromantie« und » Wetterprophezeiungen« auf Distanz gehen, was
schon semantisch signalisiert, dass sie der Meteorologie den Schritt aus dem mehr
oder weniger mystifizierten Sehertum der Propheten in die moderne, technisch und
statistisch gestiitzte Prognostik nicht zutrauen.'®

Der Reflex, angesichts der anhaltend populdren Astrometeorologie zur Wetter-
vorhersage insgesamt auf Distanz zu gehen, hat fiir all jene Meteorologen, die ohne
Mondphasen auskommen wollen, eine unbequeme Kostenseite. Es zeichnet sich ein
Dilemma mit Potential zur Legitimationskrise ab: Einerseits darf die Meteorologie
das Wetter nicht vorhersagen, wenn sie nicht in den Verdacht unwissenschaftlicher
Wahrsagerei kommen will. Andererseits aber gilt es, die eigene praktische Relevanz
unter Beweis zu stellen, wozu es nicht ausreicht, das gewesene Wetter riickwirkend
zu erklaren. Und schliefflich mochte die Meteorologie, wie jede physikalische Diszi-
plin, in der Lage sein, auf Basis empirischer Befunde naturgesetzméafliige Zusammen-
hénge zu formulieren, die einen Ausgriff auf die Zukunft qua Berechnung erlauben.
So befindet John Stuart Mill in A System of Logic (1843), dass es bei Kenntnis aller
Vorbedingungen durchaus moéglich sein miisse, »[to] predict [...] the state of the
weather at any future time«. Doch die Meteorologie sei als Wissenschaft »extremely
imperfect« und selbst wenn sie fortgeschrittener wire, bliebe doch, so Mill weiter,
das Problem der flichendeckenden Datenerhebung vielleicht praktisch unlgsbar."”

Was nun das Mérchen von der Regentrude anbelangt, so miisste sich gerade diese
Textsorte definitionsgemifl wenig um eine solche wissenspolitische Krise kiim-

13 Zitiert nach Max Schlegel: Die Entwicklung des staatlichen Wetterdienstes in Deutschland
bis zur Schaffung des Reichswetterdienstes im Jahre 1934, Offenbach a. M. 1996, 52.

14 In den USA, in England und auch in Frankreich entwickelt sich die staatlich organisierte
Wetterprognose schneller. Vgl. James Rodger Fleming: Meteorological observing systems
before 1870 in England, France, Germany, Russia and the USA. A review and comparison,
in: Bulletin of the WMO 46/3 (1997), 249-258.

15 Vgl Katharine Anderson: Predicting the Weather. Victorians and the Science of Meteoro-
logy, Chicago, London 2005.

16  Zu dieser Differenz vgl. grundlegend Reinhart Koselleck: >Erfahrungsraum« und >Erwar-
tungshorizont« — zwei historische Kategorien, in: ders.: Vergangene Zukunft. Zur Semantik
geschichtlicher Zeiten, Frankfurt a. M. 1979, 349-375, hier: 366-368.

17  John Stuart Mill: A System of Logic. Ratiocinative and Inductive, hrsg. von J. M. Robson,
Toronto 1974, 843 und 847.



297

mern - und tut das auch nicht. Dennoch verschiebt der soeben dargelegte Zusam-
menhang die Perspektive auf die Wetterwette entscheidend, wird doch die polare
Grundstruktur von Ober- und Unterwelt beziehungsweise von Technik und Magie
dadurch verwischt. Denn wenn die Wettervorhersage von Storms Zeitgenossen nach
wie vor iiberwiegend als astrologischer Hokuspokus bewertet wird, so ist sie nur
graduell verschieden von jenem »Spukedingg, als das der Wiesenbauer die Regen-
trude ablehnt. Innerdiegetisch verwechselt zudem Mutter Stine Wettervorhersage
und Wettermagie, wenn sie dem Wiesenbauer vorhilt, sein Wetterglas sei ein totes
Ding, das nicht das Wetter machen kénne — obwohl der Wiesenbauer das gar nicht
behauptet, sondern an seinem Barometer eigentlich nur eine vage Prognose abliest.
Das technische Instrument der kalkulierten Prognose wird fiir wirkungslos erklart,
weil es nicht im magischen Sinne direkt auf die Natur einzuwirken vermag.

Diese Verwechslung des passiven Blicks in die Zukunft mit deren aktiver Ge-
staltung verweist ihrerseits auf einen zentralen Aspekt moderner Okonomie. Denn
der 6konomische Mensch, wie ihn der Wiesenbauer reprasentiert, ist besonders ge-
eignet, einer solchen Verwechslung Vorschub zu leisten, lebt er doch gerade davon,
auf die Zukunft zu wetten und mittels Investitionen in sie einzugreifen (Hauke Haien
verkorpert im Schimmelreiter ebenfalls diesen Typ). Der Kauf der sumpfigen Wiesen,
das Darlehen an Mutter Stine, der Verpfindungsvorschlag und die Wette selbst sind
fiir den Wiesenbauer nichts weiter als Spekulationen auf ein gutes Geschift. Selbst
wenn er die Wette verliert und es regnen sollte, gewinnt er, insofern seine Tochter
dann ja in eine nun wieder rentable Wirtschaft einheiratet. Storm verbindet mithin
zwei scheinbar disparate Grof3diskurse des 19. Jahrhunderts am Knotenpunkt des
Zukunftskalkiils; verbindet den anhaltenden Streit dariiber, ob die Wettervorhersage
nun prophetische Meteoromantie oder technisch gestiitzte Vorausberechnung sei,
mit dem weiten Feld 6konomischer Spekulationen und jener unheimlichen Wirk-
macht des Kapitals, die ihm die Metapher des Gespenstes eintrug.'®

Die von Storm hergestellte Verbindung von Okonomie und Meteorologie griin-
det also auf dem Umstand, dass diskursive Praktiken, Kiinftiges abzusehen, sich
nie ganz frei vom Beigeschmack der Wahrsagerei, des Unheimlichen und des Irra-
tionalen machen konnen, auch wenn sie noch so niichtern angelegt sind. Was die
Meteorologie des 19. Jahrhunderts betrifft, so ruft das daraus resultierende Legiti-
mationsproblem nicht nur kritische Stimmen, sondern auch beredte Verteidiger auf
den Plan. Alexander von Humboldt etwa rithmt trotz der von ihm selbst betonten
Unmaoglichkeit verldsslicher Wettervorhersagen ansonsten ganz entschieden das
»jetzige, so schnell fortschreitende meteorologische Wissen.«!* Und geradezu en-
thusiastisch nimmt sich der populdrwissenschaftliche Autor Carus Sterne (i.e. Ernst

18 Die sagenhaften >Rainmaker< unter den Accountmanagern oder die Spekulanten eines
»Hedgefonds Cumuluss, die ihre Investitionen vom kommenden Wetter abhidngig machen,
mogen gegenwirtige Ausldufer dieser Verbindung sein. Zu Letzterem vgl. den Spiegel
Online-Artikel Energiemarktwette: Hedgefonds macht Millionen mit deutschem Wetter vom
9.1.2013: http://www.spiegel.de/wirtschaft/unternehmen/hedgefonds-verdient-millionen-
mit-wette-auf-deutsches-winterwetter-a-876 549.html (konsultiert am 4.4.2016). Zur »Me-
teorologie der Borse« vgl. das gleichnamige Kapitel in Ramén Reichert: Das Wissen der
Borse. Medien und Praktiken des Finanzmarktes, Bielefeld 2009, 28-36.

19 Humboldt, Kosmos (Anm. 12), 166.



298

Krause) in seinem Artikel Die Wetter-Prophezeiung einst und jetzt der neueren Me-
teorologie an. Aufschlussreich ist dieser Artikel - er erschien in der Gartenlaube von
1879 - in vorliegendem Kontext insbesondere deshalb, weil er den Fortschritt der
Meteorologie ausgerechnet damit zu belegen sucht, dass es inzwischen méglich sei,
»gleich einer mittelalterlichen Blocksberghexe und sicherer als ein afrikanischer Re-
genzauberer Unwetter und Sturm [zu] erzeugen«.” Um dies zu zeigen, bringt Sterne
das besagte Dilemma noch einmal auf den Punkt: Die »vorgeschrittene Meteoro-
logie der Neuzeit« stiinde durch ihr Bediirfnis nach flichendeckend organisierten
Wettervorhersagen in »sonderbarem Widerspruch mit der Entsagung« hinsichtlich
der »Wetterprophezeiungen«. Darauthin verurteilt Sterne die »Unausrottbarkeit des
Mondaberglaubens« und die Praktiken der »Kalenderweisheit«. Auch der Umstand,
dass man »das Barometer mit einer formlichen Wettertaxe versehen« habe, fallt
unter diese Kritik?! — was bestdtigt, dass zumindest in den Augen zeitgendssischer
Meteorologen der Gegensatz zwischen dem Wiesenbauer, der an sein Barometer
glaubt, und Mutter Stine, die an die Regentrude glaubt, eher zwei Seiten derselben
Medaille ausmacht, denn jenen scharfen Kontrast, den die Wette als solche nahelegt.

Vor der Negativfolie des Aberglaubens kann Sterne dann umso wirksamer »den
Anfang der modernen Witterungs-Prognose tiberhaupt« und insbesondere »die
neuste Stufe der jungen Wissenschaft von der rationellen Vorherbestimmung des
Wetters« behaupten,” also genau auf jener Trennung von Prophetie und Prognostik
insistieren, die die Kritiker der angewandten Meteorologie verschleifen. Sternes Pa-
radebeispiel fiir diese »neuste Stufe« — und damit verwechselt auch er passive Wet-
tervorhersage und aktive Beeinflussung des kommenden Wetters - ist ein kurioser
Bericht tiber das kiinstliche Herbeifithren von Regen, den er aus Theodor Reyes
Buch uiber Wirbelstiirme, Tornados und Wettersdulen (1872) iibernimmt. Der Bericht
handelt von einem amerikanischen Offizier, der 1845 an der Kiiste Floridas Land
vermisst. Zu diesem Zweck miissen seine ungliicklichen Sklaven bei grofiter Hitze
Schilf roden. Der Offizier, ein gewisser Captain Mac Kay, habe nun »aus den Unter-
suchungen des amerikanischen Meteorologen [James Pollard] Espy« gewusst, dass
man bei solcher Witterung »durch grolere Feuer Sturm und Regen herbeifithren
konne.« Angesichts der groflen Menge trockenen Schilfs beschliefSt Mac Kay »ein
derartiges Experiment zur allgemeinen Erquickung anzustellen«.® Der betreffende
Abschnitt aus Sternes Artikel schildert dies wie folgt:

Als eines Tages die ganze Expedition sich in Klagen liber die auerordentliche Schwiile
und Hitze erging, feuerte der Capitain die Neger durch das Versprechen eines reich-
lichen Regenschauers und einer frischen Brise an, die Vermessung weiter zu fiihren.
Sie starrten empor, und rings herum — keine Wolke so breit wie eines Mannes Hand
war zu sehen. Und sie blickten wieder mit gutmiithigem, unglaubigem Grinsen auf den
Capitain.

20 Carus Sterne: Die Wetter-Prophezeiung einst und jetzt, in: Die Gartenlaube. Illustriertes
Familienblatt, Leipzig 1879, 452-455, 535-538, 584-586, hier: 537.

21 Ebd, 452f und 535.

22 Ebd, 536 und 453f.

23 Ebd, 537.



299

»Hoho! Hehe! Capitain Wolken machen aus nichts! Hihi! Bringen Capitain Wasser all
diesen Weg von der See? Hoho! Hihil«

Der Capitain that tiber diesen Zweifel sehr ungehalten, und die trockene Schilflage [...]
wurde angeziindet. [...] Und als die Rauchsdule verging und eine Wolke sich zu bilden
begann, zog der Capitain einen weiten Kreis rings um sich im Sande und stellte sich in
die Mitte, phantastische Figuren machend und aus gebrochenem Franzésisch kabbalis-
tische Formeln drechselnd.®

Als es dann tatsdchlich regnet, donnert und blitzt, fallen die Sklaven angeblich mit
»vor Angst« schlotternden Knien und »mit Blicken der Scheu und Abbitte« vor Mac
Kay in den Sand. »Die Scene, so schlief3t Sterne, »stellte einen vollstaindigeren Tri-
umph der Forschung tiber die Unwissenheit dar, als man irgendwo im neunzehnten
Jahrhundert, zumal in unserer erleuchteten Republik, fiir méglich gehalten hatte.«*

Die unfreiwillige Ironie dieser allzu plakativen und abstoflend rassistischen Ge-
schichte liegt auf der Hand: Hier triumphiert nicht die Wissenschaft iiber die Unwis-
senheit, sondern dieser Triumph wird gerade im Pakt mit denjenigen Praktiken in-
szeniert, die angeblich iberwunden worden sein sollen. Denn erstens wire die ganze
Pointe der Geschichte beim Teufel, wenn es die eigentlich ja sehr aufgeklarte Skepsis
der Sklaven gegeniiber der Wetterzauberei nicht geben wiirde. Und zweitens wech-
selt der Captain zugunsten dieser Wirksambkeit gewissermaflen die Seite beziehungs-
weise den Kontinent, wenn er im Register des Aberglaubens Regen macht und dazu
alberne Gebirden einsetzt, die er fiir schamanisch halt. Damit soll nicht in Abrede
gestellt sein, dass Mac Kay iiber modernes meteorologisches Wissen um die Entste-
hung von Regen verfiigt. Seit James Huttons Theory of Rain (1788) ist bekannt, dass
Regen wesentlich durch die Durchmischung einer tiefliegenden warmen (und dem-
zufolge feuchteren) Luftschicht mit einer hoherliegenden kalten Luftschicht entsteht,
also aufgrund von Kondensationsvorgéngen bei starker Feuchtigkeits- beziehungs-
weise Temperaturdifferenz.?® Da {ibereinanderliegende Luftschichten sich aber nicht
von selbst vermischen, erzeugt Mac Kay mit dem Feuer einen vertikalen Luftstrom,
der Verwirbelungen erzeugt und die warme Luft mit nach oben reif3t. - Uber dieses
Wissen verfiigt der Captain also zweifelsfrei, nur ist es allein offenbar nicht hinrei-
chend, um als Argument fiir den Fortschritt der Meteorologie zu dienen. Vielmehr
sieht Sterne sich fiir seinen populdrwissenschaftlichen Zweck genétigt, den ganzen
Budenzauber der Wettermacherei transatlantisch in die Meteorologie einzukreuzen.
Merkwiirdig genug: Was einst unter den Hexenhammer gefallen wire,? lasst Captain
Mac Kay nun als Held der angewandten Wissenschaft und als modernen Techno-
schamanen erscheinen. Die Art, mit der Sterne das Ende der meteorologischen Le-
gitimationskrise inszeniert, fithrt also durch die Hintertiir genau auf diese zuriick.

24 Ebd.

25 Ebd., 539.

26 Vgl. Karl Schneider-Carius: Wetterkunde — Wetterforschung. Geschichte ihrer Probleme
und Erkenntnisse in Dokumenten aus drei Jahrtausenden, Miinchen 1955, 116-118 und
196-200. Die Geschichte des meteorologischen Wissens zum Regen rekonstruiert im De-
tail W. E. Knowles Middleton: A history of the theories of rain. And other forms of precipi-
tation, London 1965.

27  Vgl. Macho, Wetter machen (Anm. 10), 133.



300

Sternes Bericht vom Regenzauber belegt exemplarisch, wie sehr die Meteorologie
des 19.Jahrhunderts von sich gegenseitig ausschliefSenden, einander gleichwohl
infiltrierenden Formen und Methoden des Wissens gekennzeichnet ist.® Das Spek-
trum reicht hierbei von vermeintlich tiberholten, von anderer Seite als aberglaubisch
eingestuften Wissensbestidnden {iber miindlich tradierte Kenntnisse in der agraroko-
nomischen Alltagspraxis bis zur zunehmend institutionalisierten und spezialisierten
Disziplin der Meteorologie.

Poetologie des Regenmachens

Vor diesem Hintergrund nimmt sich Storms Regentrude, in der offenkundig ein
anderes, genuin literarisches und unaufgeklartes Wissen inszeniert wird, das sich
zudem jenseits des ménnlich imperialen Forschergeistes bewegt, immer noch kon-
terdiskursiv aus — nur lange nicht mehr so entschieden, wie man allein aufgrund
des Genres intuitiv annehmen wiirde. Im Schnittfeld der Regenzauberei begegnen
sich die faktuale Schamanengeschichte, die Sterne seinen Gartenlaube-Lesern zu-
mutet, und das meteorologisch angehauchte Mirchen, das Storm wohl in etwa
demselben Rezipientenkreis erzahlt. Was aber bei Sterne ein unfreiwilliger Riickfall
in vormoderne Denkmuster zum Lobpreis der modernen Meteorologie ist, wird in
Storms Mirchen entlang der formalen und diegetischen Konstituenten der Gattung
poetologisch durchgearbeitet. Diese poetologische Dimension der Wetterzauberei
gilt es im Lichte jenes Teils der Regentrude in den Blick zu nehmen, in dem erfolg-
reich Regen gemacht wird.

Damit es dazu kommen kann, miissen Maren und Andrees einerseits einen ma-
gischen Spruch rekonstruieren, der die Regentrude aufzuwecken vermag, und ande-
rerseits den Weg zu ihr in Erfahrung bringen. Auch hierbei werden die scheinbar so
klaren Oppositionen der Méarchenwelt unterlaufen, denn das Wissen um Spruch und
Weg kommt ausgerechnet vom Feuermann. »Sein dicker Kopf scheint tiberzulaufen
von diesen Dingen« (Rt, 87), bemerkt Andrees, der ihn erfolgreich ausgehorcht hat,
in einer Wassermetapher gegeniiber Mutter Stine und Maren. Wihrend seiner »Er-
zdhlung« von der Begegnung dreht sich Stines Spinnrad eifrig, zumindest bis An-
drees zu dem abgelauschten Spruch kommt, an den er sich nur mithsam mit Hilfe
seiner Mutter erinnern kann (Rt, 85). Diese auffillige Konstellation von iiberlaufen-
dem Wissen, miindlicher Erzdahlung, memorierter Spruchdichtung und Spinnrad ist
dabei als poetologische Reflexion auf die fiir das Kunstmarchen typische Mischung
aus fingierter Miindlichkeit und faktischer Gemachtheit der schriftlichen Erzahl-
textur angelegt, wie spitestens dann deutlich wird, als eine dhnliche Konstellation in
Storms Figuration des Regenmachens wiederkehrt.

Diese nimmt sich wie folgt aus: Nach einem eher unspektakuliren Weg in die
Unterwelt steht Maren schlieflich alleine, denn Andrees ist der Zutritt versagt, vor
der halb schlafenden, halb versteinerten Regentrude und sagt ihr Spriichlein auf -
eine Art gereimte Warnung vor zu langem Schlaf und Hitzetod. Erwartungsgemaf3

28 Vgl. dazu auch Michael Gamper: Rétsel der Atmosphire. Umrisse einer literarischen Me-
teorologie, in: Zeitschrift fiir Germanistik 24/2 (2014), 229-243, bes. 237.



301

erwacht sie und die beiden Frauen begeben sich an den Ort, an dem man Regen
machen kann. In dem »unermefllichen Raume, der wie eine Tropfsteinhohle aus-
sieht, ist in »beinahe unabsehbarer Hohe eine seltsame Decke; fast meinte Maren, es
seien nichts als graue riesenhafte Spinngewebe, die tiberall in Bauschen und Spitzen
zwischen den Knéufen der Sdulen herabhingen.« Doch als Maren auf Geheif3 der
Regentrude einen Brunnen offnet, steigt aus diesem ein »frischer Duft« in Form
von fein vernebeltem Wasser auf. Dabei stellt sich heraus, dass das, was Maren »fiir
grofle Spinngewebe gehalten, nichts anderes sei als die zarten Florgewebe der Re-
genwolken, die durch den aus dem Brunnen ansteigenden Duft gefiillt und schwer
und schwerer wurden.« (Rt, 98, 100)

Wie bei dem Spinnrad Mutter Stines gilt es auch hier, die Insistenz des Storm-
schen Kunstmérchens auf das »Spinngewebe« im Rahmen einer Texturpoetik zu
verstehen; also als selbstbewussten Bestandteil eines textilen Textes,* der sich um
die schmerzliche Absenz von regengesittigten Wolkengeweben und von »frischem
Duft« in einer vertrockneten Welt dreht. Die auf den ersten Blick nicht unbedingt
einleuchtende Verbindung von fextum und Wolke ist dabei mythologisch motiviert.
Denn, wie man unter dem Eintrag zu den Horen im Roscher nachlesen kann, ist »das
Weben und Spinnen [...] gerade das charakteristische Kennzeichen der Wasserfrauen
und Wolkengottinnen [i.e. die Horen], indem Wolke und Nebel als eine Art von Ge-
spinst aufgefasst werden.«*® Damit ist auch gesagt, dass mit dem Wetter der erzahlten
Welt zugleich der regelméflige Verlauf der Zeit beziehungsweise der Jahreszeiten aus
der Balance ist, fiir den die Horen, wie ihr Name besagt, zustdndig waren.* Die ersten
Sétze des Erzahlers, einen so heifSfen Sommer, wie nun vor hundert Jahren, habe es
seitdem nicht mehr gegeben, haben so gesehen geradezu zur Voraussetzung, dass in
der Unzeit des Mérchens das Problem des auf »bestdndig schon« stehenden Baro-
meters gelost wurde und also (Jahres-)Zeit und Wetter wieder zyklisch ablaufen.

Das Wolkengespinst selbst wird nun von Maren genauso vertrocknet vorgefun-
den wie die Flussldufe, die Vegetation und alles andere auch. Entsprechend braucht
es einen zweiten Faktor, der diese vertrocknete Struktur einer Wolke — oder soll man
sagen: die diirr gewordene Struktur des Mérchens? — wieder mit Inhalt und Leben zu
fillen vermag. Dieser Faktor ist der »aufsteigende Duft« aus dem Brunnen, der in ei-
nem Kondensationsvorgang das graue Spinngewebe zum zarten Florgewebe der Re-
genwolken transformiert. Parallel dazu entwickelt sich ein angeregtes »Geplauder«
zwischen Maren und der Regentrude. Maren beginnt ihre Geschichte zu »erzahlen,
aber auch die »siifle und trauliche« Stimme der Regentrude erklingt. Dabei erfihrt
Maren, dass die Menschen der Regentrude frither »Friichte« gebracht und von ihr
»Keime und Korner« bekommen hitten. Nachdem unterdessen genug Regenwolken
entstanden sind und schliefllich auch der ersehnte Regen fillt, kehrt Maren in Be-

29 Im Sinne von Erika Greber: Textile Texte. Poetologische Metaphorik und Literaturtheorie.
Studien zur Tradition des Wortflechtens und der Kombinatorik, Kéln, Weimar, Wien 2002.

30 Adolf Rapp: Art. »Horaix, in: Ausfiihrliches Lexikon der griechischen und rémischen My-
thologie, hrsg. von W. H. Roscher, Bd. 1, Abt. 2, Leipzig 1884 ft., 2712-2741, hier: 2715. Fiir
diesen Hinweis danke ich Annalisa Fischer.

31 Unmittelbar semantisch gegeben ist die Verbindung von Zeit und Wetter im Franzdsischen.
Vgl. dazu vor allem Michel Serres: Hermes IV - Die Verteilung. Aus dem Franzosischen
tibersetzt von Michael Bischoff, hrsg. von Giinther Rosch, Berlin 1993, 7-13.



302

gleitung der Regentrude zu Andrees zuriick. Thr Weg fiihrt sie nun an rauschenden
Bachen und tosenden Wasserfillen entlang — und »Tausende von Blumen blithten
iiberall«. Als die Regentrude sich dann von Maren verabschiedet, »hub sie an zu
singen, das klang stif$ und eintonig; und als die schone Gestalt [...] verschwunden
war, da wufdte Maren nicht, horte sie noch immer aus der Ferne den Gesang, oder
war es nur das Rauschen des niederfallenden Regens.« Darauthin fahren Andrees
und Maren auf einem der nun gefiillten Flussldufe nach Hause, ihrer Hochzeit ent-
gegen (Rt, 101-106).

Man erkennt unschwer, dass an die Erweckung der Regentrude und damit an
den Regen mehrere poetologische Reflexionsmomente gekniipft sind: Erstens geht
es erneut um die Verbindung eines textilen Gewebes, also des Wolkengespinsts, mit
miindlichen Formen des Erzéhlens, also dem Geplauder der beiden Frauen. Dieses
leichte, dezidiert zerstreute Geplauder*” und der Dispersionsvorgang des aufsteigen-
den Duftes aus dem Brunnen werden enggefiithrt, um dann zweitens in einen Ver-
dichtungs- und Kondensationsprozess tiberfithrt zu werden, wobei der dabei ent-
stehende Regen seinerseits akustisch unmittelbar dem »Gesang« der Regentrude
gleicht. Spitestens als Produkt einer Verdichtung, das dennoch erleichternd wirkt
und noch dazu wie Gesang klingt, erhilt der Regen die Weihe der Poesiefihigkeit.
Zugleicht erblitht durch ihn ein buntes Allerlei an schonen Blumen, wodurch er
drittens eben jenes Medium ist, das sowohl im Wortsinne als auch im Sinne Vischers
griine Stellen in die Prosa der Verhiltnisse einzutragen vermag. Dieses »Griinwer-
den« (Rt, 106) ist ganz entschieden mit Vorstellungen der Fruchtbarkeit verbunden;
zundchst durch die wiederhergestellte Fruchtbarkeit der Felder und Wiesen, dann
aber auch durch die Fruchtbarkeit der erzahlten Gesellschaft, ermdglicht das gelun-
gene »Regenmachen«doch die Verbindung von Maren und Andrees. Und schliefllich
ist diese Form der fruchtbaren Regenpoesie gekniipft an eine andere Form der Oko-
nomie als die des Wiesenbauers, namlich an eine Okonomie des unmittelbaren Aus-
tausches: Sie folgt dem Prinzip von »Gabe« (Rt, 102) und Gegengabe, einerseits von
Samen und Friichten und andererseits von Erzdhlungen. Da dieser Austausch in
letzter Zeit nicht mehr stattfand, so die Regentrude, sei sie vor »lauter langer Weile
eingeschlafen« (Rt, 101). Damit spricht Storm im Medium des Kunstmirchens den
miindlichen Formen des Erziahlens, nicht zuletzt also dem (bekanntlich erfundenen)
Konzept des Volksmirchens, eine nachgerade vitale Funktion zu. Dem naheliegen-
den Vorwurf, sein Mérchen liefere unzeitgemife, (allzu) leichte Unterhaltung, wird
so bereits innerdiegetisch begegnet. Geplauder, Geschichtenaustausch, Gesang usw.
sind in der Regentrude essentielle Bestandteile fiir die 6kologische, konomische
und zwischenmenschliche Balance der Gesellschaft, die entsprechend der Wieder-
herstellung dieser Balance ihren Fortbestand verdankt.

Das tertium comparationis dieser Poetik des Regens ist ganz offenkundig der
Wasserkreislauf. Metaphorologisch gesehen ist dem eine Reflexion tiber die Konsti-
tution und die Funktionsweise des Genres selbst eingeschrieben. 1811 schrieb Jacob
Grimm an Achim von Arnim, dass sich das Mirchen aus der »Quelle des Reims und
der Alliteration« speisen miisse und dass sich in ihm »die Wasser [der miindlichen

32 »Aber Kind!« rief plétzlich die Trude, >da haben wir tiber all’ dem Geplauder ja ganz das
Regenmachen vergessen [...]!« (Rt, 102).



303

Quellen] in einem Fluf$ zusammenthun [miissten], um nun miteinander zu flieflen«.*
Storms Marchen fiithrt dasselbe Bildfeld narrativ aus und fort, ohne die allegorische
Aufdringlichkeit Jacob Grimms mitzumachen: Der gereimte Spruch zur Erweckung
der Regentrude wird miindlich weitergegeben, diese Weitergabe macht die Quelle
des Brunnens und den Ort des oralen Erzéhlens wieder zugénglich, dank der Regen-
trude fullen sich die Flussldufe und dank deren Transportfunktion kehren Maren
und Andrees rechtzeitig zuriick und kdnnen sich vereinigen. Stirker als Grimm aber
betont die Regentrude damit die soziale Dimension der eigenen Erzdhlform, insofern
es hier nicht gentigt, den Strom des Erzahlens einmalig zu konstituieren. Es geht
vielmehr darum, ihn durch fortwéhrendes Sich-Austauschen in Fluss zu halten, ob-
wohl er formal gesehen gerade in einem Kunstmérchen fixiert vorliegt.

Der Regenzauber von Storms Marchen liegt also nicht zuletzt darin, dass er das
Selbstverstdndnis des Mérchens als Textgattung in sich figurativ verdichtet. Der Kon-
densationsvorgang, in dem sich das textum des Wolkengespinsts als feste Struktur
mit dem weiblich konnotierten, unter »Geplauder« entstandenen feuchten Element
verbindet, bedeutet am Ende auch eine gliickliche Liaison des schriftlich fixierten
Kunstméarchens mit dem miindlich tradierten, sogenannten Volksmérchen. Was
sich mit der Diskussion ums Wetterglas wie ein gattungsuntypischer Beitrag {iber
die Moglichkeiten und Grenzen meteorologischen Wissens in konterdiskursiver
Absicht anlief$, kommt schliefllich mit der innerdiegetisch ausbuchstabierten Re-
animation einer unzeitgeméaflen Erzdhlform ganz bei sich an. Die Kostenseite dieser
konsequenten Repoetisierung des Regens freilich liegt auf der Hand: Am Ende ist
die Wette aufs Wetter zwar gewonnen, aber alles viel zu sehr Marchen geworden, um
nicht wie aus der Zeit gefallen zu wirken.

Oliver Grill (Miinchen)

33 Zitiert nach André Jolles: Einfache Formen [1930], 6., unveranderte Auflage, Tlibingen
1982, 223 und 221.



304

24 Schnee: Eine dsthetische Expedition -
Alfred Anderschs Reise an die Packeisgrenze

»Nach Spitzbergen, schreibt Alfred Andersch, »werden Expeditionen mit ver-
schiedensten Forschungszielen unternommen: geographische (kartographische),
topographische, geologische, mineralogische, paldontologische, meteorologische,
ozeanographische, hydrographische, botanische, zoologische, gletscherkundliche,
astrophysikalische, der Weltraumforschung dienende. Eine dsthetische Expedition
hat es noch nicht gegeben.« (156)" Eine solche Expedition will auch Andersch nicht
unternommen haben. Finanziert durch den Hessischen Rundfunk war er 1965 ge-
meinsam mit seiner Gattin und dem Filmemacher Martin Mosboom zu einer Nord-
meerfahrt aufgebrochen.> Zwei Jahre spiter strahlte das ZDF den Dokumentarfilm
Haakons Hosentaschen aus. Nochmals zwei Jahre spéter veroffentlichte Andersch
einen Reisebericht Hohe Breitengrade oder Nachrichten von der Grenze bebildert mit
48 Farbfotographien seiner Frau Gisela. Die Auftragsarbeit des Dokumentarfilms
findet in dem Reisebericht aber keine Erwdhnung und Gisela Andersch wird ver-
treten durch eine erfundene Begleiterin Asa, namensgleich der Einheit fiir die Licht-
empfindlichkeit von Filmen.* Alfred und Gisela Andersch haben ihre Eindriicke
der Spitzbergentour in diesem Bericht als Zeugnis jener >dsthetische Expeditions
gestaltet, die als solche nie stattgefunden hat.*

1 Alfred Andersch: Hohe Breitengrade oder Nachrichten von der Grenze, Ziirich 1969
[fortan zitiert mit Seitenzahl im Text].

2 Zur tatsichlichen Reise vgl. Stephan Reinhardt: Alfred Andersch. Eine Biographie, Ziirich
1990, 403-409.

3 Darauf weist Inge Stephan: Weif3 in polaren Diskursen der Moderne. Uberlegungen zu
Caspar David Friedrichs Eismeer (1823/24), Alfred Anderschs Hohe Breitengrade (1969)
und Gerhard Richters Eis (1981), in: Monika Schausten (Hrsg.): Die Farben imaginierter
Welten. Zur Kulturgeschichte ihrer Codierung in und Kunst vom Mittelalter bis zur Gegen-
wart, Berlin 2012, 255-270, hier: 266 f. hin.

4 Peter Brenner: Der Reisebericht in der deutschen Literatur. Ein Forschungsiiberblick als
Vorstudie zu einer Gattungsgeschichte, Tiibingen 1990, 660-666 hat das Ende des Reise-
berichts in der Literatur der Bundesrepublik ausgerufen. Gerhard Sauder: Formen gegen-
wirtiger Reiseliteratur, in: Anne Fuchs, Theo Harden (Hrsg.): Reisen im Diskurs. Modelle
der literarischen Fremderfahrung von den Pilgerberichten bis zur Postmoderne, Heidel-
berg 1995, 552-586 widerspricht dieser These u.a. mit Bezug auf Anderschs Hohe Brei-
tengrade (555f.) und stellt eine Fortfithrung einerseits »wissenschaftlich-methodischer«
andererseits »empfindsamer« (553) Reisen fest. — Vgl. zur ndheren Einordnung von Hohe
Breitengrade in Anderschs Reisewerk Eleonore Kurz: Reise und Landschaftsprosa seit 1944,
in: Irene Heidelberger-Leonard, Volker Wehdeking (Hrsg.): Alfred Andersch. Perspektiven
zu Leben und Werk, Opladen 1994, 65-74; Rhys W. Williams: Politische und &sthetische
Landschaften. Das Werk Alfred Anderschs als Reiseliteratur, in: Anne Fuchs, Theo Harden
(Hrsg.): Reisen im Diskurs. Modelle der literarischen Fremderfahrung von den Pilgerbe-
richten bis zur Postmoderne, Heidelberg 1995, 574-586; Ulrich Kinzel: Die Konstruktion
des Nordens bei Andersch und Ransmayr, in: Astrid Arndt u.a. (Hrsg.): Imagologie des
Nordens. Kulturelle Konstruktionen von Nordlichkeit in interdisziplindrer Perspektive,
Frankfurt a. M. u.a. 2004, 237-259, hier: 241-252; Christian Linder: Die Freiheit in der
Wildnis. Alfred Anders Nachrichten von der Grenze, in: ders.: Noten an den Rand des
Lebens. Portraits und Perspektiven, Berlin 2011, 330-347; Edgar Platen: Norden. Zu sei-



305

Die Reisebeschreibung Hohe Breitengrade beginnt in Oslo, wo Anderschs Alter
Ego und Asa das Norwegische Polarinstitut besuchen. In der Bibliothek treffen sie
auf Séren Richter, einen »der letzten Uberlebenden des Heldenalters der Forschung,
Begleiter von Nansen und Amundsen, vielfacher Uberwinterer und, mit Riiser Lar-
sen und Thor Heyerdahl zusammen, Verfasser der Great Norwegian Expeditions.«
(17) Richter verkorpert mit nichts mehr den legendédren Helden des Entdeckerzeit-
alters. Erbarmlich sitzt er da, »Zigarren rauchend, drei Zentner schwer und leidend«
(17) und wirkt den Biichern gleich, die ihn umgeben, wie ein Erinnerungsstiick aus
einer ldngst vergangenen Zeit. Das Zeitalter der groflen wissenschaftlichen Ent-
deckungsfahrten ist endgiiltig vorbei.” Heutige Polarforschung gestaltet sich alles
andere als abenteuerlich. Im Forschungsbetrieb haben die verschiedenen Dis-
ziplinen sduberlich ihre Claims abgesteckt, darunter als eine unter vielen auch die
Meteorologie. »Der Herr Direktor ist mit uns an vielen Tiiren vorbeigegangen, auf
denen Namen zu lesen waren, und darunter Worter wie Hydrograph, Meteorologe,
Botaniker, Geologe, Ingenieur, Topograph. Der Herr Direktor sah nicht aus wie ein
Polarforscher, sondern wie ein blasser, Uiberarbeiteter Wissenschaftler.« (15) Die
Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler von heute arbeiten tausende Kilometer
vom Pol entfernt mit Proben im Labor oder mit Messdaten am Schreibtisch. Den
natiirlichen Gegebenheiten der rauen Klimaten des Nordens sind sie entfremdet, so
scheint es jedenfalls dem Ich-Erzédhler.

Von der Hauptstadt fithrt die Reise mit dem Flugzeug nach Norden. Der Text
inszeniert eine langsame Bewegung an die Peripherie. Die menschliche Zivilisation
reicht Mitte der 1960er Jahre jedoch bereits weit nach Norden. Bei einem Zwischen-
stopp in Trondheim auf dem zwolfstiindigen Flug nach Tromse beklagt sich der
Erzéhler: »Nein, eigentlich mochte ich jetzt nicht in Trondheim haltmachen; seit
Monaten habe ich mir angewohnt, von einem Punkt aus zu denken, dessen Position
Trondheim zu einer Stadt im weichen, farbigen Stiden macht, zu etwas wie Palermo
oder Malaga. Jetzt sich den Reizen Trondheims hinzugeben, hiefSe diesen Punkt ver-
raten.« (10-11.) Nach kurzem Halt steigt der Flieger erneut in die Luft und wird
selbst noch am duflersten Rand des européischen Festlands durch ein »rationale[s]
Kommunikationsnetz [...] durch einen irrationalen Raum« (9) geleitet. Erst als die
beiden Reisenden in Tromse ein Schiff besteigen, nimmt die Macht menschlicher
Raumbeherrschung merklich ab. Auf der Béreninsel treffen sie auf die Relikte eins-
tigen Kohlebergbaus. Nordlicher als hierhin verschldgt es keine Touristen mehr. Fiir
Spitzbergen gibt es keinen Reisefithrer zu kaufen. Auf der Insel befinden sich die
letzten Vorposten der Wissenschaft, bevor das ewige Eis beginnt. An Kap Linné
im Westen der Insel 1adt das Schiff Post fiir eine meteorologische Station aus und
Geologiestudenten und ihr Professor gehen von Bord. Noch weiter nérdlich, in Ny-

nen Darstellungen in der Nachkriegsliteratur, Miinchen 2012, 53-58. Durch seine sehr viel
bewusstere dsthetische Stilisierung unterscheidet sich der spitere Text deutlich von dem
Reisebericht Wanderungen im Norden (1962).

5  Diese Einschitzung ist durchgingig kennzeichnend fiir die literarische Behandlung von
Polarreisen spétestens seit den 1950er Jahren. Vgl. Dorit Miiller: Polarreisen zwischen Em-
pirie und Imagination. Raumerkundungen in Literatur, Kartographie und Bildmedien seit
der Frithaufklarung, Manuskript Habilitationsschrift FU Berlin 2017, 289-345.



306

Alesund, dem »nérdlichste[n] Ort der Welt« (25), steigen Mitarbeiter der ESRO, der
European Space Research Organisation, aus. Sie wollen eine Station errichten, um
das Signal eines Satelliten zu empfangen, der die polare Ionosphire beobachtet. Hier
besteigen Anderschs Erzahler und Asa die eismeertaugliche Havella. Auf ihrer Fahrt
noch weiter Richtung Pol bleiben sie nur durch Funk dem »planetarischen Verteiler-
system« (18) verbunden, daher konnen sie selbst in dieser einsamen Weltgegend
Wettervorhersagen empfangen (105). Nun erreichen sie auf ihrer Fahrt Regionen,
die sich der wissenschaftlichen Kontrolle tatsichlich weitgehend entziehen. Hier
werden sie die Territorien der Poesie suchen.

Eine kurze Wissensgeschichte des Schnees

Fast hitte die Geschichte der wissenschaftlichen Erforschung des Schnees in Spitz-
bergen begonnen. Dem sind nur einige Stubengelehrte in Mitteleuropa zuvorgekom-
men. Bis zu dem Zeitpunkt zu dem Andersch nach Spitzbergen reist, haben sich
die meteorologischen Konzeptionen des Schnees bereits drei Mal gedndert. Jeder
dieser Wechsel ergab sich aus einem komplexen Zusammenspiel gewandelter Mess-
verfahren, neuer Infrastrukturbedingungen, Entwicklungen in der physikalischen
Theoriebildung sowie verdnderter Darstellungsmoglichkeiten. Da die Innovationen
sukzessive und nicht gleichzeitig zur Verfiigung standen und die Geschwindigkeit
ihrer Implementation bei unterschiedlichen Wetterphdnomenen stark variierte,
zogen sich die grundlegenden Verdnderungen in der Konzeption oft jahrzehntelang
hin. Sie lassen sich auf 1780-1820, 1850-1880 und 1920-1950 datieren.® In Folge der
letzten Konzeptionalisierung bildet Schnee in seiner phdnomenalen Gestalt im Jahr
1965 gar keinen Gegenstand der Wetterkunde mehr.

Johannes Keplers kleine Schrift De nive sexangula von 1611 gilt als die erste na-
turwissenschaftliche Veroffentlichung, die sich mit Schnee beschiftigt.” Hier findet
sich die Erkenntnis, dass Schneeflocken trotz ihrer Vielgestaltigkeit alle auf einem
sechseckigen Rombus als Zentralkristall aufbauen. Diese Erkenntnis bleibt aber reine
Beschreibung, erklaren kann sie Kepler nicht. Die ndchsten Generationen Schneeflo-
ckenforscher, unter diesen bekannte Namen wie Pierre Gassendi, René Descartes und
Robert Hooke, beschreiben die Kristallisationsformen zunehmend weniger schema-
tisch und detailreicher. Der Formenreichtum, den jede neue Publikation weiter ver-
mehrt, verringert zugleich die Hoffnungen, dessen Ursachen ergriinden zu konnen.
Bereits der Versuch scheitert, einen Uberblick {iber mégliche Gestaltbildungen zu
gewinnen, indem man die Vielfalt auf bestimmte Typen riickfithrt. Bis ins 18. Jahr-
hundert steigt die Zahl der Typenbildungen auf iiber 400. Man hat den Eindruck,
dass die Forscher fast fiir jede einzelne Schneeflocke einen eigenen Typus erfinden.?

6  Die drei Umkonzeptionen entsprechen dem Wechsel der drei Objektivititsideale, die Lor-
raine Daston, Peter Galision: Objektivitdt, Berlin 2017 beschrieben haben.

7 Johannes Kepler: Vom sechseckigen Schnee, lat./dt., hrsg. und tibers. v. Lothar Dunsch,
Dresden 2005.

8 Vgl dazu den Literaturbericht in [Anonym]: Art. »Schnee, in: Johann Heinrich Zedler
(Hrsg.): Grosses vollstindige Universal-Lexicon Aller Wissenschafften und Kiinste [...],



307

NG 1.
A, ® o v 11 EE
N& 2
B. 0 XX Xy
NE 3.

N\
o
=

At
o, 38 O o® X
NT 5,
- A
i « ¥ Abb.24.1 Martens Tafel
N 6. mit Schneeflocken (Quelle:

Friderich Martens: Spitzber-
¥ % H O ] gische oder Groenlandische

2 Reise Beschreibung gethan
1671[...], Hamburg 1675, o.P.
[Anhang]).

Eine relativ einfache Typologie von Schneeflocken findet sich in dem 1675 von
Friderich Martens veréffentlichten Reisebericht, der eine Reihe naturkundlicher
Beobachtungen enthilt. Vier Jahre zuvor war er als >Schiffs-Barbierer« auf einen
Walfinger nach Spitzbergen und Gronland gefahren. Martens ist der Erste, der die
verschiedenen Formen von Schneeflocken in Bezug setzt zu Temperatur, Feuchtig-
keit und Windverhaltnissen:

Wie vielerley arth Schnee fallen in Spitzbergen / und bey welchem Gewitter / habe ich
folgender gestalt beobachtet und unterschieden. Num. 1 Tab.E. gezeichnet bey leid-
licher Kélte, wenn es Regnig dabey / félt der Schnee als RoBlein / spiessen und kleine
korner. Num 2. Wenn die Kalte nachlast / falt Schnee als Sterne mit vielen Zacken wie
Farenkraut. Num. 3. Nebel allein oder grosser Schnee. Num 4. bey strenger Kalte und
Wind. Num 5. bey strenger Kalte / wans nit Windig / fallt Schnee als Sterne viel in einen
hauffen / weil sie vom Winde nicht von einander getrieben werden. Num 6. Bey Nord-
west Wind oder dicken Gewolck Sturmig dabey / fiel Hagel Rund und Lénglicht mit Za-
cken Uberall in der grosse wie in der Figur zusehen ist.?

Halle, Leipzig 1743, Bd. 35, 513-516 und die Wissensgeschichte bei Gustav Hellmann: Eis-
krystalle, Berlin 1893, 11-23.

9  Friderich Martens: Spitzbergische oder Groenlandische Reise Beschreibung gethan 1671
[...], Hamburg 1675, 40.



308

150 Jahre spéter, im Jahr 1825, erscheint ein anderer naturkundlicher Reisebe-
richt, den die Lehrbiicher der Wetterkunde schon bald als fraglose Referenz in Sa-
chen Schnee zitieren. Es handelt sich wieder um Beschreibungen Spitzbergens und
Gronlands jetzt aus dem Sommer 1822 durch den Walfischkutterkapitin William
Scoresby.!? Ein Vergleich von Martens’ und Scoresbys Schnee-Studien soll die Ver-
dnderungen veranschaulichen, die der erste Wechsel in der Konzeption 1780-1820
mit sich gebracht hat.

Zafel fiber bert Suffand ber Hemiofphire in Besiebing auf vie Schueefiguren.

PYE %ts Tperme TBinoes e
. . ., Sidjtang. i, 1 Bemertungen,

1600, Xpril 15.] & | 21 0,02 | %D T4 e Ganee.

— = 17|b |19 298 | moD foy l[:znttg:ijd:f:.@ oo

— — 29]¢ |19 20,63 | ONDRANO|  gelinbe veidlidher Sdynee,

— MRay é. d 1; gﬁ ggo fafrl ﬁqullﬁﬂpﬂlﬂeﬁ.

— — 2le drt llen i

ZZ 5lf | oo | wDten| Wb | Mg Ghue ' A fwebad.
— = 14 E 14 80,10 NNO fﬂ{:‘? befgleidyeft,

— — 15)h 92 29,7 ) Beftig in betrddtlidier Menge,

— — 80.i |2 80, RO, N | ziemlid %ﬁﬂ Teithte ©dynee - @dhauers

— Jum. 16,/ k | 52 29,/ bﬂﬁg' wilnbftin in grofer Mengés
§1810, ¥prir12,| 1 22 29,30 0! eftig anbalténd, bod) leidyt,

— — 14| m |16 80,1 NRO ifdy ¢ Sdinee - Schauers

—_— = s?. a |21 29,72 (=] begg; flact anbaltend, aber mafigs

—. — 2lo |20 29,67 RO beyn., btﬂ% in betradtlicher Mengés

— oy 16,/ p |19 2,70 R tﬂ;a Eurge Gdjauer; garte Kryfallen,

l‘.gi 73:;1!.9. q ﬁ, g:gg RN f:f?h efigleicheit, o

. T 2 bey, : Ggaunwn arten vollfommenen allen.
e -] B | & i in Renge, " ° izt
S{HNEEFI GTREN. Top /.
h“,,].‘.j’ﬁ_ 3 }}_',.?. . i&d..m ﬁ_’.J.nw

N
K2
%
Abb.24.2 Scoresby Legende

P o Pip s o200 Fig [ 418, Fig & a.100. und Tafel mit Schneeflocken

3 (Quelle: William Scoresby:
Tagebuch einer Reise auf
den Wallfischfang [...], Uibers.
v. Friedrich Kries, Hamburg
1825,103 und o.P. [Anhang]).

Dass Scoresby im Gegensatz zu Martens im Ergebnis nur fiinf Haupttypen von
Schneeflocken mit Subtypen unterscheidet, ist an dieser Stelle weniger wichtig. Ent-
scheidend sind hingegen die Verdnderungen im Erkenntnisprozess. Wahrend Mar-
tens sich allein auf seine unmittelbare Wahrnehmung stiitzt, verwendet Scoresby
verschiedene Messinstrumente. Das fiihrt dazu, dass Scoresby nicht nur mehr Um-
weltparameter als Martens erhebt, beispielweise die Windrichtung, sondern auch,
dass seine Daten formalisierter werden und genauer unterscheiden. Wahrend die
Wahrnehmung bei Martens noch ganzheitlich ist und mehrere Sinne einbezieht,
reduzieren sich die Daten bei Scoresby allein auf visuelle Ablesbarkeit. Martens steht
noch personlich fiir die Richtigkeit seiner Beobachtungen und Interpretationen ein,

10 William Scoresby: Tagebuch einer Reise auf den Wallfischfang [...], iibers. v. Friedrich
Kries, Hamburg 1825, 94-103 und im Anhang Tafel IT-V.



309

Scoresby dagegen macht den Datengewinn transparenter und 16st dadurch die Er-
kenntnisse von seiner Person ab. Seine Beobachtungen stellen keine willkiirlichen
Einzelbeobachtungen dar, sondern sind das Resultat von systematischen Messreihen.
Das hat auch Folgen fiir die Darstellungsweise. Martens formuliert Merkmalskom-
binationen von Wettertypen und bebildert sie jeweils mit einem entsprechenden
Schneeflockentyp. Scoresbys Verfahren ist weitaus komplizierter, da er das unbe-
dingte Bestreben hat, seine Typen an empirische Referenzen zu binden. Zunéchst
listet er in einer Tabelle verschiedene Messzeitpunkte auf und ordnet ihnen Witte-
rungskombinationen zu. Diese empirischen Belege fungieren zugleich als Grund-
lage fiir eine Typenbildung von Witterungslagen. Die Witterungslagen klassifiziert
er durch Kleinbuchstaben a-s. Im Anhang seines Buches finden sich mehrere Seiten
mit 92 Schneeflocken. Die Abbildungen folgen den im Text aufgestellten Typen
von Schneeflocken, wobei jeder Typus durch mehrere Beispiele repréasentiert wird.
Zusitzlich bezieht der Kleinbuchstabe die Schneeflocken auch noch auf die Witte-
rungstypen. Im Gegensatz zu Martens ergibt sich bei Scoresby keine Eins-zu-Eins-
Zuordnung von Witterungslagen und Schneeflockentypen mehr, sondern eine un-
tibersichtliche Vielfalt an Kombinationen.

Die Uniibersichtlichkeit beseitigt die nachste konzeptionelle Veranderung. 1850
bis 1880 ermoglicht der umfassende Ausbau von Stationsnetzwerken und die eu-
ropa- und bald weltweite Verkabelung mit Telegraphenleitungen die Auswertung
zeitlich und rdumlich ausgedehnter Messreihen selbst in (aus europiischer Sicht)
entlegenen Weltgegenden (etwa im Rahmen der sog. »Polarjahre<). Ferner erlauben
die Konzepte der Thermodynamik die Messdaten, die bei Scoresby noch isoliert
nebeneinander standen, nun auf einander zu beziehen: »Energie« bildet dabei den
Nenner, der es grundsitzlich erlaubt, die bisher isoliert nebeneinander erhobenen
Parameter in einander umzurechnen. Damit endet die positivistische Sammelwut.
Darstellungslogisch werden die Tabellen und Zahlenkolonnen der deskriptiven Sta-
tistik genauso wie die fotographischen Dokumentationen von Schneeflocken, fiir
die Gustav Hellmann und Wilson Bentley bekannt geworden sind, abgeldst durch
Modelle in Form von Diagrammen, synoptischen grofiraumigen Wetterkarten und
mathematischer Formelsprache.

In den Wintern der Jahre 1932 und 1933 fotographiert der Physiker Ukichiro
Nakaya im Vulkangebirge im Inneren von Japans nordlichster Insel Hokkaido rund
2500 Schneeflocken. Zusitzlich fithrt er umfangreiche Messreihen durch." Dabei
stellt er zunéchst fest, dass rein mengenmaflig die Halfte aller Schneeflocken unre-
gelmiflig gebaut ist oder einen Mischtypus im Sinne der bisheriger Schneeflocken-
typologien darstellt. Infolgedessen verfillt er auf die Idee, seinen eigenen Vorschlag
einer solchen Typologie nicht weiter auf eine moglichst eindeutige Unterscheidung
regelmdflig gebauter Flocken hin anzulegen, sondern sie tibergéngig zu konzipieren.
Ferner bemerkt er, dass zur selben Zeit immer Schneeflocken unterschiedlichen Aus-
sehens fallen. Daher verabschiedet er sich davon, einzelnen Schneeflocken eine ganz
bestimmte Wetterlage zuordnen zu wollen. Stattdessen wahlt er nur zwei Messwerte
als Bezugsgrofle, die tatsachlich den Grofiteil der Varianz erkldren. Seit Ende des

11 Die Summe der Forschungen wurde spater auf Englisch veréftentlicht als Ukichiro Nakaya:
Snow Crystals. Natural and Artificial, Cambridge 1954.



310

* DENDRITIC | NEEDLE

O SECTOR AND PLATE X IRREGULAR NEEDLE
@ THICK PLATE ©COLUMN

& SPATIAL PLATES OSCROLL OR CUP

SUPERSATURATION WITH RESPECT TO ICE (%)

Abb.24.3 Nakaya-Diagramm
(Quelle: Ukichiro Nakaya:

. . L L L Snow Crystals. Natural and
o e 8 =201 Sc2BC Artificial, Cambridge 1954,
i 249).

19. Jahrhunderts war bekannt, dass vor allem Temperatur und relative Luftfeuchtig-
keit maf3geblich die Gestaltbildung der Schneeflocken bestimmen."> Bei Tempera-
turen kleiner als 0°C kann Wasser in den Wolken in verschiedenen Kristallisations-
formen gefrieren - als Graupel, Hagel oder eben als Schnee. Ob und welche Art von
Niederschlag sich bildet, hangt davon ab, wieviel Feuchtigkeit in der Luft gelost ist.
Ubersteigt die Wassermenge eine kritische Marke, welche temperaturabhingig ist,
weil kiltere Luft weniger Wasser 16sen kann, bildet sich an Kristallisationskernen,
meist winzigen Schmutzteilchen in der Luft, fester Niederschlag. Wenn es schneit,
kristallisieren aber zur selben Zeit Flocken in verschiedenen Luftschichten und tauen
bereits im Fallen. Trotz des prinzipiellen Wissens um diese Zusammenhiange war die
Meteorologie zu dem Zeitpunkt, als Nakaya seine Forschungen aufnahm, noch nicht
in der Lage gewesen, die genauen Zusammenhinge des Kristiallisationsprozesses
in der Hohe mit Hilfe von Flugzeugen und Wetterballons empirisch untersuchen
zu konnen. Da auch er nicht tiber die Moglichkeiten dafiir verfiigte, suchte er eine
andere Losung. Er nutzte eine Kédltekammer, in der er Temperatur und Luftfeuchtig-
keit genau regulieren konnte und schuf in dieser Experimentalordnung die ersten

12 Vgl. dazu W. E. Knowles Middleton: A History of the Theories of Rain and other Forms of
Precipitation, New York 1965, 132-176.



311

kiinstlichen Schneeflocken.” Die Erkenntnisse dieser Forschungen systematisierte
er spiter im sogenannten Nakaya-Diagramm.

Das Diagramm setzt die thermodynamische Denkweise im Bezug auf den Schnee
konsequenter um, als alle fritheren Versuche. Das driickt sich in dem deutlichen
Hang zu Abstraktionen aus. Ein Ort- und Zeitindex etwa fehlt génzlich. Mithin do-
kumentiert das Schaubild keine bestimmte Messung, sondern verbindet die Ergeb-
nisse verschiedener Forschungen in einer Zusammenschau. Wahrend die Achsen
und die Gerade W einen kontinuierlichen Zusammenhang andeuten, sind nur reine
Typen in Symbolgestalt in das Schaubild eingetragen, zwischen denen viel weifle
Flache {ibrigbleibt. Die Anordnung des Schaubilds ist von theoretischen Grofien
geleitet. Temperaturgrade und die relative Luftfeuchtigkeit sind, zumindest in der
notwendigen Differenziertheit, nicht ohne Apparate sinnlich erfahrbar, zudem setzt
die Entscheidung gerade fiir diese Konzepte bestimmte Uberlegungen zum physika-
lischen Verhalten des Wassers voraus. Die Darstellung veranschaulicht dabei, dass
sich in Abhéngigkeit der beiden Groflen vor allem Schneeflocken eines ganz be-
stimmten Typs bilden. In Nakayas Darstellungsweise sind die Typen stark schema-
tisiert und werden in ihrer empirischen Variationsbereite jeweils auf mehreren
Fotographien im Anhang des Bandes illustriert. Das Diagramm zielt auf die Ver-
anschaulichung prinzipieller Zusammenhénge und bildet insofern ein Modell.

In der Betrachtungsweise des Nakaya-Diagramms ist aber bereits dessen Auf-
l6sung angelegt, welche sich dann auch im ndchsten Wechsel in der Konzeption
des Schnees 1920-1950 vollzieht. Die Idee, kontinuierliche Uberginge systematisch
weiter zu verfolgen, fithrt dazu, im Nakaya-Diagramm nur einen nur winzigen Aus-
schnitt der Wandungsprozesse des Wassers zu sehen. Der Ausschnitt ldsst sich in
kleine und in grofle Maf3stdibe immens ausweiten: Was passiert auf molekularer
Ebene, damit sich ein Schneekristall bildet? Und woher kommt das Wasser in den
Wolken und wohin verschwindet es, wenn der Schnee taut? Korreliert ferner das
Nakaya-Diagramm seinem Selbstverstindnis nach die Erscheinungsgestalt von
Schnee mit Temperatur und relativer Luftfeuchtigkeit, liegt der Schritt nahe, den
Begriindungszusammenhang umzukehren. Temperaturverlauf und der Sittigungs-
grad der Luft mit Wasser gelten dann im Sinne von Hintergrundvariablen als die
eigentlichen Bezugsgrofien wissenschaftlicher Meteorologie, wihrend sie die sinn-
lichen Erscheinungen nur mehr als Oberflicheneffekte produzieren. Damit ist das
Verschwinden des Schnees als Phanomen aus der Wissenschaft angelegt.

Tatsdchlich nehmen bereits seit den 1920er Jahren erste Forschungen genau diese
neue Sichtweise ein. Wusste man bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts, dass Wasser
kein Element, sondern eine Verbindung ist, welche aus Wasserstoff und Sauerstoft
zusammengesetzt ist, und zwar aus genau zwei Wasserstoffen und einem Sauer-
stoff, so war die Raumgestalt der seither H,O geschriebenen Verbindung weiterhin
ein Ritsel.'* Seit den 1880er Jahren diskutierten Forscher eine neue kontroverse
These, die Bindung komme ohne direkte Verbindungsglieder, allein durch die Krifte

13 Zur Geschichte technischer Kilteproduktion vgl. Ullrich Hellmann: Kiinstliche Kilte. Die
Geschichte der Kithlung im Haushalt, Gie8en 1990.

14 Vgl. dazu Hasok Chang: Is Water H,0? Evidence, Realism and Pluralism, Dordrecht u. a.
2012.



312

elektrischer Ladungen zustande. Auch wenn die Natur dieser Krifte ominds blieb,
fand die These mehr und mehr Zuspruch, da sie half, viele der physikalischen und
chemischen Verhaltensweisen des Stoffes zu erklaren.”® In seinem Paper The Atom
and the Molecule von 1916 argumentierte der Chemiker Gilbert N. Lewis, dass in-
nerhalb des H,O Molekiils die Ladungen ungleich verteilt sein miissten, ndmlich
die negativen Ladungen zu dem sehr viel grofleren Sauerstoff hin verschoben sind,
so dass die beiden Wasserstoffe positiv geladen sind. Die Verbindung sei somit, in
Lewis’ Begrifflichkeit, »polar«. 1920 postulierten zwei von Lewis’ Schiilern, Wendel
M. Latimer und Worth H. Rodebush, um den fiir Fliissigkeiten ungew6hnlich hohen
Schmelzpunkt von Wasser bei 0°C zu erkldren, dass zwischen den negativ polari-
sierten Sauerstoffen und den positiv polarisierten Wasserstoffen weiterer Molekiile,
nicht allein gewdhnliche Anziehungskrifte herrschten, sogenannte >Dipolwechsel-
wirkungens, sondern ein eigener Bindungstyp bestehe, den sie »Wasserstoftbriicken-
bindung« nennen wollten. Wasserstoftbriickenbindungen sind wesentlich stirker als
bloe Dipolwechselwirkungen, wenngleich sie nicht so stark sind wie die Molekiil-
bindungen in einem H,O-Teilchenverband."”

Noch war aber unbekannt, ob Wasserstoff-Sauerstoff-Wasserstoff linear ange-
ordnet sind, oder ob das Molekiil gewinkelt gebaut ist. Obwohl sich mit der Zeit die
Einwénde gegen einen linearen Bau mehrten, gelingt erst dem deutschen Chemiker
Friedrich Hund eine tiberzeugende Argumentation fiir den Winkelbau.'® Er zeigt in
einem Gedankenexperiment, dass bei einem Linearbau ein Wasserstoff, der auch
nur leicht aus seiner Idealposition riickte, die Anziehungskrifte des Dipols innerhalb
des nach auflen hin polaren Molekiils, die ihn einzig wieder in seine alte Position
riicken konnten, dadurch gerade schwichte. Daher wire ein solches Molekiil hochst
instabil und wiirde schnell zerfallen. Nur zwei Anordnungen, die energetisch gleich
glinstig wie der Linearbau sind, kommen daher in Frage: ein nach oben oder unten
geoffnetes gleichschenkliges Dreieck.

Ein einzelnes Wassermolekiil macht aber noch keine Schneeflocke. Wahrend die
Arbeiten zur chemischen Bindungstheorie entstehen, bemiihen sich andere Forscher
darum, mit Hilfe von Spektroskopie und Réntgenbeugungsanalysen die Anordnung
der Wasser-Molekiile in gefrorenem Zustand empirisch aufzukldren. So beschief3t
der Mineraloge Friedrich Rinne 1919 im Laue-Verfahren eine 7 mm dicke Eisplatte
mit Rontgenstrahlen.” Die Rontgenstrahlen werden dabei an den einzelnen Wasser-
molekiilen wie an groflen Spiegeln gestreut, wodurch auf der Fotoplatte ein schwar-

15 Vgl dazu William H. Brock: Viewegs Geschichte der Chemie, Wiesbaden 1997, 294-305.

16  Gilbert N. Lewis: The Atom and the Molecule, in: Journal of the American Chemical So-
ciety 38/4 (1916), 762-785.

17 Wendell M. Latimer, Worth H. Rodebush: Polarity and Ionization from the Standpoint
of the Lewis Theory of Valence, in: Journal of the American Chemical Society 41 (1920),
1419-1433, hier: 1431.

18  Friedrich Hund: Die Gestalt mehratomiger polarer Molekeln (Teil I und II), in: Zeitschrift
fur Physik 31 (1925), 81-106 und 32 (1925), 1-18, hier: bes. Teil I.

19  Friedrich Rinne: Das Kristallsystem und das Achsenverhiltnis des Eises, in: Berichte {iber
die Verhandlungen der Koniglich-Sachsischen Gesellschaft der Wissenschaften zu Leipzig,
Mathematisch-Physische Klasse 1917, 57-62.



313

e ' . " e
R .' ... .
. *® e+
- . .
LI
. ° ° .
. °
. L]
. b
* . o, *
. ® e
. e sl el 8 * Abb.24.4 Rinnes Rontgenbeugungsaufnahme
® L. ° . (Quelle: Friedrich Rinne: Das Kristallsystem und
Bgyt Lassdinernsnine (B fitoon]) das Achsenverhaltnis des Eises, 58).

zer Punkt sichtbar wird. Der schwarze Punkt in der Mitte des Bildes gehort nicht
zum Kristall und ist dem technischen Verfahren geschuldet.

Es ist offensichtlich, dass die dufleren Punkte einem regelmaf3igen Muster folgen.
Punkte gleicher Grof3e bezeichnen Molekiile in einer Ebene, kleinere Punkte liegen
in einer tieferen Ebene. Dass die Rontgenbrechungsanalyse ein dreidimensionales
Gebilde zweidimensional abbildet, stellt jedoch ihr grofSes Manko dar. Die dreidi-
mensionale Anordnung ldsst sich nicht mit Sicherheit riickerschlieflen. Aus dem
Vergleich mit den Bildern anderer Kristalle, deren Gitter bekannt ist, vermutet Rinne
aber, dass die Molekiile, die zweidimensional wie ein ebenes Sechseck aussehen,
in der dritten Dimension leicht gegeneinander versetzt sind wie die Zacken einer
Krone. Zwei Jahre spdter spricht sich der britische Physiker William Henry Bragg
fir dieselbe Molekiilpackung des Wassers aus wie schon Rinne, begriindet sie nun
aber energetisch.” Aus reiner Kombinatorik schliefit er, dass dies die Anordnung
sei, in der bei grofiter Packungsdichte positiv polarisierte Wasserstoffe und negativ
polarisierte Sauerstoffe zueinander gedreht in Lage kommen konnen. Auch wenn
sowohl die Arbeiten zur Bindungstheorie als auch zur Molekiilpackung auf Modell-
vorstellungen beruhen, die spatere Forschung fiir zu einfach halten wird, gelten ihre
Folgerungen bis heute als richtig. Mit diesen Forschungen ist eine Perspektive an-
gebahnt, die sinnliche Gestalt des Schnees von molekularen Hintergrundprozessen
her zu deuten.

Zur gleichen Zeit wird auch der erste Vorschlag unterbreitet, Schneefall ausge-
hend von der planetarischen Wasserzirkulation her zu denken. Im Jahr 1923 schlagt
der polnische Meteorologe Antoni Bolestaw Dobrowolski das Konzept der »Kryo-
sphére« vor. Der Begriff leitet sich vom Griechischen kryos — eisig und sphaira -
Kugel her und soll jenen Bereich bezeichnen, in dem Wasser in festem Zustand auf
der Erde vorkommt. Die Kryosphére umschlief3t das Polarmeer im hohen Norden
und den Kontinent Antarktis im tiefen Siiden mitsamt der angrenzenden Regionen
ewigen Eises. Aber auch die vergletscherten Berge und zugefrorenen Gewisser der
mittleren Breiten zur Winterszeit sind Teil von ihr. Sie reicht hinab zum Permafrost-
boden und hinauf bis in die Wolken, in denen Schnee, Hagel und Graupel kris-
tallisieren. Das bedeutet natiirlich, dass sich die »Kryosphére« im Jahreszyklus, aber
auch langfristig verandert. Dobrowolskis entscheidende Idee dabei ist es, dass »die

20 William Henry Bragg: The Crystall Structure of Ice, in: Proceedings of the Physical Society
of London 34 (1921), 98-103.



314

Formen des Eises« auf der Erde »in ihrer Zusammensetzung recht einheitlich« sind,
selbst wenn sie noch so »unterschiedlich aussehen«.” Er setzt damit einen theo-
retischen Ausgangspunkt, gefrorenes Wasser, gegen die Vielfalt der Anschauung von
Gletschern, Eis und Schnee. Die planetarische Wasserzirkulation soll in Zukunft den
eigentlichen Gegenstandsbereich der Meteorologie bilden. Eine solche theoretische
Perspektive gewinnt Dobrowolski in seiner Darstellung aber nur in Ansétzen. Der
programmatischen Einleitung folgt auf 900 Seiten der seinerzeit umfassendste For-
schungsiiberblick tiber alle Arten gefrorenen Wassers in der Natur, der allerdings
groflenteils recht additiv bleibt und nicht den versprochenen gemeinsamen Flucht-
punkt gewinnt. Nach dem Zweiten Weltkrieg greifen andere Forscher das Konzept
der »Kryosphire« auf und gewinnen tatsachlich seine theoretische Perspektive.

Die hier nur in ihren Anfingen skizzierten Forschungsperspektiven bilden heute
die Grundlage der Meteorologie und haben sich inzwischen in eine Reihe spezieller
Forschungsfelder aufgespalten. Der Ubergang zu Konzeptionen in nicht-mensch-
lichen Skalen, das Verschwinden einer sinnlichen Anschauung und der Ubergang
zum Modelldenken, spiegelt sich auch in dem bekannten Lehrbuch der Meteorologie
von Hann und Siiring wider. Wihrend die vierte Auflage von 1926 im Teil iber Nie-
derschldge dem Schnee noch ein eigenes Unterkapitel widmet, lasst sich in der finf-
ten Auflage, erschienen 1939 und 1951 in zwei Bénden, kein Schnee mehr finden.*
Das Phianomen Schnee bildet seither keinen Gegenstand der Meteorologie mehr.

Asthetische Forschung

Die ésthetische Expedition, von der Andersch berichtet, will die Phanomenalitit
des Schnees zuriickgewinnen. Immer wieder zitiert der Reisebericht ausfiihrlich aus
den Fahrtberichten des heroischen Zeitalters, und stellt die eigene Unternehmung
in ihre Nachfolge.” Die édsthetische Erkundungsfahrt will sich auf Hohe der wissen-
schaftlichen Kenntnisse bewegen — und dieses Wissen mit den Mitteln der Foto-
graphie und Literatur iiberbieten.

Die asthetischen Erkundungen der Welt erweisen sich als Reaktionsweisen auf den Pro-
zess der Moderne, welche im zunehmenden Bewusstsein der Unzulanglichkeit mensch-

21 Antoni Bolestaw Dobrowolski: Historja Naturalna Lodu [pol. Naturgeschichte des Eises],
Warschau 1923, 921 (»On voit donc que la glace forme au globe une véritable enveloppe,
une cryosphére, tres homogene quant a sa composition, tres variable quant a son aspect.« —
frz. Kurzzusammenfassung am Ende des Buchs).

22 Vgl. Julius von Hann, Reinhard Siiring (Hrsg.): Lehrbuch der Meteorologie. Vierte umge-
arbeitete Auflage, Leipzig 1926, 324-329 und Reinhard Siiring (Hrsg.): Lehrbuch der Me-
teorologie. Fiinfte vollig neubearbeitete Auflage, 2 Bde., Leipzig 1939, 1951.

23 Vgl. dazu Bettina Menke: Die Polargebiete der Bibliothek. Uber eine metapoetische Me-
tapher, in: Deutsche Vierteljahresschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte
74/4 (2000), 545-599 und Hansjorg Bay: Literarische Landnahme. Um-Schreibung, Par-
tizipation und Wiederholung in aktuellen Relektiiren historischer >Entdeckungsreisens, in:
ders., Wolfgang Struck (Hrsg.): Literarische Entdeckungsreisen. Vorfahren - Nachfahr-
ten - Revisionen, K6ln, Weimar, Wien 2012, 109-131.



315

licher Wissensordnungen gegen die Dynamisierung von Zeit und Raum und gegen die
Dynamisierung der Menschenbilder das dsthetische Erahnen, ja, Beschwdren einer noch
unerkannten Ordnung setzte. Die Krisen menschlicher Ordnung verweisen nicht auf ein
Chaos (*Natur<) sondern auf Vorldufigkeit menschlichen Wissens angesichts einer von
eigenen Ordnungen bestimmten Natur.2*

Die ungekannte Ordnung der Natur stellt sich der Expeditionsbericht posthuman
vor:® Thr Zeitmafl ist eine Dauer jenseits menschlicher Erfahrung und ihr Raum die
Weite der todbringenden Kéltezone jenseits der Packeisgrenze. Dieses Reich ewigen
Schnees verwahrt sich vor jeder dauerhaften Eroberung durch den Menschen. Und
dieses Reich ist auch unzeitlich: Der Polartag macht jede zeitliche Orientierung un-
moglich (110). Die Grenzen des Menschen stellen mithin kein theoretisches Postulat
dar, sondern sind als Grenzen der Sinnlichkeit fiir den Menschen tatsdchlich er-
fahrbar.

Ein Vorstof} der Havella ins Packeis scheitert denn auch nach kurzer Zeit. Das
Schiff muss umkehren, um nicht im Eis eingeschlossen zu werden (135-140). Dieses
Scheitern akzeptiert der Reisebericht aber nicht nur, sondern heif3t es ausdriicklich
gut. Die gesamte Unternehmung einer dsthetischen Annéherung an die posthumane
Ordnung der Natur ist ndmlich ethisch grundiert. Sie ist getragen von einem be-
wussten Gestus des Verzichts und dem Einhalt an den menschlichen Grenzen zur
Natur (43-44). Eine Ordnung der Natur scheint jenseits dieser Grenzen in ihrer
Unberiihrtheit als befremdliche Schonheit auf. In einer kontemplativen Haltung,
die nicht vereinnahmend sein will, er6ffnet sich eine Natur, die nicht auf ihr Wahr-
genommen-Werden durch den Menschen hin ausgerichtet ist. Diese Natur zeigt sich
dabei an sich und von sich selbst her. Die Asthetik wird dabei zur Phinomenologie.
Dabei beruft sich Andersch in einer eigenwilligen Lesart auf Heideggers Phanomen-
begriff in Sein und Zeit (54), auch wenn sie sich letztlich starker an Husserl und vor
allem Merleau-Ponty orientiert.” Anderschs phinomenologische Asthetik wendet
sich dem sinnlichen in seiner konkreten Gegebenheit zu und versucht begriffliche
Aufteilungen zu unterlaufen. Sie strebt danach, im Sinne einer eidetischen Reduk-
tion in der Mannigfaltigkeit geometrische Strukturen zu erkennen. So bestimmt
Anderschs Erziahler einmal »drei Grundkonstellationen« (110), wie das Treibeis auf
dem Wasser erscheint. Ein anderes Mal macht er ein Inventar der Basiselemente
im Sinne eines »Strukturmodell[s]« (144) auf, aus denen sich die sinnlichen Ein-
driicke der Arktis zusammensetzen lassen. Dabei unterscheidet er unbewegliche

24  Christian von Zimmermann: Asthetische Meerfahrt. Anmerkungen zu Moderne und Bie-
dermeier auf dem Weg zu Alfred Anderschs Hohe Breitengrade (1969), in: Zeitschrift fiir
Germanistik N. F. 23/3 (2013), 558-573, hier: 570.

25 Vgl dazu auch ebd., 561 und Ulrich Kinzel: Das Ende der Reise. Orientierung und Er-
fahrung in Alfred Anderschs Hohe Breitengrade, in: Jahrbuch der deutschen Schillergesell-
schaft 43 (1999), 403-430, hier: 408 — zum Posthumanismus vgl. Stefan Herbrechter: Post-
humanismus: Eine kritische Einfithrung, Darmstadt 2012.

26 Vgl. dazu Norman Achtler: Zwischen Existenzialismus und Strukturalismus, Engagement
und Degagement — Alfred Anderschs Poetik des Beschreibens, in: ders. (Hrsg.): Alfred
Andersch. Engagierte Autorschaft im Literatursystem der Bundesrepublik, Stuttgart 2016,
111-131, hier: 121-123.



316

Zeichen (beispielsweise Steine), bewegliche Zeichen (Wolken), beweglich-unbe-
wegliche Zeichen (sich langsam verdndernde Marken wie die Packeisgrenze), Kon-
turen (z.B. Strandlinien), Flichen (etwa Gletscher), Korper (Berge, Inseln), Licht,
Lokalfarben, Spuren (Relikte menschlicher Zivilisation) (144-150). Gleichzeitig,
und das ist konsequent im Sinne des ethischen Anspruchs dieser Asthetik, erfihrt
sich der Blick immer wieder abgewiesen von den doch nicht ganz geometrischen
Formen der Natur. Da es offensichtlich nie ganz gelingen kann, die Natur an sich
selbst ganzlich zu fassen, mischen sich in die Beschreibungen immer wieder auch
subjektivistische Momente. Vielleicht muss sich Anderschs Erzahler gerade deshalb
auch so scharf gegen sie wehren: »Ich weigere mich iibrigens, solche Phinomene
[...] als Stimmungen zu bezeichnen; es handelt sich nicht um Stimmungen, durch
die wir fuhren, sondern um objektive farbige Tatbestinde, um mefibare Ergebnisse
aus Frequenzen und Wellenlidngen weiflen Lichts.« (111) Die Asthetik nimmt die
eigene Subjektivitit moglichst weit zuriick, um so letztlich objektiver zu sein als die
Wissenschaft. Ulrich Kinzel spricht mit Recht von dem andauernden »Aufschub
oder der Aporie einer Asthetik der Natur, zu der die Beschreibung unterwegs ist«.””
Das dsthetische Wissen von Anderschs Expeditionsbericht bildet denn ein Wissen,
das ein Wissen von seinem Nicht-Wissen miteinschlief3t. Das heifit, dieses Wissen
tragt den Index seiner Begrenztheit und Unsicherheit, ja Unangemessenheit und
Vorldufigkeit. Dadurch glaubt Anderschs Erzahler dem vorphdnomenalen Realen
der Naturgegebenheiten an sich besonders nahe zu kommen.”® Nun nimmt der Er-
zahler weitergehend an, dass wissenschaftliche Erkenntnis immer eine dsthetische
Grundschicht besitzt (157-158). Gleiches gilt auch fiir die Kunst, sogar fiir duflerst
selbstbeziigliche Texturen, welche die Refenzialitit der Zeichen kappen und allein
als differierendes Wechselspiel der Zeichen angelegt sind, so etwa die Auflistung
von scheinbar wahllos herausgegriffenen Vokabeln der Polargegend zu einer Art
Gedicht an einer Stelle des Reiseberichts (112). Die Phanomenologie geht in diese
Erkenntnisformen nur als Wissen ein, was jedoch verloren geht, ist ihr Wissen vom
Nicht-Wissen, die Bescheidenheit des Erkenntnisanspruchs aus dem Wissen um
seine Grenzen. Daher kann Anderschs Erzihler die Asthetik, die in ihrer ethischen
Fundierung tiber die Phdanomenologie hinausgeht, als nicht allein der Sache nach ur-
spriinglichere Erkenntnisform ansehen, sondern auch als umfassendere gegeniiber
Wissenschaft und Kunst. Er ist deshalb der Auffassung, dass eine so verstandene
Asthetik »sowohl als Wissenschaft als auch als Kunst wird auftreten konnen« (159).

Diese Asthetik auf dem Weg hin zur Natur gestaltet sich in dem Reisebericht in
Fotographien und Beschreibungen. Die Fotographien zeigen menschenleere Land-
schaften oder Details. Wahrend der Massentourismus, der die Menschen in immer
entlegenere Gegenden gefiihrt hat, mit seiner immensen Bildproduktion »die Welt
zu einer Folge von Bildausschnitten gemacht« hat, die »Sehenswiirdigkeiten« (20)

27  Kinzel (Anm. 25), 434.

28 Vgl dazu Albrecht Koschorke: Das Mysterium des Realen in der Moderne, in: Helmut
Lethen, Ludwig Jager, Albrecht Koschorke (Hrsg.): Auf die Wirklichkeit zeigen - Zum
Problem der Evidenz in den Kulturwissenschaften. Ein Reader, Frankfurt a. M., New York
2015, 13-38 und Michael Bies, Michael Gamper (Hrsg.): Literatur und Nicht-Wissen. His-
torische Konstellationen 1730-1930, Géttingen 2012.



317

im Guckkastenblick prasentieren, verweigert sich die asthetische Forschung bewusst
solchen Perspektiven. Die Bilder sind denkbar unspektakular. Erdtone, dunkelblau,
grau, schwarz und weif$ bestimmen die Aufnahmen. Sie zeigen das karge Leben
von Pflanzen und Tieren und 6de, nicht einmal erhabene Naturrdume. Ruhig und
ereignislos bilden sie die Natur in jhrem ewig gleichen Geschehen ab. Sie bleiben
erratisch.

Auf eine solche Wirkung zielen auch die Beschreibungen ab. Anderschs Text
verwendet dazu verschiedene Verfahren, dem Begreifen der Natur entgegenzuar-
beiten. Seine Asthetisierung strebt danach, den Nominalismus der Begrifflichkeit zu
unterlaufen. In seiner Beschreibung der Dénen-Insel, einem kleinen unbewohnten
Eiland im duflersten Nordwesten des Spitzbergen-Archipels, 16st er begriftliche Ein-
teilungen in geometrische Formationen auf:

Sie ist ein Bergland aus zwei Hochebenen, mit einem Hochtal zwischen ihnen. Wie die
Struktur-Linien der Berge sich geschmeidig in dieses Hochtal legen und wieder aus ihm
herausgleiten — das ist so vollendet wie ein Wellenzug. Zwischen ihnen, auf den Fla-
chen, die sie begrenzen, liegen Schneefelder, schwarze Konturen und dann noch etwas
anderes, eine Farbung aus hellem Sandgrau, von der wir nicht ausmachen kénnen, ob
die eine Art Tundra ist oder die Farbe von Geréllhalden. Die verleiht der Danen-Insel die
Aura einer kalten Steppe. (41)

Auffillig an der Beschreibung ist die Aufteilung des Raums in Fldchen, deren Kanten
so zueinander in Beziehung gesetzt werden, so dass sie Dreidimensionalitét konsti-
tuieren. Die Geometrisierung st6f3t allerdings dort an ihre Grenzen, wo die Kanten
eben nicht geradlinig aufeinandertreffen, sondern gekurvt, und wo es darum geht,
die Musterung der Flichen zu kennzeichnen. Das Schneeweif$ bildet eine unre-
gelmiflige Maserung mit Schwarz und Sandgrau.

Wihrend Anderschs Erzdhlverfahren hier Markierungsverfahren tiber ihre Gren-
zen treibt, 10st er ein anderes Mal die Aufteilungen der Symbolwelt gezielt auf, indem
es eine Unschirfe des Sehens herbeifiihrt. »Wenn ich die Brille abnehme - ich bin
stark kurzsichtig -, so setzt sich mir die Welt hier aus folgenden Farbflecken zu-
sammen: hellblau, gelbgriin, dunkelblau (der Himmel), schieferblau (das Meer!),
plotzlich ein Purpur, ein schnelles Weif3.« (48) Der Schnee erscheint dann nicht
mehr klar bezeichnet als >Schnees, sondern nur noch als Weifi, das durch dunklere
Farbflecken kontrastiert wird. Die Darstellung vollzieht die Auflésung der begrift-
lichen Einhegungen nach, indem sie die Bezeichnungen den Farbwerten noch weiter
zuordnet und nicht allein die reine Farbigkeit der sinnlichen Eindriicke wiedergibt.

Auf jhrer Reise nach Norden iibertreten die Reisenden einmal die Packeisgrenze.
Dort erwartet sie das »letzte Geheimnis der Erde«, das aus »weifle[r] Endlosigkeit
[...] und aus sonst nichts« (118) besteht. Die Weifle des Schnees tiberdeckt alle Un-
terschiede. In der Kilte iiberzieht ein feiner Film aus Reif das Schiff: »Die Gegen-
stinde wurden zu reinen Formen, Metamorphose. Uberzogen sein von einem Netz
aus hexagonalen Symmetrien. Oder vielleicht nur aus einer amorphen Masse, die
durch Erstarrung einer Schmelze entsteht.« (135) In der Einfarbigkeit der Schnee-
wiiste, die auch auf das Schift ausgreift, wird ungewiss, ob die Weifle reine Geometrie
darstellt oder reine Formlosigkeit.



318

Die Expedition tritt ihren Riickzug an: »[I]ch habe genug gesehen. Der Him-
mel tiber der weiflen Wiiste ist jetzt graublau. Dort in der Ferne noch diese letzte
schwarze Insel, dann nichts mehr. Zwischen dem Schneeland und dem Opalmeer ist
die Grenze genau eingetragen, eine da und dort gebrochene Linie. Sie phosphores-
ziert.« (119)

Urs Biittner (Berlin)



319

25 Wolken: Zur Funktion und Geschichte
diagrammatischer Darstellung in einer
meteorologischen Skizze Goethes

In einem Notizbuch Goethes aus dem Jahr 1816 findet sich ein sehr kurzer Text iiber
Wolken, der bisher lediglich im Verzeichnis zum Corpus der Goethezeichnungen
als Transkription vorliegt und im Band Vb des Corpus der Goethezeichnungen als
Faksimile abgedruckt ist.!

Die vier Worter, untereinandergeschrieben »Cirrhus / Cumulus / Stratus / Nim-
bus«, aus denen der Text besteht, bezeichnen jeweils eine Klasse von Wolken in der
Terminologie Luke Howards, wie sie, zumindest im Fall dieser vier Begriffe und
abgesehen vom tiberzahligen h in Cirrhus, bis heute in der international tiblichen
meteorologischen Klassifikation von Wolken verwendet wird.? Der Text ist Teil einer
Skizze — daher wohl auch die Einordnung als Bild und nicht als Text -, die neben
den vier Wortern die Umrisse der bezeichneten Wolkenklasse zeigt. Zeichnung und
Begriff, Bild und Beschriftung der jeweiligen Klasse sind so eng miteinander ver-
bunden, dass die Linie der Handschrift aus der Linie der Zeichnung hervorzugehen
scheint. Die Verteilung der Paare auf dem Blatt folgt einem physikalischen Modell
der Atmosphire, das die Wolkenklassen bestimmten Luftschichten zuordnet. Der
Kommentar im Corpus der Goethezeichnungen ordnet die Skizze einer Reihe von
Entwiirfen zu, die auf eine detaillierte naturgeschichtliche Darstellung zulaufen, auf
der Luftschichten, Wolkenformen und zugehorige atmosphérische Prozesse, auf die
die Wolkenbildung hinweist und die umgekehrt die Bildung, Umbildung und Auf-
16sung von Wolken erklért, abgebildet sind.> Und schlief3lich entspricht die vertikale
Anordnung der Begriffe auch einer Anordnung in Versen.

Man hat es hier also mit einem Text zu tun, der gattungsméaflig nicht einfach zu
bestimmen ist und von dem ausgehend sich wenigstens vier Linien verfolgen lassen:
Erstens handelt es sich um eine Liste von Bezeichnungen, die in der meteorologi-
schen Beobachtungspraxis Verwendung finden und mit deren Hilfe sich das Him-
melsgeschehen empirisch erfassen und vergleichbar aufzeichnen ldsst. Dabei weist

1 Goethe- und Schiller-Archiv, GSA 27/69, Bl. 3. Abgedruckt im Corpus der Goethezeich-
nungen, Bd. Vb, Leipzig 1967, Nr. 245. Eine nicht versifizierte Transkription des Texts fin-
det sich im zugehorigen Kommentar, ebd., 110.

2 Luke Howard: On the Modifications of Clouds, in: The Philosophical Magazine XVI
(1803), 97-107; Richard Hamblyn: The invention of clouds. How an amateur meteorologist
forged the language of the skies, New York 2001. Das Verhaltnis von Goethe zu Howard
ist bereits vielfach untersucht, vgl. Franz Bendt: Goethe als Meteorologe, in: Die Gegen-
wart 33 (1888), 134-136; Albrecht Schone: Uber Goethes Wolkenlehre, in: ders.: Vom Be-
treten des Rasens. Siebzehn Reden iiber Literatur, Miinchen 2005, 132-163; Mark Som-
merhalder: >Pulsschlag der Erde«. Die Meteorologie in Goethes Naturwissenschaft und
Dichtung, Berlin 1993; Joseph Vogl: Wolkenbotschaft, in: Archiv fiir Mediengeschichte 5
(2005), Themenheft: Wolken, 69-79; Christian Begemann: Wolken. Sprache. Goethe,
Howard, die Wissenschaft und die Poesie, in: Gerhard Neumann, David Wellbery (Hrsg.):
Die Gabe des Gedichts. Goethes Lyrik im Wechsel der Téne, Freiburg im Breisgau 2008,
225-242.

3 Corpus der Goethezeichnungen, Bd. Vb, 110 ff.



320

u:f-;!/-') PP
! e _’i A ;"'(l :
e S W Abb.25.1 Goethes Skizze
F (Quelle: Goethe-Schiller-
i : _ Archiv Weimar GSA 27/69,
T SR BI. 3; Foto: Klassik Stiftung

Weimar).

die graphische Anordnung von Zeichnung und Text zweitens auf eine definitorische
Funktion hin, wie sie in operativen Beobachtungsanweisungen meteorologischer
Messnetze zu finden ist. Drittens fligt sich die Skizze ein in eine Reihe weiterer Wol-
kenskizzen Goethes, die zum einen als Vorformen und Entwiirfe fiir schematische
Darstellungen naturwissenschaftlicher Sachverhalte gelten konnen, die zum anderen
aber auch, mit Blick auf die kunstgeschichtliche Aufwertung der Skizze im frithen
19. Jahrhundert, einen eigenen asthetischen Wert behaupten. Und schliefSlich lasst
sich viertens diese Liste mit der Struktur eines Gedichts in Verbindung bringen,
dessen Titel Howards Ehrengeddchtnis* den Urheber der Terminologie benennt und
die Wolkenklassifikation ins Zentrum stellt.

Die erste Fassung dieses Gedichts enthélt vier Strophen, die jeweils mit einer Wol-
kenklasse tiberschrieben sind.” Dabei folgt das Gedicht wie die Skizze einer Ordnung
der Luftschichten. Es durchlduft diese Ordnung allerdings nicht von oben nach un-
ten, sondern in einer Bewegung von unten (Stratus) nach oben (Cirrus) und wieder
zurlick (Nimbus). Damit vollzieht der Text die Bewegung eines atmosphérischen
Kreislaufs und ordnet die Wolkenklassen verschiedenen Stadien dieses Prozesses
zu. Diese dynamische Reihung verdeutlicht den schematischen Charakter der Skizze
(gegen eine lineare Ordnung der Liste), weil die vertikale Schichtung von Luft und
Wolken, in der Skizze schriftbildlich realisiert, hier ebenfalls eine kreisldufige Lesart
zuldsst.®

Das Notizbuch, in dem sich die Skizze findet, datiert auf das Jahr 1816. Die Skizze
(der Text) entsteht also in enger zeitlicher Ndhe zu Goethes Lektiire von Luke Ho-

4 Johann Wolfgang von Goethe: Howards Ehrengedichtnis, in: ders.: Die Schriften zur
Naturwissenschaft. Vollstindige, mit Erlduterungen versehene Ausgabe. Im Auftrage
der Deutschen Akademie der Naturforscher Leopoldina, begriindet von Lothar K. Wolf
und Wilhelm Troll, hrsg. von Dorothea Kuhn, Wolf von Engelhardt und Irmgard Miiller,
Weimar 1962, Bd. I, 8: Naturwissenschaftliche Hefte, Weimar 1962, 92 f. — Zitate aus den
Schriften zur Naturwissenschaft im Folgenden mit der Sigle LA.

5  Ebd. — Zur weiteren Genese des Texts mit umfangreicher poetologischer Analyse vgl. Be-
gemann (Anm. 2).

6  Zum Begriff der Schriftbildlichkeit vgl. Sybille Kramer: »Schriftbildlichkeit< oder: Uber eine
(fast) vergessene Dimension der Schrift, in: dies., Horst Bredekamp (Hrsg.): Bild, Schrift,
Zahl, Miinchen 2003, 157-176; weiterfithrend Sybille Kriamer: Schriftbildlichkeit. Wahr-
nehmbarkeit, Materialitdt und Operativitit von Notationen, Berlin 2012.



321

wards Essay On the Modifications of Clouds und zu seinen Tatigkeiten beim Aufbau
der Meteorologischen Anstalten des Herzogtums Sachsen-Weimar-Eisenach, den
Goethe seit 1817 oberaufsichtlich begleitet. Howard hatte in seinem Essay, der erst-
mals 1803 in England erschien, eine Klassifikation der Wolken vorgeschlagen, die
drei Hauptkategorien - Cirrus, Stratus und Cumulus - unterschied und der Uber-
gangigkeit des Phdnomens mit einer Reihe von Zwischenkategorien Rechnung
trug.” Die Zwischenkategorien sind dabei durchaus Kategorien mit eigenem Recht.
So gehoren Cirro-Cumulus weder als Unterkategorie zu den Cirrus- oder Cumulus-
Wolken, noch kann eine Wolke gleichzeitig zu zwei Kategorien gehoren. Das Sys-
tem ist, bei aller Beriicksichtigung von Ubergingigkeiten, durchaus als trennscharfe
Klassifikation angelegt.® Auf Deutsch erschien Howards Essay in zwei unterschiedli-
chen Versionen in Gilberts Annalen der Physik, erstmals 1805 in einer Ubertragung
einer verkiirzten franzdsischen Ubersetzung, und 1815 in einer »freien Bearbeitung«
Gilberts, vermutlich aus dem englischen Original.’ Bevor Goethe sich 1818 den eng-
lischen Originaltext beschaffen lief3, wurde er 1816 mit der Ubertragung von Gilbert
bekannt."

Der Vorschlag von Howard hatte durchschlagenden Erfolg. Ein Grund dafiir mag
in der Wahl einer lateinischen Terminologie liegen, die, anders als nationalsprach-
liche Alternativen, etwa die franzosischsprachige Wolkenklassifikation von La-
marck, anschlussfihig war fiir eine internationale Synchronisierung von Klassifika-
tionssystemen und Messwerten.'! Die Entstehung internationaler meteorologischer
Messnetze in der zweiten Hélfte des 18. Jahrhunderts verscharfte das Desiderat nach
einheitlichen oder zumindest konvertierbaren empirischen Daten. Hierauf lieferte
Howards Klassifikation offenbar die anschlussfahigste Antwort. Ein weiterer Grund
konnte sein, dass Howard seine Klassifikation explizit nicht auf Formen, sondern
auf Entstehungsbedingungen griindet, die Wolken also als Effekt einer spezifischen
Disposition der Atmosphire begreift. Umgekehrt sind Wolken damit Indices fiir die
unsichtbaren atmosphirischen Prozesse, die sich zwar theoretisch beschreiben, aber
nicht experimentell oder empirisch nachweisen lassen, weil in den héheren Luft-
schichten keine Messgerite platziert werden konnen. Diese Festlegung der Wolken
auf mikrophysikalische Erklarungen atmosphérischer Prozesse dndert allerdings
nichts daran, dass zur Identifikation spezifischer Wolkenformationen eine phéino-
menologische Beschreibung der sichtbaren Formen und Formungen notwendig ist.

7  Howard, Modifications (Anm. 2), 99.

Ebd. - Vgl. mit anderslautender Deutung Vogl (Anm. 2), 74 f.

9 Luke Howard: Uber die Modificationen der Wolken, in: Annalen der Physik 21 (1805),
137-159; Luke Howard: Versuch einer Naturgeschichte und Physik der Wolken [...] frei
bearbeitet von Gilbert, in: Annalen der Physik 3/1 (1815), 3-48.

10  Kurt Badt: Wolkenbilder und Wolkengedichte der Romantik, Berlin 1960, 24 f. Eine genaue
Untersuchung der Unterschiede zwischen dem englischen Text und den deutschen Uber-
tragungen in den Annalen der Physik im Hinblick auf die intensivierte Beschaftigung Goe-
thes mit meteorologischen Fragestellungen, Konzepten und Terminologien im Zuge der
Einrichtung der Meteorologischen Anstalten des Herzogtums Sachsen-Weimar-Eisenach
steht noch aus.

11 Jean Baptiste Lamarck: Annuaire météorologique pour I'an XIV, Paris 1805/1806; Hamblyn
(Anm. 2).

]



322

Damit wird das Problem der Instabilitit, Ubergingigkeit und Vielfalt von Wolken auf
der Ebene empirischer Beobachtung wieder reimportiert, und eben weil die Theorie
den Wolken als Indices fiir die atmosphérische Dynamik eine mafigebliche Erkennt-
nisfunktion zuweist, ist die Labilitdt und Vielfalt der Wolkenformen ein Problem.

In der Meteorologie der Messnetze verbindet sich also eine mikrophysikalische
Erkldrung mit einer gestaltbezogenen Empirie, die die Wolken zundchst als eigen-
standige Objekte betrachtet, um sie dann mit einer kausalen — Wolken wirken —
und einer indexikalischen - Wolken werden bewirkt - Verbindung auf das System
der atmosphirischen Dynamik zu beziehen. Das Klassifizieren als Tatigkeit bezieht
sich in der meteorologischen Praxis deshalb sowohl auf die Vorgabe einer Beobach-
tungsanleitung als auch auf den jeweiligen Akt der Benennung. Die eingangs ge-
nannte Skizze von Goethe lésst sich also als Vorlage fiir Beobachtungen — mit der
Bezeichnung der Klasse und der klassischen Form - und als Notat einer einzelnen
Beobachtung lesen. Dieser doppelte Abbildungsprozess verbindet Regelung und
Durchfithrung meteorologischer Beobachtungen und korrespondiert damit mit
Goethes Funktion als Oberaufseher des Aufbaus der Meteorologischen Anstalten im
Herzogtum Sachsen-Weimar-Eisenach.'

Als Oberaufseher involviert Goethe sich auch ins operative Geschaft der Me-
teorologischen Anstalten und schreibt fiir die verbindliche Beobachtungsanweisung
eine Wolkenklassifikation. Einen ersten Entwurf, den er unter dem Titel Camarupa
an den Herzog August sendet, hilt der Empfinger allerdings fiir ungeniigend und
mochte einen Auszug »ohne personliche Erfahrungen«.”® Der Text wird schliefllich
in umgearbeiteter Form Teil der ersten offiziellen Beobachtungsanleitung (und fiir
spatere Versionen weiter iiberarbeitet). Goethe iibernimmt fiir den Text grofitenteils
die Klassifikation von Howard, legt aber den Schwerpunkt auf die Hauptklassen und
betont die Notwendigkeit der Komplexitatsreduktion des Schemas fiir die konkrete
Beobachtungssituation. Gleichwohl fiigt er den bestehenden Klassen eine weitere
Klasse hinzu: Paries, »die Wandx, eine geschichtete Wolke am Horizont.™

Goethes Klassifikation liefert die Grundlage fiir das Modell, auf dem die Beob-
achtung und die Auswertung der Daten basieren."” Bei aller Euphorie fiir Howards
Klassifikation unterlduft Goethe dessen Vorschlag also an verschiedenen Stellen.
Im Hinblick auf eine Theorie und Praxis der Beobachtung, die Goethe mit seinen
Wolkenbeobachtungen praktiziert und die auf ein emphatisches Verstaindnis um-
fassender Anschauung setzt und sich dadurch von trennscharfen Einordnungen dis-
tanziert, entwickeln sich dsthetisch relevante Differenzen, die in den Wolkentage-

12 Die Einrichtung des Messnetzes erfolgte im Jahr 1817. Innerhalb kurzer Zeit wurden ins-
gesamt neun Stationen mit Messgerdten und Beobachtungsanleitungen errichtet, die sich
iiber das gesamte Staatsgebiet verteilten. Gisela Nickel: Das meteorologische Mefinetz des
Groflherzogtums Sachsen-Weimar-Eisenach, in: Acta Historica Leopoldina 39 (2000/2001),
161-168, hier: 162, passim.

13 Johann Wolfgang Goethe: Camarupa, in: LA I, 11, 194-199; auflerdem LA II, 2, 645.

14 Die horizontale Distanz ist in der Klassifikation ein einmaliges Definitionsmerkmal. Ebd.,
197.

15 Meteorologische Beobachtungen des Jahres 1822, aufgezeichnet in den Anstalten fiir Wit-
terungskunde im Groflherzogthum Sachsen-Weimar-Eisenach, mitgeteilt von Grof$her-
zoglicher Sternwarte zu Jena, Weimar 1823, 45 ff.



323

biichern zum Tragen kommen und auch explizit formuliert werden. »Zweideutige
Wolkengestalten, zwischen aller Howardischen Terminologie schwebend.«!® Die
Umdeutung der Klassifikation in ein Instrument, das die notigen Unterscheidungs-
moglichkeiten liefert, wiahrend die Beobachtung iiber diese Unterscheidungen ge-
rade hinausgeht und die Eigenschaften eines irreduziblen Objekts in den Vorder-
grund holt, bedeutet, dass sich die Beobachtung nicht in einer klassifikatorischen
Identifikation der Wolken erschopft und die gestaltenden Elemente im analytischen
Verhiltnis von Beobachter und Gegenstand in den Vordergrund riicken.

Die frithesten handschriftlichen empirischen Aufzeichnungen meteorologischer
Daten finden sich in den Marginalspalten spatmittelalterlicher und frithneuzeitlicher
astronomischer Ephemeriden.'” An diesen handschriftlichen Aufzeichnungen lésst
sich das Auftauchen einer neuen Wissensform beobachten, die sich buchstéblich am
Rand einer etablierten Wissens- und Darstellungsform entwickelt, um schlief3lich
vom Auflen der Tabelle ins Innere zu wechseln und sich dort, zunehmend unabhén-
gig von der vorherigen materiellen Kopplung an die Astronomie, zu einem eigen-
standigen empirischen und statistischen Wissen von Wetterereignissen zu entfalten.

Ein zentrales Merkmal der Gegenstinde dieses Wissens ist ihre nicht-lineare
Zeitlichkeit. Wahrend eine Sternenmechanik die Umlaufbahnen von Monden und
Planeten beliebig weit voraus berechnen kann, werden Wetterphdnomene zuneh-
mend als unzuverldssig und willkiirlich gedacht. Die Auswertung von Messreihen
auf der Suche nach mechanischen Regeln fiihrt zu Erklarungsliicken angesichts
der beobachteten Unregelmifligkeiten. Diese Erklarungsliicken kausaler Modelle
begiinstigen die Entwicklung nicht-linearer Modelle, die Haufigkeiten zahlen und
Korrelationen feststellen. Diese Entwicklung wird weniger durch gezielte Theorie-
bildung vorangetrieben als durch die Logik der Daten und Notationsformen.

Bereits die handschriftlichen Aufzeichnungen in den Randspalten der astrono-
mischen Kalender machen deutlich, dass mit den Wetterdaten ein Vektor in die
zugrunde liegende Matrix eingefithrt wird, der keine regelméafligen Kurven oder
Linien beschreibt. Anders als im Fall der regelmafligen Umlaufbahnen von Ster-
nen und Planeten ist in der Marginalspalte ein kiinftiges Datum oder ein kiinftiger
Zustand nicht von vergangenen Zustinden ableitbar. Sternentabelle und Wetter-
spalte notieren zwar beide eine zeitliche Abfolge von Zustinden, aber nur in den
astronomischen Daten driickt sich ein erkennbarer kausaler Zusammenhang aus.
In der Neuzeit wird die Atmosphire zunehmend als eigener Raum verstanden,
dessen Dynamik eigenen Gesetzen folgt, die nicht reduzibel sind auf eine astrono-
mische Ordnung. Die Erkldrungsmodelle sind vielféltig und reichen von immer
feineren mechanistischen bis zu modernen statistischen Modellen. Allen Modell-
entwicklungen gemeinsam ist, dass sie auf eine eigenstindige Datenbasis zugreifen,

16  Goethe: Brief an Zelter vom 5.10.1828, in: LA 11, 2, 581.

17  Christian Pfister u. a.: Daily weather observations in sixteenth-century Europe, in: Climatic
Change 43/1 (1999), 111-150. Diese astronomischen Kalender erfahren historisch schon
frith eine hohe Auflage und verbreiten sich schnell. Klaus Matthéus: Zur Geschichte des
Niirnberger Kalenderwesens, in: Archiv fiir Geschichte des Buchwesens 9 (1968), 965-
1396, hier: 967-980, 1157 ff. und passim.



324

die sich im Zuge der Ausdifferenzierung meteorologischer Beobachtungen stetig
vergroflert.'

Der Bedarf an synchronisierten und vergleichbaren Beobachtungen - viele Mess-
reihen werden mit nicht standardisierten und ungeeichten Instrumenten durch-
gefithrt — fithrt schliefSlich in der zweiten Hélfte des 18. Jahrhunderts zum Aufbau
der ersten meteorologischen Messnetze, die die Gleichzeitigkeit und Regelméfligkeit
der Beobachtungen garantieren. Das wichtigste Messnetz, dessen Daten noch in der
ersten Halfte des 19. Jahrhunderts als Grundlage fiir eine Reihe meteorologischer
Innovationen und Standardwerke dienen, ist das Netz der Societas Meteorologica
Palatina, das sich von Mannheim aus iiber Europa bis nach Gronland und Nordame-
rika erstreckt.”” Die Beobachtungsanleitung fiir die einzelnen Stationen enthélt auch
eine Wolkenklassifikation, nach der die Bewolkung in der Beobachtungstabelle ver-
merkt werden soll. Jeder Wolkenklasse ist ein Symbol zugeordnet, das eine platzspa-
rende Aufzeichnung erleichtert und eine gewisse Trennscharfe erzwingt, weil in den
Tabellen, abgesehen von einem Bereich fiir Bemerkungen, kein Platz fiir Flief3text
vorgesehen ist. Diese Gestaltung entspricht dem Primat einer aggregierenden und
vergleichenden Datenverarbeitung, die in den meteorologischen Ephemeriden des
Messnetzes ihren Ausdruck findet und weniger flieflende, lineare Beschreibungen
als tabellarische Zusammenhiange von Datenreihen liefert.”

Die Meteorologischen Anstalten des Herzogtums Sachsen-Weimar-Eisenach be-
ziehen sich explizit auf das Vorbild der Societas Meteorologica Palatina und iiberneh-
men deren Beobachtungskonzepte und -praktiken. Messwerte und Beobachtungen
werden in einer eigens vorgefertigten und gedruckten Beobachtungstabelle nach den
Vorgaben der Beobachtungsanleitung verzeichnet. Eine ausfiihrliche Beschreibung
von Himmelsphdanomenen, wie Goethe sie in seinen Wolkentagebiichern prakti-
ziert, lasst sich in diesem Medium nicht realisieren. Das liegt nicht allein daran, dass

18  Was nicht zuletzt zu einigen Klagen iiber die nicht mehr zu bewiltigende Datenflut fiihrt,
weshalb man mehr Acht auf grofle Ereignisse wie Sturm oder Gewitter geben solle, wih-
rend die minimalen Schwankungen von Messwerten viel Arbeit, aber wenig Erkenntnis
brichten, so zum Beispiel in der Vorrede zur anonym publizierten Meteorologia, deutliche
Exempel und richtige Regeln von der Witterung, als eine Anleitung zu der ldngst-gewiinschten
Wissenschaft von der Sonnen und des Mondes Wiirckung, Hamburg 1744. Dieses Komplexi-
tatsproblem, das durch die epistemische Umstellung von groflen auf kleine Unterschiede
entsteht, wird schlieSlich durch diagrammatische Darstellungen geldst, so dass niemand
mehr Messreihen im Einzelnen durcharbeiten muss.

19 Hans-Giinther Kérber: Vom Wetteraberglauben zur Wetterforschung. Aus Geschichte und
Kulturgeschichte der Meteorologie, Leipzig 1987, 135 f. Eine Selbstdarstellung der Griin-
dungsgeschichte und Darstellung methodischer Grundlagen findet sich im ersten Band
Ephemerides Societatis Meteorologicae Palatinae, Manheimii: Ex Officina Novae Typogra-
phicae 1783-1795. Die kurfiirstlichen Griindungsschreiben und eine Zusammenfassung
der wichtigsten Eigenschaften des Messnetzes im Hinblick auf die wissenschaftsgeschicht-
liche Ausdifferenzierung der Meteorologie liefert Friedrich Traumiiller: Die Mannheimer
meteorologische Gesellschaft (1780-1799). Ein Beitrag zur Geschichte der Meteorologie,
in: Programm des Nicolaigymnasiums in Leipzig als Einladung zu den 6ffentlichen Schul-
feierlichkeiten am 18., 19., 20. und 21. Mérz 1885, Leipzig 1885, 1-24.

20 Noch die meteorologischen Standardwerke aus der ersten Hilfte des 19.Jahrhunderts
greifen fiir ihre Modelle auf die Daten des pfélzischen Messnetzes zuriick, vgl. Traumiiller
(Anm. 20).



325

die Tabellenspalte fiir die Wolkennotate nur festgelegte Abkiirzungen der jeweils
am Himmel vertretenen Wolkenklassen zuldsst, sondern auch am weiteren Ver-
arbeitungszusammenhang der erhobenen Daten. Meteorologische Daten werden
in Tabellenform zirkuliert, und der Umfang der Daten privilegiert aggregierende
Darstellungsformen, das heifit insbesondere Tabellen und diagrammatische Kurven,
gegeniiber linearen Beschreibungen im FliefStext.?!

Diese Maf3gabe der Tabelle, die auch im Hintergrund von Howards Klassifikation
steht, insofern die Klassifikation die Losung eines Notationsproblems ist, das sich
aus dem Zusammenhang von Aufzeichnung und vergleichender Verarbeitung von
Wetterbeobachtungen stellte, mag ein Grund fiir das ambivalente Verhiltnis sein,
das in Goethes meteorologischen Studien zum Ausdruck kommt. Sichtbar werden
diese Friktionen in einem Wolkentagebuch, das Johann August Friedrich John,
Goethes Diener und Schreiber, wahrend einer Reise nach Karlsbad im Jahr 1823
verfasst, und das Goethe nach seiner Riickkehr mit der Bitte um Kommentierung
an Ludwig Schron tibermittelt, der als Leiter der Sternwarte Jena auch hauptverant-
wortlich ist fiir die operative Leitung der Meteorologischen Anstalten.

Die Wolkenbeschreibungen Johns folgen mit ihren fein abgestuften Beschreibun-
gen von Wolkenformen und den zum Teil fragmentarischen Beobachtungen der
Wetterentwicklung der gleichen Poetik wie Goethes Wolkenbeschreibungen in den
Fassungen von Camarupa: » Abends leichte, sehr leichte und feine Cirrhus gestaucht,
vorn abgestumpft, hinten sich feder- und florartig ausbreitend. Wind zweifelhatft,
doch scheint er von Siidost zu kommen. «*

Die Anmerkungen Schrons zeugen von einem zwiespaltigen Lektiirevergniigen —
sie enden nach etwa der Hilfte der Eintrage mit einer umfangreichen Kritik an der
Beobachtungsmethode. Schron bemiéngelt neben dem fehlenden methodischen
Rahmen vor allem den Umfang der Beschreibungen. Johns detaillierte Wetter- und
Wolkenbeschreibungen ldsst Schron exemplarisch in sehr kurzen Formulierungen,
teilweise in einem einzigen Wort zusammenlaufen (»Schoén.«*). Die Abkiirzungen
weisen dabei starke Ahnlichkeiten auf zu den Codes, die in den Tabellen des Mess-
netzes verwendet werden. Schrons Anmerkungen folgen also einer Poetik der Ta-
belle, und der fehlende methodische Rahmen meint, dass die Form der von John
erhobenen Daten nicht anschlussfihig ist fiir die statistische Datenverarbeitung des
Messnetzes. Anstatt also die Wolkenbeobachtung als Vermittlung zwischen Subjekt
und Objekt zu betreiben, empfiehlt Schron in einem dem Tagebuch beigelegten Vor-
schlag zu einem Verfahren eines reisenden Meteorologen* die Anwendung einer Reihe
von Messinstrumenten und Hilfsmitteln, darunter auch einen Regenschirm, der den
Beobachter und die Instrumente vor Sonne und Regen schiitzen soll. Damit wird
nicht nur metaphorisch eine Differenz zwischen dem Beobachter und seiner Um-

21  So fertigt Ludwig Schron, Leiter der Sternwarte Jena und verantwortlich fiir die Bearbei-
tung und Herausgabe der Ephemeriden, fiir jedes Jahr eine Reihe von Schaubildern an, die
die Schwankungen und Bewegungen der Messwerte sichtbar machen. Vgl. zum Beispiel
den Band Meteorologische Beobachtungen des Jahres 1822.

22 Johann August Friedrich John und Ludwig Schron: Meteorologisches Tagebuch, in: LA 11,
2, 157.

23 Ebd, 156.

24 Ebd, 147 L.



326

welt eingezogen, vielmehr impliziert der Regenschirm auch einen Blickwechsel vom
Himmel weg auf die Anzeige der Instrumente.

Die eingangs genannte Skizze Goethes mit Bezeichnungen und Umrissen der
Wolkenformen lésst sich vor diesem Hintergrund als Versuch verstehen, dsthetische
Anspriiche mit empirischen Angeboten und Anforderungen zu harmonisieren. In
den Skizzen verbinden sich Momentaufnahme und klassifikatorische Ordnung und
realisiert sich das Verhaltnis von Exemplar und Klasse in beide Richtungen, insofern
die im Anschluss an klassifikatorische Vorgaben hergestellte Zeichnung Teil hat an
einer andauernden Definition der Klasse durch die Zuordnung von Exemplaren. Die
Unmittelbarkeit des Skizzierens — die Wolkenskizze zeichnet sich als Form durch
eine Anpassung der Zeit der Herstellung an die Zeit des Gegenstands aus — wird
verbunden mit der vermittelnden Funktion des Bilds, das sowohl Zeugnis einer in-
dividuellen Beobachtung wie auch Darstellung einer exemplarischen Form ist. In
der schriftbildlichen Skizze werden diese Eigenschaften durch das Ineinander von
Zeichen und Zeichnung auf die Begriffe iibertragen, was den performativen Aspekt
des Aufzeichnens betont und damit ein instrumentelles Subjektverstandnis, wie es
in Schrons Anmerkungen formuliert ist, mit dem Ausdruck des Schriftzugs erganzt,
der die Beobachtung als irreduzibles Verhiltnis von Beobachter und Gegenstand
bezeugt.

Zusammengefasst zeigt sich die Zeichnung also erstens als Zuordnung von klas-
sifikatorischen Bezeichnungen zu einem Umriss, zweitens als Entwurf fiir die Dar-
stellung der Luftschichten mit Wolkenformen, drittens als Verbindung von Wort
und Umriss in einer Linie und damit als Versuch einer Riickbindung des Zeichens
an die Zeichnung, um einen aufgeladenen Begriff fiir die Wolkenbeobachtung zu
gewinnen. Unabhingig davon ob diese Verbindung gelingt oder nicht reflektiert der
Versuch auf die Asthetik und die Logik meteorologischer Darstellungsformen und
insbesondere auf die tabellarische Konstitution der Wolken in den Aufzeichnungen
der Meteorologischen Anstalten. Die tabellarische Datenverarbeitung ist nur moglich
unter der Bedingung des Ausschlusses von suchenden und offenen Beschreibungen,
die methodisch und kurz auf den Datenpunkt gebracht werden. In den Wolken-
beschreibungen und Wolkenskizzen und im Umgang mit der Terminologie fiir die
Beobachtungen im Rahmen des Messnetzes setzen Goethes meteorologische Stu-
dien dagegen auf die irreduzible Wettergegebenheit und die Performanz seiner Auf-
zeichnung. Und tiber die dermafen emphatisch aufgeladene Begrifflichkeit lsst sich
schliellich der kurze Text der Skizze mit den Uberschriften im Gedicht Howards
Ehrengeddichtnis zusammenbringen.

Nun wird man mit Verweis darauf, dass Goethe sonst keinerlei solcher Einwort-
versgedichte geschrieben hat, der Skizze selbst die Bezeichnung als Gedicht ver-
weigern. Sie lasst sich aber durchaus als Vorstufe zur ersten Fassung von Howards
Ehrengediichtnis lesen. Diese Fassung besteht aus vier Strophen, die jeweils mit einer
der vier Wolkenformen tiberschrieben sind. Sie erscheint in Goethes Naturwissen-
schaftlichen Heften und schliefit dort an eine tagebuchartige Beschreibung der Wol-
kengestalt nach Howard an, in der Goethe das Begriffsinstrumentarium auf seine
Tauglichkeit zum Ausdruck eigener naturwissenschaftlicher Himmelsbeobachtung
priift. Grundlage dieser Wolken- und Himmelsbeschreibungen ist ein emphatisches
Konzept von Beobachtung und >Anschauungs, das einerseits klassifikatorisch ver-



327

fihrt, also nach trennscharfen Kriterien sortiert, um andererseits die Ubergingig-
keit der beobachteten Wolken- und Wetterphanomene herauszuarbeiten. In ihrem
Umgang mit den klassifikatorischen Begriffen, die in den Texten als Angelpunkt
fir die Entwicklung von umfangreicheren Beschreibungen des jeweils beobachteten
Phénomens und des jeweils beobachteten Zustands der Atmosphire dienen, fol-
gen die Texte einer Suchbewegung, die zu sprachlichen Streuungen fithrt. In der
Nutzung der Hauptklassen von Howards Klassifikation verfahren die Texte also ei-
nerseits terminologisch, die ausfiihrlichen Umschreibungen richten sich anderer-
seits nicht auf die Gewinnung von vergleichbaren atmosphéarischen Daten, sondern
auf die Anschauung des Phanomens. Die Beschreibung von einzelnen Wolken und
Wolkengruppen, von Ubergingen und Verinderungen, Wechselwirkungen und
Besonderheiten fithren auf der Ebene der Detailbeschreibung zu einer Auflosung
von Trennschirfe, die in kategorial kontrollierten Abschnitten noch gegeben ist. In
diesem Textverhiltnis von terminologisch kontrollierter Kategorisierung und ge-
genstandsbezogener Detailbeschreibung entwickeln sich die Wolken als ein Gegen-
stand, der im Verhiltnis zum Beobachter eine eigentiimliche Objektivitdt entfaltet.
Wolken sind nicht messbar, sie sind kein passiver Gegenstand, der sich in einem sta-
tiondren Zustand untersuchen liefle. Wolken lassen sich nicht im Labor herstellen,
und wenn sie einerseits Ausdruck einer atmosphérischen Dynamik sind, die man
auf messbare Begriffe wie Luftdruck, -feuchtigkeit und -temperatur bringen kann,
so sind sie andererseits als sehr grofle Gegenstinde und Agenten mitverantwortlich
fir diese Dynamik.

Die Uberlegungen und Versuche, die in den Wolkentagebiichern ihren Ausdruck
finden, reichen also iiber eine Auseinandersetzung mit dem Begriffspotenzial der
Klassifikation hinaus. Statt auf Einteilung zielt die Textbewegung auf die Gewinnung
eines Begriffs des Mannigfaltigen, der die Wolken gleichzeitig als Zeichen fiir die
ihrer Bildung zugrunde liegenden atmosphiérischen Krifte und als Agentinnen von
deren Dynamik versteht.® Das Konzept von Anschaulichkeit und Anschauung und
die Spannung von Ubergingigkeit und trennscharfer Klassifikation fiihrt schlieSlich
zu einer Reihe von Modifikationen des von Howard vorgeschlagenen Klassifikati-
onsschemas, die Goethe in anderen Texten, insbesondere in Beitragen zur techni-
schen Beobachtungsanleitung fiir die Meteorologischen Anstalten des Herzogtums
Sachsen-Weimar-Eisenach, auch schematisch weiter ausarbeitet.® Dabei lasst sich
zwischen den Texten, die eigene Beobachtungen enthalten, und Texten, die zur An-
leitung von Beobachtern bestimmt sind, ein Unterschied erkennen. Denn obwohl
die Beobachtungsanleitung, die spiter in den Meteorologischen Anstalten verwendet
wird, die Zwischenklassifikationen von Howard mit beschreibt, zeigt sich in den auf
eigene Beobachtung bezogenen Texten stets ein gewisser Vorbehalt gegeniiber dieser
Einteilung zugunsten einer Fokussierung auf die Hauptklassen und schlief3lich sogar
ein Vorbehalt gegeniiber der Klassifikation insgesamt.

Die erste Fassung von Howards Ehrengeddchtnis wird in den naturwissenschaft-
lichen Heften als »summarische[] Darstellung[]« der zuvor gelieferten Wolkenbe-

25  Goethe: Wolkengestalt nach Howard, 91 f.
26  Goethe: Camarupa; Gisela Nickel: Neues von »>Camarupa« — Zu Goethes frithen meteorolo-
gischen Arbeiten, in: Goethe-Jahrbuch 117 (2000), 118-125.



328

schreibungen angekiindigt.” Die Wolken werden dabei durch die klassifikatorischen
Uberschriften des Gedichts als Gegenstinde einer Einteilung aufgerufen, und als
Lehrgedicht erhebt der Text einen Vermittlungs- und Bildungsanspruch gegen-
iiber den Adressaten. Schon in der ersten Strophe aber wird die Gegenstédndlich-
keit des Gegenstands in Frage gestellt, die Wolken werden buchstéblich als »Ge-
spenster«* eingefiihrt. Die Klassifikation, die das Gedicht ausbuchstabiert, ist also
eine Klassifikation von Gespenstern, und bei aller begrifflichen Konkretisierung in
den Uberschriften bleiben die Wolken und mit ihnen das beobachtende Subjekt in
seinen Bemiithungen um Differenzgewinn auf eine gespenstische Erkenntnis im ka-
tegorialen Spiel von Unterscheidung und Transgression bezogen. In der Skizze, die
der Anlass und Ausgangspunkt fiir die hier dargestellten Uberlegungen war, werden
dieses Spiel und seine diversen und zum Teil gegensitzlichen wissensgeschichtlichen
Bedingungen - Praxis und Form meteorologischer Aufzeichnung und Darstellung,
taxonomisches Denken, instrumentelle und tabellarische Datenverarbeitung, nicht-
lineare Wettermodelle, Ablosung von Kausalititen durch Korrelationen - schrift-
bildlich sichtbar und zeigen die Vermittlung dieser Diskurse als in the making oder
eben durchaus: gespenstische.

Claus-Michael Schlesinger (Stuttgart)

27  Goethe: Wolkengestalt nach Howard, 92.
28  Goethe: Howards Ehrengedéchtnis, 92.



C Luft

26 Ather: Kosmische Atmosphire — Francis Godwins
The Man in the Moone or a Discourse of a Voyage
thither (1638)

The ayre in that place | found quiet without any motion of wind, and exceeding tem-
perate, neither hot nor cold, as where neither the Sunne-beames had any subject to reflect
upon, neither was yet either the earth or water so neere as to affect the ayre with their
naturall quality of coldnesse. [...] Lastly now it is to be rememberd that after my departure
from the earth, I never felt any appetite of hunger or thirst. Whether the purity of the Ayre,
our proper element, not being infected with any Vapors of the earth and water, might
yeeld nature sufficient nutriment; or what else might be the cause of it, | cannot tell but
so I found it, although | perceived my selfe in perfect health of body, having the use of all
my Limmes and senses; and strength both of body and minde, rather beyond and above,
then any thing short of the pitch, or wonted vigor.*

Francis Godwin, der Autor dieser Zeilen, ldsst seinen Protagonisten Domingo Gon-
sales die passgenaue Beschreibung des kosmischen Athers in einer bemerkenswerten
Situation treffen, befindet sich Gonsales doch mitten bei der Durchquerung des Alls
auf dem Weg von der Erde zum Mond. Der autodiegetischer Erzahler des in den
spaten 1620er Jahren verfassten und 1638 posthum verdffentlichten The Man in
the Moone, der sich als versierter Autodidakt der artes mechanicae und profunder
Kenner der experimentellen Naturphilosophie einfithrt, wird von einem Schwarm
dressierter Wildgdnse, die er zu Zugvogeln eines von ihm konstruierten Flugwagens
abgerichtet hatte, unerwartet in den Weltraum getragen, als die Génse sich zu ihrer

1 Domingo Gonsales [Francis Godwin]: The Man in the Moone or a Discourse of a Voyage
thither. The Speedy Messenger, London [s.n.] 1638. Hier zit. nach der Ausgabe Francis
Godwin: The Man in the Moone, hrsg. von William Poole, Peterborough, Ontario 2009,
91f. Eingetragen war die Publikation urspriinglich mit dem Vermerk: »written in Spanish
by Domingo Gonsales and translated into English by Edward Mahon gent[leman].« Die
Autorschaft von Godwin galt bereits im 17. Jahrhundert als gesichert.

2 Unter anderem dieser Aspekt macht es sehr plausibel, Godwins Roman an den Beginn
der frithneuzeitlichen Science-Fiction zu stellen. Siehe hierzu Hania Siebenpfeiffer: Sci-
ence-Fiction, in: Benjamin Biihler, Stefan Willer (Hrsg.): Futurologien. Ordnungen des
Zukunftswissens, Paderborn 2016, 307-316 und Hania Siebenpfeiffer: Die literarische Er-
oberung des Alls. Literatur und Astronomie (1593-1771) [2017].



330

alljahrlichen Uberwinterung auf den Mond begeben.’ Seinen Aufstieg von der Erd-
oberfldche ins All nutzt Gonsales, um eine Reihe von Beobachtungen anzustellen,
die ganz im Sinne des frithneuzeitlichen Empirismus, der Neubegriindung der
Naturphilosophie als nova scientia, einer Uberpriifung naturphilosophischer Hypo-
thesen qua Experiment und Autopsie dienen. So belegt eine Zwischenlandung auf
dem hochsten Berg Teneriffas Existenz und Hohenabhéngigkeit des Luftdrucks, der
Aufstieg von der Erdoberfliche und der Eintritt ins All beweisen die dreischichtige
Stratifikation der planetarischen Atmosphéren in irdische, transitorische und kos-
mische Sphire, im All angekommen bestitigt der exzentrische Blick auf die Erde
deren Rotation und selbst die eigene Fortbewegung durch den Kosmos wird mithilfe
von William Gilberts erst wenige Jahre zuvor aufgestellter Theorie des Magnetismus
als universales Prinzip der Attraktion zwischen Korpern erklart.*

Maf3gebliche Instanz der Beglaubigung ist hierbei Gonsales selbst, der gleich-
zeitig als Subjekt und Objekt in einem Observationsprozess fungiert, der seiner-
seits wesentliche Ziige eines Selbstexperiments besitzt.’ Die Evidenzierung hypo-
thetischer Annahmen qua Erfahrung und Augenzeugenschaft gilt fiir die eben
erwédhnten astronomischen und physikalischen Postulate der nova scientia; sie gilt
aber mehr noch fiir die eingangs zitierte Beschreibung der kosmischen Atmosphire,
die Gonsales tiber die Analyse seiner am eigenen Korper erlebten Sinneswahrneh-
mungen realisiert und qualifiziert. So ist die kosmische Luft, von der er sich nach
der Durchquerung der von Geistern und Teufeln bewohnten mittleren Schicht um-
geben findet, bar jeder Bewegtheit und Temperatur. Als »neither hot nor cold« ist sie
zudem weder nass noch trocken und entbehrt damit den fundamentalen Materie-
eigenschaften Wirme beziehungsweise Kilte sowie Trockenheit beziehungsweise
Feuchtigkeit, die ausgehend von der Empedokleischen Lehre der vier Elemente
Feuer, Wasser, Erde und Luft die irdische Materialitit definieren und klassifizieren.”

3 Die von Ginsen gezogene Flugkonstruktion ist das Ergebnis langwieriger Uberlegungen
und komplexer Versuchsreihen, mit denen der auf der Insel Teneriffa ausgesetzte Gon-
sales versucht zuriick in seine Heimat Spanien zu gelangen. Die aus heutiger Sicht abstruse
Hibernation auf dem Mond war im 17. Jahrhundert eine ernsthafte Hypothese, die zum
Beispiel der englische Geistliche Charles Morton in einem 1694 verdffentlichten Traktat
mit dem Titel An essay towards the probable solution of this question. Whence come the stork
and the turtle, the crane and the swallow, when they know and observe the appointed time of
their coming. Or where those birds do probably make their recess and abode, which are ab-
sent from our Climate at some certain Times and Seasons of the Year diskutierte; die Schrift
erreichte 1703 und 1809 weitere Auflagen. Siehe auch Anke Janssen: Francis Godwins The
Man in the Moone. Die Entdeckung des Romans als Medium der Auseinandersetzung mit
Zeitproblemen, Frankfurt a. M. 1981, 86-92.

4 Godwin (Anm. 1), 86-93.

5  Zur Struktur des Selbstexperiments und seiner Bedeutung in der Formationsphase der
nova scientia siehe Simon Schaffer: Self Evidence, in: Critical Inquiry 18/2 (1992), 327-362
und Peter Dear: The Meanings of Experience, in: Lorraine Daston, Katharine Park (Hrsg.):
Early Modern Science, Cambridge 2006, 106-131 (= The Cambridge History of Science.
Bd.2).

6  Godwin (Anm. 1), 91.

7 Zur Elementenlehre und ihrer Tradierung siehe Gernot Bohme, Hartmut Bohme: Feuer,
Wasser, Erde, Luft. Eine Kulturgeschichte der Elemente, 2. Auflage, Miinchen 2010, 93-99
(zu Empedokles) und 143-148 (zum Ather). Zur Materialitit der Materie siehe Sigrid G.



331

Auch wenn der Begriff quinta essentia, fiinftes Element oder — nach heutiger Ter-
minologie — Quintessenz, an keiner Stelle im Text fallt,? ist die »ayre«, die Gon-
sales durchquert, gleichwohl unverkennbar als literarischer Wiedergdnger anti-
ker Athertheorien und insbesondere als wissenschaftshistorische Allusion an den
aristotelischen Aifnp (aithér) ausgewiesen.’ Hierfiir spricht nicht nur die markante
Eigenschaftslosigkeit, mit der die elementaren materiellen Qualititen der irdischen
Sphére in dem Moment durchgestrichen werden, als er die kosmische Sphire betritt,
sondern auch die profunde Wirkung, die dies auf seinen Korper hat. Denn Gonsales
sieht sich mit dem Eintritt in den kosmischen Raum komplementér zur veranderten
Beschaffenheit der Luft seinerseits von allen materiellen Bediirfnisses befreit — weder
hat er Hunger, noch leider er unter Durst oder verspiirt den Wunsch zu schlafen.'
Gleichzeitig registriert er mit gesteigerter Selbstwahrnehmung, dass er sich im Voll-
besitz seiner geistigen Krifte befindet und sein Korper sich tiberdurchschnittlicher
Gesundheit erfreut: »I perceived my selfe in perfect health of body, having the use
of all my Limmes and senses; and strength both of body and minde, rather beyond
and above [...].«!!

Unmittelbar nach dieser Selbstbeobachtung wird als Erkldrung fiir die un-
gewohnlichen Koérperempfindungen mit dem Hinweis auf »our proper element,
unser wahres Element, der poetische Komplementirbegriff zum antiken Ather in
die Selbstbeschreibung eingefiihrt. In deutlicher Abgrenzung zu den beiden vor-
herigen Atmosphiéren, der irdischen, die herkommlich verzehrend auf den Kérper
wirkt, und der transistorischen, deren Illusionen es zu entsagen und deren gewittrige
Qualitdt es zu tiberwinden gilt, zitiert Gonsales als wichtigste Eigenschaft der neuen,
kosmischen Luft ihre »purity«. Der Reinheit dieser von allen infektiésen Ddmpfen
der vier Elemente befreiten »ayre« sei es — so seine Vermutung - zu verdanken, dass
seine herkommlichen, und das heift in diesem Kontext seine irdischen Bediirfnisse,
aufgehoben sind, denn die Atmosphire des Alls wirke auf seinen Koérper nicht ver-
zehrend und biete sich zudem selbst als vollkommene Nahrung dar: »[...] not being

Kohler, Hania Siebenpfeiffer, Martina Wagner-Egelhaaf (Hrsg.): Materie. Grundlagentexte
zur Theoriegeschichte, Berlin 2013, 203-223 (»Einfithrung. Struktur der Materie«).

8  Trotz ihrer Geschlossenheit kannte die Empedokleischen Elementenlehre eine Materialitit,
die sich dem allumfassenden System der vier Elemente und Qualititen nicht einfiigen lief}
und als iiberschiissiges Potential eine fiinfte Form der Materie darstellte. Und schon vor
Platon und Aristoteles wurde dieses fiinfte Element materiell mit dem Ather und meta-
physisch mit dem Kosmos identifiziert. Siche Bohme, Béhme (Anm.7), 143. Als quinta
essentia entwickelte der aithér eine ganz eigene Semantik, die von der duflerten kosmischen
Sphére iiber das Licht, die Seelensubstanz, das Wesentliche aller Substanz (quintessentia),
den Lebenshauch (pneuma) bis zum Ganzen des Weltalls (kosmos) reichte.

9  Dargelegt vor allem in Aristoteles: De Caelo/Uber den Himmel, iibers., erldutert und hrsg.
von Alberto Jori, Berlin 2009, A.3.270(b) und B.11.291(b) (= Werke in deutscher Uber-
setzung. Bd. 12.3.) sowie Aristoteles: Metaphysik, tibers. von Hermann Bonitz, hrsg. von
Horst Seidl und Wilhelm Christ, Hamburg 1995, A.7(a)-A.8(e) (= Philosophische Schrif-
ten in sechs Banden, Bd.5). Zum é&thertheoretisch relevanten Kapitel A sieche zudem Mi-
chael Bordt: Aristoteles’ Metaphysik XII, Darmstadt 2006.

10 Godwin (Anm. 1), 91.

11 Ebd., 91.



332

infected with any Vapors of the earth and water, [it] might yeeld nature sufficient
nutriment [...].«*?

Der Ather der Antike: Platon und Aristoteles

Godwin ldsst seinen autodiegetischen Protagonisten in dieser knappen Passage
nicht nur den ersten rhetorisch umfassend plausibilisierten Erfahrungsbericht ei-
ner fingierten Weltraumreise formulieren, sondern ldsst ihn hierbei Elemente einer
Kosmologie aufrufen, die in einem auffilligen Spannungsverhéltnis zu der anfing-
lichen Selbstprdsentation des Protagonisten als versierter Experimentator und in-
timer Kenner der eruditen Diskussionen der frithneuzeitlichen Naturphilosophie
wie zu den ibrigen Beobachtungen steht, die Gonsales bei seiner Flugreise durch
den Weltraum unternimmt. Alle im Vorfeld der Atherbeschreibung getitigten Ob-
servationen und auf Basis dieser Sinnesdaten getroffenen Aussagen zum Luftdruck,
zur Erdrotation oder zum Magnetismus referieren auf physikalische und astrono-
mische Hypothesen, die im Zuge der Neuformierung der Naturphilosophie im
Gewand empirischer Naturforschung getroffen wurden. Das referentielle Umfeld
der zu Beginn aufgerufenen Wissensbestande ist somit motivisch und methodisch
unmissverstandlich als das der nova scientia markiert, deren (noch) nicht bewiesene
Hypothesen zu Aufbau und Beschaffenheit des Weltraums Gonsales, wenn auch im
Modus der literarischen Fiktion, sich anschickt qua Sinnesdaten zu belegen. Dass
er hierbei Beobachtungen formuliert, die spatere physikalische Experimentalergeb-
nisse vorwegnehmen, wie beispielsweise die Existenz eines hohenabhingigen Luft-
drucks, die erst in den 1640er Jahren zundchst von Evangelista Torricelli und dann
von Blaise Pascal und Otto von Guericke experimentell bewiesen wurde," bestitigt
den wissenschaftsanalogen Anspruch, den Godwin mit seinem Roman verband.
Demgegeniiber referiert die im Modus autoptischer Evidenz dargelegte Beschaf-
fenheit der kosmischen Luft auf ein ganz anderes Wissen, das in erkldrtem Gegensatz
zur methodischen und inhaltlichen Neuausrichtung der Astronomie im 17. Jahr-
hundert stand. Der Raum, in den Gonsales mit dem Austritt aus der Erdatmosphére
eintritt, zeichnet sich vor allen anderen Eigenschaften durch eine ganz eigene >Ma-
terialitédt« aus, die als perfektes Gegenteil zur irdischen Materialitit wahrgenommen
und erlebt wird. Die in der Beschreibung getroffenen Qualifikationen wie »proper

12 Ebd,9l.

13 Esdarfnicht vergessen werden, dass die physikalische Erforschung der materiellen Qualitét
von Luft erst im 17. Jahrhundert einsetzte. Was Luft genau ist, woraus sie besteht und tiber
welche Eigenschaften sie verfiigt, war ungeklart; bis ins 18. Jahrhundert existierte zum Bei-
spiel kein Begriff, um ihren gasformigen Aggregatzustand zu benennen. Deswegen riickte
der experimentelle Nachweis, dass Luft ein spezifisches Gewicht besitzt, Luft in die Nihe
von Wasser und Erde und veranderte die Tektonik der aristotelischen Materietheorie. Der
experimentelle Nachweis erfolgte dann ab den 1640er Jahren im Zuge der Bestitigung
des Vakuums. Siehe hierzu Simon Schaffer, Steven Shapin: Leviathan and the Air Pump.
Hobbes, Boyle, and the Experimental life, Princeton 1985 sowie Edward Grant: Much
ado about nothing. Theories of space and vacuum from the Middle Ages to the scientific
revolution, Cambridge 1981.



333

elementc, »purity« und »nature sufficient nutriment« dienen als deiktische Markie-
rungen, die im Wissenskontext des frithen 17. Jahrhunderts keinen Zweifel daran
aufkommen lassen, dass Godwins Erzédhlerprotagonist die supralunare Region des
aristotelischen Alls betreten hat und nicht etwa das von Platon oder Kopernikus und
Kepler. Gerade letztere wiren vor dem Hintergrund von Godwins wissenschaftshis-
torischer Pragung, besonders dem Studium in Oxford bei Francis Bacon, nahelie-
gender gewesen,' zumal das All auch bei Platon als Raum des Athers qualifiziert ist.

Platon hatte im Timaios,"”” den Godwin u. a. durch die Schriften Johannes Keplers
kannte, dargelegt, wie aus dem durch den Demiurgen uranfinglich geschaffenen
gleichseitigen Dreieck, auf dem die Ordnung der Korper in der platonischen Kos-
mologie beruht, die fiinf platonischen Idealkorper Tetraeder, Oktaeder, Ikosaeder,
Wiirfel und Dodekaeder gebildet werden. Die ersten vier Korper sind den vier Em-
pedokleischen Elementen synasthetisch zugeordnet, insofern ein >Teil« Feuer die
Form des Tetraeders, ein >Teil« Luft die des Oktaeders, ein >Teil« Wasser die des Iko-
saeders und ein »Teil< Erde die des Kubus besitzt. Die konsequente stereometrische
Identifikation der fiinf platonischen Idealkrper mit den vier Empedokleischen Ele-
menten legt in ihrer mathematischen Logik die Existenz eines fiinften Elements als
»materielles< Analogon zum fiinften Korper zwingend nahe. Ahnlich wie spiter Aris-
toteles greift Platon im Timaios zu ihrer Umsetzung auf den vorsokratischen Ather
zuriick, bleibt seinem stereometrischen Verstandnis des Kosmos aber treu, indem
er den Ather raumlich fasst, ihn mit dem Dodekaeder analogisiert und Dodekaeder
und Ather mit dem Kérper des Kosmos im Ganzem identifiziert. Als >elementares«
stereometrisches Aquivalent des Kosmos besitzt der platonische Ather mithin noch
keine materielle Qualitit; diese kommt ihm als fiinftem Element und kosmischem
Raum erst bei Aristoteles zu, von dem Godwin entsprechend die privilegierte Mate-
rialitdt der kosmischen Luft entlehnt.'s

Trotz der Allusion an den aristotelischen aithér, dessen Existenz an die katego-
rialen Zweiteilung des komischen Raums gebunden ist, tragt das Universum im The
Man in the Moone in struktureller Hinsicht zugleich unverkennbar die Signatur der
kopernikanischen Astronomie, auch wenn diese ebenfalls nicht vollstindig anti-
zipiert wird."” Luftdruck, Magnetismus, Erdrotation und die im weiteren Verlauf
der Handlung hinzutretende Bewohntheit des Mondes weisen den Godwinschen
Kosmos als zweifelsfreies Produkt der nova scientia und somit als erklartermafien

14 Zur Biografie von Godwin siehe Poole (Anm. 1), 11-17.

15  Platon: Timaios, Griechisch-Deutsch, tibers. und hrsg. von Hans Giinther Zekl, Hamburg
1992, 53¢-55¢ (zum Ather).

16 Das aristotelische Sphirenmodell findet im The Man in the Moone dariiber hinaus keinerlei
Beachtung. Auch die topologische Grenzziehung zwischen sub- und supralunarer Sphire
ist nicht korrekt, da die supralunare Sphire bei Aristoteles oberhalb des Mondes und nicht
oberhalb der Erde beginnt. Aristoteles, De Caelo (Anm.9), I'.3, 302a 20-28. Siehe auch
Alberto Jori: Einleitung zu Aristoteles De Caelo, in: Christoph Rapp (Hrsg.): Aristoteles.
Werke in deutscher Ubersetzung, Bd. 12/111, Berlin 2009, 119-332 und Christian Wild-
berg: Art. »Kosmologie, in: Christof Rapp, Klaus Corcilius (Hrsg.): Aristoteles-Handbuch.
Leben - Werk — Wirkung, Stuttgart, Weimar 2011, 84-88 sowie Christian Wildberg: Art.
»Kosmosg, in: ebd., 259-262.

17 So wird die Erdrotation qua Observation bestitigt, nicht aber die Revolution der Erde um
die Sonne, die das zentrale Postulat der kopernikanischen Astronomie darstellt.



334

post-, wenn nicht gar anti-aristotelisch aus.’® Just in Bezug auf die materielle Be-
schaffenheit des Alls werden die Giberdeutlichen Referenzen auf die kopernika-
nische Astronomie jedoch unvermittelt ausgesetzt, um besagter Implementierung
der aristotelischen Athertheorie Raum zu geben."” Dieser hatte im Peri Ourands
(De Caelo) und der Metaphysica ein Atherkonzept formuliert, das weit iiber alle
bis dahin entwickelten Konzepte hinausging und das Materialitat, Kosmologie und
Metaphysik in sich vereinte.?* In materieller Hinsicht zeichnet sich der aristotelische
Ather dabei durch das Paradoxon aus, zwar Substanz zu sein, dennoch aber keine
materiellen Eigenschaften im herkommlichen Sinn zu besitzen. Er ist weder schwer
noch leicht, weder bewegt noch unbewegt, weder geschaffen noch ungeschaffen und
er ist in Quantitit und Qualitdt unverdnderlich und ewig. Als erste Substanz res-
pektive fiinftes Seiendes steht er in uniiberwindbarem Gegensatz zu den vier vor-
hergehenden Elementen. Zwar werden auch sie als Substanzen bezeichnet, die Form
(eidos) und Materie (hyle) vereinigen, und als erste einfache Korper (hapla somata)
ausgewiesen, jedoch ist nur der Ather vollkommen und ewig. Deswegen kann er in
kosmologischer Hinsicht die >materiellec Grundlage des gleichfalls vollkommenen
ersten Korpers des Kosmos bilden, der die Gestirne umschlieft. In der Identitét von
Kosmos und Ather bestimmen dessen Eigenschaften das prinzipielle »Wesen« des
Kosmos, der wie die dtherische Substanz, die ihn durchdringt, vollkommen, un-
geschaffen, unverdnderlich, unvergénglich und einzigartig ist. Gleichzeitig ist dem
ersten Korper des Kosmos durch den unaufthebbaren Gegensatz von erstem und den
vier folgenden Elementen eine radikale ontologische Differenz eingeschrieben, die
ihn topologisch in besagte zwei Regionen teilt: in die sublunare Region unterhalb
und die supralunare Region oberhalb des Mondes. Wihrend der unterhalb liegende
Bereich durch die Eigenschaften der empedokleischen Elemente qualifiziert wird, ist
die oberhalb des Mondes gelegene Region die Region des aithér, der sie als Prinzip
durchdringt und als erste Substanz ausfiillt.

Die aristotelische Kosmologie kennt mit anderen Worten zwei materielle Prinzi-
pien und fiinf sphérisch geordnete Elemente: die erste unveranderliche, inkorrup-
tible, vollkommene und ewige Materialitit des supralunaren Athers, der die ver-
dnderliche, korruptible, imperfekte und vergangliche Materialitdt der sublunaren
empedokleischen Elemente gegeniibersteht, wobei aus der Gegeniiberstellung die-
ser beiden aufeinander bezogenen, nicht aber aufeinander abbildbaren elementa-

18  Siehe hierzu genauer Hania Siebenpfeiffer: Condicio terrestris — Eine frithneuzeitliche An-
thropologie des Humanen (vom All her gedacht), in: Philipp Theisohn (Hrsg.): »Des Sirius
goldne Kiisten...«. Astronomie und Weltraumfiktion, [2017].

19 Am ehesten noch entsprechen der Aufbau des Alls sowie Aspekte seiner materiellen Be-
schaffenheit bei Godwin den Ausfithrungen in Robert Burtons Digression of Ayre in der
3. erweiterten Ausgabe von 1628, vor allem, was die Explikation der Planetenbewegungen
betrifft. Siehe Robert Burton: The anatomy of melancholy: What it is, with all the kinds
causes, symptomes, prognostickes, & severall cures of it [...], the thirde edition, corrected
and augmented by the author, Oxford: Printed [by John Lichfield] for Henry Cripps 1628.
Siehe auch William Poole: The Origins of Francis Godwin’s The Man in the Moone (1638),
in: Philological Quarterly 84 (2005), 189-210.

20 Die folgende Darlegung bezieht sich auf die in Anmerkung 9 gegebenen Verweise auf die
Schriften von Aristoteles und stellt eine Synthese der dort gemachten Aussagen zum aithér
dar.



335

ren Reihen die sphirische Organisation des kosmologischen Raums erwichst. Sie
setzte an ihrem unteren Ende mit der Erde ein und erweitert sich in kugelférmigen
Schichten iiber das Wasser, die Luft und das Feuer bis zum Ather.' Aus dessen Ei-
genschaft, Prinzip des ersten Korper des Kosmos und Qualitétsgeber der obersten
Region zu sein, erwéchst schlief3lich als drittes die metaphysische Dimension, die
dem Ather bei Aristoteles zukommt, indem er ihn mit dem Prinzip des Géttlichen
analogisiert und als Hochstes, Ewiges, Unveranderbares und Vollkommenes apo-
strophiert: »Daher nannten sie [die Menschen], in der Uberzeugung, dass der erste
Kérper etwas anderes sei als Erde, Feuer, Luft und Wasser, den héchsten Ort > Ather«
(aither), indem sie den Namen, den sie ihm beilegten, vom Umstand herleiteten,
dass er ewige Zeit hindurch stets lauft.«*

Der Ather der Neuzeit: Luft oder Leere

Von den drei Bedeutungsdimensionen des aristotelischen Athers aktualisiert God-
win die erste ganz, die zweite in Teilen und die dritte iberhaupt nicht. Der Aus-
schluss insbesondere der metaphysischen Dimension bei gleichzeitiger Beibehaltung
der kosmologischen und materiellen Qualitit des Athers ist - wie Gernot und Hart-
mut Bohme herausgestellt haben — durchaus charakteristisch fiir die Frithe Neuzeit
nicht nur in England, sondern auch auf dem Kontinent,* und die Vorstellung, Ather
sei gleichbedeutend mit einer materiellen kosmischen Substanz, die in nichts mit
den irdischen Elementen vergleichbar den Raum zwischen den Himmelskorpern
ausfiille, tradiert sich in literarischer Hinsicht iiber Godwins The Man in the Moone
zu Cyranos 1657 beziehungsweise 1662 erschienenem Doppelroman Les états et em-
pires de la lune et du soleil bis in die Science-Fiction-Erzdhlungen des spiten 18. Jahr-
hunderts, etwa zu der 1775 erschienenen Weltraumreise Le Philosophe sans Préten-
tion ou "'Homme rare von Louis-Guillaume de LaFolie.?* Jenseits der literarischen

21  Siehe auch Aristoteles: Physik. Vorlesungen tiber die Natur, iibers. von Hans Giinther Zekl,
Hamburg 1995, A.6, 212(b) (= Philosophische Schriften in sechs Banden, Bd. 6).

22 Aristoteles, De Caelo (Anm.9), A.3, 270b 21-24; auch in De anima (410a) spricht Aristo-
teles mehrfach vom gbttlichen Ather. Die Géttlichkeit des aithér als oberster kosmischer
Region beziehungsweise Dimension bietet sich dem Auge in der gleichférmigen, unver-
dnderlichen und ewigen Kreisbewegung der Planeten dar, von der der Ather seinen Namen
bezieht: aithér geht etymologisch auf ait = immer und theei = bewegend zuriick. Siehe
hierzu auch Theokritos Kouremenos: Heavenly stuff. The constitution of the celestial ob-
jects and the theory of homocentric spheres in Aristotle’s cosmology, Stuttgart 2010 sowie
Susan Broadie: Heavenly Bodies and First Causes, in: Georgios Anagnostopoulos (Hrsg.):
A companion to Aristotle, Malden 2009, 230-241.

23 »Der Ather erlebt in der Neuzeit noch einmal eine bedeutende Bliite, aber es kommt ihm
kaum noch metaphysische Bedeutung zu - nur gelegentlich kniipfen sich an dieses Element
metaphysische Spekulationen.« Bohme, Bohme (Anm. 7), 158.

24  Savinien Cyrano de Bergerac: L’autre monde ou les états et empires de la lune / Lautre
monde ou les états et empires du soleil, hrsg. und kommentiert von Madeleine Alcover,
2. Auflage, Paris 2006, 1-344 (= CEuvres completes. Bd. 1) und Louis-Guillaume de LaFolie:
Le Philosophe sans Prétention ou ’'Homme rare. Ouvrage Physique, Chymique, Politique
& Moral. Dédié aux Savans, Paris 1775.



336

Fiktion definierte 1731 Zedlers Grosses vollstindiges Universal-Lexicon den Ather in
einer Weise, die sich wie eine Paraphrase auf Gonsales’ zu diesem Zeitpunkt bereits
iiber hundert Jahre alten »Selbsterfahrungsbericht« liest:

Aether, heisst die subtile Himmels-Lufft, die durch die gantze Welt ausgetheilet ist, und
allen Platz zwischen den grossen und festen Welt-Corpern anfiillet. [...] daher auch die
Welt in die elementarische und aetherische Gegend eingetheilet wird, in deren ersten
die Elemente, in der andern aber die Sterne, Planeten, und andere Phaenomena an-
zutreffen.?

Der Grund fiir die Negation der metaphysischen und Revision der kosmologischen
Dimension bei Godwin wie bei seinen literarischen Nachfolgern liegt in der Domi-
nanz der kopernikanischen Astronomie begriindet, deren durch Johannes Kepler
perfektionierte Postulate mit diesen Funktionen des Athers nicht mehr homoge-
nisiert werden konnten, die zu propagieren und im Modus der literarischen Fiktion
poetisch zu evidenzieren aber erkldrter Anspruch der frithneuzeitlichen Weltraum-
reisen ist. Warum aber streicht Godwin nicht einfach die Referenzen an Aristoteles
aus, indem er entweder eine andere Form kosmischer Materialitéit entwirft oder den
kosmischen Raum leer lisst? Warum behilt er die materielle Dimension des Athers
als unbewegte, reine und vollkommene kosmische Materie bei, obwohl dies bedeu-
tet, Elemente der aristotelischen Kosmologie in sein unverkennbar von Kopernikus
her gedachtes literarisches All zu integrieren?

Die Antwort auf die Frage nach dieser partiellen Wiederkehr des aristotelischen
aithér in den Weltraumreisen der Frithen Neuzeit besitzt eine gattungspoetische und
wissenschaftshistorische Seite, die sie mit der Persistenz des Athers in der physika-
lischen Astronomie des 17. und 18. Jahrhunderts verbindet. Gattungspoetisch ver-
dankt die frithneuzeitliche Science-Fiction ihre generische Eigenstandigkeit der kla-
ren Abkehr vom antiken Narrativ der phantastischen Weltraumreise, das Lukian von
Samosata mit seinen Aléthé diégémata (Verae Historiae) gepragt hatte. An die Stelle
nicht ndher begriindeter, phantastischer Ereignisse aus dem Mund eines zumeist
unglaubwiirdigen Protagonisten trat eine Poetik der Wahrheitsdhnlichkeit, die ihre
Erzdhlerfigur stets unmissverstdandlich in der frithneuzeitlichen Naturphilosophie
verankerte, deren Erzdhlposition autoptisch absicherte und den erzihlten Ereignisse
homolog zur Wissenschaftsrhetorik der nova scientia tiber den Einsatz rhetorischer
Figuren der Evidenz, allen voran energeia, enargeia und hypotyposis, Glaubwiirdig-
keit und Plausibilitdt gab.? Erzahlt werden konnte jedoch nur etwas, dass sich in
diesem Sinne wahrheitsdhnlich gestalten und poetisch evidenzieren lief3. Eine vollig
unbekannte, fiktive, kosmische Substanz an die Stelle des aristotelischen Athers zu
setzen, die auf unerkldrliche Weise die Region oberhalb der Erdatmosphire ausfiil-
len sollte, war mit einem solchen Erzéhlprogramm nicht zu vereinbaren; wenn iiber-
haupt, dann musste es sich um etwas handeln, das vertraut und an etablierte Vor-
stellung anschliebar war. Die privilegierte Materialitit des aristotelischen Athers
war in dieser Hinsicht ein guter Kandidat, die Sphéire des komischen Raums mit

25  Art. »Aetherq, in: Zedlers Grosses vollstdndiges Universal-Lexicon, Bd. 1 (1731), 701.
26 Siehe Siebenpfeiffer, Science-Fiction (Anm. 2), 311-314.



337

etwas anzufiillen, das zwar der irdischen Atmosphire vergleichbar, nicht aber mit ihr
identisch war. Denn der literarische, von seinen metaphysischen Implikationen be-
freite, aristotelische Ather konnte ohne gréfiere konzeptuelle Schwierigkeit als eine
Atmosphire begriffen werden, die sich wie ein unsichtbarer, aber wirkmachtiger
Dunst, dem sie ihren Name verdankt, als Hiille um die Himmelskorper legt und
diese soweit entgrenzt, bis ihre Athersphiren sich beriihren.

Die itherische Schliefung des Raums oberhalb der Erdatmosphére bewahrte
Godwin zudem vor der alternativen Option, den kosmischen Raum leer zu lassen.
Ebenso wenig wie eine neue kosmische Materialitdt zu erfinden, konnte Godwin
den kosmischen Raum als Vakuum erzihlen; hiergegen sprachen vor allem gravie-
rende wissenschaftshistorische Griinde, die an das auf Plausibilitdt und Wahrheits-
dhnlichkeit ausgerichtete Erzdhlprogramm der frithneuzeitlichen Science-Fiction
anschlieffen. Ein mit Ausnahme der klarumgrenzten Materie der Himmelskorper
anderweitig leeres All war im Kontext der frithneuzeitlichen Naturphilosophie
gleichbedeutend mit der Anerkennung eines kosmischen Vakuums, dessen Existenz
die platonische ebenso wie die aristotelische Astronomie kategorisch verneinten.””
Die Annahme eines leeren Raums war entsprechend eines der umstrittensten Pos-
tulate der nova scientia, zu dessen Bestatigung sich im 17. Jahrhundert aufgrund
der unabsehbaren physikalischen und metaphysischen Implikationen nicht einmal
erkldrte Beflirworter der neuen Astronomie wie René Descartes entschlief3en konn-
ten.?® Selbst im Kontext einer literarischen Fiktion hitte die Anerkennung der in
den 1620er Jahren noch sehr vagen Hypothese iiber >le vuide dans le vuide« wenigs-
tens bedeutet, die iiber den Ather gewihrleisteten physikalischen, materiellen und
kosmologischen Qualititen, insbesondere die der Bewegungsiibertragung zwischen
den Planeten anders und neu begriinden zu miissen.

Der Erzahlerprotagonist im The Man in the Moone stand somit vor der Ent-
scheidung seinen Eintritt in das All dazu zu nutzen, entweder eine neue Himmels-
physik zu begriinden, die das gesamte astronomische und physikalische Wissen

27  Stephan Hartmann: Art. »Vacuumg, in: Joachim Ritter, Karlfried Griinder, Gottfried Ga-
briel (Hrsg.): Historisches Worterbuch der Philosophie, Basel, Stuttgart 2001, Bd. 11: U-V,
527.

28 Siehe zu den antiken Herkiinften der frithneuzeitlichen Debatte um das Vakuum Grant
(Anm. 12), 103-115 sowie zur Debatte im 17. Jahrhundert ebd., 182-220. Vakuumbeweis
und Luftdruckexperimente hingen unmittelbar zusammen, weswegen die wichtigsten Pro-
tagonisten der frithneuzeitlichen Vakuumthese diejenigen waren, die die Experimental-
nachweis des Luftdrucks arbeiteten, insbesondere Evangelista Torricelli, Blaise Pascal, René
Descartes und Otto von Guericke. Siehe hierzu exemplarisch Fritz Krafft: Die Suche nach
dem, was die Welt zusammenhilt. Zu den Hintergriinden und Zielen der Versuche Otto
von Guerickes, in: Friederike Boockmann, Hella Kothmann, Daniel A. Di Liscia (Hrsg.):
Miscellanea Kepleriana. Augsburg 2005, 285-308 sowie Wilhelm Schmidt-Biggemann:
Blaise Pascal, Miinchen 1999. Eine bissige Satire auf den Streit um das Vakuum publizierte
der franzosische Jesuit und Historiker Gabriel Daniel 1689 unter dem Titel A Voyage to the
World of Cartesius. Wie alle guten Satiren kennt sich ihr Verfasser in seiner Materie aus und
liefert so unter der Hand eine nicht nur fiir die damalige Zeit unterhaltsame Einfithrung
in den Streit um das Nichts. Siehe Gabriel Daniel: A Voyage to the World of Cartesius, in:
Roger Ariew (Hrsg.): Descartes in Seventeenth-Century England, Bd. 8, Faksimiledruck
der Erstausgabe London 1692, Bristol 2002, vor allem 181-192.



338

seiner Zeit hatte hinter sich lassen miissen, oder einige ausgewéhlte Qualitdten des
aristotelischen Athers beizubehalten, wenn auch um den Preis einer gewissen as-
tronomischen Irritation. Die Tatsache, dass das Denkgebdude der aristotelischen
Kosmologie in den 1620er Jahren zumal in England bereits erkennbar geschleift
worden war und nur noch als Ruine in der Wissenschaftslandschaft des 17.Jahr-
hunderts stand, mag mit ein Grund dafiir gewesen sein, dass Godwin sich dazu ent-
schloss dem kosmischen Ather eine literarische Wiederauferstehung zu gewihren.
Dass er sich hierbei in bester wissenschaftshistorischer Gesellschaft befand, zeigt die
anhaltende Prisenz des Athers in der astronomischen Physik und Mechanik: An-
gefangen bei René Descartes, der in den Principia Philosophiae von 1644 und in Le
Monde von 1677 die Rotation der Himmelskorper mit der dynamis des von Aristote-
les abstammenden Athers begriindet, dessen materielle Kontinuitit die Ubertragung
der Bewegungsenergie im kosmischen Raum in Gestalt von Wirbeln sicherstelle,*
iiber Issac Newton, der in der Philosophiae Naturalis Principia Mathematica 1687 die
cartesianische Theorie des Athers als bewegter kosmischer Urmaterie zwar wider-
legt, die Existenz eines Athers als ein aus minutidsen elastischen Partikeln bestehen-
des, feinstoftliches Medium der mechanischen Kraftiibertragung zwischen Koérpern
dabei aber beibehielt,* bis ins friithe 20. Jahrhundert zu Albert Einstein, der noch in
den 1920er Jahren in mehreren Aufsitzen und Reden die Bedeutung des Athers fiir
die allgemeine und die spezielle Relativitatstheorie dargelegt hatte.?!

Hania Siebenpfeiffer (Greifswald)

29 René Descartes: Die Prinzipien der Philosophie. Lateinisch — Deutsch, hrsg. und tibersetzt
von Christian Wohlers, Hamburg 2005 sowie ders.: Die Welt. Abhandlung tiber das Licht.
Der Mensch. Franzosisch-Deutsch, hrsg. und tibersetzt von Christian Wohlers, Hamburg
2015, u.a. 25-27.

30 Zur Auseinandersetzung Newtons mit Descartes’ Atherkonzept siehe Simone de Angelis:
Von Newton zu Haller. Studien zum Naturbegriff zwischen Empirismus und deduktiver
Methode in der Schweizer Frithaufklarung, Tiibingen 2003, 143-155.

31  So beispielsweise 1920 in Ather und Relativitiitstheorie (Rede gehalten am 5. Mai 1920 an
der Reichsuniversitit zu Leiden, Berlin 1920). Siehe hierzu auch Wilfried Schroder: Uber
den Ather in der Physik, Bremen 2001 und aus kulturwissenschaftlicher Perspektive Tris-
tan Thielmann: Die Wiederkehr des Raummediums Ather, in: Albert Kiimmel-Schnur,
Jens Schréter (Hrsg.): Ather. Ein Medium der Moderne, Bielefeld 2008, 75-98.



339

27 Donner: Nachhallzeit — (post-)souverdne
Temporalitat bei Malherbe

Seit Aristoteles ist der Donner ein prominentes Beispiel, um die Suche nach kausa-
len Zusammenhéngen zu veranschaulichen. Das heif3t aber, dass es nicht um den
Donner selbst geht, sondern um ihn als eine Folgeerscheinung, oder besser: als ein
Folge-Gerausch. In der Metaphysik fithrt Aristoteles das Beispiel des Donners an,
wenn es darum geht das, was in der lateinischen Tradition causa efficiens heiflen
wird, von der causa finalis abzuheben. Der Donner kommt hier also ins Spiel, um
grundsitzliche Kategorien der Kausalitét zu etablieren und unterscheiden zu lernen.
Wihrend man das spezifische »Sosein« eines Hauses mit Blick auf seinen »Zweck«
erkldren kann - es wurde erbaut, um darin zu wohnen -, wird das »Sosein« des
Donners mit Blick auf »das erste Bewegende« verstiandlich.' So formuliert Aristo-
teles die Frage, »weshalb donnert es?«, wie folgt, um: »weshalb entsteht ein Schall
in den Wolken?«.? Eine pragnante Antwort darauf gibt seine Zweite Analytik: Dass
das Feuer in den Wolken aufhért, das sei das aition — der Grund, die Ursache -
des Donners.? Seine wichtigste Rolle in der Wissensgeschichte spielt der Donner
demnach als Beispiel eines Gerdusches (und streng genommen keines Phdnomens)
der Atmosphire (im engeren Sinne), das durch eine strukturelle Nachtréiglichkeit
gekennzeichnet ist. Damit wird er aber auf eine gleich doppelte Weise marginali-
siert: erstens kommt er immer nur in Abhdngigkeit von etwas Anderem in Betracht
und zweitens immer nur als Beispiel einer solchen Abhédngigkeit. Aufgrund dieser
doppelten Marginalisierung ist es auch nicht besonders ertragreich, den Donner im
klassischen Sinne wissensgeschichtlich zu erortern.

Da der Donner weit weniger als der Blitz von Interesse ist,* spielt er wissens-
geschichtlich kaum noch eine Rolle, sobald der Blitz — wie das in der zweiten Halfte
des 18. Jahrhunderts geschieht - als elektrisches Phanomen erklart ist und als weit-
gehend beherrschbar gilt.> Zeitgleich aber — und das ist eine bedeutende Entwick-
lung - kann sich der Donner aus seiner Nachtraglichkeit befreien; womit fiir ihn eine

Aristoteles: Metaphysik, 2 Bde., tibers. von Hermann Bonitz, Hamburg 1991, Bd. 2, 1041a.

Ebd.

3 So in Aristoteles: Posterior Analytics, tibers. von Hugh Treddenick, Cambridge, London
1960, 93b. Eine detaillierte Darstellung findet sich in Aristoteles: Meteorologica, tibers.
von H.D. P. Lee, Cambridge, London 1952, 369a-370a. Freilich denkt Aristoteles noch an
keine Kausalitdt im modernen Sinne, wenn auch die hier exemplifizierte causa efficiens vor
allem bei Descartes zur leitenden Form der Ursichlichkeit wird. Vgl. dazu die erhellenden
Ausfithrungen in Martin Heidegger: Die Frage nach der Technik, in: ders.: Vortrdge und
Aufsitze, hrsg. von Friedrich-Wilhelm v. Herrmann, Frankfurt a. M. 2000, 5-36, hier: 9-12
und 24.

4 Dasist noch bei Friedrich Kittler zu greifen, der den Donner (vor allem bei den Griechen)
als die Serialisierung eines ansonsten unzuginglichen blitzhaft momentanen Ereignisses
versteht. Vgl. Friedrich Kittler: Blitz und Serie - Ereignis und Donner, in: Nikolaus Miiller-
Scholl (Hrsg.): Ereignis. Eine fundamentale Kategorie der Zeiterfahrung, Bielefeld 2003,
145-158, hier: 146. - Vgl. auch den Art. »Blitz« in diesem Band.

5 Vgl hierzu die abschlieflenden Zeilen von Aby M. Warburg: Schlangenritual. Ein Reisebe-

richt, mit einem Nachwort von Ulrich Raulff, Berlin 1988, 58 f.

N —



340

merkwiirdige Form des Eigenlebens beginnt, das sich namentlich in der Lyrik nach-
weisen lasst. Ein besonders markantes Beispiel dieser Eigenstandigkeit stellen die
Oden Klopstocks dar. Denn mit ihrer berithmten Darstellung eines vollen Gewitters
mitsamt Regen, Blitz und Donner ist die Friihlingsfeyer untypisch fiir Klopstocks
Lyrik, in welcher der Donner im Gegenteil zumeist ohne Blitz und Niederschlag
auftritt. Wo also die Friihlingsfeyer als eine Art Leidener Flasche verstanden werden
kann, die elektrisierende Affekte kondensiert, um sie an ihre Zuhérerinnen und
Zuhorer (wie auch an ihre Leserinnen und Leser) abzufiihren, da sucht sich Klop-
stocks Odik fiir gewohnlich bei den akustischen Effekten des Donners zu bedienen,
um ihre eigene (teilweise sekundar-imaginire) Klangqualitit und Wirkungsweise
zu charakterisieren. So fragt sich die Ode Die Welten, »Welcher Donner giebt mir
Stimme?«.® Und im folgenden Meeressturm geht es einzig um das Rauschen des
Ozeans, das »Donnernder« sein soll als die »Sturmwolcken, die vom Olymp her
drohen.” Als akustisches Phdnomen fordert der Weltensturm dann sogar zu einer
Uberbietung durch die Lautstirke der lyrischen Stimme heraus: Die Ode Die Zu-
kunft ibertont das anfangliche »Donnern« des atmosphirisch-kosmischen »Halls«
durch einen immer »lauter«, »lauter«, »lauter« (das Wort fillt in kiirzester Folge drei
Mal) werdenden Gesang, der schliefilich in der antiklimaktischen amplificatio eines
»Lispel[s]« kulminiert.®

Bei Klopstock treten der Donner und das Donnern also gemeinhin isoliert auf
und werden zur amplification einer Dichtung, die rezeptive Donnereffekte im wahrs-
ten Sinne des Wortes hervorrufen will. Seine Oden entstehen sicher nicht zufillig zu
just der Zeit, in der Benjamin Franklins Blitzableiter europaweit Furore zu machen
beginnt. Bei dem italienischen Odendichter Vittorio Alfieri finden der Blitzableiter
und sein Erfinder ihren Weg in die Lyrik, wo sie in einen ausdriicklich politischen
Kontext gestellt werden.’ Die Verbindung zur Politik ist ebenfalls zeittypisch, war
es doch spitestens seit der Amerikanischen Revolution weit verbreitet, einen Zu-
sammenhang zwischen dem Blitzableiter und einer Aufklarung zu konstatieren, die
die politisch-theologischen arcana Alteuropas entzaubert.” Die Moglichkeit, den
Blitz abzuleiten, fihrt (zumindest der aufklarerischen Erfolgsgeschichte zufolge)
mit gleichsam zwingender — und also kausaler - Notwendigkeit zur Moglichkeit,
die absolute Macht des Konigs ab- und auf andere iiberzuleiten."! Motiviert wird die

6  Friedrich Gottlieb Klopstock: Die Welten [1764], in: ders.: Werke und Briefe. Historisch-
kritische Ausgabe, hrsg. von Horst Gronemeyer u.a., Berlin, New York 1974ff,, Bd.L1,
218-220, hier: V. 7.

7  Ebd., V.22.

8  Friedrich Gottlieb Klopstock: Die Zukunft [1798], in: ders.: Werke und Briefe (Anm. 6),
Bd. 1.1, 237-239, hier: V. 4-25.

9  Vittorio Alfieri: L’America libera, in: ders.: Opere, hrsg. von Pietro Cazzani, Asti 1966,
Bd. 2, 75-100, hier: 91.

10  Dafiir steht vor allem der berithmte, Turgot attribuierte, Ausspruch iiber Franklin: »Eripuit
caelo fulmen sceptrumque tyrannis« — »Er entriss dem Himmel den Blitz und den Ty-
rannen das Szepter«.

11 Kittler erzihlt eine weitaus diisterere (an der Kanone orientierte) Geschichte der Beherr-
schung des Blitzes in der Neuzeit. Vgl. Kittler (Anm. 4), 147-149 und 155. Am Anfang
der neuzeitlichen Geschichte steht im Ubrigen auch hier die Ode, diesmal diejenige von
Konrad Celtis, vgl. dazu die Fufinote 11, ebd., 147 f.



341

Analogsetzung von Blitz und Politik durch eine lange und gewichtige Tradition, die
die Macht (des hochsten) Gottes mit der Macht des Monarchen im Bunde sah. So
tritt Augustus schon in Horaz’ Ode IIL.5 als weltlicher Arm Jupiters, des Herrn von
Blitz und Donner auf."

Die Annahme einer historischen Kausalitdt ermdoglicht es nun aber dem Donner
aus der natiirlichen Kausalitit herauszutreten, in der er seit dem Beginn des alt-
europdischen Projekts der Wissenschaft (bzw. der epistémé) eingebunden war. Doch
folgt daraus weder — wie man meinen konnte - eine schlichte Entpolitisierung noch
eine einfache Asthetisierung des Gerdusches Donner. Vielmehr tritt mit der Befrei-
ung aus natiirlichen und politischen Kausalititen eine Moglichkeit des Donners her-
vor, die bereits in der hofischen Gesellschaft der frithen Neuzeit angelegt war und
die sich nun als eine solche behaupten kann. Mit anderen Worten hallt im Donner
etwas in die postsouverdne dasthetische Eigenzeit autonomer Lyrik nach, das sich
von einer souverdnitétspolitischen Vorgeschichte herschreibt.”” Denn eine besondere
Brisanz eignet Blitz und Donner gerade in der frithen Neuzeit, als Souverénitit und
Staatsrdson verstirkt im Ausgang vom Staatsstreich konzipiert werden. Der wichtige
franzosische Theoretiker Nicolas Naudé greift auf das Bild des Blitzes zuriick, um die
Plotzlichkeit zu signalisieren, mit der sich die Macht des Souverédns im Staatsstreich
offenbart: »on voit plutdét tomber le tonnerre qu'on ne I’a entendu gronder dans les
nuées«: »man sieht den Blitzschlag eher fallen, als man ihn in den Wolken grollen
gehort hat.«!

Um die souverdnititspolitische Vorgeschichte und ihren wissensgeschichtlichen
Kontext soll es im Folgenden gehen. Im Zentrum meines Beitrags steht daher die
Lektiire einer offiziellen Hofode aus der Feder Francois de Malherbes, in der die
Nachtraglichkeit des Donners gegeniiber dem mit der souveranen Macht des Konigs
assoziierten Blitz zu einer grundstiirzenden Herausforderung fiir ebendiese souve-
rane Macht wird."® Auf dem dramaturgischen Hoéhepunkt dieser Ode kommt es zu

12 Vgl. hierzu Horaz: Ode II1.5, in: ders.: Sdimtliche Werke, iibers. von Hans Farber u. a., Miin-
chen 1993, 120-123, hier V. 1-3.

13 Den Begriff der dsthetischen Eigenzeit entlehne ich dem DFG-Schwerpunktprogramm
1688. Grundsitzliches dazu findet sich etwa in Michael Gamper, Helmut Hithn (Hrsg.):
Zeit der Darstellung. Asthetische Eigenzeiten in Kunst, Literatur und Wissenschaft, Han-
nover 2014.

14 Gabriel Naudé: Sciences des princes, ou considerations politiques sur les coups d’état
[1639], Paris 1752, Bd. 1, 141 f. Zu Naudé und dem Staatsstreich siche auch Michel Fou-
cault: Sicherheit, Territorium, Bevolkerung. Geschichte der Gouvernementalitit I, iibers.
von Claudia Brede-Konersmann, Jiirgen Schroder, hrsg. von Michel Sennelart, Frankfurt
a. M. 2006, 377-385.

15 Damit wird die strukturelle Vorgingigkeit von Malherbes Dichtung gegeniiber der politi-
schen Ordnung seiner Zeit, die Francis Ponge nachdriicklich herausstellt, zu einer Heraus-
forderung dieser politischen Ordnung: Francis Ponge: Malherbarium, iibers. und hrsg. von
Leopold Federmair, Klagenfurt, Wien 2004, 44: »Im Gegensatz dazu scheint es mir offen-
sichtlich zu sein, daf§ die Ordnung in der Literatur, das heif3t in den Worten (mithin in den
Ideen) gewohnlich die Ordnung in den Institutionen vorwegnimmt. Das Verdienst Hein-
richs IV,, das Verdienst Marias von Medici liegt darin, diesen Mann sogleich - iibrigens in
geringerem Mafle, als er es verdiente, nicht so weitgehend, wie er es aus eigener Kraft getan
hatte — zum Minister zu machen und ihn auf eine Stufe mit Sully oder Du Vaire zu stellen.«



342

einer bemerkenswerten metonymischen und synisthetischen Verschiebung, die den
Blick eines gottergleichen Gesichts nicht als Blitz, sondern als Donner figuriert:

Son front avait une audace
Telle que Mars en la Thrace;
Et les éclairs de ses yeux
Etaient comme d’un tonnerre,
Qui gronde contre la terre®

(Seine Stirn zeigte eine Kiihnheit, wie sie Mars in Thrakien hatte; und das Blitzen seiner
Augen war wie von einem Donner, der gegen die Erde grollt.)

Diese strukturelle Verschiebung, ja Umkehrung von Blitz und Donner fordert bei
Malherbe (und zwar immer wieder) einen neuen Blitz. Bevor ich jedoch zu der wis-
sensgeschichtlichen Kontextualisierung von Malherbes Verkehrung kommen kann,
sollte ich kurz einige Worte {iber den Zusammenhang von Lyrik und Politik, wie er
sich in der Ode artikuliert, vorausschicken.

Naturgesetz und Odenlizenz

Schon beim romischen Odendichter Horaz ist eine zentrale Strukturanalogie zwi-
schen Literatur und Politik angelegt, die in der politischen Lyrik der Neuzeit virulent
wird. Einerseits stellt sich Horaz dem aus dem Biirgerkrieg siegreich hervorgehenden
Augustus gleich, wenn er sich als einen »princeps« bezeichnet.”” Andererseits jedoch
warnt er davor, sich mit dem Odendichter Pindar messen zu wollen, weil die me-
trischen Lizenzen, die sich dessen Siegeslieder erlauben, alle Gesetze suspendierten.
Die hier gewihlte Formulierung »lege solut[us]«'® lehnt sich an die legibus solutio
des romischen Rechts an, die {iber den spitantiken Grundsatz »Princeps legibus
solutus« — insbesondere bei Jean Bodin - zur Begriindung der ausschlieflichen Ge-
setzgebungsgewalt des Souveréns fithren wird."

Bodin ist hier nicht zuletzt deshalb von Interesse, weil man mit ihm den Bogen
von der politischen Theorie zur Wissensgeschichte des Donners im frithneuzeitli-
chen Frankreich schlagen kann. Er ist nimlich nicht nur der wohl wichtigste fran-
z6sische Theoretiker der Souverénitit, sondern versteht sich auch als Naturwissen-
schaftler, der jedoch die kausale Folge von Blitz und Donner gerade in Frage stellt.
Der pri-politische Raum von Naturgesetzen ist, wie Bodin im Ausgang von diesem

16 Frangois de Malherbe: Ode au feu roi sur 'heureux succés du voyage de Sedan, in: ders.:
(Euvres, hrsg. von Antoine Adam, Paris 1971, 55-61, hier: V. 55-59. Im Folgenden werden
Zitate aus der Sedan-Ode unter Angabe der Verse direkt im Text nachgewiesen.

17 Horaz, Ode I11.30, in: ders.: Simtliche Werke, (Anm. 12) 170 f,, hier: V. 13.

18 Horaz, Ode IV.2, in: ders.: Samtliche Werke (Anm. 12), 174-179, hier: V. 12.

19  Fir die »puissance absolué« vgl. Jean Bodin: Les six livres de la République, avec L’apo-
logie de René Herpin, Aalen 1977 (Neudruck der Pariser Ausgabe von 1583), 122. In der
lateinischen Fassung wird diese Macht als »summa in ciues ac subditos legibusque soluta
potestas« iibersetzt, Jean Bodin: De Republica libri sex, Paris 1586, 78.



343

Beispiel erweisen will, nicht etwa von nachvollziehbaren naturwissenschaftlichen
Kausalititen bestimmt, sondern wird von intransparenten, dimonischen Machten
regiert, mit denen der Souverdn umgehen lernen muss.

Fiir diese Zusammenhinge ist es zundchst jedoch wichtig zu sehen, dass Horaz
die schon vor ihm bedeutende politische Rolle der Ode um eine formale Dimension
erweitert. Bereits Pindars selbstbewusstem dichterischen Anspruch zufolge verleiht
das Siegeslied den Ereignissen, die sonst dem Vergessen anheimfallen wiirden, ein
memorables Profil, und zwar indem es diese Ereignisse in den mythisch-histori-
schen Kontext einer Polis einbindet. Damit erfiillt die Ode schon hier eine eminent
soziopolitische Funktion. In ihrer Feier von Sieg und Sieger ratifiziert sie gleichsam
die Machtverhiltnisse im Gemeinwesen. Horaz nun verlegt die Eigenleistung der
Dichtung in ihre autonome Formgebung selbst. Sprachlich unterstiitzt wird dies
dadurch, dass das griechische Wort fiir Gesetz — nomos — auch ein Wort fiir den
Gesang und fiir die lyrische Strophe ist.*® Um die Gesetzesordnung der Polis feiern
zu konnen, iiberschreiten Pindars Gedichte als lege soluti Horaz zufolge eine jede
politische und lyrische Gesetzgebung.

Thre volle politische Brisanz entfalten solche Formiiberlegungen in dem Moment,
in dem die absolute Gesetzgebungsgewalt des Souverans im Rekurs auf die legibus
solutio konzipiert wird. Fortan kann sich der Dichter als Konkurrent des Souverans
hochstpersonlich gerieren. Ronsards Quatre premiers livres des Odes (1550) - die
erste substanzielle Odensammlung in einer neuzeitlichen Volkssprache - erkldren
den in ihnen gefeierten Henri II. zum grofiten Konig, weil er eigenmachtig Gesetze
zu geben vermag. Uber ihm thront aber noch das Gesetz, das Ronsards Oden selbst
geben: das »Wunder« - »merveille« — dieses Monarchen »gehorcht nur meinem
Gesetz«, heifdt es dort: »n’obeyst qu’a ma loi.«*' Der Anspruch Pindars, den Siegen
seiner Helden tiberhaupt erst Sinn und Bestidndigkeit verleihen zu konnen, wird hier
also in eine singuldre Gesetzgebungsbefugnis iibersetzt, deren Ordnungsstiftung die
Legislation des Souverins grundiert.

Bezeichnenderweise wird Pindar bei Jean Bodin, einem franzdsischen Staats-
theoriker des 16. Jahrhunderts, der als Vordenker moderner Souverénitit und Weg-
bereiter des Absolutismus gleichermaflen gilt, in einem vergleichbaren Kontext er-
wiahnt. In den Six livres de la République (von 1576) untersucht er u. a. die »vrayes
marques d’'un grand Roy«: die »wahren Zeichen« oder - etymologisierend - »die
wahren Markierungen eines groflen Konigs«.”? Um grof zu sein, ist es fiir Bodins
Monarchen gleichgiiltig, wie er zur Macht gekommen ist: sei es durch Erbe oder
Wahl, sei es durch Usurpation oder Gewalt. Ausschlaggebend ist allein, dass er sich,
zur Macht gekommen, den sogenannten »loix de nature« gegeniiber fiigsam erweist;
damit sind vorpolitisch-moralische Gesetze gemeint, die religios abgesichert sind,

20 Vgl etwa Aristoteles: Problems, iibers. von Robert Mayhew, Cambridge, London 2011,
919b-920a.

21  Pierre de Ronsard: A Luy-Mesme (urspriinglich: Ode au Roy), in: ders.: (Buvres complétes,
hrsg. von Jean Céard, Daniel Ménager, Michel Simonin, Paris 1993, Bd. 1, 604-606, hier: V.
27f. Vgl. zu diesen Fragen auch Michael Auer: Métre — Maitre. Gesetzgebung und Selbst-
ermichtigung in der Ode der frithen Neuzeit, in: Romanistische Zeitschrift fiir Literatur-
geschichte 41 (2017), 265-281.

22 Bodin, Les six livres de la République (Anm. 19), 280.



344

weshalb sie zuweilen auch »loix de Dieu & de nature« heiflen.”? (Um Gesetze in
einem naturwissenschaftlichen Sinne handelt es sich hier jedoch nicht, wie spater
noch deutlicher werden wird.) Allein durch die Fiigsamkeit dieser Gesetzlichkeit ge-
gentiber wird der Konig auch zum Souveran - und das heif3t fiir Bodin immer: zum
erfolgreichen Souverin. Erfolglose Souverdnitit wire eine contradictio in adiecto.

Im Versuch das Verhiltnis von pra-politischer Naturgesetzlichkeit und souve-
raner Gesetzgebung zu artikulieren greift Bodin auf Pindars berithmtes Nomos
basileus-Fragment zuriick: »Wa nun das Konigreich dermassen bestelt / die Under-
thanen zwar dem Konig / der Konig aber den Gesetzen der Natur gehorsam were /
so wiirde das Gesatz uff beyden seitten Meister / od’ wie Pindarus spricht / Kénigin
sein«.?* Fiir Bodin selbst ist das Zitat natiirlich v6llig unproblematisch. Wenn man
diese Stelle aber mit der Ode Ronsards zusammenliest, dann deutet sich an, welche
politische Sprengkraft sich hier verbirgt. Denn die Ode positioniert sich in ihrer
Selbstgesetzgebung — und zwar thematisch wie formal — an der Systemstelle von
Bodins »loix de nature«. Damit ist mithin auch die Stelle bezeichnet, an der Mal-
herbes Donner und dessen Didmonie entfesselt wird.

Dieses politisch explosive Potential wird im 17. Jahrhundert - vor allem in Frank-
reich - akut wahrgenommen. Und zwar in dem historischen Augenblick, in dem
der Bourbone Heinrich IV. den konfessionellen Biirgerkrieg befrieden kann und
den Weg fiir die Politik seines Enkels Ludwigs XIV. ebnet. Zu dieser Zeit bildet sich
hier die Tradition einer staatstragenden Ode heraus, die programmatisch auf pin-
darische Freiheiten und ronsardsche Anspriiche verzichtet und in solchem Verzicht
eine Age classique der franzdsischen Lyrik begriindet haben soll. Gebunden ist das
an den Namen von Francois de Malherbe, dem Hofdichter Heinrichs I'V., der Pindar
ganz entschieden als »galimatias« abgelehnt haben soll.>* Folglich versucht die so-
genannte >Doctrine de Malherbe« poetische Lizenzen konsequent nicht nur in der
Metrik, sondern auch im Satzbau sowie im Gebrauch von Tropen und Figuren zu
untersagen.

Solche Mafinahmen gegen die Freiheiten sprachlicher Fiigung haben auch und
gerade politische Griinde: Es soll gar nicht erst der Eindruck erweckt werden, dass
Dichtung mit der absoluten Gewalt des Souverdns in Rivalitdt treten wollte. So wird
»licence« in den Oden Malherbes immer wieder mit der Rebellion gegen die souve-

23 Ebd, 150.

24 Jean Bodin: Respublica, in sechs Biichern verfasst, hrsg. von Johann Oswaldt, Mompelgart
1592, 199. Der Grund dafiir, dass das Gesetz hier als Konigin und nicht etwa als Konig
bezeichnet wird, ist das franzésische Original, wo >loi« weiblich ist, siehe Bodin, Les six
livres de la République (Anm. 19), 280: »Si donc les subiects obéissent aux loix du Roy, &
le Roy aux loix de nature, la loy d’vne part & d’autre sera maistresse, ou bien, comme dit
Pindare, Roine.«

25 Dieses wirkmachtige Wort geht auf die Memoiren des Malherbe-Schiilers Racan zurtick.
Dort heif3t es iiber Malherbe: »Il n’estimoit point du tout les Grecs, et particuliérement il
s’estoit declaré ennemi du galimatias de Pindare« [»Er schitzte die Griechen tiberhaupt
nicht und vor allem war er ein erklirter Feind des Galimathias von Pindar«], Honorat de
Bueil de Racan: Mémoires pour la vie de Malherbe, in: Francois de Malherbe, (Euvres, hrsg.
von M. L. Lalanne, Paris 1862, Bd. 1, LXI-LXXXVIII, hier: LXX.



345

rdnen »lois« assoziiert und kritisiert.”® Was bei Ronsard als odische Gesetzgebung
firmiert, wird bei Malherbe - in einer spannungsvollen Parallele zu Bodins Anset-
zung von Naturgesetzen — naturalisiert. In Begriffen der epideiktischen Rhetorik
formuliert, versucht Malherbe die von der Dichtung geleistete amplificatio konigli-
cher Macht und koniglichen Glanzes zu kaschieren, indem er sich einer Metaphorik
natiirlichen Wachstums bedient. Auch enthalten Malherbes Oden auf die franzosi-
schen Konige und Koniginnen im markierten Gegensatz zu Ronsard (oder auch zu
Pindar) kaum poetologische Partien.

Dass die Ode an die Systemstelle der »loix de nature« riickt, ist wichtig fiir eine ge-
wichtige und aus mehreren Griinden hochinteressante Ausnahme von dieser Regel:
Malherbes Ode au feu roi sur I’heureux succés du voyage de Sedan. Erstens schliefit
dieses Gedicht mit drei poetologischen Strophen, in denen die Naturalisierung der
Sprache in die Rhetorik kippt. Zweitens bringen diese drei Strophen die kunstvoll
austarierte Form der staatstragenden Ode aus dem Gleichgewicht. Drittens wird hier
die von Horaz behauptete legibus solutio Pindars mit der von Bodin aufgeworfenen
Frage nach den »vraies marques d’un grand Roy« ganz ausdriicklich zusammen-
gefiihrt. Viertens werden diese drei Aspekte im Gerdusch eines Donners verhandelt,
der sich tendenziell von dem ihn (natiirlich) hervorrufenden und (politisch) regie-
renden Blitz 16st. Aufgrund dieser vier miteinander zusammenhéngenden Aspekte
bildet Malherbes Sedan-Ode einen Schliisseltext fiir die Semiotik der politischen
Lyrik.

Die Damonie des Donners

Freilich spielen auch Blitz und Donner nicht erst bei Malherbe eine wichtige Rolle.
Erneut kann man dafiir auf die Dichtung und Dichtungstheorie Horazens verwei-
sen. In der Ars poetica etwa wird die Forderung aufgestellt, dass der Dichter keinen
Rauch aus dem Blitz, sondern im Gegenteil aus dem Rauch ein Licht hervorgehen
lassen soll: »non fumum ex fulgore, sed ex fumo dare lucem«.?” Wiederum wird
der Blitz (lat.: fulgor) also im Zusammenhang einer zeitlichen Abfolge thematisiert:
Der »lucidus ordo« eines dichterischen Werkes verlangt daher nicht nur einen in
sich stimmigen Aufbau, sondern auch die Generierung von Klarheit aus Unklarheit,
nicht andersherum.? Der Blitz wird mit anderen Worten insofern abgelehnt, als er
kein bleibendes Licht verbreitet.

Damit kann der Donner auch schon bei Horaz in einer hochst auffilligen Eigen-
standigkeit auftreten, wie sich in der Ode 1.34 zeigt, die einen Donner aus heiterem

26 So in der Sedan-Ode, mit der ich mich gleich ndher beschiftigen werde, aber auch in der
Ode auf den Herzog von Bellegarde: vgl. Frangois de Malherbe: Ode A Monseigneur le
Duc de Bellegarde, Grand écuyer de France, in: ders.: (Euvres (Anm. 16), 65-72, hier: V.
171-200; oder in der Ode auf die Koniginwitwe Heinrichs, die die Regierungsgeschifte fiir
den minderjihrigen Kénig Ludwig XIIL fiihrt: siehe Frangois de Malherbe: A la Reine sur
les heureux succes de sa régence, in: ders.: (Euvres (Anm. 16), 112-116, hier: V. 25 und 107.

27 Horaz: De arte poetica, in: ders.: Sdmtliche Werke (Anm. 12), 538-575, hier: V. 143. Vgl.
auch die Erwahnung des »triste bidental« am Ende des Textes (V. 471).

28 Zu diesem »lucidus ordo« vgl. ebd., V. 1-44.



346

Himmel zum Anlass hat. Die lyrische Sprechinstanz will durch ihn zu einer neuen
Gottesfurcht bekehrt worden sein:

Diespiter
igni corusco nubila dividens
plerumque, per purum tonantis
egit equos volucremque currum.?

(Jupiter, der die Wolken zumeist mit aufblitzendem Feuer teilte, fiihrte seine donnern-
den Pferde und seinen schnellen Wagen durch den wolkenlosen Himmel.)

Die Pointe ist, dass man Jupiters Wagen zwar horen, aber nicht sehen kann. Dieses
Gedicht und das Nicht-Phdanomen, von dem es zeugt, fiihrt direkt in die Wissens-
geschichte des Donners. Denn bei Bodin wird der aus heiterem Himmel hervorbre-
chende Donner zum Argument gegen die Aristotelische Erklarung des Donners. Ne-
ben seinen berithmten politischen Schriften hat Bodin auch eine weniger bekannte
naturwissenschaftliche Schrift verfasst: den Theatre de la nature universelle. Dort
wird die klassische Definition des Blitzes als eine »exhalation, qui est enflambée,
»eine Ausdiinstung, die in Flammen steht, vorgestellt,”® die am Ende des 17. Jahr-
hunderts im ersten Dictionnaire de 'Académie frangaise wiedergegeben wird.”’ Und
noch die Encyclopédie folgt dieser Definition.”> Zugleich ist es wichtig hervorzu-
heben, dass sich Bodin ganz entschieden gegen Aristoteles’ Erklarung des Don-
ners als Folge des verloschenden himmlischen Feuers wendet, weil sie »auf keiner
Grundlage ruhe« (»n’estant toutes-fois fondée sur aucune raison«).” Wenn er auch
ohne Blitz auftreten konne, miissten die ersten Beweger des Donners (wie auch im
Ubrigen des Blitzes) vielmehr »Genies & Demons« sein.** Meteorologie wird mithin
zur Damonologie.

So wird unmissversténdlich deutlich, dass bei Bodin von Naturgesetzen in einem
heutigen wissenschaftlichen Sinne keine Rede sein kann. Vielmehr ist der pra-poli-
tische Raum der Natur als Spielfeld ddimonischer Méchte ausgemacht, deren Motive
intransparent bleiben miissen, weil sie sich einer natiirlichen Kausalitat von Ursache
und Wirkung nicht erschliefSen. Das gilt auch fiir die Lyrik um 1600. Denn in Mal-
herbes Ode sur 'heureux succés du voyage de Sedan tritt eine ebensolche numinose
Macht auf, die zudem - ganz der Positionierung der Ode an der Systemstelle von
Bodins »loix de nature« entsprechend — mit der Ode und ihrem Gang assoziiert

29 Horaz, Ode 1.34, in: ders.: Samtliche Werke (Anm. 12), 58-59, hier: V. 5-8.

30 Jean Bodin: Theatre de la nature universelle, tibers. von Francois de Fougerolles u. a., Lyon
1597, 287.

31 Dictionnaire de 'Académie frangaise dedié au Roy, Paris 1694.

32 Dort ist statt von einer Ausdiinstung allerdings von einer Materie die Rede: Encyclopédie
ou Dictionnaire raisonnée des sciences, des arts et des métiers, hrsg. von Denis Diderot,
Jean le Rond d’Alembert, Paris 1751-1772, Bd. 7, 213; »matiere enflammeée qui sort d’'un
nuage avec bruit & violence«, »brennende Materie, die mit Getése und Gewalt aus einer
Wolke kommt.«

33 Bodin: Theatre de la nature universelle (Anm. 30), 290.

34 Ebd., 287.



347

wird. Somit erweist sich Malherbes »démon d’éternelle marque«* sogar als Konkur-
rent des Monarchen, weil er sich zu diesem zwar wie ein Donner zum Blitz verhilt,
aber nur im temporalen, nicht im kausalen Sinn.

Schon durch ihren Anlass steht die Sedan-Ode in dem politischen Kontext, den
Bodins Six livres de la République skizzieren und der sich mit dem Machtantritt der
Bourbonen real zu befestigen sucht: die sich durchsetzende Souverinitit des fran-
zOsischen Konigtums. Henri IV. hat soeben den letzten Versuch einer konfessionell
motivierten Rebellion im Keim erstickt.’*®* Um diesen Sieg des Souverdns iiber den
religiosen Biirgerkrieg zu feiern, investiert Malherbe seinen koniglichen Auftraggeber
mit allen »marques de souveraineté«, wie sie von Bodin aufgezahlt werden, allen zu-
vor die alleinige Gesetzgebungsgewalt.’” Bei Malherbe werden die Gesetze des Konigs
sogar gleich angebetet: »la grandeur nonpareille / Fait qu'on adore ses lois«; wobei
sich »lois« nicht umsonst auf »I’exemple des rois« im Vers 32 reimt und »nonpareille«
auf »merveille«, »Wunder« (V. 31-34). Dieses Wunder weist zudem die spezifische
Zeitlichkeit der souverdnen marque auf, die Bodin zufolge in der Plotzlichkeit ihres
Auftretens liegt. Das wird bei Malherbe durch den Blitzschlag (»le foudre«, V. 15)
inszeniert, einen klassischen Topos hofischer Panegyrik, der vor allem auf die tenden-
zielle Gleichsetzung des Herrschers mit dem Goétterkonig Jupiter zuriickgeht.

Das Wunder der blitzschnellen Befriedung des Landes lasst Malherbes Gedicht
auch auf zukiinftige Wunder hoffen, die die Fortiine des Herrschers auch iiber die
Grenzen Frankreichs hinaustragen sollen. In weniger als einem Jahr, heifit es in den
Versen 187-190, werde Henri sogar »ganz Piemont« und auch »Mailand« unterwor-
fen haben. In dieser Strophe féllt nun auch tatsdchlich das Wort marques:

Va monarque magnanime,
Souffre a ta juste douleur,
Qu’en leurs rives elle imprime
Les marques de ta valeur.
(V.181-184)

(Geh, groRartiger Monarch, lass deinen gerechten Schmerz den Ufern [gemeint sind die
Ufer des Tessin und des Po] die Markierungen deiner Wiirde einpragen.)

Ich will nicht behaupten, dass hier eine wértliche Ubernahme aus Bodin vorliegt.
Vielmehr geht es mir darum, auf das sachliche Problem einer Semiotik von Souve-
ranitit — und das heif3t, wie gesagt, immer gelingender Souverdnitit — aufmerksam
zu machen, die ein gemeinsames Anliegen des Staatsrechtlers und des Hofdichters
war; und darauf, welche Rolle dabei den >ddimonischen< Méchten zukommt, die der
Souverinitat des Herrschers strukturell entgehen. Dass Malherbe in der Losung

35 Von einem solchen Ddmon spricht er bereits in Frangois de Malherbe: Ode sur I’attentat
commis en la personne de sa Majesté, le 19 de Décembre 1605, in: ders.: (Euvres (Anm. 16),
49-55, hier: V. 151.

36 Konzise dargestellt sind die Ereignisse rund um den »Voyage de Sedan« in Vincent J. Pitts:
Henri IV of France. His Reign and Age, Baltimore 2009, 281-287.

37 Bodin, Les six livres de la République (Anm. 19), 211-251.



348

dieser Frage einen anderen Weg als Bodin geht, zeigt sich an der besonderen Rolle
des Donners in der Sedan-Ode.

Zunichst ist festzuhalten, dass Malherbe hier ganz ausdriicklich dichterische
Markierungen der Souverinitit einschliefdt, wenn zu den eben erwéhnten »mar-
ques de ta valeur« in den abschlieflenden drei poetologischen Strophen der Ode die
»marque« der Musen tritt:

Par les Muses seulement
L’homme est exempt de la Parque:
Et ce qui porte leur marque
Demeure éternellement.

(V. 207-210)

(Nur durch die Musen ist der Mensch von der Parze ausgenommen; und das, was ihre
Markierung tragt, bleibt ewig.)

Diese Strophen verunsichern die Semiotik der Souverénitit. Denn die soeben zi-
tierte Stelle konfligiert mit einer fritheren Behauptung, wo die Ausnahmestellung
des Konigs nicht mit einem Werk der Musen, sondern mit Heinrichs eigener »Giite«
(»bonté«, V. 91) begriindet wurde.

Wie die letzte Strophe des Gedichts noch einmal ganz deutlich herausstreicht,
hélt Malherbe - trotz seiner Ablehnung des »galimatias< Pindars - offenbar an dessen
Vorstellung fest, alleine die Dichtung konne Siege verewigen, die ansonsten dem
Vergessen anheimfallen wiirden (siehe V. 213-214). Die Ode endet so mit der Aus-
sicht auf eine alternative Kronung, dank welcher der Konig nicht die Lilienkrone,
sondern einen Kranz von Fuchsschwanzbliiten tragen soll (V. 218). Damit wird auch
der Naturalisierung der amplificatio die Krone aufgesetzt — und sie wird zugleich
in Rhetorik verkehrt. Es geht hier nicht um einen Blumenkranz, sondern um eine
Signifikanten-Krone. Amarantos, der griechische Name fiir die Familie der Fuchs-
schwinze, der in dieser Zeremonie ins Franzosische und ins Botanische iibersetzt
wird, steht hier schliefllich wegen seiner griechischen Bedeutung »unvergénglich«
(>a+marainoun, nicht+vergehen).

Ein solches Kippmoment von Natur in Rhetorik (und von Genealogie in Ety-
mologie) ldsst sich in der Sedan-Ode jedes Mal beobachten, wenn eine natiirliche
Metaphorik ins Spiel gebracht wird. Und in diesen Momenten spricht das Gedicht
bevorzugt eine Sprache, die von Horaz’ Charakterisierung der Pindarischen Ode in-
spiriert ist. Dabei weicht Malherbe allerdings auf eine markante Weise vom antiken
Vorbild ab, wenn er den Sturm von Blitz und Donner begleitet sein ldsst.

Politische und poetische Stiirme entfachen

Wie bereits angedeutet wurde, setzt Horaz” Carmen IV.2 mit der Warnung ein, Pin-
dar nicht nacheifern zu wollen, weil man sonst - als anderer Ikarus - vom Himmel
stiirzen und ertrinken wiirde. Anschlieflend wird der Gang der Pindarischen Ode
mit einem Bergstrom verglichen:



349

Wie ein Bergstrom stiirzt, den der Regen schwellte

Hoch zum Bord hinaus des gewohnten Bettes,

Also braust und stiirzt wie aus tiefem Borne
Schrankenlos Pindar,

Immer wert des Schmucks von Apollos Lorbeer:

Ob in neuen Lauten des Dithyrambus

Kiihn [audacis] er, aller Bande des MaRes ledig [lege solutis],
Strémt seine Lieder [...].3®

Die Schliisselworte dieser Verse begegnen auch in Malherbes Gedicht, nur kenn-
zeichnen sie dort (zumindest auf den ersten Blick) nicht die Verlaufsform eines
dichterischen Werkes. Ausgelost wird die intertextuelle Referenz vielmehr durch den
blitzhaft siegreichen Auftritt des Monarchen und eines ihn begleitenden »Genius«
(siehe V. 31-40). Solche allegorischen Gestalten finden sich in fast allen offiziellen
Oden Malherbes,” dieser bestimmte Genius jedoch gibt der Forschung nach wie vor
Ritsel auf*’; was wohl vor allem daran liegt, dass man es hier mit einem der Dimonen
im Sinne Bodins zu tun hat. Von dem Genius heif3t es weiter:

38
39

40

Tel qu’a vagues épendues
Marche un fleuve impérieux,
De qui les neiges fondues
Rendent le cours furieux,
Rien n’est sir en son rivage:
Ce gu’il treuve il le ravage:
Et trainant comme buissons,
Les chénes, et leur racines,
Ote aux campagnes voisines
L’espérance des moissons.

Tel, et plus épouvantable,
S’en allait ce conquérant,

A son pouvoir indomptable
Sa colére mesurant:

Son front avait une audace
Telle que Mars en la Thrace:
Et les éclairs de ses yeux
Etaient comme d’un tonnerre,

Horaz, Ode IV.2 (Anm. 16), V. 5-12.

So etwa der oben erwahnte »Grand démon d’éternelle marque« in Malherbe, Ode sur 'at-
tentat commis en personne de sa Majesté (Anm. 35), V. 151 oder der »grand démon« in A
la Reine sur les heureux succes de sa Régence (Anm. 26), V. 62.

Marcus Keller sieht in den Genien und Dimonen der Malherbe-Oden einen »Spirit of
Frances, allerdings lassen seine Analysen die Sedan-Ode auflen vor. Vgl. dazu Marcus
Keller: Figurations of France. Literary Nation-Building in Times of Crisis (1550-1650),
Newark 2001, 120-127.



350

Qui gronde contre la terre,
Quand elle a faché les cieux.

Quelle vaine résistance
A son puissant appareil
(V. 41-62)

(So wie ein herrischer Fluss, dessen Bahn durch die Schneeschmelze wiitend wird, mit
geweiteter Woge voranschreitet. Nichts ist sicher an seinem Ufer; was er findet, ver-
wiistet er. Die Eichen und ihre Wurzeln wie Straucher hinter sich herziehend raubt er
den nahen Feldern die Hoffnung auf Ernte.

So und noch entsetzlicher machte sich dieser Eroberer auf den Weg, seinen Zorn durch
seine unbezahmbare Macht bandigend: seine Stirn bot eine Kiihnheit, wie sie Mars in
Thrakien hatte; und das Blitzen seiner Augen war wie von einem Donner, der gegen die
Erde grollt, wenn sie die Himmel erziirnt hat.

Welch vergeblicher Widerstand gegen sein méchtiges Erscheinen.)

Der Auftritt dieses mysteridsen allegorischen Wesens verwischt — und das ist die
zentrale Pointe fiir die Frage nach dem Donner im Gedicht - die Zuordnung der
folgenden Handlungen zu Akteuren. Damit wird die Kausalitdt natiirlicher wie po-
litischer Prozesse aufgelost. An deren Stelle tritt eine opake Kraft, die mit der Macht
und mit der Verlaufsform der (ddmonisch aufgeladenen) Ode assoziiert wird. Dass
dabei der horazische Vergleich mit dem tiberbordenden Fluss gebraucht wird, hat so
wiederum nicht nur eine thematische, sondern auch eine formale Dimension: Der
Auftritt des Genius sprengt den historischen Zusammenhang von Held und Hel-
dentat dadurch, dass er das Uberborden militirischer Handlungen in einem Uber-
borden uneigentlicher Sprache inszeniert. Weil die »audace« des hier dargestellten
»conquérant« sogar den »cours furieux« des »fleuve impérieux« iibertriftt, wird er
mit Mars selbst verglichen (V. 41-44 und 52-55). Ob mit dem conquérant jedoch
Henri IV, oder aber sein rétselhafter Begleiter gemeint ist, lasst diese von pindari-
schem Enthusiasmus immer mehr anschwellende Passage bewusst offen. Und wenn
man bedenkt, dass auch der Po spiter durch seine »audace« (V. 176) charakterisiert
wird, dann ist kaum noch zu entscheiden, wo in der hier entfesselten Dynamik Ei-
genes und Fremdes, Freund und Feind stehen.

Im hyberbolisch amplifizierenden Vergleich 16st sich das propium somit geradezu
in ein »appareil« (V. 62) auf (in eine »Erscheinung, eine »Oberflache« und a limine
vielleicht sogar in einen » Apparat«). Die sonderbare synisthetische Verschiebung in
den Versen 57-58, wo die blitzenden Augen mit einem Donner verglichen werden,
gibt Aufschluss dariiber, wie sich das Verhiltnis von Konig und Genius in dieser
Dynamik gestaltet. Sie stehen zueinander wie Blitz und Donner. Die syndsthetische
Verschiebung markiert den Hohepunkt des pindarischen Transports und damit
auch die vollendete Unmoglichkeit, die Geschehnisse kausal zuzuordnen. Statt loix
de nature zu statuieren, wiirde Malherbes Ode immer nur von einer Suspendierung
solcher loix de nature kiinden, die nicht einmal mehr durch den Souveréin kontrol-
liert wiirden. Im damonischen Donnern ist die aristotelische Frage: »weshalb don-



351

nert es?« schlicht nicht mehr zu beantworten: Weil es der Souverin so will? Weil es
der Damon so will? Oder doch: Weil es die Ode so will?

Fiir die dritte Antwort wiirde sprechen, dass sich die Entscheidung Malherbes,
nicht nur den plétzlichen Moment des koniglichen Blitzschlags, sondern auch den
folgenden Donner in Szene zu setzen, auch in der Form des Gedichts niederschligt.
Denn die drei abschlielenden Strophen der Ode bewirken eine Verschiebung des
Gedichtzentrums, die die Verdopplung der Ausnahmestellung der souverdnen mar-
que in die Abfolge von Blitz und Donner einschreibt. Streicht man die poetologische
Schlusspartie, so findet sich die erste Behauptung einer Ausnahmestellung Heinrichs
in der mittleren Strophe des tibrigbleibenden Gedichts (V. 91-100). Dieser Mittel-
punkt, um den sich das gesamte Gedicht wie um eine souverine Gesetzgebung dre-
hen konnte, wird jedoch durch die letzten drei Strophen um 15 Verse nach hinten
(also zwischen die Verse 110 und 111) verschoben.

In diesem unscheinbaren Aufschub wird die blitzartige souverane marque, wie
sie in Bodins Six livres de la République gedacht wird, radikal in Frage gestellt. Ist
namlich vor der eigentlichen Mitte des Gedichts noch ganz im offiziellen Sinne der
Ode davon die Rede, dass die »licence« dem »souverain bien« aufgeopfert werden
miisse (V. 106-110), so wird der Konig ab Vers 111 nicht etwa als etablierter Souve-
rin hofiert, sondern vor den potentiell desastrosen Folgen seines blitzartigen Sieges
gewarnt. Um nicht Fortuna gegen sich aufzubringen, miisse Henri - so heifit es in
den Versen 111-120 - seine nunmehr unumschrankte Macht auch nutzen. Malherbe
bietet mithin die Damonologie des Donners auf, um seinen Konig auf die Gefahren,
die seiner Machtstellung drohen, aufmerksam zu machen.

Der sehr konkrete politische Hintergrund dieser allegorisierenden Warnung wird
in den folgenden Strophen ausgebreitet: Der Konig miisse den »ames ambitieuses«
(V. 166) eine Aufgabe in seinem militdrischen Staatsapparat geben, damit sich ihre
audace nicht gegen seine Person wendet. Deshalb rit die odische Sprechinstanz dem
Konig auch ganz unverhohlen dazu, den Biirgerkrieg ins Ausland zu tragen. Eine
expansive Auflenpolitik soll die Herstellung innerer Sicherheit garantieren. Da hier
aber nur ein Rat der Sprechinstanz formuliert wird, wird der Erweis von politischer
und lyrischer Souverinitit damit in die Zukunft verschoben. Fiir das Jetzt des Ge-
dichts hingegen ist es nicht ausgemacht, ob der Konig tatsdchlich seine marques am
Ufer des >kithn« iiberbordenden Po wird setzen konnen, oder ob er — zwar nicht wie
bei Horaz als ein anderer Ikarus — sehr wohl aber als ein »anderer Phaéton« (V. 180)
in dessen Fluten untergehen wird.

Nachdonnern

In meiner Lektiire habe ich zu zeigen versucht, was durch den »gliicklichen Erfolg«
der Kampagne von Sedan veranlasst wurde und wie sich die Ode selbst zu dieser Ver-
anlassung verhdlt. Der konigliche Blitzschlag von Sedan initiiert eine sich von der
Person des Konigs loslosende und ihn tiberholende Bewegung, die in der Sedan-Ode
wie ein Donner nachhallt. Damit verkehrt die Ode ihre strukturelle Nachtriglichkeit
gegeniiber dem historischen Anlass, den sie feiert, in eine strukturelle Vorgangigkeit,
die neue Taten - also einen neuen Blitzschlag — geradezu notwendig erscheinen ldsst.



352

Was Malherbe so entwickelt, ist eine odische Eigenzeit, die sich im Entwurf einer
noch ausstehenden Zukunft etabliert. Diese odische Zeitlichkeit verdeutlicht, wie
stark sich Malherbe von Bodin unterscheidet: Der siegreiche Konig sieht sich im
Moment seines Sieges mit einer donnernden Naturmacht konfrontiert, die in ihrer
legibus solutio eher an Hobbes’ bellum omnium contra omnes erinnert. Doch geht
Malherbe damit nicht einfach einen Schritt in die Richtung des Leviathans. Hinter
dem angeblich natiirlichen Biirgerkrieg zeichnet sich zu klar die Kithnheit des pin-
darischen Odengangs ab. Und so inszeniert die Sedan-Ode nicht nur einen Hobbes-
schen Souverin, der - nach einer priagnanten Formulierung von Carl Schmitt — der
»fortwihrend verhinderte Biirgerkrieg«* ist, vielmehr inszeniert sie sich selbst als
eine fortwihrend verhinderte Souverénitit.

Damit gibt Malherbe die Moglichkeit einer Eigenzeitlichkeit vor, die in dem
Moment, in dem die Wissensgeschichte den Blitz politisch neutralisiert, fiir neu-
artige Politisierungen frei wird. In Klopstocks Die Zukunft wird diese dsthetische
Eigenzeit sogar titelgebend. Damit ist auch bei ihm nicht zuletzt eine »Zukunft«
gemeint, in der der autonom werdende »Donner« den Anbeginn einer post-souve-
ranen politischen Ordnung bedeuten konnte.** In Der jezige Krig, einer Ode auf den
Seekrieg wihrend der Amerikanischen Revolution ldsst Klopstock den Donner der
Kanonen - die ultima ratio regum — zu einem reinen Klangphdnomen werden: Statt
sich gegenseitig zu attackieren, schieflen die feindlichen Flotten ihre Kugeln ganz
bewusst ins Meer.** Dieses Freiwerden des Donners von der Staatsriason deutet Klop-
stocks Ode als Vorboten einer kiinftigen Gesellschaftsordnung, die auf souverane
Staatlichkeit verzichten kann, ohne in einen Biirgerkrieg zu geraten. In diesem Fall
gehen Asthetisierung und Repolitisierung des Donners Hand in Hand.

Michael Auer (Miinchen)

41  Carl Schmitt: Der Leviathan in der Staatslehre des Thomas Hobbes. Sinn und Fehlschlag
eines politischen Symbols, hrsg. von Giinter Maschke, Kéln 1982, 34.

42 Friedrich Gottlieb Klopstock: Der jezige Krig [1781], in: ders.: Werke und Briefe (Anm. 6),
Bd.1.1, 372-374, hier: V. 45 und 23.

43 Ebd.



353

28 Dunst: Seume und seine Zeitgenossen im
vulkanischen Qualm, Rauch und Ruf3

Der Ausbruch des islindischen Vulkans Eyjafjallajokull vom 20. Mérz bis in den
Juli 2010 machte die Welt mit den bis dahin unbekannten Folgen eines aufler-
ordentlichen atmosphirischen Phanomens bekannt: Riesige Aschewolken wirkten
auf die Auflenhaut durchfliegender Luftfahrzeuge wie eine Sandstrahlung, und in
den Turbinen drohten die vulkanischen Partikel durch die hohen Temperaturen zu
schmelzen und die Triebwerke zu verkleben. Der transatlantische Flugverkehr war
fiir Wochen beeintrachtigt, in Nord- und Mitteleuropa mussten Mitte April 2010
zahlreiche Flughifen aufgrund der weiterziehenden Aschewolken fiir mehrere Tage
geschlossen werden.

Im Unterschied zu Dunst und Smog, die durch Industrie, Verkehr oder andere
kiinstliche Quellen verursacht werden, zahlen Pollen, Wiistenstaub oder vulkanische
Partikel zu den natiirlichen Belastungen der Luft, sie gelten als »most common mea-
sure of smallness.«! Die Meteorologie unterscheidet heute zwischen feuchtem und
trockenem Dunst, etwa Nebel oder Luftverschmutzung. Zur Zeit von Zedlers Uni-
versal-Lexicon fasste der Begriff hingegen auch noch »alle andere Arten unter sich,
als den Rauch, die unmerckliche Ausdiinstung derer Thiere, Menschen, Pflantzen
und anderer Corper, die Ausstreuung derer Partium odoriserarum eines COrpers«.?
Deshalb behandelt der ldngere Artikel im Zedler die Verdunstung von Fliissigkeiten
oder die Auflésung und Reduktion durch Destillation ebenso wie den Geruch von
Festkorpern oder die Verteilung feinster Schwebstofte in der Luft. Denn ob Wasser-
tropfchen oder fester Staub die Atmosphire triiben, ist durch reine Anschauung oft
nicht zu entscheiden.

Beispiele fiir feuchten Dunst sind in der Literatur Legion, zahllos die Gedichte
iiber alle moglichen Formen von Nebel, Nieselregen, Wasserstaub sowie deren op-
tische Sekunddrerscheinungen wie Regen- oder Nebelbogen.® Barthold Hinrich
Brockes handelt in Ein neblichtes und schlackriges Wetter beispielsweise von diesem
feuchten Dunst, mit dem er zu erkldren versucht, warum der sonst blaue Himmel
im herbstlichen Norddeutschland haufig so grau ist. Der Sehsinn scheint ihm ohne
erkennbares Objekt beeintrichtigt, durch ein »Etwas, dafy man sehn und doch nicht
sehen kunnt’«. Brockes nennt das »den falben Duft, / Der weder schwartz noch weif3,
und durch die schwere Luft«* die Lichtdurchlédssigkeit vermindert.

Im Folgenden soll es mehr um den trockenen Dunst gehen, der fiir den neuen
Vulkantourismus des 18. Jahrhunderts zur Atmosphire im doppelten Sinne gehort.
Keiner der zahlreichen Berichte iiber Besteigungen des Atna oder Vesuv verzichtet

1 Joseph A. Amato: Dust. A History of the Small and the Invisible, Berkeley u. a. 2000, 3.
Art. »Dunst, in: Johann Heinrich Zedler: Grosses vollstindiges Universal-Lexicon aller
Wissenschaftten und Kiinste, Bd. 7, Halle, Leipzig 1734, 1606-1622, hier: 1606.

3 Vgl Alexander Ko$enina: Naturkundlich entzaubert, poetisch verzaubert: Der Regenbogen
in Kunst und Literatur (von Brockes bis Goethe), in: Zeitschrift fiir Germanistik N. F. 24
(2014), 244-255.

4 Barthold Heinrich Brockes: Ein neblichtes und schlackriges Wetter, in: Irdisches Vergnii-
gen in Gott, bestehend in Physicalisch- und Moralischen Gedichten, Ziirich 1740, 342.



354

auf den geradezu topischen Kampf mit beiflendem Qualm und dichten Ruf3wolken:
Einerseits verschlagen sie den Atem, behindern die Sicht und damit das Vorankom-
men, andererseits gehoren gerade sie zum atmosphérischen Abenteuer, das zu einem
dramatischen Erlebnis fiir alle Sinne wird - den Blick vernebelnd, in Verbindung mit
Schwefelddmpfen tibel riechend, bei unmittelbarem Austritt aus Spalten zischend
horbar und heif$ spiirbar, und nach Niederschlag auf Schnee oder Wasser sogar fiir
den Geschmack erfassbar.

Was man in der Goethezeit noch nicht so genau wusste, ist die Kombination von
feuchtem und trockenem Dunst bei Vulkanausbriichen. Tatsdchlich werden dabei
neben festen Partikeln auch gewaltige Mengen von Wasserdampf und Schwefel-
dioxid frei, die sich dann als Aerosole, also feinste Tropfchen von Schwefelsaure, bis
iiber die Lufthiille der Erde hinaus erheben und tiber interkontinentale Distanzen
verteilen konnen. Genau das geschah 1815 beim Ausbruch des indonesischen Vul-
kans Tambora, dessen Aerosole aufgrund der geringen Dichte noch mehrere Jahre in
der Stratosphire zirkulierten. Sie hemmten das Sonnenlicht so stark, dass im Winter
1815/16 sogar die Themse zufror und es in Neuengland bis in den Juli und August
schneite, was beispiellose Missernten zur Folge hatte. Lord Byron schrieb im Juli
1816 am Genfer See sein Gedicht Darkness, das durch diese meteorologischen Aus-
nahmeerscheinungen beeinflusst ist. Die Aerosole bewirkten 1816 aber nicht nur
einen ungeheuren Kilteschub, sondern waren auch dsthetisch folgenreich: Da die
schwefelhaltigen Gase vor allem die Griinanteile des Lichts blockieren, glithte der
Himmel plotzlich in tiefem Orange. Eine Forschergruppe um den Physiker Christos
Zerefos in Athen hat zahlreiche rotstichige Bilder aus dem Zeitraum 1506-1872 -
etwa Sonnenunterginge und Landschaften von Caspar David Friedrich, Jakob Phi-
lipp Hackert oder Joseph Mallord William Turner - auf ihre Farbanteile untersucht
und als meteorologische Quellen, so die These, zeitnahen Vulkanausbriichen zu-
geordnet.” Auch Edvard Munchs berithmtes Gemalde Der Schrei in den verschie-
denen Fassungen der Jahre 1893 bis 1910 hat man so statt auf eine expressionis-
tische Wahrnehmungsiibersteigerung konkret auf den Ausbruch des indonesischen
Vulkans Krakatau im August 1883 zuriickzufiihren versucht.®

Im Vorfeld einer solchen Ausweitung der >Literarischen Meteorologie« zu einer
allgemeineren Sicht auf >Meteorologie und Kunst« sollen im Folgenden Beobachtun-
gen deutscher Italienreisender {iber den Atna und Vesuv versammelt werden, um
so das literarische Sensorium fiir Phinomene atmospharischen Dunstes um 1800
zu demonstrieren. Eine Konzeptgeschichte von >Dunst« kann sich aus der recht be-
grenzten Zahl von Beispielen naturgemaf3 nicht ergeben, wohl aber exemplarische
Facetten einer neuen Aufmerksamkeit, die naturkundliche und asthetische Interes-
sen miteinander verbindet.

5  Christos Zerefos u. a.: Atmospheric effects of vulcanic eruptions as seen by famous artists
and depicted in their paintings, in: Atmospheric Chemistry and Physics 7 (2007), 4022—
4042.

6  Ebd., 4033.



355

Kulturgeschichtliche und naturkundliche Connaisseurs auf Reisen

Als Johann Gottfried Seume sich am 6. Dezember 1801 aus Grimma bei Leipzig nach
Italien aufmacht, um irgendwann den Theokrit an dessen angeblichem Geburtsort
Syrakus studieren zu kénnen, hat er den Atna als Hohepunkt der Reise lingst im
Blick. Nach mehr als zweitausend - tiberwiegend zu Fuf3 - zuriickgelegten Kilo-
metern bedeutet der Sturm auf den mehr als 3000 Meter hohen Atna und spiter den
Vesuv auch sportlich eine besondere Herausforderung. Zugleich muss Seume es aber
mit einer reichen Tradition aufnehmen, die bis in die Antike zuriickreicht. Als er mit
ein paar Briten den Atna besteigt und »zur Ehre der deutschen Nation der Erste« am
Kraterrand ist — »halb in dem Qualm des aufsteigenden Rauchdampfes eingehiillt«
und ehrfurchtsvoll »in den furchtbaren Schlund hinab«’ blickend -, erinnert er so-
gleich an die Gefahren giftiger Gase durch Verweis auf Plinius d.A. (23-79): »eine
kleine Veridnderung des Windes« — so Seume - »kann todlich werden, und man
erstickt wie Plinius.« (384) Der Verfasser der 37-teiligen Naturalis historia soll nach
Zeugnis seines Neffen Plinius d.]. bei dem Vesuvausbruch im Jahre 79 auf dem Berg
ums Leben gekommen sein.

Fiir so prominente Reiseziele wie den Atna oder Vesuv gilt die Anforderung, iiber
frithere Reiseschriftsteller hinausgehen zu miissen, in besonderem Mafle. Goethes
Vater Johann Caspar betont das in seiner Viaggio in Italia 1740 (1932) gleich im
ersten Satz des entsprechenden Briefes: »Alle wifibegierigen Besucher des Vesuvs
schmeicheln sich, mehr tiber ihn zu wissen als ihre Vorgéinger.«* Trotz seiner »be-
scheidenen Beschlagenheit auf dem Gebiet der Naturforschung« - so die rhetori-
sche Floskel - stellt Johann Caspar Goethe allerlei Spekulationen zu den ungleichen
Druckverhiltnissen in den »Eingeweide[n] des Berges« an, die nach Ausgleich stre-
ben, dhnlich »wie ein Milchtopf tiberkocht«.” Mehr noch: auf dem selbst in Stiefeln
kaum ertrédglich heifSen Boden stellt er als ambitionierter Virtuoso und naturkund-
licher Dilettant' kleine physikalische Experimente mit der aus natiirlichen Uber-
druckdiisen entweichenden HeifSluft an:

In dieser Haltung [auf wechselndem Standbein; Anm. A.K.] fiihrten wir an besagtem
rauchenden Felsen einen Versuch mit einigen weiRen Papierstiickchen durch: das in die
Ritzen gesteckte Papier entziindete sich tatsachlich nicht, sondern wurde nur schwarz,
und ahnlich wie bei einem Kessel mit kochendem Wasser stieg unter Grollen und Brum-
men sehr viel Rauch auf.**

7 Johann Gottfried Seume: Mein Leben, in: Werke in zwei Binden, hrsg. von Jorg Drews,
Frankfurt a. M. 1993, Bd. 1, 384. Im Folgenden werden Zitate aus dieser Edition mit nach-
gestellter Seitenangabe direkt im Text nachgewiesen.

8  Johann Caspar Goethe: Reise durch Italien im Jahre 1740. Ubersetzt und kommentiert von
Albert Meier, Miinchen 1986, 194.

9 Ebd., 197 und 199.

10  Zur positiven Begriffsgeschichte vgl. Hans Rudolf Vaget: Der Dilettant. Eine Skizze der
Wort- und Bedeutungsgeschichte, in: Jahrbuch der deutschen Schillergesellschaft 14
(1970), 131-158.

11 J.C. Goethe (Anm. 8), 199.



356

Auch Seumes Neugierde wendet sich am Vesuv zundchst solchen kleinen rauchen-
den »Lavaritzen« zu, beim Absteigen in den Kraterschlund verfehlt er gar »den rech-
ten Wegx, weil er »eine andere kleinere Offnung untersuchen wollte, aus welcher
noch etwas Dampf kam und zuweilen auch Flamme kommen soll.« (433) Am Gipfel
des Atna, den er bei Sonnenaufgang iiber Schneefelder erreicht, weichen naturkund-
liche Interessen indes rasch den édsthetischen. Seume genief3t hier den Panorama-
blick iiber die weit unten liegende Insellandschaft im »magischen Duft« (385) des
blauen Himmels. >Duft« betrifft den Zustand der Atmosphire, erst in nachgeord-
neter Bedeutung fithren Luftbestandteile auch zu Geruchswahrnehmungen; das
Grimmsche Worterbuch definiert »Duft« wie folgt: »feiner diinner dunst tenuis vapor,
der sich in der luft entwickelt, der weiszlich und feucht aus wiesen aufsteigt, zuweilen
staub.«'? Dieser atmospharische Sinn der trockenen, >elektrischen Luft< mit ihrem
weich zeichnenden >Dunst« — im Unterschied zu feuchtem Dunst (s.d.) - ergibt sich
sogleich aus den folgenden Sitzen:

Tiefer hin lag der See Lentini und glanzte wie ein Zauberspiegel durch die elektrische
Luft. Die Folge wird zeigen, dal% die Luft nicht sehr rein, aber vielleicht nur desto schoner
fiir unsern Morgen war. Man sah hinunter bis nach Augusta und in die Gegend von
Syrakus. Aber die Schwache meiner Augen und die Diinste des Himmels, der doch fast
unbewdlkt war, hinderten mich weiter zu sehen. (385)

Das Landschaftspanorama im diffusen Morgendunst, bei dem man an Bilder von
Claude Lorrain (1600-1682) denken mag, wird sogleich durch »den Schlund«, »la
casa del diavolo« (385), den »unten liegenden Kessel[]« kontrastiert, woriiber »der
dicke Rauch« liegt: »Es kochte und brauste; und wiitete und tobte und stiirmte un-
aufhorlich aus ihm herauf.« (386) Damit wird dsthetisch der Ubergang vom schénen
zum erhabenen Schauplatz, von der ruhigen, dimmernden, anmutigen, kontem-
plativen Landschaft unten zur dynamischen, dampfenden, bedrohlichen, offensiven
Natur oben am Krater eingeleitet, die im 18. Jahrhundert zur neuen touristischen
Attraktion aufsteigt.”

Naturforschung im vulkanischen Realtheater mit literarischen
Folgen

In den meisten Texten wird dieses Schauspiel, das sich am vulkanisch aktiveren
Vesuv noch viel eher als am Atna ergibt, als Theater beschrieben, vor dem man sich
nur im Parterre gefahrlos distanzieren konnte. Rauch und Dampf gehoren dabei
zum unverzichtbaren Teil der Bithnentechnik - auch des realen Naturtheaters. Als
etwa die Fiirstin Esterhazy — Gattin von Paul II Anton Esterhdzy de Galantha, des
kaiserlichen Gesandten in Neapel - sich im Mérz 1751 zusammen mit ihrer Toch-

12 Jacob und Wilhelm Grimm: Art. »Dunst, in: Deutsches Worterbuch, Bd. 2, Leipzig 1860,
1500.

13 Vgl. Christian Begemann: Furcht und Angst im Prozef} der Aufklarung. Zu Literatur- und
Bewuftseinsgeschichte des 18. Jahrhunderts, Frankfurt a. M. 1987.



357

ter — vermutlich als erste Frauen tiberhaupt - in »einer Art von Tragsesseln« auf den
Vesuv transportieren lief3, beschrieb sie den Krater als »Art eines groflen Amphi-
theaters«." Der dariiber lagernde Rauch ziehe bei bestimmten Wetterlagen nicht ab,
dann sei »der ganze Raum dieses Amphitheaters mit einer so dichten Wolke bedeckt,
dafd man nichts sehen kann, und die schweflichten Ausdiinstungen machen alsdenn,
daf} jedermann husten muf3.«!* Unerschrocken begibt sich die Fiirstin mit vorgebun-
denem Schnupftuch in die Kraterzone und beobachtet die kleinen Offnungen, aus
denen »iiberall Rauch nebst einigen kleinen Feuerflimmchen« aufsteigt.'s

Als Goethe 36 Jahre spiter in das gleiche Amphitheater kommit, ist es bereits von
neuen Lavaschichten - vor allem vom Mai 1771 sowie den aktuellen Ausbriichen
1787 - bedeckt. In der Italienischen Reise inszeniert Goethe seinen Auftritt in drei
Akten, bestehend aus einer ersten Anndherung vom 2. Midrz, einem grandiosen
Abenteuer vier Tage spdter und einer Riickkehr zur inzwischen frisch flieflenden
Lava am 20. Midrz 1787. Der erste Versuch scheitert noch vor Betreten der Krater-
region am starken »Rauch« und »Dampf«, der so dicht wird, »daf} ich kaum meine
Schuhe sehen konnte«. Goethe fiigt der bestehenden begrifflichen Topik einen
neuen Begrift hinzu: Er wisse, bemerkt er, »wie schlecht es sich in solcher Atmo-
sphire Atem holt.«!” Neben dem Sehsinn sind nun auch der Geruch wie tiberhaupt
die lebenswichtige Atmung beeintrichtigt. Die Situation zwingt zur Umkehr - nicht
aber ganz unverrichteter Dinge. Denn Goethe entdeckt ein bis dahin wohl noch
nicht beschriebenes geologisches Phanomen, »eine tropfsteinformige Bekleidung
einer vulkanischen Osse«, die er als niedergeschlagenen atmosphirischen Dunst
interpretiert:

Dieses feste, grauliche, tropfsteinformige Gestein scheint mir durch Sublimation der
allerfeinsten vulkanischen Ausdiinstungen, ohne Mitwirkung von Feuchtigkeit und
ohne Schmelzung, gebildet worden zu sein; es gibt zu weitern Gedanken Gelegenheit.*®

Das Ubergangsphinomen zwischen den meteorologischen und geologischen Wis-
sensgebieten gibt dann spdter in Weimar tatséchlich Anlass zum Weiterdenken. In
einer Nachlassnotiz betont Goethe, dass dieses Mineral nicht aus festen oder aus-
hértenden fliissigen Soffen wie »Rauch« oder »Lava« hervorgeht, sondern sich dem
Niederschlag noch feinerer Dunstpartikel verdankt, der »Sublimation mineralischer,

14 Christlob Mylius [Ubersetzer]: Reisebeschreibung der Fiirstin Esterhasy auf den Vesuv.
In: Physikaliosche Belustigungen, 5. Stiick (1751), 386-389, hier: 387. Zur literarischen
Wissenspoetik der Zeitschrift vgl. Alexander Kosenina: »Erkenntnifl von der Grofie des
Schopfers«. Populdre Naturkunde in den Physikalischen Belustigungen (1751-1757), in:
Tanja van Hoorn, ders. (Hrsg.): Naturkunde im Wochentakt. Zeitschriftenwissen der Auf-
kldrung, Bern u. a. 2014, 107-120.

15  Mylius (Anm. 14), 387.

16 Ebd., 388.

17 Johann Wolfgang Goethe: Italienische Reise, in: ders.: Samtliche Werke nach Epochen
seines Schaffens. Miinchner Ausgabe, hrsg. von Karl Richter u. a., 20 Bde., Miinchen, Wien
1985-1998, Bd. 15, 7-654, hier: 229.

18 Ebd., 230.



358

in jenen heiflen Diinsten aufgeloster Teile«.!” Proben dieses instabilen, mineralischen
Sublimats, »tropfsteinartig« von Gestalt, bat Goethe spdter in Weimar »unter Glas
zu bringen, indem mir einige Stiicke effloreszierten«,* also unter fortgesetzter Re-
aktion mit der Luft >aufblithten«. Viel spater, im vierten Akt von Faust II, tragt diese
Beobachtung literarische Friichte. In der Szene >Auf dem Vorgebirg« erwédhnt Faust
die Berggeister, die solche Kristalle oder Edelsteine aus Dunst (Duft) hervorbringen
und dann zum mantischen Seherblick in die Zukunft nutzen:

Sie wirken still durch labyrinthische Kliifte,

Im edlen Gas, metallisch reicher Diifte;

In stetem Sondern, Priifen und Verbinden,

Ihr einziger Trieb ist Neues zu erfinden.

Mit leisem Finger geistiger Gewalten,

Erbauen sie durchsichtige Gestalten;

Dann im Krystall und seiner ewigen Schweignif}
Erblicken sie der Oberwelt Ereignif3.2*

Doch zuriick zum Vesuv: Der 6. Mérz bringt endlich den beim ersten gescheiterten
Versuch erhofften »heitern Tag«:?* Goethe begibt sich in Begleitung des Malers Jo-
hann Heinrich Wilhelm Tischbein erneut auf den Berg. Schon die Ausfahrt in »zwei
Calessen« durch das Straflengewiihl von Neapel, dann durch die Vorstadte, deutet
»etwas Plutonisches« an, denn die ganze Gegend ist von Vulkanstaub »iibergraut«.?
Ab dem Fufle des Vulkans lassen die Reisenden sich von zwei Fithrern mit ledernen
Halteriemen forthelfen und bis zum »qualmenden, Stein und Asche auswerfenden
Kegelberg« geleiten.* Goethe greift die giinstig gebotenen Zutaten zur Inszenierung
einer zum Erhabenen tauglichen Situation dankbar auf. Tischbein, der als bildender
Kiinstler natiirlich dem gefalligen Schonen verhaftet bleibt und die jetzt ins Bild
tretende »ungestalte Authdufung, die noch dazu »héflich« und »geféhrlich« wirkt,
verabscheuen muss, bleibt zuriick.”® Der neugierige Abenteurer hingegen sucht das
»Wagestiick«:

Wie aber durchaus eine gegenwartige Gefahr etwas reizendes hat und den Wider-
spruchsgeist im Menschen auffordert ihr zu trotzen, so bedachte ich, dal3 es moglich
sein musse in der Zwischenzeit zwischen zwei Eruptionen, den Kegelberg hinauf,an den
Schlund zu gelangen und auch in diesem Zeitraum den Riickweg zu gewinnen. Ich rat-

19 J.W. Goethe (Anm. 17), Bd. 6.2, 751 f.

20 J.W. Goethe: Vulkanischer Russ, in: ders.: Simtliche Werke nach Epochen seines Schaf-
fens. Miinchner Ausgabe, hrsg. von Karl Richter u. a., 20 Bde. Miinchen, Wien 1985-1998,
Bd.6.2, 751 £, hier: 751.

21 J.W. Goethe: Faust. Der Tragodie zweiter Teil, in: ders: Simtliche Werke nach Epochen
seines Schaffens. Miinchner Ausgabe, hrsg. von Karl Richter u. a., 20 Bde., Miinchen, Wien
1985-1998, Bd. 18.1, 103-351, hier: 296 (V. 10429-10436).

22 J.W. Goethe, Italienische Reise (Anm. 17), Bd. 15, 229.

23 Ebd, 235.

24 Ebd., 236.

25 Ebd., 235f.



359

schlagte hierliber mit den Fiihrern, unter einem liberhdngenden Felsen der Somma, wo
wir, in Sicherheit gelagert, uns an den mitgebrachten Vorraten erquickten. Der jiingere
getraute sich das Wagestiick mit mir zu bestehen, unsere Hutképfe fltterten wir mit
leinenen und seidenen Tuchern, wir stellten uns bereit, die Stabe in der Hand, ich seinen
Gurtel fassend.?®

Angesichts des starken Rauchs und »Qualmes« ist am »ungeheuren Rachen« aber
kaum etwas zu sehen. Die kithnen Naturforscher, die ihr Abenteuer als dramatisches
Spiel inszenieren, vergessen das Zahlen und verweilen zu lange am »ungeheuren
Abgrund«,” um dort noch etwas Unterrichtendes zu erspihen. So geraten sie in
den néchsten Stein- und Aschehagel, dem sie nur knapp entkommen. Im Unter-
stand empfingt sie dann Tischbein, Anwalt des Schonen statt des Erhabenen,
ebenso freundlich wie scheltend. Dieses Erlebnis von »Schlund« und »Abgrunds,
von »Schwaden«, »Dampf«, »Dunst« und »Glut«*® - so die literarisch nachbebenden
Begriffe aus der »Walpurgisnacht« in Faust I — wird im dritten Akt des Realtheaters
durch flieende Lava noch gesteigert (spater in Faust I »ein Quell« und »zarter Fa-
den; bei der >Grablegung« in Faust II quillt dann aus »dem Gewdlb des Schlundes«
»der Feuerstrom in Wuth«*).

Am 20. Midrz 1787 macht Goethe sich also erneut auf, die bewéhrten Fiithrer —
wohl Bartolomeo und Sohn Raimondo Madonna, die spater auch Alexander von
Humboldt begleiten - stehen bereit, entschlossen gehen sie auf den »ungeheuren
Dampf los«. Wiederum sorgen »uniiberwindlicher Qualmg, »vulkanischer Rufl«,
»Hollenprudel« und »Glutstrom« fiir die abenteuerliche Atmosphare, hier noch un-
angenehm gewiirzt durch stinkenden »Schwefeldampf« wie Goethe in einer langeren
Notiz an Frau von Stein festhalt.*® Mindestens so wichtig sind an dieser Stelle aber zwei
methodische Bemerkungen, die Goethes Naturkonzeption in nuce fassen: (1) »das
Eigentiimliche desselben spricht nur zu uns aus dem unmittelbaren Anschauen«; (2)
»Mancherlei Arten Laven hab ich auf ihrer Entstehungsweise ertappt«.’' Beide Fest-
stellungen hiangen eng miteinander zusammen, die in einem stetigen Prozess sich
bildende, verdndernde, gestaltende Natur (natura naturans) ist nie abstrakt, sondern
nur durch aktuelles, beteiligtes, unmittelbares Anschauen verstehbar.

26 Ebd., 236f.

27 Ebd., 239.

28 J.W. Goethe, Italienische Reise (Anm. 17), Bd. 6.1, 652: »Wie seltsam glimmert durch die
Griinde / Ein morgenrétlich tritber Schein! / Und selbst bis in die tiefen Schliinde / Des Ab-
grunds wittert er hinein. / Da steigt ein Dampf, da ziehen Schwaden, / Hier leuchtet Glut aus
Dunst und Flor, / Dann schleicht sie wie ein zarter Faden, / Dann bricht sie wie ein Quell
hervor.« (V. 3916-3923, Hervorh. A.K.)

29 J. W. Goethe, Faust. Der Tragodie Zweiter Teil (Anm. 21), Bd. 18.1, 338 (V. 11644 1.).

30 J. W. Goethe, Vulkanischer Russ (Anm. 20), Bd. 6.2, 266 f. und 1006.

31 Ebd., 266 und 1006.



360

Dichter bevorzugen Dunst und Atmosphare in der
Einbildungskraft

Seume, dessen naturkundliche Interessen deutlich hinter denen Goethes zuriick-
bleiben, muss im Sommer 1802 auf eine erhchte Aktivitit des Vesuvs verzichten. Der
néchste richtige Ausbruch erfolgt erst zwei Jahre spater. Dariiber berichtet August
von Kotzebue in seinen Erinnerungen von einer Reise aus Liefland nach Rom und
Neapel (1805). Eindriicklich beschreibt er das langsame Vordringen des Lavastroms,
der vor seinen Augen ein Haus zu verschlingen droht und ihn selbst mehrarmig
zu umflieflen beginnt. Anders als Goethe zeigt er sich dabei fiir eine Asthetik des
Grenzkitzels aber wenig empfanglich. »Dieser zwar nicht Gefahr bringende, aber
doch die Phantasie aufregende Umstand bestimmte mich, nach einer Viertelstunde
den Riickweg anzutreten [...].«** Nicht die reale Situation, sondern seine angreif-
bare Phantasie scheut Kotzebue, die ein Romantiker wie Jean Paul erst mittels Rei-
seliteratur stimulieren wiirde. Im Titan lasst er den schwéarmerischen Albano in der
Hiitte des Einsiedlers, die in den meisten Berichten als Ausgangspunkt einer Vesuv-
Tour Erwdhnung findet,® seine Erlebnisse mit Phantasien vermischen. Der reale
Dunst aus der Luft verwandelt sich so in eine literarische Atmosphire, die wie ein
Theatervorhang auf- oder zugezogen werden kann: »Dunkelréter steigt auf einmal
der breite Dampf, wilder gehen die Donner ineinander, heifler raucht die schwere
Hollen-Wolke - plotzlich fahrt Morgenluft herein und schleppt den flammenden
Vorhang den Berg hinab - —.«**

Seume macht aus der Not, den Vesuv in einer Phase relativer Inaktivitit zu be-
steigen, eine Tugend. Neues vulkanologisches Wissen hitte er - der Maxime von
Goethes Vater folgend — wohl ohnehin nicht zu bieten gehabt. Schlief3lich hat dieser
»Spaziergéingers, der in seinem kleinen Tornister an Stelle von Vulkanbiichern wie Sir
William Hamiltons Beobachtungen tiber den Vesuv, den Aetna und andere Vulkane
(1773) lieber den Homer, Theokrit und Vergil mit sich von Grimma bis nach Syrakus
und zuriick tragt, ganz anderes im Sinn. Er sucht weniger ein heroisches Abenteuer
der Gefahr, als ein geistiges und kulturgeschichtliches Erlebnis. Seume folgt eher
Francesco Petrarca, der am 26. April 1336 als einer der ersten zweckfreien Berg-
wanderer der Geschichte mit interesselosem Wohlgefallen den Mont Ventoux in der
Provence besteigt, um auf dem Gipfel mit Augustinus’ Confessiones in der Hand zur
Selbsterkenntnis in Anbetracht der groflartigen Naturszenerie zu gelangen.*® Seume
macht sich iiber die mannliche Rhetorik von Mut und Selbstiiberwindung bei seinen
Vorgangern mit feiner Ironie lustig, man habe »viele Rotomontade [Grof3sprecherei]

32 August von Kotzebue: Erinnerungen von einer Reise aus Liefland nach Rom und Neapel,
Bd. 1, Berlin 1805, 316. Der Theatermann Kotzebue nennt den realen Vorgang bezeichnen-
der Weise »Schauspiel« (307).

33 Die Hiitte des franzosischen Monchs, die Goethe mit bestimmtem Artikel wie eine all-
bekannte Selbstverstandlichkeit erwahnt, wurde in der Zeit sogar in eigenen Artikeln be-
handelt: Vgl. Friederike Brun: Die Einsiedelei auf dem Vesuv, in: Deutsches Magazin 14
(1797), 565-582.

34  Jean Paul: Werke, hrsg. von Norbert Miller, 10 Bde., Miinchen 1980, Bd. 3, 647.

35 Vgl. das entsprechende Kapitel bei Jiirgen Goldstein: Die Entdeckung der Natur. Etappen
einer Erfahrungsgeschichte, Berlin 2013, 27-39.



361

von der Unternehmung gemacht«: Doch »Gefahr kann weiter nicht dabei sein, als
die gewohnliche.« (433)

So etwas konnte er schon beim Kunstgelehrten Karl Philipp Moritz finden, der
zwei Monate nach Goethe ganz dhnliche Erlebnisse wie dieser mit viel weniger he-
roischer Emotion aufzeichnet. Moritz gesteht, der »blaue Schwefeldampf« habe ihm
den Atem genommen, er sei vollig »erschopft am Rande des Kraters« hingesunken
und hege iiberhaupt die Uberzeugung, dass »lebende Menschen [...] nicht in dieses
furchtbare Chaos« gehoren.* Das weist schon auf den Umschlag erhabener Berg-
asthetik in Abscheu und Unverstidndnis voraus, wie sie dann Francois-René de Cha-
teaubriand bei seiner Besteigung 1804 festhalten wird, dabei tibrigens den Begriff
»Chaos« aufgreifend.” Wenn man noch einmal an die Topik des Theaters mit all’
dem stimulierenden Bithnendampf ankntipfen mochte, so scheint sich mit Seume,
Moritz oder Chateaubriand eine neue Konzeption anzukiindigen, die das Modell des
heroischen, abenteuerlichen Heldenstiicks durch ein eher kontemplatives Seelen-
und Kulturtheater ablost.

Seume besteigt den Vesuv jedenfalls im Anschluss an einen ausfiihrlichen Besuch
von Pompeji; und nach dem Abstieg mochte er das Museum in Portici sehen und
verweilt dann noch in Herculaneum. Die beiden romischen Siedlungen, die beim
Vesuvausbruch im Jahre 79 verschiittet und aktuell - auch unter Beteiligung von
Sir William Hamilton - ausgegraben wurden, bilden also den kulturellen Bezugs-
punkt und erzéhlerischen Rahmen. Seume erginzt so gleichsam die naturkundliche
Wissenspoetik um eine arkadische. Der Hohepunkt seines nun in einem ganz ande-
ren Sinne von Dunst umflorten, antiheroischen Abenteuers ereignet sich eben nicht
auf dem Gipfel wie bei Goethe, sondern beim Abstieg. Durch »Rauch«, »Dampf«
und »furchtbare Hitze« empfindet Seume ndmlich starken Durst, der auf ungeahnte
Weise gestillt wird:

Ein artiges, liebliches Madchen brachte uns endlich aus einem der obersten Weinberge
ein groRes, volles Gefal3. So durstig ich auch war, war mir doch das Madchen fast will-
kommener als das Wasser: und wenn ich langer hier bliebe, ich glaube fast ich wiirde
den Vulkan gerade auf diesem Wege vielleicht ohne Fiihrer noch oft besuchen. In ei-
nem grofen Sommerhause [...] erwartete uns die Dame und hatte unterdessen Tranen
Christi bringen lassen. Aber das Wasser war mir oben lieber als hier die kostlichsten
Tranen, und die Hebe des ersten wohl auch etwas lieber als die Hebe der zweiten. (434)

Die italienische Dame, die sich mit ihrem Vetter auf dem Hinweg Seume an-
geschlossen hatte, dann aber aus Uberanstrengung zuriickblieb, tritt hier plétzlich
wieder auf. Seume nannte sich selbst »so ungalant« (433), die Schwiche der Dame
in seiner Gipfelambition einfach zu ignorieren; nun verwandelt sich diese Grobheit
in Galanterie, ausgelost durch das schone Méddchen aus den Gérten, wo der legen-
dédre Wein »Trdnen Christi« (Lacrimae Christi) angebaut wird. Dieser Eindruck ist

36  Karl Philipp Moritz: Werke in zwei Bénden, hrsg. von Heide Hollmer und Albert Meier,
Frankfurt a. M. 1995/97, Bd. 2, 586 f.

37 Vgl Goldstein (Anm. 35), 139-149: »Wir sind in der Tiefe des Schlundes. Wie konnte ich
dieses Chaos schildern!«



362

iiberwiltigend und wird sogleich auf das Bild von Hebe, die griechische Gottin der
Jugendschonheit, tibertragen. Als spéter »Tranen Christi« gereicht werden, tiber-
trifft die Hebe des Wassers natiirlich diejenige des Weins, das junge Midchen also
die zuvor zuriickgelassene éltere Begleiterin. Der Leser versteht die Assoziation aus
einer fritheren Passage zu deuten. In Venedig verliebt sich Seume nédmlich in die
klassizistische Hebe (1796) des Bildhauers Antonio Canova - »mich wird sie lange,
vielleicht immer beherrschen« (240) — und besingt sie in einem Gedicht.

Damit ist das Vesuv-Abenteuer fiir Seume noch nicht abgeschlossen, sondern in
ein anderes, poetisch produktives Wissensfeld transponiert. Er denkt an die Mar-
mor- und Bronzepferde des Theaters von Herculaneum, das unter der modernen
Stadt Portici begraben ist. »Lava« und »Aschenregen«, die atmosphéarischen Er-
eignisse aus dem Jahre 79, die Pompeji und Herculaneum verschiittet haben, ma-
chen ihm den Vesuv viel eher wertvoll als anderen Reisenden die Sensationslust
an Flammenszenerien und gefahrvollen Ausbriichen: Der Vesuv habe »doch durch
seine klassische Nachbarschaft vielleicht ein grofleres Interesse, als irgendein ande-
rer Vulkan der Erde.« (435) Das heif3t fiir Seume, die »Aussicht oben [...] so ganz
nach meinem Genius« genieflen, deshalb versetzt er sich abends »im Geiste wieder
hinauf«, um so die »wichtigsten Szenen der Einbildungskraft der Alten« zu {iber-
schauen (435). Wihrend Goethe mit der Gier des Abenteurers und Naturforschers
wieder und wieder den wildesten Eruptionen des Vesuvs entgegenstrebt und sie —
stimuliert durch den rauchigen Dunst des Augenblicks - in actu lebendig anschaut,
verhilt Seume sich umgekehrt am Kraterrand erstaunlich kithl und unbeeindruckt,
um das Erlebte erst ex post kontemplativ in den grofien Kontext der Kultur- und
Menschheitsgeschichte zu riicken und so eine Atmosphire des Geistes zu schaffen.
Erinnerter und imaginierter Dunst tritt an die Stelle des realen.

Dies geschieht in einem 51 Verse umfassenden Gedicht tiber den Vesuv (435 f.),
der tiber Jahrhunderte »Das Land zum grof3ten Grab der Erde« (436) werden liefs.
Das lyrische Ich versetzt sich auf den hochsten Punkt des Vulkans, den »Schedel des
Verderbens« (V. 1), um von dort das Auge den verwiistenden »Feuerbédchen« (V. 3)
durch die umliegenden Regionen »Der reich geschmiickten Schopfung« (V. 5) folgen
zu lassen. Niemand bleibt »ohne Grausen« (V. 6), wenn der »Riese [...] mit seinem
Hauche« (V. 14) aus dem »Schlund der Mitternacht« (V. 8) geschmolzene Felsen
bis ins Meer und iiber Stidte wilzt und so die »schonste Hesperidenflur« — also das
aus griechischer Perspektive westlich gelegene Hesperien (Italien) — »Zur diirrsten
Wiiste der Natur« macht (V. 15 f.). Langst ist klar, dass es nicht um einen Ausbruch
des Vesuvs in der Gegenwart gehen kann, sondern um mythische Zeiten: Die »Zer-
storung« (V. 21) gilt »Parthenope«, dem Neapel aus dem Griindungsmythos, und
»Pausilype« (V. 23), also Pisilippo, jenem Hiigelzug stidwestlich der Stadt, an dessen
Fuf3 Vergils Grab liegt. Ferner treten die »Bader des Tyrannen« (V. 31) Nero oder
»Stabia« (V. 46), die dritte verwiistete romische Siedlung neben Pompeji und Her-
culaneum, in den Blick. Nichts verschont »des Todes Flammenmeer« (V. 49), um
endlich das ganze Land umher »zum grofiten Grab der Erde« (V. 51) zu machen.
Uber solchen Gedanken an die welthistorische Bedeutung des genius loci schlift
Seume ein, nicht ohne sich zuvor einzugestehen, dass er »das furchtbare Schauspiel
eines solchen Vulkans in seiner ganzen entsetzlichen Kraft« (436) doch noch gerne
gesehen hitte, ohne es aber wirklich wiinschen zu wollen. Allein die Potentialitat



363

solcher Erhabenheit, gleichsam der imaginierte Dunst, ist fiir ein schauriges Gefiihl
hinreichend: »Der Vesuv krauselt blof} zuweilen einige Rauchwdlkchen; aber ich
fiirchte, sein Schlaf und sein Verschiitten sind von schlimmer Vorbedeutung.« (437)

Die vorgestellten Beispiele lassen die qualmenden Vulkane Atna und Vesuv in
drei unterschiedlichen Perspektiven erscheinen, an denen sich Seume in unter-
schiedlichem Mafle beteiligt: (1) In der kursorischen Reiseliteratur, etwa von Goe-
thes Vater, werden diese >Sehenswiirdigkeiten« neben vielen anderen mit der ge-
botenen naturkundlichen und historischen Aufmerksamkeit vielseitig interessierter
Dilettanten beschrieben. Der rauchende Gipfel und der Blick durch die dunstige
Atmosphire in die Landschaften der Ebene bedienen so in erster Linie Erwartungen
an die reiseliterarische Topik. (2) Uber solche touristische Pflichtprogramme gehen
reisende Naturforscher hinaus. Goethe beispielsweise bemiiht sich aber nicht nur
um prézise meteorologische, geologische und vulkanologische Beobachtungen und
Erklarungen, sondern inszeniert seine Exkursion auch als dramatisches, erhabenes
Abenteuer im grofSen Amphitheater der Natur. Dunst betrachtet er einerseits ana-
Iytisch als Phanomen, andererseits transponiert er dieses auch literarisch, etwa in
die Tragodie Faust. (3) Fiir Moritz oder Seume ist der miihselige reale Aufstieg zu
einem Vulkan sekundér, schon die fliichtige Erfahrung mit dem Rauch stimulieren
die atmosphérische Phantasie zu imaginiren Ausfliigen in die Kunst- und Kultur-
geschichte.

Zugespitzt gesagt bringt Goethe Lavaproben aus dem Dunst des Vesuvs mit nach
Hause, Seume hingegen Verse. Solche Souvenirs konnten es an Kuriositit jedoch bei
Weitem nicht mit einem Mitbringsel des Fiirsten Franz von Anhalt-Dessau aufneh-
men. Nach seinem »schweif3treibende[n]« Aufstieg auf den Vulkan am 28. Februar
1766 konnte er sich am drohnenden Krater bis zur nachsten »Ladung von Steinen«
»den Abgrund so lange ansehen, wie es der Rauch erlaubte«.”® Davon begeistert, lief§
er sich nach seiner Riickkehr nach Hause eine Grottenarchitektur mit Vesuv in sei-
nen Landschaftsgarten bauen, zu festlichen Anlassen konnte der Vulkan sogar zum
Ausbruch gebracht werden und kiinstlichen Rauch ausstoflen.”” Ein Aquatinta-Blatt
von Karl Kuntz zeigt einen ndchtlichen Ausbruch des feurig illuminierten Vesuvs
im Worlitzer Park.* Selten zuvor ist eine Naturquelle des Erhabenen so jih in Kitsch
umgeschlagen.

Alexander KoSenina (Hannover)

38 Antje und Christophe Losfeld (Hrsg.): Die Grand Tour des Fiirsten Franz von Anhalt-
Dessau und des Prinzen Johann Georg durch Europa. Aufgezeichnet im Reisejournal des
Georg Heinrich von Berenhorst 1765 bis 1768, Halle 2012, Bd. 1, 70.

39 Vgl Alexandra Liibbert-Barthel: Der Wunderfelsen von Worlitz. Faszination Vesuv im
18. Jahrhundert, Halle 2013.

40  Vgl. Hilmar Frank: Schauspiel der Natur - Inszenierung der Natur, in: Erika Fischer-Lichte,
Jorg Schonert (Hrsg.): Theater im Kulturwandel des 18.Jahrhunderts. Inszenierung und
Wahrnehmung von Kérper — Musik — Sprache, Gottingen 1999, 385-402, hier: Abb. 4.



364

29 Luftdruck: »Ein groRRer Seufzer die Natur« —
Die Poetik des Atmospharischen bei Annette
von Droste-Hiilshoff

1846, als Annette von Droste-Hilshoff ihr vermutlich letztes Gedicht schrieb, fand
eine Diskussion ihren Hohepunkt, die von heute aus gesehen anachronistisch an-
mutet, gleichwohl nach ihrem Tode 1848 noch einige Jahre andauerte. Gegenstand
der Debatte war eine Preisaufgabe des Komponisten und Schriftstellers Friedrich
Johann von Drieberg (1780-1856),! der aufgrund seiner - ebenfalls umstrittenen —
Forschungen zur Musik der alten Griechen auch deren Vorstellungen tiber Luft- und
Wasserdruck propagierte und deshalb die Existenz des Luftdrucks leugnete. Fiir die
Widerlegung seiner schon damals von den Zeitgenossen als abstrus empfundenen
Theorien setzte er 2000 Dukaten aus, so sicher war er sich seiner Sache. Unsterblich
wurde er durch die ausfiihrliche Charakteristik in Theodor Fontanes Wanderungen
durch die Mark Brandenburg, wo ihm ein ganzes Kapitel gewidmet ist. Es beginnt mit
dem Satz: »Kammerherr von Drieberg, vielen meiner Leser aus den vierziger Jahren
her als >Luftdrucks-Drieberg« bekannt, war um 1790 geboren.«* Fontane erldutert
weiter:

Seinen Hauptruhm zog er Anfang oder Mitte der vierziger Jahre aus seinem grofRen
Zeitungskrieg in der »Luftdrucksfrage:. Die Leute von Fach zuckten die Achseln und
mochten in der Tat aus jedem Satze Driebergs erkennen, daR es diesem an allem wis-
senschaftlichen Anrecht gebrache, in die Diskussion einer solchen Frage einzutreten,
die Laienwelt aber, die bekanntermaRen einen natiirlichen Zug der Winkeladvokatur
und eine Vorliebe fir die Franktireurs der Wissenschaft hat, stand giinstiger zu ihm
und freute sich offenbar, in der Partie sDrieberg gegen Newton« fiir unsern Protzener
Kammerherrn, wenn auch nur ganz im stillen eintreten zu kénnen. Der Kern der Sache
war, da8 von Drieberg den Luftdruck bestritt und seinerseits aufstellte, sdas Quecksilber
werde nicht durch eine Luftsaule von bestimmtem Gewicht emporgedriickt, sondern
hange vielmehr an dem luftleeren Raum der Barometerrohre, ziemlich genau so wie
ein Eisenstab an einem Magnete hange«. Diese Aufstellung besal8 etwas Blendendes,
und zwar umso mebhr, als jeder luftleere Raum in der Tat eine gewisse Zug- und Sau-
gekraft auslibt. Aber nur der Laie konnte fliichtig dadurch bestochen werden. Nach
mehrmonatlichem Streit erstarb die Fehde; niemand spricht mehr davon und nur der

1 Vgl. zu Drieberg: Rochus von Liliencron: Art. »Drieberg, Friedrich Johann vong, in: All-
gemeine Deutsche Biographie, hrsg. von der Historischen Kommission bei der Bayerischen
Akademie der Wissenschaften, Leipzig 1875-1910, Bd. 5 (1877), 410; Walther Vetter: Art.
»Drieberg, Friedrich Johann vong, in: Neue Deutsche Biographie, hrsg. von der His-
torischen Kommission bei der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, Berlin 1953 ff.,
Bd. 4 (1959), 125.

2 Theodor Fontane: Wanderungen durch die Mark Brandenburg, in: ders.: Samtliche Werke,
hrsg. von Edgar Grof u. a., Bd. 1-25, Miinchen 1959-1975, Bd. 9-13, das Drieberg-Portrit,
dem ein eigener Abschnitt gewidmet ist: Bd. 9, 343-345, hier: 343.



365

Beiname »Luftdrucks-Drieberge ist in der Erinnerung derer geblieben, die jene Zeit noch
miterlebt haben.?

Im Morgenblatt fiir gebildete Stinde beziehungsweise Leser, das Annette von Droste-
Hiilshoff kontinuierlich las und in dem tibrigens 1842 auch ihre Judenbuche zuerst
gedruckt wurde, wurde ziemlich genau ein Jahr nach Abdruck der bekannten No-
velle eine Anzeige eingeriickt, in welcher die genannte Schrift beworben wurde. Im
integrierten Intelligenz-Blatt (einer Beilage des Morgenblatts) vom 20. Mai 1843 hief3
es, mit reduziertem Pramienversprechen:

Bei Trautwein und Comp. in Berlin ist so eben erschienen und an alle Buchhandlungen
versandt: Beweisfiihrung, daf3 die Lehre der neueren Physiker vom Drucke des Wassers
und der Luft falsch ist, nebst einem Versuche, die Erscheinungen an flissigen Kérpern
ohne atmospharischen Luftdruck zu erklaren. Von Friedrich von Drieberg. Mit einer Tafel
Abbildungen. Zweite Auflage. [...] Tausend Dukaten Dem, der es vermag, des Verfassers
Beweise zu widerlegen.*

In dieser und vielen anderen verwandten Zeitschriften® wird mit grofSem Engage-
ment das Fiir und Wider der Existenz des Luftdrucks erwogen, eine Debatte, die fast
200 Jahre nach dem Tode des Barometer- (bzw. damals noch: Baroskop-)Erfinders
Evangelista Torricelli (1608-1647) doch ein wenig befremdlich erscheint. Offenbar
stand fiir die Zeitgenossen im 19. Jahrhundert doch einiges auf dem Spiel (in einem
Jahrhundert, welches das Erloschen der Sonne nahen sah);® das ging bis hin zu der
Befiirchtung, dass die Erde, wie auch der Mensch, von dem riesigen Druck auf einen
Punkt zusammengequetscht wiirde.

Die Tatsache, dass dieser Streit mit so viel Engagement gefiihrt werden konnte,
zeigt, dass offenbar der Druck der Luft nur ein Postulat, aber keine lebensweltliche
Erfahrung war. - Insofern ist dieses Instrument und die damit verbundene experi-
mentelle Forschung durchaus ein paradigmatischer Gegenstand fiir eine konstruk-
tivistische Wissenschaftsgeschichte, wie sie von Bruno Latour und insbesondere
auch von Jan Golinski konzipiert wird.” Das Barometer ist ein Instrument, das im
strengen Sinne das Phanomen, das mit seiner Hilfe erforscht wird, allererst erzeugt.

3 Ebd, 345.

4 Intelligenz-Blatt. Nro. 10. Sonnabend, 20. Mai 1842, 38. (Beilage zum Morgenblatt fiir ge-
bildete Leser. Sonnabend, den 20. Mai 1843). - Typographische Besonderheiten der Quelle
(Fettdruck etc.) sind nicht beriicksichtigt. - Die Anzeige bezieht sich auf die erste Schrift
Driebergs: Friedrich von Drieberg: Beweisfithrung, dafl die Lehre der neueren Physiker
vom Drucke des Wassers und der Luft falsch ist, nebst einem Versuche, die Erscheinungen
an fliissigen Korpern ohne atmosphirischen Luftdruck zu erkldren, Berlin 1841.

5  Man vergleiche etwa die Liste in: Carl Ludolf Menzzer: Die Lehre vom Luftdruck in ihrem
Prinzipe als unlogisch erwiesen, nebst einer Fundamental-Theorie {iber das Barometer und
die Schwere, Halberstadt 1845, 22 f; vgl. auch Friedrich von Drieberg: Physikalische Streit-
schrift iiber den Luft- und Wasserdruck, Berlin 1846, VI-VIII, wo sich Drieberg gegen
diverse » Angriffe« (VIII) auf seine erste Schrift von 1841 zur Wehr setzt.

6  Vgl. Manlio Sgalambro: Vom Tod der Sonne, Miinchen 1988.

7 Jan Golinski: Making Natural Knowledge. Constructivism and the History of Science,
Cambridge 1998, 135f1.



366

Regen, Wolken, Wind und Wetter, ja auch die Temperatur — das sind Phanomene,
die man unmittelbar sinnlich und auch korperlich erfahrt. Nicht so der Luftdruck -
unter >normalen« Umstanden.

Entsprechend findet sich etwa am 11. September 1845 im Allgemeinen Anzeiger
ein Artikel, der unter der Rubrik »Naturwissenschaft« und dem Titel »Der Luftdruck«
die von Drieberg angestofiene und mit einer unglaublich hohen Priamie belastete
Diskussion erneut aufgreift:

Was nun die Lehre anbelangt, so ist der Luftdruck ohne Riicksicht auf Naturgesetz aus
einem bloBen Experimente, namlich des Barometers, empirisch gefolgert; um das zu
erklaren, ist eine Consequenz iber das Barometer gemacht, statt daR dariiber eine
griindliche Erklarung eines luftleeren Raumes hatte vorangehen sollen. Die Scholarchie
ist mit Vehemenz auf den dufRern Lufdruck gefallen, der den gewaltigen Druck auf den
luftleeren Raum machen sollte, und das zuhorende Volk hatte sich, wie bei der dritten
Krempe an Gellert’s Hute, zerreiBen mogen vor Verwunderung liber den neuen Ver-
stand, der den alten horror vacui verbannte.®

Der Einwand ist also ein wissenschaftstheoretischer: Aus einem einzigen Experi-
ment (das tibrigens inzwischen ziemlich genau 200 Jahre vorher stattgefunden hatte)
koénne man keine ganze Theorie herleiten, ohne ein fundierendes Gesamtmodell
zur Verfugung zu haben. Aus dieser Konstellation wird schon sehr deutlich, dass
die auf das Barometer gegriindete Wetterforschung noch weit davon entfernt war,
einen im Sinne Thomas S. Kuhns paradigmatischen Zustand erreicht zu haben.’ Die
alternative Erklarung des Auflenseiters Drieberg, wie sie von dem Redakteur des All-
gemeinen Anzeigers rekapituliert wird, liest sich jedoch nicht wirklich substanzieller:

Nach v. Drieberg’s Lehre ist die bei dem luftleeren Raume zu erkennende groRe Kraft
(Guericke’sche Halbkugeln) nicht Erfolg vom duRern Luftdrucke, sondern von groRRer
Contraction im Innern der Leere, indem sowohl die zuriickgebliebene verdiinnte Luft,
als auch besonders die innern, von Luft entbl6iten Wande des Raumes gegen den un-
natiirlichen Zustand riesenkraftig reagieren, d. h. sich nach dem Maf3 der Gré3e und
Leere des Raumes zusammenziehend verhalten. So hat man den luftleeren Raum ver-
kehrt verstanden, und statt der Riesenkraft von innerer Anziehung den Wahn von einem
auBern Druck phantasirt. Die Luftdruckslehre ist daher eine bloRe Erdichtung; denn das
Driicken ist ohne Princip. [...] Die gesammte Luftdruckslehre ist also ohne Princip, und
jede principlose Lehre ist eine falsche.X

8  Anon. Der Luftdruck, in: Allgemeiner Anzeiger und Nationalzeitung der Deutschen.
Nr. 247, Donnerstag, den 11. September 1845, 3237-4241, hier: 3238. - Der Verfasser be-
zieht sich auf Christian Fiirchtegott Gellers Fabel Die Geschichte von dem Hute.

9  Thomas S. Kuhn: Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen [1962], 2. Aufl., Frankfurt
a. M. 1976, 90.

10  Anon., Der Luftdruck (Anm. 8), 3238.



367

Der Verteidiger Driebergs steigert sich zu einer fulminanten Polemik, die den Leser
offenbar auf einen Vergleich mit seiner eigenen Lebenserfahrung verweisen mochte,
denn darauf lduft seine Rhetorik letztlich hinaus:

Was nun die Anhanger der Luftdrucklehre betrifft, so ist zu erkennen, dal der Jugend-
eindruck des ersten Unterrichts fiir viele Menschen so eisenfest wird; daB in ihnen die
Unterscheidungskraft wie eine am Denkvermdogen erlittene Verstimmelung verloren
ist, bei welchem Zustande sie fiir eine andere entgegengesetzte Darstellung aller Erwa-
gung unfahig sind; da wird denn der blinde Glaube geboren; das Fabelhafteste, es mag
das Extrem des Unsinnigen seyn, —das Vermdgen, es fiir wahr zu halten, ist so stark, daf3
ein verniinftiges Bedenken gar nicht entstehen kann. So ist es mit dem Drucke der Luft;
300 Centner auf einen Menschen?? Der Wahn eines Irrenhauses verschwindet gegen
diesen Schulwahn in nichts; solche umdriickende Masse wiirde, wenn sie existirte, dem
zwischen sich Habenden das gesammte Flussige auspressen [...].1*

Zur Wissensgeschichte von Barometer und Luftdruck

Ein Gutteil der Faszination, die auch noch zweihundert Jahre nach seiner Entwick-
lung vom Barometer ausging, rithrt von der im Laufe des 17. Jahrhunderts erkannten
Korrelation von Wetter und Barometerschwankungen her. Jan Golinski resiimiert:
»Its hermeneutics was admittedly problematic, but it was generally believed that
the barometer, if interpreted in the light of other prognostic signs, could give some
knowledge of future weather conditions.«'* Diese Dimension der Geschichte des
Barometers — in einer von landwirtschaftlichen Ertrdgen vital abhéngigen Gesell-
schaft von hochstem Interesse — ist gut erforscht. Weniger im Zentrum der For-
schung stand die Geschichte der Vorstellungen iiber die Interrelation zwischen dem
Luftdruck und dem Wohlbefinden des Menschen - zwischen Atmosphire, wie sie
das Barometer (seit Robert Boyles Beitrag im Jahre 1665 so bezeichnet) zu erfas-
sen verspricht, und der Physiologie, sei sie noch im Banne der Humoralpathologie
oder schon in mechanistischen Modellen beheimatet.”? Zwar ist in der Tradition
der Humoralpathologie, auch in Verbindung mit der Meteorologie des Aristoteles,
ein Zusammenhang zwischen den Luftverhiltnissen und dem Saftegleichgewicht im
menschlichen Kérper durchaus im Blick - »changes in air pressure, it was said, could

11  Ebd., 3239f.

12 Jan Golinski: Barometers of change: Meteorological Instruments as Machines of Enlight-
enment, in: William Clark, Jan Golinski, Simon Shaffer (Hrsg.): The Sciences in Enlight-
ened Europe, Chicago 1999, 69-93, hier: 70.

13 Eine Geschichte der Wetterfiihligkeit ist m. W. immer noch ein Desiderat. Vgl. aber im-
merhin fiir das 19. Jahrhundert in England das Buch von Vladimir Jankovié: Confronting
the Climate. British Airs and the Making of Environmental Medicine, Basingstoke u. a.
2010; vgl. auch die Studie von Patrick Ramponi: Wetterfiihligkeit und Diétetik. Skizzen
zur literarischen Wissensgeschichte eines kulturellen Symptomleidens 1800/1900, in: Karin
Becker u.a. (Hrsg.): d’Alimentation et le Temps qu’il fait. Essen und Wetter - Food and
Weather, Paris 2015, 39-56.



368

affect the circulation of the blood«!* -, allerdings war diese Koppelung insofern zu-
néichst problematisch, als im System der Humoralpathologie ein hoher Luftdruck
mit einer Hemmung der Séfte und damit eher einer Verminderung der Lebenstitig-
keit einhergehen sollte, wahrend die Erfahrung eher das Gegenteil sagte: Hoher Luft-
druck macht schones Wetter und gute Stimmung.”” Denkbar wurde auf der Basis
dieser Koppelung jedenfalls die poetische Idee, dass ein - >wetterfithliger« - Korper
selbst als eine Art Barometer dienen kénne.'® Bei Annette von Droste-Hiilshoff wird
diese Idee, was noch zu zeigen ist, in ein physiologisch-poetologisches Konzept in-
tegriert.

Das Barometer war einerseits, das hat Jan Golinski eindriicklich herausgearbeitet,
als Instrument der experimentellen Wissenschaft gerade im 18. Jahrhundert eine
Eintrittskarte in die Gesellschaft der fortschrittlich orientierten Aufkldrer."” Es wurde
andererseits aber in seiner Verldsslichkeit immer wieder stark angezweifelt. Zwar
hatten seine Propagatoren mit durchaus vernehmlichem Pathos beansprucht, mit
der prognostischen Kompetenz des Barometer-Nutzers die bisherige Vorherrschaft
der Astrologie endlich zu brechen. Dennoch war die Zuverléssigkeit der Barometer-
Prognostik evidentermafSen nicht wirklich durchschlagend, so dass sich, zumindest
in der scientific community, etwa der Royal Society, die Auffassung durchsetzte, dass
man den Barometer-Aufzeichnungen, die man im Ubrigen mehr und mehr syste-
matisch anlegte, weitere wetterbezogene Beobachtungen zur Seite stellen musste, um
annehmbare Ergebnisse zu erzielen. Die Frage, ob gesundheitliche Beeintrichtigun-
gen — 1728 etwa hief8 es »Rheumatisms and Squinzies up and down; great Lowness of
Spirits, and frequent hysteric Paroxysms every-where«'® — tatsichlich direkt auf die
Anderung des Luftdrucks zuriickgingen oder in einer allgemeinen Verschlechterung
der Luft griindeten, blieb durchaus offen.

Noch in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts war das Barometer — das in der
wissenschaftsgeschichtlichen Forschung tibrigens durchaus nur ein Nischendasein
hat und meist im Kontext der Luftpumpen-Experimente von Guericke und Boyle
behandelt wird - also ein durchaus ambivalent beurteiltes Gerit,' faszinierend,

14  Golinski, Barometers of Change (Anm. 12), 70.

15 Zu einem zeitgendssischen Versuch, dieses Problem zu lésen, vgl. Johann Heinrich Hoff-
bauer: Die Atmosphire und deren Einfluf$ auf den Organismus, ein Beitrag zur allgemeinen
Pathologie, Leipzig 1826, 34 f. (§ 19).

16  Golinski, Barometers of Change (Anm. 12), 69 £, zitiert aus dem Gedicht The Human Baro-
meter; or, Living Weather-Glass (1743) von John Phelps. - Goethe dufSert sich verschiedent-
lich in diesem Sinne, etwa im Brief an Charlotte von Stein, 28.3.1881: »Wenn wir in einem
bessern Clima wohnten; so wire viel anders, ich bin der dezidirteste Barometer der existirt.
Wie aber die schweere der Luftt und ihre Warme nicht mit einander gehn, so macht mir
deine Liebe auch ein besonder Clima.« — Ahnlich an Johann Heinrich Merck, 28. (?) Mirz
1781. - Eine monographische Untersuchung iiber Goethe und das Barometer gibt es, so-
weit ich sehe, nicht.

17 Golinski, Barometers of Change (Anm. 12), 77 u. 6.

18 Zit. nach ebd., 88.

19 Zu den technischen Weiterentwicklungen der R6hre von Toricelli vgl. die profunde Studie
von W.E. Knowles Middleton: The History of the Barometer, Baltimore 1964; Weiterhin:
Hans-Giinter Kérber: Vom Wetteraberglauben zur Wetterforschung, Leipzig 1987, 116-
123.



369

vielversprechend, aber auch unzuverldssig. Jeffrey Dennis schreibt 1825 in seinem
Handbuch: »The barometer is probably the most useful, entertaining, and interesting
of all philosophical instruments. To the gentleman and man of leisure it is a source
of perpetual amusement, as it enables him to determine with accurracy the weight of
the atmosphere, and to observe its successive changes and variations«.” Peter Moore
restimiert fiir England in den ersten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts: »Doch das
Barometer war von allen das faszinierendste Instrument. [...] Es erfiillte eine ein-
zige, einfache Aufgabe: die Bestimmung des atmosphérischen Drucks. Doch aus der
Messung ergaben sich tausend Moglichkeiten. [...] Es war bisweilen ein launisches
und unzuverldssiges Instrument.«*!

Der Bielefelder Arzt Johann Heinrich Hoffbauer unternimmt 1828 einen groflan-
gelegten Versuch, die Wirkungen des Wetters auf die Gesundheit des Menschen ein-
gehend zu analysieren.”” Er kennt und benennt das Phdnomen der Wetterfiihligkeit
bei bestimmten Grund-Leiden:

Vorziiglich aber sehen wir den so grofRen EinfluR des mehr oder weniger starken Drucks
der Luft bei Kranken. Nimmt die Wirkung eine andere Beschaffenheit, einen andern
Charakter an, der mit einer bedeutenden Veranderung des Luftdrucks verkniipft ist,
so horen wir schon lange vorher, noch ehe die Witterungsveranderung sinnlich wahr-
nehmbar ist — meistens schon 24 Stunden vorher — Gichtkranke, Leute mit vernarb-
ten Wunden, mit alten Geschwiiren, mit habituellem Husten mit hohlen Zahnen, mit
Leichdornen und dergl., diese bevorstehende Veranderung ankiindigen; sie empfinden
dann schon ein Reil’en und Ziehen, ja heftige Schmerzen in ihren leidenden Theilen, die
hauptsachlich wohl in einer zu starken Ausdehnung oder zu starken Compression der
organischen Materie begriindet sind.?*

Die Atmosphare der Melancholie

Spatestens an dieser Stelle ist der Diskurszusammenhang der Melancholie-Tradition
einzubeziehen.* Ein beriihmter Melancholie-Patient im zeitlichen Umfeld der hier
behandelten Schriften, zu dessen Symptomatik es gehort, am Luftdruck zu leiden, ist
Georg Biichners Lenz. Von ihm heifit es, gegen Ende der Erzdhlung:

20 Jefferey Dennis: Ample Instructions for the Barometer and Thermometer, 3. erw. Aufl,
London 1825 [zuerst 1823], 2. — Kiirzeres Zitat dieser Stelle bei Peter Moore: Das Wetter-
Experiment. Von Himmelsbeobachtern und den Pionieren der Metorologie, {ibers. von
Michael Hein, Hamburg 2016, 122.

21 Moore, ebd., 122f.

22 Johann Heinrich Hoffbauer: Die Atmosphire und deren Einflufl auf den Organismus, ein
Beitrag zur allgemeinen Pathologie, Leipzig 1826.

23 Ebd,32f.

24  Aus der lingst uniiberschaubaren Literatur sei als grundlegend hervorgehoben: Martina
Wagner-Egelhaaf: Die Melancholie der Literatur. Diskursgeschichte und Textfiguration,
Stuttgart, Weimar 1997.



370

Den 8. morgens blieb er im Bette, Oberlin ging hinauf; er lag fast nackt auf dem Bette
und war heftig bewegt. Oberlin wollte ihn zudecken, er klagte aber sehr, wie schwer
alles sei, so schwer! er glaube gar nicht, daR er gehen konne; jetzt endlich empfinde er
die ungeheure Schwere der Luft. Oberlin sprach ihm Mut zu.?*

Wie Harald Schmidt festgestellt hat, wird hier offenbar ein besonderes Moment des
Melancholie-Syndroms im Diskurs des frithen 19.Jahrhunderts deutlich, welches
sich darin manifestiert, dass »sich in der melancholischen Vertikalisierung das
Gefiihl einstellen kann, durch den Druck der Atmosphire zusammengedriickt zu
wer[d]en, so wie es Lenz im progredierten Stadium seiner Krankheit [...] empfin-
det.«* Diese bei dem Mediziner Biichner konkret psychiatrisch und zugleich welt-
schmerzlich-diagnostisch angelegte Verkniipfung zwischen Klima und Melancholie
hat ihre Vorldufer in der humoralpathologisch fundierten Klimatheorie, wie sie in
der ganzen Frithen Neuzeit und dariiber hinaus allgemeine Uberzeugung ist, und sie
wird im 18. Jahrhundert durch die empfindsame, auch ossianisch grundierte Topik
der wilden, diisteren, nordischen Landschaft erweitert, welche durchaus den Cha-
rakter einer Seelenlandschaft annimmt. Im unmittelbaren zeitlichen Kontext der
Annette von Droste-Hiilshoft ist es insbesondere Nikolaus Lenau, der die melan-
cholische Seelenlandschaft exemplarisch ausgestaltet und vielfach variiert hat.””

»Luft ist ein entscheidender Faktor beim Entstehen dieser wie jeder anderen
Krankheit, da sie stindig durch Atmung in unsere Leiber und deren innerste Organe
gelangt.«*® So konstatiert Robert Burton, dessen Anatomy of Melancholy, zuerst 1621
erschienen, der locus classicus zur Rolle der Luft bei der Entstehung der Melancholie
ist. Im Kontext der Humoralpathologie spielt die Luft als eines der vier Elemente und
zugleich als Medium des Austauschs und des Gleichgewichts der Sifte eine zentrale
Rolle. Bei Burton heif3t es weiter:

Am allerschlimmsten ist dicke, wolkige, dunstige, neblige Luft, wie sie aus Sumpf und
Moor aufsteigt, aus Teichen, Misthaufen, Abzugsgraben und Gossen, in denen irgend-
ein Aas oder Kadaver liegt, oder die irgendwelche widerwartig stinkenden Diinste aus-
senden. [...] Wildbewegte und stiirmische Luft ist ebenso abtraglich wie unsaubere:
rauhes und widriges Wetter, ungestiime Winde, finstere wolkenverhangene Tage [...].
Und wer ware nicht wetterfiihlig bei bestimmten Konjunktionen der Planeten, bedriickt
bei scheullichem Klima, dumpf und niedergeschlagen in stiirmischer Jahreszeit?**

25 Georg Biichner: Lenz, in: ders.: Werke und Briefe. Neue, durchgesehene Ausgabe, hrsg. von
Fritz Bergemann, Frankfurt a. M. 1979, 100. - Vgl. zur Melancholiethematik bei Biichner:
Harald Schmidt: Melancholie und Landschaft. Die psychotische und &sthetische Struktur
der Naturschilderungen in Georg Biichners Lenz, Wiesbaden 1994, das Zitat ebd., 173.

26 Ebd.

27 Ludwig Volker: Muse Melancholie — Therapeutikum Poesie. Studien zum Melancholie-
Problem in der deutschen Lyrik von Hoélty bis Benn, Miinchen 1978, 48-64.

28 Robert Burton: Die Anatomie der Melancholie. Ausgewiéhlt und tibertragen von Werner
von Koppenfels, Mainz 1988, 118. — Vgl. auch: Schmidt, Melancholie und Landschaft
(Anm. 25), 135.

29 Ebd, 120f.



371

Annette von Droste-Hiilshoft ruft in ihrem letzten Gedicht, das lange Zeit den nicht
von ihr stammenden Titel <Die dchzende Kreatur> trug, die gesamte Melancholie-
Tradition auf,® um ihre diistere Diagnose der Natur, von Wilhelm Kithlmann als
»pradarwinistische Naturreflexion«®' analysiert, zu fundieren.

<An einem Tag wo feucht der Wind>
Erste Fassung

An einem Tag wo feucht der Wind,

Wo grau verhangt der Sonnenstrahl
Sal} Gottes hartgepriiftes Kind

Allein am kleinen Gartensaal,

Ihr war die Brust so voll und enge

Ihr war das Haupt so dumpf und schwer
Selbst um den Geist zog das Gedrange
Der Adern blutge Schleyer her

Sie sah am fernen Sees Bord

Der Liebsten leichte Schemen gehn
Und konnte nicht ein griiRend Wort
Gedanken kaum hinlber wehn,
Gefahrten Wind und Vogel nur

In selbstgewahlter Einsamkeit

Ein groRer Seufzer die Natur

Und schier zerflossen Raum und Zeit

Sie sann und saf, und safd und sann,
An ihrem Arm die Grille sang

Vom fernen Felde nun und dann

Ein schwach vernommner Sensenklang
Die kleine Mauerwespe flog

Ihr angstlich am Gesicht bis fest

Zur Seite das Gewand sie zog

Und offen ward des Thierleins Nest.

Und am Gestein ein Kafer lief

So scheu und rasch wie auf der Flucht
Bald in das Moos sein Hauptlein tief
Bald bergend in der Ritze Bucht

Der Hanfling flatterte vorbey

30 Annette Reiter: Mein wunderliches verriicktes Ungliick. Melancholie bei Annette von
Droste-Hiilshoff, Regensburg 2003, hier: bes. 95 f.

31 Wilhelm Kithlmann: Das Ende der Verklarung. Bibel-Topik und pradarwinistische Natur-
reflexion in der Literatur des 19. Jahrhunderts, in: Jahrbuch der deutschen Schillergesell-
schaft 30 (1986), 417-452.



372

Nach Futter spahend, das Insekt
Hat zuckend bey des Vogels Schrey
Inihre Kleider sich versteckt

Da ward ihr klar wie nicht allein
Das schwergefangne Gottesbild

Im Menschen, wies in dumpfer Pein
Im bangen Wurm, im scheuen Wild
Im durstgen Halme auf der Flur,
Das mit vergilbten Blattern lechzt
In aller aller Kreatur

Nach oben um Erlésung achzt

Wie mit dem Fluch, so sich erwarb
Der Erde First im Paradies

Er sein gesegnet Reich verdarb,
Und seine Diener buen lief3,

Wie durch die reinen Adern trieb
Er Tod und Moder Mord und Zorn
Und nur die Schuld allein ihm blieb
Und des Gewissens roher Dorn

Der schlaft mit uns und der erwacht
Mit uns an jedem jungen Tag

Ritzt unsre Traume in der Nacht

Und blutet Uiber Tage nach

O schwere Pein, nie unterjocht

Von tollster Lust von keckstem Stolze
Wenn leise leis es nagt und pocht
Und bohrt wie Mad im kranken Holze

Wer ist so rein daf nicht bewuf3t

Ein Bild ihm in der Seele Grund,

Daf3 er muf3 schlagen an die Brust

Und fiihlen sich verzagt und wund

So hart wer dal ihn nie erreicht

Ein Wort, daR er nicht mag vernehmen
Wo ihm das Blut zur Stirne steigt

In heillem bangem tiefem Schamen

Und dennoch giebt es eine Last

Die Keiner fiihlt und Jeder tragt

So dunkel wie die Stinde fast

Und auch im gleichen SchooR gehegt.
Er tragt sie wie den Druck der Luft
Geflihlt vom kranken Leibe nur



373

Bewul3tlos wie den Fels die Kluft
Tragt er den Mord an der Natur

Das ist die Schuld des Mordes an
Der Erde Lieblichkeit und Huld,

An des Gethieres dumpfem Bann
Ist es die tiefe, schwere Schuld,
Und an dem Grimm, der es beseelt,
Und an der List, die es befleckt

Und an dem Schmerze, der es qualt
Und an dem Moder, der es deckt>?

Annette von Droste-Hiilshoff steht mit ihrem lyrischen Beitrag zur Melancholie-
Diskussion im Kontext der europdischen Weltschmerzbewegung. Lord Byron,
Chateaubriand, Nikolaus Lenau sind die vielleicht bedeutendsten Protagonisten im
europdischen Horizont. Eine wirkméchtige These zur Genese des Weltschmerzes
(Sengle)** geht vom Verlust der Transzendenz als Movens aus, Walter Weiss spricht
vom renttduschten Pantheismus<* als Epochensignatur. Gemeinsam ist diesen bei-
den Ansitzen, dass sie die spezifische Aktualisierung des Melancholiediskurses als
mal du siécle mit theologischen Fragen in Verbindung bringen. Genau diese Koppe-
lung gilt auch, folgt man dem wegweisenden Beitrag von Wilhelm Kithlmann,* fiir
Annette von Droste-Hiilshoffs letztes Gedicht.

Noch 1880, als seine »sel. Annette« schon mehr als zwanzig Jahre tot war, hat
ihr philosophisch-theologischer Gesprichs- und Briefpartner Christoph Bernhard
Schliiter eine andere Schriftstellerin gebeten: » Versuchen Sie fiir mich doch ein Ge-
dicht auf Paulus Romerbrief Kap. 8, betreffend die Befreiung der schmachtenden
Kreatur zur Zeit der Offenbarung der Kinder Gottes.«’ Der blinde Philosoph aus
Miinster, der lange Jahre fiir Annette ein >geistiger Mentor« war, hat sich offensicht-
lich nicht damit abfinden kénnen, dass die Welt ein Leichenhaus, die Natur ein ewi-
ger Zirkel vom Morden und Fressen ist und auch nicht durch ein erbauliches Chris-
tentum umgedeutet werden kann. Noch als Darwins Kampf ums Dasein als Motor
aller Entwicklung im Reich der Natur bereits breit diskutiert wurde, hat Schliiter in
einer eigenen Zeitschrift diese Katastrophe seines Weltbildes zu verhindern gesucht.

Mit dem, was ihm die scharfsinnige Freundin auf sein Ansinnen im August 1846
geliefert hatte, war er nicht zufrieden. Das adlige Fraulein, das — wie der frithere Ge-
dichtzyklus Das geistliche Jahr in vielen seiner Gedichte eindringlich zeigt*” - glauben
wollte und nicht konnte und an diesem Widerspruch fast zerbrach, verweigerte sich

32 Annette von Droste-Hiilshoff. Historisch-kritische Ausgabe. Werke, Briefwechsel, hrsg.
von Winfried Woesler, Tiibingen 1978 ff., Bd. 4/1, Tiibingen 1980, 207-209.

33 Friedrich Sengle: Biedermeierzeit. 3 Bde., Stuttgart 1971-1980, hier: Bd. 1, 1 ff. und 221 ff.

34  Walter Weiss: Enttauschter Pantheismus. Zur Weltgestaltung der Dichtung in der Restaura-
tionszeit, Dornbirn 1962. [Ohne Bezug auf Droste-Hiilshoft].

35 Vgl. Anm. 30.

36 Droste-Hiilshoft. Historisch-kritische Ausgabe. Werke, Briefwechsel (Anm. 32), Tlibingen
1980, Bd. 4/2, 661.

37 Thomas Wortmann: Literatur als Prozess. Drostes Geistliches Jahr als Schreibzyklus, Kon-



374

der Losung, welche Schliiter erwartet hatte. In seinen Augen hat sie es sich — mit
einem ersten Versuch - viel zu schwer gemacht, wie er gonnerhaft schreibt: »Meine
Aufgabe an Sie haben Sie zu komplicirt, kiinstlich und wahrhaft schwierig genug
aufgefaf3t«.”® Und dann setzt er noch einmal an, in einem Brief vom 18. April 1846:

Liebes Fraulein, ich meinte bloR den einfachen Text in St. Pauli Episteln [Rom 8, 18-23],
wonach alle Creatur, die durch den Abfall des Menschen von Gott und sein MiRver-
hdltnis zu ihm gleichfalls vom Menschen abfiel und zu ihm in Miverhaltni® trat [...],
daB sie ringe, schmachte und groRen Sehnens sich sehne nach der Offenbarung der
Kinder Gottes, woran auch ihre Befreiung, Erlésung und Verklarung geknuipft ist, sowie
die unsere [...].»*

So einfach schien auch ihm selbst die Losung wohl nicht, er muss mehrfach anset-
zen, unterbricht die Grammatik seines Satzes und versucht mehr, sie zu iiberreden,
als iiberzeugend zu argumentieren.

Das Ergebnis von Annettes Bemiithungen ist ihr letztes Gedicht. Eines ihrer bes-
ten, gerade weil es nicht mehr vollendet wurde. Die erste Fassung hat sie offenbar in
einem Zug geschrieben; doch dann hat sie so sehr daran verbessert, gestrichen, er-
ganzt, dass kein eigentliches Ergebnis, keine »zweite Fassung« mehr erkennbar ist. Ja,
die Herausgeber der historisch-kritischen Ausgabe, die sich sonst durch das Dickicht
ihrer Handschriften erfolgreich durchkdmpfen, kapitulieren hier: »Die Lesartendar-
stellung bleibt unbefriedigend und wird deshalb durch ein Faksimile erganzt.«*

Sie haben sich dann zum Vorlesen des Entwurfs getroffen, die Dichterin und ihr
Mentor, dem sie intellektuell so unendlich tiberlegen war; und Schliiter notiert im
Tagebuch: »wir wollten noch eine Strophe hinzudichten«.*" Er wollte es, sie hat es
nicht getan. Diesem letzten Gedicht, das erst ein halbes Jahrhundert nach ihrem Tod
ver6ffentlicht wurde, hat man lange Zeit den Titel >Die achzende Kreatur« voran-
gestellt. Er stammt von einem andern Mann, der sie fiir seine Zwecke, in diesem
Fall seine Karriere als Publizist, ausgebeutet hat: Von dem Sohn ihrer Freundin, von
Lewin Schiicking.** Trifft dieser fremde Titel zu? Oder macht er dieses grof3artige
Gedicht zu sehr zu einer erbaulich-allegorischen Auslegung einer Bibelstelle? Denn
das ist es mitnichten.

Ein Zwischenergebnis des langwierigen Aushandelungsprozesses zwischen Bern-
hard Schliiter und Droste-Hiilshoff ist die erste Fassung, in der es zwar zahllose
Uberarbeitungen in der Handschrift dieser ersten Fassung gibt, die zeigen, wie wenig
die Autorin damit zufrieden war - aber diese Uberarbeitungen fiihren nicht zu einer
neuen zweiten Fassung, sondern erzeugen ein Fragment, das, wie bereits erwdhnt,
auch editorisch nicht zu domestizieren ist.

stanz 2014; Stephan Berning: Sinnbildsprache. Zur Bildstruktur des Geistlichen Jahres der
Annette von Droste-Hiilshoff, Tiibingen 1975.
38 Droste-Hiilshoff. Historisch-kritische Ausgabe. Werke, Briefwechsel (Anm. 32), Bd. 4/2, 658.
39 Ebd., 659.
40 Ebd., 667.
41  Ebd., 660.
42 Ebd, 667.



375

Allegorisch ist dieses Gedicht aus zehn achtzeiligen Strophen allerdings durchaus,
und dazu in der sprachlichen Form durchaus regelmiflig, im Kreuzreim gehalten
und auch in der Behandlung des Metrums nicht ordnungszerstorend (wie etwa das
virtuose Im Grase). Ein weibliches Ich sitzt sinnend vor seinem Haus, die Sonne
lasst sich nicht sehen und auch der Kopf der Frau ist nicht licht und leicht, sondern
vielmehr »dumpf und schwer«.

Es ist eine Melancholie-Gestalt, die dort sitzt, die Reminiszenz an Diirers klassi-
sche Darstellung ist evident. Und wie alle Melancholiker, die traditionell (so seit der
Antike die Vorstellung) tiefer blicken als die schlichten und heiteren Gemiiter, denkt
sie tiber das Wesen der Welt nach, indem Sie ihre unmittelbare Umgebung, ihre
kleine Welt beobachtet. Die vermeintliche Biedermeier-Idylle stellt sich, zwar noch
historisch im Vorfeld der hitzigen Debatten um Darwins struggle for life, aber im
Grunde genauso brisant, als Gewaltzusammenhang dar. Eine kleine Wespe kampft
ums Uberleben des Nachwuchses, nur weil die Frau gedankenlos mit ihrem Kleid
den Eingang zum Nest blockiert hatte. Sie bemerkt es und zieht, in christlicher ca-
ritas, das Hindernis zur Seite. Da fillt ihr Blick auf ein Kéferchen, aber auch dieses
ist nicht gliicklich in seiner kleinen Welt, sondern in hastiger Flucht begriffen. Es
versucht sich verzweifelt vor einem nur scheinbar niedlichen Vogelchen, einem
Hénfling, in Sicherheit zu bringen, der - auch seinerseits nur auf legitimer Futter-
suche - dem Kiferchen sein Verderben bereiten wiirde. Und genau das Kleid, das
zuvor noch dem Nachwuchs der Mauerwespe fast den Tod gebracht hitte, ist nun
die rettende Zuflucht fiir den Kéfer. Wer tréigt hier die Schuld, wer ist der Morder in
diesem Spiel?

»Da ward ihr klar«: so beginnt der zweite Teil des Gedichts, der tatsichlich wie
in der barocken Allegorie-Poesie, gerade auch in der Emblematik, auf eine Beob-
achtung, eine Demonstration, eine Bestandsaufnahme dann eine - meist trostlich-
fromme oder moralisch-ermahnende Deutung folgen ldsst. Doch in dieser Deutung,
die letztlich gar keine ist, schwingt sich das Ich auf zu einer grofien Rede, in pa-
thetischem Stil gehalten, die auch mehr ist als eine Klage - tiber die Schuld des ersten
Menschen; iiber die Verfluchung, die auch die ganze Natur getroffen hat; tiber das
nagende Gewissen, das »bohrt wie Mad im kranken Holze«; eine Klage schliefllich
tiber die »Last / Die Keiner fiihlt und Jeder tragt«, den »Mord an der Natur«, wie es
brutal, lapidar und rdtselhaft in der zweitletzten Strophe des Gedichtes heifst.

Es ist, wie gesagt, mehr als eine Klage, wenn dann in der letzten Strophe in
himmernden Sitzen, anaphorisch gebaut, nicht nur die von dem treuherzigen
Schliiter gewiinschte Erlosungsperspektive verweigert wird: Es ist eine flammende
Anklage, die im bohrenden Wiederholungszwang des Melancholikers die ganze
Verworfenheit, die Falschheit, das sinnlose Leiden und schliefilich auch die unend-
liche Vergeblichkeit der ganzen (nur héhnisch noch so zu nennenden) Schépfung
hinausschreit. - Ubrigens hatte in der letzten Strophe in der Handschrift tatsichlich
zunéchst das Wort »Schopfung« [!] gestanden, das aber in einer »Sofortkorrektur«
von der Dichterin sogleich durch »Erde« ersetzt wurde.*?

43 Ebd., 666.



376

Eine Anklage, die genau das verweigert, was der Philosoph gewiinscht hatte: Die
Rechtfertigung Gottes, wie sie seit Leibniz das Bemiihen aller aufgeklarten Optimis-
ten gewesen war. Die Theodizee, die in diesem Falle, gut biblisch, in ein poetisches
Gemalde einer universalen Erlosung am Ende der Zeiten gemiindet hitte, bleibt
aus. So werden nicht nur die Seufzer des Kiferchens und der Wespe, der Grille und
des Vogels (den was bringt nun der Hinfling den Seinen?) in diesem Gedicht auf-
bewahrt und in Schreie der Anklage verwandelt: Das Gedicht selbst ist der lauteste
»Seufzer« einer in Weltschmerz versunkenen >Kreatur¢, der Dichterin selbst, die
sich - bei aller oberflachlichen Entfremdung gegeniiber der >Schopfung« - ihr dann
doch einfiigt, nicht in paradiesischer Harmonie, sondern in grimmiger Klage tiber
das schreiende und fatal-finstere Unrecht, den unentrinnbaren Kreislauf von Fressen
und Gefressen-Werden. Dann ist aber Schiickings Titel doch der richtige, denn er
beschreibt ungewollt, aber prizise nicht nur das Thema, sondern auch die Intention
des Gedichts. Als letztes Gedicht der Droste ist es zugleich ihr poetisches und poe-
tologisches Vermichtnis. All ihr Dichten war: Das »Achzen der Kreatur«.

Droste-Hiilshoffs Poetik ist bestimmt von der - auch ihrem Zeitgenossen Hein-
rich Heine (im selben Jahr 1797 geboren) nicht fremden - Vorstellung, dass der
Dichter / die Dichterin exemplarisch an der Welt leide; der Riss, der durch die Welt
geht, geht mitten durch sein oder ihr Herz. Man kann das Poesieverstindnis der
Annette von Droste-Hiilshoff und das Poesieverstdndnis Heinrich Heines - bei allen
uniibersehbaren Differenzen — doch auf einen Nenner bringen: Das inkommensu-
rable Individuum wird umgedeutet, auch umstilisiert zu einem exemplarischen In-
dividuum.

Bei Heine: die Kilte der Welt, die Ungerechtigkeit, die Entfremdung - sie wird
vom Individuum nicht nur schmerzlich, nicht nur stellvertretend empfunden und
durchlitten, sondern sie wird in das Individuum selbst hineingelegt: als dessen
Krankheit, als dessen eigenes Leiden, als dessen eigene innere Zerrissenheit.

Bei Annette von Droste-Hiilshoff: Das Individuum beklagt einerseits die Erschiit-
terung der alten Ordnung, beansprucht aber andererseits — und hierin ist das soziale
Rollenverhalten der Droste durchaus und zu Recht >feministisch« relevant -, das
eigene Leben nicht einfach in den vorgezeichneten Bahnen zu verbringen, es be-
ansprucht vielmehr Selbstverwirklichung, einen individuellen Weg, und es beharrt
auf dem Recht des eigenen Gefiihls.

Und es gibt bei Annette von Droste-Hiilshoff dariiber hinaus eine strukturelle
Analogie zu Heines Weltriss, der mitten durch das eigene Herz gehen soll: Die Heil-
losigkeit der Welt, der menschlichen wie der natiirlichen, wird vom Ich als Schuld-
zusammenhang interpretiert, in den es selbst mit verstrickt ist. Das >Achzen der
Kreatur<, wie Annette von Droste-Hiilshoff nach der Stelle aus dem Romerbrief es
versteht, die Erlosungsbediirftigkeit der Natur: Sie wird verkniipft mit der Erbsiinde
und der individuellen Schuld des Menschen. Und an dieser Schuld arbeitet sich das
nach Selbstverwirklichung strebende Individuum poetisch ab, wobei in diesem Ab-
arbeiten zugleich die poetische Selbstbehauptung dieses Individuums liegt.

Annette von Droste-Hiilshoff, die noch im Fiirstbistum Miinster zur Welt ge-
kommen war, das jedoch 1802 aufgehoben wurde, zu Preufien kam und dann in die
Wirren um Napoleon hineingeriet: Sie empfand den Verlust der alten Ordnung am
eigenen Leibe ganz unmittelbar. Sie litt darunter und verzeichnete seismographisch



377

genau jede Erscheinung, die sie als ordnungszerstérend erkannte. Der Widerspruch,
der darin liegt, dass sie selbst in ihrem Habitus und in ihrem insistierenden Ringen
um Selbstfindung und Selbstbehauptung in gewisser Weise mit der von ihr anderer-
seits wieder ersehnten alten Ordnung in Konflikt kam, macht zu einem guten Teil
den Rang ihrer Poesie aus. Das >schlechte Gewissen« — und in ihren Briefen wird
deutlich, wie sehr von ihrer Umgebung, vor allem ihrer adligen Verwandtschaft, ihre
Existenzweise als ungehorig empfunden wurde - dieses >schlechte Gewissen« zeugte
die schonsten Gedichte.

Besonders charakteristisch ist in Droste-Hiilshoffs poetologischen Gedichten die
beinahe trotzige Behauptung des Auserwihltseins des Dichters - eine durchaus eli-
tare Position, die zugleich ein Stigma ist. Das kann ich hier nicht weiter ausfiihren,
es gehort aber zum Argument im Zusammenhang der atmosphérischen Poetik der
Droste.

Das letzte Gedicht der Annette von Droste-Hulshoff prisentiert die himmernde
Anklage, indem es von einer resignativen, melancholisch-kontemplativen Haltung
ausgeht, der Gebirde der Melancholie, wie sie von Albrecht Diirer kanonisch for-
muliert wurde. Seit den pseudo-aristotelischen Problemata oszilliert die Bewertung
der Melancholie zwischen Pathologisierung und Nobilitierung. In Drostes Gedicht
wird das Pathologische mit der Nobilitierung direkt verbunden. Die Droste deutet
die Krankheit zu einer besonderen Sensibilitit um, welche die Basis — ganz in der
Tradition des Melancholiediskurses - fiir eine hohere (oder auch tiefere) Einsicht in
das Wesen der Dinge darstellt.

Und unter dieser Perspektive ist schlieflich die Regie der Atmosphire, der die-
ses Gedicht folgt, in den Blick zu nehmen. Der Text setzt ein mit einer humoral-
pathologisch grundierten Setzung der Atmosphére, und es wird in der ganzen ersten
Strophe die enge Koppelung der physiologischen Verfasstheit der Perspektivfigur an
die atmosphirischen Bedingungen seiner Umgebung vor Augen gefiihrt. Die zur
Melancholie-Symptomatik gehorende Auflosung der Grenzen von Raum und Zeit
miindet in eine physiognomisch-exemplarische Beobachtung scheinbar kontingen-
ter biologischer Ereignisse; und in der dichten physiologischen und zugleich psycho-
logischen Aufladung einer latent todlichen Szene (fiir die das Wort »biedermeierlichs,
wie es oft fiir derartige >Idyllen« der Droste in leichtfertiger Weise verwendet wurde,
Verharmlosend ist) wird der Schuldzusammenhang, der die gesamte >Schopfung:
so heillos macht, mit rhetorischer Wucht und in theologisch bohrenden Wendun-
gen scharf fixiert. Der Versuch, die Verstrickung des Subjekts in diese morderische
Fatalitdt zu theologisch zu bewiltigen, wird in der vorletzten Strophe schliefilich -
in Ankniipfung an den Melancholie-Beginn des Gedichts - ganz unmittelbar auf
die eingangs analysierte Debatte bezogen — und mit der Poetik des iibersensiblen
Dichtersubjekts verkniipft. Der Schuldzusammenhang der mérderischen Natur, der
weder theologisch noch rhetorisch >erledigt« werden kann, wird als ungreifbar-all-
gegenwdrtige conditio humana bestimmt. Das physiologisch iibersensible Subjekt
ist zugleich »auserwihlt« diese Holle auf Erden diesseits theologischer Erorterungen
ganz unmittelbar zu erfahren, zu erleiden, wie den ungeheuren Luftdruck, der auf
den Menschen lasten muss. Jeder, auch wenn er es nicht spiire, habe teil an der uni-
versalen, geradezu atmospharisch fithlbaren »Schuld«:



378

Er tragt sie wie den Druck der Luft
Geflihlt vom kranken Leibe nur

Der Luftdruck wird in einer originellen Aktualisierung humoralpathologischer Me-
lancholie-Modelle und in leisem Anklang an die Tradition des melancholischen
Genies zur Metapher eines universellen Leidzusammenhanges, ungreifbar und
machtvoll zugleich

Annette von Droste-Hiilshoff kennt auch die »normale« Pathologie der Wetterfiih-
ligkeit, wie in ihren Briefen zuweilen deutlich wird. Sie bentitzt dabei die Barometer-
Metapher, und damit komme ich auf den wissensgeschichtlichen Horizont zuriick:

Friederich [ihr kleiner Neffe, G.B.] hat sich, seit Kurzem, doch heraus gemacht, — sein
Beinchen ist zwar noch krumm, aber doch heil, und thut ihm gewdchnlich nicht weh,
nur bey Wetterveranderung hat er einen Barometer darin, — ein Art Ziehen wie Rheu-
mathismus, doch nicht stark [...].*

Und am 2.8.1844 schreibt sie an August von Haxthausen nach Berlin tiber den Na-
turwissenschaftler und Naturphilosophen Lorenz Oken, der sie einige Tage zuvor
besucht hatte:

Der arme Schelm war zu Ful3e von Ziirich nach Ulm getrabt, um die Spuren einer Romer-
stralBe zu verfolgen, — immer im vollen Platzregen, — und hatte nirgends Anderes als
Koth und nasses Gestrauch gefunden, was seinen armen alten Kérper so rheumatisch
gemacht hatte wie einen Barometer.**

Hier aber, in jhrem letzten Gedicht, geht es um etwas ganz anderes: Es geht um eine
erhohte Sensibilitdt, die es dem >kranken Leibe« erméglicht, mehr zu fithlen als der
normal Sterbliche. Es geht um eine gesteigerte Erfahrungsfihigkeit, die auch den
Luftdruck, den eigentlich niemand sensorisch verifizieren kann, noch als Last, als
»Drucke« empfindet. Es ist eine Sensibilitdt fiir den grofien Zusammenhang in der
Natur und der Schopfung, der aber nicht mehr — monistisch-pantheistisch - als
Harmonie wahrgenommen werden kann, sondern als fataler Gewaltzusammenhang
erfahren und ins Kosmische geweitet wird. Es ist die Atmosphdre eines >enttduschten
Pantheismus«< (Walter Weiss), einige Jahre vor Darwins epochaler Entdeckung.

Eine Geschichte der Wetterfiihligkeit ist, soweit ich sehe, noch nicht geschrieben.
Dieses Gedicht miisste einen prominenten Platz darin einnehmen.

Georg Braungart (Tiibingen)

44  Annette von Droste-Hiilshoff: Samtliche Briefe. Historisch-kritische Ausgabe, hrsg. von
Winfried Woesler, in: dies.: Historisch-kritische Ausgabe. Werke, Briefwechsel (Anm. 32),
Bd. 8-10, hier: Bd. 9/1, 179 (5.1.41 an die Mutter).

45 Ebd., Bd. 10/1, 203. - Ob Annette von Droste-Hiilshoft, die an Naturforschung sehr inte-
ressiert war und beispielsweise ein eigenes Mikroskop besafi, auch iiber ein Barometer ver-
fugte, konnte ich bisher nicht eruieren. Es muss als wahrscheinlich angenommen werden.



379

30 Ozon: Das Ozon als Pharmakon in
Fontanes literarischen, epistolarischen und
autobiographischen Werken

Es ist nicht leicht, der Fontane-Forschung einen blinden Fleck nachzuweisen. Dass
sich der Autor sowohl in seinen fiktionalen als auch in den autobiographischen
und epistolarischen Werken obsessiv mit der Qualitdt der Luft beschiftigte, die er
mehr als fiinfhundert Mal thematisiert, wurde jedoch bislang noch nicht bemerkt.
Seine Bemerkungen iiber »gute« und >schlechte« Luft decken ein breites semantisches
Spektrum ab, das eine eigene Untersuchung verdient, da Fontane einen kausalen
Zusammenhang zwischen der Luftqualitit und seiner literarischen Kreativitit be-
ziehungsweise Produktivitit herstellt." Er hangt im wahrsten Sinne des Wortes dem
traditionellen Konzept der Inspiration an, wenn er das Schreiben von guter Luft
abhdngig macht. Deren Giite bemisst er subjektiv nach ihrem Geruch und ihrem
Sauerstoffgehalt. Dabei fallen besonders seine Ausfithrungen zum Ozon ins Auge,
weil von diesem in literarischen Texten des 19. Jahrhunderts sehr selten die Rede ist.

Der sogenannte >aktive Sauerstoff« wurde 1839 von Christian Friedrich Schon-
bein entdeckt, wihrend der junge Fontane eine Apothekerausbildung durchlief. In
der zweiten Hélfte des 19. Jahrhunderts verzeichnete die Ozonforschung einen be-
achtlichen Wissenszuwachs und das Gas erfuhr zunehmend offentliche Aufmerk-
samkeit, zumal es in seinen Eigenschaften und Wirkungen vielfach neu bewertet
und - als Heilmittel und Gift - kontrovers diskutiert wurde.

Will man mit vergleichendem Blick auf wissenschaftliche Erkenntnisse und
Fontanes Werke den Wissenshorizont des Autors zu verschiedenen Zeiten vermes-
sen, so wird man mit Widerspriichen in Bewertung und Darstellung des Ozons in
Erzéhlprosa, Briefen und autobiographischen Romanen konfrontiert, die letztlich
das (teilweise noch heute unter Laien) verbreitete Nicht- oder Halbwissen seiner
Zeit abbilden. Dabei eroffnen sich jedoch Einblicke in Fontanes wissenspoetische
Schreibverfahren in diversen, zwischen Fakten und Fiktionen changierenden Text-
gattungen.

Im Folgenden skizziere ich einfithrend zunéchst Fontanes olfaktorische Sensibi-
litdt und seine Wetterfiihligkeit, die sich in allen seinen Texten niederschlagen. Vor
diesem Hintergrund zeige ich seine Metaphorisierung schlechter Luft im Rekurs
auf die Miasma-Theorie (in Meine Kinderjahre und Effi Briest) ebenso wie diejenige
der guten Luft als Remedium in der Klimatherapie (in Cécile), um dann Fontanes
Semantisierungen des Sauerstoffs und vor allem des Ozons im fiktionalen (Vor dem
Sturm) sowie im vermeintlich faktualen (Von Zwanzig bis Dreifig) Werk herauszuar-
beiten. Im Fokus steht dabei seine ambivalente Bewertung und Instrumentalisierung
des Ozons (in L’Adultera, Stine, Cécile und in seiner Briefkorrespondenz), die mit

1 Vgl dazu Evi Zemanek: (Bad) Air and (Faulty) Inspiration: Elemental and Environmental
Influences on Fontane, in: Caroline Schaumann, Heather Sullivan (Hrsg.): German Eco-
criticism in the Anthropocene, New York 2017, 129-146. — Sowohl der genannte als auch
der vorliegende Beitrag kann nur eine repréasentative Auswahl von Fontanes unzahligen
Reflexionen tiber Luft erortern.



380

den damals verbreiteten Annahmen in Laien- und Fachkreisen (d. h. in Zeitschrif-
ten, Lexika und Forschung) korreliert und kontrastiert wird.

Der »Mann des ewigen Cachenez«

Wihrend viele Autoren in ihren Werken vorrangig visuelle oder akustische Reize
und Wahrnehmungen schildern, beschreibt Fontane in seinen Fiktionen und deren
Paratexten vielfach olfaktorische Eindriicke, die sowohl bei fiktiven Figuren als auch
beim Autor als Memoiren- oder Briefeschreiber Erinnerungen und Reflexionen
auslosen. Analog zum >Augenmenschen< Goethe — eine Bezeichnung, die dieser
selbst als Komplementérbegriff zum >Ohrenmenschen« priagte und die ein Topos
der Goethe-Forschung? geworden ist — miisste man Fontane als >Nasenmenschenc
bezeichnen, der allerdings seine Nase meist hinter einem Schal, seinem »Cachenez,
versteckte. Zahlreiche Briefe Fontanes belegen, dass er immerzu fiirchtete, sich zu
erkilten.” Offenbar hatte er chronischen Schnupfen und infolgedessen mehrfach
schmerzhafte Nasenpolypen.* Um sich vor Wind und Kilte zu schiitzen, trug er bei
jedem Wetter ein »Cachenez, sein Erkennungszeichen, das spottische Kommentare
und ein karikatureskes Portrat (von August von Heyden) provozierte.

So sehr sich die Karikatur als humorvoller Auftakt eignet, verrit sie tatsachlich
Wesentliches iiber Fontane, indem sie auf seine ausgepragte Wetterfiihligkeit oder
gar Meteoropathie verweist. Diese ist hier zu erwidhnen, da sie auch fiir viele seiner
Figuren charakteristisch und handlungsmotivierend ist, einen Konnex zwischen fik-

2 Vgl. zum Beispiel das Sonderheft: Dorothea v. Miicke, David E. Wellbery (Hrsg.): Augen-
mensch: Zur Bedeutung des Sehens im Werk Goethes, Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Li-
teraturwissenschaft und Geistesgeschichte 75/1 (2001).

3 Fontane berichtet selbst: »daf3 ich sehr, sehr vorsichtig bin, bei Nacht zwei seidne Tiicher
umbinde und immer in einem cache nez stecke, nur 2 oder 3 Monate im Sommer trag ich’s
nicht direkt um den Hals, hab es aber immer bei mir, ganz ungenirt wie einen Spatzirstock
in der Hand, und bind es um so wie ich ein Liiftchen sptire.« [Hervorheb. v. Fontane] Fon-
tane an Wolfsohn, 7. November 1860, in: Hanna Delf von Wolzogen: Theodor Fontane und
Wilhelm Wolfsohn - eine interkulturelle Beziehung, Tiibingen 2006, 132. Und noch fiinf-
unddreif3ig Jahre spiter bezeichnet Fontane sich als den »Mann des ewigen Cachenez, als
er eine viermonatige Erkéltung beklagt, die seine Arbeit auferordentlich behindert habe.
Theodor Fontane: Werke, Schriften und Briefe, hrsg. von Otto Drude und Helmuth Niirn-
berger, Miinchen 1982, 4. Abt., Bd. 4: Briefe 1890-1898, 499.

4 »Meine Reise zu Dir hat allerhand Schones in mir zurtickgelassen: Anschauungen, Bilder,
Erinnerungen und - einen Nasen-Polypen. Wenige Tage nach meiner Riickkehr erklérte
mir mein Arzt, dafl sich in Folge chronischgewordenen Schnupfens ein liebliches Schma-
rotzergewichs der Art ausgebildet habe.« Fontane an Wolfsohn, 27. Februar 1852, in: Delf
von Wolzogen (Anm. 3), 93. Fiir seine chronischen Erkiltungssymptome prégt Fontane
allerlei schone Begriffe wie »Kolossalschnupfen« (Fontane an Friedlaender, 19. Juli 1888)
oder »aufgehdufte Erkiltung«, wegen der er, wie er betont, nicht schreiben konne (Fontane
an Friedlaender, 22. Januar 1891), in: Theodor Fontane: Briefe an Georg Friedlaender, hrsg.
von Walter Hettche, Frankfurt a. M. 1994, 130, 195. Ausfiihrlicher zu Fontanes gefiihlten
und nachgewiesenen Krankheiten vgl. Horst Gravenkamp: »Um zu sterben muf3 sich Hr. E.
erst eine andere Krankheit anschaffen«. Theodor Fontane als Patient, Gottingen 2004, bes.
91-111. Dieses Buch enthilt zahlreiche Hinweise auf Fontane-Briefe und die hier abge-
druckte Karikatur.



Ozon 381

Abb.30.1 August von Heyden,
Fontane mit Cachenez. Aqua-
rell (Quelle: Horst Graven-
kamp: »Um zu sterben muR
sich Hr. F. erst eine andere
Krankheit anschaffen«.
Theodor Fontane als Patient,
Gottingen 2004).

tionalem, epistolarischem und autobiographischem Werk bildet und mit Fontanes
Wohlbefinden auch sein Schreibverhalten beeinflusst. Nicht nur Bemerkungen tiber
das Wetter, sondern auch Spekulationen zum Zusammenhang von Luftqualitit und
Gesundheit ziehen sich wie ein roter Faden durch Fontanes Werke. In summa macht
Fontane sein ganzes Leben lang diverse Wetterphdnomene fiir seine Mattigkeit und
Herzbeklemmung, seine gastrische Nervositit, Leber- und Milzprobleme und auch
die Influenza verantwortlich.” Er verabscheut »kannibalische« oder »hochgradige«
Hitze, die »Mischung von Schwiile und Sonnenlosigkeit« und nennt den Nordost-
wind seinen Todfeind. Umgekehrt bestiinden ideale Witterungsbedingungen nur
an einem »hellen, frischen, kiihlen und zugleich sonnigen Herbsttage«.® Dies ldsst
schon erahnen, dass Fontane nicht primar an den atmosphérischen Phanomenen

5  Vgl. zum Beispiel Fontane an Friedlaender, 13. September 1892, in: Fontane, Briefe an
Friedlaender (Anm. 4), 248 f. Fontane an Wolfsohn, 5. November 1860, Delf von Wolzogen
(Anm. 3), 130; Fontane an Emilie aus Krummbhiibel, 6. August 1884 und 9. Juni 1885, in:
Theodor Fontane. Briefe 1.Briefe an den Vater, die Mutter und die Frau, hrsg. von Kurt
Schreinert, Berlin 1968, 290, 301.

6 Fontane an Friedlaender am 29. August 1898, 1. September 1886, 23. August 1886 und
2. Mirz 1886, allesamt in: Fontane, Briefe an Friedlaender (Anm. 4), 436, 72, 70, 45.



382

interessiert ist, sondern an ihrem Einfluss auf den Menschen. Folglich beschreibt er
sie selten per se mit dsthetischem Anspruch, sondern in ihrer Wirkung.

Fontane ist aber nicht nur wetterfiihlig, er attestiert sich selbst auch einen guten
Geruchssinn und eine besondere Sensibilitit gegeniiber >schlechter Luft«.” In den
Jahrzehnten vor dem Ausbau des Berliner Abwasser-Kanalsystems (beendet um
1890) lebte er nahe dem Landwehrkanal und klagt ausdauernd tber die »Canal-
Luft«.® Kommt dazu auch noch schlechtes Wetter, so erleidet er »eine vollige Nerven-
pleite«.’ Berichtet er privat von der »Berliner Malaria«,'’ so meint er damit immer
gemifd Wortsinn die schlechte Luft und ein dieser zugeschriebenes Fieber.

Schlechte Luft: Miasmata und Bacillen

Viele Bemerkungen weisen ihn als Anhidnger der Miasma-Theorie (gr. miasma: tib-
ler Dunst) aus, wonach von fauligem Wasser und organischen Abfillen giftige Luft
ausgehe, die, vom Menschen eingeatmet, Krankheiten auslése. An dieser Uberzeu-
gung halt der Autor noch in seinem Spatwerk fest: Im autobiographischen Roman
Meine Kinderjahre macht er riickblickend die Ausdiinstungen aus einer Senkgrube
neben dem Elternhaus fiir seine (subjektiv so empfundene) lebenslange Krankheits-
geschichte verantwortlich: Es habe zwar keinen Typhusfall in der Familie gegeben,
aber »fiir mich personlich wurde diese Sumpfluft geradezu schrecklich, und als-
bald, und dann ein ganzes Jahr lang, vom kalten Fieber geschiittelt, legte ich hier
die Grundlage zu meinem immer zum Malariafieber hinneigenden Gesundheits-
zustande.«'" Fontanes Selbstdiagnosen basieren auf Angsten und Vermutungen.
Wihrend seiner Ausbildung und Tétigkeit als Apotheker zwischen 1836 und 1849
eignete er sich einiges medizinisches Wissen an, vertiefte oder aktualisierte dieses
aber nicht wesentlich im Laufe seines weiteren Lebens.'> Dass er im Alter noch
immer davon ausgeht, dass miasmata in der atmosphérischen Luft Seuchen verursa-
chen, ist umso erstaunlicher, als er die Entdeckung der Bakterien als Krankheitserre-
ger nachweislich zur Kenntnis genommen hat, zumal einem fleifligen Zeitungsleser

7 Auflerordentlich hiufig beschreibt er iible Gertiche in seinen Korrespondenzen, insbeson-
dere in Briefen an seine Frau, die inhaltlich hier nicht relevant und deshalb nicht im Einzel-
nen genannt sind.

8 Vgl zum Beispiel Fontane an Emilie, 14. August 1880, in: Die Zuneigung ist etwas Ratsel-
volles. Der Ehebriefwechsel 1873-1898, hrsg. von Gotthard Erler und Mitarb. von Therese
Erler, Grofle Brandenburger Ausgabe, Berlin 1998, Bd. 3, 240.

Ebd.

10 Vgl zum Beispiel Fontanes Briefe aus Krummbhiibel, 9. August 1884 und 1. Juni 1885 in:
Fontane, Briefe 1 (Anm. 5), 292, 296; sowie Fontane an Friedlaender, 6. Juni 1885, in: Fon-
tane, Briefe an Friedlaender (Anm. 4), 20.

11 Theodor Fontane: Meine Kinderjahre. Autobiographischer Roman, 9. Auflage, Berlin 2012,
42.

12 Vgl Gravenkamp (Anm.4), 7. - Gravenkamp stellt auch fest, dass Fontane zur Entste-
hungszeit der Kinderjahre noch nichts von der erst 1897/98 entdeckten Ubertragung der
Malariaerreger durch die Anophelesmiicke, wohl aber von der méglichen Aufnahme des
1880 entdeckten Typhusbazillus durch kontaminiertes Trinkwasser gewusst haben konnte,
ebd., 92 1.



383

der lange Streit zwischen Vertretern der Miasma- und Kontagien- oder Keimtheorie
und die Entwicklung der Bakteriologie zur Leitwissenschaft der naturwissenschaft-
lichen Medizin in den 1870er und 1880er Jahren kaum entgangen sein konnte.”
Namentlich Robert Koch, der seinerzeit u. a. das Tuberkulose-Bakterium entdeckte,
lief3 seine Infektionslehre in den Massenmedien verbreiten, um der Miasma-Theorie
den Garaus zu machen.

Einmal (nur) zeichnen sich die konkurrierenden Erkldrungen fiir Krankheiten
in Fontanes literarischem Werk ab, ndmlich im Roman Effi Briest (erschienen 1894-
95), durch den sich Gesprache tiber Luft wie ein roter Faden ziehen, denn die Pro-
tagonistin wird durch ihr sogenanntes »Luftbediirfnis« charakterisiert.!* Erstaunli-
cherweise hat die um Effis psychologisches Profil bemiihte Forschung diese zentrale
Metapher und ihre Vernetzung nicht beachtet. Da in diesem Roman das Ozon keine
Rolle spielt, sei hier nur an den Dialog erinnert, in dem Effi dem Ehemann ihr Unbe-
hagen in dessen Haus gesteht und mit dem Spuk des Chinesen erklért. Innstetten
wehrt dies ab: »Daf in der Luft Bacillen herumfliegen, von denen du gehort haben
wirst, ist viel schlimmer und gefihrlicher als diese ganze Geistertummelage. Voraus-
gesetzt, dafd sie sich tummeln, dafd so was wirklich existiert.«!* Innstetten zweifelt an
der Existenz von Geistern, nicht aber an der von Bakterien. Wer hier jedoch vor-
schnell einen Paradigmenwechsel (d. h. eine entschiedene Absage an die Miasma-
Theorie) konstatiert, muss irritiert feststellen, dass der Erzahler weiterhin an die
gesundheitsschadliche Wirkung der >Nachtluft« glaubt, der man die Verbreitung
von Krankheiten unterstellte, weshalb sie ein Synonym fiir >schlechte Luft« war. Effi
muss jedenfalls jung sterben, weil sie die Nachtluft allzu sehr liebte.' Auch hier zeigt
sich, wie Fontane das metaphorische Potenzial guter und schlechter Luft in seinen
Fiktionen auszuschopfen weif3 und seine Figuren durch ihre jeweiligen Luft-Dis-
kurse charakterisiert. Egal ob sie iber das Wetter plaudern, die Luft im Kurort loben
oder den Rauch der nahen Fabrik beklagen, tiber die Vor- und Nachteile von Zugluft
streiten oder iiber die kontroverse Lufttherapie sinnieren, jegliches Gesprich tiber
die Luft hat eine metaphorische Dimension: zumeist die Funktion, >atmosphérische
Stérungenc« (im Sinne von sozialen Konflikten) zu artikulieren. Entsprechend schlagt
sich die Wahrnehmung der Luft im Erzdhlwerk nicht in detaillierter Deskription
nieder, sondern sie wird als Diskursphanomen ausgestellt und dank ihres metapho-
rischen Potenzials in raffinierte Rhetorik transformiert — nicht umsonst spricht man
von Fontanes »Konversationsromanenc.

13 Zur Konkurrenz dieser Theorien vgl. auch Karl-Heinz Leven: Pneuma und Miasma — Luft
als Lebenselement und als Gift, in: Luft, hrsg. von Kunst- und Ausstellungshalle der Bun-
desrepublik Deutschland, Bonn 2003, 225-235, hier: 232.

14 Theodor Fontane: Effi Briest, hrsg. von Christine Hehle, Grofle Brandenburger Ausgabe,
Berlin 1998, Bd. 15, 335. Vgl. dazu ausfiihrlicher Zemanek (Anm. 1).

15 Ebd., 92.

16 Meines Erachtens gibt der Text dem Leser keinen Anlass zu denken, dass sich der empiri-
sche Autor vom in der Erzahlung suggerierten Kausalzusammenhang zwischen Effis Drang
nach frischer (Nacht-)Luft und ihrer Erkrankung distanziert.



384

Luft als Heilmittel: »die Luftarten in ihren hundert Niiancen«

Mehrere derart rhetorisch versierte Reflexionen iiber die Luft finden sich in Fonta-
nes Roman Cécile (entst. 1884-1886), der groflenteils im Luftkurort Thale im Harz-
gebirge spielt, wo sich die fragile Protagonistin von einem nervosen Leiden erholen
soll. Nebenbei bemerkt: Fontane verschrieb sich selbst regelmafig einen Luftwech-
sel'” und verbrachte alljahrlich viele Wochen in verschiedenen Luftkurorten, wie
sie ab Mitte des Jahrhunderts im deutschsprachigen Raum zahlreich erschlossen
wurden, da deutsche Arzte weltweit Vorreiter in der Klimatherapie waren. Auch
wenn seinerzeit Kurorte als Schauplatze in der Romanliteratur beliebt wurden, so ist
eine explizite Thematisierung der Klimatherapie, wie sie in Cécile vorkommt, selten.
Gordon, der sich im Harz in die fragile Frau verliebt, ist vollkommen {iberzeugt von
der gesundheitsférdernden Wirkung guter Luft:

Luft ist kein leerer Wahn, was der am besten weif3, der ihre mannigfachen Arten an sich
selber erprobt hat. Wir gehen einer totalen Reform der Medizin oder doch zum mindes-
ten der Heilmittel-Lehre entgegen, und die Rezepte der Zukunft werden lauten: drei
Wochen Lofoden, sechs Wochen Engadin, drei Monate Wiiste Sahara. Ja, selbst Malaria-
Gegenden werden in kleinen Dosen verordnet werden, etwa wie man jetzt Arsenik gibt.
Die groRe Wirkung der Luft-Heilmethode liegt in ihrer Perpetuierlichkeit — man kommt
Tag und Nacht aus dem Heilmittel nicht heraus.*®

Dass Fontane Gordons Ansicht teilt, wissen wir aus einem Brief des Autors an seine
Tochter Martha aus dem Jahr 1884, also aus der Entstehungszeit des Romans. Dort
findet man den oben zitierten Auszug im nahezu gleichen Wortlaut, nur geringfiigig
erganzt. Ausfithrlicher ist der Passus, in dem der gelernte Apotheker imaginiert,
dass jegliche bisherige Medizin durch unterschiedliche Lufttherapien ersetzt werden
konne: »ich denke mir die Zukunft der Medicin und speziell der Hygiene so, dafl
die Luftarten in ihren hundert Niiancen alles bedeuten. Und wie die Pharmacieen
jetzt aus Flaschen und Biichsen bestehn, deren Inhalt unter lateinischen Namen ver-
schrieben wird, so werden die Rezepte der Zukunft lauten: drei Wochen Lofoden

[...]«."

17 Zu Fontanes englischen Lieblingsbegriffen gehort der »change of air«. Vgl. zum Beispiel
Fontane an Wolfsohn, 7. November 1860, in: Delf von Wolzogen (Anm. 3), 133, und Fon-
tane an Emilie, Berlin, 23. Marz 1880, in: Fontane, Briefe 1 (Anm. 5), 111.

18 Theodor Fontane: Cécile, hrsg. von Hans Joachim Funke und Christine Hehle, Grofle
Brandenburger Ausgabe, Berlin 2000, Bd. 9, 58. — Der erste Halbsatz, »Luft ist kein leerer
Wahng, spielt auf Schillers Ballade Die Biirgschaft an, wo dieselben Worte anstelle der Luft
der Treue gelten.

19 Theodor Fontane an Martha Fontane, Krummbhiibel, 18. August 1884, in: Theodor Fontane
und Martha Fontane. Ein Familienbriefnetz, hrsg. von Regina Dieterle, Berlin, New York
2002, 274.



385

Sauerstoff und Ozon — Fakten und Fiktionen

Zu den »Luftarten in ihren hundert Niiancen« zahlt Fontane auch den Sauerstoff und
das Ozon. Uber das letztgenannte Gas duflert er sich mehrfach in seiner Briefkor-
respondenz (meinen Recherchen zufolge) ab 1878, das heif3t zu eben jener Zeit, als
er sich vom Journalisten zum Romanschriftsteller mausert. In seinem ersten Roman
Vor dem Sturm (entstanden 1876-1878, erschienen 1878) fillt der Begriff noch
nicht, wohl aber streut Fontane dort wissenschaft(sgeschicht)liche Kenntnisse ein,
wenn er im Rahmen einer Diskussion um die Streitfrage »Kamin oder Ofen« den
Dombherrn Medewitz erklaren lasst, dass »alles Brennen auf einem starken Zustrom
sauerstoffreicher Luft beruhe«.? Was die Figur hier explizit als Ergebnisse »neuerer
Forschung« prisentiert, soll den Forschungsstand im Jahr 1812 widerspiegeln, oder
zumindest den Wissenstand eines »pendantischen Herr[n]«, der sich mit allerlei Er-
findungen beschiftigt.? Schon hier ist die metaphorische Aufladung der Gespriche
iiber Luft und speziell iiber Sauerstoft und Ozon prifiguriert, die in den folgenden
Romanen zunehmend raffinierter gestaltet wird, wie noch im letzten, dem Stechlin.
Seine mannlichen Figuren stattet Fontane, nebenbei bemerkt, gern mit einem brei-
ten Allgemeinwissen aus, so auch Innstetten, der Effi gegeniiber seinen Wissensvor-
sprung demonstriert, indem er en passant den Entdecker des Sauerstofts erwahnt.

Unklar ist, wie weitreichend Fontanes Wissen {iber Sauerstoff und Ozon war.
Dass er als gelernter Apotheker gewisse Kenntnisse hatte, suggeriert er selbst in Von
Zwanzig bis DreifSig (1898), seiner zweiten autobiographischen Schrift, die in seinem
letzten Lebensjahr erschien. Hier erwdhnt er, dass er wihrend seiner Tatigkeit als
Apotheker im Diakonissen-Krankenhaus Bethanien seinen Schwesternschiilerin-
nen einen kleinen Vortrag gehalten habe tiber Entdeckung und Wirkung des Sauer-
stoffs. Seine Redeweise bezeichnet er jedoch riickblickend als »plauderhafte, drin
das Wissenschaftliche nur so herlief, wahrend ich bestindig Anekdoten und kleine
Geschichten erzéhlte.«* Fontane erinnert sich, emphatisch die Bedeutung des Sau-
erstoffs fiir das Leben betont (»Dann fing ich an hervorzuheben, dafl am Sauer-
stoff immer das Leben hinge.«**) und ihn als Wundermittel gepriesen zu haben, mit
dem man Scheintote (z.B. »durch Grubengas vergiftete Arbeiter aus den Pariser
Katakomben«) wieder zum Leben erwecken konne.” Mit dieser Passage verfolgt der
Autobiograph weniger das Ziel, sein (vermeintliches) Wissen zu demonstrieren, als
vielmehr seine Lust am anekdotischen Erzahlen zu illustrieren. Die Stelle gibt keinen
Anlass, zu glauben, dass der alte Fontane zum Zeitpunkt der Niederschrift seiner
Memoiren gegeniiber dem erinnerten jungen Apotheker einen Wissensvorsprung
hat, auf den er hier etwa selbstironisch hinweisen wollte.

20 Theodor Fontane: Vor dem Sturm. Roman aus dem Winter 1812 auf 13, hrsg. von Christine
Hehle, Grofe Brandenburger Ausgabe, Berlin 2011, Bd.1, 201£.

21 Ebd, 184.

22 Fontane, Effi Briest, 246.

23 Theodor Fontane: Von Zwanzig bis Dreif3ig. Autobiographisches, hrsg. von der Theodor
Fontane Arbeitsstelle, Grof3e Brandenburger Ausgabe. Das autobiographische Werk, Berlin
2014, Bd.1, 421f.

24 Ebd.

25 Ebd.



386

Dass Fontane erst rund vierzig Jahre nach Schonbeins Entdeckung des Ozons
den Stoff fiir sich entdeckt, in seinen Korrespondenzen diskutiert und literarisch
verarbeitet, spricht eher dafiir, dass er sich wihrend seiner Apothekerausbildung
und in den darauffolgenden Jahrzenten nicht dafiir interessierte: Denn spétestens
nachdem der Basler Chemie-Professor Schonbein seine Denkschrift iiber das Ozon
(1849) publiziert hatte — just in dem Jahr, in dem Fontane den Apothekerberuf
aufgab, um freier Schriftsteller zu werden -, nimmt eine Ozon-Forschung tiichtig
Fahrt auf, deren Wissenszuwachs in pharmazeutischen Handbtichern ebenso wie in
populiren Lexika dokumentiert ist. »Uber das Ozon sind seit dem Jahr 1840 fast in
allen Jahrgingen sammtlicher chemisch[r] und physikalische[r] Journale Abhand-
lungen erschienen, heifit es in Meyers Konversations-Lexikon aus dem Jahr 1866.%

Schon bei dessen erstem Erscheinen, in der sogenannten 0. Auflage (1848), fin-
det man einen Eintrag zum kaum zehn Jahre zuvor entdeckten Ozon. In dem nur
knapp iiber eine Spalte langen Artikel heifSt es noch einleitend, das Ozon sei »bis
jetzt weder isolirt dargestellt, noch in seinem Wesen gentigend erforscht worden.«*”
Das zeigt sich gleich darin, dass hier zwar erwéihnt wird, dass »[e]inige behaupten«,
Ozon sei »eine eigenthiimliche Modifizierung des Sauerstoffs«; doch vertritt dieser
Eintrag die Ansicht, es handle sich um »eine hohere Oxidationsstufe des Wasser-
stoffs«.*® Abgesehen von diesem Irrtum heift es: Es entstehe, »wenn durch die ge-
wohnliche atmosphirische Luft wiederholt elektrische Funken schlagen« und man
erkenne seine Gegenwart »an einem eigenthiimlichen phosphorartigen Geruch; es
bleiche und oxidiere »sehr schnell schwefliche Sdure«.” In seiner ein Jahr spéter
erschienenen Denkschrift tiber das Ozon rekapituliert Schonbein, dass auch er auf
den Stoff aufgrund eines auffilligen Geruchs aufmerksam wurde, der im Umgang
mit der Voltaschen Séule, also bei der Erzeugung von Elektrizitit entstand und ihn
zu dieser Benennung des Gases bewog (gr. ozein: riechen). Er konne bestétigen, was
de la Rive und Berzelius schon behauptet hatten, ndmlich dass Ozon »allotropifi-
cierter Sauerstoff«*® sei. Dennoch erscheine ihm der Stoff zehn Jahre nach dessen
Entdeckung »noch um Vieles rithselhafter«* als damals. Damit verweist er auf die
bemerkte Ambivalenz, denn herausfinden wolle er als nichstes, warum Ozon »in
beinahe unwiegbar kleinen Mengen eingeathmet, auf den thierischen Organismus
schédlich wirk[t], wihrend der gewohnliche Sauerstoff zur Unterhaltung des Lebens
unumginglich nothwendig ist«.*

26 [Anonym:] Art. »Ozon, in: Neues Konversations-Lexikon, ein Worterbuch des allgemei-
nen Wissens, hrsg. von Hermann J. Meyer, 2. Aufl.,, Hildburghausen 1861-1867, Bd. 12
(1866), 462-464, hier: 464. (Die Obertitel des Lexikons variieren von Auflage zu Auflage.)

27  [Anonym:] Art. »Ozong, in: Das grofle Conversations-Lexicon fiir die gebildeten Stinde,
0. Aufl,, Hildburghausen 1839-1852, 2. Abt., Bd. 2 (1848), 63. Im Folgenden werden nur die
Auflagen herangezogen, die wichtige neue Informationen tiber das Ozon enthalten und fiir
die Rekonstruktion des Wissensstands zur Entstehungszeit verschiedener Werke Fontanes
relevant sind.

28 Ebd.

29 Ebd.

30 Christian Friedrich Schonbein: Denkschrift iiber das Ozon, 1849, 6.

31 Ebd.,09.

32 Ebd, 8.



387

Die zweite Auflage des Konversationslexikons bezeugt in einem nun mehr als fiinf
Spalten umfassenden, im Jahr 1866 erschienenen Artikel, der zahlreiche chemische
Experimente schildert, einen enormen Wissenszuwachs. Hier wird das Ozon per
definitionem als »aktiver Sauerstoff« bezeichnet, denn nun wisse man, dass »Ozon
ein in einen besonderen Zustand tibergefiihrtes Sauerstoftgas ist«.”* Hier heif3t es
erstmals recht generell, dass Ozon »alle organischen Substanzen« zerstore.* Von
einer fiir den Menschen positiven Wirkung ist keine Rede. Am Ende des Artikels
werden Hinweise auf Literatur gegeben, welche die extensive Ozonforschung seit
1840 zusammenfasst. Nachdem die chemische Bildung geklart ist, beschaftigt sich
die Forschung sukzessive mit dessen kiinstlicher Herstellung und natiirlichem Vor-
kommen, speziell im Zusammenhang mit der Wetterlage, sowie mit seiner eventuel-
len Schadlichkeit und moglichen Niitzlichkeit, insbesondere den Auswirkungen auf
den Menschen. Grof3tes Desiderat ist die Entwicklung zuverldssiger Messmethoden
fir den Ozongehalt der Luft.”

Das Ozon als Pharmakon

Fontane wandte sich dem Ozon etwa dann zu, als der fachwissenschaftlich-gelehrte
Diskurs langsam iibergriff auf einen éffentlichen, hier verstanden als die Offentlich-
keit massentauglicher Zeitungen und Zeitschriften. Dass er Sauerstoff und Ozon
nicht synonym verwendet, zeigt deren verschiedene Konnotation.* In Fontanes
literarischen Werken ist die Konnotation des Ozons, anders als im Fall des stets
neutral oder positiv bewerteten Sauerstoffs, keineswegs leicht herauszuhoren. We-
niger ergiebig als die Rede vom Ozon in Cécile, auf die spiter einzugehen ist, aber
dennoch festzuhalten als Verweis des Autors auf den 6ffentlichen Ozon-Diskurs und
damit auf den Zeitgeist, sind die Erwdhnungen des Gases in L’Adultera und Stine. In
L’Adultera (entstanden 1879-1880), dessen Titel auf eine untreu werdende Ehefrau
verweist, lasst der Autor das Ozon in eine Tischrede des rhetorisch versierten Ehe-
manns van der Straaten einflief3en, der seiner jungen Frau Melanie deren Ehebruch
voraussagt. Er verhohnt ihre Rhetorik der Unschuld, indem er die Redensart »von
Luft und Liebe leben« aktualisiert und zugleich semantisch modifiziert: »als ob ihr
von Ozon und Keuschheit leben wolltet«.”” Er traut ihr zum einen nicht zu, von
Ozon und Keuschheit zu leben, also rein und enthaltsam zu sein, und will ihr zum
anderen sagen, dass sie mit dem Liebhaber nicht bloff von Luft und Liebe leben
konnen wird. Auch wenn im Roman Stine (entstanden 1881-88) vom Ozon im ei-
gentlichen Sinne die Rede ist, erzeugt die Aussage dazu eine gewisse Irritation. Hier

33 [Anonym:] Art. »Ozon« (Anm. 26), 462.

34 Ebd.

35 Dass man das Ozon schon frith beobachtet hat, belegt unter Auswertung der Daten zum
Beispiel Friedrich Lauscher: Ozonbeobachtungen in Wien von 1853 bis 1981. Zusammen-
hénge zwischen Ozon und Wetterlagen, Wien 1984.

36 Damit sei Gravenkamps Ansicht, Fontane verwende »Ozon« und »Sauerstoff« synonym,
widersprochen, vgl. Gravenkamp (Anm. 4), 62.

37 Theodor Fontane: L’Adultera. Novelle, hrsg. von Gabriele Radecke, Grofie Brandenburger
Ausgabe, Berlin 1998, Bd. 4, 35.



388

heifdt es von Baron Papageno, der auf diese Weise charakterisiert werden soll, er
»wohnte von alter Zeit her drei Treppen hoch [...] weil er das seiner Meinung nach
erst in etwa Dachhohe beginnende Ozon auch in seiner Berliner Abschwéchung
nicht missen wollte«.”® Dass Fontanes Figuren das Ozon geradezu suchen und das
Gas hier positiv konnotiert sein soll, klingt aus heutiger Perspektive ironisch.

Lohnenswert ist daher ein Blick auf Fontanes Auflerungen dariiber in nicht-fik-
tionalen Kontexten. In einem Brief von 1878, in dem sich Fontane mit der Tochter
Martha tiber das Ostseebad Warnemiinde austauscht, wird der »Ozongehalt der
Luft« als das einzig Positive an dem »Kaft« erwidhnt.* Martha teilt die Luftbesessen-
heit des Vaters; sie berichtet ihm, wie sie der eigenen Tochter erklirt habe, »um uns
nicht anzustecken miifiten wir viel Ozon schlucken«.*” Dies kann sowohl wortlich
als auch bildlich gemeint sein, je nachdem, ob sie sich hier tatsachlich auf die Luft
oder auf das im Folgenden noch ndher anzusprechende Ozonwasser bezieht, was
aus dem Brief nicht hervorgeht. Es liest sich wie eine unmittelbare Reaktion auf
diese Au8erung, wenn Fontanes Frau einem Brief an die Tochter in einer Nach-
schrift hinzufligt und damit zeigt, in welchem Mafle sich die ganze Familie mit dem
Ozon beschiftigt: »athme Ozon nur durch die Nase ein, auch wieder aus. Ich habe
gestern gelernt, das soll am Besten sein.«*! Die Formulierung der Tochter entspricht
durchaus der metaphorischen Ausdrucksweise ihres Vaters, der vorgibt, Ozon als
Nahrungsersatz zu goutieren:

Die Luft beginnt ihre gute Wirkung zu auRern, d. h.ich werde appetitlos, woran ich recht
sehe, daf ich kein Fresser von Fach bin, sondern in Berlin das viele Schinkenfutter nur
brauche, um meine Nerven in einigermaRen leidlicher Verfassung zu halten. So wie ich
Ozon habe, brauche ich weiter nichts und lebe von der Luft.*?

Anspielungen auf die Vorstellung, gute Luft genussvoll zu verspeisen oder regelrecht
zu verschlingen, finden sich mehrere. Fontane bezeichnet sich in diesem Kontext
als »Feinschmecker« und prigt den Begriff der »Luftverpflegung«.** Aus Norderney
schreibt er hoffnungsvoll: »das massenhaft eingepumpte Ozon wird wohl bis Weih-
nachten aushalten.«** In Fontanes Augen beugt es nicht nur Infekten vor, sondern

38 'Theodor Fontane: Stine, hrsg. von Christine Hehle, in: Grofle Brandenburger Ausgabe,
Berlin 2000, Bd. 11, 58.

39 Theodor Fontane an die Tochter Martha, Berlin, 26. Juni 1878, in: Theodor Fontane und
Martha Fontane (Anm. 19), 51.

40 Martha Fontane an den Vater, 17. Januar 1881, in: Mete Fontane. Briefe an die Eltern 1880—
1882, hrsg. von Edgar R. Rosen, Frankfurt a. M. 1974, 129.

41 Theodor und Emilie Fontane an Martha, Krummbhiibel, 18. August 84, in: Theodor Fontane
und Martha Fontane (Anm. 19), 276.

42  Fontane aus Krummbhiibel, 3. Juni 1885, in: Fontane, Briefe (Anm. 5), 297. Diese Formu-
lierung erinnert wiederum an die zuvor zitierte Passage aus L’Adultera (»von Ozon und
Keuschheit leben«).

43 Fontane an Friedlaender, 9. April 1886, in: Fontane, Briefe an Friedlaender (Anm. 4), 49,
und Fontane aus Krummbhiibel, 9. Juni 1885, in: Fontane, Briefe 1 (Anm. 5), 301.

44  Fontane aus Norderney, 18. August 1882, in: Theodor Fontane. Briefe 4. Briefe an Karl und
Emilie Zollner und andere Freunde, hrsg. von Kurt Schreinert, Berlin 1971, 82.



389

kuriert Nervenleiden, sowie Leber-, Gallen- und Milzzustinde,* die er ja, wie vorher
erwahnt, auf schlechte Luft schiebt.

Fontanes Uberzeugung von der positiven Wirkung des Ozons auf den Menschen
teilt zum Beispiel Johann Hammerschmied in seiner Schrift Das Ozon und seine
Wichtigkeit im Haushalte der Natur und des menschlichen Korpers (1873). Dieser
konstatiert, dass sich neuerdings neben den Chemikern, Physikern und Meteorolo-
gen auch Physiologen und praktische Arzte mit dem Gas befassen, das »eine hohe
hygienische und sanitidre Bedeutung im Haushalte der Natur« habe, weil ihm »von
der Natur die Rolle des Kémpfers gegen einen unserer schlimmsten Feinde, gegen
Contagium und Miasma zugewiesen ist.«*® Er pladiert nachdriicklich dafiir, die Na-
tur nachzuahmen, indem man Ozon kiinstlich herstelle, um damit »die Zimmerluft
bei herrschenden Epidemien von Ansteckungsstoffen« zu reinigen."” Abgesehen da-
von begriindet Hammerschmied die Salubritit des Ozons damit, dass schlief3lich die
heilende Wirkung frischer, sauberer Luft auf chronisch und akut Erkrankte erwiesen
sei, diese bekanntlich allein auf der belebenden Wirkung des Sauerstoffs beruhe und
folglich »gesteigerter Sauerstoff« noch belebender sei. Allerdings miisse die Verabrei-
chung von Ozon, wie diejenige reinen Sauerstoffgases, wohl dosiert werden, sonst
seien beide schédlich.*®

Zeitgenossische Lexika, die sich auf den gemeinsamen Nenner der uneinigen
Ozonforschung konzentrieren, sind skeptischer hinsichtlich einer gesundheitsfor-
dernden Wirkung. Von einer prophylaktischen Wirkung ist in der 4. Auflage von
Meyers Konversations-Lexikon (1885) keine Rede, eine therapeutische wird negiert,
nur eine antiseptische wird beschrieben, die Fontane interessiert haben miisste, weil
auch hier das Ozon als Mittel gegen Miasma angesehen wird:

Die Wirkung des Ozons in der Luft besteht vor allem in der Zerstérung von Faulnisgasen,
die aus zerfallenden Pflanzen und Tierstoffen aufsteigen, und man hat deshalb auch
dem O. der Atmosphare eine grolRe Bedeutung fiir das Auftreten epidemischer Krank-
heiten zugeschrieben. Die Luft enthdlt im Herbst am wenigsten O.; in dieser Zeit werden
auch Darmkatarrhe, Ruhrkrankheiten haufiger, es entstehen Choleraepidemien, Mala-
riakrankheiten, Typhusepidemien ec. Ob nun aber thatsachlich Beziehungen zwischen

45 Fontane aus Krummhiibel, 9. Juni 85, in: Fontane, Briefe (Anm. 5), 301: »Trotz des furcht-
baren Wetters, das selbst hier, in der Ozonluft, mein Blut in einen halben Decompositions-
zustand bringt, fiihle ich doch, dafl mein Gesammtbefinden besser wird und dafl nament-
lich Leber-Gallen- und Milzzustdnde mich nicht mehr so quilen. Aber auch das verdanke
ich nur der Luft; die Stockungen héren auf, das Septische schwindet vor dem Haupt-Anti-
septikum: Ozon. Metens Milzzustande haben dieselbe Ursach: schlechte Luftverpflegung.«

46 Johann Hammerschmied: Das Ozon und seine Wichtigkeit im Haushalte der Natur und des
menschlichen Korpers, Wien 1873, 12, 77.

47 Ebd., 77f.

48 Ebd., 99-102. Da es heftigen Husten erzeuge, heifit es hier, sei Ozon nicht zur Inhalation
geeignet und miisse mit gewohnlichem Sauerstoff gemischt werden. Fiir ausfiihrlichere
Auskunft tiber die Anwendung von Ozon zu therapeutischen Zwecken verweist er auf
W. Waldmann: Ueber Sauerstoff- und Ozon-Inhalationen, Berlin 1872. Hammerschmied
nennt ferner andere »Ozontrager«, zum Beispiel »iibermangansaueres Kali«: mit einer
solchen (verdiinnten) Losung konne man faulendes Fleisch bestreichen oder den Mund
ausspiilen, wenn dort von »cariésen Zahnen« ein tibler Geruch ausgehe, ebd., 77.



390

beiden Erscheinungen bestehen, ist bis jetzt noch véllig ungewi8. Man ist auch noch
weiter gegangen und hat die Salubritat der Luft im allgemeinen nach dem Ozongehalt
bemessen wollen. Das O. wirkt aber keineswegs direkt ginstig auf den Korper. [...] Nach
allem diesem erscheint die Anwendung des Ozons zu Heilzwecken mindestens unsi-
cher.#

Dennoch hat der Glaube an das Ozon als Antiseptikum und Heilmittel im letzten
Viertel des 19. Jahrhunderts in der biirgerlichen Offentlichkeit Konjunktur. Ist die
Luft - wohlgemerkt gefiihltermaflen — nicht ozonreich genug, so wird dem nach-
geholfen: Selbst im Luftkurort wird »Ozogen« gesprengt, wie Fontane berichtet.” Er
meint damit das »Ozonwasser«, das seinerzeit als Desinfektionsmittel in Rdumen
verwendet und sogar getrunken wurde. Warum dies wenig sinnvoll ist, erldutert
schon 1885 wiederum Meyers Konversations-Lexikon:

[Dlie Benutzung einer Ozonldsung (Ozonwasser) ist aber, ganz abgesehen von deren
zweifelhafter Natur, an sich sehr unrationell, weil ihr Ozongehalt im Magen jedenfalls
vollig zerstort wird und sicher auch nicht die geringste Menge O. ins Blut gelangt. Auch
bei der Einatmung zerstaubten Ozonwassers wird das O. schon auf dem Weg zu den
Respirationsorganen vollig zersetzt.**

Da sich das Ozonwasser trotzdem wachsender Beliebtheit erfreut und zunehmend
in Zeitschriften beworben wird, versucht das beliebte Familienblatt Die Gartenlaube
1891 das Wundermittel zu entmythisieren. Dass in dem Massenblatt ein Artikel iiber
das Ozon erschien, signalisiert dessen Popularitit sowie das akute Bediirfnis, die Be-
volkerung aufzukliren. Zu den Autoren der Gartenlaube gehorte iibrigens auch Fon-
tane, der darin 1890 seinen Roman Quitt verdffentlichte. Im besagten Artikel wird
dem, was der Volksmund dem Ozon zuschreibt, differenziert begegnet: Einerseits
kénne Ozon tatsdchlich iible Geriiche beseitigen, andererseits wiirden »die meis-
ten Bakterien dem Ozon trotzen, vielleicht auch, weil man den Anteil des Ozons
so stark erhdhen miisste, »daf8 in den betreffenden Rdumen die Menschen nicht
athmen konnten« - so die Vermutung des anonymen Verfassers des Artikels.”> Das
Fazit lautet: »Die physiologische Wirkung des Ozons ist [...] noch nicht geniigend
erforscht.«’® Dies hidnge unter anderem damit zusammen, dass der gewo6hnlich sehr
niedrige Ozongehalt der Luft seit Erfindung des Ozonometers zwar nachweisbar,
aber schwer quantifizierbar sei. Man konne es kiinstlich herstellen, doch gelinge es
lediglich, Sauerstoff oder Luft mehr oder minder stark zu ozonisieren, nicht aber

49  [Anonym:] Art. »Ozong, in: Meyers Konversations-Lexikon. Eine Encyklopédie des all-
gemeinen Wissens, 4. Aufl,, Leipzig und Wien 1885-1890, Bd. 12 (1888), 589-591, hier:
591.

50 Vgl. Fontane aus Krummbhiibel, 3. August 1888, in: Fontane, Briefe 4 (Anm. 44), 98.

51 [Anonym:] Art. »Ozong, in: Meyers (Anm. 49), 591.

52 [Anonym:] Art. »Das Ozon, in: Die Gartenlaube 38/6 (1891), 99. Im selben Jahrgang der
Zeitschrift findet man eine Serie zu Robert Koch und dem »Kampf gegen die Bakterien«
(H. 1 und H. 5).

53 Ebd.



391

vollstindig in Ozon umzuwandeln. Reines Ozon sei noch nicht bekannt.** Deshalb
heif3t es im Brockhaus (1885):

Wenn daher bei der Schilderung eines Kur- oder Badeortes unter den Vorziigen der
grolke Ozongehalt der dort herrschenden Luft hervorgehoben wird, so ist eine solche
Behauptung in dem Sinne, in welchem sie aufgestellt wird, ohne naturwissenschaftli-
ches Fundament und auf die Rechnung der Reklame zu schreiben, da von heilkraftigen
Wirkungen des O. absolut nichts bekannt ist, soviel auch von Laien davon geredet wird.>

Wie Fontanes Zeitgenossen in Scharen der Werbung des florierenden Gesundheits-
tourismus in die Kurorte folgen und am Laien-Diskurs {iber >gute Luft« partizipieren,
schildert der Autor im bereits erwahnten Roman Cécile. Bemerkenswerterweise hat
er, der ja selbst dem Glauben an die Luftkur anhéngt, viel Spott fiir andere Kurgaste
iibrig. In Cécile wird gleich zu Beginn des zweiten Kapitels der Kurort Thale im Harz
vorgestellt, indem der Erzdhler dem Leser und den neu angekommenen Gésten das
von der Hotelterrasse aus sich entfaltende Landschaftspanorama vor Augen fithrt.
Fontane spielt mit der Erwartung des Lesers, sein Erzdhler schildert satirisch die
Paradoxien eines Kurortes zu Zeiten der Hochindustrialisierung. Man blickt auf das
herrliche Gebirge, aber zugleich auf im Tal gelegene Fabriken, deren dicker Qualm
am Gebirge hinzieht.® Seine fiktiven (an der Natur wenig interessierten) Kurgdste
fithlen sich davon jedoch weder optisch noch olfaktorisch beléstigt, denn der Wind
blast den Rauch in die andere Richtung, so dass der Erzdhler aus der Figurenmit-
sicht eilfertig feststellen kann, dass »das vor ihnen ausgebreitete Landschaftsbild [...]
durch die Feueressen und Rauchsiulen [...] nicht allzuviel an seinem Reize verlor.«”’
In diesem Kontext ist von Ozon die Rede, und zwar synonym zum Fabrikrauch,
was durchaus erklarungsbediirftig ist. Hier unterhalten sich zwei Berliner Touristen:

Das ist also der Harz oder das Harzgebirge. [...] Merkwiirdig ahnlich. Ein biRchen wie
Tivoli, wenn die Kuhnheim’sche Fabrik in Gang ist. Sieh’ nur, Hugo, wie das Ozon da
driiben am Gebirge hinstreicht. In den Zeitungen heiflt es in einer allwéchentlich wie-
derkehrenden Annonce: »Thale, klimatischer Kurort.c Und nun diese Schornsteine! Na,
meinetwegen; Rauch conserviert, und wenn wir hier vierzehn Tage lang im Schmook
hangen, so kommen wir als Dauerschinken wieder heraus.*®

Zweierlei Deutungen bieten sich an: Entweder macht Fontane die Figuren lacherlich,
indem er sie den Modebegriff Ozon (wohlgemerkt fiir ein farbloses Gas) einem ge-
genteiligen Phanomen falsch zuordnen ldsst. Erklarbar wire der Irrtum damit, dass
man dem Ozon einen schwefligen Geruch zugeschrieben hat, den die beiden mit
dem Schwefeldioxid aus den Schloten verwechseln konnten; zumal er die mangelnde

54 Vgl ebd.

55 [Anonym:] Art. »Ozong, in: Brockhaus’ Conversations-Lexikon. Allgemeine deutsche Real-
Encyklopédie, 13. Aufl., Leipzig 1882-1887, Bd. 12 (1885), 604 f., hier: 605.

56 Fontane: Cécile (Anm. 18), 10.

57 Ebd.

58 Ebd, 17.



392

Bildung dieser Figuren mehrfach durch unsinniges Geschwitz blof3stellt. Oder wir
lesen die Erwdhnung ganz im Einklang mit der insgesamt eher humorvollen als
empdrten Reaktion ironisch, als sagten sie: Das also ist das vielgerithmte Ozon des
Kurorts. Der Qualm erinnert diese Karikaturen von Sommerfrischlern an zuhause,
wo man im Ausflugslokal Tivoli auf dem Kreuzberg die Ausdiinstungen der Tivoli-
Brauerei und einer benachbarten Chemiefabrik hinnehmen musste. So viel zum
(Nicht-)Wissen der Figuren und Fontanes.

Dennoch haben die Figuren, ohne es wissen zu konnen, nicht ganz Unrecht, denn
die Gemengelage ist komplex: Sie fahren ins Gebirge, weil dort (in der Hohenluft
bzw. -sonne) der Ozongehalt besonders hoch sein soll. Damals wusste man noch
nicht, dass sich Ozon (O,) in Erdnéhe bildet, wenn unter dem Einfluss von UV-
Strahlung Stickoxide (z. B. NO,) mit Sauerstoff (O,) reagieren, also dass die Fabrik
im Gebirge tatsdchlich zum anthropogenen Ozonanstieg beitragen kann. Ebenso
wenig wusste man, dass Ozon durch Stickoxide aber auch schneller wieder abge-
baut wird, wie der Nobelpreistrager Paul Josef Crutzen 1970 feststellte. Was Fontanes
Touristen im Tal als Rauchschwaden sehen, ist kein reines Ozon, sondern allenfalls
sogenannter Sommer- oder Ozonsmog, der sich bei Sonnenschein aus Stickstoft-
oxiden und Kohlenwasserstoffen bildet. Festzuhalten bleibt in jedem Fall, dass die
humorvolle doppeldeutige (da potenziell positiv und negativ konnotierte) Bemer-
kung »Rauch konserviert« von einem frithen Bewusstsein moglicher Auswirkungen
der Industrieemissionen auf die menschliche Gesundheit zeugt.*

Als letzter Beleg dafiir, dass Fontane in seinen Fiktionen mit der Ambivalenz des
Ozons spielt, das Gas hier aber letztlich eher positiv bewertet, sei die Prosaskizze
Wohin? angefiihrt, in der die Figuren unter Vorspiegelung von Fachwissen dariiber
diskutieren, wohin sie zur Sommerfrische reisen sollen. Eine Option sei Norderney,
doch soll es in diesem Seebad stinken. Dies kommuniziert ein Justizrat verschliisselt
in bildungsbiirgerlicher Manier, indem er die vielgesuchte gute, reine Luft scherzhaft
als »Neuadel der Familie von Ozon«® bezeichnet und der stinkenden dlteren »Ur-
adelsfamilie derer von Schwefelwasserstoftf« gegeniiberstellt. Der Schwefelgeruch
kann von Erdgas, faulender Biomasse oder Miilldeponien herriihren.® Mit dem
gezierten Vergleich der Gase demonstriert Fontanes fiktiver Justizrat — und damit
natiirlich auch Fontane selbst — gewisse Kenntnisse der Chemie und ihrer Wissens-
geschichte.

59  Ein solches deutet sich auch im Roman Frau Jenny Treibel (1892) an, in dem die Fabrikan-
tenfamilie unter den Emissionen der eigenen Fabrik leidet, weshalb der alte Treibel all-
jahrlich die Schornsteine verldngert, damit sich der Rauch besser verteilt und die Atemluft
mit weniger Schadstoffen belastet. Hier ndmlich artikuliert der Erzahler berechtigte Zweifel
an der im 19. Jahrhundert gidngigen (nachweislich ineffektiven) so genannten Politik der
hohen Schornsteine.

60 Theodor Fontane: Wohin? (1888), in: Vor und nach der Reise. Plaudereien und kleine Ge-
schichten, Berlin 1894, 138. Fontanes Formulierung wird tibrigens im Medizinhistorischen
Journal 21 (1986) zitiert.

61 In der Erzahlung wird als Quelle allerdings ein neues »Barackenhotel« mit dem sprechen-
den Namen »Giftbude« genannt. Das Lokal gibt es tatsichlich (seit 1860). Fontanes Figur
ignoriert, dass sich der Name vom niederdeutschen oder englischen Wort fiir Geben oder
Gabe ableitet und nicht (nur) negativ konnotiert ist.



393

Von der Gattung, dem Publikationskontext und dem Zielpublikum der Texte
héngt es ab, wie der Autor Fontane, seine Erzdhler und seine Figuren die Luft und
speziell das Ozon bewerten. Der beabsichtigten Mehrdeutigkeit des Ozons im fik-
tionalen Werk steht ein Wandel in der Bewertung des Gases in der personlichen
Korrespondenz gegeniiber. Das Ozon wird dem Pharmazeuten gleichsam zum
ambivalenten Pharmakon - auch im Sinne von Jacques Derridas Auslegung des
griechischen pharmakon als etwas, das sich bindrer Zuordnung entzieht, also weder
eindeutig Heilmittel noch Gift ist, und dadurch diverse semantische Moglichkeits-
rdume eréftnet.®

So klagt Fontane mehrfach iiber ein »Zuviel des Gutens, gerade aus vermeintli-
chen Reinluftgebieten: »Die Luft ist ozonreicher als n6thig und macht mich fiebrig.«*
Im Jahr 1890 schreibt Fontane seiner Tochter Martha schliefllich ganz explizit: »auch
Ozon kann vernichten, wie jedes zu viel.«** Jetzt erst nimmt er an, was schon 1888 in
Meyers Konversations-Lexikon steht: »Ozonisierter Sauerstoff [...] totet kleine Tiere,
welche man darin atmen 14f3t [...] man hat es geradezu eins der energischsten Gifte
genannt.«* Im Brockhaus war schon 1885 zu lesen: »Auf die Schleimhédute der At-
mungswege wirkt das O. heftig irritierend und ruft schon in sehr verdiinnter Form
bei langerm Einatmen katarrhalische Affektionen hervor.«* Letzteres wiederum ist
Fontane aber offenbar nicht bekannt, sucht er doch ozonreiche Gegenden auf, um
u. a. seinen chronischen Schnupfen zu kurieren. Kurioserweise liest man in Meyers
Konversations-Lexikon sogar, dass man sich in der ozonreicheren Nachtluft leichter
einen Katarrh zuzoge.”” Mit anderen Worten: Die Nachtluft wird nun nicht mehr
wegen ihrer Miasmen, sondern wegen ihres Ozons gefiirchtet.

Coda

Der alte Fontane ist nicht auf dem Wissensstand seiner Zeit und dieser ist freilich
weit entfernt vom heutigen, wobei das Ozon in der Zusammenschau der Forschung
immer noch als Pharmakon erscheint.®® Zunehmende 6ffentlichkeitswirksame Hin-

62 Jacques Derrida: La pharmacie de Platon, in: ders.: La dissémination, Paris 1993, 69-197.

63 Fontane am 12. od. 13. Mai 1884 aus Hankels Ablage, in: Ehebriefwechsel (Anm. 8), 379.
Auflerdem schreibt er an Friedlaender aus Krummbhiibel, 19. September 1886, in: Fontane,
Briefe an Friedlaender (Anm. 4), 78: »Schillers waren liebe, gute Leute, denen ich person-
lich die freundschaftlichsten Gefiihle bewahre, das »Ozon« der Villa Schiller aber ging mir
iiber den Spaf, jedenfalls {iber die Kraft« [Herv. v. Fontane].

64 Theodor Fontane an Martha Fontane, Berlin, 25. Juli 1890, in: Theodor Fontane an Martha
Fontane (Anm. 19), 381.

65 [Anonym:] Art. »Ozon«, Meyers (Anm. 49), 591.

66  [Anonym:] Art. »Ozong, Brockhaus (Anm. 55), 605.

67 [Anonym:] Art. »Ozon«, Meyers (Anm. 49), 591.

68 Die Ambivalenz des Ozons spiegelt sich weiterhin in den Titeln von Studien der letzten
Jahrzehnte, die sowohl die gesundheitsschidigende als auch die -férderliche Wirkung un-
tersucht haben, wie etwa: Ottokar Rokitansky (Hrsg.): Ozon. Umweltgift und Heilmittel,
Wien 1992. Wihrend ein Teil der Forschung die vielseitige Anwendbarkeit des Ozons in
der Medizin weiter erforscht und popularisiert hat und sich ein anderer Teil schon seit
Anfang des 20. Jahrhunderts kontinuierlich mit der technischen Ozonnutzung (u.a. bei



394

weise auf die schiddliche Wirkung des Ozons in den 1890er Jahren kénnen ihm aber
eigentlich nicht entgangen sein. Bemerkenswerterweise fillt der Begriff nicht mehr
im Romanwerk aus seinem letzten Lebensjahrzehnt,* er hdlt aber am Lob des (ein-
fachen) Sauerstoffs fest. Zentrale Metapher ist dieser noch in seinem letzten Werk,
dem 1897/98 erschienenen Stechlin. Dessen Protagonist, der alte Dubslav von Stech-
lin, ist unter allen Figuren Fontanes der einzige, der den PreufSischen Industriestaat
als solchen offen kritisiert; und der Alte wird in der Forschung als die Figur angese-
hen, deren Weltsicht am ehesten derjenigen Fontanes entspricht. In einem der vielen
Dispute iiber das >neue Gesicht der Welt<auf der Schwelle zum 20. Jahrhundert klagt
Dubslav iiber eine Glasfabrik, die sich in der Néhe seines Landsitzes befindet, denn
sie tridgt nicht nur selbst zur Rauchentwicklung bei, sondern stellt Retorten fiir die
Industrie her, die ihrerseits wiederum giftige Gase ausscheidet und damit zur Zersto-
rung von Mensch und Natur beitrage. Dubslav prophezeit ein globales Inferno, fiir
das er den Begriff »Generalweltanbrennung«™ erfindet. Seine apokalyptische Vision
einer rauchenden Welt wird als Warnung nicht ernst genommen; sein demokrati-
scher Gesprichsgegner Pastor Lorenzen kontert mit einer positiven Vision, fiir die er
ebenfalls die Luftmetaphorik bemiiht. Er prophezeit »eine Zeit mit mehr Sauerstoff
in der Luft, eine Zeit, in der wir besser atmen konnen«,”" das heif3t, er assoziiert den
Sauerstoff mit Freiheit von Adelsherrschaft und Klassenkonflikten. Entsprechend
muss der adlige Dubslav, der unter Atemnot leidet,”” am Ende des Romans sterben.
Ironischerweise ist die anbrechende Epoche, die als eine >sauerstoffreichere« gefeiert
wird, eben diejenige, die erstmals einen bedeutenden Anstieg von anthropogenem
Kohlendioxid verzeichnet.

Evi Zemanek (Freiburg i. Br.)

der Klimaanlagen- und Trinkwasserdesinfektion) beschiftigt hat, erfuhr das Gas in den
1980er und 1990er Jahren gesteigerte Beachtung einerseits aufgrund der Entdeckung und
andauernden Beobachtung des Ozonlochs (das die Bedeutung der Ozonschicht fir den
Menschen ins Bewusstsein riickte), andererseits im Zuge offentlicher Warnungen vor
schidlichem verkehrsbedingten Ozonsmog - beiden Phdnomenen verdankt es sich, dass
das Ozon Kernbegriff der Umweltpolitik wurde.

69 Das heifdt in Unwiederbringlich (1892); Frau Jenny Treibel (1893); Effi Briest (1894-96); Die
Poggenpuhls (1896), Von Zwanzig bis DreifSig (1898); Der Stechlin (1899).

70 Theodor Fontane: Der Stechlin, hrsg. von Klaus-Peter Moller, Grofie Brandenburger Aus-
gabe, Berlin 2001, Bd. 17, 80.

71 Ebd., 324.

72 Er hat die Wassersucht oder Herzinsuffizienz, deren Symptom das Bronchialasthma (also
Atemnot) ist.



395

31 Sturm: Barthold Heinrich Brockes’ Gedicht
»Die auf ein starckes Ungewitter erfolgte Stille«

In der jiingeren Forschungsliteratur wird wiederholt auf das Neuartige in der Na-
turlyrik des Hamburger Ratsherrn Barthold Heinrich Brockes (1680-1747) hinge-
wiesen. Die poetische Sprache richte sich im Unterschied zur reichen »Metaphorik
und Antithetik« der Barockdichtung auf » Anschaulichkeit und Verstidndlichkeit«.!
Charakteristisch fiir Brockes” dichterisches Werk sei eine »Aufgeschlossenheit
der Sinneg, eine »in der deutschen Lyrik bisher unbekannte Sensibilitdt fiir Opti-
sches, fiir Licht.«* Brockes’ sinnesorientierte Zuwendung zur phianomenalen Natur
schlief3t eine Aufgeschlossenheit gegeniiber den Naturwissenschaften mit ein. Mit
Brockes, so konstatiert Karl Richter, habe »die deutsche Lyrik« im ersten Drittel des
18. Jahrhunderts die »Integration der kopernikanischen und nachkopernikanischen
Vorstellungswelt« vollzogen.’ Hinsichtlich Brockes’ Vorreiterrolle in der poetischen
Naturdarstellung eroffnet seine neunbandige Gedichtsammlung Irdisches Vergniigen
in Gott einen nahezu idealen Einblick in die literarische Wahrnehmung und Deu-
tung atmosphdrischer Phdnomene in der deutschen Frithaufklirung. Das 1721 im
ersten Band erschienene Gedicht »Die auf ein starckes Ungewitter erfolgte Stille«
veranschaulicht auf ergreifende Weise wie ein Orkan eine frithsommerliche Idylle
verheert. Der Ziircher Philologe Johann Jakob Bodmer (1698-1783) wiirdigt die
Sturmbeschreibung als »ein[en] kunstreiche[n] und ausfiihrliche[n] Commentarius«
des Ungewitters im ersten Buch von Vergils Lehrgedicht Georgica.* Wahrend der
Romer mehr darauf geachtet habe, »das Grosse« zu schildern, so habe Brockes mehr
»das Wunderbare« zum Ausdruck gebracht.” Bodmers Urteil basiert auf Brockes’
gegliicktem Versuch, die von der ungestiimen Natur bewirkten »erschrecklichen«
Umstdnde wortmalerisch darzustellen.’ Dabei geht es nicht allein um die Gefiihls-
affizierung des Rezipienten, sondern - ganz im Sinne des Horazischen docere et
delectare Dekrets — um die Demonstration der beim Ungewitter stattfindenden Na-
turprozesse. Wie sich zeigen wird, rekurriert Brockes auf einen meteorologischen
Wissensdiskurs, dessen Grundsétze in der antiken Naturphilosophie verankert sind.

Die im Gedicht dargelegte Gegeniiberstellung der schonen und der ungestiimen
Natur vollzieht sich unter dem ontologischen Gesichtspunkt eines teleologischen
Naturverstandnisses. Alles Existierende in dem harmonisch geordneten Natur-

1 Paul Bockmann: Anfinge der Naturlyrik bei Brockes, Haller und Giinther, in: Reinhold
Grimm, Conrad Wiedemann (Hrsg.): Literatur und Geistesgeschichte. Festgabe fiir Heinz
Otto Burger, Berlin 1968, 110-126, hier: 115.

2 Wolfgang Martens: Uber Naturlyrik der frithen Aufklirung (B. H. Brockes), in: Donald C.
Riechel (Hrsg.): Wege der Worte. Festschrift fiir Wolfgang Fleischhauer, Kéln 1978, 263—
276, hier: 266.

3 Karl Richter: Die kopernikanische Wende in der Lyrik von Brockes bis Klopstock, in: Jahr-
buch der deutschen Schillergesellschaft 12 (1968), 132-169, hier: 137.

4 Johann Jakob Bodmer: Critische Betrachtungen tiber die poetischen Gemahlde der Dich-
ter, Zurich 1741, 259.

5  Ebd., 260.

6  Ebd, 259.



396

haushalt besitzt einen funktionalen Nutzen. Wie der Titel Irdisches Vergniigen in
Gott programmatisch vorgibt, fungiert die differenzierte Beschreibung der Natur-
phénomene als Propadeutik fir die Kontemplation tiber die von Gott verordneten
Finalursachen. Wesentliches Strukturmerkmal der Brockesschen Dichtung ist der
Gedankensprung »von der Physik der Naturbetrachtung zur Metaphysik der Got-
teserkenntnis.«” In der Frithaufklarung wurde die Verschrankung des empirischen
Naturstudiums mit der Religiositit beziehungsweise des Buchs der Natur mit der
Heiligen Schrift von der Physikotheologie vorangetrieben, zu deren Befiirwortern
Brockes gehorte.® Allerdings fiihrt der ausgepragt wirkungsasthetische Darstellungs-
duktus in Brockes’ Gedicht zu Spannungsfeldern in der Sinnbestimmung des Un-
gewitters. Wie in Vergils Beschreibung bringt der Sturm sdmtliche Naturelemente in
Aufruhr. In Umkehr zur physikotheologischen Bonisierung der Naturiibel wird die
autochthone Furcht vor Blitz und Donner entschieden hervorgekehrt. Auch wenn
Brockes im Unterschied zu Vergil dem Gewitter keinen supranaturalen Ursprung
zuspricht, beschreibt er dessen Wirkung auf die menschliche Psyche mit demselben
hyperbolischen Gestus. In beiden Gedichten bringt das Unwetter die Erde zum Er-
zittern und erfiillt die Herzen mit demiitiger Furcht.” Selbst wenn das Ungewitter als
ein rein naturimmanentes Phanomen wahrgenommen wird, so geschieht es in einer
Welt, deren Verlauf dem gottlichen Heilsplan untersteht.

Bevor ich mit der Darstellungsanalyse von Brockes’ Sturmbeschreibung an-
setze, soll kurz der erkenntnistheoretische Kontext umrissen werden, in dem das
Gedicht entstanden ist. In der deutschen Frithaufkldrung setzten Christian Wolffs
(1679-1754) Ausfithrungen tiber die rationalistische Psychologie normative epis-
temologische Richtlinien. Grundvoraussetzung fiir den Wahrnehmungsakt ist die
préstabilierte Harmonie, die das koordinierte Zusammenspiel zwischen Leib und
Seele gewihrleistet. Die »Corper ausser uns« verursachen eine Veranderung in den
leiblichen Sinnesorganen.'® Gleichzeitig erfolgt in der Seele eine Verdnderung, indem
die Empfindungen eine Vorstellung von den rezipierten Dingen schaffen: »[A]n die
Stelle des sinnlichen Datums tritt ein ideelles Bewuf3tseinsdatum, die »Vorstellungs,
die >Idees; die Vorstellung tibernimmt so die Funktion eines Zeichens fiir das sinn-
liche Datum.«'! Wenn das wahrnehmende Subjekt einen Gegenstand erkennt, ist es
»nicht der empirische Gegenstand selbst, sondern stets die (innere) Vorstellung von

7 Uwe Sporl: Berge, Meer und Sterne als Erhabenes in der Natur? Eine Untersuchung zur
Poetik der Frithaufkldrung und der >poetischen Malereic Brockes, in: Deutsche Viertel-
jahrsschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 73 (1999), 228-265, hier: 239.

8  Allgemein zu Brockes und der Physikotheologie vgl. Ruth Groh, Dieter Groh: Religiose
Waurzeln der 6kologischen Krise. Naturteleologie und Geschichtsoptimismus in der frithen
Neuzeit, in: dies.: Weltbild und Naturaneignung, Frankfurt a. M. 1991, 11-91, hier: 50-59.

9 Vgl folgende Stelle: »Der Vater selbst schleudert mitten in der Wetternacht Blitze mit zu-
ckender Hand; vom Einschlag bebt die riesige Erde, das Wild flieht, und bei den Volkern
wirft demiitige Furcht das Herz der Sterblichen nieder.« P. Vergilius Maro: Georgica. Vom
Landbau, iibers. und hrsg. von Otto Schénberger, Stuttgart 1994, 27.

10  Christian Wolff: Verniinfttige Gedancken von Gott, der Welt und der Seele des Menschen,
Halle 1720, 102.

11 Horst-Michael Schmidt: Sinnlichkeit und Verstand. Zur philosophischen und poetologi-
schen Begriindung von Erfahrung und Urteil in der deutschen Aufklarung (Leibniz, Wolff,
Gottsched, Bodmer und Breitinger, Baumgarten), Miinchen 1982, 28.



397

diesem Gegenstand.«'? Die Bestimmung eines Dinges setzt voraus, dass die Vorstel-
lung dem empirischen Gegenstand gleicht: »Weil [...] die Seele eine Krafft hat, sich
die Welt vorzustellen / so miissen auch diese Vorstellungen eine Aehnlichkeit haben
mit denen Dingen / die in der Welt sind. Denn wenn sie keine Aehnlichkeit hitten
/ so stellete die Seele ihr nicht die Welt / sondern etwas anders vor.«”*> Aufgrund der
postulierten Ahnlichkeit lassen sich sowohl die von den Empfindungen vorgestellten
als auch die Gegenstdnde in der Welt nach denselben raumzeitlichen Bestimmungs-
kriterien — Gestalt, Grofle und Bewegung - differenzieren. Der Qualitdtsgrad der
Erkenntnis hangt insoweit von der Betrachterperspektive ab. Wenn wir die »Figuren
/ Grossen und Bewegungen« zu unterscheiden vermogen, fallen die Empfindungen
deutlich aus; »hingegen wenn wir sie nicht mehr unterscheiden kénnen/ [...] so sind
die Empfindungen undeutlich.«'

Fiir die Erkenntniskrifte stellt das Ungewitter wegen seiner Immensitét und In-
tensitdt eine kognitive Herausforderung dar. Zwischen der Vorstellung (Bedeutung)
und dem empirischen Naturphdnomen (Gegenstand) kommt es zu Inkongruenzen,
die mittels habitualisierter Denk-, Darstellungs- und Deutungsmuster perpetuiert
werden. Beispielhaft sind die Bemerkungen tiber die Auswirkungen des Gewitters
auf das menschliche Bewusstsein in Christlob Mylius’ (1722-1754) Wochenschrift
Der Naturforscher (1747):

Keine Wirkung der Natur erwecket in den meisten Menschen so klare Vorstellungen von
der GroRe ihres Urhebers, als diese. Der Blitz riihret unsre Augen und der Donner unsre
Ohren so lebhaft, als sonst keine andere Begebenheit in der Natur. Und weil wir tiber zu-
gleich plétzliche und heftige Empfindungen zu erschrecken pflegen, so verursachet der
Donner und Blitz in menschlichen Gemuthern gemeiniglich ein besonderes Schrecken.*®

Sinnesorgane und die Empfindungen sind vom Sturmgewitter tiberfordert. Die
daraus resultierenden »klare[n] Vorstellungen« beziehen sich bezeichnenderweise
nicht auf den Gegenstand selbst, sondern mystifizierend auf die inkommensurable
Gottesgrofie. Von Seiten der frithneuzeitlichen Meteorologien konnte sich bis zum
experimentellen Beweis Benjamin Franklins (1706-1790), der 1752 die paradigma-
tische Beziehung zwischen Blitz und Elektrizitdt erbracht hatte,'¢ die Erklarung der
sich im Himmel entziindenden Stoffe hartnickig halten. Im Vollzug des Ahnlich-
keitsdenkens wurde ein sinnlich erfahrbarer Prozess - die Hitze induziert die Bewe-
gung volatiler Teilchen in einem geschlossenen Raum - auf ein kognitiv sperriges
Naturphdanomen transferiert.

12 Ebd., 27.
13 Wolff (Anm. 10), 426.
14 Ebd., 427.

15  Christlob Mylius (Hrsg.): Der Naturforscher, eine physikalische Wochenschrift auf die
Jahre 1747 und 1748, Leipzig 1749, 9.

16  Uber die Bezwingung der Blitzangst und die Bedeutung von Benjamin Franklins Studien
zur meteorologischen Elektrizitit in der deutschen Aufkldrung vgl. Engelhard Weigl: Ent-
zauberung der Natur durch Wissenschaft — dargestellt am Beispiel der Erfindung des Blitz-
ableiters, in: Jahrbuch der Jean-Paul-Gesellschaft 22 (1987), 7-40.



398

Derartige Ubertragungsakte, die, vom jetzigen Wissensstandpunkt betrachtet,
unbegriindete Kausalititszusammenhénge kreieren, decken sich strukturell mit der
aristotelischen Bestimmung der Metapher: »[Sie] ersetzt das richtige Wort, oder sie
fiillt eine lexikalische Leerstelle aus. Wo ein Wort fiir eine Sache fehlt, springt sie
ein.«'” Die Absicht, Verwandtes im Verschiedenen ersichtlich zu machen, ist in Bro-
ckes’ poetischer Darstellung des Ungewitters bestimmend. Um beispielsweise die
Bewegung der Windbden zu visualisieren, werden sie nach den Charakteristiken des
flieBenden Wassers beschrieben. Die Ubertragung analoger Qualititen verstirkt den
Effekt des Wunderbaren; hingegen tragt die uneigentliche Sprechweise nur bedingt
zur Wissenserweiterung bei und fallt aufSerhalb des Rahmens einer rational-empi-
rischen Naturaneignung. Sie ist aber im Aufdecken verborgener Korrespondenzen
innerhalb des teleologisch strukturierten Naturhalts von groflem Nutzen. Wenn die
Metapher gemif3 der aristotelischen Theorie »eine Stérung der sprachlichen Ord-
nung darstellt« und »in dieser Stérung die Erkenntnis einer Verwandtschaft der
Dinge artikuliert« wird, so triftt diese Definition auch auf die Funktion der atmo-
sphérischen Storung in Brockes” Gedicht zu.'®

Der naturwissenschaftliche Diskurs in Brockes’ affektgeladener
Sturmdarstellung

Das Gedicht »Die auf ein starckes Ungewitter erfolgte Stille« besteht aus 185 Zeilen
von verschiedener Linge, deren Verse jambisch sind. Uberwiegendes Versmaf ist der
Alexandriner mit sechshebigen Jamben und einer Zasur in der Versmitte. Es kom-
men aber auch drei-, vier- und fiinfhebige jambische Zeilen vor. Diese unregelmaf3ig
wechselnden Jambenverse gehoren zum »vers libre« und sind eine bevorzugte Versart
der Aufkldrungsdichtung, da sie »die Moglichkeit gefalligen, lockeren, prosanahen
Sprechens« bietet." Inhaltlich ist das Gedicht in drei thematische Teile gegliedert: Der
erste Abschnitt (Verse 1-10) schildert den Segen einer dreifligtagigen Schonwetter-
periode. Die darauffolgenden Verszeilen (11-110) présentieren die verschiedenen
Stadien eines immer stirker werdenden Ungewitters. Im Schlussteil (Verse 111-185)
wird die erhdhte Schonheit einer bukolischen Landschaft veranschaulicht. Brockes
verstarkt die Kontrastwirkung zwischen der ungestiimen und der schonen Natur
mithilfe eines leipogrammatischen Kunstgriffs. Wihrend in der zweifachen Idyllen-
beschreibung der Buchstabe »r« ginzlich fehlt, gewinnt die Beschreibung des Un-
gewitters, die mit dem »hart lautenden« Konsonanten durchsetzt ist, eine zusitzliche
emotive Durchschlagskraft.® Zudem gibt das {iber den ersten Versabschnitt aufge-
pfropfte Hiobszitat die Exegese des Gedichtinhalts vor: »GOTT donnert mit Seinem

17 Gerhard Kurz: Metapher, Allegorie, Symbol, Géttingen 1997, 9.

18 Ebd, 11.

19 Martens (Anm. 2), 269.

20 Johann Heinrich Brockes: Das auf ein starckes Ungewitter erfolgte Stille, in: ders.: Irdisches
Vergniigen in Gott bestehend in physicalisch- und moralischen Gedichten, erster Teil,
Hamburg 1744, 149-155, hier: 149. Im Folgenden werden Zitate aus dieser Edition unter
Angabe der Seitennummer direkt im Text nachgewiesen.



399

Donner graulich und thut grosse Dinge [Hiob 37.5] ... Die dicken Wolcken scheiden
sich, daf$ helle werde, und durch den Nebel bricht Sein Licht [Hiob 37.11]« (149).

In der Darstellung der Vorphase des Ungewitters verweist Brockes auf atmospha-
rische Phdnomene, die mit dem damaligen meteorologischen Wissensstand kor-
respondieren. Dem Leser wird verdeutlicht, dass eine tief in die Erde gesunkene
»Gluht« Felder und Felsen zum Glithen gebracht habe (149). Friithere »Wolcken-
Giisse« kenne man fast nicht mehr; eine Aussage, die auf eine linger andauernde
Diirreperiode hindeutet (149). Die Luft wird »bey schwiilen Mittags-Stunden« (149)
plotzlich »dick« und ein aufsteigender »grauer Duft und Nebel« beginnt das Tages-
licht zu triitben (150). Sowohl die erhitze Erde als auch die Konsistenz und Farbe
der Dampfe lassen darauf schlieflen, dass ein trockener Rauch sich im Himmel
ausbreitet. Gemaf$ der aristotelischen Meteorologie begiinstigt diese Art der Aus-
diinstung die Formierung der Winde und Ungewitter.?' In den wissenschaftlichen
Abhandlungen des 17. und 18. Jahrhunderts werden die sturmbringenden Diinste
ausschlieSlich als schwefelhaltig angefiithrt. Exemplarisch ist die Erlduterung des
niirnbergischen Polyhistors Erasmus Finx (1627-1694) aus dem Jahr 1680: »[S]inte-
mal die Materi def8 Donner-Wetters nicht kalt / sondern hitzig und trucken ist / und
deflwegen meistentheils auf grosse schwiilige Hitze ein Wetter zu erfolgen pflegt:
Welche Hitze theils / von den Stralen der Sonnen; so die Lufft / erwérmen / theils von
den Schwefel-Diinsten / so von der Erden herfiirsteigen verursacht wird.«** Auffal-
lend ist weiterhin das deskriptive Detail eines kleinen Wolkleins in der 10. Verszeile,
das sich unmittelbar vor dem Wetterumschlag ausdehnt. Dieses meteorologische
Phénomen - Finx verwendet dafiir den seeménnischen Begriff »Ochsen-Auge« -
figuriert als Vorzeichen fiir den heraufziehenden Sturm.” Brockes setzt insoweit den
im frithneuzeitlichen Katastrophendiskurs verbreiteten Glauben fort, dass gewalt-
same Naturumwilzungen stets durch Prodigien angekiindigt werden. Eine weitere
Signalfunktion besitzt ebenfalls die vor dem Ungewitter eintreffende Stille. Zusam-
men mit der nochmaligen Stille nach dem Sturm schaftt dieses grundlegende Dar-
stellungselement den temporalen Rahmen, der die atmosphérische Stérung als ein
den idyllischen Zustand authebendes Extremereignis konturiert. Der erste Moment
der Stille ist negativ konnotiert, da er ein Erlahmen der Lebenskrifte einldutet. Den
Betrachter und seine Lebenswelt befillt in spannungsgeladener Erwartung auf den
Sturm eine angsterfiillte Starre:

Solch eine Stille fullt” und druckte recht die Welt,
Dal® man, wie sich kein Blatt, kein Kraut, vor Schrecken, riihrte,
Vor Furcht selbst unbeweg’t, mit starren Augen spiir’te. (150)

21 »[S]o miissen also die beiden Ausdiinstungen entstehen, deren Nebeneinander wir lehren,
die wasserdampfartige und rauchartige. Von ihnen ist die mit dem gréfiten Quantum an
Feuchtigkeit [...] der Ursprung des Regenwassers, die trockene aber ist Ursprung und We-
sen aller Winde.« Aristoteles: Meteorologie. Uber die Welt, iibers. von Hans Strohm, Berlin
1984, 53.

22 Erasmus Finx: Der wunder-reiche Uberzug unserer Nider-Welt, oder Erd-umgebende
Lufft-Kreys, Niirnberg 1680, 1223.

23 »Aber das kleine Wolklein / so man das Ochsen-Auge nennet / last sich niemals blicken / es
erfolge denn gleich ein hefftiger Sturm darauf.« Ebd., 1073.



400

Die darauffolgenden Abschnitte widmen sich der ersten Phase des Ungewitters, die
von den Auswirkungen der als »wilde Fluht« umschriebenen Winde dominiert wird
(150). Ein »Orcan« zerbricht die sprichwortliche Ruhe vor dem Sturm und dessen
wirbelférmige Bewegungen bringen Wilder und Meeresfluten in Aufruhr (150).
Die grofdflichigen Verheerungen fithrt Brockes mittels der rhetorischen Figur der
Evidentia sequenziell vor Augen. Das daraus entstehende Schreckenstableau kon-
stituiert ein weiteres in den frithneuzeitlichen Katastrophennarrativen vorherr-
schendes Stereotyp:*

Hier borst” und brach ein dick-belaubter Ast,

Dort kracht und stiirzt, vom Wirbel aufgefasst,

Ein tief-bewurtzelter bejahrter Eich-Baum nieder.

Der Blatter Heer, von Zweigen abgestreift,

Flog durch die graue Luft recht graBlich hin und wieder.
Es schien, daR Boreas noch stets die Krafte hauft;

Viel’ Erlen wurden umgekehrt,

Drey Tannen in die Luft gerissen

Und lange, welches unerhor’t

Entsetzlich hin und her geschmissen. (151)

Dass die ungeheure Zerstérungswucht von einem Wirbelsturm herriihrt, wird durch
den Zusammenstof3 der aus vier Himmelsrichtungen zustromenden Hauptwinde
verdeutlicht:

Der Ost-Wind rast’ indeR mit unsichtbarer Macht;
Dem stiirmte, voller Wuht, der strenge West entgegen.
Es stield der Stid-Wind sich, gehiillt in dickem Regen,
Mit dem erziirnten Geist der frost’gen Mitternacht.
Brach dieser jenes Wuth: so hielt der dieses Lauf

Mit heulendem Gezisch, Gepfeif und Briillen auf. (152)

Die anthropomorphe Darstellung der sich bekriegenden Luftstrome, das gegen-
seitige Brechen und Hemmen des Zulaufs, woraus sich eine rotierende Bewegung
erahnen ldsst, intendiert mehr als eine wortmalerische Effekthascherei. Sie macht
auf eingdngige Weise komplexe atmosphérische Abldufe durchschaubar. Der durch
die metaphorische Sprache vermittelte Informationsgehalt deckt sich bezeichnen-
derweise mit Finx’ verklausulierter Ursachenerkldrung der Wirbelwinde: »Der
Wiirbel-Sturm [...] erhebt sich [...] Zweiffels-ohn aus dieser Ursach / dafl der Wind /
welcher aus irgend einer Gegend / mit grossem Ungestiim / herfiirgedrungen / nach
einer andren Gegend zu / in derselbigen einen Anstof$ oder Verhinderung antriftt /

24 Vgl. dazu Christoph Weber: Tableaux of Terror: The Staging of the Lisbon Earthquake
of 1755 as Cathartic Spectacle, in: Katharina Gerstenberger, Tania Nusser (Hrsg.): Cat-
astrophe and Catharsis. Perspectives on Disaster and Redemption in German Culture and
Beyond, Rochester, New York 2015, 17-34.



401

solchem nach wieder und in sich selbsten zusammengedrehet und herumgetrieben
wird [...].«*®

Nach den Orkanboen erreicht die crescendoartige Sturminszenierung mit dem
Losbrechen des Gewittersturms einen weiteren Steigerungspunkt. Donnerschlage
»mit abgebrochnen Knallen« lassen die Erde erzittern, rot flammende Blitze flieflen
und wallen »wie ein feurig Meer« in der »geborstnen Luft« hin und her (152). Zeit-
gleich setzt ein Platzregen ein, der auseinandergetrieben vom kalten Nordwind
Boreas das verbleibende Tageslicht verhiillt. Das wundersame Aufeinanderprallen
der sich widerstreitenden Elemente Wasser und Feuer - eine »dicke Fluht« stiirzt
durch die vom Gewitter entfachte »Gluht« (152) - wird anhand onomatopoetischer
Ausdriicke - »[d]afl beydes rauscht und zischt« - sinnfallig verstarkt (153). Zudem
verweist die Abfolge der Wetterphdnomene moglicherweise auf einen weiteren me-
teorologischen Prozess. Der jesuitische Gelehrte Franz Reinzer (1661-1708) geht
in seiner Meteorologia Philosophico-Politica (1697; dtsch. 1712) auf die Frage ein,
weshalb auf den »beschehenen Knall« ein Regenschwall erfolge: »Es geschiehet da-
hero / weilen die Wolcke durch die Erschiitterung gleichsam aufgeloset wird / dafl
der Platz-Regen abfallen / und die Erden iiberschwemmen muf3: oder aber / weilen
die Wolcken durch die Antiperistasin oder Umstellung sich alsdann in ihre eigenth-
umliche Kilte zuruck ziehen / und also desto leichter zu einem Regen werden.«*
Die auf die aristotelische Meteorologie zuriickfithrende Antiperistasis fungierte {iber
Jahrhunderte als ein normatives Prinzip in den Wissenschaften, das sich in seiner
Anwendung auf zweierlei Weise definieren lasst: »Wéarme und Kalte besitzen, je von
ihrem Gegensatze umgeben, sich selbst verstarkende Kraft« und »[jlede Qualitit er-
hilt, wenn sie von ihrem Gegensatz umgeben wird, sich selbst verstiarkende Kraft.«*”

Das Prinzip der Antiperistasis, die gegenseitige Beeinflussung antithetischer Qua-
lititen durchzieht leitmotivisch Brockes” Sturmbeschreibung. Seine prignanteste
Anwendung findet es in der eigentiimlichen Darstellung der Blitzerscheinung, die
von der symboltrichtigen Gegeniiberstellung des Lichts mit der Finsternis getragen
wird. Inmitten der schwarzen Luft 6ffnet sich augenblicklich eine Kluft, in der sich
hell aufleuchtende Blitze rasant fortbewegen:

[...] ein all-erschiitternd Krachen

Brach allenthalben aus; es zitterte die Welt;

Die Berge wanckten recht; es ril% die schwartze Luft

Die diistern Pforten auf; sie schien ein weiter Rachen,

Voll Flammen, Dampf und Gluht, ja eine Hollen-Gruft,

In deren lichtem Pful und ungeheuren Tieffe

Ein schiitternd Strahlen-Heer, deR Licht erschrecklich hell,
Bald rund, bald Schlangen-weis’, und unbeschreiblich schnell,

25  Finx (Anm. 22), 1112.

26 Franz Reinzer: Meteorologia Philosophico-Politica, das ist: Philosophische und politische
Beschreib- und Erkldrung der meteorischen, oder in der obern Lufft erzeugten Dinge,
Augsburg 1712, 49.

27 Kristine Meyer-Bjerrum: Zur Geschichte der Antiperistasis, in: Annalen der Naturphi-
losophie 3/4 (1904), 413-441, hier: 413.



402

Mit zackigter Bewegung lieffe.

Gleich schloB sich diese Kluft so plotzlich wieder,

Und schlug der Sterblichen erschrockne Augen-Lieder

Mit dicker Dunckelheit und so Pech-schwartzer Nacht [...]. (153)

Mit der Metapher der schier unermesslichen Kluft bekriftigt Brockes die Verwandt-
schaft zwischen Unter- und Oberwelt. Das deskriptive Detail eines mit Diinsten
und Flammen erfiillten Raumes tibertragt die Blitzentziindung auf einen sich im
Erdinnern vollziehenden chemischen Prozess. Die analoge Zusammenfiihrung geo-
logischer und atmosphérischer Phanomene greift auf Grundsitze der antiken Natur-
philosophie zuriick. In der aristotelischen Meteorologie untersteht die Entstehung
der Winde, Erdbeben und Gewitter demselben Prinzip der Antiperistasis:

Wir aber behaupten: ein und dieselbe Wesenheit ist oberhalb der Erde Wind, im Erd-
innern Erdbeben, in den Wolken Donner; denn alle diese Naturerscheinungen haben die
gleiche Substanz, die trockene Ausdiinstung der Erde. Wenn sie in der einen Richtung
stromt, ist sie Wind, wenn in der anderen, verursacht sie die Erdbeben; und wenn die
Wolken sich zusammenschlieBen und zu Wasser kondensieren, also eine Umwandlung
[Antiperistasis] erfahren, wird sie wahrend dieses Prozesses ausgeschieden und ver-
ursacht Donner, Blitz und auch die anderen gleichartigen Phanomene.?®

Aristoteles’ Theorem, dass Blitz und Donner ihre Ursache im Ausstof3 warmer
Diinste aus den sich abkiihlenden Wolken haben, hallt in den frithneuzeitlichen
Erkldrungsmodellen nach. Allgemein wird von schwefligen Dampfen gesprochen,
die explosionsartig die auf sie pressenden Wolken auseinanderreiflen. Aufgrund der
ephemeren Beschaffenheit atmosphérischer Phianomene ist das Postulat, dass auf-
steigende Diinste sich in einer Luftblase verdicken und entziinden, mit groflerem
demonstrativen Aufwand verbunden als die analoge Veranschaulichung einer Gas-
explosion in einem festen Erdgew6lbe. Im 1723 erschienenen Werk Verniinfftige Ge-
danken von den Wiirckungen der Natur geht Christian Wolff auf diese Problematik
ein. Er gibt zu bedenken, »daf3, wenn sich Ausdiinstungen von selbst entziinden
sollen, dieselben in einen engen Raum miissen eingeschlossen seyn, da sie nicht
Freyheit genung haben sich auszubereiten: da hingegen die schwecfelichten [sic.]
Démpfe in der Luftt nicht eingeschlossen sind.«* Seine langfadige Exemplifikation
kommt tiber konjunktivische Mutmafungen nicht hinaus:

[A]llein wenn man ihren Zustand in der Lufft genauer erweget, so wird man finden, dal
es eben soviel ist, als wenn sie [die Dampfe] eingeschlossen waren. Weil sie nicht hoher
steigen, so konnen sie nicht schweerer seyn als die Lufft in dem Orte ist, wo sie sich
versammlen [...]. Derowegen mogen ihrer so viel zusammen kommen als immermehr
wollen, so kdnnen sie sich durch den Raum in die Hohe nicht ausbreiten, und daherist es
eben so viel als wenn sie von der Seite verschlossen waren. Unten ist entweder die Lufft
schweerer, als sie sind, und daher kénnen sie nicht nieder steigen [...], oder die Wolcken

28  Aristoteles (Anm. 21), 73.
29  Christian Wolff: Verniinfftige Gedancken von der Wiirckungen der Natur, Halle 1723, 433.



403

hindern es: denn dal} diese Ausdiinstungen tiber den Wolcken oder wenigstens innher-
halb denselben seyn miissen, kan man gar eigentlich abnehmen, indem man siehet, da
der Blitz die Wolcken zertheilet und aus ihnen heraus fahret. Daher man auch zu sagen
pfleget, der Himmel habe sich von dem Blitzen aufgethan, wenn man beschreiben will,
wie es ausgesehen, da man den Blitz hat heraus fahren sehen.®

Es ist bezeichnend, dass Wolff und Brockes auf dieselbe Metapher des sich beim
Blitzschlag 6ffnenden Himmels zuriickgreifen. Die bildliche Sprache evoziert die
Vorstellung eines umschlossenen Luftraumes, der die Blitzentladung ermoglicht. Sie
iiberdeckt sowohl die kognitive Unschirfe in der sinnlichen Wahrnehmung als auch
die Wissensliicken in der diskursiven Ausfithrung des Blitzphdnomens. Bei Brockes
geht es hauptsdchlich um die Kreierung ausdrucksstarker Bilder, deren thematischer
Zusammenhang im Aufzeigen der schreckenserregenden Ubermacht agenziell wir-
kender Naturelemente besteht. Die erschiitternde Wucht des Sturmes, die einem
seismischen Beben gleichkommt, kehrt die bestehende Naturordnung um. Im ver-
finsterten Himmel, der die Qualitdt der Erde annimmt, erblickt man blitzlichtartig
eine Hollengruft. Zudem gewinnen die Phdanomene durch die Beriihrung mit den
antithetischen Qualitdten an Intensivitit. Die umgebende Finsternis verstarkt die
Leuchtkraft des Blitzes. Gleichermaflen augmentiert die Naturidylle vor und nach
dem Sturm den Schrecken des Ungewitters. Als harmonisierender Ausgleich iiber-
stromt ein heller Glanz den heimgesuchten Landstrich und ldsst ihn in »doppelt-
schonem Schmuk« erleuchten (154). Dem »graflliche[n] Gebriille« des Sturmes folgt
reimend »eine sanfte Stille«, welche die akute Schreckensstarre vertreibt (153). Im
Gefolge einer erneuten Umwandlung der Qualitéten tritt die lichtdurchflutete Erde
einem himmlischen Paradiesgarten gleich in Erscheinung:

Allein im Augenblick nahm eine sanfte Stille

Die fast betaubte Welt gemach von neuen ein:

Die Wolcken theilten sich; so Duft als Nebel schwand;

Das holde Sonnen-Licht, des weissen Tages Quelle,

Gol} eine See vom Glantz auf das benetzte Land,

Und macht’ im Augenblick so Welt als Himmel helle. (153)

Die in der atmospharischen Storung widergespiegelte
Erhabenheit Gottes

Der Sturm mit all seinen schauerlichen Auflerungen — Orkanbéen, Blitz, Donner und
Hagel - bewirkt im wahrnehmenden Subjekt eine lihmende Furcht. Im Widerstreit
mit den entfesselten Naturkraften droht der menschliche Machtanspruch ganzlich
zu kollabieren. Brockes driickt das empfundene Nichtigkeitsgefiithl im Anschluss an
die bildhafte Vergegenwirtigung der todbringenden Meeresfluten emphatisch aus:

30 Ebd.,433f.



404

Dem, der dieB hor’t, vergeht Empfinden, Horen, Sehn;

Man fiihlet, ganz erstarrt, das Haar zu Berge stehn.

Nichts kann, wie so gar nichts, der Mensch, uns tberfiihren;
Als wenn wir die Gewalt der Elemente spiren. (151f.)

Mit Wegfallen eines gesicherten Standpunkts verschlieflen sich dem Subjekt die Sin-
nesorgane. Von einer Asthetisierung der Sturmwogen zu einem grisslich-schénen
Naturgegenstand, das ein angenehmes Grauen zu erregen vermag, kann an dieser
Stelle nicht die Rede sein. Hervorzuheben ist, dass in der Darstellung des Unge-
witters die »Oxymora des angenehmen Schreckens«,* die Brockes in seine Natur-
lyrik eingearbeitet hat, um die von grofien und ungestiimen Gegenstinden bewirkte
Gefiihlsaffizierung zu markieren, ginzlich fehlen. Der Zustand der Schreckensstarre
verunmoglicht die fiir die Erhabenheitserfahrung charakteristische Vermischung
von Lust und Unlust. Zum Erscheinungszeitpunkt des ersten Bandes von Brockes’
Irdischem Vergniigen ist es verfriiht von einem Naturerhabenen zu sprechen.’> Die
Sinnbildung vollzieht sich vielmehr in der reflexiven Bezugnahme auf Ideen, die
iiber der sinnesbetdubenden Natur stehen.

Vorrangig in Brockes” wortmalerischer Wiedergabe des Ungewitters ist die psy-
chologische Affizierung des Subjekts. Der wirkungsésthetisch ausgerichtete Darstel-
lungsmodus zielt auf die Evokation starker Emotionen. Anvisierter Bezugspunkt der
Schreckensempfindungen liegt nicht in den atmosphirischen Phanomenen selbst,
sondern in der darin widergespiegelten Gottesmacht. Der dichtungstheoretische
Nexus zwischen iiberwiltigender Affektwirkung und der Ubermittlung religioser
Ideen findet seine stichhaltige Formulierung in John Dennis’ (1657-1734) Abhand-
lung The Grounds of Criticism in Poetry (1704). In seine Betrachtungen iiber die Be-
wegung der Seelenkrifte lief§ der Englander Grundziige von Longinus’ rhetorischem
Erhabenen - das wie »ein plotzlich zuckender Blitz« schlagartig »die geballte Kraft
des Redners« zu offenbaren vermag - einflieflen.”® Wie Klaus Dockhorn hervorgeho-
ben hat, bezieht sich Dennis auf die »rhetorische Affektenlehre vom >conciliare< und
»moveres, die er mit der Religion verbindet, an die er dabei aber viel weniger denkt
vom Standpunkt der Wahrheit als vom Standpunkt der Wirkungskraft.«** Mithilfe
des Pathos in der hohen Dichtkunst wird das Subjekt in Erstaunen versetzt und fiir
religiose Ideen empfinglich gestimmt. Dennis erhebt Terror aufgrund der enormen
Anziehungs- und Durchschlagskraft zu den wirksamsten Enthusiastick Passions und
fithrt eine Reihe von Schreckensgegenstinden an, deren Vorstellungen Enthusia-
stick Terror auslosen: »Gods, Deemons, Hell, Spirits and Souls of Men, Miracles,

31 Vgl dazu Carsten Zelle: »Angenehmes Grauen«: literaturhistorischer Beitrag zur Asthetik
des Schrecklichen im 18. Jahrhundert, Hamburg 1987, 213-225; Sporl (Anm. 2), 263.

32 Vgl Sporl (Anm. 2), 264 £.

33 Longinus: Vom Erhabenen, tibers. und hrsg. von Otto Schonberger, Stuttgart 1988, 7.
Weiterfithrend zu John Dennis’ Rezeption des Longinischen Traktats vgl. David B. Morris:
The Religious Sublime. Christian Poetry and Critical Tradition in 18"-Century England,
Kentucky 1972, 47-78.

34 Klaus Dockhorn: Die Rhetorik als Quelle des vorromantischen Irrationalismus in der Li-
teratur- und Geistesgeschichte, in: ders.: Macht und Wirkung der Rhetorik. Vier Aufsitze
zur Ideengeschichte der Vormoderne, Bad Homburg 1968, 46-95, hier: 89.



405

Prodigies, Enchantments, Witchcrafts, Thunder, Tempests, raging Seas, Inundations,
Torrents, Earthquakes, Volcanos, Monsters, Serpents, Lions, Tygers, Fire, War, Pes-
tilence, Famine, etc.«* Der hochste Steigerungsgrad des Schreckens ergibt sich aber
aus der Vergegenwirtigung der erhabenen Gottesmacht und -grofSe: »The greatest
Enthusiastick Terror then must needs be deriv’d from Religious Ideas; for since the
more their Objects are powerful, and likely to hurt, the greater Terror their Ideas
produce; what can produce greater Terror, than the Idea of an angry God?«*® Fiir
die Intensivierung der Affekte ist die empirische Perzeption eines Gegenstands un-
gentigend. Vielmehr ist dazu der reflexive Bezug — Dennis verwendet diesbeziiglich
die Begriffe »Contemplation« und »Meditation«”” — auf das Numinose notwendig.
Bezeichnenderweise illustriert Dennis die divergierenden Modi in der Naturwahr-
nehmung anhand eines Gewitters:

So Thunder mention’d in common Conversation, gives an Idea of a black Cloud, and
a great Noise, which makes no great Impression upon us. But the Idea of occurring in
Meditation, sets before us the most forcible, most restless, and consequently the most
dreadful Phaenomenon in Nature: So that this Idea must move a great deal of Terror in
us, and ’tis sort of Terror that | call Enthusiasm.*

Brockes” Gedicht fiithrt eine Vielzahl der Schreckensgegenstinde aus Dennis’ Ka-
talog - »Thunder, Tempests, raging Seas, Inundations, Torrents« — auf, um Gottes
unermessliche Kraft zu visualisieren. Obschon es keinen Direktverweis auf eine
tibernatiirliche Wirkursache gibt, orientiert sich die Sturmbeschreibung an der
archaischen Bildersprache des Alten Testaments. Insbesondere der 18. Psalm mit
seiner eindriicklichen Schilderung der gottlichen Mobilisierung atmosphérischer
Phdnomene weist motivische Parallelen auf: »Er machte Finsternis ringsum zu sei-
nem Zelt; / in schwarzen, dicken Wolken war er verborgen. Aus dem Glanz vor ihm
zogen seine Wolken dahin / mit Hagel und Blitzen« (Ps. 18,13 f.). Der im Psalm ver-
anschaulichte Dualismus zwischen gottlichem Zorn und géttlicher Liebe findet seine
Entsprechung in der erbaulichen Schlussstrophe des Gedichts, die das anfingliche
Hiobszitat komplementiert:

Es ist die helle Sonn’ ein Bild von GOttes Liebe,
So wie des Donners Grimm die Probe Seiner Kraft. (155)

Angesichts der Machtentfaltung Gottes beféllt das Subjekt ein absolutes Ohnmachts-
gefiihl; es findet in ihr aber auch seine Errettung. Der Schrecken unberechenbarer
Naturgewalten wird mit der Ehrfurcht vor der gottlichen Allmacht und Giite ersetzt.
Die Erlosung von den irdischen Wirrnissen, die Stille nach dem Sturm, er6ffnet
sich im Glauben an ein besseres Jenseits. Wie das Zedlersche Universal-Lexcion

35 John Dennis: The Grounds of Criticism in Poetry, in: ders.: The Critical Works of John
Dennis, hrsg. von Edward Niles Hooker, Baltimore 1939, Bd. 1, 325-373, hier: 361.

36 Ebd., 356.

37 Ebd., 338.

38 Ebd., 339.



406

(1731-1754) unter dem Lemma »Ungewitter, oder Stiirmisches Wetter« vermerkt
hat, folgt auf ein Ungewitter »insgemein wieder Sonnenschein.«* Bei Brockes er-
strahlt die Landschaft nach der Sturmfinsternis in einem tiberirdischen Licht. Alle-
gorisierend erscheint sie gleichermaflen als ein »altes Eden« und »eine neue Welt«
(155). Der eschatologische Sinngehalt tiberschneidet sich mit der apokalyptischen
Exegese des Ungewitters im Universal-Lexicon: [E]s wird der Tod, Leid, Geschrey
und Schmertzen nicht mehr seyn, Offenb. XXI, 4, indem auf das Ungewitter, so sie
[die Glaubigen] in dieser Welt ausstehen, im Himmel ein ewiger und heller Sonnen-
schein folget.«*” Aufgrund der ausgeprégt antithetischen Struktur und implizierten
Heilsbotschaft bleibt Brockes’ poetische Sturmdarstellung dem Weltbild der Barock-
lyrik verhaftet.

Augenfillig ist, dass die Schrecknisse durch keine explizite Malitdtsbonisierung
des Ungewitters aufgewogen werden. Trotz aller Verheerungen hinterldsst der Sturm
keine bleibenden Schiden. Ganz nach dem platonischen Topos der reichen und er-
fiillten Natur bliiht die leidgepriifte Welt von alleine wieder auf:

Es heb’t die gelbe Saat die Halmen in die Hoh’,
Was eingeknickt, fangt an, aufs neu gesteift, zu schwellen,
Und wallt wie eine See, mit sanft-beweg’ten Wellen. (154)

Die von der Physikotheologie bescheinigte Zweckursache bedrohlicher Naturphéno-
mene bezeugt Brockes zu einem spéteren Zeitpunkt im Gedicht »Gesang zur Zeit des
Ungewitters«, das 1728 im dritten Band des Irdischen Vergniigens erschienen ist. In
Ubereinstimmung mit Christian Wolffs Ausfithrungen in den Verniinfftigen Gedan-
cken von den Absichten der natiirlichen Dinge (1724) wird Gottes weiser Schopfungs-
plan anhand eines vermeintlich schadenbringenden Gewitters gepriesen:

So aber fiihret GOTT, zum Heil, und nicht zur Ruhten,

Der Wolcken feuchte Frucht, die Segens-reiche Fluhten,
Durch Wind und Wetter her, macht durch der Blitze Brand,
Nicht nur die Luffte rein, tranckt auch das diirre Land.**

An dieser Stelle offenbart sich nicht der alttestamentarische deus absconditus, son-
dern der deus revelatus, der sich liebevoll um das Wohl der Menschen kiimmert.

39 Johann Heinrich Zedler (Hrsg.): Grosses vollstindiges Universal-Lexicon aller Wissen-
schafften und Kiinste, Leipzig, Halle 1746, Bd. 49, 1485.

40 Ebd., 1486.

41 Barthold Heinrich Brockes: Gesang zur Zeit des Ungewitters, im Thon: O GOTT du from-
mer GOTT, in ders.: Verdeutschte Grund-Sitze der Welt-Weisheit des Herrn Abts Genest,
nebst verschiedenen eigenen theils physicalischen theils moralischen Gedichten, als des
Irdischen Vergniigens in Gott Dritter Theil, Hamburg 1728, 598-601, hier: 599. Vgl. dazu
Wolffs Bemerkungen iiber die reinigende Wirkung des Gewitters: »Weil nun aber in den
Gewittern diese in der Lufft zerstreuete schwiilstige Materie sich in einem Orte zusam-
men ziehet [...] und durch die Entziindung zerstreuet; so wird dadurch die Lufft von dem
schwiilstigen Wesen befreyet.« Christian Wolff: Verniinfitige Gedancken von den Absich-
ten der natiirlichen Dinge, Halle 1724, 327.



407

Selbst wenn die gottliche Macht »ein Ehrfurcht-volles Grauen« hervorrufe, so solle
sie auch »ein kindliches Vertrauen« befordern.”” Mehr als die »Ehrerbietigkeit«
schitze Gott die »Zuversicht« und »Gelassenheit« im Menschen.” Brockes’ erneute
poetische Darstellung des Ungewitters kommt ohne implizite Beziige auf eine jen-
seitige Seinsebene aus. Dank des harmonisch geordneten Naturhaushalts besitzt die
beste aller moglichen Welten an geniigender Stabilitat. Aber nach wie vor vollzieht
sich die Wahrnehmung und Deutung der atmosphirischen Stérung innerhalb eines
in sich geschlossenen Systems. Die aus der sinnlich-empirischen Naturbetrachtung
erarbeitete Erkenntnis geht nicht tiber die metaphysischen Pramissen hinaus, die das
reflektierende Subjekt a priori in seine Auflenwelt projiziert hat.

Christoph Weber (Denton)

42 Brockes (Anm. 41), 599.
43  Ebd.,, 600.



408

32 Wind: Turbulenzen der Zeit — Klimatographie in
Robert Musils Der Mann ohne Eigenschaften

Im Jahre 1901, wihrend seiner Rede bei der Erinnerungsfeier anldsslich der Griin-
dung der k.k. Centralanstalt fiir Meteorologie und Erdmagnetismus, rithmte der
damalige Minister fiir Kultur und Unterricht, Wilhelm von Hartel, die Erfolge des
meteorologischen Instituts und forderte, die Ergebnisse der »Erforschung der klima-
tischen Verhaltnisse« und »die Erkenntnis der atmosphérischen Erscheinungen,«
sollten in einem »monumentalen Werke, welches eine eingehende Darstellung des
Klimas der so verschiedenartigen Theile unseres Reiches geben wird,« erscheinen.! In
den darauffolgenden 18 Jahren verdffentlichte das meteorologische Institut ein Werk
in neun Binden, die Klimatographie von Osterreich.* Robert Musil entwickelt ein ei-
genes Parallelprojekt in seinem monumentalen Werk Der Mann ohne Eigenschaften,
das als eine literarische Konkurrenzversion zum naturwissenschaftlichen Klima-
tographie-Projekt gelesen werden kann. In diesem Sinne betreibt der erste Abschnitt
des Romans eine >Erforschung der klimatischen Verhiltnisse« eines Augusttages im
Jahre 1913. Er weist auf ein zentrales Anliegen des Buches hin, die Darstellung des
Klimas Osterreichs und Europas in der Vorkriegszeit: »Uber dem Atlantik befand sich
ein barometrisches Minimum; es wanderte ostwirts, einem iiber Rufiland lagernden
Maximum zu, und verriet noch nicht die Neigung, diesem noérdlich auszuweichen.«®
Der erste Satz des Romans beschreibt die Ausgleichbewegung zwischen Regionen
niedrigen und hohen Luftdrucks: also das Phanomen Wind. Musils Hinweis auf das
Wetter zwischen dem Atlantik und Russland erinnert an die Klimatographie von Os-
terreich, die die Luftstrémungen der Osterreichisch-Ungarischen Monarchie auch un-
ter dem doppelten Einfluss von Atlantik und Russland untersuchte.* In dem Mafle, in
dem sich das meteorologische Werk bemiiht, die charakteristischen Luftstromungen
des Reiches darzustellen, versucht auch Musils literarisches Werk »jene Zeit« (54), im
doppelten franzdsischen Sinne von temps, als Wetter und Zeit zu erfassen.” So wie in
der Klimatographie von Osterreich die meteorologischen Beobachtungen auch indi-
rekt einen Bericht tiber die geopolitische Lage des Reiches liefern,® ist Musils meteo-

1 Ich bedanke mich bei den Herausgebern, Urs Biittner und Ines Theilen, fir Anregungen
und Verbesserungen dieses Textes.

Almanach der kaiserlichen Akademie der Wissenschaften 52 (1902), Wien, 372. Zitiert in
Englischer Ubersetzung in Deborah R. Coen: Climate and Circulation in Imperial Austria,
in: The Journal of Modern History 82/4 (2010), 839-875, hier: 841.

2 Coen (Anm. 1), 841.

3 Robert Musil: Der Mann ohne Eigenschaften, hrsg. von Adolf Frisé, Reinbek bei Hamburg
2007, 9. Im Folgenden werden Zitate aus dieser Edition unter Angabe der Seitenzahl direkt
im Text nachgewiesen.

4  Coen (Anm. 1), 865.

5 Vgl. Steven Connor: The Matter of Air. Science and the Art of the Ethereal, London 2010,
11. Connor bezieht sich auf Michel Serres’ Buch, Atlas, und dem Kapitel »Temps du
monde« im Sinne von »Zeit der Welt« und » Wetter der Welt.« Vgl. auch Walter Benjamin:
Passagen-Werk, Frankfurt a. M. 1982, hier: 162: »Uber die Doppelbedeutung von >temps«
im Franzosischen.«

6  Vgl. Coen (Anm. 1).



409

rologische Einleitung zugleich auch ein Versuch, das geistige Klima des Reiches, das,
was »in der Luft lag,« (625) oder was Musil andernorts die »geistige Atmosphére«’
jener Zeit nennt, darzustellen.

Somit muss die Wetterbeschreibung im ersten Abschnitt als Ankiindigung des
Romans als Zeitroman verstanden werden.® Es handelt sich um »jene Zeit« ver-
standen als eine kollektive geschichtliche Zeiterfahrung. Dabei interessiert sich der
Roman fiir eine »Ideenatmosphire«,” indem er davon ausgeht, es fliege »eine be-
stimmte Menge von Ideen in der Gegenwart durcheinander.« (491) Schon in He-
siods Theogonie gibt es eine Parallelisierung zwischen dem Wind und der Zeit, wobei
es darum geht, die Geschwindigkeit zu veranschaulichen, mit der die Zeit vergeht.
Lufterscheinungen wie der Wind dienen Musils Roman als ideales Bild von his-
torischer Zeit. Letztere figuriert im Roman als ein unwégbares Kollektivphdanomen,
als das, was »in freier Luft, als ein Gebilde der Massenseele« (285) sich manifestiert.
Der Wind als atmosphérischer Massenstrom stellt treffend den eigentlichen Dar-
stellungsgegenstand des Romans dar, »jene Zeit« verstanden als ein epochales Sam-
melwesen und eine imponderable »Lebensatmosphére« (53).

Das Spektralgeschichtliche

»Gegeben ist,« schreibt Musil iiber den Begrift der historischen Epoche, »von der
ganzen Sache nur das Phianomenale; eine bestimmte Art von Bauten, Dichtungen,
Bildwerken, Handlungen, Ereignissen, Lebensformen«.' Der Roman will iiber dieses
»phédnomenale Substrat einer bestimmten Zeitspanne«'! hinausgehen. Er will nicht
konkrete geschichtliche Ereignisse wiederholen, sondern das geschichtlich Unwag-
bare erfassen. Letzteres kann im Sinne von »Stimmung [...] eines Zeitalters« ver-
standen werden: »man konnte nicht sagen, wer und wieviele so dachten, immerhin,
eslag in der Luft« (245). Musil erldutert seine Auffassung des nicht-phanomenal Ge-
schichtlichen in einem Gesprich folgendermaflen: »Die reale Erklirung des realen
Geschehens interessiert mich nicht. [...] Mich interessiert das geistig Typische, ich
mochte geradezu sagen: das Gespenstische des Geschehens.«* Mit dem Gespens-

7 Robert Musil: Rede zur Rilke-Feier, in: ders.: Gesammelte Werke, hrsg. von Adolf Frisé,
Reinbek bei Hamburg 1978, Bd. II, 1229-1243, hier: 1234.

8 Vgl dazu Musil: »ein Zeitroman in doppeltem Sinn: einmal historisch, indem er das in-
nere Bild einer Epoche, der europiischen Vorkriegszeit, zu entwerfen versucht, dann aber,
weil die reine Zeit selbst sein Gegenstand ist...« Zitiert in Pike Burton: Der Mann ohne
Eigenschaften. Unfinished or without End?, in: P. Payne, G. Bartram, G. Tihanov (Hrsg.):
A Companion to the Works of Robert Musil, Rochester 2007, 355-371, hier: 358.

9  Robert Musil: Die Nation als Ideal und als Wirklichkeit, in: ders.: Gesammelte Werke, hrsg.
von Adolf Frise, Reinbek bei Hamburg 1978, Bd. 2, 1059-1075, hier: 1063.

10  Robert Musil: Das hilflose Europa oder Reise vom Hundertsten ins Tausendste, in: ders.:
Gesammelte Werke, hrsg. von Adolf Frise, Reinbek bei Hamburg 1978, Bd. 2, 1075-1094,
hier: 1079.

11 Ebd.

12 Robert Musil, Oskar Fontana: Was arbeiten Sie? Gesprach mit Robert Musil [30. April
1926], in: ders.: Gesammelte Werke, hrsg. von Adolf Frise, Reinbek bei Hamburg 1978,
Bd. 2, 939-942, hier: 939.



410

tischen, meint er das geschichtlich Noumenale - also geschichtliche Zeit nicht
in ihrer konkreten Manifestation (von Baustil, usw.) sondern in ihrer abstrakten,
diffusen Gegenwart. Zum weiteren Verstdndnis von Musils Vorstellung vom Spek-
tralgeschichtlichen hilft seine Beschreibung der allgemeinen Kriegsbegeisterung im
Jahre 1914: »dennoch 1463t sich nicht leugnen, daf} die Menschheit zu jener Zeit [...]
von etwas Irrationalem, Unverniinftigem, aber Ungeheurem beriihrt worden ist, das
fremd, nicht von der gewohnten Erde, war und deshalb [...] einfach weil es sich bei
seiner atmosphdrisch unbestimmten Natur nicht fassen und halten lief3, schon als eine
Halluzination oder ein Gespenst erkldrt wurde.«** Im Sinne des Beispiels der Kriegs-
begeisterung wire das geschichtlich Phdnomenale (fiir den Roman Uninteressante)
die Sammlung tatsachlicher Ereignisse, konkreter Baustile, usw. aus dem Jahre 1914.
Das geschichtlich Spektrale (und somit der eigentliche Darstellungsgegenstand des
Romans) wire dagegen jenes Unbestimmte, das die Menschheit zu Beginn des Krie-
ges ergriffen hatte: jene schwer fassbare Stimmung, zu der auch die kollektive irra-
tionale Begeisterung gehorte.!* Der Wind, von Lukrez in Uber die Natur der Dinge als
»nichtsichtbarer Korper«' beschrieben, dient dem Roman als optimale Figuration
dieses schwierigen und widerspenstigen Darstellungsgegenstandes. Der Roman will
die geschichtliche Zeit in ihrer »atmosphérisch unbestimmten Natur« fassen; er will
das Luftgesicht einer Epoche darstellen.

In dem, was folgt, untersuche ich die Konsequenzen der Figurierung von his-
torischer Zeit als atmospharisches Phanomen im Mann ohne Eigenschaften, um die
Darstellungsverfahren, mit denen der Roman ringt, offen zu legen und dabei zen-
trale Momente einer Kulturgeschichte des Windes aufzuzeigen.

Klimatographie

Die Geschichte des Windes beginnt laut Alessandro Nova meist mit einem Lieb-
lingsschiiler Platons, Philippos von Opus, der eine heute nicht mehr erhaltene Ab-
handlung tiber den Wind geschrieben hat.'® Aristoteles’ Werk Meteorologie, das
unter anderem verschiedene Lufterscheinungen diskutiert, folgt Theophrastos Uber

13 Musil, Die Nation als Ideal und als Wirklichkeit (Anm. 9), 1060, (Herv. M. 1. C.).

14 Im Sinne der Darstellungstechnik des Romans entspricht diese Gegeniiberstellung des
Phianomenalgeschichtlichen und Spektralgeschichtlichen der Gegeniiberstellung von Mog-
lichem und Wirklichem. Der Moglichkeitssinn ist der addquate Darstellungsmodus fiir das
Spektrale der Geschichte, fiir die Luftgestalt der geschichtlichen Zeit.

15 »Was sind also die Winde? Doch wohl nichtsichtbare Korper« (Lukrez: Von der Natur,
tibers. v. Hermann Diels, hrsg. von Karl-Maria Guth, Berlin 2015, 17).

16  Alessandro Nova: The Book of the Wind. The Representation of the Invisible, Montreal
u.a.,, 2011, 25. Andere bibliografische Hinweise auf eine Kulturgeschichte des Windes (ne-
ben den in diesem Aufsatz zitierten) wéren: Barbara Baert: Nymphe (Wind). Der Raum
zwischen Motiv und Affekt in der frithen Neuzeit (Zugleich ein Beitrag zur Aby War-
burg-Forschung), in: ARS 46/1 (2013), 16-40; David Newton: Encyclopedia of Air, West-
port 2003; Jan DeBlieu: Wind: How the Flow of Air Has Shaped Life, Myth, and the Land,
Boston, New York 1998; Lyall Watson: Heaven’s Breath: A Natural History of the Wind,
New York 1984; Marielene Putscher: Pneuma, Spiritus, Geist. Vorstellungen vom Lebens-
antrieb in ihren geschichtlichen Wandlungen, Wiesbaden 1974.



411

die Winde, das seinerseits die Merkmale verschiedener Winde beschreibt, aber auch
versucht, das Wesen des Windes an sich zu verstehen. Ihm geht es um den Wind
aus physikalisch-medizinischer Sicht - eine Perspektive, die auf Hippokrates” Schrift
Luft, Wasser und Orte zurlickzuftihren ist. Die gleiche Sichtweise wird spédter von
Seneca in seiner Abhandlung Naturwissenschaftliche Untersuchungen, besonders im
Buch V, dem Buch iiber die Winde aufgegriffen.

In der Kulturgeschichte des Windes ist das Problem seiner Darstellung zentral. In
den bildenden Kiinsten wirft der Wind die Frage nach der Moglichkeit der Visuali-
sierung des Unsichtbaren und der Darstellung von Bewegungen auf.’” Wihrend das
kaiserliche Klimatographie-Projekt auf Wilhelm Traberts Isothermen von Osterreich
(1901) baute,' zitiert der zweite Satz des Mannes ohne Eigenschaften »die Isother-
men und Isotheren« (9). Isolinien sind Darstellungs- und Visualisierungsverfahren
fiir geographische und meteorologische Phanomene. (Sie sind Verbindungslinien
zwischen Punkten gleichen Wertes wie zum Beispiel die Hohenlinien auf geogra-
phischen Karten.) Auch wenn es nicht beweisbar ist, dass sich Musil speziell auf
Traberts Isothermen bezieht, kann der Hinweis auf die Isolinien im Kontext eines
Wetterberichts als eine Anspielung auf graphische Visualisierung und klimatogra-
phische Darstellung im Allgemeinen gelesen werden. Der Roman deutet mit den
Isolinien auf ein Darstellungsproblem: der Satz, »die Isothermen und Isotheren taten
ihre Schuldigkeit,« (9) ist nichtssagend und bietet keinen Erkennungsertrag. Mit
dem Hinweis auf die Isolinien hebt der Text ihr mimetisches Defizit hinsichtlich der
Darstellung des historischen Klimas hervor. In der Geschichte des Windes rekurriert
man oft auf die Dualitdt zwischen moderner Meteorologie (Isolinien) und antiker
Terminologie (Zephyr, Aeolus). Wihrend man im ersten Fall, den Wind wissen-
schaftlich darstellt, erzahlt man im zweiten Fall die Geschichte einer Windgottheit.
Musils Romanbeginn nennt keine mythologischen Winde,” aber er beruft sich auf
die althergebrachte Erzdhltradition (»Es war ein schoner Augusttag...«, 9). Der Be-
ginn kann auch als eine Kontrafaktur der musischen Anrufung gelesen werden: der
Text fangt mit dem Hinweis auf die ungleiche Luftdruckverteilung an, statt wie das
Epos, mit der Beschworung der Inspiration. Er konfrontiert somit naturwissen-
schaftliche und literarische Darstellungsmodi und zeigt sie als gleichermafien un-
zureichend: der Wind als Figur »jener Zeit« ldsst sich weder wissenschaftlich darstel-
len noch »altmodisch« literarisch nacherzahlen. Aber wie kann man eine historische
Zeit - verstanden als ein kollektives und unsichtbares Objekt — repréasentieren?

Frither hatte man versucht die Winde graphisch mithilfe von Anemometern dar-
zustellen. Ernst Mach, iiber den Musil seine Dissertation geschrieben hat, hat unter
anderem die Dynamik der Luftstromungen studiert und versucht, sie fotographisch
festzuhalten. Dagegen versucht der Roman die Luftstromungen der Zeit anders zu
reprasentieren: namlich als Witterungsphdnomen literarisch zu beschreiben.

Musils Buch ist insofern der Versuch einer Klimato-Graphie, als er die viel be-
schworene Zeit, »jene Zeit« (54f., usw.), — im Sinne von -graphie — zu schreiben
versucht. In diesem Kontext sind die vielen Hinweise im Roman auf Zeitungen und

17 Ebd.
18 Coen (Anm. 1), 856.
19  Erst spiter werden im Text »die Winde des Aeolus« (458) genannt.



412

Zeitschriften zu sehen: Zeit-Schriften sind Instanzen, in denen die Zeit verschrift-
licht wird, in denen die geschichtliche Zeit sich konkret niederschlagt. Der Autor
wire in diesem Sinne ein Zeitschreiber und der Roman ein Chronograph.

Musils Roman beruft sich auf die neue synoptische »large-scale, empirical sci-
ence of weather,«* die im 19.Jahrhundert einen besonderen Aufschwung erfuhr.
Die neue klimatographische Wissenschaft bediente sich der visuellen Sprache der
Isolinien und der statistischen Methode®' - also jener Denkweise, die der Roman
von Anfang an kritisiert, weil durch sie Singularitdt, Nuancen, und somit das In-
dividuum prinzipiell ibergangen werden und alles einer allumfassenden Ordnung
subsumiert wird.?” Das erste Kapitel bewegt sich von der meteorologischen Statistik
(von den Phianomenen der Luft) zu der sozialen Statistik (zu dem Phinomen der
Autounfille). Dieser Ubergang von der Luft als Gasgemisch der Erdatmosphire
zum gesellschaftlichen Bereich (der Stadt, des Verkehrs) wird schon im zweiten
Absatz dargelegt: »Fufigdngerdunkelheit bildete wolkige Schniire« und »Striche der
Geschwindigkeit [...] rieselten...« (9; Herv. M. 1. C.). Atmosphirische Phdnomene
(wie die Wolken und das Rieseln) vermischen sich mit sozialen Phinomenen des
Grof3stadtlebens (Fu3ginger und Verkehr). Diese meteo-soziale Vermengung er-
innert an Die Klimatographie Osterreichs die mit einer Analogie zwischen physikali-
schem Klima und sozialer body politic operiert.” So war zum Beispiel das heterogene
Klima des Reiches — das von schneebedeckten Berggipfeln zu sonnigen Siidkiisten
reichte? — modellhaft fiir die ethnische und sprachliche Vielfalt des Vielvolkerstaats.
Laut Coen »Austrian geographers (...) aspired to bridge the human and the natural
sciences« in einer Anthropogeographie.”® Der Anfang von Musils Roman inszeniert
eine dhnliche Vermischung von Referenzebenen. Die Entwicklung der modernen
Meteorologie stiitzte sich auf die Erarbeitung einer statistischen Mechanik der At-
mosphdre.” Der Anfang des Romans leitet eine Bewegung von der Statistik der At-
mosphdre zur Statistik der gesellschaftlichen Phanomene (Zahl der Autounfille) ein.
Somit umspannt die Bedeutung des Windes im Roman natiirliche Luftmassen und
soziale Menschenmassen - ein physisches Medium und ein geschichtliches Milieu.
In dieser Hinsicht ist Musils Wind exemplarisch fiir eine Grundauffassung in der
Kulturgeschichte des Windes, die den Wind immer als eine Schwellenerscheinung
zwischen Natur und Kultur auffasst. Der Wind, als duflere Luftstromung und innerer
Atem, vermittelt nicht nur zwischen Natur und Mensch, sondern er unterlduft die

20 Coen (Anm. 1), 865.

21 Coen (Anm. 1), 856; zum Beispiel Julius Hanns Handbuch der Klimatologie.

22 Vgl. zu der Rolle der Statistik im Kontext der Meteorologie Michael Gamper: Ritsel
der Atmosphire. Umrisse einer >literarischen Meteorologie,« in: Zeitschrift fiir Germa-
nistik XXIV/2 (2014), 229-244, bes. 232 und Christian Kassung: Entropie-Geschichten:
Robert Musils Mann ohne Eigenschaften im Diskurs der modernen Physik, Miinchen
2001, besonders das Kapitel »Thermodynamik der Poetologie.« Siehe auch Gerhard Mei-
sel: 'Wihrend einer Zeit, fiir die es kein Mass gibt.« Zur Zeitproblematik in Musils Mann
ohne Eigenschaften, Deutsche Vierteljahresschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistes-
geschichte 70 (1996), 98-119, hier zum Beispiel: 103, 105.

23 Vgl. Coen (Anm. 1).

24 Coen (Anm. 1), 840.

25 Coen (Anm. 1), 841.

26 Vgl Kassung (Anm. 22), 278.



413

Natur-Kultur Dichotomie an sich.”” In einem Roman, der die Synthese von »Genau-
igkeit und Seele« (583) thematisiert, ist der Gegensitze unterlaufende Wind ein be-
sonders einschldgiges Bild.

Doch die Darstellungsfrage ist fiir Musil grundsatzlich an die der Epistemologie
gebunden. Schon fiir Francis Bacon, einen frithen wissenschaftlichen Analytiker des
Windes, war »the nature of the winds [...] an occult and secret thing«.”® Die Frage
des Romans, wie man historischen Wandel darstellen konnte, ist eng an die Frage
gebunden, wie historischer Wandel erfahren wird. Letztere Frage lasst sich auch so
formulieren: Wie stellt sich historischer Wandel selber dar? Im Text wird die Frage
der geschichtlichen Verdnderung ofter formuliert: »Es lief8 sich kaum sagen, worin
diese Veranderung bestand. [...] Was ist also abhanden gekommen? Etwas Unwig-
bares.« (57) Und: »So hatte sich also die Zeit geandert, wie ein Tag der strahlend
blau beginnt und sich sacht verschleiert« (58) Im Wind als einem unwégbaren Wit-
terungsphdanomen artikuliert sich somit das duale Problem der Darstellung und der
Epistemologie von historischer Zeit. Ulrich denkt dariiber nach, wie sich die Zeiten
andern und wie schwer fassbar diese Verdnderungen sind. Wie kann jene »fliissig-
luftartige Unfestheit des allgemeinen Zustandes« (454) erkennbar und darstellbar
werden? Er meint von einer diffusen »atmosphérischen Feindseligkeit« (26) umge-
ben zu sein, die sich in seiner Faustschlacht mit drei Médnnern manifestiert: der Hass
den diese auf Ulrich »entluden« sei in der Luft, »vorbereitet [...] wie das Gewitter
in der Atmosphire.« (26) Sowohl bei der Darstellung als auch bei der Erkenntnis
von sich verdndernden Zeiten geht es um das Problem der Manifestation, um das
Sichtbarwerden von etwas Unsichtbarem. Musils Winde sind Lukrez’ Winden nicht
undhnlich, denn Letztere sind als »nichtsichtbare Korper« Inbegriff der Gestaltlosig-
keit und brauchen somit immer andere Korper, um manifest zu werden. Die im
ersten Satz des Romans angesprochene Windrichtung ist ein Beispiel fiir jene »Un-
wigbarkeiten des Wetters«, die sich ihrerseits in Musils tibergreifendes Interesse an
epistemologisch »schwer greitbaren Erscheinungen« einordnen lassen.”® Im Torless
sind das zum Beispiel irrationale Zahlen und die Unendlichkeit, in Vollendung der
Liebe, das moralisch schwer Fassbare, und im Mann ohne Eigenschaften die >spek-
trale« Qualitat der Zeit.

Doch im Buch beziehen sich Witterungsphdnomene wie der Wind nicht nur auf
den Darstellungsgegenstand (im Sinne von le temps als »jene Zeit«), sondern auch auf
dessen zentrale Eigenschaften, ndmlich auf die Beweglichkeit und Formlosigkeit, die
»fliissig-luftartige Unfestheit des allgemeinen Zustandes« (454). Somit ist der Wind
nicht nur Metapher fiir eine Zeit im Sinne einer historischen Atmosphire, sondern
in seiner Beweglichkeit auch Figuration fiir das, was diese Epoche auszeichnet: fiir

27  Vgl. Chris Low, Elisabeth Hsu: Introduction, in: The Journal of the Royal Anthropological
Institute, Bd. 13, Wind, Life, Health: Anthropological and Historical Perspectives (2007),
1-17, hier: 2. »Wind could arguably be used as a conceptual tool to inform a fundamen-
tal set of core dichotomies, often perceived as a legacy of Greek thought (...): being and
becoming, reality and appearance, subject and object, nature and culture, mind and body.«

28  Francis Bacon: The History of Winds, in The Works of Francis Bacon, Bd. 12, B2, London
1815.

29  Gamper, Ritsel der Atmosphidre (Anm. 22), 236.



414

das Unfeste und die Unordnung. Der Wind - in dem sich das Objekt (Luft) und sein
Merkmal (wehende Luft) vermischen - ist ein besonders passendes Motiv fiir Musils
Analyse von Eigenschaft und Eigenheit in der Moderne. Aristoteles bezieht sich eben
auf das Beispiel des Windes, um das Problem der Beziehung zwischen einem Gegen-
stand und seiner Eigenschaft zu erlautern: »man fehlt auch, wenn man das Subjekt
oder den Tréger einer Eigenschaft zur Gattung der Eigenschaft macht, zum Beispiel
den Wind als bewegte Luft bestimmt. Der Wind ist vielmehr Bewegung der Luft.«*
Fiir Aristoteles driickt sich im Wind somit die problematische Differenzierung zwi-
schen Subjekt und Eigenschaft aus. In Musils Roman ist der Wind beides: sowohl
Subjekt (jene Zeit) als auch dessen Eigenschaft (ihre Beweglichkeit). Einerseits sind
»Unfestheit« und »Unordnung« ein Problem des geschichtlichen Zustandes, konkret
der europdischen Vorkriegszeit. Der Versuch, diese Unordnung einer artifiziellen
Regelung und Vereinheitlichung zu unterziehen, wird im Roman jedoch kritisiert.

»Die Winde des Aeolus«

Obwohl der Roman einerseits konkret die besondere Zeit der européischen Vor-
kriegszeit darstellen will, zielt er andererseits darauf, die Relativitit der Idee einer
besonderen Zeit offen zu legen. Er will sowohl eine spezifische historische Epoche
als auch die allgemeine Dynamik von historischem Wandel présentieren: »Und
oft frug sich Ulrich dabei, ob es einen Zusammenhang gebe zwischen dieser Zeit
[...] und einer gewissen anderen Zeit [...] Sie sehen verschieden aus; die Gegen-
wart sieht stolz auf die Vergangenheit herab,« doch »in der Hauptsache kommen
beide auf etwas sehr Ahnliches hinaus...« (457 f.) Das Zeitspezifische droht immer,
den allgemeinen Mechanismen historischer Verdnderung zum Opfer zu fallen und
somit seine Nuance zu verlieren. Einerseits beschreibt das Buch »unsre Zeit« (40)
als eine neue Zeit, doch gleichzeitig ist diese wie alle »anderen Zeiten« (55) nur
eine spezifische historische Epoche, etwas Relatives. Sie ist eine Konstruktion, die
ihrerseits darauf baut, iiber Spezifika hinwegzusehen: »es spielen da wie dort Un-
genauigkeit und Auslassung der entscheidenden Unterschiede die grofite Rolle. Es
wird ein Teil des Grof3en fiir das Ganze genommen...« (458) Ulrichs Gedankengang
entspricht einem poetologischen Moment, in dem der Roman sein eigenes Projekt
als Aporie reflektiert: »Diese Art Menschen hat sich zu allen Zeiten die neue Zeit
genannt. Es ist das ein Wort wie ein Sack, in dem man die Winde des Aeolus fangen
mochte.« (458) Das zeitdarstellende Unterfangen des Romans dhnelt dem letztlich
unméglichen Versuch in Homers Odyssee, die vielen verschiedenen Winde in einen
einheitlichen Behdlter unterzubringen, weil der Idee einer »neuen Zeit« der Ver-
such, Vielfalt unter den nivellierenden Begriff einer historischen Epoche zu stellen,
unterliegt. Der Roman kritisiert den Versuch die schwer faflbare geschichtliche Zeit
unter einen »harmlos deskriptive[n] Sammelausdruc[k]« zu bringen und »Epochen
[...] im Sinne von tatsdchlich wirkenden Wesenheiten« zu fingieren.*

30 Zit. in Stephan Cartier: Der Wind: oder Das himmlische Kind, Berlin 2014, 47.
31 Musil, Das hilflose Europa oder Reise vom Hundertsten ins Tausendste (Anm. 10), 1079.



415

Trotzdem ist der Wunsch unverkennbar, eine Epoche darzustellen und gleich-
zeitig die Eigenheit von Epochen zu hinterfragen. Doch die Idee der Darstellung
einer bestimmten Zeit inszeniert das Hinwegschreiten des Allgemeinen {iber den
Einzelfall - also genau ein zentrales Anliegen des Romans: den Untergang des In-
dividuellen im Kollektiven. »Das Leben wurde immer gleichformiger und unper-
sonlicher. [...] Es hatte den Anschein, daf$ die Zeit das Einzelwesen zu entwerten
beginne...« (III. Teil, Kap. 9) Gdbe es nicht die Selbstreflexion des Romans und sein
Aufgreifen von Irrealis-Kategorien wie der des Moglichen, des Spektralgeschichtli-
chen oder der halluzinierten Geschichte als Kontrapunkte fiir »tatsachlich wirkende
Wesenheiten,«** so wiirde er den Zugriff der Allgemeinheit, der sich die Singularitat
nicht entziehen kann, selber inszenieren.

»Zug der Zeit«

Dieses Darstellungsproblem des Romans — das sich in dem Verhaltnis zwischen Sin-
guldrem und Allgemeinem artikuliert — zeigt sich auch auf einer anderen verwand-
ten Ebene: so mochte der Text das Spezifische eines kollektiven Gegenstandes (jener
Zeit) aufzeigen, wobei eines der ausschlaggebenden Merkmale dieses Gegenstandes
genau darin besteht, dass Spezifika sich im Allgemeinen aufldsen. Die Darstellung
der Luftphdnomene am Anfang des Romans deutet mit der Meteorologie, als einer
statistischen Wissenschaft der Luftmassen, auf den Untergang des Singuldren. Die
statistische Methode subsumiert die Singularitit immer in eine grof3ere Ordnung.*
Das, was also »jene Zeit« charakterisiert, ist die Auflésung des Individuums durch
die Gesellschaft, des Einzelnen durch das Kollektiv. Die Schwierigkeit liegt darin,
dass Musil ein Zeitalter, das sich genau durch den Verlust von Eigenheit auszeichnet,
in seiner Eigenheit darstellen will: er will das Spezifische einer Zeit darstellen, die
sich dadurch charakterisiert, dass es in ihr keine Spezifika mehr gibt.

Der Roman spielt auf diese Schwierigkeit mit dem Ausdruck »Zug der Zeit« (32)
an.** Von Anfang an spielt das »Kakanien« Kapitel mit der semantischen Vieldeutig-
keit des Wortes »Zug.« Wir lesen sowohl tiber »Luftziige, Erdziige« (31) als auch tiber
den »Zug der Zeit«, den das Individuum einerseits mitzubestimmen hofft, und aus
dem es andererseits auszusteigen wiinscht. (32) Der Ausdruck »Zug der Zeit« deu-
tet darauf hin, dass eine Epoche charakteristische Ziige haben konnte und verweist
gleichzeitig darauf, dass diese Ziige im Luftzug unhaltbar sind - dass sich somit der
Zug der Zeit verstanden als charakteristischer Form im Zug der Zeit als Windstof3
auflost. Somit decken sich in der doppelten Bedeutung von »Zug der Zeit« markante
Eigenheit und nivellierendes Kollektivum. Man konnte auch sagen, der Roman will
den »Zug der Zeit, also das was die Epoche charakterisiert, als den »Zug der Zeit«

32 Vgl. dazu Musils Behauptung: »Ich mochte es [die Zeitdarstellung, M.I. C.] versuchen,
indem ich nicht die wirkliche, sondern die unwirkliche Zeit darstelle.« Zit. in Werner Jung:
Zeitschichten und Zeitgeschichten. Essays tiber Literatur und Zeit, Bielefeld 2008, 115.

33 Vgl Gamper, Ritsel der Atmosphére (Anm. 22), 232.

34 Vgl dazu Inka Miilder-Bach: Robert Musil. Der Mann ohne Eigenschaften. Ein Versuch
iiber den Roman, Miinchen 2013, 114.



416

im Sinne des Massenhaften und Beweglichen der Luftziige darstellen. Was der Text
somit versucht ist, eine Form im Formlosen auszumachen - also genau das, was seit
jeher das Darstellungsproblem des Windes ausmacht.” Dieses Darstellungsproblem
deckt sich teilweise mit Musils Versuch einer literarischen Epistemologie, die ver-
sucht, das Unwigbare fassbar zu machen.

»Wirbelnder Wind«

In der Kulturgeschichte des Windes wird diese Dialektik zwischen dem Singuldren
und Allgemeinen, zwischen Individuum und Kollektiv oft durchdekliniert. Schon
fiir Hippokrates war der Wind ein Dualwesen zwischen einem allgemeinen Phino-
men und einer besonderen Instanz: die Beschreibung der Winde als »the winds, the
hot and the cold, especially such as are common to all countries, and then such as are
peculiar to each locality«* deutet auf seine doppelte Existenz als global-verbindende
Luftmasse und lokalitétsspezifischer Wind. Grimms Worterbuch verzeichnet, dass
man den Wind »sowohl im gesamten als stoffliche masse, als auch im einzelnen
als bestimmter luftzug« verstehen muss.”” Weiterhin oszilliert der Wind lange Zeit
zwischen einer kollektiv-bestimmenden Klimaerscheinung (z. B. bei Hippokrates)
und einem individuell-befreienden inspirativen Einfluss.”® Aristoteles behandelt
den Wind als physikalische Naturerscheinung in seiner Meteorologie, wobei in De
anima der Wind die Seele trigt.* Diese Kontinuitat zwischen Wind als natiirlicher
Erscheinung (anemoi) und Wind als menschlicher Erscheinung (anima) weist auf
die Verflechtung des Allgemeinen und des Besonderen in der Kulturgeschichte
dieses Phianomens hin. Die Winde kennzeichnen sich von Anfang an als doppelte
Wesen, die zwischen Manifestationsformen der allgemeinen Natur und solcher des
individuellen Menschentums, der physischen Natur und der ungreifbaren Seele os-
zillieren.*

Wie jedoch die ironische Klage um den Verlust des Geniebegriffs im Roman ver-
deutlicht, ist Musils Wind nicht mehr inspirativer Einfluss, nicht mehr Symptom fiir
die Entfaltung des Subjektiven, sondern fiir dessen Gegensatz, namentlich fir die
Vorherrschaft des Kollektivismus. Dementsprechend lesen wir beziiglich der Vor-
schldge des Volkes die Parallelaktion betreffend:

35 Vgl Nova (Anm. 16).

36 Hippocrates: On Airs, Waters, and Places, tibers. ins Englische v. Francis Adams, London
1881, 3.

37 Jacob und Wilhelm Grimm: Art. »wind, m.«, in: Deutsches Worterbuch von Jacob und
Wilhelm Grimm, 16 Bde. in 32 Teilbénden, Leipzig 1854-1961, Quellenverzeichnis Leipzig
1971, zit. nach der Online-Ausgabe, [konsultiert am 22.4.2017].

38 Michael Gamper: Der Mensch und sein Wetter. Meteo-Anthropologie der Lyrik nach 1750,
in: Zeitschrift fiir Germanistik 27/1 (2013), 79-97, hier: 87.

39 Nova (Anm. 16), 201, Fuinote 55.

40 Vgl Geoffrey Lloyd: Pneuma between Body and Soul, in: The Journal of the Royal Anthro-
pological Institute 13 (2007), 135-146.



417

Diese waren nicht mehr die Vorschlage und Wiinsche unbekannter leidenschaftlicher
Personen [...] und selbst wenn diese Eingaben oder Anfragen aus dem SchoR des Volkes
kamen, so waren sie von den Vorstanden alpiner Genossenschaften unterzeichnet, von
Freidenkerbiinden, Jungfrauenkongregationen [..] und anderen jener groben Griipp-
chen, die dem Ubergang vom Individualismus zum Kollektivismus vorauslaufen wie
Kehrichthaufchen einem wirbelnden Wind. (224)

In seiner Rede Der Dichter in dieser Zeit (1936) thematisiert Musil die gleiche Idee
des Gebietsverlusts des Individuums gegentiber der Gesellschaft, indem er noch ein-
mal auf das Motiv des Windes als Kollektiverscheinung rekurriert. Die Gewalt des
Kollektivismus gegentiber dem Individuellen ist fiir ihn unstrittig, auch wenn diese
Gewalt zwischen der einer »Windstarke Zehn« und der einer »angenehmen Brise«
schwanken kann.*'

Fiir Musil steht der Wind fiir die iiberwiltigende Kraft des Kollektiven, die den
Einzelnen nicht nur pragt so wie das Milieu das Individuum im 19. Jahrhundert,
sondern die ihn letztendlich zerstort: »Wir miissen den harmlosen Satz, daf3 im Kol-
lektivismus die menschenbildende Einwirkung von aufen tiberwiege, darum in der
Weise ergdnzen, dafy der Mensch als Staatsbiirger mancherorts heute so organisiert
wird, dafd von ihm nichts iibrigbleibt als der unendlich kleine Schnittpunkt der ver-
schiedenen offentlichen Anspriiche.«*? Schon fiir Hippokrates war der Wind eine
determinative Gewalt; doch Musils Mensch, seiner Eigenheit génzlich beraubt, geht
iiber das frithere Modell des milieubedingten Menschen des 19. Jahrhunderts weit
hinaus.

In den Schriften Aby Warburgs beispielsweise, des Kulturwissenschaftlers der
zeitgleich mit Musil lebte und sich mit der Frage der Darstellung des Windes in der
bildenden Kunst auseinandersetzte, verkorpert der Wind die Macht des Milieus, die
jedoch das Individuum nicht ganzlich zerstort.** Wo Musil untersucht, wie sich Ul-
rich mit den Forderungen »seiner Zeit« auseinandersetzt, priift Warburg, wie Sandro
Botticelli »mit den Anschauungen seiner Zeit«* ringt. Laut Warburg ldsst sich Bot-
ticelli von den Luftstromungen seiner Zeit zu sehr verbiegen. In diesem Sinne sind
seine bildlichen Darstellungen des Windes, gleichzeitig Représentationen jenes figu-
rativen Fluidums, namlich des kulturellen Milieus, das Botticelli in seinem Schaffen
beeinflusst.* Doch fir Warburg konnen »Stamm, Schule und Zeit« (eine Rekonfigu-
ration von Hippolyte Taines begrifflichen Triptychon von »la race, le milieu, le mo-
ment«*®) noch das »Individuelle und Idiosynkratische« in Botticellis Wesen zulassen.*”’

41 Robert Musil: Der Dichter in dieser Zeit, in: ders.: Gesammelte Werke, hrsg. von Adolf
Frise, Reinbek bei Hamburg 1978, Bd.II, 1243-1259, hier: 1250.

42 Ebd., 1249.

43 Vgl. dazu Margareta Ingrid Christian: Aer, Aurae, Venti: Philology and Physiology in Aby
Warburg’s Dissertation on Boticelli, in: PMLA 129/3 (2014), 399-416.

44  Aby Warburg: Sandro Botticellis Geburt der Venus und Friihling, in: Aby Warburg: Werke
in einem Band, hrsg. M. Treml, S. Weigel, P. Ludwig, Berlin 2010, 39-124, hier: 108.

45 Vgl. Christian (Anm. 43).

46 Hippolyte Taine: Histoire de la littérature anglaise, Paris 1866, Bd. 1, xxxiv; zit. nach der
Online-Ausgabe der University of Chicago Library Catalog, [konsultiert am 22.4.2017].

47  Warburg zitiert Carl Justi (Anm. 44).



418

Letzteres jedoch ist beim Mann ohne Eigenschaften ganzlich verschwunden. Ulrich
lasst sich vollstindig von seiner Zeit bestimmen, wenn er die Einrichtung seines
Hauses dem »Genie seiner Lieferanten« tiberldsst, »um sich von auflen, durch die
Lebensumstinde bilden zu lassen.« (21) Er treibt die Idee des Bedingtseins von den
Luftstromungen seiner Zeit ad absurdum. Seine Milieuparodie bei der Einrichtung
seines Hauses erinnert an Walters Erkenntnis der eigenen Unfahigkeit zu arbeiten.
Bei ihm wird seine eigene Subjektivitat ausgehohlt und der abstrakten herrschenden
Zeit tibergeben: »War bis dahin er arbeitsunfihig gewesen und hatte sich schlecht
gefiihlt, so war jetzt die Zeit unfihig und er gesund.« (62) Moosbrugger, der die
»Zeitkrankheit« in sich verkorpert, ist die extremste Darstellung dieser bedingenden
Kraft der Zeit: »Verbrechen sind die in den Herrn Siindern stattfindende Vereinung
alles dessen, was die andern Menschen [...] abstromen lassen. [...] Man konnte auch
sagen: die Verbrechen liegen in der Luft...« (960) Atmosphérische Erscheinungen
wie der Wind dienen im Roman dazu, den Kollektivismus und das Bedingende des
Milieuhaften zusammenzubringen. Das Bild »wie wenn viele Baume sich in einem
Wind beugen...« (56) beschreibt die geschichtliche Zeit als das atmospharisch Dif-
fuse und trotzdem kollektivistisch Bedingende.

Die Kulturgeschichte des Windes wird oft als eine Geschichte der Entzauberung
erzihlt.”® Im ersten Abschnitt des Romans deutet die wissenschaftliche Darstellungs-
form der Isothermen und Isotheren auf den Hohepunkt dieses Entzauberungspro-
zesses: der Wind im Sinne von graphischen Zeichen.® Erkennbar wird dieser Prozess
auch in der progressiven Entwicklung des Windes vom Seelischen, der Inspiration
des Genies, zum Milieuhaften, das konkret auf das Individuum einwirkt und sein
individuelles Genie ins kollektive Fluidum des Milieus umfunktioniert. »Heute da-
gegen hat die Verantwortung ihren Schwerpunkt nicht im Menschen, sondern in
den Sachzusammenhéngen. Hat man nicht bemerkt, dass sich die Erlebnisse vom
Menschen unabhingig gemacht haben?« Sie liegen »einfach in der Luft.« (150) Ab
dem 19.Jahrhundert gilt die Luft weniger als Eingebung denn als Umwelt und sie
figuriert nicht mehr das Hochstpersonliche des Geniekultes, sondern das Kollektive
des Milieus. In Musils Roman muss der Wind im Kontext der Milieutheorien des
19. Jahrhunderts und des damit einhergehenden Aufstiegs des Begriffs »Umwelt«
am Anfang des 20.Jahrhunderts verstanden werden. Der Wind verbildlicht, was
passiert, »wenn die sittlichen Krifte des Einzelnen im Verhéltnis zur Umwelt zu
schwach sind.«*

Auf darstellungsproblematischer Ebene thematisiert der Wind das Problem der
Reprisentation eines diffusen kollektiven Gegenstandes. Das alte Dilemma lautet:
Wie den Wind darstellen? Und die entsprechende Frage des Romans ist: Wie (jene)
Zeit darstellen? Der Wind deutet dabei sowohl auf die Darstellungsherausvorde-
rungen, mit denen sich das Werk herumschlégt, als auch auf die Méglichkeit ihrer
Uberwindung: atmosphirische Erscheinungen wie der Wind figurieren sowohl die
historische Zeit als auch die Schwierigkeit ihrer Darstellung. Im »Zug der Zeit« (32)

48 Vgl. Nova (Anm. 16) und Cartier (Anm. 30).

49  Dabei muss unterstrichen werden: schon Aristoteles versucht die Windrichtungen grafisch
zu reprasentieren. Vgl. dazu Nova (Anm. 6), 177 £.

50 Musil, Der Dichter in dieser Zeit (Anm. 41), 1248.



419

iiberschneiden sich Zug als charakteristische Form einer Zeit und Zug im Sinne eines
nicht fassbaren Luftzugs. Diese semantische Uberlagerung deutet auf eine Schliissel-
frage des Romans: Wie sind Zug als das Merkmalhafte und Zug als das Massenhafte
vereinbar? Wie lassen sich die Eigenheit und das Kollektiv versohnen? Gleichzeitig
weist die semantische Mehrdeutigkeit, mit der Musil spielt, auf eine zentrale Frage
in der Kulturgeschichte des Windes: Wie sind Form und Bewegung zu vereinbaren?
Das ist auch eine der Hauptfragen des Romans.

Margareta Ingrid Christian (Chicago)



D Temperatur

33 GemalRigte Temperatur: J. G. Herders Klimatologie
der Mitte

Die gemifligte Temperatur gilt seit der Antike als Attribut einer mittleren geo-
graphischen Zone, die zwischen dem kalten und dem heiflen Extrem liegt. Sie er-
scheint als prototypischer Fall eurozentrischer Selbstbeschreibung, bei der die geo-
graphische Position des Verfassers im idealisierten Zentrum lokalisiert wird. Aus
dieser scheinbar von der Natur bevorzugten Lage lassen sich fiir Proponenten der
gemafligten Zone nicht nur kurzfristige Vorteile in konkreten lebenspraktischen
Belangen ableiten, sondern auch die hervorragende Stellung der jeweils zentral po-
sitionierten Kultur und nicht zuletzt ihrer intellektuellen Leistungsfahigkeit. Weder
die geographische Position noch die genaue Temperatur der »geméfligten« Zone(n)
unterliegen dabei in der Regel einer historisch einheitlichen, prazisen Bestimmung:
Sie wandern und wechseln mit dem Standort der jeweiligen Autoren, die sie be-
schreiben.'

Auch J. G. Herder setzt sich im spéten 18. Jahrhundert mit antiken Vorldufern
und damit notwendigerweise mit Vertretern einer Theorie der Zonen auseinander,
wenn er im Kontext der unvollendet gebliebenen Ideen zur Philosophie der Geschichte
der Menschheit (1784-1791) eine neue »Klimatologie« erarbeitet. Die Untersuchung
von Herders Quellen hat gezeigt, dass er sowohl Kenntnis der antiken Tradition
als auch der insbesondere in Frankreich prosperierenden zeitgendssischen Klima-
theorien hatte.? In Herders klimatologischen Uberlegungen steht jedoch nicht die
Argumentation fiir die Superioritit von Lebensbedingungen und Menschen in einer
bestimmen Zone im Fokus: Die Ideen versuchen im Gegenteil die »Vielartigkeit«
der physischen und kulturellen Erscheinungen der Menschen als vereinbar mit der
egalitdren »Einheit« ihres Verstandes und ihrer Gattung darzustellen.” Zu diesem

1 Dabei dndert sich nicht nur die Lokalisierung, sondern auch die Anzahl der Zonen. Vgl.
zu Geschichte und Verhiltnis von Kartographie und Klimatologie Franz Mauelshagen: Ein
neues Klima im 18. Jahrhundert, in: Zeitschrift fiir Kulturwissenschaften 6/1 (2016), 39-57.

2 Vgl zu den Quellen von Herders klimatologischen Uberlegungen den Kommentar von
Wolfgang Prof$ in Johann Gottfried Herder: Werke, hrsg. von Wolfgang Prof3, 3 Bde. (in 4),
Miinchen 1984-2002, IT1/2, 398-445 sowie zur Rezeption der franzésischen Klimatheorie
in Deutschland Gonthier-Louis Fink: Von Winckelmann bis Herder. Die deutsche Klima-
theorie in europdischer Perspektive, in: Gerhard Sauder (Hrsg.): Johann Gottfried Herder.
1744-1803, Hamburg 1987, 156-176.

3 Vgl. Johann Gottfried Herder: Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit, in:
ders.: Werke, hrsg. von Wolfgang Prof3, 3 Bde. (in 4), Miinchen 1984-2002, I1I/1, 229.



422

Zweck wird das Klima als komplexe Kraft definiert, die zwar fiir die Variation in den
Formen menschlichen Lebens und kultureller Hervorbringungen mitverantwort-
lich ist, diese allerdings nicht grundlegend determiniert. Die Transformation des
Klimabegriffs von lokal stabilen Umwelteinfliissen zu einer dynamisch formenden
und formbaren Kraft* erfasst dabei auch das Konzept einer gemif3igten Zone: Sie
schldgt sich nieder als Kritik am alten Zonenmodell, wird weitergefiihrt in einer his-
torischen Funktionalisierung der gemifligten Temperatur sowie der Relativierung
ihrer Bedeutung im Komplex klimatischer Kréfte und wird schliellich symbolisch
anschaulich in Herders Rhetorik und Poetik einer wechselseitigen Durchdringung
von Mensch und Natur.

Kritik der Zonen

Die Einteilung der Erde in temperierte Zonen kann unter anderen auf Parmenides
und Aristoteles zuriickgefithrt werden.® Der Begriff der Zone ist zu unterscheiden
von der Bedeutung des antiken Terminus »kAipa«, der zundchst allein zur geogra-
phischen und nicht zur meteorologischen Bestimmung eines Ortes diente.® Wenn
Herder also im spiten 18. Jahrhundert Hippokrates in einer Fufinote der Ideen als
»Hauptschriftsteller tiber das Klima«’ bezeichnet, so handelt es sich um eine Deu-
tung der antiken Untersuchungen regionaler Umwelteinfliisse auf den Menschen als
frithe Theorie des »Klimas«.® Der fiir diese Bezugnahme einschldgige Text stammt
aus der Zeit um 430 v. Chr., wird Hippokrates zugeschrieben und tragt auf Deutsch
den Titel Uber die Umwelt.® Darin werden kausale Zusammenhinge zwischen »Jah-
reszeiten«, »Winde[n]«, »Gewisser[n]« oder Bodenbeschaffenheit und regionaltypi-
schen Krankheiten sowie Korpermerkmalen hergestellt.!® Fiir die Beurteilung der
Gesundheitszutréaglichkeit eines Ortes spielt auch das von der regionalen Situiertheit
abhingige, ausgeglichene Verhiltnis von Wirme und Kalte eine zentrale Rolle:

4 Vgl. zu Entwicklung und Wandel von Klimakonzepten um 1800 Eva Horn, Peter Schnyder:
Romantische Klimatologie. Zur Einleitung, in: Zeitschrift fir Kulturwissenschaften 6/1
(2016), 9-18 und Eva Horn: Klimatologie um 1800. Zur Genealogie des Anthropozins, in:
Zeitschrift fir Kulturwissenschaften 6/1 (2016), 87-102.

5  Mauelshagen (Anm. 1), 41.

6  »Klima« bedeutet eigentlich »Neigung« und beschreibt dariiber hinaus im »geozentrischen
Weltbild [...] die Neigung des Himmelsgewdlbes, ebd., 39. In der Antike ist zu unterschei-
den zwischen dem geographischen Begriff »Klimac, der zur (kartographischen) Aufteilung
der Erde in Regionen verwendet wurde und deren Einteilung in meteorologische Zonen.
Die Fusion im Begriff der »Klimazonen« geschieht erst spater, namentlich im 19. Jahrhun-
dert. Vgl. ebd., 41.

7 Herder (Anm. 3), 241.

8  Auch in aktuellen Darstellungen werden die antiken Theorien iiber das Wechselverhiltnis
menschlicher Lebensformen und regionaler Bedingungen in die Geschichte der Klimakon-
zepte aufgenommen, so zum Beispiel bei Lucian Boia: L’homme face au climat. L’imagi-
naire de la pluie et du beau temps, Paris 2004.

Vgl. Herder (Anm. 2), 398 .

10 Hippokrates: Uber die Umwelt, hrsg. von Hans Diller und Carl Werner Miiller, Berlin,

Boston 1999, 27-29.



423

Alle Stadte, die nach Sonnenaufgang liegen, sind natiirlich gestinder als die nach Norden
und nach den warmen Winden gelegenen, wenn auch nur ein Stadion dazwischenliegt.
Denn erstens sind Warme und Kalte dort besser ausgeglichen, ferner sind alle Wasser,
die nach Sonnenaufgang liegen, notwendig klar, wohlriechend und weich, und Nebel
tritt in dieser Stadt nicht auf.*

Die lokal ausgeglichenen Temperaturen schlagen sich aber nicht nur kurzfristig auf
das Ausbleiben akuter Krankheiten nieder, sondern sie haben nach Hippokrates
langfristig Einfluss auf chronische Leiden und die Physiognomien der Menschen:

[E]s hat der Teil des Landes, der in der Mitte zwischen dem Warmen und Kalten liegt,
die besten Friichte und Baume, das mildeste Klima und das beste Wasser vom Himmel
und aus der Erde. Denn weder ist er zu sehr von der Hitze verbrannt, noch wird er von
Diirre und Wassermangel ausgetrocknet, noch ist er von Kalte bedriickt noch feucht und
durchndft von viel Regen und Schnee. [...] Die Menschen sind wohlgeraten, besonders
schon an Gestalt, grolR im Wuchs und sehr wenig voneinander verschieden an Aussehen
und GroRe.*?

Dass Herder an den keineswegs unproblematischen Text des Hippokrates an-
schlieflen mochte — und nicht etwa an das spitere, vereinfachte Drei-Zonen-Modell,
wie es Aristoteles en passant in der Politik vertritt"” -, liegt wohl unter anderem
darin begriindet, dass Hippokrates eine grofiere Anzahl an Faktoren beriicksichtigt
und dabei eine »differenzierte Dialektik zwischen den physischen Anlagen [...] und
der durch Tradition und den Volkscharakter bewirkten Einflufinahme auf die Er-
ziehung des Einzelnen« beobachtet." Der Vorzug der hippokratischen Vorgehens-
weise ist fir Herder zudem ein methodischer: » Hippokrates Weise« sei der beste
Weg, das klimatische »Chaos von Ursachen und Folgen« »in einer Welt zu ordnen,
indem sie ndmlich »einzelne Gegenden klimatisch bemerke und sodann langsam,
langsam allgemeine Schliisse folger[e].«”* Diese Untersuchungsweise, die »mit [...]
scharfsehende[r] Einfalt« beobachtet, selektiert und induktiv schlief3t, wird in Her-
ders Text mit bescheidener Zuriickhaltung gekoppelt und als Aufgabe an kiinftige
Generationen weitergereicht: Zu vielfiltig erscheint das »klimatische Gemilde«,'® zu
komplex das klimatische Chaos, als dass Herder es bereits in den Ideen erschopfend
darstellen konnte. Darin artikuliert sich auch die grundlegende Skepsis gegeniiber
dem individuellen wie auch dem allgemein menschlich mittelmédfligen »Verstand

11 Ebd, 33.

12 Wenn in der deutschen Fassung das Wort »Klima« verwendet wird, so handelt es sich in
den meisten Fillen um eine Ubersetzung von »ai ®@pau«. Fiir Hinweise zum altgriechischen
Original danke ich Benedek Kruchio.

13 Aristoteles: Politik Buch VII und VIII, in: ders.: Werke, hrsg. von Ernst Grumach und Hell-
mut Flashar, Berlin 2005, Bd. 9, Teil IV, 22-24 (1327b).

14 Vgl zur Vorgeschichte der Klimatheorie bis zu Herder sowie Prof8’ Einschatzung des hip-
pokratischen Einlfusses Herder (Anm. 2), 399.

15 Herder (Anm. 3), 242.

16 Ebd., 234.



424

der Erde«.'” Der Verstand ist fiir Herder nicht nur lokalisiert auf dem »mittleren
Planeten«'® Erde und damit notwendig perspektivisch, er ist ebenfalls historisch, und
zwar, »aus Sinnlichkeiten, die uns hier umgeben, allmidhlich gebildet.«'* Auf diese
epistemologische Grundannahme stiitzt sich auch die Polemik gegen die scheinbar
empirisch stichhaltige klimatheoretische Position Montesquieus: Dieser schliefle
ausgehend von einem »triigliche[n] Experiment einer Schops-Zunge«, an der er Ver-
dnderungen unter Wirme- und Kailteeinfluss beobachtete, vorschnell verallgemei-
nernd auf die Eigenschaften »ganze[r] Vélker« in spezifisch temperierten Regionen
und somit - in einem zweiten Schritt - auf den »klimatischen Geist der Gesetze« ins-
gesamt.”’ Die Ausfithrungen tiber ein Experiment mit einer gefrorenen und wieder
aufgetauten Hammelzunge stehen am Beginn von Montesquieus Uberlegungen zur
Rolle des Klimas im Kontext seiner Staatslehre. Montesquieu beschreibt seinen Ver-
such in Vom Geist der Gesetze wie folgt:

Ich habe das dufRere Gewebe einer Hammelzunge beobachtet, und zwar an der Stelle,
wo sie fiir das bloBe Auge erkennbar mit Driisen bedeckt ist. [...] Ich habe die Halfte
dieser Zunge gefrieren lassen und mit bloBem Auge die Driisen betrachtlich kleiner ge-
funden[...]. In dem MaRe, wie die Zunge auftaute, schienen sich die Driisen dem bloRRen
Auge sichtbar zu heben und unter dem Mikroskop kamen die kleinen Nervenbiindel
wieder zum Vorschein.

Diese Beobachtung bestatigt, dal? in den kalten Landern die Nervenbiindel weniger of-
fenstehen [...]. Die Sinneswahrnehmungen sind also weniger lebhaft.2*

Aus den regional unterschiedlichen Qualititen sinnlicher Wahrnehmung leitet
Montesquieu im selben Kapitel unter anderem Effekte auf Emotionen, »Laster]...]«
und »Tugendenden« unterschiedlicher » Volker« ab.?? Auch wenn die unter anderem
temperaturinduzierte Haltung einer Bevolkerung bei Montesquieu nicht zwangs-
laufig in eine spezifische determinierte Staatsform miinden muss, also trotz der
Vorgaben auflerer historischer Umstdnde, von denen das Klima nur einen unter
verschiedenen ausmacht, noch politischer Gestaltungsspielraum besteht,” wird an
Herders Spitze die Ablehnung vereinfachender oder instrumentalisierender klima-
tologischer Erkldrungen deutlich. Dabei handelt es sich nicht, wie die Zuriick-
weisung der Deutung von Montesquieus Versuch vermuten lassen konnte, um eine

17 Ebd, 23.
18 Ebd, 20.
19 Ebd, 23.

20 Ebd., 240. Die Kritik an Montesquieus Annahmen zum klimatischen Geist der Gesetze zielt
auf De esprit des lois. Zum Zusammenhang von Klima, Temperamenten und Institutionen
bei Montesquieu vgl. Jean Ehrard: L’idée de nature en France a 'aube des lumiéres, Paris
1970, 366-384, zum Verhiltnis von Montesquieu und Herder Stephan Giinzel: Geographie
der Aufklirung. Klimapolitik von Montesquieu zu Kant. Teil 1, in: Aufklarung und Kritik
22/2 (2004), 66-91.

21  Charles de Montesquieu: Vom Geist der Gesetze, hrsg. von Ernst Forsthoff, Tiibingen 1992,
3121

22 Ebd, 314

23 Vgl. Horn (Anm. 4).



425

generelle Kritik am Experiment. Im Gegenteil droht gerade die Vielzahl der neu
entstehenden empirischen Disziplinen sowie die Diversitéit der von ihnen ans Licht
gebrachten »zahllosen facta«** eine uniiberschaubare Situation zu erzeugen, in der
Bewertung und Gewichtung von Ergebnissen problematisch werden und gewissen-
haft vorgenommen werden miissen. Die neuen Erkenntnisse konnen dabei die gan-
gigen Theorien nicht nur bestétigen und erweitern, sondern sie selbstverstandlich
auch widerlegen. Herder fithrt daher sowohl die in Reiseberichten dokumentierte
Erfahrungserkenntnis als auch die (missverstandene) Mathematik ins Feld, um fiir
die Uberholtheit der »Zonen der Alten«?* zu argumentieren:

Die Zonen der Alten haben sich durch die neuere Kenntnis fremder Weltteile nicht be-
statigt, wie sie denn auch, physisch betrachtet, auf Unkunde derselben gebauet wa-
ren. Ein Gleiches ists mit der Hitze und Kalte nach der Menge der Sonnenstrahlen und
dem Winkel ihres Auffalls berechnet. Als mathematische Aufgabe ist ihre Wirkung mit
genauem Fleil bestimmt worden; der Mathematiker selbst aber wiirde es fiir einen
MiRbrauch seiner Regel ansehen, wenn der philosophische Geschichtschreiber des
Klima darauf Schliisse ohne Ausnahmen baute.?®

Der Schematisierung in geographischer wie in formal-mathematischer Hinsicht
wird hier eine Weltkenntnis entgegengehalten, die einerseits durch den Erfahrungs-
schatz der Reisenden, andererseits durch das Wissen des Mathematikers um die
Grenzen der Formalisierbarkeit repréisentiert wird. Gerade die individuelle Beschei-
denheit der Forscher selbst, die den Widerstand ihrer Gegenstande kennen, ist fiir
Herder leitbildgebend. Der Respekt vor den empirischen Wissenschaften ist in den
Ideen verbunden mit der Wertschétzung der empirischen Vielfalt selbst, die sich
dem regelsuchenden menschlichen Verstand entzieht. Entsprechend erscheint es
fiir Herder auch nicht schwierig, sich auf neue wissenschaftliche Wege einzulassen,
deren Ergebnis noch nicht véllig klar vor Augen steht. Das gilt beispielsweise fiir die
zeitgendssischen biologischen Erkundungen des Organismus: Sie verkomplizieren
die Annahme einer einseitigen Einwirkung klimatischer Krifte zu einem noch weit-
gehend intransparenten Wechselverhaltnis zwischen Aufen- und Korpertemperatur.
Herder schreibt dazu, es sei aus »neueren Erfahrungen klar«, dass die individuellen
Korper dem klimatischen Einfluss eine »eigne Art [...], Warme zu empfangen und
von sich zu treiben« entgegensetzten.” Diese Interaktion ist jedoch nicht auf den
individuellen Organismus beschrankt, sondern miindet bei Herder, wie bereits vor

24  Herder (Anm. 3), 259.

25 Ebd., 239.

26 Ebd.

27  Ebd., 239. Oft erscheinen Herders Bezugnahmen auf zeitgendssische Kontexte in den Ideen
vage. In diesem Fall bezieht er sich in der Fufinote allerdings auf zwei konkrete Publika-
tionen, ndmlich Lorenz Crell: Versuch iiber das Vermdgen der Pflanzen und Tiere, Warme
zu erzeugen und zu vernichten. Aus dem Englischen iibersetzt und mit einer eigenen Ab-
handlung iiber denselben Gegenstand vermehrt, Helmstedt 1778 sowie Adair Crawford:
Experiments on the Power That Animals, When Placed in Certain Circumstances Possess
of Producing Cold, 1781. Vgl. zum Hintergrund einer Theorie der Durchdringung von
Korper und Atmosphire den Stellenkommentar von Prof$ in Herder (Anm. 2), 425 f.



426

ihm bei Buffon,? in die Idee menschlicher Modellierung ganzer klimatischer Regio-
nen. Dieses Potential des Menschen, seine klimatische Umwelt mitzugestalten, kann
als eines der starksten Argumente gegen den Klimadeterminismus gelesen werden:
Der Mensch »dndere« das Klima »durch Kunst«.?” Somit ist er nicht nur in seiner
Lebensfithrung von klimatischen Bedingungen abhingig, er ist als eigensinnige
klimatische Kraft auch zum initiativen Umgang mit Natur und zur (Um-)Gestal-
tung eines wandelbaren Klimas befdhigt. Diese Deutung des Verhaltnisses zwischen
Mensch und klimatischer Natur als durchdringende Wechselbeziehung veridndert
auch die Idee und den Stellenwert einer »gemafligten Temperatur« beziehungsweise
der »gemafligten Zone«.

Klimatische Warme

Im medizinischen Eintrag zum Lemma »Klima« in der Encyclopédie von Diderot
und d’Alembert erscheint » Temperatur« als neuer »Mittelbegriff«,® der deshalb fiir
die Arzte eine besondere Rolle spiele, weil mit ihm alle klimatischen Faktoren »si
confusément combiné[s]«*! [»auf so wirre Weise verwoben, Ubers. d. Verf.] seien.
Eine dhnliche, mittlere Stellung kann der Temperatur, ihrer Etymologie nach bereits
eine gemifligte Mischung aus dem Warmen und dem Kalten, auch bei Herder zuge-
sprochen werden. Das Mittlere ist jedoch im Kontext der Ideen nicht als privilegierte
oder zentrierte Position zu verstehen. Die Mittelstellung, die Herder beispielsweise
dem Planeten Erde und auch dem Erdenbewohner Mensch zuspricht, ist Ausdruck
des »Mittelm[ales]« und nicht einer hierarchischen Zentralposition.*> Wenn die
Temperatur also auch bei Herder in der Mitte der klimatischen Faktoren stehen soll,
dann muss damit zugleich ihre Dezentrierung innerhalb der klimatologischen Uber-
legungen einhergehen. Das legt ebenfalls Herders explizite Einschéitzung des relati-
ven Einflusses von Hitze und Kilte nah: »Nicht Hitze und Kilte ists allein, was aus
der Luft auf uns wirket; vielmehr ist sie nach den neuern Bemerkungen ein grofies
Vorratshaus andrer Krifte, die schadlich und giinstig sich mit uns verbinden.«*
Mit dieser Relativierung von Hitze und Kailte, die entscheidend fiir die Zonen
sind, geht bei Herder der Fokus auf das »jeweilige Mikroklima«** einher, das durch
eine Vielzahl geographischer Faktoren bestimmt wird. Darunter fallen, dhnlich wie
bereits bei Hippokrates, »die Hohe oder die Tiefe eines Erdstrichs, die Beschaffen-

28 Vgl. Georges-Louis Leclerc Comte de Buffon: Epochen der Natur, 2 Bde,, iibers. v. Johann
Friedrich Hackmann, St. Petersburg 1781, Bd. 2, 157 sowie dazu Horn, Schnyder (Anm. 4).

29 Herder (Anm. 3), 244.

30 Mauelshagen (Anm. 1), 50.

31 Gabriel Frangois Venel: Climat (Med.), in: Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des
sciences, des arts et des métiers, hrsg. von Jean Le Rond d’Alembert und Denis Diderot,
17 Bde. und 11 Bildbénde, Paris 1753, Bd. 3, 534-536, hier: 534.

32  Herder (Anm. 3), 22.

33 Ebd., 240.

34 Wolfgang Prof3: Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit, in: Stefan Greif,
Marion Heinz, Heinrich Clairmont (Hrsg.): Herder Handbuch, Paderborn 2016, 171-216,
hier: 186.



427

heit desselben und seiner Produkte«, die »Winde«, oder die »Jahreszeiten«.*® Die
Temperatur erscheint in diesem Zusammenhang und wie in der Encyclopédie als eine
mittlere und vermittelnde Grof3e, die mit allen Faktoren verbunden, aber auch von
den unterschiedlichen Einfliissen abhéngig ist.

Dabei verschwindet weder die gemifligte Zone noch die gemafligte Temperatur
vollig aus Herders Uberlegungen. Im »gemifBigten Erdstrich«, schreibt Herder be-
reits im einleitenden Ersten Buch der Ideen, wohnten die »wohlgebildetsten Men-
schenvolker, er sei daher der gottgegebene »Ursprung|...]« des Menschen:*

Hier gab [Gott] ihm [dem Menschen] eine mildere Gegend, mithin eine sanftere Natur,
eine vielseitigere Erziehungsschule und lieR sie von da, vestgebildet und wohl gestarkt,
nach und nach in die heiBern und kaltern Regionen wandern. Dort konnten die ersten
Geschlechter zuerst ruhig wohnen, mit den Gebiirgen und Stromen sich sodann all-
mabhlich herabziehn und harterer Gegenden gewohnt werden.?’

Die milde Gegend, die Herder im Zehnten Buch der Ideen im »Urgebiirge Asiens«*®
lokalisiert, dient somit als historischer Ausgangspunkt fiir die Entwicklung der
menschlichen Gattung. Durch sukzessive Akklimatisierung sei der Mensch jedoch
in der Lage, sich an alle Regionen anzupassen, an die er sich bis zur »klimatischen
Vaterlandsliebe«* gewdhne. Der Mensch, der in der Schopfung erst spéat und nur an
einem Ursprungsort aufgetreten sei, habe »sein Reich und sein Wohnhaus fertig«
vorfinden miissen, wofiir der »Mittelpunkt der regsten organischen Krifte, wo, [...]
die Schopfung am weitsten gediehen, am ldngsten und feinsten ausgearbeitet war«
der geeignetste Ort gewesen sei.** Vom Ausgangspunkt der »Mitte Asiens« und des
»gemdfligte[n] Klima[s]«, aus diesem »Schof8 der Mutter« heraus, habe dann die
Besiedelung der »Kinder« Afrika und Europa stattfinden konnen.* Das Lebensprin-
zip der »Wiarme« ist dabei sowohl eine erste, d&ufere Bedingung fiir die Entstehung
des Lebens tiberhaupt wie auch ein eigendynamisches Prinzip, mit dem Lebewesen
auf ihre Umgebung und aufeinander einwirken kénnen. Diese Wechselwirkung be-
schreibt Herder beim Menschen als wiinschenswerte klimatische Nachbarschaft:
»Auch geographisch und klimatisch sollte das Menschengeschlecht ein zusammen-
wohnendes, nachbarliches Volk sein, das so wie Pest, Krankheit und klimatische
Laster auch klimatische Wirme und andere Wohltaten einander schenkte.«*
Indem der Mensch also in Herders Theorie von seinem »Erziehungshaus«*’ aus-
gehend andere Weltteile besiedelt, nimmt er die Wéarme, die eine Grundbedingung

35 Herder (Anm. 3), 241 f.

36 Ebd., 44.

37 Ebd.

38 Ebd., 387. Bereits bei Hippokrates und Aristoteles hatte Asien eine bevorzugte klimatische
Position. Vgl. dazu Giinzel (Anm. 20), 72.

39 Herder (Anm. 3), 238.

40 Ebd, 353.
41 Ebd, 354f.
42 Ebd., 243.

43 Ebd, 244.



428

seiner Existenz ist, als Korperwdrme beziehungsweise als »eigenes Klima«** mit.
Dies geschieht nicht nur im nachbarschaftlichen Warmbhalten, sondern auch durch
den aktiven Eingriff in die Gegebenheiten einer Landschaft, wie Herder sie exem-
plarisch in der Rodung der Wilder Europas oder der Kultivierung des Nils erkennt:

Wir kénnen also das Menschengeschlecht als eine Schar kiihner, obwohl kleiner Riesen
betrachten, die allmahlich von den Bergen herabstiegen, die Erde zu unterjochen und
das Klima mit ihrer schwachen Faust zu verandern. Wie weit sie es darin gebracht haben
maogen, wird uns die Zukunft lehren.**

Die gemifligte Temperatur wird als genetische Heimat jedes Menschen in Asien
situiert, zugleich aber mit der potentiellen Akklimatisierung und Kultivierung ande-
rer Regionen auch symbolisch globalisiert. Im Konzept der Anpassungsfahigkeit des
Menschen wie der kontinuierlichen und sanften Gestaltbarkeit natiirlicher Bedin-
gungen kehrt Herder eine Eigenschaft der vormals scheinbar statisch lokalisierten
gemifligten Zone hervor, die diese ideologisch bestimmt hatte: Die gemiaf3igte Zone
ist so beweglich wie die zur Akklimatisierung befihigten Menschen. Bei Herder
gewinnt das Konzept der geméfligten Temperatur wie auch dasjenige des Klimas
insgesamt eine historische Dynamik, die jedoch nicht zielgerichtet, sondern auf eine
unbekannte Zukunft hin offen ist.*® Die Gestaltbarkeit der Natur beeinflusst dabei
indirekt wiederum die Physiognomien und Kulturen der Gestaltenden selbst, denn
auch die geformten klimatischen Krifte wirkten »langsam und verschiedenartig«
und dréngen schliefflich »in das Innere«, das sie »durch Gewohnheit und Genesis«
verdnderten, ein.”” Dieser autopoietische, tiber die klimatischen Krifte vermittelte
Vorgang der historischen Entfaltung des Menschen, den Herder im Siebten Buch der
Ideen restimiert, wird schlief3lich anschaulich in der Darstellungsweise des Textes
selbst: namlich in dessen rhetorisch durchdringendem Gestus, der vermittelt {iber
Analogien eine gemeinsame Geschichte von Kultur und Natur erzahlen und dabei
samtliche Bereiche menschlichen Wissens zusammenfiihren will, ohne sie jedoch
von einem sicheren Standort souverin iiberblicken zu kénnen.*

Darstellung durchdringender Natur

»Wir sind nicht im Mittelpunkt, sondern im Gedringe; wir schiffen, wie andre Er-
den, im Strom umbher und haben kein Maf} der Vergleichung.«* Bereits im Ersten
Buch der Ideen bestimmt Herder so die »mittlere[...] Natur«®® der Erde und ihrer

44 Ebd, 248.
45 Ebd, 244.
46 Vgl. ebd., 258.
47  Ebd, 254.

48 Vgl. die dazu bereits formulierten Uberlegungen in Hanna Hamel: Klimatologie als An-
thropologie. Modellierung von Natur im spiten 18. Jahrhundert, in: Forum interdiszipli-
nire Begriffsgeschichte 5/1 (2016), 78-89.

49 Herder (Anm. 3), 21.

50 Ebd., 22.



429

Bewohner sowie ihren Standort inmitten des Geschehens. Zu Beginn des Achten Bu-
ches, unmittelbar nach der Prisentation seiner Vorstellungen einer neuen »Klima-
tologie«,” greift Herder sowohl die Metaphorik der Schifffahrt als auch den Begriff
des »Mafles« wieder auf. Zu den Unterschieden von sinnlichen Empfindungen und
Wahrnehmungen zwischen den Menschen stellt er fest:

[W]er auf die Verschiedenheit der dulRern Empfindungen auch nur unter uns Acht
hat und sodenn an die zahllose Menge denkt, die in allen Klimaten der Erde lebet, der
wird sich hiebei wie vor einem Weltmeer finden, auf dem sich Wogen in Wogen ver-
lieren. Jeder Mensch hat ein eignes MaR, gleichsam eine eigne Stimmung aller sinn-
lichen Geflihle zu einander, so daB bei aulerordentlichen Fallen oft die wunderbarsten
AuRerungen zum Vorschein kommen, wie einem Menschen bei dieser oder bei jener
Sache sei. Arzte und Philosophen haben daher schon ganze Sammlungen von eigen-
tiimlich-sonderbaren Empfindungen d.i. Idiosynkrasien gegeben, die oft so seltsam als
unerkldrlich sind. [...] Die Sprache hat auch keinen Ausdruck fiir sie, weil jeder Mensch
doch nur nach seiner Empfindung spricht und verstehet, verschiednen Organisationen
also ein gemeinschaftliches MaR ihrer verschiednen Gefiihle fehlet.®

Zum einen macht Herder hier deutlich, dass die sinnliche Perspektivitit des Men-
schen sich nicht als eine Perspektive der Erde oder einer Kultur, sondern nur als
radikal individuierte, geradezu idiosynkratische Perspektive begreifen ldsst. Ursache
firr die Verschiedenheit ist, neben den jeweils unterschiedlichen Formen von »Le-
bensart«, »Anwendung und Ubung« der Sinne, auch das »Klima«.* Als besonders
anfillig fir diese Einwirkungen erscheint der »allgemeinste und notwendigste Sinn«
des »Gefiihl[s]«.** Die Beschreibung der klimatischen Effekte ruft allerdings - wie
auch an anderen Stellen der Ideen — Stereotype auf; ein »Ubermaf3 an Hitze und
Kailte [...] versenge oder stumpfe« beispielsweise das »duflere Gefiihl, die »zarteste
Empfindlichkeit dagegen scheint in Erdstrichen und bei einer Lebensweise zu sein,
die die sanfteste Spannung der Haut und eine gleichsam melodische Ausbreitung
der Nerven des Gefiihls fordert«.” Relativiert werden die an traditionelle rassistische
Vorurteile erinnernden Zuschreibungen, die durch klimatische Formung begriindet
sind, nur durch den groflen Einfluss, den Herder der Tradition und der Bildung
zuschreibt (die allerdings ihrerseits regionale Charakteristika aufweise). Auch die
zivilisationskritischen Uberlegungen, in denen Herder den Europdern MafSlosigkeit

51 Die Klimatologie ist aber nicht die einzige neue Wissenschaft, die nach Herder ins Leben
gerufen werden miisste. Deshalb kommt ihr im Zusammenhang der Ideen auch nicht die
Funktion einer Leitwissenschaft zu. Vgl. zur Vielfalt der Wissenschafts-Desiderata bei
Herder: Hans Adler: Wunschzettel der Aufklarung. Wissenschafts-Desiderate in Herders
Ideen, in: Regine Otto, John H. Zammito (Hrsg.): Vom Selbstdenken. Aufklarung und Auf-
klarungskritik in Herders Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit. Beitrage zur
Konferenz der International Herder Society Weimar 2000, Heidelberg 2001, 99-104.

52 Herder (Anm. 3), 2591.

53 Ebd., 260.

54 Ebd.

55 Ebd., 262.



430

vorwirft, infolge derer sie »alle Weltteile beunruhig[t]en und beraub[t]en«,* passt
nicht widerstandslos ins Schema eines Rassismus der geméfligten Zone. Das Maf3
seiner eigenen Zuschreibungen findet Herder schliefilich in einer gleichméfligen
Verteilung der sinnlichen Bildung wie der entsprechenden sinnlichen Reize in der
Natur und iiber die Regionen:

Wo ein Organ weniger befriedigt werden konnte, reizte sie [die Natur] es auch minder
und |3t Jahrtausende hindurch es milde schlummern. Wo sie die Werkzeuge verfeinte
und ofnete, hat sie auch Mittel umhergelegt, sie bis zur Befriedigung zu vergntiigen; so
daR die ganze Erde mit jeder zuriickgehaltnen oder sich entfaltenden Organisation der
Menschheit ihr wie ein harmonisches Saitenspiel zutonet, in dem alle Téne versucht
sind, oder werden versucht werden.*

Zum anderen erinnert das vorletzte Zitat zu Maf3 und Stimmung der Gefiihle an die
Ausfithrungen in Herders fritheren dsthetischen Schriften, insbesondere an den Text
Vom Erkennen und Empfinden in der menschlichen Seele (1778),”® in dem er den
Sinnen je unterschiedliche Formen der Weltrezeption wie auch der Weltdarstellung
zuschreibt. Ein Gegenstand konne »fiir tausend andre Sinne und in tausend andern
Medien ganz etwas anders, vollends in sich selbst ein Abgrund sein, schreibt Herder
dort. Zugleich seien die menschlichen Sinne die gottgegebene »Pforte«, durch die
dem Menschen alles zuganglich sei und durch die »der Schépfer [...] in uns buchsta-
bier[te]«.” Die einzelnen Sinne sind zudem bei jedem Individuum anders gewichtet:
Die »drei grofiten epischen Dichter in aller Welt, Homer, Ossian und Milton« seien
beispielsweise »blind« gewesen, so dass »alle Bilder, die sie gesehen und erfasset hat-
ten, nun Schall, Wort, siiffe Melodie« werden konnten.® Umgekehrt vermutet Her-
der, dass die beste philosophische Sprache die eines »Taub- und Stummgebornen«
sein misste, »der gleichsam ganz Gesicht, ganz Zeichen der Abstraktion wére«."
Uber eine konventionelle Zuordnung der einzelnen Sinne zu bestimmten Darstel-
lungsmodi, also des Auges zum Bild und des Gehors zur Musik, hinaus transferiert
Herder also die Eigenschaften anderer Sinne in die Sprache, um spezifische sprach-
liche Darstellungsformen unterscheiden zu konnen. Sprachliche Darstellung kann
besonders visuell und distanziert (philosophisch) oder aber besonders auditiv und
eindringlich (poetisch) verfasst sein. Nicht nur hat jeder Sinn im iibertragenen Sinne
seine eigene buchstabierte Sprache, die Sprache nimmt auch die anderen Sinne und
ihre Qualitdten - in Form von Bildern und Kldngen - in sich auf. Das erklért ihre

56 Ebd., 263.

57 Ebd., 266.

58 Es existieren drei Fassungen des Textes aus den Jahren 1774f. und 1778. Hier wird nur
auf die letzte Fassung Bezug genommen.

59 Johann Gottfried Herder: Vom Erkennen und Empfinden in der menschlichen Seele (1778),
in: ders.: Werke, hrsg. von Wolfgang Prof3, 3 Bde. (in 4), Miinchen 1984-2002, I, 664-723,
hier: 682. Vgl. zum Verhiltnis der hier formulierten erkenntnistheoretischen Uberlegun-
gen und den Ideen Ulrich Gaier: Herders Sprachphilosophie und Erkenntniskritik, Stutt-
gart 1988.

60 Ebd.

61 Ebd.



431

mittlere Stellung unter den Darstellungsformen, die mit dem »mittleren« Sinn des
Ohrs korrespondiert.? Diese Ausfithrungen werfen die Frage an den Text der Ideen
selbst auf, wo dieser sich in Hinblick auf die unterschiedlichen Formen sprachlicher
Darstellung verortet. Allerdings entziehen sich die Ideen ihrer Bestimmung in einer
klar umrissenen Gattung. Die fehlende disziplindre Zugehorigkeit von Herders an-
thropologisch und dsthetisch fundierter Geschichtsphilosophie, die sich in den De-
siderata unterschiedlichster neu zu griindender Wissenschaften genauso wie in der
Bezugnahme auf Literatur verschiedenster fachlicher Provenienz artikuliert, illus-
triert schliellich am besten, wo Herders Text einzuordnen ist, nimlich seinerseits in
der Mitte, zwischen den Disziplinen und den Stilen. Die Ambition einer Disziplinen
durchdringenden und vermittelnden Perspektive wird gleich zu Beginn in Herders
Projekt deutlich formuliert, wenn er den Wunsch nach einem neuen, allerdings noch
unbekannten »Mittelbegriff«* duflert. Da seiner Arbeit notwendigerweise dieser
Mittelbegriff fehlt, handelt es sich bei den Ideen um einen Vermittlungsvorgang
ohne Maf3. Herder muss von einer Reihe verbindender Mittelbegriffe ausgehen,*
unter denen keiner konsequent privilegiert werden kann, da das dynamische Projekt
selbst sonst wieder statisch lokalisiert werden wiirde. Gerade weil die individuelle
wie die historische Perspektivitit Grundlage von Herders epistemologischer Position
ist, kann er diese nicht aufgeben, sondern nur in moderierender Form die Relativi-
tat der einzelnen Perspektiven in ihrer wechselseitigen Beziehung zur Darstellung
bringen. In diesem Zusammenhang erklért sich auch die notwendige Verschiebung
der gemifligten Temperatur von der Zuschreibung einer kartographierbaren Zone
hin zu einer korpereigenen, beweglichen Eigenschaft. Entsprechend gesteht Herder
jedem Menschen die Setzung einer eigenen Mitte zu:

Fragen wir also: wo ist das Vaterland der Menschen? wo ist der Mittelpunkt der Erde? so
wird tiberall die Antwort sein kdnnen; hier, wo du stehest! es sei nahe beim beeisten Pol
oder gerade unter der brennenden Mittagssonne. Uberall wo Menschen leben kdnnen,
leben Menschen und sie kdnnen fast tiberall leben.®

Die gemiafligte Temperatur wird im Begriff der » Warme« als wesentlicher Bestand-
teil klimatischer Krifte zu einem der Konzepte, in denen Herder die Vermitteltheit
von Natur und Mensch in einem durchdringenden Krifteverhéltnis zur Anschauung

62 Vgl Johann Gottfried Herder: Uber den Ursprung der Sprache, in: ders.: Werke, hrsg. von
Wolfgang Prof3, 3 Bde. (in 4), Miinchen 1984-2002, II, 251-357, hier: 299.

63 Herder (Anm. 3), 26.

64 Der Begriff des »Klimas« scheint, wie vor allem auch derjenige der »Kraft«, jedoch be-
sonders hiufig die Funktion des »Mittelbegriffs« zu tibernehmen - teilweise tiberschneidet
sich auch die Verwendung beider Begrifte, beispielsweise, wenn Herder von der »Harmonie
aller [...] umgebenden Krifte« spricht. Herder (Anm. 3), 228. Vgl. zum Begriff der Kraft
sowie zu seiner nicht unproblematischen Funktion bei Herder Christoph Menke: Kraft.
Ein Grundbegriff dsthetischer Anthropologie, Frankfurt a. M. 2008. Vgl. zum Vorwurf der
»diskursiven Heimatlosigkeit« von Herders Uberlegungen und zur Notwendigkeit einer
auch rhetorischen Lektiire Hans Adler: Herders Stil als Rezeptionsbarriere, in: Tilman Bor-
sche (Hrsg.): Herder im Spiegel der Zeiten. Verwerfungen der Rezeptionsgeschichte und
Chancen einer Relektiire, Miinchen 2005, 15-31.

65 Ebd., 30.



432

bringen kann. Thre Dynamisierung und ihre Anbindung an die individuelle Kérper-
temperatur, mit der der Mensch sich selbst zum Maf3 wird und mit der er auf seine
Umgebung zuriickwirkt, veranschaulicht so ihrerseits die Darstellungsweise der
Ideen: Deren Anliegen ist es, ohne einen Orientierung bietenden Maf3stab, das heif3t
ohne klare disziplinére Position oder Methodik,® aus der Mitte des historischen Ge-
schehens, der sinnlichen Affektion und somit einer notwendig individuellen Per-
spektive heraus, in einem umfassend angelegten Projekt gleichermafien Natur- und
Kulturgeschichte zu schreiben. Herders Arbeit selbst bleibt dabei standort- und
perspektivengebunden, da sie die Situiertheit der eigenen Position nicht beseitigen
kann. Selbst historisch verfasst, kann sie sich auch nicht aus allen traditionellen Vor-
urteilen, die mit der Idee der gemidf3igten Temperatur verbunden sind, 16sen. Eine
ihrer zentralen, »mimetischen«® Leistungen besteht daher darin, den unhintergeh-
baren Einfluss der klimatischen Bedingungen und der kulturellen Prigung in Form
einer Rhetorik der Mitte selbst auszustellen, anstatt ihn als idealen Ausgangspunkt
unhinterfragt zu setzen.

Hanna Hamel (Berlin)

66 Vgl. zu Herders Methodik: Hans Dietrich Irmscher: Methodische Aspekte in Herders
Schriften, in: Martin Bollacher (Hrsg.): Johann Gottfried Herder. Geschichte und Kultur,
Wiirzburg 1994, 19-38.

67 Vgl. Adler (Anm. 64), 22.



433

34 Hitze: Johann Peter Hebels Kalendergeschichten im
Kontext der Wissens- und Literaturgeschichte eines
atmospharischen Phanomens von der Antike bis
zur Gegenwart

Die Wissens- und Literaturgeschichte der Hitze ist in dieser Form noch unerzéhlt.
Wenn das vorliegende Kapitel versucht, sie erstmals auf kompaktem Raum dar-
zustellen, so kann das nur unter zwei Pramissen geschehen, die im Folgenden zu
kombinieren sind: Skizzierung der groflen Leitlinien und Fokussierung auf einige
wenige exemplarische Stationen. Die Reihe reicht von Aristoteles bis zur Gegen-
wart. Als besondere literarische Schwerpunkte wurden Johann Peter Hebel (im Zen-
trum) und Raoul Schrott (im Ausblick) ausgewéhlt. Dabei stellen sich verschiedene
tibergreifende Punkte heraus: 1) Meteorologie (urspr. gr. metedrologia »Lehre von
den Himmelserscheinungen«) und Kosmologie sind verkniipft und ursdchlich
nicht getrennt voneinander zu denken; 2) die Wissens- und Literaturgeschichte der
Hitze gehen ineinander tiber und konnen kaum separat behandelt werden; 3) sie
zeigen keine lineare epistemologische Fortentwicklung, sondern sind von Briichen,
Diskontinuitdten und wiederholten wissenshistorischen »Regressionen« gezeichnet;
4) meteorologische wie kosmologische Uberlegungen kénnen zu einer Relativie-
rung der Position des Menschen in Raum und Zeit fithren; 5) sie werden daher zu
Konfliktraumen eines anthropozentrischen wie kulturhegemonialen Denkens und
fordern dieses in zwei mogliche Richtungen heraus, entweder affirmativ oder sub-
versiv beziehungsweise aversiv.

Voraussetzungen: Aristoteles’ Meteorologie und die Weltmodelle
von der Antike bis zum 18. Jahrhundert

Eine europdische Wissensgeschichte der Hitze sollte spatestens mit der Meteorologie
von Aristoteles (384-322) beginnen.! Das Werk enthdlt nicht nur eine Reihe phy-
sikalischer Beobachtungen und theoretischer Annahmen iiber die Erscheinungen
des Himmels wie tiber die Phdnomene der Atmosphire, sondern auch eine »inner-
halb der Lehrschriften singulire Ubersicht iiber die Naturlehre«? von Aristoteles ins-
gesamt. Sie kann als ein Versuch verstanden werden, die Welt weitestgehend ohne
die Zuhilfenahme von Géttern zu erklaren.

In seiner Meteorologie kann Aristoteles auf die meteorologischen Forschungen
der Vorsokratiker bis hin zu Anaximander (ca. 610-547) zuriickgreifen,’ von denen
er sich aber in vielem und Entscheidendem abgrenzt. Die grundlegende aristote-

1 Zit. unter der Sigle »M« nach Aristoteles: Werke in deutscher Ubersetzung, hrsg. von Ernst
Grumach, Hellmut Flashar, Bd. XII: Meteorologie. Uber die Welt, {ibers. von Hans Strohm,
Darmstadt 1970, 7-117.

2 Sodie Anmerkungen in M 135.

3 Vgl zur Vorrangstellung Anaximanders in der griechischen Kosmologie etwa Charles H.
Kahn: Anaximander and the Origin of Greek Cosmology, New York 1960.



434

lische Wende besteht in der Einengung des Gebiets der Meteorologie auf die physi-
kalische Welt unterhalb des Monds. Modifiziert wurde Aristoteles’ Meteorologie von
Theophrastos von Eresos (372/370-288/286), spater entwickelte Claudius Ptolemaus
(ca. 100—nach 160) sein epizykeltheoretisches Weltbild, das das gesamte europdische
Mittelalter hindurch unangefochten giiltig war. Eine entscheidende Grundlage blieb
das sphéroidische, aber geozentrische Weltbild nach Aristoteles, das sich auch gegen
das frithe heliozentrische Weltbild des Aristarchos von Samos (310-230) durch-
setzte, welches durch die sogenannte Sandrechnung des Archimedes von Syrakus
(ca. 287-212) belegt ist.* Die aristotelische Grundvision blieb damit iiber annahernd
2000 Jahre priagend und wirkte tiber das Mittelalter hinaus selbst noch auf eine
Schrift wie die 1637 erschienene Les météores von René Descartes ein.’

Die Meteorologie umfasst nach Aristoteles »alle die Geschehnisse, die sich auf
natiirliche Weise, dabei jedoch im Vergleich mit dem ersten Elementarkérper unre-
gelmafliger vollziehen« (M 9), d. h. nicht des supralunaren, sondern des sublunaren
Raums unterhalb des Himmelsumschwungs. Dieser Raum umfasst »vier Elementar-
prinzipien«, namlich: »Feuer Luft Wasser Erde« (M 9). Nach Aristoteles »ist das sie
alle tiberlagernde Element das Feuer, das die Unterlage bildende die Erde.« (M 10)
Als »das Schwerste und Kélteste« nennt er »Erde und Wasser, als das HeifSeste »das
von uns gewohnheitsmaflig so genannte Feuer.« (M 13) Dieses Feuer ist fiir ihn ei-
gentlich »aber kein Feuer; ein Extrem von Wirme, gewissermafien ein Kochen - das
némlich ist Feuer.« (M 13) Den meteorologischen Raum unterteilt Aristoteles in drei
Zonen: eine erste, gestirnnahe Zone, die von Luft und Feuer bestimmt ist (M 15);
eine zweite, gestirnfernere Zone, die die Erde unmittelbar umhiillt und von Luft und
Wasser gepragt ist (M 25); eine dritte Zone schlief3lich, die aus Erde besteht und den
Kern der Erde bildet.

Im ersten Buch seines Vortrags® behandelt Aristoteles neben den Phdnomenen
der Atmosphire im engeren Sinn wie Wolken, Regen, Schnee, Hagel oder Wind
auch die vor allem auf Hitze zuriickgehenden Phianomene des oberen sublunaren
Raums wie Sternschnuppen, Kometen oder die Milchstrale. Diese Zone enthilt »das
Warme und Trockene, das wir Feuer nennen« (M 15). Ebenso enthilt sie aber auch
»Luft. Man muf8 sich also, was wir soeben Feuer nannten, als eine Art von Zunder
vorstellen, der, als Auflerstes der Erdsphire, ringsherum ausgebreitet ist« (M 15).
Wird dieser Zunder an der einen oder anderen Stelle »in Brand gesetzt« (M 20),
ergeben sich Erscheinungen wie die Sternschnuppen, die gleichfalls in dieser ersten
Zone zu verorten sind: »Alles aber vollzieht sich unterhalb des Mondes.« (M 16)
Hier zu lokalisieren sind auch die Kometen, die ebenfalls von »Feuernatur« sind

4 Vgl. Archimedes: Uber schwimmende Kérper und die Sandzahl, iibers. und mit Anm. ver-
sehen von Arthur Czwalina, Leipzig 1925, 67-78, hier: 67 f. Dazu auch den frithneuzeitli-
chen kommentierten Text von Johann Christoph Sturm: Des Unvergleichlichen Archime-
dis Sand=Rechnung, Niirnberg 1667.

5 Vgl René Descartes: (Euvres complétes, hrsg. von Jean-Marie Beyssade, Denis Kambouch-
ner, Bd. IIT: Discours de la Méthode suivi de La Dioptrique, Les Météores et la Géométrie,
Propositio demonstrata, Excerpta Mathematica, Traité de Mécanique, Paris 2009, 263-376.

6  Zur miindlichen Situation bei Aristoteles vgl. grundlegend Werner Jaeger: Studien zur Ent-
stehungsgeschichte der aristotelischen Metaphysik, Berlin 1912; Franz Dirlmeier: Merk-
wiirdige Zitate in der Eudemischen Ethik des Aristoteles, Heidelberg 1962.



435

(M 21), sowie die Milchstrafle, die nach Aristoteles, anders als die »sogenannten
Pythagoreer behaupten«, nicht »der Weg eines bei dem mythischen Phaéthonsturz
gefallenen Sterns« ist (M 22), sondern »der Schweif des grofiten Himmelskreises,
dessen Reibungswirkung hierfiir das Material ansammelt.« (M 25)

Universale Hitzequellen sieht Aristoteles zum einen in »den heiflen Gestirnenc,
zum anderen in »den Sonnenstrahlen« (M 12). Als Ursache der »Wirme« dieser
»Himmelskorper« betrachtet er ihre »Bewegung, denn »wir sehen, dafy Bewegung
die Luft zu verdiinnen und zu entziinden vermag, so dafl oftmals auch geschleu-
derte Gegenstinde augenscheinlich ins Schmelzen geraten.« (M 14) Die Quelle von
»Tageswirme und Hitze« auf der Erde besteht hauptsédchlich im »Umschwung der
Sonne« (M 14). Das liegt daran, dass sich die Sonne wesentlich naher um die Erde
bewegt als die Gestirne und schneller als der Mond (M 14). Daraus folgt, dass der
Mond aufgrund seiner langsamen Bewegung nicht sehr warm ist und dass auf der
Erde »die Hitze durch die Gegenwart gerade der Sonne wichst« (M 14).

Aristoteles verweist zugleich auf einige allgemeinere Auswirkungen der Hitze:
von der Austrocknung der Erde beispielsweise »in Agypten«, wo der Boden »im-
merfort trockener wird« (M 36), tiber das zunehmende Vertrocknen der Seen und
Versiegen der Fliisse (M 38) bis hin zu »der ganz allmidhlichen Austrocknung der
Stmpfe«, die fiir den Menschen beinahe unmerklich vor sich gehe, hat doch »die
Lénge des Zeitraums die Kunde vom Anfang verschwinden lassen.« (M 36)

Aristoteles’ Gedanken iiber die Weite des Weltraums fithren zu einer Relati-
vierung der Position der Erde wie implizit auch des Menschen in Raum und Zeit.
»Denn ein bares Nichts, sozusagen, ist der Erdkorperc, erklirt er, »im Vergleich mit
dem umgebenden All.« (M 11) Ahnliches gilt fiir die Beschiftigung mit der Zeit,
deren Wirken die Stellung des Menschen auf der Erde relativiert, da namlich »das
ganze Naturgeschehen sich am Erdkorper nur langsam auswirkt und in Zeitraumen,
die unserem Leben gegeniiber riesig sind« (M 35).

Nach Antike und Mittelalter brachte erst die Frithe Neuzeit entscheidende kos-
mologische Veranderungen, die sich teils noch auf aristotelische Vorstellungen
griinden, teils von ihnen 16sen. Den Weg von einem geo- zu einem heliozentrischen
Weltbild beschreiten vor allem Nikolaus Kopernikus (1473-1543),” Johannes Kepler
(1571-1630)® und Galileo Galilei (1564-1642).° Gleichzeitig beginnt sich mit der
naturwissenschaftlichen Differenzierung der Wissensdisziplinen die Kosmologie
zunehmend von der Betrachtung der Phdnomene der Atmosphére im heutigen me-
teorologischen Sinn zu losen. So entwickelt Galilei neben seinen astronomischen
Untersuchungen 1592 auch das erste heute belegte Gerdt zur wissenschaftlichen
Messung von Temperaturen, das Thermoskop. Andere Temperaturmessgerite wur-
den im 18.Jahrhundert von Daniel Gabriel Fahrenheit (1686-1736) in skalierter
Form weiterentwickelt und damit die Thermometrie begriindet."

7 Vgl. Nikolaus Kopernikus: De revolutionibus orbium coelestium, Niirnberg 1543.

Vgl. Johannes Kepler: Epitome Astronomiae Copernicanae, Linz 1617-1621.

9 Vgl Galileo Galilei: Saggiatore, Rom 1623; ders.: Dialogo sopra i due massimi sistemi, Flo-
renz 1632.

10 Vgl dazu Daniel Gabriel Fahrenheit: Experimenta circa gradum caloris liquorum nonnul-
lorum ebullientium instituta, in: Philosophical Transactions 33/1 (1724), 1-3.

o



436

Ab dem 18. Jahrhundert verbinden sich meteorologische beziehungsweise Klima-
iiberlegungen verstarkt mit kulturhegemonialen Annahmen. In seiner Schrift De
Pesprit des lois (1748) fragt Charles de Montesquieu (1689-1755) unter anderem
nach den Beziehungen zwischen den Gesetzen und dem Klima und betont dabei die
groflen Unterschiede zwischen den Menschen aus kalten und warmen Gegenden:
Die Menschen der kalten Klimate besitzen mehr Mut, weniger Rachsucht, mehr Ehr-
lichkeit, weniger Zweifel; wahrend die Volker der warmen Lander schiichtern sind
wie alte Menschen, sind diejenigen der kalten Lander mutig wie die Jugendlichen."
Den Volkern der warmen Klimate ist es weniger unertraglich zu dienen als Geistes-
starke zu zeigen, die notwendig wire, um sich selbst zu fithren;'? daher haben sie
ein grofleres Bediirfnis nach einem weisen Legislator als die Volker unseres Klimas,
schreibt Montesquieu.”* Damit liefert er nicht zuletzt auch eine klimakulturelle Be-
griindung beziehungsweise Rechtfertigung fiir koloniale Herrschaftsstrukturen.

Johann Gottfried Herder (1744-1803) konstatiert in seinen Ideen zur Philoso-
phie der Geschichte der Menschheit (1785) bei verschiedenen Volkern der heiflen
Gegenden eine » Ahnlichkeit der Negerbildung«: » Auf den meisten der Asiatischen
Inseln gibts eine Art Negergeschlechter«, die auch »das Temperament der Neger«
besitzen." »Eben die rohe, gesunde Stirke, der Gedankenlose Sinn, die geschwit-
zige Wohllust, die wir bei den Schwarzen des festen Landes wahrnahmen, heift
es, »zeigt sich auch bei den Negrillo’s auf den Inseln; nur allenthalben geméfl ihrem
Klima und ihrer Lebensweise. Viele dieser Volker stehen noch auf der untersten
Stufe der Ausbildung«."

Johann Peter Hebels Kalendergeschichten und die
Hitze-Vorstellungen um 1800

An einer Schnittstelle zwischen wissens- und literaturgeschichtlichen Fragestel-
lungen um 1800 bewegen sich die Kalendergeschichten von Johann Peter Hebel
(1760-1826), die ab 1802 im Badischen Landkalender, ab 1807 im Rheinldndischen
Hausfreund oder Neuen Kalender erschienen und 1811 im SchatzkaefStlein des rhei-
nischen Hausfreundes in einer Auswahl wiederabgedruckt wurden.'® Besonders
Hebels Rheinlindischer Hausfreund erfreute sich grof3er Beliebtheit, wurde bald in
einer Auflage von 50.000 Stiick gedruckt und regionen- wie standeiibergreifend ver-
breitet;'” in ihm ldsst sich zugleich ein »ungekiinsteltes Bekenntnis zur Heimat« im
Dritten Deutschland sehen.'®

11 Vgl Montesquieu: (Euvres complétes, hrsg. von Roger Caillois, Bd. II, Paris 1951, 475.

12 Vgl ebd., 477.

13 Vgl. ebd., 478.

14 Johann Gottfried Herder: Werke in zehn Béinden, Bd. VI: Ideen zur Philosophie der Ge-
schichte der Menschheit, hrsg. von Martin Bollacher, Frankfurt a. M. 1989, 237.

15 Ebd.

16 Johann Peter Hebel: Schatzkaef3tlein des rheinischen Hausfreundes, Tiibingen 1811.

17 Vgl. Rolf Max Kully: Johann Peter Hebel, Stuttgart 1969, 50 f.

18 Bernhard Viel: Johann Peter Hebel oder Das Gliick der Verginglichkeit. Eine Biographie,
Miinchen 2010, 210.



437

Die Kalendergeschichten sind von ihrem urspriinglichen Publikationsmedium,
dem Medium des Kalenders,'® der als Volks- und Bauernkalender tiber Jahrhunderte
»neben religiésem Schrifttum als einziger Lesestoff« weiter Volksschichten diente,
nicht zu trennen.” Er steht in einer spannungsvollen epistemologischen Position:
»Magisches Wissen, das die Aufkldrung abschitzig »Aberglaube« nannte, war das Al-
pha und Omega des alten Kalenders«; diese Kalendertradition wird von Hebel »auf
einen neueren Stand des Wissens gebracht« und einerseits eingesetzt, »um gerade
gegen die Irrtiimer aus dem Reich des Okkulten zu Felde zu ziehen.«*' Anderer-
seits schreiben sich im Medium des Kalenders selbst jedoch zugleich vorrationale
Praktiken fort.

Kalendarisches Wissen vereint lebenspraktische, meteorologische ebenso wie
astronomisch-astrologische oder kosmologische Befunde. Veranschaulicht die
Kalenderzeit genereller die Einbindung des Einzelnen in einen universalen Zu-
sammenhang,” so gewinnt Hebels Kalenderliteratur am »Schnittpunkt von Alltag
und Kosmos« auch eine poetologische Qualitit, »sie modelliert ihre Mechanik des
Erzdhlens nach kalendarischem Muster«: Thre »Imitation der zyklischen Rhythmik
von Fortgang und Wiederkehr ist nichts anderes als der Versuch, die Zeit selbst zu
einer fithlbaren Grofe des Leseerlebnisses werden zu lassen.«*

Von einigen Zwischenelementen abgesehen besteht der Kalender hauptsachlich
aus drei Teilen: dem Kalendarium, der astronomischen beziehungsweise traditionell
astrometeorologischen® Praktik und dem Textteil. Sie zeigen sich exemplarisch an
Hebels Rheinlindischem Hausfreund auf das Schaltjahr 1808.% Das Kalendarium
(RH 3-14) enthélt Informationen {iber die Wochen-, Namens- und evangelischen
wie katholischen Heiligentage, Kirchenpredigten, Sternzeichen, den »Stand der
Sonne und des Monds«, »Sonnen=Aufgang«, »Sonnen=Untergang« und »Tages-
laenge«, das jeweilige »Mondsviertel«, die »Vermutliche Witterung, die »Witterung
nach dem 100jachrigen Kalender« sowie »Wetter= und Bauern=Regeln.« (RH 3)
Die stark reduzierte » Astronomische Kalender=Praktik« berichtet vom regierenden
Planeten, von den Jahreszeiten sowie »Von den Finsternissen.« (RH 16) Der Textteil
(RH 17-50) enthélt die berithmten, oft separat betrachteten und im Schatzkdstlein

19 Vgl zu diesem Medium auch Ludwig Rohner: Kalendergeschichte und Kalender, Wiesba-
den 1978, 23-68.

20  York-Gothart Mix: Mediale und narrative Interdependenz. Zur Raum- und Zeitsemantik
in Johann Peter Hebels Kalendertexten, in: Text + Kritik 151: Johann Peter Hebel (2001),
23-31, hier: 24.

21 Hannelore Schlaffer: Nachwort, in: Johann Peter Hebel: Die Kalendergeschichten. Samt-
liche Erzéhlungen aus dem Rheinlindischen Hausfreund, hrsg. von Hannelore Schlaffer,
Harald Zils, 3. Aufl., Miinchen 2011, 687-721, hier: 697, 701, 700.

22 Vgl. Norbert Elias: Uber die Zeit. Arbeiten zur Wissenssoziologie II, hrsg. von Michael
Schroter, Frankfurt a. M. 1984, XXXVIII.

23 Alexander Honold: Hebels Kalendergeschichten, wiedergefunden, in: Thomas Wilhelmi
(Hrsg.): Johann Peter Hebel (1760-1826), Berlin 2010, 101-122, hier: 104, 106, 117.

24 Vgl. dazu Jan Knopf: Geschichten zur Geschichte. Kritische Tradition des »Volkstiimli-
chen« in den Kalendergeschichten Hebels und Brechts, Stuttgart 1973, bes. 60 f.

25 Vollstandig wiedergegeben in Johann Peter Hebel: Der Rheinldndische Hausfreund. Faksi-
miledruck der Jahrginge 1808-1815 und 1819, hrsg. von Ludwig Rohner, Wiesbaden 1981.
Zit. unter der Sigle »RH«.



438

auch separat veroffentlichten Kalendergeschichten, die aber nur einen von mehre-
ren Teilen des Kalenders ausmachen und zunichst nicht isoliert erscheinen. Dem
Textteil folgt in tabellarischer Form »Das Grofle Einmaleins« (RH 51) sowie ab-
schliefSend die beriichtigte » Aderlafitafel«, die anzeigt, in welchem Fall welche Ader
»zu oeffnen« ist (RH 52).

Widerspriiche ergeben sich demnach zwischen den aufkldrerischen Grund-
gedanken der Hebelschen Kalendergeschichten einerseits und andererseits diversen
voraufkldrerischen Elementen wie der Angabe des regierenden Planeten aus der
Kalenderpraktik oder der astrologischen Siebenzahl der textstrukturellen Gesamt-
heit der »Betrachtungen iiber das Weltgebaude«,* aber auch der volksgldubigen
»Aderlafitafel« am Ende des Kalenders, die einer eindeutigen, kategorischen Fest-
legung Hebels im Aufkldarungsdiskurs entgegenlaufen.

In Hebels Kalendergeschichten? lassen sich insgesamt zwei miteinander verbun-
dene Typen von Hitze beziehungsweise Wirme unterscheiden:

A Kinstliche, vom Menschen verursachte Warme (Feuer, Flammen, Funken).
B Natiirliche Warme (Sonnenwiérme, geoklimatische oder kosmische Wérme).

Explizit angesprochen werden diese beiden Typen von Wirme in der Geschichte
»Der Mensch in Kilte und Hitze« (II 30-34) aus dem Badischen Landkalender auf
das Jahr 1805. Dort will das erzdhlende Ich durch »einige Beyspiele« zeigen, »was
fiir hohe Kilte und Hitze die Menschen aushalten konnen.« (II 32) Belege fiir die
Hitzeresistenz sieht der Erzdhler unter anderem in »unsern Feuerarbeitern, zum
Beyspiel in Glashiitten, Eisenschmelzen, Hammerschmidten« (II 32 f.). Diese und
dhnliche Belege betreffen »nun freylich eine gemachte kiinstliche Hitze. Aber auch
in der Natur geht es an manchen Orten nicht viel besser.« (II 33) Ein Beispiel bezieht
das Ich aus der Wiiste: »So weht bisweilen in heissen Gegenden auf einmal ein so
trockener und heisser Wind von den Sandwiisten her, daf3 die Bldtter an den Béu-
men, wo er durchzieht, augenblicklich versengt werden und abdorren.« (II 33) Zwar
miissen die Menschen in diesem Fall Vorsichts- und AbwehrmafSnahmen ergreifen,
doch »gleichwohl tibersteht man es, wenn man vorsichtig ist und Erfahrungen be-
nutzt.« (II 34)

Hebels Erzihler feiert hier die Widerstandsfihigkeit und die Uberlegenheit
des verniinftig handelnden und denkenden Menschen tiber die selbstgeschaffene
Hitze wie tiber die Natur. Ganz anders verhilt es sich, wenn der Mensch nicht
verniinftig, sondern unbedacht und unvorsichtig vorgeht. Dann fiihrt die selbst-
induzierte Feuerhitze, analog zur dritten der simultanen Zeitordnungen bei Hebel,

26 Vgl. dazu Guido Bee: Aufklirung und narrative Form. Studien zu den Kalendertexten Jo-
hann Peter Hebels, Miinster u.a. 1997, bes. 290 f.

27  Zit. im Folgenden unter den entsprechenden Bandangaben »II« und »III« nach Johann
Peter Hebel: Samtliche Schriften. Historisch-Kritische Gesamtausgabe, hrsg. von Adrian
Braunbehrens, Gustav Adolf Benrath, Peter Pfaff, Bd. II: Erzéhlungen und Aufsitze. Erster
Teil, Bd. III: Erzdhlungen und Aufsitze. Zweiter Teil [durchgehende Seitenzdhlung], Karls-
ruhe 1990.



439

dem katastrophischen Geschichtsverstindnis,”® allenthalben zu Tod, Elend und
Verheerung.

Die Warme vom Typ A ist in Hebels sonstigen Kalendergeschichten daher fast
immer destruktiver Art. So ziindet etwa in der Geschichte Groffe Feuersbrunst
(II 136 £.) aus dem Rheinlindischen Hausfreund auf das Jahr 1809 ein Bauer »das Ge-
strduch an, damit hernach das Vieh besser weiden konne.« (II 136) Angefacht durch
den Wind greift das Feuer um sich und setzt bald »alle Gestrauche, alle Wilder,
alle fruchtbare[n] Obstbaume, alle Stille, alle Wohnungen« in Brand (II 136): »Die
ganze Gegend war eine schauerliche Verwiistung.« (I 137) Der Schlussgedanke ldsst
sich als Warnung im Sinne eines abschreckenden Beispiels verstehen: »Wie muf3 es
da dem unverstindigen Mann zu Muthe gewesen seyn, der durch seine Unvorsicht
solches Ungliick iiber sich selbst, seine Mitbiirger und Landsleute gebracht hat!«
(II 137) Ahnlich destruktiv und dhnlich abschreckend vor dem Horizont der Unver-
nunft geht es auch in den Geschichten Feuerfiinklein (II 267 f.) aus dem Rheinlin-
dischen Hausfreund auf das Jahr 1811, Brennende Menschen (III 303) auf das Jahr
1812 oder, verbunden mit einer massenhaften Feuerverheerung im historischen
Kriegsgeschehen, Der Brand von Moskau (111 454-456) auf das Jahr 1814 zu.

Die Wirme vom Typ B dagegen, die natiirliche Warme, ist in Hebels Kalender-
geschichten grundsitzlich wohltuend und von positiver Wirkung auf den Menschen.
Allerdings sind hier implizit zwei Stufen oder Grade der Wéirme zu unterscheiden:
erstens die gemafligte Wirme, zweitens die gesteigerte, grofle Wiarme oder Hitze.
Wihrend die erste gut fiir den verniinftigen Menschen ist, steht die zweite latent
der Vernunft entgegen und wird unterschwellig nur als positiv fiir den >wildenc<
Menschen verstanden. Das geht etwa aus der Geschichte Die Erde und die Sonne
(I11295-299) aus dem Rheinlindischen Hausfreund auf das Jahr 1812 hervor, die sich
an eine Allgemeine Betrachtung iiber das Weltgebdude (111294 f.) anschliefSt und auch
kosmologische Thesen entwickelt.

In »Die Erde und die Sonne« wird unter anderem vom »Seekapitdn Coock« be-
richtet, der »in Einem Leben zweimal um die Erde herumgereist« ist, »aber das
drittemal haben ihn die Wilden auf der Insel Owai ein wenig todt geschlagen und
gegessen.« (III 296) Werden die ganzjahrig warmen Hawaii-Inseln im Siidpazifik
hier bereits allein von »Wilden« bevolkert, so geht aus des Hausfreunds nachfol-
gender Beschreibung der Erde unterschwellig eine kulturhegemoniale Aufteilung
des gesamten Globus nach Warmegraden hervor: Die Erdkugel namlich »ist rings
um und um, wo sie Land hat, und wo die Hitze oder der bittere Frost es erlaubt mit
Pflanzen ohne Zahl besetzt, und von Thieren und verniinftigen Menschen belebt.«
(III 296) Daraus folgt implizit: Nur die thermisch moderateren Gegenden sind von
»verniinftigen Menschen belebtc, die iiberméflig heiflen (wie wohl auch kalten) Ge-
biete dagegen von unverniinftigen » Wilden.

Zugleich werden die thermographischen Uberlegungen in Die Erde und die Sonne
mit kosmologischen Ansitzen verbunden. Bereits gegen Anfang der Kalenderge-
schichte signalisiert der Hausfreund ein Biindnis zwischen Sternsehern und Kalen-

28 Vgl. dazu Monika Schmitz-Emans: Geschichte, aus der man nichts lernen kann. Zeitmo-
delle bei Hebel, Bichsel und Sebald, in: Achim Aurnhammer, Hanna Klessinger (Hrsg.):
Johann Peter Hebel und die Moderne, Freiburg i. Br. u. a. 2011, 73-99, hier: bes. 74-76.



440

dermachern in der Wissensverwaltung: »Das wire nun alles gut, wenns niemand
besser wiif3te, aber wir Sternseher und Calendermacher wissens besser.« (III 295)
Nachdem der Erzéhler die grofle Distanz zwischen Erde und Sonne verdeutlicht
hat, ist die Letztere »doch tiber zwanzig Millionen Meilen weit von der Erde ent-
fernt« (III 297), weist er seine Leser/innen darauf hin, dass »die Sonne auch nicht
blos eine glanzende Fensterscheibe des Himmels, sondern wie unser Erdkérper eine
schwebende Kugel« ist (III 297). Sie erscheint als die Licht- und Warmequelle des
Menschen: Trotz ihrer »so entsetzlichen Ferne« sendet die Sonne namlich die »Kraft
des Lichts und der Warme noch auf die Erde« (III 297).

Dem alten Glauben, »diese ganze unermeflliche Sonnenmasse sey nichts anders
als eine glithende Feuerkugel durch und durch«, dem »selbst die gelehrtesten Stern-
forscher«lange Zeit angehangen hétten, stellt der Hausfreund ein anderes, aus seiner
Sicht aktuelleres Wissensmodell gegeniiber: Nach Hebels Erzéhler »will es nun heut
zu tag den Sternforschern und andern verstindigen Leuten scheinen, die Sonne
konne an sich wohl wie unsere Erde ein temperirter, dunkler und bewohnbarer
Weltkorper seyn.« (III 298) Thm zufolge »umgibt die Sonne ringsum das erfreuliche
Licht«, ohne »daf} dasselbe auf dem Sonnenkérper selbst eine unausstehlich zer-
storende Hitze verursachen miisse, sondern ihre Strahlen erzeugen die Wirme und
Hitze erst, wenn sie sich mit der irrdischen Luft vermischen, und ziehen dieselbe
gleichsam aus den Korpern hervor.« (III 298) Dieses Modell erkldrt zum einen das
»Licht« der Sonne zur Ursache der »Hitze«, zum anderen macht es die innere Ver-
bindung zwischen kiinstlicher, durch den Menschen bewirkter und natiirlicher
Wirme, also zwischen Typ A und B von Warme deutlich, indem das Sonnenlicht
wie die menschlichen Aktivititen keine eigene Wirme schaffen, sondern die in der
Erde an sich enthaltene Wirme lediglich freisetzen helfen: »Denn daf die Erde eine
grofle Masse von verborgener Wirme in sich selbst hat, und nur auf etwas warten
muf3, um sie von sich zu geben« (III 298), sei »daran zu erkennen, dafl zwei kalte
Korper mitten im Winter durch anhaltendes Reiben zuerst in Wirme, hernach in
Hitze, und endlich in Glut gebracht werden kénnen.« (IIT 298 f.)

Damit tritt Hebels wirkméchtiger” Haus- und »Menschenfreund«* nicht nur
wissensgeschichtlich hinter Aristoteles’ intuitive Bewegungstheorie zuriick, er ver-
folgt im Gegensatz zu diesem auch ein grundlegend anthropozentrisches Modell: Er
halt es fiir »moglich«, dass auf der Sonne »Jahr aus, Jahr ein wunderschone Pfingst-
blumen blithen und duften und statt der Menschen fromme Engel dort wohnen«
(III 299). Zwar unterscheiden sich die Sonnenbewohner nach Hebels Hausfreund

29 Berithmte Rezipienten sind zum Beispiel Walter Benjamin: Johann Peter Hebel. Zu sei-
nem 100. Todestage, ]. P. Hebel. Ein Bilderritsel zum 100. Todestage des Dichters, in: ders.:
Gesammelte Schriften, hrsg. von Rolf Tiedemann, Hermann Schweppenhdauser, Bd. II/1,
Frankfurt a. M. 1977, 277-280, 280-283; und Ernst Bloch: Hebel, Gotthelf und baurisches
Tao, in: ders.: Literarische Aufsitze, Frankfurt a. M. 1965, 365-384; zu beiden etwa Giinter
Oesterle: Der Gerechte als Hausfreund. Differenzen zwischen Walter Benjamins und Ernst
Blochs Deutung des Erzihlers Johann Peter Hebel, in: Achim Aurnhammer, Hanna Kles-
singer (Hrsg.): Johann Peter Hebel und die Moderne, Freiburg i. Br. u.a. 2011, 59-72.

30 Georg Kreis: »Dafi nicht alles so uneben sei, was im Morgenlande geschieht, das haben wir
schon einmal gehort.« Die Kalendergeschichten Johann Peter Hebels als erzahlende Wege
zur Volkerverstindigung, Lorrach 2007, 8.



441

von den Menschen, doch wird das Leben auf der Sonne grundsitzlich nach Vorstel-
lungen gedacht, die von der okzidentalen menschlichen Kultur ausgehen und in ihr
verankert sind. Zuletzt wird auch noch einmal die christlich-religiése Uberformung
dieses Weltbilds deutlich: Auf der Sonne, die im Ubrigen »aus der nemlichen all-
machtigen Hand« wie die Erde hervorgeht (III 298), herrscht »wie im neuen Jerusa-
lem keine Nacht und kein Winter, sondern Tag, und zwar ein ewiger freudenvoller
Sabath und hoher Feyertag.« (III 299)

Alexander von Humboldt und die modernen Naturwissenschaften

Im Lauf des 19.Jahrhunderts schreitet die Naturwissenschaft weit voran. Eine wis-
sens- wie literaturgeschichtlich gleichermafien interessante Figur ist Alexander von
Humboldt (1769-1859), in dessen Werk sich naturwissenschaftliche Untersuchun-
gen mit kulturellen und auch literarisch-kiinstlerischen Bemerkungen verbinden.

Zu Humboldts Schriften zur Geoklimatologie gehort sein erstmals 1817 erschie-
nener Beitrag zur Theorie der Warme-Verteilung, zur Erfassung der atmospha-
rischen Temperaturen und prazisen Bestimmung der Linien gleicher Warme auf
dem Globus.’* Die Schrift triagt eine Fiille akribischer Messungen, Berechnungen
und Beobachtungen zusammen und zeigt damit den Forschritt der naturwissen-
schaftlichen Methode im modernen Sinn an. Zugleich tiberlagern sich in Humboldts
Denken immer wieder geoklimatologische und zivilisationskulturelle Annahmen.
Geoklimatische Voraussetzungen werden zur Bedingung von Zivilisation, so etwa
im Hinweis auf »das Becken des Mittelmeeres« als »Zentrum der uralten Zivilisation
von Europa«: »Die sonderbare Gestaltung dieses Teils der Erde, die inneren Meere
und andere Verhiltnisse, so geeignet, die Keime der Bildung unter den Volkern zu
entwickeln, haben Europa ein eigentiimliches Klima gegeben«.”> An seiner 1844 erst-
mals auf Deutsch veréffentlichten Klimadefinition zeigt sich zudem der anthropo-
zentrische Zug von Humboldts Zugang. Klima wird hier iiber seine Wirkung auf
den Menschen definiert: »Der Ausdruck Klima bezeichnet in seinem allgemeinsten
Sinne alle Veranderungen in der Atmosphire, die unsere Organe merklich affizie-
ren«.”® Unter diesen atmosphdrischen Verdnderungen nennt Humboldt an erster
Stelle »die Temperatur«.*

Von kulturhegemonialen Urteilen durchzogen ist auch Humboldts erstmals 1808
in den Ansichten der Natur erschienene Schrift Uber die Steppen und Wiisten.*® Die

31 Vgl Alexander von Humboldt: Von den isothermen Linien und der Verteilung der Warme
auf dem Erdkorper [frz. 1817], in: ders.: Darmstddter Ausgabe, 7 Bde., hrsg. von Hanno
Beck, Bd. VI: Schriften zur physikalischen Geographie, 2., durchges. Aufl., Darmstadt 2008,
18-97. Vgl. dazu auch ders.: Untersuchungen tiber die Ursachen der Beugung der Isother-
men [1832], in: ebd., 97-156.

32 Ebd, 22.
33 Ebd, 18.
34 Ebd.

35 Alexander von Humboldt: Uber die Steppen und Wiisten [1808], in: ders.: Darmstédter
Ausgabe, 7 Bde., hrsg. von Hanno Beck, Bd. V: Ansichten der Natur. Erster und zweiter
Band, 2., durchges. Aufl., Darmstadt 2008, 3-19.



442

Beschreibung der Hitze und der Diirre, wie sie etwa in den afrikanischen Wiisten »in
unermefllichen Rdumen der Entwicklung des organischen Lebens entgegensteht«
(9), verbindet sich hier mit zivilisationshierarchischen Axiomen. Die organische Ar-
mut in der Hitze von Steppe und Wiiste wird, stellenweise an Herodot gemahnend,*
mit geistiger Armut parallelisiert. So blickt auch die »am Ausflusse des Orinoco«
lebende »unbezwungene Nation der Guaraunen« nicht blof8 auf die Tradition, »nach
Art der Affen auf den Baumen zu leben.« (13) Thr gesamtes Leben konzentriert sich
in der ansonsten »baumlose[n] Ebene« allein auf »die Ficherpalme« (13): »So finden
wir auf der untersten Stufe menschlicher Geistesbildung (gleich dem Insekt, das auf
einzelne Bliitenteile beschrinkt ist) die Existenz eines ganzen Volkerstammes an fast
einen einzigen Baum gefesselt.« (14) Die weiten »siidamerikanischen Ebenen be-
grenzen das Gebiet europdischer Halbkultur« (18); insbesondere die »schaudervolle
Wildnis« (18) um die stidlichen Steppen bewohnen »mannigfaltige Geschlechter
der Menscheng, einige von ihnen sind »nomadisch, dem Ackerbau fremd, Ameisen,
Gummi und Erde genief3endx, sie sind »ein Auswurf der Menschheit« (19).
Erkldren konnte man diese mit dem »Glauben an die Einheit der menschlichen
Art«*” sonderbar konfligierenden Urteile in Humboldts Gesamtwerk womdéglich
durch Hinweise auf die komplexe Erzéhlstruktur seiner Texte,*® sein multirela-
tionales und netzartiges »Denken in verschiedenen Logiken zugleich«*® oder seine
»polydisziplindre Praxis der Wahrnehmungg, die in der kombinatorischen Haufung
variierender Benennungen eine konturauflosende, sich dem kolonialen Diskurs da-
durch gerade entziehende »Polysemie und die Unlesbarkeit ihres Referenten« be-
wirkt.* Man konnte sie aber ebenso gut in den weiteren Befund einer semantischen
Unschirfe und Fluktuation in der Rhetorik Humboldts einbeziehen, die auf eine
Integration vielfaltigster Naturerscheinungen wie nicht zuletzt auch unterschied-
lichster Leserschaften zielt, von denen méglichst viele angesprochen werden sollen.*!
Humboldts ab 1845 erschienener Kosmos als grofler Entwurf einer physischen
Weltbeschreibung vereint natur- und kultur- beziehungsweise geisteswissenschaft-
liche Ambitionen. Die Vielzahl naturwissenschaftlicher Erkenntnisse soll hier zu

36 Vgl Herodot: Historien. Deutsche Gesamtausgabe, tibers. von August Horneffer, neu hrsg.
und erl. von Hans Wilhelm Haussig, Einl. von Walter Friedrich Otto, 4. Aufl,, Stuttgart
1971.

37 Douglas Botting: Alexander von Humboldt. Biographie eines grofien Forschungsreisenden,
Deutsch von Annelie Hohenemser, 7. Aufl., Miinchen u. a. 2012, 314; vgl. ders.: Humboldt
and the Cosmos, Miinchen u. a. 1994, 285.

38 Vgl. Michael Bies: Im Grunde ein Bild. Die Darstellung der Naturforschung bei Kant,
Goethe und Alexander von Humboldt, Géttingen 2012, 306; dazu auch Ottmar Ette: Welt-
bewufitsein. Alexander von Humboldt und das unvollendete Projekt einer anderen Mo-
derne, Weilerswist 2002, 161.

39 Ottmar Ette: Alexander von Humboldt und die Globalisierung. Das Mobile des Wissens,
Frankfurt a. M., Leipzig 2009, 24.

40 Oliver Lubrich: Das Schwinden der Differenz. Postkoloniale Poetiken. Alexander von
Humboldt — Bram Stoker - Ernst Jiinger - Jean Genet, Bielefeld 2004, 701£.

41 Vgl. dazu Bettina Hey’l: Das Ganze der Natur und die Differenzierung des Wissens. Ale-
xander von Humboldt als Schriftsteller, Berlin, New York 2007, bes. 292 f.



443

einem harmonischen » Weltgemilde« geordnet werden.*? Im Blick auf den gesamten
Kosmos entsteht gleichzeitig der Versuch, die anthropozentrische Perspektive auf-
zulosen: »Hier wird nicht mehr vom subjektiven Standpunkt, vom menschlichen
Interesse ausgegangen. Das Irdische darf nur als ein Teil des Ganzen, als diesem
untergeordnet erscheinen.«** Dennoch kommt es auch hier vielfach zu Uberblen-
dungen etwa »der klimatischen und Kulturverhiltnisse einer Gegend«,** die dem
antianthropozentrischen Anspruch implizit zuwiderlaufen.

Hitze beziehungsweise Warme wird nicht erst zu Humboldts Zeit ebenfalls als
ein unterirdisches Phdnomen in den Blick genommen. Besonders aber das Ende
des aufkldrerischen 18. Jahrhunderts stand im Zeichen einer Entdeckung der Tiefe
in den Griindungstagen der Geologie. Berithmt ist die 1795 in den ersten zwei Ban-
den erschienene Theory of the Earth des schottischen Naturforschers James Hutton
(1726-1797),* die im historischen Streit zwischen Neptunismus und Plutonismus
als Beleg fiir den Letzteren beansprucht wurde, sich im Lauf des 19.Jahrhunderts
mafigeblich durchsetzen konnte und bis hin zur heutigen Vulkanologie fithrt.* Ne-
ben Beobachtungen zu Prozessen und Gesteinsbildungen vulkanischen Ursprungs
enthélt Huttons Werk ebenso Vorstellungen erdgeschichtlicher Zeitspannen von
tiefenzeitlichen Ausmaflen.

In seinem Kosmos liefert auch Humboldt eine ausfiihrliche »Betrachtung der
mit der Tiefe zunehmenden Wérme im Inneren unseres Planeten« mitsamt der Be-
obachtung »vulkanischer Erscheinungen.«*” Enorme historische Zeitspannen er-
geben sich dabei unter anderem in den verschiedenen »Bewegungen der Wirme«
im Erdinneren, die zugleich unterschiedlichen Zeitskalen und Geschwindigkeiten
folgen: Die langsamste Warmebewegung »besteht in der sdkularen Erkaltung des
Erdkorpers, in dem wenigen, was jetzt noch von der primitiven Warme des Planeten
an die Oberflache abgegeben wird.«* Die Erdoberfliche belegt so eine kontrastvolle
thermische Position: »Die Oberfliche der Erde befindet sich demnach zwischen der
Glithhitze der unteren Schichten und dem Weltraum, dessen Temperatur wahr-
scheinlich unter dem Gefrierpunkt des Quecksilbers ist.«* Galt der Weltraum seit
Aristoteles als universale Hitzequelle, wird er nach den Arbeiten von Joseph Fourier

42 Alexander von Humboldt: Darmstadter Ausgabe, 7 Bde., hrsg. von Hanno Beck, Bd. VII/1:
Kosmos. Entwurf einer physischen Weltbeschreibung. Teilband 1f., durchges. Aufl., Darm-
stadt 2008, 62.

43 Ebd, 65. Vgl. auch ebd.: »Eine physische Weltbeschreibung, ein Weltgemilde beginnt da-
her nicht mit dem Tellurischen; sie beginnt mit dem, was die Himmelsraume erfiillt.«

44 Ebd, 154.

45 Vgl. James Hutton: Theory of the Earth. With Proofs and Illustrations, 2 Bde., Edinburgh
1795.

46  Vgl. zum heutigen Wissensfeld etwa Hans-Ulrich Schmincke: Vulkanismus, 3. Aufl., Darm-
stadt 2010; zu seiner Geschichte zum Beispiel Franz Ramsauer: Die antike Vulkankunde,
Burghausen 1906.

47 Humboldt, Kosmos (Anm. 51), 139.

48 Ebd., 153.

49 Ebd.



444

(1768-1830)>° und Claude Pouillet (1791-1868)°" hier umgekehrt zu einem Ort ex-
tremer Kalte.

Ausblick: Raoul Schrotts Wiistentexte und das Hitze-Wissen in der
Gegenwart

Die bedeutendste Verdnderung, die sich in der Wissensgeschichte der Hitze von
den Schriften Humboldts aus der Mitte des 19. Jahrhunderts hin zur Gegenwart er-
eignet hat, besteht tiber die Ausdifferenzierung der Meteorologie und Klimatologie
im heutigen naturwissenschaftlichen Sinn*? hinaus insbesondere in der Entdeckung
der globalen Erwirmung gegen Ende des 20. Jahrhunderts: Seit den Pionierarbei-
ten von Wallace S. Broecker™ sowie Robert E. Dickinson und Ralph J. Cicerone™
wird ein weltweiter Anstieg der Temperaturen pro- und diagnostiziert, der auf der
wissenschaftlichen Beobachtung eines fortschreitenden anthropogenen Klimawan-
dels fufdt. Die Hitze wird damit zu einem ganz neuen, namlich globalen Phinomen
von dramatisch steigender Intensitét, Relevanz und Aktualitdt. Die iiber viele Jahr-
hunderte als so wohltuend empfundene Hitze entwickelt sich heute zu einem ka-
tastrophischen Problem von weltweiten Ausmaflen. Unter den Phidnomenen der
Atmosphire ist daher gegenwirtig kaum eines so zentral wie die Hitze.

Unter anderem mit der globalen Erwdrmung verbunden ist auch das aktuelle
6ko- und geoklimatologische Problem der sogenannten Desertifikation, das in etwa
ab der Mitte der 1970er Jahre in den Blick der wissenschaftlichen und 6ffentlichen
Aufmerksambkeit riickt und das heute als eine stetig fortschreitende, schleichende
okologische Katastrophe verstanden werden muss.* Desertifikation bezeichnet eine
vom Menschen beforderte beziehungsweise bewirkte (anthropogene) und durch
okologische Degradation sowie durch klimatische Faktoren bedingte Ausdehnung
der Wiistengebiete der Erde, zu deren Ursachen eben auch Entwicklungen des welt-
weiten Klimawandels gehoren.*

Besonders ergiebig fiir eine Analyse wissens- wie literaturgeschichtlicher Impli-
kationen der Hitze in der Gegenwart scheint deshalb eine Betrachtung der zeitge-
nossischen Wiistenliteratur. Hier stechen exemplarisch die Wiistentexte von Raoul

50 Vgl Jean Baptiste Joseph Fourier: Mémoire sur les températures du globe terrestre et des
espaces planétaires [1824], in: Mémoires de ’Académie des sciences de I'Institut de France
7 (1827), 569-604.

51 Vgl. Claude Servais Mathias Pouillet: Mémoire sur la chaleur solaire, sur les pouvoirs ra-
yonnants et absorbants de I'air atmosphérique, sur la température de I’espace, Paris 1838.

52 Vgl. etwa Wilhelm Kuttler: Klimatologie, 2., akt. und erg. Aufl., Paderborn 2013.

53 Vgl Wallace S. Broecker: Climatic Change: Are We on the Brink of a Pronounced Global
Warming?, in: Science 189 (1975), 460-463.

54 Vgl. Robert E. Dickinson, Ralph J. Cicerone: Future Global Warming from Atmospheric
Trace Gases, in: Nature 319 (1986), 109-115.

55 Vgl Jérome Cholet: Die schleichende Katastrophe, in: Das Parlament 32-33 (2010).

56 Dazu etwa Dieter Klaus: Treibhaus »Erde«. Die Expansion der Diirregebiete durch natiir-
liche und anthropogene Klimadnderungen, in: Peter E. Stiiben, Valentin Thurn (Hrsg.):
WiistenErde. Der Kampf gegen Durst, Diirre und Desertifikation, Gieflen 1991, 146-158,
hier: 149.



445

Schrott (geb. 1964) hervor. In Thnen ist die Wissensgeschichte der Hitze auf dem
heute aktuellsten Stand: Die geoklimatologischen Erkenntnisse der letzten Jahr-
hunderte sind Voraussetzung fiir Schrotts Wiistenschreiben, der jiingst explizit an
Alexander von Humboldt anschlief3t” und sich zugleich an einer Schnittstelle zwi-
schen wissenschaftlicher Erkundung oder Expedition und literarischer Darstellung
bewegt. Ein wesentlicher Unterschied zu fritheren Zugéngen kann darin gesehen
werden, dass sich Schrotts Texte von den kulturhegemonialen Annahmen okziden-
taler Pragung zu befreien suchen.

Die Wiiste spielt vielfach eine Rolle in den Texten Schrotts.*® In ihnen ist neben
der Diirre beziehungsweise Trockenheit (Ariditat) gerade auch die Hitze von Bedeu-
tung, sie steht sowohl mit Thematiken des Klimawandels als auch mit dem Problem
der Desertifikation in Beziehung. Lediglich angedeutet seien diese Zusammenhénge
hier anhand zweier Fallbeispiele, die an anderer Stelle ausfithrlicher behandelt wer-
den.

Schrotts erstmals 2000 erschienene Novelle Die Wiiste Lop Nor* verbindet poe-
tische mit reportagedhnlichen Ziigen sowie auch 6kologischen Inhalten. In ihrem
Zentrum steht die titelgebende Wiiste im Nordwesten Chinas, die dem Ethnologen
Karl Jettmar zufolge zu den »extrem trockenen Gebieten« der Erde z&hlt.* Der Text
présentiert die fiir ihn konstitutiven Grundelemente der Wiiste und des Sandes als
Diagnoseflachen des Klimawandels, der fortschreitenden Desertifikation wie dkolo-
gischen Degradation und inszeniert diese zugleich als strukturelle Rdume der Text-
zerstreuung und relationalen Fragmentierung. Dadurch entwickelt er eine »Oko-
logie und Poetologie der Versandung, die eine 6kologisch-klimatologische sowie
eine relationale und poetologische Dimension einschlief3t.*!

Schrotts 2007 erschienene Reiseschilderung Die fiinfte Welt®* geht auf eine vom
ZDF begleitete Forschungsexpedition in das Saharagebiet im Landerdreieck von
Tschad, Sudan und Libyen zuriick. Das Buch verfiigt neben dem Text {iber einen
umfangreichen Bildteil und ist daher ebenso gut als eine Text-Bild-Dokumentation,

57 Vgl. dazu Raoul Schrott: Erste Erde. Epos, Miinchen 2016.

58 Zur Wiistenthematik in Schrotts Gesamtwerk liegen einzelne Ansitze vor, vgl. zur Wiiste
und Identititssuche unter anderem bei Schrott etwa Christian Winterhalter: Désert et
quéte identitaire. Déconstructions et reconstructions d’une image poétique dans la litté-
rature contemporaine (Ransmayr, Dib, Schrott), in: Fridrun Rinner (Hrsg.): Identité en
métamorphose dans I’écriture contemporaine, Aix-en-Provence 2006, 87-95; zur Wiiste
in Schrotts Gedichten vgl. Wendy Skinner: Zwischen »parenthesen des sandes«. Die Wiiste
als literarischer Ort in den Gedichten Raoul Schrotts, in: Text + Kritik 176: Raoul Schrott
(2007), 17-26.

59 Raoul Schrott: Die Wiiste Lop Nor. Novelle [2000], 2. Aufl., Frankfurt a. M. 2007.

60 Karl Jettmar: Die Bedeutung politischer Zentren fiir die Entstehung der Reiternomaden
Zentralasiens, in: Museum fiir Volkerkunde Leipzig (Hrsg.): Die Nomaden in Geschichte
und Gegenwart. Beitrage zu einem internationalen Nomadismus-Symposium am 11. und
12. Dezember 1975 im Museum fiir Volkerkunde Leipzig, Berlin 1981, 49-70, hier: 61.

61 Vgl. dazu ausfiihrlicher Achim Kiipper: Okologie und Poetologie der Versandung: Raoul
Schrotts Novelle Die Wiiste Lop Nor als literarische Wiistenfiguration der Gegenwart, in:
Gabriele Diirbeck, Ralf Zschachlitz (Hrsg.): Okologie und Umweltwandel in der deutsch-
sprachigen Gegenwartsliteratur, Frankfurt a. M. u.a. 2017 [im Druck].

62 Raoul Schrott: Die Fiinfte Welt. Ein Logbuch. Fotos von Hans Jakobi, Innsbruck, Wien
2007.



446

als ein Expeditionsbericht wie als ein poetisiertes literarisches Logbuch zu verstehen,
wie der Untertitel angibt. Die Wiiste erscheint hier insgesamt als ein Zeichengelande
zwischen Klimadiagnostik, Antianthropozentrismus und Autoreferenzialitit, in
dem sich unterschiedliche Bild- und Zeitordnungen des Klimawandels und der De-
sertifikation verdichten.®® In der »konturlosen Weite« der Wiiste verlieren zugleich
»auch das Fremde und das Eigene ihren Ort« und heben sich auf.%

Ausblickend steht zu vermuten, dass 6koklimatische Hitzeszenarien, wie sie in
den Wiistentexten Schrotts gestaltet sind, wohl auch in Zukunft prignante Formen
literarischer und kiinstlerischer Darstellung hervorbringen, ebenso wie sich die li-
teratur- und kulturwissenschaftliche Forschung seit einigen Jahren vermehrt der
Themen Okologie, Umwelt- und Klimawandel angenommen und sie zu Forschungs-
richtungen wie Kulturokologie oder Ecocriticism ausgebildet hat.®® Aufgrund der
zunehmenden gesellschaftlichen Relevanz beziehungsweise Brisanz von Fragen wie
der globalen Erwdrmung sowie ihrer wachsenden Rolle im politischen Diskurs und
offentlichen Bewusstsein stellt das Hitzethema einen zukunftstrichtigen Bereich
kreativer wie wissenschaftlicher Auseinandersetzung dar.

Achim Kiipper (Luxemburg)

63 Vgl. dazu ausfiihrlicher Achim Kiipper: Die Wiistenzone zwischen Klimadiagnostik, Anti-
Anthropozentrismus und Autoreferenzialitit. Bild- und Zeitordnungen der Wiiste in Raoul
Schrotts Die fiinfte Welt, in: Gabriele Diirbeck, Christine Kanz, Ralf Zschachlitz (Hrsg.):
Okologischer Wandel in der deutschen Literatur, Frankfurt a. M. u. a. 2017 [im Druck].

64  Schrott, Die Fiinfte Welt (Anm. 71), 67, 42.

65 Vgl. zuletzt etwa Gabriele Diirbeck, Urte Stobbe (Hrsg.): Ecocriticism. Eine Einfithrung,
Koln u. a. 2015; dazu Achim Kipper: Ecocriticism: Ein Forschungsbericht, in: Germanis-
tische Mitteilungen 42/1 (2016), 73-83.



Personenregister

A

Abbe, Cleveland 43

Abbt, Thomas 135

Ahlwardt, Peter 137, 139

Airy, George 166

Alhazen (Ibn al-Haytham) 189

Amundsen, Roald Engelbregt Gravning
305

Anaxagoras 202

Anaximander 433

Andersch, Alfred 304-306, 314-318

Arago, Dominique 226

Archimedes 205, 207, 434

Aretino, Pietro 170, 185-193, 196f.

Aristarchis, Gregory 205

Aristarchos von Samos 434

Aristoteles 178, 189, 193, 198, 200, 202, 207,

234, 281f., 331-339, 343, 346, 367, 402,
410, 414, 4221, 427, 433-435, 440, 443

Arnim, Achim von 303

August, Herzog von
Sachsen-Weimar-Eisenach 322

Augustinus von Hippo 360

Augustus (Gaius Octavius) 341f.

Auster, Paul 286

Averroés 202

B

Bacon, Francis 333, 413

Ballard, James Graham 110, 113-119
Balzac, Honoré de 61

Barbaro, Daniele 195

Baudelaire, Charles 17, 23, 285-288
Bell, Quentin 247

Bell, Vanessa 248, 252

Benjamin, Walter 35

Bentley, Wilson 309

Bergerac, Cyrano de 335

Berzelius, Jons Jakob 386
Binswanger, Ludwig 97

Birkeland, Kristian 222, 230
Bismarck, Otto von 295f.

Bjerknes, Vilhelm 43-45, 48, 230

Blumenberg, Hans 57, 73f., 77, 79, 180-183,

204, 223,229
Bodin, Jean 342-349, 351f.

Bodmer, Johann Jakob 135f., 180, 395

Bohme, Gernot 5-8, 97f., 168, 330, 335

Bohme, Hartmut 330, 335

Bohme, Jacob 154-165

Bosco, Henri 286

Botticelli, Sandro 417

Boyle, Robert 367f.

Boyle, Tom Coraghessan 112

Bragg, William Henry 313

Brahe, Tycho 189f.

Brandes, Heinrich Wilhelm 147

Brentano, Clemens 101

Broch, Hermann 92

Brockes, Barthold Heinrich (Hinrich) 23,
120-122, 127f., 130, 134, 137, 168f., 172,
174, 231, 353, 395f., 398-407

Broecker, Wallace Smith 444

Bronté, Charlotte 286, 288

Bronté, Emily 23

Biichner, Georg 369f.

Buffon, Georges-Louis Leclerc, Comte de
111, 426

Burke, Edmund 135

Burton, Robert 370

Byron, George, Lord 354, 373

C

Cage, John 107f.

Canova, Antonio 362

Carpaccio, Vittore 186f.

Carson, Rachel 115

Cartier-Bresson, Henri 87

Carus, Carl Gustav 168, 174f., 276

Celsius, Anders 226

Chairemon von Alexandria 178

Chakrabarty, Dipesh 110, 112, 118

Chamisso, Adelbert von 153

Chateaubriand, Frangois Vicomte de 288,
361,373

Cicerone, Ralph 444

Clausewitz, Carl Philipp Gottlieb von 54-63,

66f.
Conrad, Joseph 265f.
Correggio, Antonio da 170
Creeley, Robert 107
Crutzen, Paul 392



448

D

d’Alembert, Jean-Baptiste le Rond 426

Darwin, Charles 248, 373, 375, 378

Dath, Dietmar 80, 82

da Vinci, Leonardo 194f.

Deluc, Jean-André 167

Dennis, John 404

Derham, William 137

Derrida, Jacques 393

Descartes, René 145, 150, 166, 235-241, 282,
306, 337f., 434

Dickens, Charles 286, 288

Dickinson, Robert 444

Diderot, Denis 426

Dobrowolski, Antoni Bolestaw 313f.

Doyle, Arthur 286, 288

Drieberg, Friedrich Johann von 364-366

Droste-Hiilshoff, Annette von 101, 109, 286,
288, 364f., 368, 370f., 373f., 376-378

Diirer, Albrecht 171, 375, 377

E

Eddington, Sir Arthur Stanley 249

Ehrlich, Roman 83, 92-95

Eichendorft, Joseph von 270-275, 277-279,
286, 288

Einstein, Albert 338

Eisler, Hanns 50

Espy, James Pollard 298

Eudoxos von Knidos 47

Euklid von Alexandria 55f., 58

Euler, Leonhard 207

Exner, Felix Maria 43, 144, 149f., 153

E
Fabricius, Johann 137

Fahrenheit, Daniel 435

Fechner, Gustav 166

Fermat, Pierre de 145

Flusser, Vilém 83, 93f.

Fontane, Theodor 286, 364, 379-394
Fontenelle, Bernard le Bovier de 182
Foucault, Michel 42,268

Fourier, Joseph 79, 443f.

Franklin, Benjamin 138, 340, 397
Friedrich, Caspar David 173, 354

G

Galilei, Galileo 161, 202-204, 435
Gassendi, Pierre 306

Gautier, Théophile 286, 288
Geertz, Clifford James 269
Gellert, Christian Fiirchtegott 366
Gerhardt, Paul 178

Geflner, Salomon 169f.

Gibbon, Edward 252

Gilbert, Ludwig Wilhelm 150, 152, 320

Gilbert, William 330

Godwin, Francis 329-338

Goethe, Johann Caspar 355

Goethe, Johann Wolfgang von 1f,, 9, 17,
23,125,101, 140-142, 144, 148, 174f., 233,
235f.,238-241, 275, 279, 288, 319-328,
355, 357-363, 380

Grosse, Carl Friedrich August 135

Guericke, Otto von 332, 337, 366, 368

H

Hackert, Jakob 354

Haller, Albrecht von 120-123, 127f., 130

Halley, Edmund 177, 179f,, 183f., 224f.

Hamilton, Sir William Douglas 360f.

Hann, Julius von 314

Hebel, Johann Peter 433, 436-440

Heidegger, Martin 97, 315

Heine, Heinrich 3, 376

Heinse, Wilhelm 170-172

Heise, Ursula 112

Hellmann, Gustav 166, 175, 307, 309

Helmbholtz, Hermann von 43

Hemingway, Ernest 286

Henry, Joseph 42

Herder, Johann Gottfried 111, 421-432,
436

Herodot von Halikarnass 442

Hesiod 409

Hevelius, Johannes 205

Heyerdahl, Thor 305

Hiorter, Olof Petrus 226

Hippokrates von Kos 411, 416f., 422f,,
427

Hobbes, Thomas 352

Hoffbauer, Johann Heinrich 368f.

Hoffmann, Ernst Theodor Amadeus 285,
288

Holderlin, Friedrich 101

Holz, Arno 100

Homer 286, 360, 414, 430

Hooke, Robert 306

Horaz (Quintus Horatius Flaccus) 341-343,
3451, 3481, 351

Howard, Luke 168, 281, 319-322, 325-328

Hugo, Victor 286-288

Humboldt, Alexander von 111,222, 224,
226-232,295-298, 359, 441-445

Hund, Friedrich 312

Husserl, Edmund 315

Hutton, James 299, 443

Huygens, Christiaan 145



J

Jandl, Ernst 107

Jean Paul (Friedrich Richter) 198, 201,
205-208, 360

Jeans, Sir James Hopwood 248f.

Jirgl, Reinhard 82

Jiinger, Ernst 177, 179, 182-184

K

Kant, Immanuel 128f., 181, 238

Keats, John 238

Keller, Gottfried 233f., 238, 240f., 243~
246

Kepler, Johannes 47, 161, 189f., 235, 306,
333, 336, 435

Kircher, Athanasius 148, 150

Klopstock, Friedrich Gottlieb 100, 121,
133-138, 140-142, 340, 352

Kluge, Alexander 41, 48-53

Koch, Robert 383, 390

Kopernikus, Nikolaus 47, 207, 333f., 336,
435

Kotzebue, August von 360

Kristeva, Julia 218-220

Kuhlmann, Quirinus 159

L

Lalande, Jérome 180

Lamarck, Jean Baptiste de 320

Langren, Michael van 205

Laplace, Pierre-Simon 58f.

Latimer, Wendell 312

Latour, Bruno 2, 365

Leibniz, Gottfried Wilhelm 183, 207, 238,
376

Lem, Stanistaw 68, 78-81

Lenau, Nikolaus 370, 373

Le Roy Ladurie, Emmanuel 13

Lessing, Gotthold Ephraim 135, 233

Lévi-Strauss, Claude 258, 260-269

Lewis, Gilbert 312

Lichtenberg, Georg Christoph 139, 180

Lipps, Theodor 97

Longinos 136, 404

Lorrain, Claude 173, 356

Loti, Pierre 288

Ludwig, Otto 292

Luhmann, Niklas 83, 94

Lukian von Samosata 336

Lukrez 410, 413

Lyotard, Frangois 24

M
Mach, Ernst 411
Malherbe, Francois de 341f., 344f., 347-352

449

Malinowski, Bronistaw 259

Mallarmé, Stéphane 288

Martens, Friderich 307-309

Marx, Karl 293f.

Maunder, Edward 224

Maupassant, Guy de 281, 286-291

May, Karl 153

Mayrocker, Friederike 97, 101-103, 106-
108

McEwan, Ian 112

McLuhan, Marshall 83, 89

Merleau—Ponty, Maurice 97, 315

Michelangelo, (Michelangelo Buonarroti)
170, 196

Mill, John Stuart 296

Milton, John 178f., 430

Minard, Joseph 54f., 64-66

Montesquieu, Charles Secondat Baron de
424f., 436

Morgenstern, Christian 198, 200f., 208

Morike, Eduard Friedrich 288

Moritz, Karl Philipp 360f., 363

Moser, Ludwig 231

Motte Fouqué, Friedrich de la 143, 145-147,
151

Munch, Edvard 354

Murnau, Friedrich Wilhelm 90

Musil, Robert 408-419

Mylius, Christlob 135, 397

N

Nakaya, Ukichiro 309-311

Nansen, Fridtjof 305

Napoleon Bonaparte 54-56, 60, 62-64
Newton, Isaac 166, 233-239, 275, 338
Nietzsche, Friedrich 144, 197

Novalis (Friedrich von Hardenberg) 288

(o]

Oken, Lorenz 378

Olson, Charles 107

Ossian (James Macpherson) 430
Ovid 68

P

Paracelsus 159-161, 163

Pascal, Blaise 332, 337

Pater, Walter 254

Paxton, Sir Joseph 29

Pernter, Josef Maria 144, 149f., 153

Petrarca, Francesco 360

Philippos von Opus 410

Pindar 342-345, 348f.

Platon 198, 202, 207, 264, 331-333, 337,
410



450

Plinius der Altere 355

Plinius der Jiingere 355
Plotin 255

Postman, Neil 83, 87f.
Pouillet, Claude 444

Proust, Marcel 255, 262
Ptolemaus, Claudius 189, 434
Pullman, Philip 114

R

Raabe, Wilhelm 23, 292

Raffael (Raffaello Sanzio da Urbino)
196

Ranke, Otto Friedrich 183

Rauschenberg, Robert 107

Regiomontanus (Johannes Miiller)
205

Reinzer, Franz 401

Rembrandt (Rembrandt Harmenszoon
van Rijn) 276

Renard, Jules 184

Reye, Theodor 298

Richardson, Lewis Fry 44-46

Riiser-Larsen, Hjalmar 305

Rinne, Friedrich 312f.

Ritter, Johann Wilhelm 275

Robinson, Kim Stanley 112

Rodebush, Worth 312

Rodenbach, Georges 286, 288

Ronsard, Pierre de 343-345

Rousseau, Jean-Jacques 284f.

Runge, Philipp Otto 173

Russell, Bertrand 249

S

Sackville-West, Victoria Mary 247
Salzmann, Christian Gotthilf 133
Sandel, Cora 210-221

Schitzing, Frank 112

Scheerbart, Paul 29-36, 39f.

Schiller, Friedrich 127-130, 278
Schlegel, August Wilhelm 170, 172
Schlegel, Friedrich von 171

Schliiter, Christoph Bernhard 373-375
Schmidt, Arno 208f.

Schmitt, Carl 352

Schmitz, Hermann 5f,, 85, 97-101
Schméger, Ferdinand von 295f.
Schoénbein, Christian Friedrich 379, 386
Schopenhauer, Arthur 238

Schroeter, Johann Hieronymus 206f., 209

Schron, Ludwig 324f.
Schrott, Raoul 433, 444-446
Schumann, Robert 272
Scoresby, William 308f.

Seneca, Lucius Annaeus 411

Seume, Johann Gottfried 143, 153, 353,
355f., 359-363

Shaftesbury, Anthony Ashley-Cooper,
Earl of 135

Shakespeare, William 72, 251

Sloterdijk, Peter 92

Snell, Willebrord van Roijen 145

Sokrates 333

Spinoza, Baruch de 142

Stendhal (Marie-Henri Beyle) 54f., 60-64

Stephen, Adrian 248

Stephen, Julian Thoby 248

Stephen, Sir Leslie 248

Stevin, Simon 190

Stifter, Adalbert 15, 23, 286

Stoker, Bram 288

Storm, Theodor 153, 286, 288, 292-294,
297, 300-303

Stromer, Frederik Carl 231

Sulzer, Johann Georg 167-170

Siiring, Reinhard 314

T

Taine, Hippolyte 417

Taut, Bruno 33

Tertullianus, Quintus Septimius Florens
182

Theokrit 355, 360

Theophrastos von Eresos 410, 434

Thompson, William 43

Thomson, Sir Joseph John 249

Thukydides 54f.

Tieck, Ludwig 166, 168, 170-176, 278f.,
288

Tizian (Tiziano Vecellio) 170, 185-189,
191f£, 195-197

Tolstoi, Lew 61

Torricelli, Evangelista 332, 337, 365

Trojanow, Ilija 112

Turner, William 354

Turrell, James 176

Twain, Mark 177, 183

Tyndall, John 248

\'

Varus, Publius Quinctilius 54

Vasari, Giorgio 195f.

Vergil 200, 360, 362, 395f.

Verlaine, Paul 286, 288

Vernes, Jules 78

Vischer, Friedrich Theodor 293, 302
Voltaire (Frangois-Marie Arouet) 140



w

Wagner, Richard 267

Warburg, Aby 410, 417

Wells, Herbert George 249

Wezel, Johann Carl 140

Wieland, Christoph Martin 180

Wolft, Christian 133, 137, 207, 396, 402, 406

Personenregister

Woolf, Virginia 247-250, 252-257
Wray, John (John Henderson) 112

zZ
Zerefos, Christos 354
Zola, Emile 286, 288

451



	Inhalt
	Phänomene der Atmosphäre. Zur Einleitung
	I Wissensformen
	1 Architektur: Paul Scheerbarts künstlicheAtmosphären
	2 Simulation und Vorhersage: Zur Adaptionepistemischer Verfahren der Meteorologie inAlexander Kluges Vierzehn Arten, den Regen zubeschreiben
	3 Krieg und Militär: Kriegsatmosphären. StendhalsLa Chartreuse de Parme im Kontext von Clausewitz’Kriegstheorie und Minards thematischerKarthographie
	4 Magie und Technik: Die Produktion undManipulation der Atmosphäre bei Stanisław Lem
	5 Medien: Toxische Atmosphären in Roman EhrlichsDas kalte Jahr
	6 Phänomenologie: »Nachts war Regen«. FriederikeMayröckers Hermetisierung des Atmosphärischen
	7 Politik: Die neuen Ufer der Themse – J. G. BallardsThe Drowned World als Climate Fiction
	8 Theologie: Heilloser Himmel? Albrecht von HallersUnvollkommnes Gedicht über die Ewigkeit (ca. 1736)
	II Phänomene
	A Licht 9 Blitze: Klopstocks Ode Die Frühlingsfeyer
	10 Fata Morgana: Phantasmen der Wissenschaft beiFriedrich de la Motte Fouqué
	11 Firmament: Autorisierungsmuster undWahrnehmungsdirektiven in Jacob BöhmesMorgen-Roͤte im Aufgangk
	12 Himmelsfarben: Tiecks bunte Himmel im Kontextnaturwissenschaftlicher, ästhetischer undmetaphysischer Diskurse
	13 Kometen: Einmal ist keinmal – Ernst JüngersKometenlogik
	14 Leuchtende Luft: Mimesis des Atmosphärischenbei Aretino und Tizian
	15 Mond: Neumond, Vollmond, Mondphasen –Selenographie als politische Reflexion bei Jean Paul(und zuvor)
	16 Nacht: Überlegungen zu Cora SandelsAlberte-Trilogie
	17 Nordlicht: Tellurische Deutung und ästhetischeDarstellung bei Alexander von Humboldt
	18 Regenbogen: Zur Poetisierung undÖkonomisierung eines Streits um Wissenbei Gottfried Keller
	19 Sonnenfinsternis: Virginia Woolf und dieSonnenfinsternis von 1927
	20 Sonnenuntergang: Der Anfang des Romans unddas Verschwinden des Menschen bei ClaudeLévi-Strauss
	21 Zwielicht: Joseph von EichendorffsGedicht im Widerschein ästhetischer undnaturwissenschaftlicher Diskurse um 1800
	B Wasser 22 Nebel: Ästhetik des Unbestimmten im WerkGuy de Maupassants
	23 Regen: Wetterzauberei, Meteorologie undÖkonomie in Theodor Storms Märchen von derRegentrude
	24 Schnee: Eine ästhetische Expedition –Alfred Anderschs Reise an die Packeisgrenze
	25 Wolken: Zur Funktion und Geschichtediagrammatischer Darstellung in einermeteorologischen Skizze Goethes
	C Luft 26 Äther: Kosmische Atmosphäre – Francis GodwinsThe Man in the Moone or a Discourse of a Voyagethither (1638)
	27 Donner: Nachhallzeit – (post-)souveräneTemporalität bei Malherbe
	28 Dunst: Seume und seine Zeitgenossen imvulkanischen Qualm, Rauch und Ruß
	29 Luftdruck: »Ein großer Seufzer die Natur« –Die Poetik des Atmosphärischen bei Annettevon Droste-Hülshoff
	30 Ozon: Das Ozon als Pharmakon inFontanes literarischen, epistolarischen undautobiographischen Werken
	31 Sturm: Barthold Heinrich Brockes’ Gedicht»Die auf ein starckes Ungewitter erfolgte Stille«
	32 Wind: Turbulenzen der Zeit – Klimatographie inRobert Musils Der Mann ohne Eigenschaften
	D Temperatur 33 Gemäßigte Temperatur: J. G. Herders Klimatologieder Mitte
	34 Hitze: Johann Peter Hebels Kalendergeschichten imKontext der Wissens- und Literaturgeschichte einesatmosphärischen Phänomens von der Antike biszur Gegenwart
	Personenregister



