Anna Daniel
Die Grenzen des Religionsbegriffs

Religionswissenschaft | Band 6

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:08



Anna Daniel (Dr. phil.) ist wissenschaftliche Mitarbeiterin am Lehrgebiet Allge-
meine Soziologie und soziologische Theorie an der FernUniversitit in Hagen.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:08



ANNA DANIEL

Die Grenzen des Religionsbegriffs
Eine postkoloniale Konfrontation

des religionssoziologischen Diskurses

[transcript]

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:08



Gedruckt mit freundlicher Unterstiitzung der FernUniversitit in Hagen.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deut-
schen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet

uiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.
© 2016 transcript Verlag, Bielefeld

Die Verwertung der Texte und Bilder ist ohne Zustimmung des Verlages ur-
heberrechtswidrig und strafbar. Das gilt auch fiir Vervielfiltigungen, Uberset-
zungen, Mikroverfilmungen und fiir die Verarbeitung mit elektronischen Sys-
temen.

Umschlagkonzept: Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Printed in Germany

Print-ISBN 978-3-8376-3581-2

PDF-ISBN 978-3-8394-3581-6

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: hitp://www.transcript-verlag.de

Bitte fordern Sie unser Gesamtverzeichnis und andere Broschiiren an unter:
info@transcript-verlag.de

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:08



Inhalt

Vorwort |7
Einleitung | 9

1. Das analytische Potential der Postcolonial Studies | 19

1.1 Theoretische Ankniipfungspunkte | 21
1.1.1 Jacques Derrida — Dekonstruktion | 21
1.1.2 Michel Foucault — Diskurstheorie und Diskursanalyse | 24
1.1.3 Antonio Gramsci — Hegemonie und Subalternitét | 28
1.1.4 Chantal Mouffe und Ernesto Laclau — Praxis der Artikulation |29
1.1.5 Jacques Lacan — Subjekt und Zeitlichkeit | 32
1.1.6 Frantz Fanon — verkorperlichtes Wissen | 34

1.2 Das Potential der Dekonstruktion | 36

1.3 Die Frage der Représentation — wer spricht fiir wen? |37

1.4 Europa provinzialisieren — Dekonstruktion
hegemonialer Erzihlstrategien | 44

1.5 Kultur, kulturelle Differenz und kulturelle Hybriditét |47

1.6 Postkoloniale Konfrontation des religionssoziologischen Diskurses | 55

2. Der religionssoziologische Diskurs | 61
2.1 Friihe Religionssoziologie — Religion als sozialer Tatbestand,
als Vergemeinschaftungsform und die Protestantismus-These | 64
2.2 Die Nachkriegsjahre — Strukturfunktionalismus und Kirchensoziologie | 75
2.3 Der Wandel der Religionssoziologie Ende der 1960er Jahre hin
zu einer Religion des Individuums | 80
2.4 Die kommunikationstheoretische Wende
des religionssoziologischen Diskurses | 87
2.5 Die kritisch-reflexiven Stimmen des religionssoziologischen Diskurses | 94
2.6 Globalisierung und der neue Hype um Religion | 101

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



3. Hegemoniale Definitionen des religionssoziologischen
Diskurses | 113
3.1 Die Universalie Religion | 114
3.2 Religion als Wertsphire, funktionales Teilsystem oder
besondere Erfahrung | 117
3.2.1 Substanzieller Religionsbegriff | 118
3.2.2 Funktionaler bzw. funktional-substanzieller Religionsbegriff | 121
3.3 Institutionelle Religion | 127
3.4 Individuelle Religion | 131
3.5 Fluide Religion und Neue Religiose Bewegungen | 133

4. Postkoloniale Entgegnungen — die Problematik
universeller Definitionsversuche | 137
4.1 Das Aufkommen eines universellen Religionsbegriffs | 140
4.1.1 Die christlich-eurozentrische Dimension der Religionsbegriffe | 152
4.2 Das Konzept der Weltreligionen als Konzept kultureller Andersheit | 167

5. Hegemoniale Narrative des religionssoziologischen Diskurses | 179
5.1 Die diskursive Verkniipfung der Begriffe Moderne und Religion | 180
5.1.1 Gesellschaftliche Differenzierung | 196
5.1.2 Sékularisierung | 207
5.1.3 Individualisierung und Pluralisierung von Religion | 222

6. Postkoloniale Entgegnungen - die folgenreiche Verkniipfung
der Begriffe Moderne und Religion | 231
6.1 Die Hybriditit der Praxis | 245
6.2 Welche Religion gilt als modern? | 257

7. Erkenntnisgewinn fiir eine neue Soziologie der Religion | 271
7.1 Grenzen destabilisieren | 272
7.1.1 Sachliche, soziale und theoretische Grenzziechungen | 273
7.1.2 Disziplinire, methodologische und narrative Grenzziehungen | 279
7.1.3 Zeitliche und riumliche Grenzzichungen | 283
7.1.4 Kulturelle und normative Grenzziehungen | 288
7.2 Entwurf einer neuen Soziologie der Religion | 294

Literatur | 305

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



Vorwort

Bei dem vorliegenden Buch handelt es sich um meine Dissertationsschrift, welche
im Frithjahr 2015 von der FernUniversitit in Hagen angenommen wurde und die
ich fiir die Publikation in Teilen {iberarbeitet habe. Die Idee, den religionssoziologi-
schen Diskurs mit den Arbeiten der Postcolonial Studies zu konfrontieren, ist im
Rahmen des Projekts Thematisierungsformen des Religiosen in den wichtigsten so-
ziologischen Modernitdtsnarrativen der Gegenwart entstanden, welches unter der
Leitung von Prof. Dr. Hanns Wienold und Prof. Dr. Frank Hillebrandt am Exzel-
lenzcluster Religion und Politik in den Kulturen der Vormoderne und Moderne der
Westfilischen Wilhelms-Universitit Miinster angesiedelt war. Die im Rahmen des
Projekts diskutierten Inhalte und Ergebnisse haben meine eigene Untersuchung we-
sentlich geprégt und bereichert und sind somit auch in den vorliegenden Text einge-
flossen. Aus diesem Grund mochte ich an erster Stelle Prof. Dr. Hanns Wienold,
Prof. Dr. Frank Hillebrandt und Dr. Franka Schéfer fiir die konstruktiven und anre-
genden Diskussionen sowie fiir die kollegiale Projektarbeit danken, die auBerdem
durch Marie Frithauf bereichert wurde. Als Betreuer der Arbeit haben mir Frank
Hillebrandt und Hanns Wienold bei der Themensuche und der Konzeption nicht nur
einen groBen Freiraum gewdhrt, sie standen mir in den letzten Jahren zudem stets
mit hilfreichen Hinweisen und Lektiireempfehlungen zur Seite. Fiir das entgegen-
gebrachte Vertrauen und die konstruktiven Anregungen gilt ihnen mein herzlicher
Dank!

Maria Schumacher, Alexander Yendell, Can Yiiksel und den Mitgliedern der
Graduate School of Sociology danke ich sowohl fiir inhaltliche Impulse als auch fiir
die gute Zusammenarbeit am Institut fiir Soziologie in Miinster.

Frank Hillebrandt und meinen Kolleginnen und Kollegen in Hagen — Sascha
Bark, Michaela Bastkowski, Jasper Boing, Janine Cataluna Rosado, Andrea Hamp,
Sarah Rempe und insbesondere Franka Schifer — mochte ich aulerdem fiir die hilf-
reichen Gespriche, die Unterstiitzung und Geduld wéhrend der intensiven
Schreibphase danken.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



8 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Fiir die inhaltliche Durchsicht der Arbeit, die wertvollen Anmerkungen und die Hil-
fe bei der Formatierung bedanke ich mich bei Philipp Offermann. Besonders Co-
rinna Daniel und Carolin Weber mochte ich dafiir danken, dass sie die Arbeit so
engagiert, flexibel und verlésslich Korrektur gelesen haben. Auch Mei, Elisa, Jo-
hanna und Mischa bin ich fiir die Korrektur einzelner Kapitel sehr dankbar. Der
Forschungsforderung der FernUniversitdt in Hagen danke ich zudem fiir die Ge-
wihrung des Druckkostenzuschusses fiir die Publikation.

Ein besonderer Dank gebiihrt aber natiirlich Mischa, Felicia, Simon, Philip, Jo-
hannes, Wiebke, Floriane, Corinna, Hartmut, Kéngle, Paula, Elisa, Marie, Carolin,
Mei und Bjorn, ohne deren Unterstiitzung und Ermutigungen dieses Buch in dieser
Form sicher nicht zustande gekommen wire.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



Einleitung

Religion ist gegenwirtig ein fester Bestandteil der 6ffentlichen Auseinanderset-
zung: Nicht nur die vielen Kriege und Konflikte weltweit, in denen Religion eine
Rolle spielt oder als Legitimationsgrund herangezogen wird, und welche Millionen
von Menschen zur Flucht zwingen, sind hier zu nennen, ebenso erhalten die im
Namen einer Religion veriibten Terrorakte ein breites Interesse in der Offentlich-
keit. Dariiber hinaus haben Ressentiments gegen bestimmte religiose Gruppen, die
sich nicht selten in Anschldgen auf Moscheen, Synagogen, Kirchen oder Tempel
manifestieren, dem Thema Religion eine neue Aufmerksamkeit verlichen. Auch die
Frage, ,inwiefern der Islam zu Deutschland‘ gehore, wurde 6ffentlich nicht nur in
unterschiedlichen Zusammenhéngen diskutiert, sondern sie wird in den letzten Jah-
ren zudem zum Schiiren einer fremdenfeindlichen Stimmung zum Einsatz gebracht,
was durch die sogenannte Fliichtlingskrise eine neue Dynamik erhielt und zu einem
erschreckenden Anstieg rechtsradikaler Gewalt gefiihrt hat. Religion wird derzeit in
verschiedensten Zusammenhéngen Aufmerksamkeit zuteil.'

Religion ist allerdings nicht nur zu einem vielbeachteten Thema in der 6ffentli-
chen Wahrnehmung geworden. In den Sozialwissenschaften ist das Thema Religion
ebenfalls seit geraumer Zeit zu einem wichtigen Untersuchungsgegenstand avan-
ciert. Wurde dem Thema Religion durch den hegemonialen Stellenwert der Sékula-
risierungsthese, die von einem zunechmenden Bedeutungsverlust der Religion in der
modernen Gesellschaft ausgeht, in der Soziologie lange Zeit ein marginaler Status
zugesprochen, dnderte sich dies spétestens um die Jahrtausendwende. Sowohl auf
globaler Ebene, aber auch in Europa bzw. Deutschland wurde als Folge die Leben-
digkeit und Vielfiltigkeit des Religiosen neu entdeckt, was in Buchtiteln wie Die
Wiederkehr der Gotter (Graf 2007) oder Die Riickkehr der Religionen (Riesebrodt
2005) seinen Ausdruck findet. So erfahrt Religion nicht mehr nur in der Teildiszip-

1 Nicht zu vergessen ist hierbei natiirlich das mediale Interesse an den Auftritten, Reisen
und Statements des Papstes sowie des Dalai Lamas. Zudem finden religiose Grofveran-
staltungen und Feiertage meist ein breites Echo in der Medienlandschaft.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



10 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

lin der Religionssoziologie, sondern auch in der Soziologie im Allgemeinen ver-
stirkt Aufmerksamkeit.

Im Zentrum der Auseinandersetzung steht hierbei die Frage, wie die spezifisch
moderne religiose Sozialform aussieht, bzw. welcher Stellenwert Religion in der
modernen Gesellschaft zukommt. Neben einschldgigen religionssoziologischen Ar-
beiten wie etwa Martin Riesebrodts Die Riickkehr der Religionen (2001), Volkhard
Krechs Gétterdimmerung — auf der Suche nach Religion (2003) oder Hubert Knob-
lauchs Populdire Religion — auf dem Weg in eine spirituelle Gesellschaft (2009) be-
fassen sich auch Ulrich Beck (2008) und Jiirgen Habermas (2001a, 2012), in deren
Zeitdiagnosen Religion bisher keine grofle Rolle gespielt hat, mit einer Neuveror-
tung von Religion in der Gegenwartsgesellschaft.

Religion gerit im aktuellen religionssoziologischen Diskurs dabei jedoch meist
auf eine sehr spezifische Weise in den Blick. Nach wie vor prigen hier die Para-
digmen der gesellschaftlichen Differenzierung, der Sékularisierung, der Individuali-
sierung sowie der Pluralisierung wie Religion thematisiert wird. Besonders im Fo-
kus qualitativer Analysen stehen individualisierte religiose Sozialformen, welche
bereits Thomas Luckmann in seinem 1967 erschienenen Werk gegeniiber der Séku-
larisierungsthese in Stellung gebracht hatte: Selbst wenn sich die Kirchen leeren —
so Luckmanns zentrale These — spiele die Religion im Privatleben der Menschen
nach wie vor eine grole Rolle. Zwar war Luckmann mit dieser These seiner Zeit si-
cher voraus, heute gehort die Annahme, dass das Religiose fiir den Einzelnen nach
wie vor von Bedeutung ist, jedoch vielfach zum religionssoziologischen Konsens
(vgl. Knoblauch 2009; Krech 2011; Beck 2008). Dabei wird davon ausgegangen,
dass weder die religiose Sozialisation, noch die Einbindung in eine spezifische reli-
giose Gemeinschaft von entscheidender Bedeutung ist, sondern es vielmehr in der
Verantwortung des Einzelnen liegt, sich ein ganz individuelles religidoses Sinnsys-
tem zusammenzusuchen. Dem Aspekt der Globalisierung versucht man hierbei
zwar Folge zu leisten. So konstatiert etwa Knoblauch, dass durch die zunehmenden
globalen Vermischungen von Wissenstraditionen dem Individuum hierbei gegen-
wirtig ein reichhaltiges Angebot an religidsen Sinnsystemen zur Verfiigung steht,
aus welchem es nicht nur wéhlen kann, sondern deren Elemente zudem nach eige-
nem Gutdiinken kombiniert werden kénnen (vgl. Knoblauch 2009).

Den vielfiltigen Zusammenhéngen, in denen Religion gegenwirtig eine Rolle
spielt und der globalen Heterogenitit religioser Praxis wird der religionssoziologi-
sche Diskurs durch den Fokus auf die individualisierte religiose Sozialform aller-
dings nur bedingt gerecht. Zwar wird im Zusammenhang mit dem wieder erstarkten
soziologischen Interesse an Religion durchaus die Frage diskutiert, inwiefern es
sich bei der sogenannten Riickkehr der Religion um eine reale Wiederkehr handelt
oder ob die anhaltende Vitalitdt religioser Praxis eventuell aufgrund theoretischer
Engfiihrungen des religionssoziologischen Diskurses keine Beachtung gefunden hat
(vgl. Stark/Finke 2000: 79; Riesebrodt 2000: 9). Insbesondere die Sékularisierungs-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



EINLEITUNG | 11

these, die in den soziologischen Moderneerzéhlungen lange Zeit eine zentrale Rolle
einnahm und durch welche von einem Bedeutungsverlust der Religion in der mo-
dernen Gesellschaft bzw. einer Privatisierung der Religion ausgegangen wurde, ist
in diesem Zusammenhang aus verschiedenen Griinden in Kritik geraten (Casanova
1994; Taylor 2009; Beck 2008). Die Art und Weise wie Religion in der Religions-
soziologie thematisiert wird, wird jedoch angesichts der wiederentdeckten Vielfalt
religiéser Sozialformen jedoch nicht grundlegend in Frage gestellt.

Dass im religionssoziologischen Diskurs Religion nur auf eine bestimmte Art und
Weise in den Blick genommen werden kann, hingt meines Erachtens mit verschie-
denen Engfithrungen des religionssoziologischen Diskurses zusammen: Zum einen
gehen die religionssoziologischen Analysen und Standortbestimmungen meist von
einem allgemeinen Religionsbegriff aus, bzw. definieren Religion in allgemeingiil-
tiger Weise. Um sich mit Religion wissenschaftlich befassen zu kénnen, scheint ei-
ne vorherige Definition des Religionsbegriffs in der Religionssoziologie unabding-
bar zu sein. Diese Ansicht vertritt bereits Emile Durkheim, der gemeinsam mit We-
ber als einer der Klassiker des religionssoziologischen Diskurses gilt. Wahrend
Weber dafiir pladierte, Religion ,wenn iiberhaupt® am Ende einer Untersuchung de-
finitorisch zu fassen, hélt Durkheim es fiir unerldsslich, den Untersuchungsgegen-
stand vorab moglichst genau zu bestimmen. Der gegenwdrtige religionssoziologi-
sche Diskurs bleibt offensichtlich der durkheimschen Herangehensweise treu. Ins-
besondere wenn solcherlei Definitionen mit dem Anspruch auf universelle Giiltig-
keit aufgestellt werden, hat dies stets eine Essenzialisierung eines spezifischen Re-
ligionsverstidndnisses zur Folge.

Joachim Matthes hat in diesem Zusammenhang schon in den 1990er Jahren an
Foucault ankniipfend problematisiert, dass bei den im religionssoziologischen Dis-
kurs aufgestellten Definitionen von Religion der Entstehungskontext des formulier-
ten Religionsbegriffs zu selten mitreflektiert werde. Diese Definitionen stellen so-
mit immer spezifische Représentationen eines durch die zeithistorischen und gesell-
schaftlichen Zusammenhénge, sowie durch die disziplindren Eigenheiten, die unter-
schiedlichen Narrative und theoretischen Préferenzen gepriagten Religionsverstand-
nisses dar. Die Religionssoziologinnen und Religionssoziologen wiren laut Matthes
gut damit beraten, sich aus diesem Grund zunichst mit den eigenen methodologi-
schen Pridmissen und Vorgehensweisen auseinanderzusetzen. Generell zeigt sich
Matthes duBerst skeptisch hinsichtlich des Bemiihens seiner Fachkolleginnen und
-kollegen, die ,,,Suche nach dem Religidsen® [...] als einen methodischen Vorgang
zu behandeln, in dem es darum geht, etwas, was es als eindeutig identifizierbar gibt,
auf zuverldssige und giiltige Weise zu ermitteln” (Matthes 1992a: 129). Einem
poststrukturalistischen Wissenschaftsverstdndnis folgend hat er sich gegen das tibli-
che Vorgehen in der Religionssoziologie — einen allgemeinen Religionsbegriff auf-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



12 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

stellen zu wollen — ausgesprochen und sich einer konsequent diskursanalytischen
Sichtweise auf Religion verschrieben.

Im religionssoziologischen Diskurs haben diese Kritikpunkte bisher jedoch nur
bedingt Beriicksichtigung gefunden. Vielmehr zeigt sich dieser Diskurs gerade im
deutschsprachigen Raum recht resistent gegeniiber den analytischen Trendwenden
der letzten Jahre. Wihrend sich in den benachbarten Religionswissenschaften post-
strukturalistische Ansétze bereits etablieren konnten (vgl. Kippenberger 1983; Kip-
penberger/von Stuckrad 2003; McCutcheon 2003) und Religion hier nicht mehr als
Phinomen sui generis verstanden wird, ist in der Religionssoziologie eine solche
Sichtweise bisher selten zu finden, und aufler der Kritik an der Sdkularisierungsthe-
se wurde das analytische Vorgehen sowie methodische und theoretische Setting des
religionssoziologischen Diskurses hinsichtlich der Herausforderung, der wiederent-
deckten globalen Vielfalt der religiésen Praxis gerecht zu werden, auch nicht dar-
iiber hinaus problematisiert.

Der anhaltende Trend unter Religionssoziologinnen und -soziologen, Religion
vorab theoretisch zu bestimmen, ist in jlingerer Vergangenheit aus diesem Grund
aus praxissoziologischer Perspektive kritisiert worden. Eine Soziologie der Praxis
hat fiir das Verhéltnis zwischen Theorie und Praxis sensibilisiert und darauf hinge-
wiesen, dass auch wissenschaftliche Aussagen als Praxis verstanden werden miis-
sen, die Logik der Praxis allerdings nicht mit der Logik der wissenschaftlichen
Theorie liber Praxis verwechselt werden darf. Wahrend eine wissenschaftliche Pra-
xis die sozialen Prozesse, die es zu analysieren gilt, von der Alltagspraxis isoliert,
also aus ihrer spezifisch 6konomischen, sozialen und insbesondere zeitlichen Ver-
haftung 16st, um sie erkldren zu konnen, ist laut Bourdieu die Logik der Praxis auf-
grund ihrer Eingebundenheit in gegenwiértige alltagspraktische Prozesse nicht in der
Lage, ihre eigene Vorgehensweise zu reflektieren. ,,Das Eigentlimliche der Praxis
ist gerade, dass sie diese Frage [nach Begriindung und Daseinsgrund der Praxis] gar
nicht zuldsst.” (Bourdieu 1987: 165) Die Praxis erfolgt vielmehr spontan und un-
mittelbar, der ihr zugrunde liegende Sinn ist den Handelnden nicht immer bewusst.
Aus diesem Grund sei die Logik der Praxis nicht theoretisch her leitbar, sondern
kann nur aus der empirischen Forschung heraus entwickelt werden. Im religionsso-
ziologischen Diskurs dagegen — so der zentrale Kritikpunkt aus praxissoziologi-
scher Perspektive — werde Religion zu hiufig einzig theoretisch hergeleitet. Anstatt
Religion aus empirischen Beobachtungen fassen zu wollen, entstehe ,,[m]it den De-
finitionen der Religion [...] eine soziologische Denksportpraxis, die sich, wie im
Anschluss an Bourdieus Kritik der scholastischen Vernunft (vgl. Bourdieu 2001)
gesagt werden kann, immer mehr scholastisch versteht und dadurch nicht nur den
Kontakt zum diskursiven Entstehungsort des Religionsbegriffs, sondern auch zu der
Praxis verliert, die sich im Alltag selbst als religi6s beschreibt* (Hillebrandt 2014b:
127). In diesem Sinne erweist er sich als problematisch, wenn die diskursive Spezi-
fitdt der aufgestellten Definitionen nicht reflektiert und sogar unbedacht verallge-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



EINLEITUNG | 13

meinert wird. Ebenso muss gefragt werden, inwiefern die Definitionen des religi-
onssoziologischen Diskurses den Blick auf die religiose Praxis verstellen. Denn es
ist zu vermuten, dass durch die dem Forschungsprozess vorangestellten Definitio-
nen von Religion der Analyseblickwinkel unnétig verengt wird, wodurch die Viel-
gestaltigkeit und historische Kontingenz der religidsen Praxis in den religionssozio-
logischen Betrachtungen nicht in den Blick geraten.

In Anbetracht der Tatsache, dass sich die Art und Weise, Religion in der modernen
Gesellschaft zu denken nicht nur als recht eindimensional, sondern offenbar zudem
als duBert beharrlich erweist und die globale Vielfaltigkeit und Fluiditdt religidser
Praxis dadurch kaum zur Kenntnis genommen wird, reicht es meines Erachtens
nicht aus, die Analyseperspektive einfach erweitern zu wollen, um die verschiede-
nen Zusammenhinge, in denen Religion eine Rolle spielt, beriicksichtigen zu kon-
nen. Wie bereits von Matthes gefordert, ist es vielmehr notwendig, sich mit den
theoretischen, disziplinéren, zeithistorischen und narrativen Vorannahmen des reli-
gionssoziologischen Diskurses zu befassen, da diese den verengten Analyseblick-
winkel offenbar mit bedingen. Um Aufschluss dariiber zu erhalten, inwiefern die im
religionssoziologischen Diskurs formulierten Definitionen von Religion durch dis-
kursive Grenzziehungen gepragt sind, sollte dieser Diskurs vielmehr zunéchst selbst
zum Untersuchungsgegenstand gemacht werden.

In der vorliegenden Arbeit nehme ich deswegen eine Dekonstruktion des religi-
onssoziologischen Diskurses vor und untersuche die verschiedenen theoretischen
und narrativen Vorannahmen, die die Thematisierungsformen des Religidsen be-
dingen. Hierfiir bedarf es nicht nur eines Forschungsansatzes, der die entsprechen-
den Analysewerkzeuge bereitstellt, sondern der sich zudem durch eine analytische
Sensibilitdt gegeniiber der Fluiditdt und Heterogenitét der religidosen Alltagspraxis
auszeichnet. Eine Forschungsrichtung, die sich sowohl durch ihre dekonstruktivisti-
schen Analysen einen Namen gemacht hat, als auch fiir die Hybriditét der kulturel-
len Praxis einsteht und somit fruchtbare Ankniipfungspunkte fiir eine reflexive
Auseinandersetzung mit der Religionssoziologie liefert, ist die der Postcolonial
Studies. Diese Forschungsrichtung hat es sich zur Aufgabe gemacht, hegemoniales
Wissen hinsichtlich seiner impliziten Eurozentrismen und postkolonialen Hierar-
chien zu hinterfragen. Wahrend poststrukturalistische Ansdtze das Andere meist le-
diglich als ,konstitutives AuBlen‘ europdischer Wissensproduktionen thematisieren,
schenken postkoloniale Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler neben den he-
gemonialen Wissenskonstruktionen gerade der postkolonial verfassten Welt beson-
dere Aufmerksamkeit. Sie fragen nicht nur, wer liber Religion in welcher Weise
und in welchen Zusammenhéngen spricht, welche analytischen Grenzen hierbei ge-
zogen werden und auf welche Représentationen Bezug genommen wird, sondern
interessieren sich ebenso dafiir, wer im Diskurs Gehor findet. In diesem Sinne eig-
nen sich die Postcolonial Studies in besonderer Weise fiir eine Auseinandersetzung

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



14 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

mit den Definitionen von Religion. Dabei reflektiert eine postkoloniale Perspektive
zudem, auf welche Weise diese Représentationen von Religion in ein spezifisches
Geschichts- und Moderneverstindnis eingelassen sind und welche religiosen Er-
scheinungsformen durch den eingenommenen Analyseblickwinkel ausgeschlossen
werden. Das postkoloniale Kulturverstindnis, welches gerade die Kontingenz und
Dynamik kultureller Praxis hervorhebt, sensibilisiert zudem fiir die Hybriditit und
Heterogenitét religioser Praxis. Postkoloniale Wissenschaftlerinnen und Wissen-
schaftler befassen sich somit nicht nur kritisch mit der Formulierung universeller
Religionsbegriffe, sie wollen auch der Heterogenitit globaler Prozesse gerecht wer-
den und riicken aus diesem Grund hiufig die performative Dimension ins Zentrum
ihrer Analyse. Mit den Postcolonial Studies ist es also nicht nur moglich, den reli-
gionssoziologischen Diskurs einer Dekonstruktion zu unterziehen und den univer-
sellen Anspruch der hier aufgestellten Definitionen zu hinterfragen. Vielmehr ist es
in Anschluss an die postkoloniale Analyseperspektive auch moglich, {iber eine Re-
vision des religionssoziologischen Diskurses nachzudenken.

In diesem Sinne wird im Rahmen dieser Arbeit Religion quasi von den Grenzen
her gedacht: Die im religionssoziologischen Diskurs aufgestellten Definitionen und
Narrative werden hierbei zundchst hinsichtlich ihrer zeitlichen, rdumlichen, sachli-
chen, kulturellen, strukturellen und normativen Grenzziehungen befragt, wobei ein
besonderer Fokus auf die hier reproduzierten Asymmetrien gelegt wird. Ausgehend
von einer Auslotung der diskursiven Moglichkeitsbedingungen des aktuellen religi-
onssoziologischen Diskurses und dessen postkolonialen Problematisierungen wird
im Weiteren zudem iiber die Neuausrichtung eines soziologischen Analyseblick-
winkels auf Religion nachgedacht. Zwar zeigen sich postkoloniale Wissenschaftle-
rinnen und Wissenschaftler genau wie Vertreterinnen und Vertreter eines poststruk-
turalistischen Wissenschaftsverstdndnisses skeptisch gegeniiber allgemeinen Defi-
nitionsversuchen, gerade ihr Beitrag zur kulturtheoretischen und verflechtungsge-
schichtlichen Perspektive erdffnet jedoch Moglichkeiten, die eine alternative Be-
trachtungsweise auf Religion in Aussicht stellen.

Wihrend eine postkoloniale Perspektive im religionswissenschaftlichen Diskurs
bereits vielfach Anklang findet (vgl. Mazusawa 2005; Van der Veer 2001,
McCutcheon 2000: 297f; Bergunder 2011; Rohrbacher 2009), ist sie in der Religi-
onssoziologie bisher nur marginal oder lediglich in negativer Weise rezipiert wor-
den. So hat etwa Volkhard Krech nur Ignoranz und Unversténdnis fiir Forschungs-
richtungen wie den Cultural Studies oder den Postcolonial Studies iibrig, wie fol-
gendes Zitat veranschaulicht:

,Diese [die Cultural Studies A.d.V.] verdanken sich in einem nicht geringen MalRe Wert-
standpunkten der sogenannten political correctness, denen zufolge jedem kulturellen Seg-
ment eine je eigene Betrachtung zukommt und entsprechend Studien nur aus den Reihen
der jeweils Betroffenen stammen diirfen, also: Postcolonial Studies dirfen nur von jenen be-
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



EINLEITUNG | 15

trieben werden, die aus ehemals kolonisierten Vélkern stammen [...] Diese Entwicklungen
miinden in den Kalauer, daR es — der Logik kultureller Segmentierung zufolge — Forschung
liber Geschichte und Gegenwart kleinwiichsiger Menschen afrikanischer Abstammung in der
Upper East Side New Yorks geben musse, diese aber — in der Logik ,authentischer’ Wissen-
schaft — nur durch Afro-Americans of restricted growth, die in dieser Wohngegend leben,

angemessen durchgefiihrt werden konnen.” (Krech 2006: 100)

Der religionssoziologische Diskurs tut sich offenbar nach wie vor schwer mit einem
solchen Wissenschaftsverstdndnis. Besonders der von Volkhard Krech karikierte
Anspruch der Postcolonial Studies, Aussagepraktiken historisch und diskursiv zu
kontextualisieren, ist fiir die Auseinandersetzung mit den analytischen Engfiihrun-
gen des religionssoziologischen Diskurses duflerst gewinnbringend. Obgleich der
Forschungsrichtung der Postcolonial Studies in den einschldgigen Monographien
der letzten Jahre haufig ein paar Zeilen oder Seiten gewidmet werden (Riesebrodt
2007; Knoblauch 2009), ist der allgemeine Tenor eher Skepsis oder sogar Polemik
gegeniiber dieser sich in den letzten Jahrzehnten zunehmend in den Kultur- und So-
zialwissenschaften etablierenden Forschungsrichtung. So fasst etwa Riesebrodt die
Intention einer postkolonialen Perspektive wie folgt zusammen: Eine postkoloniale
Perspektive problematisiere,

,dal im Zuge des Kolonialismus der Religionsbegriff miBbraucht wurde, nichtwestliche Reli-
gionen nach dem Modell christlicher Religion zu interpretieren oder gar zu organisieren, an-
statt sie gemaR ihrer kulturellen Selbstdeutung und ihrer jeweiligen kulturellen Einbettung
zu verstehen. Hinduismus, Buddhismus oder Konfuzianismus gelten ihnen als Erfindung von

Kolonialbeamten, Missionaren und Orientalisten” (Riesebrodt 2007: 31).

Postkoloniale Ansitze stellen demgegeniiber jedoch ein essenzialistisches Kultur-
verstidndnis gerade in Frage und postkolonial Forschende wie etwa Shalini Randeria
haben zudem auf die Interaktions- und Austauschbeziehungen, die die Weltverhalt-
nisse seit Jahrhunderten pragen, aufmerksam gemacht. Dem Anliegen vieler post-
kolonialer Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler, auf die Verflechtungsge-
schichte hinzuweisen, die durch die Kolonialherrschaft eine globale Dynamik er-
hielt, wird Riesebrodts generalisierende Betrachtung nicht gerecht. Denn eine sol-
che verflechtungsgeschichtliche Perspektive darf nicht lediglich als einseitiger, vom
Westen ausgehender Prozess betrachtet werden, sondern muss vielmehr als kom-
plexes Zusammenspiel unterschiedlicher Einflussfaktoren der Kolonialmichte und
der kolonisierten Gesellschaften gesehen werden. Die Postcolonial Studies setzen
sich somit fiir eine differenzierte historische Betrachtungsweise ein und wollen ins-
besondere das Zusammenspiel globaler und lokaler Kréfte in ihren Analysen be-
riicksichtigen (vgl. Conrad/Randeria 2002b; Appadurai 1996, 2001).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



16 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Aufgrund ihres sensiblen Gespiirs fiir ausschlieBende Formen der Wissensprodukti-
onen aber auch durch die verflechtungsgeschichtlichen Erweiterungen der Analyse-
perspektive erweisen sich die Arbeiten der Postcolonial Studies meines Erachtens
somit als ein ausgesprochener Gliicksfall fiir die Soziologie im Allgemeinen und
die Religionssoziologie im Besonderen: Mit einer postkolonialen Perspektive ldsst
sich nicht nur der Erklarungsgehalt und -anspruch althergebrachter Theoriemodelle
und analytischer Vorgehensweisen kritisch hinterfragen. In diesem Sinne weist eine
postkoloniale Perspektive fiir das Vorhaben, Religion von den Grenzen her zu den-
ken, ein besonderes Potential der Dekonstruktion auf. Nicht nur der Vorschlag das
Globale neu zu denken, sondern auch der Anspruch der Postcolonial Studies, der
Hybriditdt der Praxis religidser Erscheinungsformen gerecht zu werden, erdffnet
zudem eine Analyseperspektive, die in Aussicht stellt, die Vielféltigkeit und Dyna-
mik religioser Praxisformen auf addquate Weise zu beriicksichtigen. Vor dem Hin-
tergrund des zentralen Stellenwerts, den Religion im globalen Weltgeschehen nach
wie vor einnimmt, scheint eine solche Erweiterung der Analyseperspektive des reli-
gionssoziologischen Diskurses unabdingbar zu sein.

In der vorliegenden Arbeit werde ich somit den religionssoziologischen Diskurs mit
den Arbeiten der Postcolonial Studies konfrontieren. Der Fokus wird hierbei in ers-
ter Linie auf den Diskurs gelegt, wie er im deutschsprachigen Raum gefiihrt wird,
da im Gegensatz zum angloamerikanischen Raum postkoloniale Arbeiten hier bis-
lang kaum Beriicksichtigung finden. Die konkrete Vorgehensweise wird dabei wie
folgt aussehen: Zunéchst werde ich das spezifische Potential der Dekonstruktion der
Postcolonial Studies aufzeigen und das daraus erwachsende analytische Vorgehen
fiir die postkoloniale Untersuchung des religionssoziologischen Diskurses vorstel-
len. Im ersten Kapitel werde ich somit das analytische Potential einer postkolonia-
len Perspektive aufzeigen.

Um an den Untersuchungsgegenstand heranzufiihren, wird in einem weiteren
Schritt eine historische Betrachtung des religionssoziologischen Diskurses erfolgen.
Uberblicksartig werde ich die unterschiedlichen Fokussierungen des religionssozio-
logischen Diskurses darlegen, wobei den diskursiven Briichen hier besondere Auf-
merksamkeit geschenkt wird.

Im Licht der Postcolonial Studies wird die Dekonstruktion des religionssoziolo-
gischen Diskurses im Weiteren dann in zwei Schritten erfolgen: Zunéchst werde ich
die zentralen Begriffe und Definitionen in den Blick nehmen. Hierbei werde ich die
spezifisch religionssoziologischen Aussagemodalitéten, die begrifflichen Formatio-
nen, die dominanten Diskurspositionen und die Aussagestrategien identifizieren
und analysieren, um diese durch die Konfrontation mit einer postkolonialen Per-
spektive dann hinsichtlich der inhdrenten Engfiihrungen problematisieren zu kon-
nen. In einem weiteren Schritt werde ich die spezifischen Narrative des religionsso-
ziologischen Diskurses analysieren. Diese nehmen meist groen Einfluss auf die

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



EINLEITUNG | 17

Thematisierungsformen von Religion und stehen somit unter Verdacht, zur Veren-
gung des Analyseblickwinkels der gegenwértigen Diskussion beizutragen, indem
sie ndmlich ein ganz spezifisches, mit der Geschichte der Soziologie eng verkniipf-
tes Bild der Moderne reproduzieren. Auf der Grundlage eines postkolonialen Wis-
senschaftsverstdndnisses werde ich sowohl auf die Schwierigkeiten hinsichtlich der
hegemonialen religionssoziologischen Definitionen als auch auf die im religionsso-
ziologischen Diskurs eingelassenen Narrative und Argumentationsfiguren aufmerk-
sam machen.

Vor diesem Hintergrund werde ich in Anschluss an eine postkoloniale Perspek-
tive zudem einen alternativen Blickwinkel auf Religion entwickeln. Vor dem Hin-
tergrund der Dekonstruktion des religionssoziologischen Diskurses mittels der
Postcolonial Studies werde ich insbesondere in Rekurs auf das spezifische Kultur-
verstdndnis und den verflechtungsgeschichtlichen Analyseansatz einer postkolonia-
len Perspektive der Frage nachgehen, inwiefern sich eine alternative Analyseper-
spektive auf Religion einnehmen ldsst. Somit wird in der vorliegenden Arbeit eine
Theoriearbeit vorgenommen, die sich aus einer postkolonialen Dekonstruktion des
religionssoziologischen Diskurses speist.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



1. Das analytische Potential der Postcolonial
Studies

Warum bieten sich die Postcolonial Studies nun als Reflexionsflache fiir den religi-
onssoziologischen Diskurs in besonderer Weise an? Warum wird nicht im An-
schluss an Joachim Matthes und Michel Foucault eine diskursanalytische Betrach-
tung des religionssoziologischen Diskurses vorgenommen? Zweifelsohne besteht
das Potential der Dekonstruktion der Postcolonial Studies zum einen in dem spezi-
fischen Blickwinkel, den diese einnehmen: Sie haben es sich u.a. zur Aufgabe ge-
macht, die hegemonialen Wissenstraditionen hinsichtlich der vorfindbaren postko-
lonialen Dimension zu hinterfragen. Das Prifix ,post‘ darf dabei nicht lediglich als
historische Kategorie im Sinne einer ,nach-kolonialen Situation® aufgefasst werden,
das auf die politische Unabhéngigkeit der ehemaligen Kolonien von den Kolonial-
méchten abzielt. Der Begriff ist laut Villa und Reuter vielmehr

,als eine politisch motivierte Analysekategorie zu verstehen, die einerseits die nachhaltige
Pragung der globalen Situation durch Kolonialismus, Dekolonialisierung und neokolonialisti-
sche Tendenzen aufzeigt — und somit nicht nur die aktuelle Wirkmdachtigkeit eines unabge-
schlossenen Kolonialdiskurses konstatiert, sondern auch ein chronologisches Geschichtsver-
standnis kritisiert” (Reuter/Villa 2009: 17).

Insbesondere das europdische Moderneverstindnis, welches den religionssoziologi-
schen Diskurs in erheblichem MaBe prégt, haben postkoloniale Wissenschaftlerin-
nen und Wissenschaftler immer wieder kritisiert. Gerade das kritisch reflexive Po-
tential, welches althergebrachte Epistemologien zu hinterfragen weill, macht eine
postkoloniale Konfrontation des religionssoziologischen Diskurses so fruchtbar.'

1 Politische Vorldufer der Postcolonial Studies sind hauptséchlich in den antikolonialen
Widerstandsbewegungen zu finden, die sich ab den 1930er Jahren in Afrika, Indien und
der Karibik herausgebildet haben. Zu nennen ist hier etwa die Négritude-Bewegung, die
sich in den 30er Jahren gebildet hat. Schriftsteller und Politiker afrikanischer Herkunft

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



20 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Zwar greifen die Postcolonial Studies insbesondere auf poststrukturalistische Theo-
retikerinnen und Theoretiker zuriick, sie nehmen aber mit ihrem Fokus auf die
postkolonialen Macht-Wissens-Komplexe einen besonderen Blickwinkel ein, wel-
cher sich fiir die Analyse des religionssoziologischen Diskurses als besonders ge-
winnbringend erweist.

Zweifellos sind die theoretischen Ankniipfungspunkte der Postcolonial Studies
dabei von konstitutiver Bedeutung. Fiir das Wissenschaftsverstdndnis postkolonial
Forschender sind die Arbeiten Jacques Derridas und Michel Foucaults von groBer
Bedeutung, schirften die meisten postkolonialen Theoretikerinnen und Theoretiker
der ersten Stunde doch an den Uberlegungen poststrukturalistischer Wissenschaftler
wie etwa Derrida, Foucault oder auch Jaques Lacan ihren analytischen Blick. Dar-
iiber hinaus haben Marxismus und Neo-Marxismus den postkolonialen Diskurs in
nicht unerheblichem Mafle beeinflusst. Wie bereits gesagt, wurden die Arbeiten zu-
dem von Vertreterinnen und Vertretern der antikolonialen Befreiungsbewegungen
in nicht unerheblichem Mafe geprigt. Die wichtigsten Ankniipfungspunkte liefern
hier die Werke Frantz Fanons. Des Weiteren haben auch die Cultural Studies die
Schriften der Postcolonial Studies beeinflusst. Die Ubergiinge zwischen diesen bei-
den Forschungsrichtungen sind meist flieBend: So hat sich beispielsweise Stuart
Hall insbesondere mit postkolonialen Fragestellungen befasst und soll aus diesem
Grund hier als Vertreter einer postkolonialen Perspektive betrachtet werden.

Im Folgenden werden nun zunéchst die theoretischen Ankniipfungspunkte der
Postcolonial Studies diskutiert, die sich insbesondere fiir die vorzunehmende Ana-
lyse als relevant erweisen. Hierbei wird insbesondere auf Derridas Methode der
Dekonstruktion, Foucaults Diskursverstindnis und Jacques Lacans Subjektver-
stindnis sowie auf den Hegemonie-Begriff bei Antonio Gramsci, die ,Praxis der
Artikulation® bei Chantal Mouffe und Ernesto Laclau und Frantz Fanon eingegan-

wie Leopold Sédar Senghor und Léon-Gontran Damas entwickelten gemeinsam mit dem
auf Martinique geborenen Aimé Césaire eine Kritik an der kulturellen Hegemonie des
Westens. Sie betonten die Eigensténdigkeit der afrikanischen Wissens- und Kulturtraditi-
on und bemiihten sich, diese genuine Kultur, die ihres Erachtens auf dem Land teilweise
noch vorhanden war, zu rehabilitieren (vgl. Rodriguez 2003, S.22). Obgleich postkolonia-
le Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler sich spéter von einem solchen Kulturessen-
zialismus distanzierten, bildete die Négritude-Bewegung doch ein erstes Gegengewicht
zum hegemonialen Diskurs. Auch der Pan-Afrikanismus stellt eine Inspirationsquelle der
Postcolonial Studies dar. Das zentrale Anliegen dieser Bewegung, die aus den gewaltvol-
len Erfahrungen der Sklaverei entstand, war es, die globale Einheit aller Schwarzen un-
abhingig von Nation und Ethnie hervorzuheben und sich gegen Rassismus und Imperia-
lismus zu engagieren. Ebenso haben die antikolonialen Bewegungen in Algerien und hier
insbesondere die Schriften von Frantz Fanon, auf dessen Werk im Folgenden noch ndher
einzugehen sein wird, die Postcolonial Studies geprégt.
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



DAS ANALYTISCHE POTENTIAL DER POSTCOLONIAL STUDIES | 21

gen. Daran anschlieend wird das analytische Potential einer postkolonialen Per-
spektive verdeutlicht.

1.1 THEORETISCHE ANKNUPFUNGSPUNKTE

Vertreterinnen und Vertreter des Poststrukturalismus weisen in Abgrenzung zum
Strukturalismus auf die Historizitit von Aussagen und Bedeutungsstrukturen hin.”
Wihrend Ferdinand Saussure noch am Anspruch festhielt, eine allgemeine, iiber-
zeitliche Struktur der Sprache ausmachen zu kénnen, radikalisieren Poststruktura-
listen und Poststrukturalistinnen die Annahme Saussures, dass Sprache nicht ein-
fach ein Abbild der Wirklichkeit ist, sondern Sprache vielmehr erst die Wirklichkeit
herstellt, indem davon ausgegangen wird, dass Sprache nichts Ahistorisches, son-
dern stets an einen spezifischen sozio-historischen Kontext gebunden ist. Entspre-
chend haben die Vertreterinnen und Vertreter des Poststrukturalismus ver-
schiedentlich auf die historische Kontingenz sozialer Phinomene aufmerksam ge-
macht.

1.1.1 Jacques Derrida — Dekonstruktion

Fiir eine postkoloniale Auseinandersetzung mit dem religionssoziologischen Dis-
kurs zeitigt insbesondere Derridas Praxis der Dekonstruktion anhaltende Wirkung.
Der franzdsische Philosoph Jacques Derrida hat sich u.a. im Anschluss an Saussure
mit der Struktur der Sprache bzw. der Schrift befasst. In seinem dekonstruktivisti-

2 Saussure hatte in seiner 1916 posthum verdffentlichten Vorlesungsreihe Allgemeine
Sprachwissenschaft darauf hingewiesen, dass Sprache ,,immer in einem gewissen Mal3
vom Willen des Einzelnen oder der Gemeinschaft unabhéngig® (Saussure 1967, S.20) ist,
also jedes Objekt nur in Beziehung zur Gesamtstruktur betrachtet werden kann bzw.
durch diese tiberhaupt erst konstituiert wird. Saussure befasst sich nun mit einer der
kleinsten Einheiten der Sprachstruktur, dem Zeichen. Dieses setzt sich laut de Saussure
aus zwei Elementen zusammen: dem Signifikat als Vorstellung des Gegenstandes, also
dem Bezeichneten und dem Signifikanten als Lautbild, dem Bezeichnenden (vgl. Saus-
sure 1967: 78). Bedeutung ergibt sich laut Saussure nicht aus den Signifikaten, ist also
nicht der Sprachstruktur duBerlich, sondern Sinn wird erst iiber die Sprachstruktur, ge-
nauer iiber die Differenz der Signifikanten hergestellt. Bedeutung entsteht also immer erst
in der Relation der Signifikanten zueinander. Somit werden Sinnzusammenhénge nicht
mehr als subjektiv konstruiert oder vorsprachliches Abbild der Wirklichkeit gedacht,
sondern sie ergeben sich vielmehr aus den Differenzen und Relationen der Sinn- und
Sprachsysteme.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



22 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

schen Frihwerk De la Grammatologie (1967) macht er eine logozentrische Meta-
physik in der abendlédndischen Philosophie aus, also eine Hervorhebung des gespro-
chenen Wortes (logos) gegeniiber der Schrift (gramme). Die gesprochene Sprache
(phone) erhélt ihren Sinn durch die Gegenwirtigkeit des sinnstiftenden Subjekts, so
die Annahme des Logozentrimus. ,,Sprache erscheint in dieser Tradition als eine
bloBe Hiille fiir einen gemeinten oder erfahrenen Sinn, dem gesprochener Diskurs
ndher komme als geschriebener Diskurs.” (Angermiiller/Bellina 2012: 30) Auch bei
Saussure werde laut Derrida dieser Logozentrismus nach wie vor aufrechterhalten.
Derrida weist jedoch nun auf den Widerspruch hin, der sich dadurch in Saussures
Werk ergebe: Seine Konzeption von Sprache als einem System von Differenzen
verbiete es eigentlich, an der phonozentrischen Unterdriickung der Schrift festzu-
halten (vgl. Liidemann 2011: 63). Er kritisiert, dass in Saussures schematischer Un-
terteilung des Zeichens in Signifikat und Signifikant, trotz der Annahme, dass sich
Sinnzusammenhénge erst durch die differenzielle Beziehung der Zeichen ergeben,
die Bedeutung der Differenz verwischt werde. Derrida kommt somit zu der Ansicht,
dass man die Saussuresche Konzeption von Zeichen als Einheit von Signifikat und
Signifikant nicht mehr aufrechterhalten kann, sondern Zeichen nur noch als reine
Verweisstrukturen von Signifikanten gedacht werden sollten. Da es unendlich viele
Kombinationsmoglichkeiten von Bedeutungsketten gibt, ist eine endgiiltige Schlie-
Bung der Verweisungszusammenhénge, wie sie etwa von Saussure konzipiert wird,
nicht moéglich. Damit Kommunikation moglich wird, muss es laut Derrida zeitwei-
lige oder partielle SchlieBungen der Verweisungszusammenhidnge geben (vgl.
Moebius 2009: 426). Als spezifisches Charakteristikum des abendlédndischen Den-
kens macht Derrida etwa das Denken in bindren Begriffslogiken wie etwa Mann/
Frau, Kultur/Natur, religids/sékular etc. aus. Anhand solcher Beispiele veranschau-
licht er auch die Dimension der Macht, die auf die SchlieBungen von eigentlich
kontingenten und historisch variablen Sinnzusammenhéngen einwirkt und schein-
bar alternativlose kulturelle Ordnungen produziert (vgl. Moebius 2009: 426). Die
das abendlidndische Denken prigenden begrifflichen Gegensatzpaare sind somit
immer hierarchisch strukturiert.

Mit seiner Praxis der Dekonstruktion mdchte Derrida nun zeigen, dass dies kei-
ne natiirlichen Gegensitze und unverdnderlichen Hierarchien sind. Um die Hierar-
chie zu dekonstruieren, zeigt er beispielsweise auf, dass der erste Begriff nie ohne
den anderen gedacht werden kann, der zweite vielmehr die Moglichkeitsbedingung
des ersten bildet. Nur durch dieses ,konstitutive Aulen‘, wie Derrida es nennt, wel-
ches den Kontrast bildet, kann der Begriff iiberhaupt gedacht werden (vgl. Derrida
1986: 87f). Die Praxis der Dekonstruktion besteht also aus einer ,,doppelten Geste*
(ebd.): In einem ersten Schritt soll aufgezeigt werden, dass der eine Begriff nicht
ohne sein konstitutives Auflen bestehen kann. Dass dies keine natiirlichen Binarita-
ten sind, sondern die Sinn- und Symbolsysteme sich nie als ganz geschlossen er-
weisen, veranschaulicht Derrida an seinem beriihmten Beispiel der différance: Auch

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



DAS ANALYTISCHE POTENTIAL DER POSTCOLONIAL STUDIES | 23

um dem abendldndischen Phonozentrismus etwas entgegenzusetzen, entwickelt
Derrida die Bezeichnung différance, deren Aussprache sich von dem Wort diffé-
rence nicht unterscheidet. Die Doppeldeutigkeit von différer, das sowohl ,aufschie-
ben‘, ,verzeitlichen® als auch ,nicht identisch sein‘, ,Anderssein‘ bedeutet, wird in
dem Wort différence nicht mitgedacht. In der Wortschopfung différance soll diese
Vieldeutigkeit wiederhergestellt werden und insbesondere auf die Aktivitét in diffé-
rer hingewiesen werden. Die Endung ance verweist dabei nicht auf eine direkte
Wirkung einer Aktivitit, vielmehr ist die Wirkung nicht vorhersehbar (vgl. Derrida
2004: S 118f). Damit mochte Derrida auf die Offenheit von Verweisungszusam-
menhéngen im Allgemeinen hinweisen:

,[DJie bezeichnete Vorstellung, der Begriff [ist] an sich nie gegenwartig [...], in hinreichender
Prasenz, die nur auf sich selbst verweise. Jeder Begriff ist seinem Gesetz nach in eine Kette
oder in ein System eingeschrieben, worin er durch das systematische Spiel von Differenzen
auf den anderen, auf die anderen Begriffe verweist. Ein solches Spiel, die différance, ist nicht
einfach ein Begriff, sondern die Méglichkeit der Begrifflichkeit, des Begriffprozesses und -
systems Uberhaupt.” (Derrida 1990: 88)

In Anschluss an sein Konzept der différance hat er hierfiir den Begriff der Dissemi-
nation (frz. dissémination: Ausstreuung des Samens, Verbreitung) geprigt, mit wel-
chem er in Abgrenzung zur Polysemie die nicht reduzierbare Mannigfaltigkeit ge-
nerativer Bedeutungsprozesse unterstreichen mochte (vgl. Derrida 1995). Es geht
demnach bei der Dekonstruktion nicht um eine Neutralisierung der bindren Gegens-
dtze, sondern um ein Uberschreiten der biniren Logik. Entsprechend warnt Derrida:

,Wer diese Umbruchphase vernachlassigt, Gbersieht die konfliktgeladene und unterwerfen-
de Struktur des Gegensatzes. Wer zu rasch, und ohne den vorangegangenen Gegensatz im
Auge zu behalten, zu einer Neutralisierung Gbergeht, die das friihere Feld praktisch intakt
lasst, nimmt sich jede Moglichkeit, dort tatsachlich einzugreifen [...] denn die Hierarchie der

dualen Gegensatze stellt sich immer wieder her.” (Derrida 1986: 88)

Mit der Bezeichnung différance mochte er gerade auf den Bedeutungsiiberschuss
hinweisen, der mittels bindrer Unterscheidungen nicht erfasst wird (vgl. Costa
2007: 110). In diesem Sinne gilt es, die Grenzziehungen der hegemonialen Diskurse
zu dekonstruieren, um somit auf die AusschlieBungen des Diskurses aufmerksam zu
machen (vgl. Derrida 1986: 37f).

Das Aufspiiren und Nachverfolgen der Verweisungszusammenhénge ist aller-
dings unterschiedlich aufgefasst worden. So beméngelt beispielsweise Stuart Hall,
dass die Derrida-Rezeption Gefahr laufe, sich im endlosen Gleiten der Signifikan-
ten zu verlieren: ,,Genau in dem Moment, in dem sie Derridas Ausdruck der dif-
férance aus der Spannung zwischen ihren beiden Konnotationen ,verschieden sein‘

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



24 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

und ,aufschieben‘ herauslosen und nur noch als ein endloses Spiel der Differenz
fassen, wird das, was Derridas Politik ausmacht, fallengelassen.* (Hall 1994a: 74f)
Eine postkoloniale Perspektive verfolgt demgegeniiber einen explizit politischen
Analyseanspruch.

Die Arbeiten Derridas bieten fiir die postkoloniale Diskussion® und somit fiir
die vorliegende Arbeit in vielfacher Hinsicht fruchtbare Ankniipfungsmoglichkei-
ten: So wird z.B. davon ausgegangen, dass die Wirkméchtigkeit von Sprache ein
asymmetrisches Verhiltnis fortsetzt, welches postkoloniale Bedingungen hervor-
ruft, die eigentlich bereits historisch und politisch tiberwunden schienen. Dieses Pa-
radox zwischen faktisch politisch erlangter Unabhéngigkeit und fortwédhrender kul-
tureller, psychischer und sozialer Kolonialisierung und die darin enthaltenen
Machtmechanismen gilt es, im Sinne Derridas, zu dekonstruieren. Dafiir muss die
Kontextgebundenheit der Produktion und Reproduktion von durch Sprache vermit-
teltem Wissen in die Analyse mit einbezogen werden, um die Machtverhéltnisse im
globalen Diskurs- und Représentationssystem sichtbar zu machen. Derridas Praxis
der Dekonstruktion hat die Arbeiten der Postcolonial Studies entscheidend geprégt
und erweist sich fiir die Sichtbarmachung impliziter Eurozentrismen und Essenzia-
lismen und hinsichtlich des konstitutiven Aullens des religionssoziologischen Dis-
kurses als besonders gewinnbringend.

1.1.2 Michel Foucault — Diskurstheorie und Diskursanalyse

Michel Foucault hat insbesondere mit seinem Versténdnis von Diskurs die Kultur-
und Sozialwissenschaften im Allgemeinen und die Postcolonial Studies im Beson-
deren nachhaltig beeinflusst und ist somit fiir die vorzunehmende Analyse von gro-
Ber Bedeutung. Fiir Foucault gibt es keine diskursunabhéngige Wirklichkeit. Unsere
sinnliche und kognitive Wahrnehmung ist immer schon durch diskursiv vermitteltes
Wissen gepriagt. Wie Derrida geht er davon aus, dass sich Wissen in stdndigem
Wandel befindet, also historisch kontingent ist. Im Gegensatz zu Saussure sind fiir
Foucault Diskurse jedoch nicht in erster Linie semiotische Strukturen, er mdchte sie

3 In der postkolonialen Auseinandersetzung mit den Schriften Derridas nimmt Gayatri
Chakravorty Spivak eine zentrale Rolle ein: Durch ihre Ubersetzung von Derridas Werk
Grammatologie (1986) ins Englische hat sie Entscheidendes zur Rezeption Derridas im
nordamerikanischen Wissenschaftsbetrieb, nicht nur durch die Postcolonial Studies, bei-
getragen. Fiir die Postcolonial Studies prigend sind aber auch Spivaks Auseinanderset-
zungen mit der Derridaschen Praxis der Dekonstruktion. In ihren Arbeiten verkniipft sie
diese gewinnbringend mit marxistischen und feministischen Theorien. Derrida liefert
dariiber hinaus auch wichtige Ankniipfungspunkte fiir die kritische Selbstreflexion der an
der Wissensproduktion beteiligten Intellektuellen, wie sie ebenfalls von Spivak aufgegrit-
fen wurden.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



DAS ANALYTISCHE POTENTIAL DER POSTCOLONIAL STUDIES | 25

eher als Praktiken verstanden wissen, ,,die systematisch die Gegenstéinde bilden,
von denen sie sprechen® (Foucault 1973: 74). Insofern haben die Diskurse auch ei-
nen materiellen Charakter. Zwar bestiinden die Diskurse aus Zeichen, allerdings
werden diese fiir mehr zum Einsatz gebracht als nur zum Bezeichnen der Dinge.
Dieses ,mehr*, verstanden als ,,Struktur, die eben nicht iiber die Logik der Zeichen
und der Signifikanten organisiert ist, sondern iiber die ,inhaltliche’ Logik des im
Raum eines je bestimmten Diskurses Sagbaren und nicht Sagbaren® (Sarasin 2007:
319), mdchte Foucault nun aufspiiren.

Diskurse errichten also innerhalb von Wissensrdaumen bestimmte Ordnungen,
was bedeutet, dass soziale Wirklichkeit iiber die Systematik diskursiver Aussagen
und nicht tiber die inhaltliche Dimension des Gesprochenen gebildet wird. Von die-
sen Systematiken spricht Foucault als Wissensordnungen, die jedoch nicht auf Dau-
er gestellt sind, sondern in sozialen Prozessen diskursiv hergestellt werden. Sieg-
fried Jager hat in diesem Zusammenhang die passende Umschreibung von
Foucaults Diskursbegriff als ,Fluss von Wissen durch die Zeit* geprigt (Jager
1993).

Den Diskursen muss bisweilen jedoch auch eine relative Dauerhaftigkeit zuge-
sprochen werden, insbesondere wenn es darum geht, das eigene Selbstverstandnis
gegeniiber ,dem Anderen‘ abzugrenzen. Zur Veranschaulichung soll hier ein Bei-
spiel angefiihrt werden, welchem Foucault in seiner Analyse zwar keine weitere
Aufmerksamkeit schenkt, welches aber insbesondere durch Said eingehende Be-
trachtung fand und welches im Rahmen dieser Arbeit deshalb auf besonderes Inte-
resse stoft:

,In der Universalitdt der abendlandischen Ratio gibt es den Trennungsstrich, den der Orient
darstellt: der Orient, den man sich als Ursprung denkt, als schwindeligen Punkt, an dem das
Heimweh und die Versprechen auf Rickkehr entstehen, der Orient, der der kolonisatori-
schen Vernunft des Abendlandes angeboten wird, der jedoch unendlich unzugénglich bleibt,
denn er bleibt stets die Grenze. Er bleibt Nacht des Beginns, worin das Abendland sich gebil-
det hat, worin es aber auch eine Trennungslinie gezogen hat. Der Orient ist fir das Abend-
land all das, was es selbst nicht ist, obwohl es im Orient das suchen muf, was seine ur-
spriingliche Wahrheit darstellt. Die Geschichte dieser groBen Trennung wahrend der Ent-
wicklung des Abendlandes missen wir schreiben und in ihrer Kontinuitdt und in ihrem
Wechsel verfolgen; zugleich miissen wir sie aber auch in ihrer tragischen Versteinerung er-

scheinen lassen.” (Foucault 1969:10)

Die Rahmenbedingungen fiir die Wissensproduktion werden mittels einer soge-
nannten ,Politik der Wahrheit* festgelegt, in welcher immer wieder neu ausgehan-
delt werde, wer wahr sprechen darf (vgl. Foucault 1996: 177). Wesentlich ist also
die enge Verknilipfung von Macht und Wissen, die Foucaults Diskursverstindnis
pragt: Es

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



26 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

,ist wohl anzunehmen, dass die Macht Wissen hervorbringt (und nicht bloR fordert, anwen-
det, ausnutzt); dass Macht und Wissen einander unmittelbar einschlieBen; dass es keine
Machtbeziehung gibt, ohne dass sich ein entsprechendes Wissensfeld konstituiert, und kein
Wissen, das nicht gleichzeitig Machtbeziehungen voraussetzt und konstituiert. Diese
Macht/Wissen-Beziehungen sind darum nicht von einem Erkenntnissubjekt aus zu analysie-
ren, das gegenliber dem Machtsystem frei oder unfrei ist. Vielmehr ist in Betracht zu ziehen,
dass das erkennende Subjekt, das zu erkennende Objekt und die Erkenntnisweisen jeweils
Effekte jener fundamentalen Macht/Wissen-Komplexe und ihrer historischen Transformati-
onen bilden” (Foucault 1994: 39f).

Diskurse sind also immer auch Machtpraktiken. Macht wird bei Foucault allerdings
nicht in erster Linie mit Gewalt, Gesetz und Ausschluss assoziiert und als etwas
verstanden, was von einzelnen Gruppen ausgeiibt werden kann. Vielmehr ist Macht
iiberall und allgegenwirtig, sie formt samtliche gesellschaftliche Bereiche und sozi-
ale Beziehungen. Um die produktiven und antagonistischen Dimensionen von
Macht in den Blick zu nehmen, hebt Foucault den relationalen Charakter von Macht
hervor. Eine solche ,Mikrophysik der Macht* bringt die gesellschaftlichen Verhalt-
nisse und die Subjekte nicht nur hervor, diese sind gleichzeitig auch Triger der
Macht und reproduzieren die diskursiven Wissensordnungen. ,,Macht existiert nur
in actu, auch wenn sie sich, um sich in ein zerstreutes Moglichkeitsfeld einzu-
schreiben, auf permanente Strukturen stiitzt.“ (Foucault 1994: 254) Aufgrund des
relationalen Charakters von Macht gibt es laut Foucault immer auch Gegenmacht.
In diesem Sinne bricht Foucault gerade in Bezug auf das Verhéltnis von Wissen
und Macht mit herkémmlichen Auffassungen hierarchischer oder personengebun-
dener Machtmodelle.

Wie lassen sich Diskurse nach Foucault nun analysieren? In seinen frithen Wer-
ken Die Ordnung der Dinge und Archdologie des Wissens richtet er seinen Blick
zundchst auf die epistemologischen Bedingungen von Wissen, d.h. auf die histo-
risch spezifischen Denkweisen und Regulierungspraktiken, die den Diskurs durch
eine gewisse RegelméBigkeit formen. Er interessiert sich also besonders fiir die
spezifischen Konstitutionsbedingungen und Formationen aber auch fiir die Trans-
formationen von Aussagen, die den Diskurs bilden:

»In dem Fall, wo man in einer bestimmten Zahl von Aussagen ein dhnliches System der
Streuung beschreiben kénnte, in dem Fall, in dem man bei den Objekten, den Typen der Au-
RBerungen, den Begriffen, den thematischen Entscheidungen eine RegelmaRigkeit [...] defi-
nieren kénnte, wird man Gbereinstimmend sagen, dal man es mit einer diskursiven Forma-
tion zu tun hat. [...] Man wird Formationsregeln die Bedingungen nennen, denen die Ele-
mente dieser Verteilung unterworfen sind (Gegenstinde, AuBerungsmodalitaten, Begriffe,

thematische Wahl). Die Formationsregeln sind Existenzbedingungen (aber Bedingungen der

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



DAS ANALYTISCHE POTENTIAL DER POSTCOLONIAL STUDIES | 27

Koexistenz, der Aufrechterhaltung, der Modifizierung und des Verschwindens) in einer ge-

gebenen diskursiven Verteilung.” (Foucault 1973: 58)

In seiner Analyse konzentriert er sich somit auf die Gegenstiinde, die AuBerungs-
modalititen beziehungsweise die Subjektpositionen, die Begriffe und Strategien
von Diskursen. Im Gegensatz zur gidngigen chronologischen Fortschrittserzahlung
machen seine Analysen deutlich, dass sich die Diskurse auch durch Diskontinuita-
ten und Briiche auszeichnen.

In der Archéologie des Wissens hat er sich u.a. mit den Formationen der Wis-
senschaft auseinandergesetzt, wobei er vier zentrale Phasen ausmacht. Der erste
Schritt — der der Positivitdt — auf dem Weg vom Wissen zur Wissenschaft sei ge-
macht, wenn ein bis zu einem gewissen Grad autonomes Formationssystem von
Aussagen im Diskurs auftritt und sich in diesem spezifische Normen herausbilden,
welche den Verhaltenskodex, das Methodenbiindel und die Fachbegriffe verifizie-
ren und somit den inneren Zusammenbhalt vorgeben. Auf diese Weise kann dann das
Wissen zur Erkenntnis deklariert werden und es passiert somit als weiteren Schritt
die Schwelle der Epistemologisierung. Von Wissenschaft spricht Foucault, wenn
die Aussagen mit den spezifischen Konstruktionsgesetzen auf der Ebene der Propo-
sitionen, also der durch den Satz ausgedriickten Sachverhalte iibereinstimmen und
somit schlieBlich in einer vierten Phase eine eigene Formalisierung erfahren. Gera-
de weil Wissenschaften dadurch immer mit einer Aura der Faktizitét versehen wiir-
den, und dem produzierten Wissen nicht selten ein universeller Anschein vermittelt
werde, gelte es dieses immer auch zu hinterfragen (vgl. Schifer 2012: 96f).

In Die Ordnung des Diskurses richtet Foucault seinen Blick dann eher auf die
duBleren Formationsbedingungen von Diskursen: Er geht davon aus, dass Diskurse
bestimmten Regulierungen unterliegen, die beeinflussen, was gesagt und was nicht
gesagt werden kann. Foucault unterscheidet zwischen Strategien der ,Ausschlie-
Bung® z.B. in Form von Verboten, aber auch von Grenzziehungen im Sinne von
Vernunft und Wahnsinn, normal und nicht normal, zwischen der ,Reglementierung’
von Diskursen, verstanden als Prozeduren der Diskursverknappung, wie sie bei-
spielsweise die Instanz des Autors darstellt und zwischen der ,Regulierung des Zu-
gangs® zu Diskursen, zum Beispiel durch spezifische Qualifikationen (vgl. Kamm-
ler/Parr/Schneider 2008: 235).*

4 Die beiden Werkphasen zusammenfiihrend, lasst sich vereinheitlichend sagen: ,,Diskurse
sind materiell nachweisbare Formen gesellschaftlicher Rede, die stets nach Praxisberei-
chen spezialisiert und institutionalisiert sind, sodass es Diskurse mit distinkten Forma-
tions- und AusschlieBungsregeln und jeweils eigener Operativitit gibt. (Kamm-
ler/Parr/Schneider 2008: 235) Auch wenn Foucault selbst nie eine spezifische diskursana-
lytische Methodologie entwickelt hat, gibt es heute zahlreiche Wissenschaftlerinnen und
Wissenschaftler, die es sich zur Aufgabe gemacht haben, ein diskursanalytisches Pro-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



28 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Foucaults Arbeiten zur wirklichkeitskonstituierenden Wirkung von Diskursen ha-
ben postkoloniale Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler maf3geblich geprégt.
Fiir die vorliegende Arbeit erweist sich nicht nur Foucaults Diskursverstéindnis ver-
standen als Macht-Wissens-Komplexe als konstitutiv. Auch der Blickwinkel, den er
auf die von ihm analysierten Diskurse einnimmt, hat in gewisser Weise Vorbildcha-
rakter fiir die Untersuchung des religionssoziologischen Diskurses: In Anlehnung
an Foucault wird mit den Postcolonial Studies der Blick nicht nur auf die zentralen
Aussagesysteme und Begriffe gelenkt, die den Diskurs prigen, es sollen zudem die
diskursiven Briiche und Verschiebungen untersucht werden.

1.1.3 Antonio Gramsci — Hegemonie und Subalternitat

Obschon Marx fiir seinen eurozentrischen Blickwinkel seitens der Postcolonial Stu-
dies immer wieder kritisiert wurde, spielen Marxismus und Neomarxismus eine
nicht unbedeutende Rolle fiir deren Arbeiten. Insbesondere Gayatri Spivak kniipft
in ihren Analysen der globalen Arbeitsteilung immer wieder an Marx’ Schriften an
und erweitert diese. Breite Verwendung findet im postkolonialen Diskurs aber ins-
besondere das Hegemonie-Konzept des Neomarxisten Antonio Gramsci. Dieser
geht davon aus, dass keine Gesellschaft lediglich durch Zwang aufrechterhalten
werden kann. Aus diesem Grund unterscheidet er zwischen Herrschaft und Hege-
monie: Unter kultureller Hegemonie versteht er einen Typus von Herrschaft, dem es
gelingt, die eigenen Interessen als gesellschaftliche Interessen zu etablieren. Der
Kampf um kulturelle Hegemonie werde in der Zivilgesellschaft ausgefochten. Hier
streiten die unterschiedlichen Parteien um die Deutungshoheit iiber gesellschaftli-
che Wirklichkeit. Wer den Kampf gewinnt, iibernimmt nicht nur die politische
Herrschaft, sondern auch die Definitionsmacht {iber die kulturelle Hegemonie. Die-
se darf nicht allein ideologisch beschaffen sein, sie muss vielmehr gewisse Zuge-
stindnisse an die Beherrschten beinhalten, so dass sie als gesellschaftlicher Kon-
sensus gesehen und von den Gesellschaftsmitgliedern als sinnvoll und notwendig
erfahren wird (vgl. Gramsci 1929: 1016f). Auf diese Weise manifestiere sich die
kulturelle Hegemonie im Alltagsverstand der Gesellschaft und werde von dieser
gleichsam reproduziert und aufrechterhalten. Staat und hegemoniale Klasse kdnnen
somit auf den Konsens der Bevolkerung bauen. Wenn sich eine Klasse ldngerfristig
als fithrungsfahig behauptet, spricht Gramsci von historischem Block (vgl. ebd.:
1490). Herrschaft, die nicht auf konsensuale Legitimierung setzt, werde lediglich
gegeniiber jenen ausgeiibt, die nicht Teil der Zivilgesellschaft sind (vgl. ebd.: 1947,
vgl. auch Habermann 2012: 22). Fiir Menschen, die in keiner Weise an der Gesell-
schaft partizipieren, hat Gramsci den Begriff der Subalternitit gepragt, welcher

gramm weiter zu spezifizieren und zur Anwendung zu bringen (vgl. Jager 2008, 2010;
Link/Jager 1993; Keller 2010, 2011a, 201 1b, Diaz-Bone 2009).
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



DAS ANALYTISCHE POTENTIAL DER POSTCOLONIAL STUDIES | 29

nicht nur von der South Asian Subaltern Studies Group aufgegriffen, sondern auch
von Gayatri Spivak prominent rezipiert wird. Die Beteiligung der Subalternen hat
hinsichtlich der Stabilitdt der hegemonialen Ordnung kein Gewicht, ihre Stimme
findet aus diesem Grund kein Gehdr. Dariiber hinaus sind diese subalternen Men-
schen selten im Stande, die bestehenden Verhéltnisse zu hinterfragen, ist ihre Welt-
sicht doch ebenfalls vom hegemonialen Diskurs geprigt. Gleichwohl liegt aber
auch das, was sie zu sagen hitten, aulerhalb des gesellschaftlich Gedachten und ge-
fédhrdet somit in gewissem Sinne die bestehenden hegemonialen Verhéltnisse. Da
ithre Stimme kein Gehor findet, sind sie nicht in der Lage sich aus ihrer subalternen
Position zu befreien.

Auch wenn Gramsci gegeniiber dem traditionellen Marxismus einen erweiterten
Blickwinkel einnimmt, indem er nicht lediglich nur die Beziehung zwischen Kapi-
talisten und Lohnarbeiterinnen untersucht, sondern verschiedene gesellschaftliche
Gruppen in seinem Hegemonie-Konzept beriicksichtigt, hélt er an der Vorstellung
des Hauptwiderspruches fest: Weitere mogliche Formen der Benachteiligung finden
bei Gramsci keine Beriicksichtigung. Aus diesem Grund wurde Gramscis Hegemo-
nie-Konzept auch verschiedentlich weiterentwickelt. Von besonderer Bedeutung fiir
den postkolonialen Diskurs erweisen sich die Uberlegungen Ernesto Laclaus und
Chantal Mouffes:

1.1.4 Chantal Mouffe und Ernesto Laclau -
Praxis der Artikulation

In Anschluss an Gramsci sowie an die Arbeiten Derridas und Foucault verfolgen
Chantal Mouffe und Ernesto Laclau in ihrem Buch Hegemony and Socialist Strate-
gy (1985) das Anliegen, sowohl Konstellationen kultureller Hegemonie als auch de-
ren historisch unabwendbare Erschiitterungen begrifflich zu fassen, sowie die fiir
diese Prozesse relevanten Logiken der Offnung und SchlieBung des Diskurses
sichtbar zu machen. Indem sie davon ausgehen dass sich die relationalen Sinnzu-
sammenhénge nicht nur in der sprachlichen Kommunikation, sondern ebenso in den
Praktiken des Umgangs mit Objekten oder Institutionen manifestieren, vertreten sie
ein sehr weites Diskursverstidndnis, welches die von Foucault aufgestellte Unter-
scheidung zwischen diskursiven und nichtdiskursiven Praktiken bewusst {iberwin-
den mochte. Gerade durch die Aufhebung der Unterscheidung zwischen Diskurs
und Praxis wird es mdglich, die Differenz von Struktur und Kultur, von Basis und
Uberbau zu dekonstruieren. Denn auch scheinbar vorkulturelle Strukturen der Ge-
sellschaft, wie etwa die von Produktionsverhiltnissen und Produktivkriften, stellen
sich in einer solchen Perspektive als praktisch erzeugte sinnhafte Differenzsysteme
dar (vgl. Reckwitz 2006: 342). Laclau und Mouffe haben fiir diesen Zusammen-
hang den Begriff der Artikulation geprégt, der von vielen postkolonialen Wissen-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



30 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

schaftlerinnen und Wissenschaftlern aufgegriffen wird: Diskurse existieren immer
nur in der Praxis ihrer Artikuliertheit ,,articulation is a practice, and not the name of
a given relational concept* (1985: 93). Differenzen sind somit — der Maxime des
Poststrukturalismus folgend — nichts objektiv Gegebenes, sondern vielmehr zeitlich
verfasst und werden in der ,,Praxis der Artikulation” (Laclau/Mouffe 2000: 151)
stets neu ausgehandelt. Zwar wiirde hier immer auch auf bewéhrte Sinnproduktio-
nen zuriickgegriffen, jedoch bestimmt der Kontext nie vollkommen den Inhalt; auf
diese Weise komme es immer zu einer Verschiebung der Signifikate.

Das Feld des Diskursiven ist in seiner Grundstruktur somit in gewisser Weise
immer instabil und polysemisch, durch hegemoniale Projekte, die insbesondere auf
Identitdtskonstruktionen abzielen, werde jedoch regelméBig versucht, bestimmte
Sinnzusammenhénge auf Dauer zu stellen. Kultureller Hegemonie wohne neben
dem stabilisierenden Moment jedoch immer auch ein destabilisierendes Moment
inne, denn sie baut stets auf sozialen Antagonismen zu einem verworfenen Aullen
auf, das den universalen Horizont der Hegemonie gleichsam in Frage stelle. In Ab-
wandlung des Hegemonie-Konzepts von Gramsci sind Laclau und Mouffe somit
der Ansicht, dass kulturelle Hegemonie, verstanden als ,,ein politischer Typus von
Beziehung, eine Form [...] von Politik, aber keine bestimmbare Stelle innerhalb der
Topographie der Gesellschaft (Laclau/Mouffe 2000: 181), immer eines Antago-
nismus bedarf, der nicht nur machttheoretisch, sondern auch diskurs- und differenz-
theoretisch zu verstehen ist: Von kultureller Hegemonie konne dann gesprochen
werden, wenn es einem Diskurs gelingt, sich {iber einen ldngeren Zeitraum als uni-
versal und alternativlos darzustellen. Indem bestimmte Identitdten als attraktiv und
erstrebenswert prasentiert werden, kann es gelingen, dass die zwangslaufig partiku-
laren Subjektpositionen und Differenzsysteme mittels verschiedener rhetorischer
Strategien in einen universellen Horizont eingebunden werden. Auf diese Weise
habe die moderne Gesellschaft mittels Konzepten von der biirgerlichen Gesellschaft
oder dem fordistischen Projekt einer wohlfahrtsstaatlichen Massendemokratie be-
stimmte Subjektpositionen zugleich als erstrebenswert und verbindlich etablieren
konnen. Dabei arbeite die Hegemonie in erster Linie mit den sogenannten ,leeren
Signifikanten®, also Begriffen wie Zivilisation, Moderne, Freiheit, da diese durch
ihre Unbestimmtheit prédestiniert sind, eine ,imaginire Einheit* des Diskurses zu
liefern (vgl. Reckwitz 2006: 344).

Um eine relative Stabilisierung kultureller Hegemonie herbeizufiihren, erweist
sich jedoch gerade das konstitutive Auflen von zentraler Bedeutung: Hierbei handelt
es sich jedoch nicht einfach um eine weitere Differenz, vielmehr gilt es zwischen
der Logik der Differenz und der Logik der Aquivalenz zu unterscheiden: Die Logik
der Differenz liegt jedem Diskurs zugrunde. Ein jeglicher Diskurs besteht aus vie-
len miteinander verwobenen Differenzen, man denke etwa an die Interessensgrup-
pen in einer liberalen Demokratie, in der verschiedene Interessen nebeneinander,
aber auch miteinander in Konflikt also in Differenz zueinander stehen. In der Ab-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



DAS ANALYTISCHE POTENTIAL DER POSTCOLONIAL STUDIES | 31

grenzung zu einem radikal Anderen lassen sich diese Unterschiede aber zu einer
iibergreifenden Identitiit vereinheitlichen. Hier greift dann die Logik der Aquiva-
lenz: Angesichts eines z.B. unzivilisierten Auflens werden die Unterschiede zwi-
schen arm und reich, Mann und Frau etc. aufgehoben. Kulturelle Hegemonien be-
stehen also aus einem dezentralen, komplexen Gefiige, welches Partikularem einen
universellen Anschein gibt, um sich so als allgemeingiiltig und alternativlos zu pré-
sentieren. Fiir ihre Universalisierungsprojekte braucht die kulturelle Hegemonie
somit ein ,konstitutives Auflen‘ — das paradoxerweise eben auflerhalb dieser Uni-
versalitdt steht — und von dem sie sich abgrenzen und dariiber die Identitét des ,In-
nen‘ stabilisieren und bestimmen kann (vgl. Reckwitz 2006: 345). Allerdings wirkt
diese Grenzziehung gegeniiber einem Auflen nicht nur stabilisierend, sondern im-
mer auch destabilisierend, denn indem die diskursive Hegemonie ein radikal Ande-
res als ihr AuBlen konstituiert, unterminiert es gleichzeitig immer auch die eigene
Universalitét:

,Der hegemoniale Diskurs beansprucht Allgemeingiltigkeit und Alternativlosigkeit und de-
monstriert durch das sinnhafte Prasenthalten eines AuRens, das sich nicht in die universale
Ordnung fugt, seine eigene Kontingenz und Partikularitat. Angesichts des grundsatzlichen
Potentials der Polysemie und des Bedeutungsiiberschusses von Sinnelementen kann dieses
sinnhaft prasent gehaltene AuRen damit zu einer Quelle unberechenbarer Signifikationsef-
fekte werden, welche die Grenzen zwischen Innen und Aufen instabil werden lassen. [...]
Das AulRen wirkt gegenliber dem Innen der dominanten kulturellen Ordnung sowohl positiv
als auch negativ konstitutiv, es ist zugleich Bedingung der Méglichkeit der Hegemonie und
ihrer Subjektpositionen und Bedingung ihrer Unmaoglichkeit als alternativioser, totalisieren-
der Horizont. Es bewirkt in letzterer Hinsicht das, was Laclau als destabilisierende ,Disloka-
tion von Diskursen und Identitat umschreibt: ,every identity is dislocated insofar as it de-
pends on an outside which both denies that identity and provides the condition of possibility
at the same time.’ ([Laclau] 1990: 39)“ (Reckwitz 2006: 345)

Gesellschaft ist als kulturelle geschlossene und konsensuale Einheit fiir Laclau und
Mouffe aus diesem Grund undenkbar. Vielmehr breche sich gerade in Konstellatio-
nen, die den diskursiven Horizont zu schlieen versuchen, eine Politisierung Bahn,
die jedoch nicht als Prozess der Gesellschaftssteuerung zu verstehen ist, sondern fiir
Laclau steckt das Politische vielmehr das Feld ab, in welchem die Kontingenz von
Diskursen und Identititen offensichtlich und Sinnproduktionen dadurch briichig
werden. Wie wir sehen werden, wird ein dhnliches Politikverstindnis auch von den
Postcolonial Studies geteilt.

Der Fluchtpunkt, auf welchen gesellschaftliche Diskurse zumeist zulaufen, ist
die Identitéit der Subjekte. Wéhrend Laclau hierbei zunéchst ein in erster Linie kul-
turalistisches Subjektverstédndnis vertritt — das Subjekt besteht hier aus den, durch
gesellschaftliche Diskurse inkorporierten kulturellen Subjektpositionen —, wird sei-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



32 | DiE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

ne Konzeption vom Subjekt spéterhin stark von den psychoanalytischen Schriften
Jacques Lacans beeinflusst. Da diese auch fiir postkoloniale Subjektkonzeptionen
von entscheidender Bedeutung sind, wird auf Lacans Subjektverstéindnis aber auch
auf dessen Konzeption von Zeitlichkeit im Weiteren eingegangen.

1.1.5 Jacques Lacan — Subjekt und Zeitlichkeit

Fiir die postkoloniale Rezeption der Psychoanalyse Lacans erweist sich in diesem
Kontext insbesondere die Infragestellung der im westlichen Diskurs vorherrschen-
den Vorstellung vom autonomen, rational und seiner selbst bewusst agierenden
Subjekt als relevant. Zudem hat Lacans Verstindnis von Zeitlichkeit den postkolo-
nialen Diskurs geprigt.

Lacans Konzeption von Subjektivitit, die immer sprachlich/gesellschaftlich
festgelegt und vermittelt wird, ist durch drei zusammenwirkende und unaufléslich
miteinander verkniipfte psychische Ordnungen bzw. Register gekennzeichnet: Das
Symbolische (1), das Imagindre (2) und das Reale (3): Unter dem Symbolischen
versteht Lacan das Feld der Sprache, der Diskurse und Gesetze samt deren Uber-
schreitungen, welches er als ,,Ort der Darstellung des Unbewussten und des Begeh-
rens” (Widmer 1997: 23) fasst. Das Subjekt ist somit bei Lacan am ,Schauplatz des
Unbewussten‘ (ebd.: 40) angesiedelt und entsteht erst durch die Aneignung von
Sprache, also die Annahme einer symbolische Ordnung:

,Durch Sprache wird das visuell Wahrgenommene in innere Bilder, Fantasien und Trdume
verwandelt. Das Unbewusste ist nicht auf das Innere des Subjektes beschrankt, sondern
durch Sprache immer bereits nach auRen verlagert. Gerade weil das Unbewusste sprachlich,
d.h. gesellschaftlich konstituiert ist, ist es auch der Deutung zuganglich. Deutung bedeutet
jedoch nicht einfach Interpretation, sondern bezieht sich auf die Untersuchung der Produk-
tion von Bedeutung (Signifizierung) und ihren Bedingungen, die z.B. mittels Metapher (Ver-
schiebung, Substitution) und durch Metonymie (Verdichtung, Aufschieben) zum Ausdruck
gebracht werden.” (Kossek 2012: 54)

Lacan bricht — wie bereits Freud — somit mit der Vorstellung des Unbewussten als
Bereich irrationaler Triebe. Vielmehr sei das Unbewusste der durch Verdrangung
vom Bewusstsein abgetrennte Bereich. Dadurch werde das Subjekt als sich selbst
entfremdet aufgefasst. Entfremdet, im Sinne eines Gespalten-Seins in das Subjekt
der Aussage (Sujet de I’énonciation) und Subjekt des Ausgesagten (sujet de
I’énonceé), welchem durch das Sprechen der Anderen andere Wiinsche, Hoffnungen
etc. auferlegt werden. In diesem Sinne hélt Lacan fest ,,das Begehren des Menschen
ist das Begehren der Anderen* (Lacan 1996: 165). Dieser Widerspruch werde als

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



DAS ANALYTISCHE POTENTIAL DER POSTCOLONIAL STUDIES | 33

uniiberwindbar aufgefasst. Aus der Erfahrung dieses Mangels resultiere der Wunsch
nach Erfiillung, der das Feld des Begehrens somit unabschliebar mache.

Das Imagindre umfasst bei Lacan wiederum das illusionére ganzheitliche Bild
von Identitdt und Korper, welches mit einem bewusst gedachten Ich in Zusammen-
hang gestellt wird. Lacan stellt hier sein berithmtes Konzept des Spiegelstadiums
auf: Im Alter von ca. sechs Monaten entdecke das Kleinkind im Spiegel oder durch
die primdre Bezugsperson erstmals ein imagindres Bild seiner eigenen korperlichen
Gestalt. Gleichwohl es sich selbst als physisch unkoordiniert und von Emotionen
iberwiltigt erfahrt, finde es im Spiegelbild plétzlich ein kohérentes anziehendes
Bild seiner selbst, welches es mit einer jubelnden Geste begriifle. Durch die Identi-
fizierung mit dem Spiegelbild nehme das Kind nun ein Ich an, das auBlerhalb von
ihm liege, da es nicht iiber die korperliche Wahrnehmung entwickelt wiirde. Mit
Lacan ist das Spiegelstadium somit

,ein Drama, dessen innere Spannung von der Unzuldnglichkeit auf die Antizipation lber-
springt und fiir das an der lockenden Tauschung der raumlichen Identifikation festgehaltene
Subjekt Phantasmen ausheckt, die, ausgehend von einem zerstiickelten Bild des Kérpers, in
einer Form enden, [...] und in einem Panzer, der aufgenommen wird von einer wahrhaften
Identitat, deren starre Strukturen die ganze mentale Entwicklung des Subjekts bestimmen
werden” (Lacan 1973: 67).

Nach Lacan ist das Spiegel-Ich das ,,Ideal-Ich®, die Quelle der imagindren Projekti-
on, die nie realisiert werden kann. Das Spiegelstadium steht nicht nur fiir den Ein-
tritt in die imagindre Ordnung, sondern auch in die symbolische: Denn der Blick der
Anderen bzw. der Mutter sei machtvoller als das eigene Bild, womit sich das Ge-
fiihl des Gespalten-Seins manifestiere.

Das dritte der psychischen Register, die das Subjekt konstituieren, ist bei Lacan
das Reale. Hierunter fasst dieser die Korperlichkeit des Subjekts, welche aber im-
mer durch die Représentation entfremdet bleibe. Der Versuch, das Reale mittels der
géngigen Sprachsysteme addquat zu symbolisieren, sei von vornherein zum Schei-
tern verurteilt. ,,Das Reale, das diesseits der Sprache situiert ist, entzieht sich der
Begrifflichkeit und ist mit dem Instrument der Logik nicht erfassbar [...]. Es ist uns
sprachlich als ein Ort der Fantasie, des Unfassbaren und Zeitlosen, nicht zugéing-
lich.* (Kossek 2012: 57f) Mit dem Register des Realen mochte Lacan zeigen, dass
das menschliche Sein durch mehr konstituiert ist als das durch Sprache konstituierte
Subjekt.

Neben Lacans Subjekt-Begriff erweist sich aulerdem seine Vorstellung von
Zeitlichkeit als relevant fiir den postkolonialen Diskurs. Lacan hélt hierzu fest: ,,Wir
lehren das Subjekt, die geschichtliche Aktualisierung der Tatsachen zu vollenden,
die im Laufe seines Lebens eine gewisse Zahl von historischen ,Wendepunkten*
bestimmt haben. Aber wenn sie diese Rolle gespielt haben, so waren sie selbst be-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



34 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

reits geschichtliche Tatsachen und das bedeutet: in einem bestimmten Sinn aner-
kannt oder einer bestimmten Ordnung entsprechend zensiert.” (Lacan 1986: 100f)
Wiéhrend die Zeitstruktur der klassischen Psychoanalyse die abgeschlossene Ver-
gangenbheit ist, ist es bei Lacan die Vorzukunft, also das, was geschehen sein wird.
Mit Lacan ist Geschichte nicht mit Vergangenheit in eins zu setzen, vielmehr sei
,»QGeschichte [...] Vergangenheit nur, sofern diese in der Gegenwart historisiert ist*
(Lacan 1990: 20). Entsprechend komme es weniger darauf an ,,sich der Geschichte
zu erinnern, als sie noch einmal zu schreiben® (ebd.).

Dieser Punkt ist von elementarer Bedeutung fiir den postkolonialen Diskurs,
wird dort doch ein Verstdndnis von Postkolonialismus im Sinne eines einfachen
,Danach* als verkiirzt wahrgenommen. Vielmehr mochten die Postcolonial Studies
dem linearen Geschichtsverstindnis des hegemonialen Diskurses etwas entgegen-
setzen. In diesem Sinne gilt es, die postkoloniale Geschichte immer wieder neu zu
schreiben. Theoretische Anleihen finden sich hierfiir u.a. in der Diskussion um den
Postmodernismus, der das Ende der groBen Erzéhlungen ausgerufen hat. Mit ihm
teilen die Postcolonial Studies das Postulat einer Dezentrierung der Narrationen und
hinterfragen insbesondere das Moderneverstiandnis, welches jahrzehntelang den
Wissenschaftsbetrieb dominiert hat. Allerdings wird laut Costa ,,der Postmodernis-
mus als ein theoretisches und politisches Programm [...] in Anbetracht dessen zu-
riickgewiesen, dass fiir den Postkolonialismus der Kampf gegen Unterdriickung und
fiir eine effektive soziale Transformation eine zentrale Stelle innerhalb des For-
schungsprogramms einnimmt* (Costa 2007: 93, vgl. auch Gilroy 1993: 107).

1.1.6 Frantz Fanon - verkorperlichtes Wissen

In Hinblick auf die kulturtheoretischen Debatten, wie sie ab Mitte des letzten Jahr-
hunderts iiber Kultur, Kolonialismus und Rassismus gefiihrt wurden, gilt Frantz
Fanon als wichtiger Stichwortgeber (vgl. Kastner 2012: 85). Er ist eines der be-
kanntesten Mitglieder der antikolonialen Befreiungsbewegung und seine Biicher, in
denen er sich mit Rassismus und kolonialer Unterdriickung, aber auch den Mdog-
lichkeiten von deren Uberwindung befasst, gelten als Vorldufer postkolonialer The-
oriebildung. Zentrale Gegenstdnde seiner Analyse sind neben der Sprache, dem Se-
hen und Begehren auch Korperlichkeit und Sexualitét, da er hier die Prozesse des
Rassismus und der Dominanz auf besondere Weise manifestiert sieht. In dieser
Hinsicht erweisen sich Fanons Arbeiten als ausgenommen interessant fiir die post-
koloniale Rezeption.

In seinem Frithwerk Schwarze Haut, weifle Maske (1952) befasst sich Fanon mit
den Auswirkungen, die Rassismus und Unterdriickung auf die Selbstwahrnehmung
der Schwarzen haben. Er greift hierbei u.a. auf eigene Erfahrungen zuriick, um auf-
zuzeigen, wie sich die fundamentalen Widerspriiche der franzdsischen Gesellschaft,

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



DAS ANALYTISCHE POTENTIAL DER POSTCOLONIAL STUDIES | 35

in welcher trotz des humanistischen Anspruchs der Gleichheit Schwarze aufgrund
ihrer Hautfarbe diskriminiert werden, tief in seinen eigenen Korper einschreiben. Er
rekurriert auf Jean Paul Sartres theoretisches Modell vom Ich und dem Anderen,
um die Beziehung zwischen den verschiedenen, als Rassen klassifizierten Gruppen
zu beschreiben. Dieser hatte postuliert, dass sich der Einzelne nur iiber den aner-
kennenden Blick des Anderen erkennt, sich durch den Anderen aber gleichzeitig
seiner eigenen existenziellen Freiheit gewahr wird. Da dieses konstitutive Verhalt-
nis zwischen Ich und Anderem als eine Bezichung zwischen Gleichen konzipiert
ist, durch den Rassismus Schwarze jedoch nicht als Gleiche angesehen wiirden,
sondern vielmehr als minderwertig gelten, geht Fanon mit Lacan davon aus, dass
diese dazu verdammt sind, weile Masken aufzusetzen (vgl. Kastner 2012: 86), um
vom Anderen anerkannt zu werden. Anhand des vielzitierten Beispiels, in welchem
er schildert, wie ein Kind auf einer franz6sischen Strafle bei seinem Anblick ausruft
,,Sieh, ein Schwarzer! mochte er seine zentrale These bekréftigen, dass erst im
Blick der Weilen Schwarze anerkannt wiirden. Das Korperbewusstsein der
Schwarzen konne immer nur ein ,third person consciousness” sein (Fanon
1967:110). Schwarze seien aufgrund dieses ungleichen Verhiltnisses einer weiflen
Matrix ausgesetzt, die die ganze Kultur umfassen, und sich entsprechend sowohl in
der Sprache, als auch in den K&rpern manifestiere und die soziale Hierarchie auf
diese Weise fortschreibe.

Fanon veranschaulicht diesen wirkméchtigen Prozess anhand der Schwarzen
aus den Kolonien, die sich nach einem Frankreichbesuch nicht nur anders ausdrii-
cken wiirden, sondern richtiggehend korperlich mutiert seien. Im Gegensatz etwa zu
den Vertreterinnen und Vertretern der Negrituden-Bewegung macht sich Fanon
aber nun nicht auf die Suche nach der Bedeutung schwarzer Identitét, sondern be-
greift das, was hiufig als ,schwarze Seele‘ bezeichnet wird, vielmehr als Produkt
der Weilen (vgl. Fanon 1967: 14).

Fiir Walter Mignolo ist dieses Einfordern des Korpers als Ausgangspunkt
menschlicher Bewusstwerdung eine epistemologische Wende (vgl. Mignolo 2010:
95, zitiert nach Kastner 2011). Mit Fanon kann Dekolonialisierung nur begriffen
werden, wenn ihre verkorperlichte Intelligibilitdt verstanden werde. Indem Fanon
Prozesse der Verkorperlichung historisch und nicht biologisch fasst, kann er als
Vorldufer einer Sozialwissenschaft gesehen werden, die — entgegen der Vertreterin-
nen und Vertreter der Handlungstheorie, die die Akteure meist als rational Han-
delnde begreifen — die Praktiken in den Vordergrund riickt und explizit auch auf die
Bedeutung der habitualisierten Korper hinweist (vgl. Kastner 2011). Speziell dieser
Punkt liefert nicht nur fruchtbare Ankniipfungsmdéglichkeiten fiir die Arbeiten der
Postcolonial Studies — auf welche im Folgenden nun ndher eingegangen werden
wird —, sondern auch fiir die hier vorzunehmende Analyse des religionssoziologi-
schen Diskurses.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



36 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

1.2 DAS POTENTIAL DER DEKONSTRUKTION

Ohne Zweifel sind die soeben diskutierten theoretischen Annahmen von zentraler
Bedeutung fiir die Einnahme einer postkolonialen Perspektive. Fiir das Vorhaben,
Religion von den Grenzen her zu denken, erdffnet jedoch erst die postkoloniale
Perspektive den spezifischen Analyseblickwinkel, der fiir die Untersuchung des re-
ligionssoziologischen Diskurses so gewinnbringend erscheint. Denn wéhrend sich
etwa Derrida lediglich mit dem Postkolonialen als dem konstitutiven Aufen der eu-
ropdischen hegemonialen Diskurse befasst, lenken die Postcolonial Studies hierauf
ihren besonderen Fokus. Dieser Analyseblickwinkel wird im Folgenden nun genau-
er ausgefiihrt, wobei insbesondere auf drei Argumentationsstringe eingegangen
wird. Bevor ich auf diese néher eingehe soll zundchst noch einmal auf die grofle
Heterogenitdt postkolonialer Studien hingewiesen werden (vgl. Castro Vare-
la/Dhawan 2009). Diese zeigt sich nicht nur in der Mannigfaltigkeit der Untersu-
chungsgegenstinde postkolonialer Studien, sie wird auch in den divergierenden
theoretischen Bezugnahmen und Betrachtungsweisen sichtbar, die oft in offenem
Widerspruch miinden bzw. andere Schwerpunkte setzen und auf diese Weise
fruchtbare Spannungsverhiltnisse entstehen lassen. Gleichwohl sind mit der ge-
meinsam geteilten postkolonialen Perspektive einige grundlegende Fragestellungen
verkniipft. Im Rahmen dieser Arbeit werden neben diesen grundlegenden Fragestel-
lungen insbesondere die Arbeiten, die sich in irgendeiner Weise mit Religion befas-
sen, rezipiert. Hierbei wird eine recht weite Auffassung postkolonialer Studien ver-
treten, werden doch sowohl die Arbeiten Talal Asads als auch die Schriften Stuart
Halls unter diesem Nenner gefasst. Auch Studien, die etwa im Bereich der Religi-
onswissenschaften entstanden sind, sich aber in erster Linie auf ein postkoloniales
Wissenschaftsverstidndnis berufen, werden im Rahmen dieser Arbeit herangezogen.
Inhaltlich wird zum einen die Frage der Représentation aufgegriffen, die wis-
senschaftstheoretisch in den letzten Jahrzehnten fiir einigen Wirbel gesorgt hat und
der sich auch der religionssoziologische Diskurs nicht ldnger entziehen sollte. Ins-
besondere Edward Said hat mit seiner Orientalismus-Studie fiir die Frage sensibili-
siert, wer fiir wen in welchem Zusammenhang spricht und in Anschluss an Foucault
auf die Notwendigkeit aufmerksam gemacht, aufgestelltes Wissen immer als
machtvolles Wissen zu begreifen. In Anschluss an Said haben Wissenschaftlerinnen
und Wissenschaftler zudem unterschiedliche hegemoniale Denkformen des europa-
ischen wissenschaftlichen Diskurses in Frage gestellt. Auch das hegemoniale Reli-
gionsverstindnis wurde aus unterschiedlicher Perspektive in dieser Hinsicht disku-
tiert. Fiir die hier vorzunehmende Analyse des religionssoziologischen Diskurses
erweisen sich zum anderen diejenigen Arbeiten von Interesse, die das hegemoniale
Geschichts- und Moderneverstindnis des wissenschaftlichen Diskurses dekonstruie-
ren, spielt dieses doch eine nicht unbedeutende Rolle im religionssoziologischen

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



DAS ANALYTISCHE POTENTIAL DER POSTCOLONIAL STUDIES | 37

Diskurs. Den dritten Ankniipfungspunkt bietet das spezifische Kulturverstindnis
der Postcolonial Studies. Neben den Arbeiten Homi Bhabhas soll hier zudem das
Kulturverstdndnis Stuart Halls in den Fokus geriickt werden. Am religionssoziolo-
gischen Diskurs scheint der cultural turn, den der sozialwissenschaftliche Diskurs
nicht zuletzt durch Cultural- und Postcolonial Studies vollzogen hat, mehr oder we-
niger spurlos vorbeigegangen zu sein. Gerade dieses spezifische Kulturverstdndnis
bietet aber eine fruchtbare alternative Betrachtungsweise auf Religion.

1.3 DIE FRAGE DER REPRASENTATION —
WER SPRICHT FUR WEN?

Ein zentrales Verdienst der Postcolonial Studies ist es, die Produktion von Wissen
iiber ,den Anderen‘ kritisch zu hinterfragen. Hierfiir steht paradigmatisch Saids
Werk Orientalismus (1978). In seiner Orientalismus-Studie analysiert Said auf der
Grundlage von Foucaults Diskursverstdndnis und Gramscis Arbeiten zur Hegemo-
nie, wie die europdischen Reprisentationen des Orients in einen umfassenden
Macht-Wissens-Komplex eingebunden sind, der nicht nur mit dem européischen
Selbstverstindnis verbunden ist, sondern gerade im Kolonialismus seine materielle
Wirkkraft zeigt.5 Er interessiert sich entsprechend nicht nur fiir die ,,Denkweise, die
sich auf eine ontologische und epistemologische Unterscheidung zwischen ,dem
Orient® und (in den meisten Féillen zumindest) ,dem Okzident® stiitzt* (Said 2009:
11), sondern beleuchtet auch deren materielle, historische Dimension, also ,,die Le-
gitimation von Ansichten, Aussagen, Lehrmeinungen und Richtlinien zum Thema
sowie fiir ordnende und regulierende Mafnahmen* (ebd.).6

5 Neben den theoretischen Anleihen poststrukturalistischer und neomarxistischer Proveni-
enz kniipft er jedoch auch an die arabisch-muslimische Orientalismuskritik an, wie sie
seit Ende des 19.Jahrhunderts aus den antikolonialen Diskursen hervorgeht, wobei er sich
insbesondere auf die Kritik von Anwar Abdel-Malek und Abdallah Laroui am hegemoni-
alen Orientbild stiitzt (vgl. Schmitz 2012: 110f). Schmitz stellt entsprechend fest: ,,Erst
aus dem Zusammentreffen von westlicher Avantgardetheorie, linker Imperialismus-Kritik
und paléstinensischem Befreiungsdiskurs bezieht die Analyse ihrer kulturellen Bedeu-
tungsherstellungen im Spannungsfeld von Macht und Représentation ihre besondere in-
haltliche Ausrichtung.” (Schmitz 2012: 111)

6  Hier wird bereits die Verkniipfung von orientalischen Wissenspraktiken und imperialen
Machtinteressen deutlich, welche Said anhand der Besetzung Agyptens durch Napoleon
im Jahre 1798 nachzeichnet: Die als ,dgyptische Expedition‘ in die europidischen Ge-
schichtsbiicher eingehende Besetzung machten sich die hegemonialen Orientbilder
zunutze, um ihre Invasion als zivilisatorischen Akt darzustellen und auf diese Weise zu

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



38 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Die hegemoniale Denkform, die dem Diskurs {iber den Orient, wie er Ende des 19.
Jahrhunderts sowohl in den unterschiedlichen wissenschaftlichen Disziplinen als
auch in kiinstlerischen Auseinandersetzungen und dem Kolonialdiskurs gefiihrt
wurde, zugrunde liege, zeichnet sich laut Said nun gerade durch die Gegeniiberstel-
lung von Orient und Okzident aus, in welchem Europa eine exponierte Stellung
einnimmt. Der Orient stellt somit fiir Europa das ,konstitutive Aulen® dar, durch
welches sich Europa als modern und iiberlegen begreifen konnte. Said zeichnet
nach, wie sich durch die Ansammlung von Informationen iiber die Geschichte und
Kultur des Orients nicht nur die Orientalistik als wissenschaftliche Disziplin her-
auskristallisierte, sondern auch ein europdisches Aussagesystem iiber den Orient
etabliert wurde, welches sich fortwéhrend in den Diskursen iiber den Orient repro-
duziere. Wéhrend der Orient als besonders sagenumwoben, unzivilisiert oder barba-
risch dargestellt wurde, konnte sich Europa demgegeniiber als aufgeklért, rational
und zivilisiert begreifen. Durch die hegemoniale Diskursposition der Kolonial-
michte spiegeln diese Reprasentationen nicht nur die Eigeninteressen der Kolonial-
herrscher wider, sondern der Orient werde durch diese Wissensproduktionen
gleichsam erst erschaffen.

Generell konzentriert sich Said in seiner Analyse auf die GroBmichte England
und Frankreich, denen er eine Vormachtstellung im ,Orient® sowie in der Wissens-
produktion iiber den Orient attestiert (Said 2009: 27f). Grundlage seiner Analyse
bilden hierbei nicht nur wissenschaftliche Auseinandersetzungen, sondern ebenfalls
die Werke von Schriftstellern, die zum Teil direkt in administrativen Funktionen
oder als Berater der Kolonialméchte eingestellt waren. Er analysiert dariiber hinaus
auch gewdhnliche Reiseberichte und journalistische Schriften.’

Indem er nicht nur aufzeigt, wie das Wissen iiber den Orient mit dem Kolonia-
lismus, sondern auch mit Eurozentrismus und Rassismus verkniipft ist, etabliert er
eine spezifisch postkoloniale Form der Diskursanalyse. Gegeniiber Foucault zeich-
net sich eine solche Perspektive gerade dadurch aus, dass sie den Orient in den Fo-
kus riickt. Foucault reflektiert zwar die Bedeutung, die das Wissen iiber den Ande-

legitimieren. Die Représentationen des Orients wiirden also gezielt durch administrative
und exekutive Krifte zum Einsatz gebracht, um die gewaltsame Besetzung durch den
Dienst am Fortschritt zu rechtfertigen. Der Orient werde somit auf militérischer, aber
auch auf politischer und juristischer Ebene erst produziert.

7 Waihrend er sich im ersten Teil seiner Studie insbesondere dieser soziopolitischen und his-
torischen Dimension widmet, zeichnet er im zweiten Teil den neueren Orientalismusdis-
kurs in ,,grob chronologischer Weise* nach und zeigt anhand der Werke bedeutender
Dichter, Kiinstler und Wissenschaftler auf, dass sich die Représentationen oftmals glei-
chen. Im dritten Teil befasst er sich mit der Phase der groen kolonialen Expansion in
den Orient bis zum Zweiten Weltkrieg und endet dann mit der Abldsung der imperialen
Vormachtstellung Frankreichs und Englands durch die USA im 20. Jahrhundert.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



DAS ANALYTISCHE POTENTIAL DER POSTCOLONIAL STUDIES | 39

ren fiir das europdische Selbstverstindnis einnimmt, befasst sich allerdings nicht
weiter mit diesem Wissen (vgl. Foucault 1969: 10). Von Foucaults Machtverstind-
nis weicht Said also insofern ab, als dass er ,,die Dominierung der Welt durch den
Westen [als] einen bewussten und intendierten Prozess individueller und institutio-
neller Praxen® begreift (Castro Varela/Dhawan 2005: 37). Dass er an Konzepten der
Intentionalitdt und Handlungsmacht festhilt, kann mit seinem Beharren auf der hu-
manistischen Tradition in Zusammenhang gebracht werden, in diesem Sinne be-
zeichnet Said Orientalism auch als Versuch, die gewaltvollen Formen des Denkens
zu tberwinden (vgl. Said 1993: 337).Vor diesem Hintergrund ist es immer von
zentraler Bedeutung, die Produktion von Wissen zu kontextualisieren.®

Saids Orientalismus-Studie hat nicht nur die wissenschaftliche Disziplin der
Orientalistik, sondern auch die geistes- und sozialwissenschaftliche Forschungs-
landschaft im Allgemeinen in erheblichem Malle beeinflusst und verdndert. Er hat
sowohl fiir die Produktion des Wissens iiber ,den Anderen‘ sensibilisiert, aber auch
auf die Notwendigkeit hingewiesen, dieses Wissen historisch zu verorten. So ist in
den letzten Jahren eine nicht mehr zu iiberschauende Zahl an Studien in den unter-
schiedlichsten Fachgebieten entstanden, die verschiedentlich an Said ankniipfen.
Saids Orientalismus-Studie ist jedoch aus verschiedenen Griinden auch in Kritik ge-
raten. So konstatiert beispielsweise Moore-Gilbert, dass sich in Saids Werk eine
Unentschlossenheit bemerkbar mache, die Heterogenitit der kolonialen Diskurse
anzuerkennen (vgl. Moore-Gilbert 1997: 48). In seinem Bestreben, die konstituie-
rende Funktion ,des Orient® fiir ,den Okzident® darzustellen, bleibt er zu héufig
selbst einer homogenisierenden Sichtweise verhaftet und essenzialisiere und stabili-
siere den Dualismus von ,Orient‘ und ,Okzident noch (vgl. Castro Varela/Dhawan

8 In seinem weiteren Werk Culture and Imperialism, das 1993 erschien, erweiterte Said die
bereits in Orientalism angelegte Argumentationsfigur. Er betont hier noch stirker den
Zusammenhang von Kultur und Imperialismus: Erst durch die Kultur wird das imperialis-
tische Unternehmen zur ,zivilisatorischen Mission®. Uber die Kultur kénne laut Said eine
,ideologische Befriedung* hergestellt werden (vgl. Said 1994: 67). In diesem Sinne sind
Kulturproduktionen jeglicher Art auch immer politischer Natur. Gerade die Unsichtbar-
keit dieses Zusammenhangs macht die Effektivitdt der zugrundeliegenden Ideologie aus.
Um die enge Verkniipfung zwischen europdischer Kultur und imperialistischem Unter-
nehmen aufzuzeigen, schldgt er die Methode des kontrapunktischen Lesens vor, ein Le-
sen aus der Sicht der Kolonisierten, die das Verschwiegene aufzeigt. Die Geschichte der
Marginalisierten konne auf diese Weise endlich Gehdr und Achtung finden. Im Gegen-
satz zu Orientalism nimmt er nun auch Kulturproduktionen, die nicht der westlichen Fe-
der entstammen, in den Blick und distanziert sich in Culture and Imperialism zanehmend
von Foucault, dessen Machtverstandnis er fiir zu deterministisch erachtet. (Castro Vare-
la/Dhawan 2005, S.49f)

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



40 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

2005: 39ff). In der Geschichtswissenschaft wurden Saids Analysen vielfach als zu
verallgemeinernd empfunden, gerade die nationalen diskursiven Unterschiede ge-
rieten somit nicht in den Blick (vgl. Turner 1994: 5), genauso wiirden auch die
jahrhundertealten kulturellen Verflechtungen durch eine kontrastierende Darstel-
lung von ,Orient* und ,Okzident* auBen vor gelassen (vgl. Neuwirth/Stock 2010).°
Generell wurde kritisiert, dass Said die Kolonialisierten bzw. Orientalisierten haupt-
séchlich passiv dargestellt habe und sich durch die homogenisierende Gegeniiber-
stellung von ,Orient® und ,Okzident* den Blick auf Praktiken des Widerstandes
verbaue (vgl. Ahmad 1992; vgl. auch Castro Varela/Dhawan 2005: 42). Héufig
werden aber die Kritikpunkte an Saids Orientalismus-Studie auch aufgegriffen und
fruchtbar zum Einsatz gebracht. Dies trifft etwa auf Homi Bhabha sowie auf Gayat-
ri Chakravorty Spivak zu. Spivak hat sich beispielsweise intensiv mit der Frage be-
fasst, wer im hegemonialen Diskurs Gehor findet.

Allgemein ldsst sich ihr Werk als marxistisch-feministische Dekonstruktion be-
schreiben (vgl. Castro Varela/Dhawan 2005: 55), allerdings mdochte sie auch die
AusschlieBungen und Grenzen dieser einzelnen Theorierichtungen und Diskurse
aufzeigen. Neben Fragen der Reprisentation befasst sie sich mit neokolonialen
wirtschaftlichen Zusammenhéngen und interessiert sich insbesondere fiir die margi-
nalisierten Positionen subalterner Frauen. Westliche feministische Stromungen kri-
tisierend, bezweifelt sie die Moglichkeit einer ,globalen Schwesternschaft® und
zeigt auf, dass die Interessenlagen aufgrund differenter materieller Rahmenbedin-
gungen ganz unterschiedlich ausfallen und nicht selten sogar in Konflikt treten (vgl.
Spivak 1994: 84). An Derrida ankniipfend mochte sie gerade diese ,machtvollen
Bezeichnungen® (masterwords, Spivak 1990: 104), welche die unterschiedlichsten
Lebenserfahrungen unter einem Begriff — in diesem Falle die Frauen — subsumieren
und Differenzen somit zum Schweigen bringen, dekonstruieren. Generell ist es ihr
ein Anliegen, die Mechanismen der Diskurse offenzulegen. Derridas Praxis der De-
konstruktion hilt sie fiir eine ergiebige Strategie, um die Macht- und Herrschafts-
verhéltnisse von innen heraus zu destabilisieren. Sie wirft Derrida jedoch auch vor,
die Allmacht des Kapitalismus unterschétzt zu haben (vgl. Spivak 1995). Um die
Ausbeutung der Subalternen durch den internationalen Kapitalismus zu analysieren,

9 AuBerdem stehe Saids Bestreben, insbesondere die Beharrlichkeit orientalisierender Wis-
sensgenerierungen nachzuzeichnen, im Widerspruch zum Foucaultschen Diskursver-
stdndnis, das gerade die Diskontinuitdten und Briiche von Diskursen hervorheben wollte
(vgl. Moore-Gilbert 1997: 48.; Porter 1994: 152). Die These Saids, dass die Entwicklung
des Wissens tiber ,den Orient mit der kolonialen Expansion Hand in Hand ginge, wiirde
auBerdem durch den groBen Einfluss der deutschen Orientalistik in Frage gestellt (vgl.
Clifford 1988: 267).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



DAS ANALYTISCHE POTENTIAL DER POSTCOLONIAL STUDIES | 41

erweitert sie die marxistische Perspektive.'” Um auf die Heterogenitit der verschie-
denen Interessenlagen und Kontexte hinzuweisen, analysiert sie koloniale Subjekt-
positionen nicht nur hinsichtlich unterschiedlicher Klassenlagen, sondern nimmt
gezielt Genderaspekte in den Blick. Sie weist darauf hin, dass die subalternen Frau-
en im Siiden in besonderer Weise ausgebeutet werden: Zum einen verlagern grof3e
Konzerne zunehmend ihre Produktion in die Linder des Siidens, da die Arbeiterin-
nen — nicht zuletzt aufgrund geographischer Zerstreutheit — dort nur selten gewerk-
schaftlich organisiert sind, zum anderen werden Frauen aufgrund patriarchaler
Strukturen innerhalb von Familien, Religion und Staat besonders beansprucht.

In ihrem viel beachteten Aufsatz Can the Subaltern speak? (1994) beschiftigt
sie sich etwa mit der Position der Subalternen bzw. mit der Frage, ob die Subalter-
nen in der Lage sind, fiir sich selbst zu sprechen. Représentation bedeutet fiir
Spivak mit Marx sowohl ,Darstellen® im Sinne eines ,Sprechens von‘ als auch
,Vertreten® im Sinne eines ,Sprechens fiir®. Ihr geht es in ihrer Analyse nicht darum
die Stimme eines prékolonialen, authentischen subalternen Subjekts auszumachen.
Dies ist aufgrund divergierender Einfliisse ihres Erachtens gar nicht moglich, viel-
mehr interessiert sie sich fiir die Kontextualisierungen und Einschreibungen der un-
terschiedlichen Subjektpositionen und die Frage, inwiefern die Subalternen im he-
gemonialen Diskurs Gehor finden. Anhand des Verbots der Witwenverbrennung
,Sati‘ durch die indische Kolonialverwaltung zeichnet sie nach, dass sich hier zwei
essenzialisierende Diskurspositionen gegeniiberstehen — die Kolonialverwaltung,
die die Frauen als passive Opfer der eigenen Kultur darstellt und die brahmanische
Ideologie, die die Frauen ebenfalls nicht selber sprechen lédsst — die beide den An-
spruch erheben, die Frauen zu représentieren, die diesen aber letztlich kein Gehor
schenken. Die Frauen, um die es in der Debatte um Witwenverbrennung geht, wer-
den also vom hegemonialen Diskurs ausgeschlossen. Spivaks rhetorische Frage
,»can the subaltern speak?* muss also verneint werden, da Sprechen fiir Spivak be-
deutet, einen Sprechakt vollstindig zu vollziehen und dazu gehdre auch, dass die
Frauen gehort werden.

Spivak kritisiert aus diesem Grund Intellektuelle wie etwa Foucault oder Deleu-
ze, die in einem Gesprich iiber die Ereignisse im Mai des Jahres 1968 zu dem
Schluss kommen, ,die Arbeiter* konnen fiir sich selber sprechen (Spivak 1994: 87).
Sie grenzen sich hiermit von der Position Jean Paul Sartres ab, der proklamierte,
dass ,die Arbeiter* jemanden benétigen, der ihre Interessen repréisentiere und sich
nicht selten selbst dieser Rolle annahm. Spivak macht nun darauf aufmerksam, dass
die These Foucaults, die Masse konne fiir sich selber sprechen, seinem Diskurs- und

10 Marx selbst hat sich in seinen Studien bekanntlich meistens nur auf die Verhéltnisse in
Europa bezogen und dem Imperialismus laut Spivak zu wenig Beachtung geschenkt, ent-
sprechend sieht er im Kampf des westlichen Proletariats im 19. Jahrhundert fiir 6konomi-
sche Gleichheit die Interessen der gesamten Menschheit vertreten.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



42 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Subjektverstindnis zuwiderlaufe, geht er doch davon aus, dass das Subjekt nicht als
der Ursprung seines Handels gedacht werden kann, sondern es vielmehr ein Produkt
der Diskurse ist. Indem Foucault und Deleuze die aufstindigen Massen feiern, ver-
schleiern sie ihre eigene Diskursposition, sprechen sie doch nicht nur iiber die Ar-
beiter, sondern auch an ihrer Stelle und damit fiir sie. Sie kritisiert aul3erdem das
universalisierende Vokabular, dessen sich Deleuze und Foucault bedienen, wenn sie
von den Arbeitern, den Massen etc. sprechen. Auf diese Weise laufen sie Gefahr,
die spezifische franzdsische Situation zu verallgemeinern. Auch wenn sich im Mai
1968 in Frankreich ein ,revolutiondres Bewusstsein® unter Studierenden und Arbei-
tern herausgebildet habe, konne man trotzdem nicht davon ausgehen, dass dies in
anderen Zusammenhingen wieder passiere. Entsprechende Aussagen miissen in de-
konstruktivistischer Manier immer kontextualisiert werden, indem gefragt wird, wer
spricht fiir wen? Zu welcher Zeit? Und unter welchen Umstidnden? Obwohl es sich
manchmal nicht vermeiden lasse, anstelle von und fiir Andere zu sprechen — so sei
es doch notwendig, die eigene Sprecherposition zu reflektieren.

Dass postkoloniale Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler hier eine durch-
aus ambivalente Position einnehmen, hat Gayatri Chakravorty Spivak immer wieder
thematisiert. Zum einen ist fraglich, wen postkoloniale Forschende im wissen-
schaftlichen Diskurs reprisentieren kdnnen, fiir wen Sie sprechen kdnnen, sind trotz
hiufigen Migrationshintergrunds ihr Status und die damit einhergehenden Interes-
sen doch ganz andere als die der indischen Frau vom Land. Vor diesem Hintergrund
ist umstritten, ob es angesichts globaler Statusdifferenzen sinnvoll ist, migrantische
Intellektuelle als subaltern zu begreifen. So sei laut Spivak die Subalternisierung
von Migrantinnen und Migranten in erster Linie von Vorteil fiir diese Gruppe
selbst, aber auch fiir die Dominanzkultur, kann sie doch durch den Dialog mit die-
sen ,,Ersatz-Subalternen® ihr Wohlwollen unter Beweis stellen, ohne sich den an-
klagenden Stimmen und Forderungen aus der ,Dritten Welt® stellen zu miissen.
Deswegen warnt Spivak explizit davor, als migrantische Intellektuelle den Raum
der Subalternen zu besetzen."'

Aus diesem Grund ist die Selbstreflexion ein zentrales methodisches Moment
der Postcolonial Studies. Postkoloniale Intellektuelle miissen sich selbst verorten,
d.h. ihre eigene machtvolle Position hinterfragen und analysieren, inwiefern sie
selbst einen Beitrag zum ,Nicht-Gelingen® der Dekolonialisierung leisten.

11 Die postkoloniale Theoretikerin Rey Chow begreift die Fokusverschiebung von den mate-
riellen Kémpfen der Armsten im Siiden zu den Interessen der intellektuellen Migranten
im Norden als Veruntreuung — der Begriff der Subalternitét verliere dadurch sein kriti-
sches Potential. ,,Eine der schwerwiegendsten Folgen einer solchen ,Selbstsubalternisie-
rung® (self-subalternization) der Intellektuellen bedeutet nach Chow das erneute — dies-
mal doppelt legitimierte — Zum-Schweigen-Bringen der Entrechteten und Entméchtig-
ten. (Castro Varela/Dhawan 2005: 132, vgl. auch Chow 1993: 13)

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



DAS ANALYTISCHE POTENTIAL DER POSTCOLONIAL STUDIES | 43

In ihrem Buch 4 Critique of Postcolonial Reason (1999) kniipft Spivak unmittelbar
an Saids Orientalismus Studie an, wenn sie etwa darauf hinweist, dass Kants Men-
schenbild nicht nur eurozentrisch und androzentrisch ist, sondern insbesondere da-
fiir sensibilisiert, dass Kants Philosophie in historischer Perspektive auch im Zu-
sammenhang mit der zivilisatorischen Rechtfertigung des Kolonialismus gelesen
werden muss. Sie stellt jedoch Kant nicht lediglich als Orientalisten dar, sondern
erkennt an, dass ihr eigenes Wirken von der Philosophie Kants und Hegels ma3geb-
lich geprdgt wurde. Es sei nicht moglich, die historischen und kulturellen Zusam-
menhénge, in welche man hineingeboren wiirde, einfach hinter sich zu lassen. Vor
diesem Hintergrund erweise sich auch die Dekonstruktion als unmogliches Projekt:
,,Deconstruction can only speak in the language of the thing it criticises. So, as Der-
rida says, it falls prey to its own critique, in a certain way.” (Spivak 1990: 130)
Trotzdem ist die Praxis der Dekonstruktion ihres Erachtens die beste Strategie, um
die hegemonialen Diskurse von innen heraus zu kritisieren.

In dieser Weise gilt es auch, das hegemoniale Religionsversténdnis zu hinterfragen.
Im Umkreis der Postcolonial Studies sind in den letzten Jahrzehnten eine Vielzahl
an Arbeiten entstanden, die sich in unterschiedlicher Weise mit Dekonstruktion des
hegemonialen Religionsverstdndnisses befassen. In Anschluss an Said und mit den
Hilfsmitteln der Derridaschen Praxis der Dekonstruktion und Foucaults Diskursana-
lyse wird darauf hingewiesen, dass es sich bei dem Religionsbegriff um einen sehr
jungen Begriff handelt, welcher aulerdem zunéchst hauptsidchlich von der christ-
lich-abendldndischen Geschichte und der spezifischen Moderneerzdhlung geprigt
wurde (vgl. Asad 1993a; King 1999). Nicht nur ein universelles Religionsverstind-
nis, sondern auch Konzepte wie etwa das der Weltreligion werden vor diesem Hin-
tergrund problematisiert (vgl. Mazusawa 2005), worauf im Weiteren dann genauer
einzugehen sein wird.

Zunichst werden jedoch die folgenden Fragen an den religionssoziologischen
Diskurs gestellt: Wie wird iiber Religion gesprochen? Welche raumlichen, zeitli-
chen, sachlichen, kulturellen und hierarchisierenden Grenzziehungen werden dabei
vorgenommen? Wird ein universeller Religionsbegriff aufgestellt? Wer spricht fiir
wen und in welchem Kontext? Welche Positionen finden Gehor im religionssozio-
logischen Diskurs? Mit welchen historischen Erfahrungen werden die Definitionen
von Religion verkniipft? Und was fiir ein Selbstverstdndnis wird hierbei erkennbar?
Welche Generalisierungen lassen sich hierbei finden und welche Auslassungen pra-
gen den Diskurs?

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



44 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

1.4 EUROPA PROVINZIALISIEREN — DEKONSTRUKTION
HEGEMONIALER ERZAHLSTRATEGIEN

Wie in dem vorangegangenen Kapitel deutlich wurde, ist es notwendig, die hege-
monialen Diskurse immer zu kontextualisieren, um ihnen auf diese Weise ihren
quasi natlirlichen Charakter zu nehmen, der nicht selten in dem Anspruch universel-
ler Giiltigkeit gipfelt. In diesem Sinne gilt es nicht nur hegemoniale Wissensformen
zu dekonstruieren, sondern auch das europdische Geschichtsverstindnis in Frage zu
stellen. In seinem viel beachteten Buch Provincializing Europe (2000) hat sich
Chakrabarty der Frage gewidmet, wie es dazu kam, dass ,,seit Generationen [...]
Philosophen und Sozialwissenschaftler Theorien aufgestellt [haben], welche fiir die
gesamte Menschheit Giiltigkeit beanspruchen® (Chakrabarty 2000: 42). Er macht
darauf aufmerksam, dass diese Theorien meistens in ,,absoluter Unkenntnis der Er-
fahrungen der Mehrheit der Menschheit* — also derjenigen Menschen, die nicht in
westlichen Kulturen leben — aufgestellt wurden (ebd.). Eine solch paradoxe Vorge-
hensweise siecht Chakrabarty nun darin begriindet, dass Philosophen und Sozialwis-
senschaftler

»in die europaische Geschichte eine Entelechie der universalen Vernunft hineingelesen ha-
ben [...] Nur ,Europa’, so wiirde die Argumentation wohl lauten, ist theoretisch (das heift ka-
tegorial, auf der Ebene der grundlegenden Kategorien, die das hierarchische Denken pragen)
erkennbar.” (Ebd.)

Entsprechend bestimmen nach wie vor Kategorien und Begrifflichkeiten wie Natio-
nalstaat, biirgerlich oder kapitalistisch das historische Denken. Auch das hegemoni-
ale Verstindnis von Religion ist in entscheidendem Mafle durch die europiische
Moderneerzdhlung geprigt. Was mit diesen Kategorien nicht beschrieben werden
kann, wird entweder im Sinne einer Entwicklungsgeschichte z.B. als vormodern
bezeichnet oder iiberhaupt nicht wahrgenommen. Dadurch, dass die als indisch oder
chinesisch bezeichnete Geschichte nach wie vor lediglich als ,,Variationen der einen
Meistererzéhlung® (Chakrabarty 2010: 41) erzdhlt werden, sei die Geschichts-
schreibung weiterhin durch ein asymmetrisches Verhéltnis geprigt. Dass es immer
auch andere Erzdhlungen gibt, stellt Chakrabarty auBler Zweifel, diese werden —
wenn {liberhaupt — immer nur in transformierter Form Eingang in die Meta-
Erzéhlung der Geschichte finden. Entsprechend macht er Geschichte als den Ort
aus, ,,an dem sich der Kampf um die Aneignung dieser anderen Konfigurationen
der Erinnerung im Namen des Modernen abspielt* (Chakrabarty 2010: 59).

Aus diesem Grund gilt es nun, Europa zu provinzialisieren, um die Hegemonie
der europédischen Geschichtsschreibung in ihre Schranken zu verweisen. Kulturellen
Relativismus hilt er hierbei allerdings nicht fiir die geeignete Strategie:

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



DAS ANALYTISCHE POTENTIAL DER POSTCOLONIAL STUDIES | 45

,Es kann nicht aus der Haltung hervorgehen, dass Vernunft, Wissenschaft und der Anspruch
auf Universalitat, die dazu beitragen, Europa als das Moderne zu definieren, einfach ,kultur-
spezifisch’ sind und daher nur den europaischen Kulturen angehéren. Denn es geht nicht da-
rum, dass der Rationalismus der Aufklarung in sich unverninftig ist, sondern es soll vielmehr
dokumentiert werden, wie und durch welchen historischen Prozess der Eindruck — der
schlieBlich nicht fur jeden zu allen Zeiten evident war — erweckt werden konnte, dass die
,Vernunft’ der Aufklarung auch weit Gber den Ort hinaus, an dem sie entwickelt wurde, ,of-
fenkundig’ sei.” (Chakrabarty 2010: 62)

Mit seiner programmatischen Aufforderung, Europa zu provinzialisieren, mochte er
dazu aufrufen, zu dokumentieren, durch welche historischen Prozesse diese spezifi-
sche Erzdhlung Verbreitung fand. Er macht darauf aufmerksam, dass ,das Europa‘
oder ,der Westen‘, auf welchen sich diese Moderneerzdhlungen immer bezichen,
ebenfalls lediglich imagindre Identitdten seien. Das Projekt, Europa zu provinziali-
sieren, miisse deshalb auch das Eingestéindnis beinhalten, ,,dass bereits Europas An-
eignung des Adjektivs ,modern‘ ein Stiick globale Geschichte ist, von der die Ge-
schichte des europdischen Imperialismus einen untrennbaren Teil bildet, und die
Einsicht, dass diese Gleichsetzung einer bestimmten Version von Europa mit der
,Moderne* nicht allein das Werk von Europdern ist“ (ebd.). Entsprechend mochte er
fiir die Rolle der Geschichtsschreibung sensibilisieren, die in einem engen Biindnis
mit modernem Imperialismus und Kolonialismus stehe. Er mochte also die Mo-
derneerzéhlung nicht pauschal ablehnen, vielmehr geht es darum, ,,in die Geschich-
te der Moderne die Ambivalenzen, die Widerspriiche, die Gewaltanwendungen und
die Tragddien und Ironien einzuschreiben, die sie begleiten* (ebd.: 63). Eine so ver-
standene Geschichtsauffassung als heterogene Geschichten muss es sich zur Aufga-
be machen, auf den Zusammenhang von Idealismus und Gewalt hinzuweisen, durch
welchen die Moderneerzahlung ,,auf gleichsam natiirliche Weise* zur einzig legiti-
men Metaerzdhlung werden konnte, um so ,.ein hyperreales Europa aus dem Zent-
rum der historischen Einbildungskraft zu verdringen® (ebd.: 64). Beispielsweise
miisse man sich etwa mit den dem Nationalstaat zugrundeliegenden Ideen ausei-
nandersetzen, und diese Kategorien — indem man ihnen ihre universelle Giiltigkeit
abspricht — erneut zum Gegenstand politischer Philosophie machen (ebd.). Das Mo-
derne mochte er als ,,ein Feld der Auseinandersetzung verstanden wissen, ,,um die
bislang privilegierten Erzdhlungen der Staatsbiirgerschaft mit Erzdhlungen anderer
menschlicher Bindungen zu iiberschreiben, die sich von ertrdumten Vergangenhei-
ten und Zukunftsentwiirfen ndhren, in denen Kollektivititen weder durch die Ritua-
le der Staatsbiirgerschaft noch durch den Alptraum der durch die ,Moderne* ge-
schaffenen ,Tradition® definiert sind* (Chakrabarty 2010: 65).

In dhnlicher Weise kritisiert Shalini Randeria ein Geschichtsmodell, welches
das Aufkommen der Moderne allein der spezifischen europédischen Kulturgeschich-
te zuschreibt. Sie insistiert darauf, dass man die europdische bzw. westliche Ent-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



46 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

wicklung nicht abgekoppelt vom Rest der Welt betrachten kann, sondern mochte
gerade die Verwobenheiten und Verflechtungen der européischen und auflereuropi-
ischen Welt zum Ausgangspunkt von Geschichtsschreibung machen (vgl. Con-
rad/Randeria 2002b: 10, vgl. auch Randeria 1999: 377). Durch die der Geschichts-
schreibung zugrundeliegenden bindren Aufteilungen in den ,West® und seinen
,Rest‘, sowie die Paradigmen unterschiedlicher Kulturen und Nationen sei eine re-
lationale Perspektive viel zu lange vernachldssigt worden. So habe sich auch in den
im 19. Jahrhundert entstandenen wissenschaftlichen Disziplinen die Dichotomisie-
rung zwischen Europa und dem Rest der Welt verfestigen konnen: In der Heraus-
bildung der sozialwissenschaftlichen Disziplinen wurde laut Randeria beispielswei-
se die imperiale Gegeniiberstellung zwischen Europa als Subjekt und den Kolonien
als Objekt institutionalisiert: Wéahrend die Politikwissenschaft, die Soziologie und
die Nationalokonomie die Moderne in Europa betrachten, blieb das Analysieren
,vormoderner‘ Kulturen der Ethnologie und Anthropologie iiberlassen (vgl. Con-
rad/Randeria 2002b: 21). Durch diese ,disziplindre Aufsplitterung® konnten gegen-
stands-immanente Verwobenheiten in der Analyse keine Beriicksichtigung finden
(vgl. Randeria 1999: 375). Auch der religionssoziologische Diskurs ist in entschei-
dendem MaBe von dieser disziplindren Arbeitsteilung geprégt: So ging man etwa in
Soziologie und Politikwissenschaft der Sédkularisierungsthese folgend lange Zeit
von einem Verschwinden der Religion aus, wahrend andernorts iiberall Religion
.entdeckt™ wurde.

Randeria will nun Geschichte als ,entanglement® verstanden wissen und die
transnationalen Abhéngigkeiten und Verflechtungen zum Ausgangspunkt der Ana-
lyse machen. Einem solchen Geschichtsverstindnis folgend spricht sie von ,geteil-
ten Geschichten® (Randeria 1999). Der Begriff ,geteilt® soll hierbei sowohl im Sin-
ne von shared als auch divided verstanden werden, d.h. der Fokus soll auf eine ge-
meinsame Geschichte der Interaktion und des Austauschs gelenkt werden, ebenso
sollen die Ambivalenzen und Abgrenzungsprozesse in den Blick genommen wer-
den (vgl. Conrad/Randeria 2002b: 17). So sei die europdische Expansion zuneh-
mend von einem Verlangen nach Partikularitdt und der Hervorhebung von Diffe-
renzen begleitet gewesen.

Dass die Austauschbeziehungen in Randerias Verflechtungsperspektive im
Vordergrund stehen, darf aber nicht dazu verleiten, diese Verhéltnisse immer als
gleichberechtigt wahrzunehmen. Vielmehr liegt den meisten Interaktionen eine hie-
rarchische Strukturiertheit zugrunde, die im Falle des Kolonialismus und der Skla-
verei zum Teil hochst gewaltvolle Dimensionen annahm. Die Hervorhebung der re-
lationalen Dimension sagt also noch nicht direkt etwas iiber die Beschaffenheit der
Austauschbeziehungen aus, diese konnen ganz unterschiedlich gestaltet sein. Die
Einheiten der Verflechtungsgeschichte mochte Randeria ebenso wenig vorgeben,
sie hilt es fiir sinnvoller, die Analyseeinheit vom jeweiligen Untersuchungsfeld ab-
hingig zu machen. Selbstverstidndlich bestehen auch nicht zu jeder Zeit zwischen

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



DAS ANALYTISCHE POTENTIAL DER POSTCOLONIAL STUDIES | 47

allen Regionen, Akteuren etc. Austauschbeziehungen, vielmehr ist der Grad der
Verwobenheiten von Kontext zu Kontext unterschiedlich. Insofern bedarf es immer
einer genauen Analyse und Kontextualisierung jeweils spezifischer geschichtlicher
Verflechtungen.

Aus diesen Griinden gilt es, den religionssoziologischen Diskurs auf seine hegemo-
nialen Narrative und geschichtlichen Zusammenhénge hin zu befragen. Welches
Geschichts- und Moderneverstindnis prégt den religionssoziologischen Diskurs?
Von welchen Differenzproduktionen sind diese gepridgt? Wie nehmen die Mo-
derneerzdhlungen Einfluss auf die Definitionen von Religion? Welcher Stellenwert
wird Religion in der modernen Gesellschaft zugesprochen? Auf der Grundlage wel-
cher historischen Erfahrungen wird Religion zu fassen gesucht? Und inwiefern
spielen die europdischen Selbstrepréisentationen hierbei eine Rolle? Finden Kolo-
nialismus und Mission Erwdhnung in den religionssoziologischen Narrativen? In-
wiefern wird eine verflechtungsgeschichtliche Perspektive eingenommen? Welchen
Stellenwert nimmt der Diskurs um Globalisierung im religionssoziologischen Dis-
kurs ein? Welche Briiche und Verschiebungen lassen sich iiber die Zeit in den Mo-
derneerzéhlungen und den damit verkniipften Religionsdefinitionen ausmachen?

1.5 KULTUR, KULTURELLE DIFFERENZ UND
KULTURELLE HYBRIDITAT

Fiir die Auseinandersetzungen und Theoretisierungen des Kulturbegriffs erweisen
sich insbesondere die Arbeiten Halls und Bhabhas als herausragende Diskursereig-
nisse.'> Bhabha, der neben Said und Spivak als das dritte Griindungsmitglied der
Postcolonial Studies gehandelt wird, hat sich insbesondere mit Fragen der Kultur
befasst und hierbei den Begriff der kulturellen Hybriditét geprdgt. Bhabha geht es
im Gegensatz zu Said und Spivak nicht so sehr darum aufzuzeigen, wie die europii-
schen Wissensproduktionen und -logiken den Kolonialdiskurs gestiitzt haben. Im
Gegensatz zu Said ist er der Ansicht, dass die Macht niemals ausschlieBlich im Be-
sitz der Kolonisatoren war, sondern dem Foucaultschen Machtverstdndnis folgend
geht er von einem multiplen, dezentralen Machtgeflecht aus. Entsprechend mochte
er die dem Kolonialdiskurs zugrundeliegende bindre Denkweise iiberschreiten, da

12 Auch wenn Stuart Hall als Griindungsmitglied des Center for Contemporary Cultural
Studies natiirlich in erster Linie der Forschungsrichtung der Cultural Studies zugerechnet
wird, soll auf seine Schriften aufgrund seines groen Engagements hinsichtlich postkolo-
nialer Fragen an dieser Stelle ebenfalls eingegangen werden.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



48 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

eine solche Dichotomie diesen nur reproduziere und keinen Platz fiir Zwischenréu-
me zulasse. So problematisiert er an Vertreterinnen und Vertretern des Poststruktu-
ralismus, dass diese in ihrem Bemiihen, das Andere des modernen Diskurses zu de-
konstruieren, diesem Anderen die Macht absprechen, selbst Deutung zu produzie-
ren:

,[...] Barthes’ Japan, Kristevas China, Derridas Nambikwara-Indianer, Lyotards Cashinahua-
Heiden sind Teil dieser Strategie der Einddmmung, die den anderen Text/den Text des Ande-
ren (the Other text) auf ewig zum exegetischen Horizont der Differenz statt zur aktiven Quel-
le der Artikulation macht. Das Andere wird zitiert, angefiihrt, in einen Rahmen gestellt, be-
leuchtet, in die serielle Aufklarung dienende Strategie von Aufnahme/Gegenaufnahme
(shot/reverse shot) eingebettet. Die Narrative und die kulturelle Politik der Differenz werden
zum geschlossenen Interpretationszirkel. Das Andere verliert seine Macht, zu signifizieren,
zu negieren, sein historisches Begehren ins Spiel zu bringen, seinen eigenen institutionellen
und oppositionellen Diskurs zu etablieren.” (Bhabha 2000: 48)

Sowohl Hall und Bhabha setzen sich demgegeniiber fiir ein performatives Kultur-
verstdndnis ein, in welchem kulturelle Differenzen erst in der Praxis ausgehandelt
werden. Insbesondere die Cultural Studies haben sich einen Namen damit gemacht,
die kulturelle Praxis neu zu denken. Sie verstehen ,,Kultur eher im Hinblick auf ihre
Beziehung zwischen einer sozialen Gruppe und den Dingen, die deren Lebensweise
ausdriickt, [...] als in Hinblick auf die Dinge selbst — also nicht das Bild, der Ro-
man, das Gedicht, die Oper, sondern die Bezichung zu der sozialen Gruppe, deren
Leben sich in diesen Objekten widerspiegelt (Hall 1977: 55). Auf diese Weise
mochte Hall aufzeigen, dass Kultur nichts Uberzeitliches, von den menschlichen
Praktiken Losgelostes ist, sondern durch diese vielmehr erst erzeugt wird. Anhand
eines etwas lidngeren Zitats soll veranschaulicht werden, wie Hall diesen Zusam-
menhang fasst:

,The emphasis on cultural practices is important. It is participant in a culture who gives
meaning to people, objects and events. Things ,in themselves’ rarely if ever have any one,
single, fixed and unchanging meaning. Even something as obvious as a stone can be a stone,
a boundary marker or a piece of sculpture, depending on what it means [...]. It is by our use
of things, and what we say, think and feel about them — how we represent them — that we
give them a meaning. In part, we give objects, people and events meanings by the frame-
work of interpretation which we bring to them. In part, we give things meaning by how we
use them, or integrate them into our everyday practices. It is our use of a pile of bricks and
mortar which makes it a ,house’; and what we feel, think or say about it, that makes a
,house’ a ,home’. In part, we give things meaning by how we represent them — the words we
use about them, the stories we tell about them, the images of them we produce, the emo-
tions we associate with them, the ways we classify and conceptualize them, the values we
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



DAS ANALYTISCHE POTENTIAL DER POSTCOLONIAL STUDIES | 49

place on them. Culture, we may say, is involved in all those practices which are not simply
genetically programmed into us — like the jerk of the knee we tapped — but which carry
meaning and value for us, which need to be meaningfully interpreted by others, or which
depend on meaning for their effective operation. Culture, in this sense, permeates all of
society.” (Hall 2010: 3)

Kultur ist fir Hall ein Reprisentationssystem", das die menschlichen Praktiken
nicht nur anleiten, sondern die in den Praktiken erst (re)produziert und dabei auch
modifiziert wird. Mit den Vertreterinnen und Vertretern des Poststrukturalismus
geht er davon aus, dass Bedeutungen keine iiberzeitliche Giiltigkeit besitzen, son-
dern vielmehr in den sprachlichen Praktiken erst ausgehandelt werden miissen. Er
spricht diesbeziiglich von ,signifying practices‘ und greift hierbei insbesondere auf
Laclaus Konzept der Artikulation zuriick. Gegeniiber einem rein diskursiven Wirk-
lichkeitsverstdndnis mochte er die materielle Verfasstheit sozialer Praxis hervorhe-
ben:

,lch denke, dass wir [...] Uber die Art und Weise nachdenken miissen, in der ideologische,
kulturelle, diskursive Praxen im bestimmten Kraftfeld materieller Beziehungen existieren.
Materielle Bedingungen sind notwendige, aber nicht hinreichende Bedingungen jeder histo-
rischen Praxis. Natirlich missen wir die materiellen Bedingungen in ihrer spezifischen dis-
kursiven Form denken, nicht als fixiert und absolut. Ich glaube die diskursive Position ist oft
in Gefahr, ihre Beziehung zur materiellen Praxis und zu den historischen Bedingungen zu
verlieren.” (Hall 2000: 72)

Eine dhnliche Auffassung von Kultur hat Homi Bhabha. Seine bedeutsame Rolle in
den Postcolonial Studies kommt ihm vor allem durch seine in The Location of Cul-
ture dargelegten Konzeption von Kultur zu: Auch er moéchte Kultur als Artikulati-
onsraum verstanden wissen, in dem kulturelle Zeichen und Praktiken stets aufs
Neue verhandelt werden.'* Sich gegen ein substantialistisches und hierarchisieren-
des Kulturverstdndnis abgrenzend, legt er also ebenso den Fokus auf die Performa-
tivitat und Aushandlung kultureller Praktiken."” Indem er das Verhiltnis zwischen

13 Er verwendet den Terminus ,Représentation‘ nicht im selben Sinne wie Said und Spivak.
Ihm geht es vielmehr um Représentation als soziale Praxis.

14 Wihrend Hall Kultur als Praxis begreift, fasst Bhabha diese aufgrund seines literaturwis-
senschaftlichen Fokuses meist auf der Zeichenebene.

15 Er kniipft hierbei an Lacan an: ,,Die in jedem performativen kulturellen Akt wirksame
sprachliche Differenz wird auch in der geldufigen semiotischen Darstellung der Disjunk-
tion zwischen dem Subjekt einer Proposition (énoncé) und dem Subjekt der AuBerung
(énoniciation) hervorgehoben, das in der Aussage nicht représentiert ist, in dem aber den-
noch die diskursive Einbettung und Ausrichtung (address) der Aussage, ihre kulturelle

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



50 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Zeichen und Praktiken und den mit ihnen verbundenen Deutungen als ein dynami-
sches begreift, geht er davon aus, dass sich diese in einem stidndigen Wandel befin-
den, zwar aneinander anschlieen sich aber nie ganz gleichen kdnnen. Der Aus-
handlungskontext ist von entscheidender Bedeutung in einer solchen Kulturkonzep-
tion: AuBerungen kultureller Zeichen und das Ausfiihren kultureller Praktiken wer-
den in unterschiedlichen Situationen realisiert, und somit jeweils situativ unter-
schiedlich gedeutet. ,,Dieser zwischenriumliche Ubergang zwischen festen Identifi-
kationen er6ffnet die Moglichkeit einer kulturellen Hybriditdt, in der es einen Platz
fiir Differenz ohne eine iibernommene und verordnete Hierarchie gibt.”“ (Bhabha
2000: 5) Kulturelle Differenz konzeptionalisiert er somit nicht im Sinne differenter
Kulturen, sondern vielmehr als Produktion von Differenz in der Praxis. Mit dem
Hybridititsbegriff mochte er gerade auf den Prozesscharakter und die UnabschlieB3-
barkeit kultureller Deutungen hinweisen, welche in dem ,,dritten Raum des Aus-
sprechens* stets und unermiidlich ausgehandelt wiirden. Hier zeigt sich die beson-
dere Dynamik seines Kulturbegriffs:

,Die Einfiihrung dieses Raumes stellt unsere Auffassung von der historischen Identitat von
Kultur als einer homogenisierenden, vereinheitlichenden Kraft, die aus der origindren Ver-
gangenheit ihre Authentizitat bezieht und in der nationalen Tradition des Volkes am Leben
gehalten wurde, sehr zu Recht in Frage. [...] Erst wenn wir verstehen, dass samtliche kultu-
rellen Aussagen und Systeme in diesem widerspriichlichen und ambivalenten AuBerungs-
raum konstituiert werden, begreifen wir allmahlich, weshalb hierarchische Anspriiche auf

die inharente Urspriinglichkeit oder ,Reinheit’ von Kulturen unhaltbar sind, und zwar schon

Positionierung, ihr Bezug auf eine gegenwirtige Zeit und einen spezifischen Raum zum
Ausdruck kommt. Der interpretatorische Pakt besteht nie einfach in einem Akt der Kom-
munikation zwischen dem in der Aussage festgehaltenen Ich und Du. Um Bedeutung zu
produzieren, ist es erforderlich, daf3 diese beiden Orte in eine Bewegung versetzt werden,
bei der sie einen Dritten Raum durchlaufen. Dieser Raum reprisentiert sowohl die allge-
meinen Bedingungen der Sprache als auch die spezifische Implikation der AuBerung in-
nerhalb einer performativen und institutionellen Strategie, derer sich die AuBerung nicht
,in sich® bewuBt sein kann. Durch diese unbewufte Beziehung kommt es zu einer Ambi-
valenz im Akt der Interpretation. Es ist dem pronominalen Ich der Proposition nicht mog-
lich, sich — in eigenen Worten — an das Subjekt der AuBerung zu wenden, da dieses nicht
personifizierbar ist, sondern eine rdumliche Relation innerhalb der Schemata und Strate-
gien des Diskurses bleibt. Die Bedeutung der AuBerung ist ganz wortwértlich weder das
eine noch das andere. Diese Ambivalenz wird noch deutlicher, wenn wir erkennen, daf3
der Inhalt der Proposition auf keinerlei Art die Struktur ihrer Proposition enthiillen kann;

es ist unmoglich, den Kontext aus dem Inhalt mimetisch abzuleiten.” (Bhabha 2000: 55)

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



DAS ANALYTISCHE POTENTIAL DER POSTCOLONIAL STUDIES | 51

bevor wir auf empirisch-historische Beispiele zurlickgegriffen haben, die ihre Hybriditat de-
monstrieren.” (Bhabha 2000: 56f)

Mit dieser Konzeption von Kultur mochte er sich bewusst von den Diskursen des
Multikulturalismus und der Vielfalt der Kulturen abgrenzen. Fiir ihn verweist der
Diskurs tiber ein Nebeneinander der Kulturen nicht nur auf ein essenzialistisches
und homogenisierendes Moment: ,,als Position in einem zeitlichen Rahmen des Re-
lativismus fiihrt diese Anerkennung dann zu liberalen Begriffen wie Multikultura-
lismus, kultureller Austausch oder der Kultur der Menschheit. Ferner repréasentiert
die Rede von der kulturellen Diversitét eine radikale Rhetorik der Trennung von
Kulturen, die als Totalitét gesehen werden und so, nicht besudelt von der Intertex-
tualitét ihrer historischen Orte, in der Sicherheit der Utopie einer mythischen Erin-
nerung an eine einzigartige kollektive Identitdt ihr Leben fristen.” (vgl. Bhabha
2000: 52) Kultur ist somit nicht an feste Rdume oder Gruppen gebunden, wie das
etwa Konzepte wie Nation oder Vélker suggerieren. Vielmehr sei Kultur als Uber-
lebensstrategie sowohl transnational als auch translational.

Eine dhnliche Sichtweise vertritt Arjun Appadurai. Als Entgegnung auf die Dis-
kurse der Globalisierung, die sich meist durch eine homogenisierende Sichtweise
auszeichnen und die Diskurse der Lokalisierung, die partikularistisch ausgeprégt
sind, hat er auf die zunehmende Entriumlichung kultureller Dynamiken aufmerk-
sam gemacht und in diesem Zusammenhang die Begriffe der ethnoscapes, medias-
capes, ideoscapes etc. eingefiithrt um auf den fluiden Charakter dieser Prozesse hin-
zuweisen (vgl. Appadurai 1996). Durch die Wanderung von Migrantinnen, Fliicht-
lingen, Exilanten und Gastarbeiterinnen komme es zu einer Entrdumlichung ehe-
mals regionaler Werte und Gegensténde. Die zunehmende Mediatisierung ermogli-
che zudem einen globalen fluiden Transfer von Wissen und Informationen,
wodurch Menschen nicht mehr an lokale Informationsquellen gebunden sind,
wodurch u.a. aber auch neue Gemeinschaften, welche nicht an einen Ort gebunden
sind, entstehen konnen. Appadurai hat zudem insbesondere auf die konstitutive Rol-
le von Dingen in diesen Prozessen hingewiesen. Gleichwohl weisen die medias-
capes aber auch eine grole Ndhe zu den ideoscapes auf. Hierunter versteht Ap-
padurai die Landschaft an Verkettungen von Begriffen und Bildern mit ideologi-
schen oder politischen Inhalten, wie etwa Demokratie, Freiheit, Gerechtigkeit etc.,
deren Interpretation vom jeweiligen Diskurszusammenhang abhéngt und die auf-
grund dessen nicht selten auch eine radikale Umdeutung erfahren.'® All diese
scapes sind hochst fluide und disjunkt, folgen ihren eigenen Regeln und sind somit
nicht auf eine Formel zu bringen, sondern miissen, mochte man ihre Komplexitit
verstehen, jeweils einzeln betrachtet werden.

16 Neben den genannten scapes macht Appadurai dariiber hinaus auch noch technoscapes
und financescapes aus.
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



52 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Gegeniiber Appadurai heben Bhabha und Hall jedoch noch stirker die Dimension
der Macht hervor. Bhabha ist hierbei der Ansicht, dass auch in klaren Dominanz-
verhéltnissen wie etwa dem Kolonialismus Rdume der Aushandlung entstehen kon-
nen, in welchen es den Subalternen mdglich ist, Bedeutungen zu verschieben und
somit auch Gegenmacht zu produzieren. Er mochte auf die Zwischenrdume hinwei-
sen, die der koloniale Diskurs produziert. Mit seinem Konzept der Mimikry zeich-
net er beispielsweise nach, dass die Ubersetzungen partikularer Ideen der Metropo-
len in die Kolonien niemals mit dem ,Original® identisch sind. Eine vollstindige
Nachahmung ist nicht mdoglich, vielmehr sind diese kolonialen Subjektivierungs-
weisen durch Verschiebungen und Liicken gekennzeichnet. Somit erdffnet die Un-
moglichkeit das ,Englischsein® vollstindig zu internalisieren eben potentiell auch
eine Liicke, die die Unabgeschlossenheit des kolonialen Diskurses offenbart und
somit die Autoritdt der Kolonisatoren fragmentiert (vgl. Bhabha 2000: 87).

Er moéchte mit dem Hybriditdtsbegriff also auf die Moglichkeitsrdume hinwei-
sen, die auch in eigentlich starren hierarchischen Verhiltnissen Autoritéten in Frage
stellen. Dabei versteht er diese Aushandlungsprozesse allerdings nicht als einen po-
litisch intendierten Akt. Vielmehr stellt er mit seinem Konzept der Hybriditdt Lacan
folgend die klassische Vorstellung von Intentionalitit und Handlungsmacht des
Subjekts in Frage und untergriabt auf diese Weise eine weitere die Konzeption der
westlichen Moderne prigende Denkfigur. Er geht nicht von festen Identitdten aus,
sondern vielmehr von einem Konglomerat gingiger Identitdtsfaktoren wie etwa
Rasse, Klasse, Geschlecht, Generation, Region (vgl. Bhabha 1997: 30), die wiede-
rum alle nicht starr, sondern ebenfalls hochst verdnderlich sind:

,ldentification is a process of identifying with and through another object, an object of oth-
erness, at which point the agency of identification — the subject — is itself always ambivalent,
because of the intervention of that otherness. But the importance of hybridity is that it
bears the trace of those feelings and practices which inform it, just like a translation, so that
hybridity puts together the traces of certain other meanings or discourses.” (Bhabha 1990:
211)

Bhabhas Konzept der Minderheitendifferenz hat auch iiber den postkolonialen Dis-
kurs hinaus einiges an Berithmtheit erlangt. Es erméglicht, Identifizierung und Dif-
ferenz gleichzeitig zu denken und die Hybriditét nicht als Mangel oder Bedrohung,
sondern als eine das Subjekt konstituierende Eigenschaft wahrzunehmen. Wenn die
Differenz als je einzigartige und im stindigen Wandel begriffene Konstellation ver-
schiedener Identitdtsmerkmale erscheint und nicht mehr als das dem Eigenen ge-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



DAS ANALYTISCHE POTENTIAL DER POSTCOLONIAL STUDIES | 53

geniiberstehende Andere, kdnnen bindre hierarchische Unterscheidungen und un-
gleiche Machtverhiltnisse noch schwieriger legitimiert und durchgesetzt werden. '’
In diesem Sinne irritiert Bhabha auch bewusst die bindre Logik, durch welche
Kolonisierte entweder als aktive Widerstandskédmpfer oder als Opfer angesehen
werden konnen'®, und folgt somit einem anderen Erkenntnisinteresse als der Post-

strukturalismus:

»Kultur wird also ebenso sehr zu einer ungemiitlichen, verstdrenden Praxis des Uberlebens
und der Supplementaritat — zwischen Kunst und Politik, Vergangenheit und Gegenwart, dem
Offentlichen und dem Privaten —, wie ihr strahlendes Wesen zugleich ein Moment der Lust,
der Aufklarung oder Befreiung ist. Gerade von diesen narrativen Positionen aus sucht das
postkoloniale Privileg eine neue Dimension der Zusammenarbeit, sowohl innerhalb der
Grenzen des Nation-Raumes als auch iber die Trennlinie zwischen Nation und Vélker hin-
weg, zu festigen und auszudehnen. Die Art und Weise, wie ich die poststrukturalistische
Theorie anwende, ergibt sich aus dieser postkolonialen Gegenmoderne. Ich versuche darzu-
stellen, wie der ,Westen’ mit seiner Autorisierung der ,Idee’ der Kolonisation gewissenma-

Ben, und moglicherweise sogar zwangslaufig, gescheitert ist. Indem ich meine Inspiration

17 Zur Veranschaulichung seines Verstandnisses von subalterner Handlungsmacht greift er
u.a. auf Barthes’ Konzept des lauten Schreibens zuriick: ,,Lautes Schreiben ist fiir Barthes
weder die ,Ausdrucks‘-Funktion der Sprache als Intention des Autors oder des Genres,
noch personifizierte Bedeutung.[...] Es dhnelt der von der klassischen Rhetorik unter-
driickten actio, und es ist die ,korperliche VerduBerung des Diskurses‘. Es ist die Kunst,
den eigenen Korper so in den Diskurs einzufiihren, dafl der individuierte Aufstieg des
Subjekts zum Signifikanten und seine Ausldschung in ihm auf paradoxe Art von seinem
Uberrest, einer ,Nachgeburt, einem Doppel begleitet wird. Seine Geréiusche — ,Knistern,
Schaben, Schneiden‘[...] geben dem Kampf, der die Einfiihrung von Handlungsmacht —
Wunde und Bogen, Tod und Leben — in den Diskurs begleitet, tiber den FluB des kom-
munikativen Codes des Satzes hinweg Stimme und Gesicht.” (Bhabha 2000: 275, vgl.
Barthes 1974: 98)

18 Fiir sein Konzept der Hybriditit und des dritten Raumes ist Bhabha aber auch ver-
schiedentlich kritisiert worden: So wird ihm vorgeworfen, dass das Konzept der Hybridi-
tat das gewaltvolle Ungleichgewicht zwischen Kolonialmacht und der kolonisierten Be-
volkerung verharmlose (vgl. Castro Valera/Dhawan 2005: 103). Das Konzept der Hybri-
ditét und des dritten Raumes beinhalte kein Konzept einer Politik der Verortung, wie es
etwa in Halls Konzept der Politik der Représentation zu finden sei (ebd.: 102). Auch er-
weise es sich gerade fiir Menschen, die nicht nach Europa oder in die USA migriert sind
als viel schwieriger, im hegemonialen Diskurs gehort zu werden. Robert Young erinnert
auflerdem an die Begriffsgeschichte des Terminus Hybriditdt, der sowohl in der Botanik
als auch in rechtsradikalen Ideologien als Kreuzung von zwei Species Verwendung finde
(Young 1995: 10).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



54 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

weniger vom Scheitern des Logozentrismus als von der subalternen Geschichte der Rander
der Moderne beziehe, habe ich versucht, zumindest in kleinem MaRstab das Bekannte zu
revidieren, das Postmoderne aus der Position des Postkolonialismus neu zu benennen.”
(Bhabha 2000: 261)

Hall hebt demgegeniiber auch die relative Stabilitdt von Machtverhéltnissen hervor:
Durch soziale Hierarchien und kulturelle Hegemonie koénnen kulturelle Reprisenta-
tionssysteme den Anschein natiirlicher Giiltigkeit erlangen. Hall zeigt dies in sei-
nem vielbeachteten Aufsatz Der Westen und der Rest. Diskurs und Macht auf: Er
befasst sich mit der diskursiven Konstruktion des Westens, in welcher die europdi-
sche Gesellschaft im Zuge der Aufklarung als die entwickelteste und fortschritt-
lichste reprisentiert wird. Durch diesen Uberlegenheitsanspruch konnte ein Repri-
sentationssystem entstehen, welches die Welt in den durch Entwicklung, Industria-
lisierung, Wissenschaft, Sékularisierung und Urbanisierung reprasentierten ,Wes-
ten‘ und Unterentwicklung, Magie etc. représentierten ,Rest‘ einteilt und auf diese
Weise Expansion, Ausbeutung und Kolonialherrschaft legitimieren konnte. Erst
durch eine solche homogenisierende Gegeniiberstellung konnte dieses Reprisenta-
tionssystem diese enorme Wirkkraft entfalten. Entsprechend hélt Hall fest: ,,Das ist
es, was den Diskurs des ,Westens und des Rests‘ so zerstorerisch macht — er trifft
grobe und vereinfachte Unterscheidungen und konstituiert eine absolut vereinfachte
Konzeption von ,Differenz‘.* (Hall 1994b: 142f) Im Anschluss an Antonio Gramsci
hat aber auch Hall darauf aufmerksam gemacht, dass Hegemonie in den All-
tagspraktiken der Menschen Materialisierung findet, in dem die als normal aner-
kannten Verhiltnisse reproduziert werden. Er legt somit den Fokus auf die Prakti-
ken, tiber welche sich Hegemonie konstituiert. Hegemonie sei nie vollkommen ge-
geben, sondern miisse vielmehr ,,stdndig unabldssig erneuert, neu inszeniert wer-
den* (Hall 1989: 201).

Hall verfolgt den politischen Anspruch der Cultural Studies nicht nur mit der
Dekonstruktion solcher wirkméchtigen Repréisentationssysteme. Mit seinem Kon-
zept der Politik der Reprasentation mdchte er — dhnlich dem Konzept der Minder-
heitendifferenz von Bhabha — Wege aufzeigen, mit welchen solche dichotomisie-
renden und homogenisierenden Denkfiguren, die charakteristisch fiir klassifizieren-
de Formen der Unterdriickung sind, iiberwunden werden kénnen. Um den universa-
listischen Charakter des westlichen Diskurses in Frage zu stellen, miissten die grof3e
Heterogenitit, die Differenzen und unterschiedlichen Positionierungen aufgezeigt
werden. Er pladiert dafiir, sich gerade die grofle Vielfalt marginalisierter Positionen
zunutze zu machen und aufzuzeigen, dass Individuen sich aus vielen sozialen Iden-
titdten, nicht aus einer einzigen zusammensetzen. Um den hegemonialen Diskurs in
Frage zu stellen, bendtigt es Représentationssysteme, die gerade nicht absolut er-
scheinen, sondern vielmehr reflexiv ihre eigene Kontingenz sichtbar machen. Zwar
bedarf es trotz des Wissens um die Kontingenz einer Positionierung, dabei ist man

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



DAS ANALYTISCHE POTENTIAL DER POSTCOLONIAL STUDIES | 55

sich allerdings stets bewusst, dass diese Repridsentationen durch Prozesse der Aus-
handlungen entstanden sind. Kollektive stellen somit immer imaginire Konstrukte
dar (vgl. Winter 2012: 133).

Ein umfassendes Verstindnis von Kultur, wie es sowohl Bhabha als auch Hall ver-
treten, welches sich dadurch auszeichnet, dass es ein kulturelles Blockdenken be-
wusst hinter sich lassen will und Kultur vielmehr in den hybriden Artikulationen
und Alltagspraktiken verortet und zudem den Stellenwert der Korper und Dinge
hinsichtlich der Aushandlungen von Bedeutungen beriicksichtigt, eignet sich bes-
tens, den religionssoziologischen Diskurs hinsichtlich der hier auffindbaren Auffas-
sungen von Kultur zu analysieren. Welches Kulturverstindnis prigt den religions-
soziologischen Diskurs? Wie beeinflusst das Kulturverstindnis die Definitionen
von Religion? Welche kulturellen Differenzen werden hierbei produziert? Werden
Religionen etwa als kohirente Einheiten der Sinnproduktion beschrieben? Uber
welche theoretische Ebene wird Religion zu fassen versucht? Inwiefern findet die
performative Dimension Beriicksichtigung?

1.6 POSTKOLONIALE KONFRONTATION
DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES

Wie gezeigt wurde, bieten die Arbeiten der Postcolonial Studies fiir das Vorhaben,
Religion von den Grenzen her zu denken, in vielerlei Hinsicht eine wichtige Refle-
xionsfliche und gehen dabei — wie insbesondere das letzte Kapitel gezeigt hat —
deutlich iiber das Ansinnen des Poststrukturalismus hinaus. Die postkoloniale For-
schungsrichtung hat sich auf verschiedene und vielféltige Weise mit den im wissen-
schaftlichen Diskurs hegemonialen Begriffen, Wissensproduktionen und Narrativen
befasst und ihre Skepsis gegeniiber universellen Begriffen und Definitionen auf un-
terschiedliche Weise zum Ausdruck gebracht. Sie eignet sich nicht nur dafiir, rium-
liche, zeitliche, kulturelle, strukturelle und sachliche Grenzziehungen im religions-
soziologischen Diskurs auszumachen, sondern lenkt ihren Blick ebenso auf euro-
zentrische und anthropozentrische Engfiihrungen. Eine postkoloniale Perspektive
setzt sich damit auseinander, wie diese Differenzen produziert werden und arbeiten
gleichermallen die in den Grenzziehungen impliziten Verhéltnisbestimmungen her-
aus, die entweder ein gleichwertiges, ein asymmetrisches oder ein normatives Ver-
hiltnis effizieren."’

19 Reckwitz hat in Anschluss an die poststrukturalistische Verwendung des Begriffs der
Grenze auf die vielféltigen Konnotationen dieses Begriffs hingewiesen: ,,.Der Begrift der
Grenze kombiniert dabei von vorneherein drei Konnotationen, die in den entsprechenden

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



56 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Mit der Frage nach der Reprisentation haben sie in Anschluss an die Vertreterinnen
und Vertreter des Poststrukturalismus darauf aufmerksam gemacht, wer in welchem
Zusammenhang liber Religion spricht. Said hat aufgezeigt, dass es zentral ist, zu
analysieren, wer {iber wen und fiir wen spricht und welche Abgrenzungsmechanis-
men damit verbunden sein konnen. Spivak hat sich zum einen gefragt, wer in he-
gemonialen Diskursen Gehor findet, zum anderen darauf hingewiesen, dass es nicht
moglich ist, den Diskursen zu entflichen, in die man hineingeboren wurde. Trotz-
dem gilt es den Diskurs von innen heraus zu irritieren, in dem etwa geschichtliche
Zusammenhinge und Ambivalenzen aufgezeigt werden und scheinbar universell
giiltige Begriffe hinterfragt und kontextualisiert werden.

In diesem Sinne sollen auch die Thematisierungsformen des religionssoziologi-
schen Diskurses beleuchtet werden. Zentrale Fragen sind hierbei: Welche Formati-
onen des Wissens iiber Religion werden generiert? Und wie sind diese zu kontextu-
alisieren? Wer spricht fiir wen? Zu welcher Zeit und in welchem diskursiven Zu-
sammenhang? Welche Differenzproduktionen und Generalisierungen lassen sich
hierbei finden und welche Auslassungen prigen den Diskurs? Wie wird Religion
jeweils thematisiert? Wird im Singular oder plural von Religion gesprochen? Wer-
den rdumliche und zeitliche Konkretisierungen vorgenommen? Welche Definitio-
nen von Religion werden formuliert? Wird diesen Definitionen universelle Giiltig-
keit zugesprochen? Gibt es gewisse Begriffe, die sich als besonders zentral erwei-
sen? Und auf welchen Ebenen wird Religion zu fassen gesucht? Werden Abgren-
zungen vorgenommen und wenn ja, wovon wird Religion abgegrenzt? Gibt es De-
finitionen, die im religionssoziologischen Diskurs einen besonderen Zuspruch er-
halten? Welche Verallgemeinerungen und Auslassungen lassen sich im religionsso-
ziologischen Diskurs finden?

Es gilt ebenso zu diskutieren, in welche Narrative die Thematisierungen von Reli-
gion jeweils eingebunden sind. Nicht selten stehen die Thematisierungen von Reli-
gion in einem diskursiven Zusammenhang zu den Moderneerzdhlungen. Die Frage
nach dem Stellenwert der Religion in der modernen Gesellschaft ist von entschei-
dender Bedeutung fiir den religionssoziologischen Diskurs. Nicht selten pragen ge-

englischen Begriffen separiert werden: die Konnotation von border, von boundary und
von limit. Border bezeichnet in erster Linie eine rdumliche Grenze, eine Grenze zwischen
Territorien, die mit den Merkmalen der Sichtbarkeit und Materialitdt ausgestattet ist.
Boundary verweist auf Grenzen in einem {libertragenen, symbolischen Sinne, auf sinnhaf-
te Markierungen und Separierungen. Limit schlieflich bezieht sich auf eine normative
und asymmetrische Grenze, auf jene zwischen dem Normalen und Erlaubten, dem Legi-
timen und der illegitimen Transgression, hinter der etwas wartet, was die Grenze in Rich-
tung des Pathologischen wie Faszinierenden iiberschreitet. (Reckwitz 2008: 302)
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



DAS ANALYTISCHE POTENTIAL DER POSTCOLONIAL STUDIES | 57

rade gingige Erzdhlungen des Meta-Narrativs der Moderne wie etwa die der Séku-
larisierung oder der Individualisierung die hegemonialen Definitionen des religi-
onssoziologischen Diskurses. Aus diesem Grund ist es fiir die vorzunehmende Ana-
lyse von zentraler Bedeutung, den analytischen Blick auf die den religionssoziolo-
gischen Diskurs pragenden Narrative zu legen. Generell ist es ein grofes Anliegen
der Postcolonial Studies Universalismen, wie etwa die Moderneerzéhlung der Saku-
larisierung, der Individualisierung etc. zu dekonstruieren, um zum einen auf die
Macht-Wissens-Komplexe die sich in diesen Begriffen und Narrativen manifestie-
ren aufmerksam zu machen, zum anderen aber auch auf die Auslassungen dieser
Diskurse hinzuweisen. Chakrabarty etwa fordert vor diesem Hintergrund, Europa
zu provinzialisieren, um aufzuzeigen, dass bereits die europdische Aneignung des
Adjektivs modern ein globales Unterfangen war. Wie Randeria fordert er die Mo-
dernegeschichte nicht als eine von Europa ausgehende Diffusionsgeschichte zu er-
zdhlen, sondern auch die geschichtlichen Verwobenheiten und gewaltvollen Zu-
sammenhénge dieser Erzéhlung sichtbar zu machen.

In diesem Sinne muss der religionssoziologische Diskurs mit den folgenden
Fragen konfrontiert werden: Welches Geschichts- und Moderneverstiandnis ist im
religionssoziologischen Diskurs zu finden? Welche konkreten Narrative und Argu-
mentationsstrukturen priagen den religionssoziologischen Diskurs? Und inwiefern
beeinflussen diese Erzéhlungen die Definitionsversuche von Religion? Welche
Grenzziehungen werden durch diese Narrative etwa in rdumlicher und zeitlicher
Hinsicht vorgenommen? Welcher Stellenwert wird Religion jeweils in der Gesell-
schaft zugesprochen? Und welche Zusammenhénge lassen sich hinsichtlich der ge-
sellschaftlichen Wahrnehmung von Religion ausmachen? Welche diskursiven Brii-
che und Verschiebungen lassen sich seit den Anféngen der Soziologie finden? Wie
wird Religion etwa im Zusammenhang mit Globalisierung gefasst? Werden hierbei
verflechtungsgeschichtliche Zusammenhéinge thematisiert?

Von besonderer Bedeutung fiir die hier vorzunehmende Arbeit zeigt sich zudem das
spezifische Kulturverstdndnis der Postcolonial Studies: Wie die Cultural Studies
grenzen sie sich nicht nur von einem kulturellen Blockdenken ab, wie es u.a. in der
Multikulturalismus-Debatte zu finden ist. Sie setzen sich vielmehr fiir einen allum-
fassenden, dynamischen und performativen Kulturbegriff ein. Kultur wird als etwas
Hybrides verstanden, was sich in jeder Situation neu artikuliert. Viele postkoloniale
Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler riumen der performativen Dimension al-
so eine zentrale Rolle ein. Dies gilt gleichermallen fiir ihr Religionsverstédndnis.
Wie ersichtlich wurde, sind es gerade diese Praktiken der Artikulation und des
Aushandelns, die nicht nur Bhabha, sondern auch Hall oder Appadurai interessie-
ren. Wie Appadurai aufgezeigt hat, fiihrt auch eine zunehmende Globalisierung
nicht zu einer groeren Homogenitét der Religionsvorstellungen.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



58 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Fiir die Analyse des religionssoziologischen Diskurses ergeben sich vor diesem
Hintergrund folgende Fragen: Welches Kulturverstindnis liegt den religionssozio-
logischen Definitionen zugrunde? Welche kulturellen Differenzproduktionen wer-
den hierbei vorgenommen? Werden Religionen als feste Entitéten konzipiert? Wer-
den Religionsvergleiche angestellt? Welche Aspekte werden als zentral erachtet?
Wird eher der Glauben oder werden die religiosen Praktiken, die Rituale oder die
religiésen Erfahrungen in den Mittelpunkt geriickt? Wird der performativen Dimen-
sion von Religion Beachtung geschenkt? Welche Bedeutung wird hierbei der Mate-
rialitdt religioser Praxis geschenkt? Welcher Stellenwert wird etwa den menschli-
chen Korpern und Dingen in den religionssoziologischen Arbeiten zugeschrieben?

Es ist also die Verkniipfung von Poststrukturalismus, am Begriff der Praxis ausge-
richteten postkolonialen Arbeiten wie die von Fanon, Bhabha oder Hall und der
spezifische Analyseblickwinkel der Postcolonial Studies, welche diese Forschungs-
richtung fiir die Kontrastierung des religionssoziologischen Diskurses so fruchtbar
machen: Durch ihre poststrukturalistische Ausrichtung kann es gelingen, die religi-
onssoziologischen Bemiihungen Religion zu bestimmen, mittels einer an Derridas
und Foucaults Methode der Dekonstruktion geschulten Analyse aus postkolonialer
Perspektive zu unterziehen, um auf diese Weise Aufschluss iiber die diskursiven
Grenzziehungen, Verkniipfungen und Auslassungen des religionssoziologischen
Diskurses zu erhalten. Die Postcolonial Studies haben sich in den letzten Jahrzehn-
ten insbesondere auch durch die Analyse der Wissenschaftsgeschichte einen Namen
gemacht und bieten sich aus diesem Grund fiir eine Analyse des religionssoziologi-
schen Diskurses ebenfalls in besonderem Malle an. Die Arbeiten Fanons, Halls,
Bhabhas und Appadurais, die sich in verschiedener Weise mit den Eigensténdigkei-
ten und der Hybriditét kultureller Praktiken befassen und auf die Moglichkeitsspiel-
rdume und Widerstdndigkeiten gegeniiber dem hegemonialen Diskurs hinweisen,
konnen duflert hilfreiche methodologische Hinweise fiir die Auseinandersetzung mit
Religion liefern.

In dem Bemiihen, Religion von den Grenzen her zu denken, werde ich anhand
dieser Fragen zunédchst eine Dekonstruktion des religionssoziologischen Diskurses,
wie er insbesondere im deutschsprachigem Raum gefiihrt wurde, vornehmen. Mit
den Postcolonial Studies wird die analytische Vorgehensweise hierbei in vier
Schritten erfolgen: In einem ersten Schritt wird eine kurze Genealogie des religi-
onssoziologischen Diskurses von den Anfiangen um 1900 bis in die Gegenwart vor-
genommen. Hierbei werde ich die zentralen Werke des religionssoziologischen
Diskurses analysieren und die unterschiedlichen Thematisierungsformen von Reli-
gion in historischer Abfolge diskutieren. Mit Foucault werde ich dabei ein besonde-
res Augenmerk auf die diskursiven Briiche und Verschiebungen legen, lassen sich
die begrifflichen Bauweisen und Narrative der Diskurse doch meistens anhand der

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



DAS ANALYTISCHE POTENTIAL DER POSTCOLONIAL STUDIES | 59

diskursiven Diskontinuititen besonders gut analysieren. Auch werde ich diese dis-
kursiven Briiche und Verschiebungen zeithistorisch reflektieren.

Vor dem Hintergrund der aus den Arbeiten der Postcolonial Studies gewonne-
nen Untersuchungsfragen werde ich im Weiteren eine doppelte Untersuchungsstra-
tegie verfolgen: Zunichst werde ich die hegemonialen Thematisierungsformen von
Religion, die sich im religionssoziologischen Diskurs finden lassen untersuchen.
Hierbei wird das Augenmerk insbesondere auf die theoretischen und begrifflichen
Bauweisen der unterschiedlichen Definitionen von Religion gelenkt.

In einem zweiten Schritt werde ich dann die Narrative des religionssoziologi-
schen Diskurses einer Dekonstruktion unterziehen. Hier werde ich analysieren,
welcher zentraler Argumentationsfiguren sich der religionssoziologische Diskurs
bedient und inwiefern diese Erzéhlungen Einfluss auf die vorgenommenen Defini-
tionsversuche von Religion nehmen. In diesem Sinne handelt es sich also um eine
analytische Trennung dieser eng miteinander verkniipften narrativen und definitori-
schen Zusammenhinge. Eine solche doppelte Analysestrategie ermdglicht es je-
doch, die Grenzziehungen des religionssoziologischen Diskurses nicht nur hinsicht-
lich der definitorischen Bemiihungen, sondern auch hinsichtlich des spezifischen
Geschichts- und Moderneverstindnisses zu untersuchen, die den religionssoziologi-
schen Diskurs in erheblichem Mafle zu prigen scheinen. Sowohl die zentralen Reli-
gionsbegriffe als auch die diskursiven Verschiebungen werde ich dann mit den Ar-
beiten der Postcolonial Studies konfrontieren und mithilfe einer postkolonialen Per-
spektive dekonstruieren. Dazu werde ich zunidchst die hegemonialen Begriffe des
religionssoziologischen Diskurses historisch kontextualisieren, bevor ich im Weite-
ren dann auf die spezifischen Grenzziehungen dieser Definitionen eingehen werde.
Die gleiche Strategie werde ich auch in Bezug auf die Narrative verfolgen, auch
diese sollen zunéchst kontextualisiert und im Weiteren dann hinsichtlich der inha-
renten Verengungen des Analyseblickwinkels befragt werden. Hierbei werde ich
der gegenwirtigen Diskussion um Religion besondere Aufmerksamkeit schenken
und fragen, inwiefern eine globale Analyseperspektive auf Religion vor der postko-
lonialen Reflexion Bestand hat.

Eine solche Vorgehensweise bietet dann die Basis fiir den vierten Arbeitsschritt:
Vor dem Hintergrund einer solchen Konfrontation des religionssoziologischen Dis-
kurses mit den Arbeiten der Postcolonial Studies ist es mir dann mdglich, ausge-
hend von den Grenzen des religionssoziologischen Diskurses Uberlegungen hin-
sichtlich der Formulierung einer neuen Perspektive auf Religion anzustellen und zu
diskutieren, inwiefern diese sich als fruchtbare Alternative zu religionssoziologi-
schen Zugéngen zeigen kann.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



2. Der religionssoziologische Diskurs

Wihrend Emile Durkheim, Georg Simmel und Max Weber, die zur Etablierung der
Soziologie als wissenschaftlicher Disziplin beigetragen haben, fiir einen Zugang
stehen, der Religion moglichst neutral betrachten méchte, ist die Entstehung der
Soziologie Mitte des 19. Jahrhunderts zunéchst eng mit der im Zuge der Aufkldrung
entstandenen Religionskritik verkniipft. Bei Marx sind Religionskritik und Gesell-
schaftskritik noch aufs Engste miteinander verbunden: Er versteht Religion be-
kanntlich als ,,Opium des Volkes* (Marx 1971: 208), als eine Ideologie, die die
Kompensation des irdischen Leidens ins Jenseits verlagere und somit die bestehen-
den Produktions- und Herrschaftsbedingungen verfestige. Obgleich er Religion als
etwas von Menschen Gemachtes begreift und zudem ihre gesellschaftliche Funktion
bestimmt, sich somit also eindeutig soziologische Komponenten in seinen Uberle-
gungen zu Religion finden lassen, ist seine Auseinandersetzung mit Religion in ers-
ter Linie kritisch angelegt, wie folgendes Zitat veranschaulicht:

,Die Aufhebung der Religion als des illusorischen Gliicks des Volkes ist die Forderung seines
wirklichen Glicks. Die Forderung, die lllusionen lber seinen Zustand aufzugeben, ist die For-
derung, einen Zustand aufzugeben, der der lllusionen bedarf. Die Kritik der Religion ist also

im Keim die Kritik des Jammertales, dessen Heiligenschein die Religion ist.“ (Ebd.)

Auch Comte formuliert in seinem Bemiihen, Soziologie als Wissenschaft zu etab-
lieren, sein religionskritisches Drei-Phasen-Gesetz: Er geht davon aus, dass die
Menschheit drei Stadien durchliuft, der Entwicklung vom Kind zum Erwachsenen
vergleichbar: Im ersten Stadium erklédrt der Mensch die ihn umgebenden Erschei-
nungen, indem er diesen ein dem Menschen vergleichbares Wesen zuschreibt. Im
zweiten Stadium schreibt er diese Krifte abstrakten Wesenheiten wie z.B. der Natur
zu und im dritten Stadium begniigt sich der Mensch damit, die Erscheinungen zu
beobachten und Zusammenhénge auszumachen. Wihrend er die Religion bzw.
Theologie fiir das erste Stadium und die Metaphysik fiir das zweite Stadium als
charakteristisch erachtet, gipfelt diese Entwicklung in der positiven Wissenschaft,

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



62 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

insbesondere in der Soziologie. Comte attestiert Religion somit eine fortschritts-
hemmende Wirkung (vgl. Tenbruck 1993: 63).

Dennoch werden in diesen frithen gesellschaftskritischen Arbeiten bereits ver-
schiedene grundlegende soziologische Aspekte angesprochen: So wird bei Marx
und Comte eine gesellschaftliche Funktion von Religion bestimmt, indem Comte
Religion als einen, wenn auch iiberholten Erklarungsrahmen der Welt begreift, der
dem Einzelnen als Orientierung dient. Dieser Gedanke ist bereits bei Voltaire zu
finden, der im christlichen Glauben eine Ideologie sieht, die dazu dient, die Un-
miindigkeit des Volkes zu fordern und das herrschende Regime somit zu stiitzen.
Seine Kritik richtet sich insbesondere gegen die katholische Kirche und deren Ein-
fluss auf die weltliche Macht. Gleichwohl gesteht Voltaire Religion auch positive
Funktionen hinsichtlich der Starkung des gesellschaftlichen Zusammenhalts zu. In
diesem Zusammenhang ist der Ausspruch ,,gdbe es Gott nicht, so miissten wir ihn
erfinden® zu sehen (zit. nach Knoblauch 1999: 24).

Neben der Funktion der Religion werden zudem sozialpsychologische und herr-
schaftssoziologische Fragestellungen bei Marx aber auch bei Nietzsche und Freud
angesprochen: Entsprechend ist etwa Nietzsches berithmter Ausspruch ,Gott ist tot’
zu kontextualisieren.' Um seine niederen Triebe zu verdecken, schaffe der Mensch
eine kiinstliche Ideenwelt: Die Idee des Guten entwickelt der Mensch, um seine
Bosartigkeit zu verdecken — die der Wahrheit, um seinen Hang zu Liigen zu ver-
heimlichen. Im Christentum trete dieser Widerspruch besonders deutlich hervor: In
der Néachstenliebe sieht er eine Verbergung von Machtinteressen, religidose Vorstel-
lungen dienen also in erster Linie denjenigen, die sie vertreten.” Dieser Gedanke

1 In dem Aphorismus Der tolle Mensch aus seinem Werk Frohliche Wissenschaft (1882)
heifit es genauer: ,,Wohin ist Gott? rief er, ich will es euch sagen! Wir haben ihn getddtet,
— ihr und ich! Wir Alle sind seine Morder! Aber wie haben wir dies gemacht? Wie ver-
mochten wir das Meer auszutrinken? Wer gab uns den Schwamm, um den ganzen Hori-
zont wegzuwischen? Was thaten wir, als wir diese Erde von ihrer Sonne losketteten?
Wohin bewegt sie sich nun? Wohin bewegen wir uns? Fort von allen Sonnen? Stiirzen
wir nicht fortwahrend? Und riickwirts, seitwarts, vorwarts, nach allen Seiten? Giebt es
noch ein Oben und ein Unten? Irren wir nicht wie durch ein unendliches Nichts? Haucht
uns nicht der leere Raum an? Ist es nicht kélter geworden? Kommt nicht immerfort die
Nacht und mehr Nacht? [...] Gott ist todt! Gott bleibt todt! Und wir haben ihn getddtet!
Wie trosten wir uns, die Morder aller Morder? (Nietzsche 1980: 480f)

2 Neben seiner Kritik an der Moral des Christentums {ibt Nietzsche nicht nur Kritik an der
Wissenschaft im Allgemeinen, sondern explizit auch an einer Soziologie a la Comte: Die-
se hilt er fiir eine versteckte Form ,,des Kultus des christlichen Moral-Ideals* (Nietzsche
1969 1I: 165). Auch Herbert Spencer und John Stuart Mill werden von dieser Kritik nicht
ausgeschlossen. So heifit es an anderer Stelle: ,,Mein Einwand gegen die ganze Soziolo-
gie in England und Frankreich bleibt, dal sie nur die Verfalls-Gebilde aus Erfahrung

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS | 63

wird bei Nietzsche jedoch nicht auf so systematische Weise ausgefiihrt wie in
Marx’ Basis-Uberbau Theorem.

Freud wiederum vergleicht ethnologische Berichte iiber religiose Gemeinschaf-
ten mit seinen eigenen Beobachtungen an Kindern sowie Neurotikern und riickt Re-
ligion somit in die Ndhe von Verhaltensanormalititen. Psychische Erkrankungen
resultieren daraus, auferlegte Triebverzichte zu bewiltigen. Religion fasst Freud
somit als eine, den Einzelnen entlastende Zwangsneurose: Entsprechend heif3t es
etwa in Totem und Tabu: ,Nach diesen Ubereinstimmungen und Analogien kdnnte
man sich getrauen, die Zwangsneurose als pathogenes Gegenstiick der Religions-
bildung aufzufassen, die Neurose als eine individuelle Religiositdt, die Religion als
eine universelle Zwangsneurose zu bezeichnen. (Freud 1968: 91) Wenn der
Mensch der Realitét nicht gewachsen sei, suche er sich Gotter, die ihm Sicherheit
geben. Religion iibernehme also drei Funktionen fiir die Menschen:

,Sie gibt ihnen Aufschluss Gber Herkunft und Entstehung der Welt, sie versichert ihnen
Schutz und endliches Gliick in den Wechselfdllen des Lebens, und sie lenkt ihre Gesinnungen
und Handlungen durch Vorschriften, die sie mit ihrer ganzen Autoritat vertritt.” (Freud 1987:
589)

Waihrend bei Comte und Marx ein explizit kritischer Zugang gewihlt wurde und
Religion als Relikt der Vergangenheit betrachtet wird, welches als nicht vereinbar
mit einer aufgekldrten, modernen Gesellschaft gilt (vgl. Matthes 2005: 243), kommt
es mit der Jahrhundertwende zu einer dezidiert analytischen Auseinandersetzung
mit dem Thema Religion (vgl. Krech 1999: 7; Matthes 2005: 242).

Der Fokus soll im Folgenden nun insbesondere auf die religionssoziologischen
Zugénge Emile Durkheims und Max Webers gerichtet werden, haben deren Ansit-

kennt und vollkommen unschuldig die eigenen Verfalls-Instinkte als Norm des soziologi-
schen Werturteils nimmt[...]. Unsere Sozialisten sind décandents, aber auch Herr Herbert
Spencer ist ein décadent — er sieht im Sieg des Altruismus etwas wiinschenswertes.*
(Nietzsche 1969 II: 1014) Die Skepsis gegeniiber der Comtschen Soziologie wird auch
von Wilhelm Dilthey und Leo Tolstoi geteilt: Dilthey verdachtigte diese, wie auch die
Geschichtsphilosophie, Metaphysik zu sein. Wéhrend letztere glaube, den Plan und Sinn
des gesamten Weltgeschehens ausmachen zu kénnen steigere die Soziologie ,,noch diesen
Anspruch der Erkenntnis, indem sie vermoge der Erfassung dieses Zusammenhangs eine
wissenschaftliche Leitung der Gesellschaft herbeizufithren hofft (Dilthey 1962: 93).
Tolstoi wiederum wollte Religion weder durch Wissenschaft ersetzt sehen, noch war er
der Ansicht, dass religiése Fragen mit wissenschaftlichen Mitteln behandelt werden
konnten (vgl. Tolstoi 1968: 109f; vgl. auch Tyrell 1995: 93f).
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



64 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

ze nicht nur hinsichtlich des Aufkommens der Religionssoziologie, sondern auf den
religionssoziologischen Diskurs iiberhaupt groBen Einfluss genommen und somit
eine grofere Wirkung erzielt als etwa die religionssoziologischen Uberlegungen
Georg Simmels oder Ernst Troeltschs. Gleichwohl sollen deren Werke auch zu den-
jenigen ihrer Zeitgenossen in Beziehung gesetzt werden. In diesem Sinne wird nicht
nur auf Troeltsch und Simmel, sondern auch auf William James eingegangen.

2.1 FRUHE RELIGIONSSOZIOLOGIE — RELIGION ALS
SOZIALER TATBESTAND,
ALS VERGEMEINSCHAFTUNGSFORM
UND DIE PROTESTANTISMUS-THESE

Zweifelsohne hat die Religionskritik die Religionssoziologie in entscheidendem
MaBe geprigt, gleichwohl ist es in der Diskussion iiber die Anfinge der Religions-
soziologie umstritten, inwiefern die frithe Religionssoziologie in Kontinuitdt zur
Religionskritik steht: So zeichnet Tenbruck nach, dass es auch Durkheim und We-
ber genau wie Marx und Comte stets um das Verhiltnis von Religion und Wissen-
schaft bzw. um eine Abgrenzung der Wissenschaft von der Religion gegangen sei.

,Es ging damals gar nicht, wie man heute meint, um die vage Aufgabe, die Beziehung zwi-
schen Religion und Gesellschaft zu erforschen, sondern um eine konkrete Problemlage, die
in Europa mit dem Streit um Wissen und Glauben entstanden war und sich zu einem Kampf
zwischen Wissenschaft und Religion gesteigert hatte. Es ging darum, ob der unaufhaltsame
Fortschritt der empirischen Wissenschaft nun das Versprechen der Aufklarung einlésen
werde, die von aller Irrationalitat befreite Gesellschaft zu errichten, in der nur mehr die Ver-
nunft herrsche, ob also das Ende der ,positiven’ Religion gekommen sei. Nicht aus einem
theoretischen Interesse am Verhéltnis von Religion und Gesellschaft entstand damals die Re-
ligionssoziologie, sondern aus einer konkreten Problemlage, die alle als persénliche und ge-
sellschaftliche Schicksalsfrage erlebten.” (Tenbruck 1993: 62f)

Tenbruck folgert daraus, dass ,,[m]an [...] die Klassiker der Religionssoziologie
nicht begreifen [kann], wenn man nicht klar erkennt, daf3 es ihnen allen letztlich um
den Ausgang des Kampfes zwischen Religion und Wissenschaft ging® (ebd.). Ten-
bruck spielt hier auf die Erfahrung des Kulturkampfes an, der Ende des 19. Jahr-
hunderts sowohl die Lage in Frankreich als auch in Deutschland geprigt und das
Schaffen Durkheims und Webers mafgeblich beeinflusst hat. Gerade in ihrem Be-
miihen, Religion in allgemeiner Weise zu ergriinden, spiegelt sich der Wille wider,
dem Katholizismus in seiner Dominanz etwas entgegenzusetzen.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS | 65

Gegeniiber der Religionskritik eines Marx oder Comte sprechen sie Religion jedoch
eine bedeutende Rolle hinsichtlich des gesellschaftlichen Zusammenhalts und dem
Aufkommen der modernen Gesellschaft zu.

Durkheim hat sich bereits in seinen frithen Schriften zum Selbstmord (1897) mit
dem Thema Religion befasst.’ Sein religionssoziologisches Hauptwerk ist jedoch
das 1912 erschienene Buch Die elementaren Formen des religiésen Lebens. Im Ge-
gensatz zu Comte und Marx ist er der Ansicht, dass Religion ein Grundzug der
menschlichen Existenz ist. Er hélt sie fiir ein universales Phdnomen und nimmt an,
dass gewisse Grundelemente in allen Religionen gleichermaB3en vorhanden sind. In
den elementaren Formen des religidsen Lebens will er diese Grundelemente aufspii-
ren. Dabei geht er davon aus, dass Religionen im Lauf der Zeit zwar ihre Form 4n-
dern, gewisse Aspekte jedoch immer bestehen bleiben (vgl. Durkheim 1994: 21).

Einem evolutionistischen Verstindnis folgend, wie es fiir die Zeit sehr verbrei-
tet war, ist er der Ansicht, dass diese Grundelemente am offensichtlichsten nicht in
der modernen Gesellschaft zutage treten, sondern bei den ,primitiven‘ Religionen,
da die Landschaft der Religion dort noch nicht so vielfiltig ist, wie in der modernen
Gesellschaft (vgl. ebd.: 22). Deshalb konzentriert er sich bei seiner Analyse auf Un-
tersuchungen iiber den Totemismus der australischen Ureinwohner.* Er definiert
Religion hierbei zunéchst wie folgt:

»Eine Religion ist ein solidarisches System von Uberzeugungen und Praktiken, die sich auf
heilige, d.h. abgesonderte und verbotene Dinge, Uberzeugungen und Praktiken beziehen,
die in einer und derselben moralischen Gemeinschaft, die man Kirche nennt, alle vereinen,
die ihr angehoren.” (Durkheim 1994: 75)

Durkheim mochte unter heiligen Dingen nicht nur ,,jene personlichen Wesen ver-
stehen, die Gotter oder Geister genannt werden®, vielmehr kann auch ein Kiesel o-
der ein Baum ein heiliges Wesen sein (vgl. ebd.: 62). Auch wenn sich mit der Un-
terscheidung von Heiligem und Profanen ein substanzieller Aspekt in dieser Defini-
tion finden lésst, definiert Durkheim Religion hauptsdchlich als sozialen Sachver-
halt: Als ein System von kollektiv geteilten Regeln und Wissensformen, die sich in
Praktiken materialisieren. Der verbindliche Charakter ergebe sich aus einer gewis-

3 Die folgenden Ausfiihrungen sind in dhnlicher Form bereits in verschiedene Aufsdtze ein-
geflossen, die ich gemeinsam mit Frank Hillebrandt geschrieben habe (vgl. Daniel/Hille-
brandt 2012; Daniel/Hillebrandt 2014).

4 Der Zeit entsprechend betriecb Durkheim also ethnographische Studien von seinem
Schreibtisch aus. Er stiitzt sich hierbei insbesondere auf Arbeiten der Feldforscher B.
Spencer und F.J. Gillen (1899), aber auch die Schriften W.R. Smith (1898) haben Durk-
heims Auseinandersetzung mit Religion geprégt (vgl. Kippenberg 2010: 107ff).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



66 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

sen Dauerhaftigkeit der Uberzeugungen, die im Rahmen der Gemeinschaft stets
aufs Neue realisiert wiirden.’

Indem er den Fokus auf die Sozialdimension von Religion legt, stellt sich Durk-
heim gegen seinen Zeitgenossen, den bekannten US-amerikanischen Religionspsy-
chologen William James, der in seinem Werk Die Vielfalt religiéser Erfahrungen
(1902) die individuelle Erfahrung zum Ausgangspunkt seiner Analyse macht und
Religion somit wie folgt definiert: ,,Daher soll Religion [...] bedeuten: die Gefiihle,
Handlungen und Erfahrungen von einzelnen Menschen in ihrer Abgeschiedenheit,
die von sich selbst glauben, dass sie in Beziehung zum Gottlichen stehen.* (James
1997: 63f.; Hervorh. weggelassen) Mit dieser Definition von Religion steht James
in einer Tradition mit Friedrich Schleiermacher und Rudolph Otto: Fiir Schleierma-
cher ist das Wesen der Religion in seinem 1799 erstmals verdffentlichten Werk
Uber die Religion

,weder Denken noch Handeln, sondern Anschauung und Gefiihl. Anschauen will sie das Uni-
versum, in seinen eigenen Darstellungen und Handlungen will sie es andachtig belauschen,
von seinen unmittelbaren Einfliissen will sie sich in kindlicher Passivitat ergreifen und erful-
len lassen” (Schleiermacher 1984: 211f).

Religion wird hier als Wahrnehmungsmodus sui generis gefasst. Auch Otto thema-
tisiert in seinem Werk Das Heilige (1917) die Vorstellung einer religiésen Erfah-
rung mit universeller Giiltigkeit. Er beruft sich dabei auf seine eigenen Erfahrungen
des Heiligen, die er an unterschiedlichen Orten der Welt, insbesondere aber in einer
jidischen Synagoge in Marokko gemacht hat und die ihn in besonderer Weise er-
griffen haben. Er versucht, die Momente dieser Erfahrung als mysterium tre-
mendum und mysterium fascinans zu charakterisieren. Das Heilige offenbare sich
als iiberwiltigende Macht, vor der man erschaudert und die als das ganz Andere die
menschliche Vernunft transzendiert. Neben diesem Gefiihl des Erschauderns wird
das Heilige zudem als faszinierende und begliickende Erfahrung wahrgenommen.

5 Insbesondere Durkheim ist aufgrund seiner strikt immanenten Sozialerkldrung von Religi-
on eine Néhe zur Religionskritik zugesprochen worden (vgl. Meyer 1988: 139f). Krech
und Tyrell weisen darauf hin, dass Religion ,,immer ein Kollektivsachverhalt [...] und als
,sozialer Tatbestand‘ von ,zwingender* Beschaffenheit, damit reflexiv kaum hintergeh-
bar, geschweige denn instrumentalisierbar war (Krech/Tyrell 1995: 16f). Eine herr-
schaftskritische Betrachtungsweise lag ihm also eher fern. Kohl postuliert sogar, dass er
die bei Comte fortgefiihrte Religionskritik der Aufkldrung in ihr Gegenteil verwandelte:
,Religion wird hier weder als ein Produkt der iibersteigerten menschlichen Einbildungs-
kraft noch als ein Instrument zur Beherrschung der Massen aufgefaf3t, sondern vielmehr
als ein notwendiger und unverzichtbarer Bestandteil des sozialen Lebens (Kohl 1988:
248).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS | 67

Otto bezeichnet das Heilige als etwas Numinoses, das weder durchschaubar noch
hinterfragbar ist (vgl. auch Firsching/Schlegel 1998).

In einem solchen Verstindnis sind religiose Gemeinschaften und Institutionen
immer nur sekundére Produkte, die, wie James ausfiihrt, im Verhéltnis zur tieferen
Quelle der religidsen Erfahrung lediglich ,,der Ubersetzung eines Textes in eine an-
dere Sprache vergleichbar® sind (James 1997: 426). In diesen Definitionen wird
somit den individuellen religiosen Erfahrungen und nicht etwa religiosen Praktiken
oder kollektiv geteilten Glaubensiiberzeugungen der zentrale Stellenwert beigemes-
sen. Auch wenn eine solche Definition von Religion bei Durkheim wenig Anklang
findet, kommt ihr — wie zu zeigen sein wird — ab den 1960er Jahren ein zentraler
Stellenwert zu.

In der 1913/1914 gehaltenen Vorlesung Pragmatismus und Soziologie analysiert
Durkheim die Schriften von James, um sich von dessen Sichtweise abzugrenzen.®
Er stellt fest, dass der Pragmatismus die Dualitét {ibersehe, ,,die zwischen der auf
individuellen und der auf kollektiven Erfahrungen beruhenden Denkweise besteht.
Die Soziologie dagegen erinnert uns daran, dass das Soziale stets eine hohere Wiir-
de hat als das Individuelle (Durkheim 1987: 113). Wie ernst es ihm ist, Religion
als sozialen Tatbestand definieren zu wollen, 14sst sich daran erkennen, dass Durk-
heim ohne die Vorstellung von etwas Géttlichem oder Transzendentem auskommt.
Der Gegenstand der religiosen Riten und Glaubensvorstellungen ist seines Erach-
tens vielmehr die Gesellschaft selbst:

6 In der zwolften Vorlesung befasst er sich explizit mit James’ Buch Die Vielfalt der reli-
gidsen Erfahrungen. Ein weiterer Verweis ldsst sich in Die elementaren Formen des reli-
gidsen Lebens finden: Durkheim bezeichnet James dort als ,,Glaubensverteidiger™ (Durk-
heim 1994: 559). Auch der Neffe Durkheims, Marcel Mauss, hat sich im Rahmen einer
Rezension auf recht kritische Weise mit James’ Werk befasst: Er kritisiert nicht nur die
unklare Definition des Gegenstandsbereiches, sondern zudem die Implikationen eines li-
beral amerikanischen Protestantismus sowie metaphysische und ontologische Pramissen,
die in James’ Religionsverstédndnis zu finden sind. Insbesondere stort er sich jedoch am
methodischen Vorgehen James’, der als Ausgangspunkt das individuelle Bewusstsein
wihlt und auf diese Weise der Psychologie und nicht etwa Soziologie oder Geschichte
den Vortritt 1dsst (vgl. Mauss 2012: 410£f). Eine etwas andere Sichtweise auf die Dinge
hat diesbeziiglich Hans Joas. Er spricht in Bezug auf Mauss’ kritische Betrachtungsweise
von schulmeisterlichem Gebaren und beméngelt, dass Mauss in seinem belehrenden Ton-
fall James sogar einen anderen Titel fiir sein Buch vorschlagen wiirde (vgl. Joas 1995:
198). Um die begrenzte Reichweite von James’ Ansatz deutlich zu machen, hatte Mauss
vorgeschlagen, das Buch mit ,,eine Studie iiber einige mit der Religion zusammenhéan-
gende psychologische Zustinde” bzw. ,,iiber einige Formen religioser Gefiihle* zu beti-
teln (vgl. Mauss 2012: 415).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



68 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

,Die religiésen Vorstellungen sind Kollektivvorstellungen, die Kollektivwirklichkeiten ausdri-
cken; die Riten sind Handlungen, die nur im Schof8 von versammelten Gruppen entstehen
kénnen und die dazu dienen sollen, bestimmte Geisteszustande dieser Gruppe aufrechtzu-

erhalten oder wieder herzustellen.” (Durkheim 1994: 28)

Hier wird der funktionale Charakter deutlich, welcher den Kern von Durkheims Re-
ligionsverstindnis bildet: Die gemeinsam praktizierten religiosen Riten und Glau-
bensiiberzeugungen tragen entscheidend zum Zusammenhalt einer Gemeinschaft
bzw. Gesellschaft bei. Glaubensvorstellung und Riten iiben fiir Durkheim eine in-
tegrierende Funktion aus, sie sind die moralische Instanz der Gesellschaft. Fiir
Durkheim ist das religiose Leben der ,,konzentrierte Ausdruck des gesamten kol-
lektiven Lebens* (Durkheim 1994: 561). ,,Die Idee der Gesellschaft ist fiir ihn
gleichsam ,,die Seele der Religion® (ebd.).

In dhnlicher Weise definiert auch Simmel Religion (1906): Zwar konstatiert er,
dass Religion grundsitzlich auf eine Gottesvorstellung Bezug nimmt, dhnlich wie
Durkheim kommt er zu dem Schluss, dass diese Gottheiten als Formel fiir die
»transzendenten Orte der Gruppenkréfte® stehen (zitiert n. Knoblauch 1999: 66). Er
vergleicht die Beziehung des Individuums zur Gesellschaft mit dessen Verhéltnis zu
Gott. Gott stelle die vollendete Form dessen dar, was im Diesseits die Gesellschaft
sei. Im Gegensatz zu Durkheim interessiert sich Simmel nicht fiir die gesellschaftli-
che Funktion von Religion, sondern vielmehr fiir die Leistung, die sie fiir das Indi-
viduum tibernimmt. Religion erfiille fiir den Einzelnen den Wunsch nach einem
Orientierungspunkt im Leben, nach Heilung des unvollkommenen Lebens, nach
Gerechtigkeit und Gliick. Hier wird der Unterschied zu Durkheim sehr deutlich,
denn Simmels Religionsbegriff wurzelt in religiésen Trieben, also in psychologi-
schen Tatbestinden. Zwar gehoren diese Triebe zu den feineren des Menschen,
gleichwohl mdchte er den Wunsch nach Gliick nicht bereits mit Religion gleichset-
zen und nennt diese vielmehr ,religios® oder ,religioid* (vgl. Simmel 1989: 126). Er
unterscheidet somit zwischen Religiositit und Religion: Wihrend Religiositét fiir
die Befindlichkeit oder Offenheit und Erlebnisbereitschaft gegeniiber einer Begeg-
nung mit dem Mysterium steht, betrachtet er Religion als Kulturform, die aus dem
kontinuierlichen Zusammenwirken sozialer Beziehungen objektiviert werde (vgl.
Helle 1989: 34). Diese manifestieren sich etwa in der Institution der Kirche oder in
religiosen Lehren. Die Entwicklungsdynamik von Religion ergebe sich aus der Dis-
krepanz zwischen der institutionalisierten Form der Religion und dem in der indivi-
duellen Religiositét angelegten Streben nach etwas Hoherem. Wenn dies in der in-
stitutionalisierten Form der Religion nicht mehr gefunden werden kann, suche die
individuelle Religiositit neue Formen der Religion (vgl. Simmel 1989: 125).

Durkheim hebt demgegeniiber die kollektive Dimension hervor: Durch das mo-
ralische Geriist der Religion sollen Anomien von der Gesellschaft abgewendet wer-
den. Der Religionsbegriff bei Durkheim ist somit nicht nur eng mit dem Gesell-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS | 69

schaftsbegriff verkniipft, sondern auch mit dem Begriff der Moral. Diesen iiberzeit-
lichen funktionalen Charakter der Religion herausstellend hélt er an anderer Stelle
fest:

,In der Religion ist also etwas Ewiges, dass das Schicksal hat, alle Einzelsymbole zu Uberle-
ben, mit denen sich das religiose Denken nach und nach bekleidet hat. Es gibt keine Gesell-
schaft, die nicht das Bedurfnis fiihlte, die Kollektivgefiihle und die Kollektivideen in regelma-
Rigen Abstdanden zum Leben zu erwecken und zu festigen. Diese moralische Wiederbelebung
kann nur mit Hilfe von Vereinigungen, Versammlungen und Kongregationen erreicht wer-
den, in denen die Individuen, die einander stark angenahert sind, gemeinsam ihre gemein-
samen Gefihle verstarken. Daher die Zeremonien, die sich durch ihren Zweck, durch die Er-
gebnisse, die sie erzielen, durch die Verfahren, die dort angewendet werden, ihrer Natur
nach nicht von den eigentlichen religiosen Zeremonien unterscheiden. Welchen wesentli-
chen Unterschied gibt es zwischen einer Versammlung von Christen, die die wesentlichen
Stationen aus Christi Leben feiern, oder von Juden, die den Auszug aus Agypten oder die
Verkindigung der Zehn Gebote zelebrieren, und einer Vereinigung von Birgern, die sich der
Erreichung einer neuen Moralcharta oder eines grofRen Ereignisses des nationalen Lebens
erinnern?” (Durkheim 1994: 571)

Hier findet sich ein wichtiger Hinweis, wie Durkheim die Entwicklung der Religion
in der modernen Gesellschaft fasst: Im Zusammenhang mit den gesellschaftlichen
Differenzierungsprozessen komme es zu einer zunehmenden Individualisierung und
somit zu einer Verschiebung der gesellschaftlichen Funktionserfiillung: Der Zu-
sammenhalt der Gesellschaft wird nun nicht mehr durch Religion, sondern vielmehr
durch Bereiche der Politik iibernommen. Durkheim spricht in diesem Sinne von ei-
ner Art Zivilreligion, die sich im Feiern nationaler Feste und Zeremonien manifes-
tiere. Er geht jedoch nicht von einem voélligen Verschwinden der Religion in der
modernen Gesellschaft aus. Aufgrund der funktionalen Bedeutung der Religion fiir
die Integration der Gesellschaft sei dies gar nicht moglich. Lediglich ihre Form
konne sich einhergehend mit einem strukturellen Wandel dndern. Im Gengensatz zu
Comte, der von einer marginalen Rolle der Religion in der modernen Gesellschaft
iiberzeugt war, hat Durkheim mit seinem funktionalen Religionsverstindnis den
Weg dafiir bereitet, Religion als wichtigen Bestandteil der modernen Gesellschaft
zu fassen.’

7  Auch seine These des Kults des Individuums, die er in Uber soziale Arbeitsteilung (1893)
geduBert hat, findet Niederschlag im religionssoziologischen Diskurs:Vor dem Hinter-
grund des mit der Arbeitsteilung und der Ausdifferenzierung der Gesellschaft einherge-
henden Wegfalls gemeinsamer Sinnhorizonte geht Durkheim der Frage nach, wie gesell-
schaftlicher Zusammenhalt dann noch zu gewéhrleisten ist. Durkheim spricht hier von ei-
nem ,Kult des Individuums‘, der den gesellschaftlichen Zusammenhalt gewihrleisten

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



70 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Max Weber ist der zweite wichtige Protagonist der frilhen Religionssoziologie, der
die Auseinandersetzung mit Religion maBgeblich geprigt hat.® Im Vergleich zu
Durkheim interessiert er sich nicht fiir die elementaren Aspekte, die jeder Religion
zugrunde liegen, sondern verfolgt eine soziologisch-historische Betrachtungsweise.
Noch strikter als Durkheim strebt er ein soziologisches Vorgehen an, das sich ein-
zig aus der empirischen Beobachtbarkeit speist. In Wirtschaft und Gesellschaft
(1922) stellt er in diesem Sinne fest, dass ,,Religids oder magisch motiviertes Han-
deln [...] in seinem urspriinglichen Bestande diesseitig ausgerichtet* ist.” Weber
vermeidet es bewusst, eine Definition von Religion zu formulieren: ,,Eine Definiti-
on dessen, was Religion ist, kann unmoglich an der Spitze, sondern konnte allen-
falls am Schlusse einer Erorterung wie der nachfolgenden stehen.” (Weber 1980:
245) Folgerichtig macht er darauf aufmerksam, dass man es aus der soziologischen
Perspektive

,uberhaupt nicht mit dem ,Wesen’ der Religion, sondern mit den Bedingungen und Wirkun-
gen einer bestimmten Art von Gemeinschaftshandeln zu tun [hat], dessen Verstandnis auch
hier nur von den subjektiven Erlebnissen, Vorstellungen, Zwecken der Einzelnen — vom ,Sinn‘

—aus gewonnen werden kann, da der dauere Ablauf ein hochst vielgestaltiger ist.” (Ebd.)

Den ,,subjektiv gemeinten Sinn“ des Religiosen sieht er jedoch durch die entspre-
chende Gemeinschaft geprdgt. Wie bei Durkheim steht bei Weber das religidse
Handeln somit im Kontext der Gemeinschaft. Die Wesensfrage ist fiir Weber nur
dann interessant, wenn sie sich zu einem sozialen Gebilde entwickelt. Denn das
,,Ubernatiirliche* und ,,AuBeralltiigliche”, auf das sich die Religion bezieht, ist fiir
ihn ,lediglich“ ein Produkt der Entwicklung der Religion. Um Religion verstehen

soll: ,,In dem Malfe, in dem alle anderen Uberzeugungen und Praktiken einen immer we-
niger religiosen Charakter annehmen, wird das Individuum der Gegenstand einer Art Re-
ligion.” (Durkheim 1988: 227)

8 Es ist kein Hinweis zu finden, dass Weber und Durkheim ihr religionssoziologisches
Schaffen gegenseitig wahrnahmen. Dies liegt zum einen daran, dass Weber tiber Religion
zu Durkheims Lebzeiten kaum etwas publiziert hatte, zum anderen liegt es aber auch an
dem jeweilig unterschiedlichen Erkenntnisinteresse, welches ihrer Beschiftigung mit dem
Thema Religion zugrunde lag (vgl. Tyrell 1995: 106).

9 Die Unterscheidung zwischen magischem und religiosem Handeln trifft Weber wie folgt:
Wiéhrend magisches Handeln von Kausalbeziehungen ausgeht, die das Verhiltnis von
Welt und Hinterwelt bestimmen, magische Handlungen also mit Handlungen im Diesseits
verbunden sind und somit unter einem starken Begriindungsdruck stehen, da sie auf ihre
Wirksamkeit iiberpriift werden konnen, schreibt religioses Handeln den Goéttern die
Macht zu.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS | 71

zu kénnen, muss nach Weber somit ihre Genese untersucht werden. In diesem Sin-
ne stellt er fest:

,Nicht die Personlichkeit oder Unpersénlichkeit oder Uberpersonlichkeit ,ibersinnlicher’
Maéchte ist das zunéachst spezifische dieser ganzen Entwicklung [der Religion], sondern: Dass
jetzt nicht nur Dinge und Vorgange eine Rolle im Leben spielen, die da sind und geschehen,
sondern aulRerdem solche, welche und weil sie etwas ,bedeuten’. Der Zauberer wird
dadurch aus einer direkten Kraftwirkung zu einer Symbolik.“ (Weber 1980: 248; Hervorh. im

Original)

Die Symbole erzeugen folglich das Heilige, die ,,iibernatiirlichen Machte*."” Auf
diese Weise ,,ist nun aber einmal ein Reich der Seelen, Ddmonen und Gétter ent-
standen, welches ein nicht im Alltagssinn Greifbares, sondern ein regelmiflig nur
durch Vermittlung von Symbolen und Bedeutungen zugingliches hinterweltliches
Dasein fiihrt™ (ebd.).

Fiir die Transferierung von auBeralltiglichen Symbolen ins Alltigliche ist die
Ausbildung von Charisma von besonderer Bedeutung. Eine zentrale Rolle spricht
Weber hierbei dem Charisma der Propheten zu: Diese iibermitteln Inhalte in Form
von Lehren und Geboten, aber auch spezifische Ethiken und erschaffen somit eine
religiose Wertsphire, die mit einer bestimmten Weltsicht verkniipft ist.

Weber interessiert sich also dafiir, wie die Formen der religiosen Vergemein-
schaftung Symbole der Religion als Handlungszusammenhénge hervorbringen. In
diesem Sinne spricht er in dem, um 1910 herum verfassten Kapitel zur Religionsso-
ziologie, welches in Wirtschaft und Gesellschaft abgedruckt ist, in erster Linie von
Typen religiéser Vergemeinschaftung:

,Vergemeinschaftung soll eine Beziehung heilen, wenn und soweit die Einstellung des sozi-
alen Handelns — im Einzelfall oder im Durchschnitt oder im reinen Typus — auf subjektiv ge-
fhlter (affektueller oder traditionaler) Zusammengehorigkeit der Beteiligten beruht.” (We-
ber 1980: 21)

Fiir die christliche Religion sind seines Erachtens insbesondere die Kirchen und
Sekten von zentraler Bedeutung. Webers Weggefahrte Ernst Troeltsch ergénzt diese
beiden Typen noch um eine weitere Form, die der Mystik: ,,Die Mystik ist eine
Verinnerlichung und Unmittelbarmachung der in Kult und Lehre verfestigten Ide-
enwelt zu einem rein personlichen innerlichen Gemiitsbesitz, wobei nur flieBend
und ganz personlich bedingte Gruppenbildungen sich sammeln kdnnen, im iibrigen
Kultur, Dogma und Geschichtsbeziehung zur Verfliissigung neigen. (Troeltsch

10 Hier verwendet Weber eine Differenz zwischen dem Symbolischen und dem Tatséchli-
chen, die in der gegenwiértigen Kultursoziologie kaum noch so vertreten wird.
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



72 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

1965: 967) Diese fluide Vergemeinschaftungsform der Mystik findet in jiingerer
Zeit auch im religionssoziologischen Diskurs wieder Beachtung.''

Webers Schriften zu den Typen religioser Vergemeinschaftung haben im religi-
onssoziologischen Diskurs vergleichsweise wenig Beachtung gefunden, vielmehr
wurde seine Studie Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus
(1904) breit rezipiert.'> Hier geht es Weber um die Weltbilder, die mit Religionen
verbunden sind. Diese mdchte er in ihren Wirkungen auf die Entstehung des Kapi-
talismus untersuchen. Ausgangspunkt seiner Analyse ist somit die Frage, wie es im
Okzident zur Herausbildung eines spezifisch modernen Rationalismus kommen
konnte. Als wichtigste Triebkrifte fiir diese Entwicklung identifiziert er, sich von
Marx abgrenzend, besonders kulturelle Faktoren. Normen und Ideale {iben seines
Erachtens einen grofen Einfluss auf die Formierung gesellschaftlicher Strukturen
aus."” So stellt er etwa einen Zusammenhang zwischen sozialem Status und Kon-
fessionszugehdrigkeit fest, der sich auch in der konfessionellen Gesellschaftsstruk-
tur eines Landes manifestiere: Er zeigt auf, dass protestantische Staaten im Ver-
gleich erfolgreicher sind als nichtprotestantische Staaten. Dies bringt er nun mit der
protestantischen Ethik in Zusammenhang und sieht insbesondere in der Lutherschen
Berufsethik und in der calvinistischen Pradestinationslehre, gekoppelt mit einer be-
stimmten Lebensfithrung, einen gewissen Rationalismus angelegt, der in einer
Wahlverwandtschaft zum modernen Kapitalismus steht: Laut der Prddestinations-
lehre ist die Gnadenwahl Gottes bereits von vornherein festgeschrieben, d.h. der
Mensch kann durch sein eigenes Tun sein Schicksal nicht mehr beeinflussen (vgl.

11 Obwohl er diese Sozialform der Religion anhand der mittelalterlichen Mystik identifiziert,
stellt er sie doch als eine allgemeine Sozialform der Religion dar, welche sich gerade
durch den besonderen Individualismus auszeichne. Hier zeigt sich eine gewisse Nihe
Troeltschs zur Religionspsychologie. Seine Aufgabe sieht er darin, Religion in ihrer ,, Tat-
sdchlichkeit und sachlichen Eigentiimlichkeit” (Troeltsch 1922: 492) zu erforschen.

12 Aufgrund der unterschiedlichen Ausrichtung macht es fiir die Religionssoziologie einen
Unterschied, ob sie auf Wirtschaft und Gesellschaft oder auf die Gesammelten Aufsdtze
zur Religionssoziologie Bezug nimmt.

13 Allerdings darf hieraus nicht vorschnell der Schluss gezogen werden, dass es Weber um
eine rein idealistische Betrachtungsweise geht. Entsprechend heift es im Schlussabschnitt
der Protestantischen Ethik: ,,Denn obwohl der moderne Mensch im ganzen selbst beim
besten Willen nicht im Stande zu sein pflegt, sich die Bedeutung, welche religiose Be-
wusstseinsinhalte auf die Lebensfiihrung, die ,Kultur® und die ,Volkscharaktere® gehabt
haben, so gro3 vorzustellen, wie sie tatsachlich gewesen ist, so kann es dennoch natiirlich
nicht die Absicht sein, sie anstelle einer einseitig spiritualistischen kausalen Kultur- und
Geschichtsdeutung zu setzen. Beide sind gleich moglich, aber mit beiden ist, wenn sie
nicht Vorarbeit, sondern Abschluss der Untersuchung zu sein beanspruchen, der histori-
schen Wahrheit gleich wenig gedient.“ (Weber 1988: 205f, Hervorh. im Original)

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS | 73

Weber 1988: 93)." Deswegen gehe man dazu iiber, sich bereits im Diesseits der
Gnadenwahl Gottes versichern zu wollen. Als sicherer Hinweis auf die Erwahltheit
durch Gott dient hauptséchlich der Erfolg im Beruf. Entsprechend versuchen die re-
ligiosen Laien im Berufsleben durch harte Arbeit und eine asketische Lebensfiih-
rung sich der Gnadenwahl Gottes zu versichern (vgl. Weber 1988: 167). Mit einer
solch asketischen Lebensfiihrung geht laut Weber dann eine gewisse Rationalisie-
rung einher. Dadurch, dass eine solch strukturierte Lebensfithrung nicht nur von
einzelnen ausgeiibt wird, sondern viele glaubige Protestanten sie praktizieren, kann
sie das gesellschaftliche Gesamtgefiige und auf diese Weise das Aufkommen des
modernen Kapitalismus, wenn auch nicht kausal beeinflussen so doch mit begiinsti-
gen. Entscheidend ist hierbei fiir Weber die spezifische rationale Wertebasis, die
sich nun zunehmend aus religiosen Zusammenhingen 16st und eine Aufwertung in
allen Lebensbereichen erféhrt.

Auch bei Weber lésst sich somit ein zeitdiagnostisches Moment finden: Er geht
davon aus, dass sich diese insbesondere im Protestantismus vorzufindende Lebens-
fithrung im Laufe der Zeit von ihren religiosen Wurzeln 16st und spricht insofern
von einer ,Entzauberung der Welt*:

,Die zunehmende Intellektualisierung und Rationalisierung bedeutet also nicht eine zuneh-
mende allgemeine Kenntnis der Lebensbedingungen, unter denen man steht. Sondern sie
bedeutet etwas anderes: das Wissen davon oder den Glauben daran: dass man, wenn man
nur wollte, es jederzeit erfahren kdnnte, dass es also prinzipiell keine geheimnisvollen unbe-
rechenbaren Machte gebe, die da hineinspielen, dass man vielmehr alle Dinge — im Prinzip —
durch Berechnen beherrschen kénne. Das aber bedeutet: die Entzauberung der Welt. Nicht
mehr, wie der Wilde, fiir den es solche Machte gab, muss man zu magischen Mitteln greifen,
um die Geister zu beherrschen oder zu erbitten. Sondern technische Mittel und Berechnung

leisten das. Dies vor allem bedeutet die Intellektualisierung als solche.” (Weber 1992: 488)

Sein spezifisches Religionsverstdndnis ist somit eingebettet in ein spezifisches Mo-
derneverstdndnis: Die Entzauberung der Welt wird zu einem wichtigen Charakteris-
tikum der Moderneentwicklung, und Weber geht mit der Annahme der ,Entzaube-
rung der Welt‘ nicht nur als Wegbereiter der Sdkularisierungsthese in den religions-
soziologischen Diskurs ein, sondern prigt — mittels seiner vergleichenden For-
schungsanlage — zudem die Vorstellung einer in Europa entstandenen endogenen
Moderneentwicklung."” Denn seiner Ausgangsfrage — warum sich diese spezifische

14 Sein Blick ist insbesondere auf die protestantischen Stromungen des 16. und 17. Jahrhun-
derts gerichtet.
15 Auch in Bezug auf Weber ist der Grad der Einflussnahmen durch die Religionskritik um-
stritten: So problematisiert etwa Tyrell die von Joachim Matthes aufgestellte These, dass
es sich bei Webers Entzauberungsthese um ,,das Erbe der Religionskritik* (Matthes 1967:
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



74 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Form des Kapitalismus nur im Okzident ausbreiten konnte — nachgehend, unter-
sucht Weber sowohl die protestantische Ethik, als auch die im Taoismus, Konfuzia-
nismus, Buddhismus, Hinduismus und Judentum vermittelten Weltsichten, um Auf-
schluss iiber die jeweils transportierten Ethiken — oder genauer gesagt Wirtschafts-
ethiken — zu erhalten (vgl. Weber 1991a)."® Von besonderer Bedeutung ist fiir We-
ber in diesem Zusammenhang das Problem der Theodizee — also die Frage, warum
den Menschen, trotz der Allmacht Gottes, auf Erden Leid und Ungerechtigkeit wi-
derfdhrt — und wie die unterschiedlichen Religionen den Umgang mit diesem Prob-
lem I6sen. Seine Auseinandersetzung mit Hinduismus, Judentum etc. erfolgt vor
dieser konkreten Fragestellung. Dabei geht er davon aus, dass sich das Verhiltnis
zur Welt jeweils iiber eine Kombination von Heilsgiitern und Heilswegen konstitu-
iert. In den Erlosungsreligionen etwa werden die Heilsgiiter dadurch bestimmt,
»,wovon‘ und ,wozu‘ man ,erlost® sein wollte — und nicht zu vergessen: — konnte*
(Weber 1991: 11a). Die Heilswege wiederum legen fest, welche Mittel — Askese,
Meditation, magisches oder rituelles Handeln — angewandt werden miissen, um die-
se Giiter zu erlangen. In vereinfachter Weise kann ,,zwischen innerweltlichen und
auflerweltlichen Heilsgiitern, sowie zwischen aktiven und kontemplativen Mitteln
unterschieden werden (Stachura 2011: 20). Somit ist es Weber moglich, zwischen
der ,,weltfliichtigen” Haltung des Hinduismus, welche sich aus den auf Erlosung
von dem irdischen Dasein ausgerichteten Heilsgiitern ergebe und welcher mit kon-

32ff; 74f) handele, ,,zum einen, weil Webers priméres Interesse gerade den religidsen Ur-
spriingen der modernen Wirtschaft, Wissenschaft u.a. galt, zum anderen, weil seine ,gro-
Be Erzéhlung* gerade nicht die einer geradlinig-notwendigen ,Verfallsgeschichte, son-
dern die tragische der ,Selbstauthebung® der Religion war* (Tyrell 1995: 109). Tyrell er-
innert aulerdem an die Fortschrittslogik, die der Religionskritik im Allgemeinen und ins-
besondere Comtes Denken zugrunde liege, hier ginge es um eine Ersetzung der Religion
durch die Wissenschaft. Gerade in der Abgrenzung zu einem solchen Fortschrittsdenken
kann sich nach Tyrell die Religionssoziologie herausbilden: ,,Religion und Wissenschaft
sind solcherart dann aber statt auf funktionale Differenzierung [...], auf Funktionsgleich-
heit und Konkurrenz sowie (zeitlich) auf Sukzession hin ins Verhéltnis gesetzt — mit der
Konsequenz, dal man nun der Wissenschaft (und erst recht der den Wissenschaftsbau
kronenden Soziologie) Religionsartiges abverlangt und dem wissenschaftlichen Fort-
schritt und dem, was er bewirkt, Ziige von ,sidkularer Heilsgeschichte® verleiht. [...] erst
da, wo die Soziologie ein ,religios erniichtertes® Verhiltnis zu sich selbst gewinnt, wo sie
die religioiden Ambitionen und die geschichtsphilosophischen Implikate abschiittelt und
iiberdies die Funktionsdifferenz (der Wissenschaft) zur Religion einzurdumen bereit ist,
erst da hat sie auch die nétige Bescheidenheit, um zur ,wissenschaftlichen Disziplin‘ zu
taugen.” (Tyrell 1995: 82)

16 Aufgrund seiner Krankheit und seines frithen Todes ist die Auseinandersetzung mit dem
Islam nur rudimentér geblieben.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS | 75

templativen Heilswegen zu erlangen sei und der weltbeherrschenden Haltung des
Protestantismus zu unterscheiden, welche durch ethisches und asketisches Handeln
auf Erden erhoffe, auf diese Weise die Gnadenwahl Gottes zu erlangen (vgl.
Stachura 2011: 20f).

Wie aufgezeigt, findet sich in den religionssoziologischen Ansdtzen Durkheims
und Webers eine grofe Vielfalt an Thematisierungsformen des Religidsen: Religio-
se Uberzeugungen, die sich in Wissenssystemen und -formen materialisieren, sind
fiir die Klassiker der Religionssoziologie ebenso wichtig wie religiose Praktiken
und Handlungen, die sich in Ritualen, Zeremonien und Kulten materialisieren. In
diesem Zusammenhang weisen Durkheim und Weber zudem auf die religiésen
Symbole hin, ohne die Religion sich kaum vollziechen wiirde. Auflerdem macht
Weber auf die geschichtliche Verfasstheit von Religion aufmerksam und pladiert
aus diesem Grund fiir eine genealogische Betrachtungsweise auf Religion.'” Inwie-
fern diese Thematisierungsformen im religionssoziologischen Diskurs Berticksich-
tigung finden, werde ich im Folgenden nachzeichnen.

2.2 DIE NACHKRIEGSJAHRE — STRUKTURFUNKTIONALISMUS
UND KIRCHENSOZIOLOGIE

Die Soziologie der Nachkriegszeit steht ganz im Zeichen des Strukturfunktionalis-
mus von Talcott Parsons, der in seinem Werk u.a. die Arbeiten Webers und Durk-
heims zusammenfiithren wollte. In diesem Sinne besteht fiir Parsons Religion aus
Strukturen von Glaubensvorstellungen und Systemen von Handlungen, Objekten
und Symbolen. Er fasst Religion als Subsystem des kulturellen Systems, dessen
Funktion fiir die Gesamtgesellschaft in der integrierenden Ordnungsstiftung und der
Legitimierung von Werten und Normen einer Gesellschaft zu sehen ist (vgl. Par-
sons 1968). Auf Gesellschaftsebene erfiillt Religion somit zentrale Funktionen: Die
integrative Wirkung wird zum einen durch die Zusammenfiihrung von vorherr-
schenden Gruppennormen und den Wiinschen der Individuen erzielt. Durch die In-
ternalisierung von personlichkeitsleitenden Normen werden nicht nur expressive
und emotionale Handlungsmuster, sondern auch Bewertungsmafstébe fiir die eige-
nen Handlungen und die Handlungen Anderer bereitgestellt. Durch die Verschie-
bung der Erflillungen von Erwartungen und Hoffnungen in eine nicht absehbare
und nicht tiberpriifbare Zukunft stiitzt Religion somit das kulturelle System. Inso-

17 Das religionssoziologische Schaffen Webers und Durkheims fand unmittelbar nach dem
Tod Webers und Durkheims keine direkte Nachfolge. Joachim Wach grenzte sich eher
von Webers Schaffen ab und die Vertreter der Durkheim-Schule wandten sich nach dem
1.Weltkrieg neuen Themengebieten zu (Tyrell 1995: 108f).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



76 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

fern geht Parsons auch von einer Notwendigkeit der Existenz von Religion aus. Je-
doch nimmt er an, dass im Zuge der funktionalen Differenzierung der Moderne tra-
ditionelle Formen der Religion an Bedeutung verlieren. Eine zunehmende Plurali-
sierung befordere die Privatisierung von Religion und funktionale Aquivalente, wie
etwa politische Ideologien oder Zivilreligion, iiberndhmen die Ausiibung der bis-
lang von der Religion erfiillten Funktionsleistung. '®

Parsons’ Werk wurde bekanntlich auch in einen modernisierungstheoretischen
Zusammenhang gestellt. Mit der Annahme einer weltweiten Modernisierung wird
somit ein in allen Gesellschaften zu erwartender Bedeutungsverlust der Religion
ausgemacht, der sich insbesondere durch die Minderung des 6ffentlichen Einflusses
der Kirchen zeige (vgl. Knébl 2012: 90)."

Auch die Religionssoziologie blieb von den Schriften Parsons’ nicht unbeein-
flusst (vgl. Drehsen 1988: 92f). Entsprechend war der religionssoziologische Dis-
kurs in Deutschland in den Nachkriegsjahren insbesondere von der Sikularisie-
rungsdebatte gepragt und der Fokus in der Religionssoziologie wurde auf die Insti-
tution Kirche und ihre (verschwindende) Rolle in der Gesellschaft gelegt. In dieser
neuen Ausrichtung der Religionssoziologie wird Religiositéit fortan lediglich mit
Kirchlichkeit gleichgesetzt. Von zentraler Bedeutung erweist sich hier die soge-
nannte Kirchensoziologie, welche in den 1950er und 1960er Jahren zur vorherr-

18 Der Gedanke der Zivilreligion wurde auch von Parsons Schiiler Robert Bellah weiterge-
fiihrt. Dieser hatte mit seinem Aufsatz Civil Religion in America (1967) fiir Diskussions-
stoff iiber die Bedeutung der Religion im Zusammenhalt moderner Gesellschaften ge-
sorgt, geht er doch davon aus, dass die Gesellschaft durch eine religidse, aber Religionen
iibergreifende, Identitit stiftende Uberzeugung normativ geprigt sei. Er veranschaulicht
dies an den USA, fiir welche er die Uberzeugung des Auserwihltseins der USA und die
Verbindung zu Gott als Kernpunkte dieser von den meisten Biirgern geteilten Uberzeu-
gung bestimmt. Sie wird durch gemeinsame Symbole und Riten gestérkt.

19 In seinem Spatwerk diagnostiziert Parsons auBlerdem eine Demokratisierung des Chris-
tentums, die auch religionsintern Individualisierung und Privatisierung des Glaubens zur
Folge habe (Parsons 1974). Allerdings sei es zu voreilig, von einem volligen Bedeu-
tungsverlust religidser Normen in der modernen Gesellschaft auszugehen. Vielmehr ver-
steht er beispielsweise unter dem Begriff der Sékularisierung eine Anndherung von siku-
laren Orientierungsmustern im alltéglichen Leben und normativen Maf3gaben der Religi-
on. Insofern sei die Sékularisierung auch als Christianisierung zu verstehen (Parsons
1971a). Er greift aber auch die Ideen der Zivilreligion Robert Bellahs auf, die er als eine
Sammlung an Werten und Uberzeugungen fasst, welche die Leitprinzipien des gesell-
schaftlichen Zusammenlebens bilden und somit als religidse Basis verstanden werden
konnen (Brandt 1993: 270). Im Anschluss an Weber hat Parsons’ Schiiler Robert Bellah
den Einfluss der Religion auf den wirtschaftlichen Aufschwung Japans untersucht, wo-
rauf in Kapitel 5.1 noch genauer eingegangen wird (Bellah 1957).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DIsKURS | 77

schenden Position im religionssoziologischen Diskurs wurde.”” Wegweisend waren
hier insbesondere die Arbeiten des franzdsischen Juristen und Kirchenhistorikers
Gabriel Le Bras (1947; 1954/1955), welcher sich unter Verwendung von deskriptiv-
statistischen Methoden vornehmlich fiir geographische, demographische und sozio-
graphische Aspekte in Bezug auf Kirchenmitgliedschaften interessierte.

Vor dem Hintergrund einer zunehmenden Sorge vor Mitgliederschwund wurde
seitens der kirchlichen Institutionen unterschiedlicher Konfessionen nun unter Be-
zugnahme auf Le Bras die religiose Praxis der Gldubigen untersucht, um auf diese
Weise die Auswirkung der modernen Gesellschaft auf die kirchliche Mitgliedschaft
zu ermitteln. Es lésst sich also eine Vereinnahmung der Religionssoziologie durch
kirchliche bzw. konfessionelle Fragestellungen diagnostizieren. In rein positivisti-
scher Manier wurde sich hier der Untersuchungsmethoden Le Bras’ bedient, um die
seelsorgerische Krise zu bewiltigen (vgl. Savramis 1968a: 65). Beispielhaft fiir die
kirchliche Vereinnahmung der Religionssoziologie in der Bundesrepublik steht die
Arbeit von Bernhard Héring mit dem Titel Macht und Ohnmacht der Religion
(1956): Gegeniiber einer voraussetzungslosen Soziologie im Sinne Webers hebt er
gerade die ,,Zielstrebigkeit der Religionssoziologie* hervor, wenn diese ,,auf der
Basis einer klaren Sozialtheologie und Sozialphilosophie ruht* (Haring 1956: 19).
Das Hauptanliegen seines Buches ist, ,,zu zeigen, wie die religionssoziologische
Fragestellung und die praktische Forschung theologisch sinnvoll ist und welchen
Dienst sie der Theologie und der Seelsorge leisten kann* (ebd.; vgl. auch Savramis
1968a: 68).

Es kommt in der Nachkriegszeit also nicht nur zu einer Theologisierung, son-
dern auch zu einer Konfessionalisierung der Religionssoziologie, wobei festgehal-
ten werden muss, dass Studien vonseiten der katholischen Kirche diejenigen der
evangelischen Kirchen an Zahl und Bedeutung klar {ibersteigen (vgl. Savramis
1968a: 69).

Diese Ausrichtung der sogenannten Kirchensoziologie gerit allerdings schon
bald in Kritik. In seiner vielbeachteten Sammelbesprechung religionssoziologischer
Studien hélt beispielsweise Thomas Luckmann 1960 fest: ,,Die Anzahl der in den
letzten Jahren auf dem Gebiet der Religionssoziologie verdffentlichten Arbeiten ist
eindrucksvoll. Allerdings ist im Vergleich mit der Problemstellung der klassisch re-
ligionssoziologischen Periode Emile Durkheims und Max Webers eine geradezu
radikale Verengung des Ansatzes zu bemerken.” (Luckmann 1960: 315) Er kriti-
siert die kirchensoziologische bzw. kirchengemeindesoziologische Ausrichtung der

20 Die in erster Linie empirisch ansetzende Kirchensoziologie hat ebenfalls um 1900 ihren
Anfang genommen (Brieger 1894; Gohre 1909; vgl. auch Krech/Tyrell 1995: 28f). Insbe-
sondere in den Arbeiten Paul Drews wird die dezidiert empirisch-quantitative Ausrich-
tung der spéteren Kirchensoziologie vorweggenommen (Drews 1900; vgl. Krech/Tyrell
1995: 29).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



78 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Religionssoziologie im Allgemeinen und expliziert diese Kritik etwa an dem von
Dietrich Goldschmidt, Franz Greiner und Helmut Schelsky herausgegebenen Sam-
melband Soziologie der Kirchengemeinde (1960):

,Ihr Forschungsgegenstand ist als ,messbare religiose Praxis‘ aufgefalit, ihre Forschungsme-
thode ist soziographisch, ihre Ausdeutungsversuche bleiben in Korrelationen der Variablen
stecken. Soziologisch fundierte Untersuchungen der Einbettung der Kirchlichkeit in die ge-
samtgesellschaftliche Rollenstruktur und die soziale Schichtung, nach lokal-institutionell be-

stimmten Situationen modifiziert, fehlen vollkommen.” (Luckmann 1960: 318)

Demosthenes Savramis konstatiert in seiner Einfithrung in die Religionssoziologie
noch im Jahr 1968: ,,Es ist nicht mehr das akademische Interesse an den Wechsel-
beziehungen zwischen Religion und Gesellschaft, das die Impulse gibt zu den Fra-
gestellungen und Forschungen, sondern die religiése Problematik der Gegenwart
bestimmt die Thematik und Methode der Arbeiten, die man heute als Religionsso-
ziologie bezeichnet. Je nachdem, welchem Zweck oder welchen Interessen diese
Religionssoziologie dient, liegt eine Ideologisierung oder Konfessionalisierung un-
serer Disziplin vor.“ (Savramis 1968a: 88)

Lediglich Schelsky wird ein Ausnahmestatus zugesprochen: In Anschluss an die
Philosophische Anthropologie Arnold Gehlens wirft dieser die Frage auf, welche
Reaktionen innerhalb der Religion und des Christentums durch die Entwicklungen
der modernen Gesellschaft zu beobachten sind. Die Anpassung der Religion an die
Gegebenheiten ihrer Umwelt zum Gegenstand zu machen, ist fiir Schelsky die zent-
rale Aufgabe der Religionssoziologie. Diese Anpassung vollziche sich mittels ex-
pliziter oder impliziter Selektion, unpassend Gewordenes drohe ins Hintertreffen zu
geraten (vgl. Tyrell 1996: 451). Um den kirchensoziologischen Fokus zu {iberwin-
den, macht er einen Wandel der religidsen Sozialform aus. Er vertritt die These,
dass die moderne Glaubensform sich in Dauerreflexion duf3ere: ,,Eben diese in der
Reflexion unauslotbare Innerlichkeit, die nicht zum endgiiltigen Vorstellungs- und
Aussagegegenstand gerinnen kann, ist es aber, die heute Gott gegeniibersteht, d.h.,
in ihr wird das moderne Verhéltnis des Ichs zu sich selber gesucht.” (Schelsky
1957: 258) Vor dem Hintergrund dieser Diagnose befasst er sich nun mit der Frage,
ob und inwiefern Dauerreflexion institutionalisierbar ist und kommt zu folgendem
Ergebnis:

,Die soziale Verbindlichkeit ritueller oder nomineller Glaubensaussagen setzt eine Gleichheit
der inneren religiosen Erfahrung und der Gegenstandlichkeit ihres BewuRtwerdens voraus,
die im dynamischen Innenleben der modernen Subjektivitat und Individualitdt nicht mehr so
ohne weiteres gefunden werden kann; so mufl man als primaren sozialen ProzeR erst einmal
die subjektiven Erfahrungen und Selbstdeutungen des anderen zu Gesicht bekommen, zu
verstehen versuchen und sich woméglich auf einen Bestand von Gemeinsamkeiten der Sub-
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS | 79

jektivitat, auf ein Verstandigtsein einigen, das als sozial gemeinsame Grundlage einer Ge-
meinschaft im Glauben dienen kann. Da der Gefiihls-, Gedanken-, Vorstellungs- und Rede-
strom, die Reflexion der Subjektivitat aber weiterflieRen und sich auf keine Objektivierung
fixieren lassen, bleibt auch diese Grundlage unstabil, und ihre Wiederherstellung — das Ge-
sprach — wird chronisch und fundamental fiir das Leben einer Glaubensgemeinschaft mo-
derner Menschen.” (Schelsky 1957: 268f)

Gleichwohl konnte sich die von Schelsky vertretene These nicht wirklich durchset-
zen. Savramis etwa ist der Ansicht, dass Schelsky die menschliche Fihigkeit zur
Reflexion tiberschétzt habe (vgl. Savramis 1968a: 71). Savramis begriifit zwar die
erweiterte religionssoziologische Fragestellung, weist aber auch auf eine damit ein-
hergehende Verengung hin, denn der analytische Blick werde einzig auf die Verén-
derung der Glaubensformen, also nur einen spezifischen Aspekt von Religion ge-
richtet. Indem Schelsky fragt, wie ,,diese neue, reflektierende Spiritualitit absoluter
Innerlichkeit institutionalisierbar zur Gemeinde und Kirche® ist, bleibt seine Ausei-
nandersetzung wiederum allein der Sozialform der Kirche verhaftet. Anfang der
1960er Jahre mehren sich allerdings die kritischen Stimmen (vgl. Goldschmidt/
Matthes 1962; Matthes 1964) und es ist zudem eine Internationalisierung des religi-
onssoziologischen Diskurses zu verzeichnen, die sich dem Anliegen verschrieben
hat, ,,der internationalen religionssoziologischen Diskussion wieder zu jenem enge-
ren Bezug zur allgemeinen soziologischen Theorie zu verhelfen, dessen Fehlen in
den letzten Jahren wiederholt beklagt worden ist™ (Matthes 1965: 7). Dennoch ver-
déchtigt Savramis vor dem Hintergrund des Buches Religion und Gesellschaft
(1967) auch Joachim Matthes noch, ein ,,Fiirsprecher und Theoretiker jener soge-
nannten ,neueren‘ Religionssoziologie® zu sein, ,,die die religionssoziologische
Forschung bzw. ihre Thematik konsequent auf den Rahmen der Kirchensoziologie
beschrianken will* (Savramis 1968b: 860).

Einen nachhaltigen diskursiven Wandel deuten die Uberlegungen Luckmanns
an. Dieser stellt in seiner Sammelbesprechung bereits 1960 fest, dass sich die Reli-
gionssoziologie nicht in erster Linie mit der

,Problematik der ,Sakularisierung’ [befassen solle (Anmerk. d. V.)] und ihrer strukturellen
Voraussetzungen, die zur Entleerung bestimmter Sinnzusammenhange, zum Wirklichkeits-
verlust ganzer symbolischer Realitdtsschichten und zur Privatisierung der traditionellen
Kirchlichkeit flhren. Die soziologisch zentrale Frage wird vielmehr sein missen, was denn
der Sinnzusammenhang der jetzt glltigen oder giltig werdenden symbolischen Realitat sei,
wie die innere Struktur ihrer Thematik beschaffen sei und inwiefern sie eine christliche
Thematik weiterfuhrt. Ferner wird zu fragen sein, wie diese ,Religion’ in der modernen Ge-
sellschaft institutionell vorgeformt und ,verteilt’ wird. Ferner, ob die neuen ,religiésen
Selbstverstandlichkeiten’ nur thematische Anderungen reprasentieren oder ob sie vielmehr
in (durch die moderne Massengesellschaftsstruktur) veranderten Sozialisierungsprozessen
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



80 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

vermittelt und durch wesensméRig neue Komplexe sozialen Handelns in der modernen Per-

sonenstruktur bestatigt werden.” (Luckmann 1960: 326)

Im religionssoziologischen Diskurs manifestieren konnte sich diese StoBrichtung
erst Ende der 1960er Jahre. Neben Thomas Luckmann spielte Peter Berger hierbei
eine wichtige Rolle.

2.3 DER WANDEL DER RELIGIONSSOZIOLOGIE
ENDE DER 1960ER JAHRE HIN ZU EINER RELIGION
DES INDIVIDUUMS

Wihrend in der Nachkriegszeit Religion in der Religionssoziologie nur noch hin-
sichtlich der institutionellen Ausformung thematisiert wurde und an Weber an-
schlieBend meist von einem Bedeutungsverlust der Religion ausgegangen wurde,
kommt es Ende der 1960er Jahren zu einem entscheidenden diskursiven Wandel in
der Bestimmung von Religion. Im Zusammenhang mit den Verénderungen der mo-
dernen Gesellschaft wird insbesondere durch Luckmann und Berger nun eine indi-
vidualisierte Sozialform der Religion ausgemacht.

Theoretisch sind Berger und Luckmann zum einen in der phdnomenologischen
Linie ihres Lehrers Alfred Schiitz zu verorten.”' Gerade ihr religionssoziologisches
Schaffen ist aber auch durch die Philosophische Anthropologie Helmut Plessners
und Arnold Gehlens beeinflusst worden. Die von ihnen eingeleitete Trendwende im
religionssoziologischen Diskurs ist aber natiirlich zudem mit den verdnderten 6ko-
nomischen und sozialstrukturellen Verhéltnissen wéhrend des Wirtschaftsauf-
schwungs in der westlichen Welt, sowie mit den weitgreifenden kulturellen Trans-
formationen, die in dieser Zeit ihren Anfang nahmen, in Zusammenhang zu stellen.
Eric Hobsbawm bezeichnet die ,,soziale Revolution 1945-1990“ sogar als die
,»2rofite und hochst dramatische, schnellste und universellste soziale Transformation
in der Menschheitsgeschichte® (Hobsbawm 1999: 364). Durch zunehmenden Wohl-
stand, das Aufweichen traditioneller Bindungen und hierarchischer Strukturen, ei-
nen anwachsenden Liberalismus und das Aufkommen neuer Weltanschauungen und
Lebensformen, welche einen allgemeinen Trend zum Individualismus fordern,
kommt es zu einem Bedeutungsverlust der Kirchen (vgl. McLeod 2007: 123).
Durch die Verbreitung von Informationstechnologien und Mobilititszugewinne
werden in weiten Teilen der Bevolkerung westlicher Linder neue Formen der Frei-

21 Luckmann und Berger haben beide an der New School for Social Research in New York
u.a. bei Schiitz studiert.
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DIskuRs | 81

zeitgestaltung ermdglicht, die attraktiver sind als der sonntédgliche Kirchgang (vgl.
McLeod 2007: 102ff).”

Die Protestbewegung der 68er Jahre wendet sich nicht nur als Zeichen der Re-
bellion gegen die konventionellen Strukturen von der Religion der Elterngeneration
ab. Es wird zudem — nicht selten aus den Gemeinden heraus — offen Kritik an den
autoritdren Strukturen der Kirche geiibt. Auf diese Weise kommt es auch innerhalb
der Kirchen zu Reformbestrebungen.” Neue Gemeinden, die insbesondere die indi-
viduelle Freiheit und Verantwortung fordern, gewinnen an Zulauf und lduten das
Ende des konfessionellen Zeitalters ein (vgl. McLeod 2007:101). Wéhrend sich
weite Teile der 68er Bewegung als atheistisch verstehen, finden etliche Gefallen an
anderen, nichtchristlichen Glaubensformen. Insbesondere hinduistische und bud-
dhistische Stromungen, gefolgt von New Age und Esoterik stehen bei Teilen der
68er Bewegung hoch in Kurs, wobei eine zunehmende Vermischung von Glaubens-
formen und Praktiken unterschiedlicher Religionen und spiritueller Bewegungen
beobachtet wird (vgl. McLeod 2007: 140ff; Taylor 2009: 843-895).

Vor diesem gesellschaftlichen Hintergrund erscheinen im Jahr 1967 sowohl In-
visible Religion von Thomas Luckmann als auch The Sacred Canopy von Peter
Berger, die u.a. in Anlehnung an Gehlens allgemeine Theorie der modernen Subjek-
tivierung™ von einer zunehmenden Privatisierung der Religion ausgehen. Der Fo-
kus wird hierbei auf den Wandel der Religion in westlichen Gesellschaften gelegt,
wobei Berger, der Modernisierungstheorie folgend annimmt, dass Religion auch in
anderen Gesellschaften ein dhnliches Schicksal ereilen wird, wie in den westlichen
(vgl. Berger 1973: 162).

Luckmann mochte zum einen die kirchensoziologische Engfiihrung der Religi-
onssoziologie iiberwinden, bezweifelt aber auch, dass sich die Verdnderungen des
Verhiltnisses von Individuum und Gesellschaft in der modernen Gesellschaft mit
einer ,,strukturfunktionalen Theorie der Sozialisation und des sozialen Wandels*
mit universellem Geltungsanspruch angemessen beschreiben lasse:

22 Zu nennen ist hier besonders das Aufkeimen der Jugendkultur: Erstmals wird die Jugend
als unabhiingige soziale Kraft und diese Lebensphase nicht mehr lediglich als Uber-
gangsphase zum Erwachsensein wahrgenommen. Jugend gilt als Lebensgefiihl, welches
wiederum durch einen neuen Markt an Musik, Mode etc. bedient wird. Zudem kenn-
zeichnet ein ,,erstaunlicher Internationalismus* (Hobsbawm 1999: 406) die Jugendkultur.
Nicht zuletzt durch die zunehmende Migration kam ein globalerer Geist auf.

23 Zu denken ist etwa an das 2.Vatikanische Konzil, welches Anfang der 1960er stattfand
und zu einer Anerkennung und Offnung gegeniiber anderen Religionsgemeinschaften und
einer Internationalisierung der katholischen Kirche fiihrte. Auch in der protestantischen
Kirche fanden zeitgleich dhnliche Erneuerungsbestrebungen statt.

24 Sie beziehen sich in erster Linie auf Gehlens Buch Die Seele im technischen Zeitalter aus
dem Jahre 1957 (vgl. Berger 1973: 128, 143; Luckmann 1991: 137).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



82 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

,Im allgemeinen setzt die Theorie der Sozialisation identische Prozesse der Verinnerlichung
kultureller ,Inhalte’ in einem gegebenen ,sozialen System’ voraus. Sie griindet auf die ahisto-
rische Vorstellung einer Beziehung zwischen ,sozialen’ und ,psychischen’ Systemen. [...]
Wenn es qualitativ unterschiedliche Muster der Verortung des Einzelnen in der Gesellschaft
gibt und wenn institutionelle Veranderungen zu qualitativ unterschiedlichen Formen von
Gesellschaften flihren, dann ist eine ahistorische Vorstellung von Sozialisation und von insti-
tutionellem Wandel nicht mehr angemessen. In diesem Fall sind von der Soziologie neue

theoretische Anstrengungen gefordert.” (Luckmann 1991: 47)

Religion wird von Luckmann nicht mehr als etwas Uberkommenes betrachtet,
vielmehr geht er davon aus, dass Religion in der modernen Gesellschaft ihre Gestalt
indere. Aus diesem Grund iibt er in seinem Werk Die unsichtbare Religion™ schar-
fe Kritik an der kirchensoziologischen Ausrichtung der Religionssoziologie der
Nachkriegsjahre. Diese habe es versdumt, die sich wandelnde soziale Basis der Re-
ligion auch iiber ihre institutionelle Organisation hinaus zu untersuchen. Entspre-
chend attestiert er der aktuellen Kirchensoziologie im Vergleich zur Religionssozio-
logie Webers oder Durkheims eine ,,radikale Verengung des Ansatzes* (Luckmann
1960: 315). Durkheim und Weber hitten bereits erkannt, ,,dass das Problem der in-
dividuellen Daseinsfiihrung in der modernen Gesellschaft ein ,religidses® Problem
ist (Luckmann 1991: 49). Entsprechend miisse man beim Individuum ansetzen, um
Religion in ihrer modernen Ausformung fassen zu konnen. Dies gelingt ihm durch
die anthropologische Ausrichtung seines Zugangs:

,Religion wurzelt in einer grundlegenden anthropologischen Tatsache: Das Transzendieren
der biologischen Natur durch den menschlichen Organismus. [...] Die gesellschaftlichen For-
men der Religion beruhen somit in gewissem Sinne auf einem individuellen religiosen Pha-
nomen: Die Individuation des Bewusstseins und des Gewissens auf dem Boden und nach

dem Muster der menschlichen Intersubjektivitat.” (Luckmann 1991: 108)

Mit einer solch allgemeinen Definition kann Luckmann zwischen unterschiedlichen
Sozialformen der Religion unterscheiden: In noch recht unspezifischer aber univer-
sell giiltiger Weise definiert er Religion zunéchst als ,,das Transzendieren der bio-
logischen Natur durch den menschlichen Organismus®. Seinen sozialkonstruktivis-

25 Luckmanns Buch Invisible Religion erscheint 1967 in englischer Sprache, stiitzt sich je-
doch im Wesentlichen auf sein 1963 veroffentlichtes Biichlein Das Problem der Religion
in der modernen Gesellschaft. Erst im Jahre 1991 erscheint Die unsichtbare Religion
erstmals in deutscher Sprache. Gegeniiber der Fassung aus dem Jahre 1963 enthilt diese
Veroffentlichung ein Kapitel zur anthropologischen Bedingung der Religion und eines zu
modernen religiosen Themen (vgl. Knoblauch 1991: 7ff). Auch der Nachtrag ist fiir die
Rezeption Luckmanns von Bedeutung, wie spiter zu zeigen sein wird.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS | 83

tischen Annahmen folgend geht Luckmann davon aus, dass das Abldsen von der
unmittelbaren Lebensumwelt zentrales Charakteristikum der Menschwerdung ist.
Nur so gelingt es dem Menschen, Sinnzusammenhénge herzustellen, nur so kann er
sich in Raum und Zeit verorten und seinen Platz im Verhéltnis zu den Mitmenschen
und der gesellschaftlichen Ordnung finden. Er unterscheidet mit Schiitz hierbei
zwischen kleinen, mittleren und groBen Transzendenzen. Uberschreitet etwas die
unmittelbare Erfahrung in zeitlicher oder rdumlicher Hinsicht, spricht er von klei-
nen Transzendenzen. Mittlere Transzendenzen hingegen beziehen sich auf die Her-
stellung von Sinnzusammenhéngen im zwischenmenschlichen Austausch. Die gro-
Ben Transzendenzen beziehen sich nun auf Bereiche, die der Alltagswelt nicht mehr
zuginglich sind wie Trdume, Ekstase aber auch Erfahrungen, die die Routinen des
Alltags bedrohen:

,Solche Erfahrungen reichen von der Hilflosigkeit im Angesicht unkontrollierbarer natrli-
cher Ereignisse bis zum Wissen um den Tod. Sie werden regelmaRig von Angst oder Ekstase
(...) begleitet. Erfahrungen dieser Art werden in aller Regel als unmittelbare AuBerung der
Wirklichkeit des sakralen Bereichs aufgefasst.” (Luckmann 1991: 96)

Luckmann spricht von diesen Sinnzusammenhéngen als der Weltansicht und fasst
sie als grundlegende Sozialform der Religion. Die Weltansicht, als Grundform der
Religion, sei, wenn auch nur in unspezifischer Form, in allen Gesellschaften zu fin-
den und erfiille mit der Transzendierung des menschlichen Bewusstseins eine zent-
rale Funktion fiir den Einzelnen.*

Luckmann siedelt nun aber nicht wie Durkheim die Funktion der Religion auf
der Ebene der Gesellschaft an, sondern konzipiert diese auf der Sozialebene: Reli-
gion bildet bei Luckmann mit den sich in der Weltansicht manifestierenden Sinnzu-
sammenhéngen den Kern des Sozialen und findet somit bereits Niederschlag auf
der Ebene der individuellen Erfahrungen (vgl. Knoblauch 1991:13). Gegenstand der
Soziologie kann allerdings nur die intersubjektiv geteilte Wirklichkeit sein. In An-
schluss an Gehlen sieht Luckmann diese besonders durch sinnhafte Handlungen
konstituiert (ebd: 15).

In unterschiedlichen Gesellschaften und verschiedenen historischen Zusam-
menhéngen kann diese Weltansicht nun mannigfaltige Formen annehmen. Der Hei-
lige Kosmos der christlichen Kirche etwa sei eine spezialisierte, institutionalisierte
Form von Religion. In der ,vormodernen‘ Zeit konnte dieser spezifisch christliche
Heilige Kosmos aufgrund seines primiren Status als System letzter Bedeutungen,
als iibergeordneter Deutungsrahmen fiir den Einzelnen dienen. Mit dem Aufkom-
men der Moderne und einer zunehmenden institutionellen Ausdifferenzierung der

26 Hier wird die Ndhe zu Durkheim deutlich, dieser hatte die Funktion der Religion als die
Transzendierung des Gesellschaftlichen gefasst.
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



84 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Kirche treten die Wirklichkeitskonstruktionen der religiosen Laien und der religio-
sen Experten jedoch immer weiter auseinander.”’ Durch die Spezialisierung des re-
ligiésen Expertenwissens kann die Funktion der Religion seitens der Kirche fiir die
religiosen Laien nicht mehr in dem Maf3e erfiillt werden.

Das heifit nach Luckmann nicht, dass Religion vollkommen verschwinde, ledig-
lich die spezifische institutionalisierte Form verliere in der modernen Gesellschaft
an Bedeutung. Indem er Religion mit der Funktion der Sinngebung im Allgemeinen
in Zusammenhang stellt, gelingt es ihm, ein individualisiertes Religionsversténdnis
zu etablieren und somit eine Entwicklung hin zur unsichtbaren Religion zu konsta-
tieren: Die spezifische Funktion der Religion, die Herstellung von Sinnzusammen-
hingen, bleibt nach wie vor bestehen, sie wird jedoch im Rahmen dieser Entwick-
lung zur ,Privatsache*.”®

Da die priméren, 6ffentlichen Institutionen nicht mehr zur Prigung des indivi-
duellen Bewusstseins und der Personlichkeit beitragen, ist es fortan dem Individu-
um iiberlassen, sich eine eigene Identitét zu konstruieren und sich ein individuelles
System letzter Bedeutungen zusammenzusuchen (vgl. Luckmann 1991: 141). Die
personliche Identitdt bildet somit die ,,universale Form der individuellen Religiosi-
tat“ (Luckmann 1991: 109). Religiése Themen umkreisen somit immer mehr die
personliche Identitdt und Belange der Privatsphire, Selbstverwirklichung wird zu
einem der zentralen Themen der unsichtbaren Religion.” Insofern ist auch von ei-
nem Schrumpfen der Transzendenzen die Rede: Nicht mehr der Bezug auf AuBer-
alltidgliches, sondern vielmehr die Beziehung innerhalb der Familie, die korperli-
chen Erfahrungen, Sexualitdt und die Suche nach dem Gliick, die eigentlich zu den
Themen der kleinen und mittleren Transzendenzen gehoren, riicken immer mehr in
den Vordergrund (vgl. Knoblauch 1999: 127).

Dafiir steht den Individuen ein reichhaltiges Angebot an Sinnsystemen zur Ver-
fiigung. Die Individuen treten mit steigender Konsumorientierung und einem erhoh-
ten Streben nach Autonomie somit als Konsument enund Kéaufer auf, die sich aus
dem reichhaltigen Angebot an religidsen Sinnsystemen das passende heraussuchen
konnen. Diese Angebote haben aber nicht mehr einen so offiziellen Status wie die

27 Hinsichtlich der sozialpsychologischen Folgen der institutionellen Segmentierung stiitzt
sich Luckmann in erster Linie auf Gehlens Buch Die Seele im technischen Zeitalter
(1957; vgl. Luckmann 1991: 137).

28 Der Begriff Privatisierung findet im Zusammenhang mit Religion erstmals bei Parsons
Verwendung, wird unter dem Einfluss Gehlens zudem von Berger aufgegriffen (1961).

29 Die Familie spielt bei der Aneignung religidser Sinnsysteme eine nicht unbedeutende
Rolle: ,,Die in den Industriegesellschaften vorherrschende sogenannte Kleinfamilie iibt
eine wichtige Funktion aus, da sie eine vergleichsweise stabile strukturelle Grundlage fiir
die ,private’ Produktion von (sonst eher freischwebenden) Systemen ,letzter* Bedeutung
bildet.” (Luckmann 1991: 149)

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS | 85

Kirche ihn einst innehatte. Sie nehmen laut Luckmann ,,im Vergleich zu den au sé-
rieux internalisierten ,offiziellen* Modellen letzter Bedeutungen eher synkretisti-
sche und verschwommene Ziige an* (Luckmann 1991: 141). Zur Ausbildung indi-
vidueller Religiositéit bedarf es nun hauptséchlich der Wahlentscheidungen des In-
dividuums. Indem im modernen Heiligen Kosmos die Autonomie des Individuums
hervorgehoben wird, wird ihm quasi ein ,,sakraler Status“ zugesprochen (Luckmann
1991:153).

Es ist zweifellos ein Verdienst Luckmanns, dass er durch seinen breit angeleg-
ten Religionsbegriff verschiedene Sozialformen der Religion und insbesondere zwi-
schen institutioneller und individueller Religion unterscheiden kann.*® Allerdings
ist er gerade wegen der Breite seines Religionsbegriffs in Kritik geraten: So bemén-
gelte bereits sein Weggefahrte Peter L. Berger, dass es bei einer funktionalen Defi-
nition von Religion nicht gelingen kann, den Sinnkosmos der Religion von anderen
Sinnsystemen wie etwa der Wissenschaft, Politik etc. zu unterscheiden (vgl. Berger
1973: 167f).”" Nur iiber die inhaltliche Bestimmung von Religion, also eine sub-
stanzielle Definition, lasse sich das Spezifische an dieser Sozialform ausmachen.
Das Bezugsproblem zeichne sich seiner Ansicht nach durch Krisensituationen wie
etwa Tod, Leid, aber auch Zufille aus, die mit der sinnhaften Ordnung der gesell-
schaftlich konstruierten Wirklichkeit nur schwer zu erkléren seien.

Die zentrale Aufgabe der Religion sei somit die Bereitstellung eines entspre-
chenden Sinnkosmos, der sich durch die Bezugnahme auf das Heilige ausweise.
Hier kniipft Berger an Otto an und sieht das spezifisch Religiése durch die substan-
tiale Erfahrung des Heiligen bestimmt, also jener

,nhuminosen, furchterregenden Machtigkeit, die der Mensch anders als sich selbst und doch
mit ihm verbunden erlebt und von der er glaubt, sie hause in bestimmten Objekten der Er-
fahrungl...]. Der Mensch erlebt das Heilige als etwas, das von den Routinen des Alltagslebens
,absticht’, als etwas AuRerordentliches” (Berger 1973: 26).

Diesen Erfahrungen wohne eine besondere Qualitit inne: ,,Das innerste Wesen des
religiésen Phanomens besteht in vorreflektiver, vortheoretischer Erfahrung.” (Ebd.).

Durch die Sékularisierung ist Religion allerdings nicht mehr der einzige Deu-
tungskosmos, der dem Einzelnen in Krisensituationen der modernen Welt zur Ver-

30 Auch wenn sich eine solche Unterscheidung bereits bei James und Simmel finden lésst,
ist es in erster Linie Luckmanns Diagnose der unsichtbaren Religion, die den religionsso-
ziologischen Diskurs maf3geblich beeinflusst.

31 Bergers zentrales religionssoziologisches Werk The Sacred Canopy erscheint wie Luck-
manns /nvisible Religion im Jahre 1967. Die deutsche Ausgabe des Buches trigt den Titel
Zur Dialektik von Religion und Gesellschaft. Elemente einer soziologischen Theorie und
erscheint im Jahre 1973.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



86 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

fligung steht, sondern auch andere Weltanschauungen helfen, mit au8eralltéglichen
Erfahrungen umzugehen.®> Laut Berger untergribt aber nun gerade der Pluralismus
in der Moderne die Plausibilitdtsstrukturen der einzelnen Kosmen: Aufgrund ge-
stiegener Wahlmoglichkeiten hinsichtlich des Deutungsangebots in Krisensituatio-
nen hegt das Individuum Zweifel an althergebrachten Deutungssystemen:

,Die pluralistische Situation vervielfacht die konkurrierenden Plausibilitatsstrukturen und re-
lativiert ipso facto die religiosen Inhalte. Diese werden, genauer gesagt, ,entobjektiviert’,
d.h. ihres GewiRheits-Status und des Charakters objektiver Wirklichkeit im BewulBtsein be-
raubt. Sie werden ,subjektiviert’ in doppeltem Sinne. Einmal wird ihre ,Wirklichkeit’ zur ,Pri-
vatangelegenheit’, d.h. verliert damit die Selbstverstandlichkeit intersubjektiver Plausibilitat,
so dal ,man wirklich nicht mehr von Religion sprechen kann‘. Zweitens wird diese ,Wirklich-
keit’, soweit der einzelne sie sich bewahren kann, eher als begriindet im BewulRstsein des
einzelnen als in Sachverhalten der duReren Welt verstanden, so daR Religion nicht mehr auf
Weltall und Geschichte verweist, sondern auf die individuelle ,Existenz’ oder Psychologie.”
(Berger 1973: 144f)

Berger beschreibt diesen Prozess als Zwang zur Hiresie (1980).%

Auch wenn es sich bei diesen Thematisierungsformen um zentrale Ereignisse
des weiteren soziologischen Diskurses handelt, ist die von Berger und Luckmann
aufgestellte These der Privatisierung der Religion haufig fiir die Forschung als nicht
operationalisierbar erachtet worden (Lemert 1975; Meyer 1988: 278). Fiir die theo-
retische Diskussion um eine adidquate Definition von Religion ist die These der Pri-
vatisierung von Religion — wie ich im Folgenden aufzeigen werde — jedoch von

32 Trotz der unterschiedlichen theoretischen Fassung von Religion geht Berger wie Luck-
mann von einem schwindenden Einfluss der Kirchen in der modernen Gesellschaft und
einem Auseinanderdriften von Kirchlichkeit und Religiositit aus, die mit einer Pluralisie-
rung und einer Privatisierung von Religion einhergehen (Knoblauch 1999: 120).

33 Dass diesem Prozess auf gesamtgesellschaftlicher Ebene mitunter eine gewisse Dramatik
zugesprochen wurde, veranschaulicht die Einleitung des Buches Religion und der Verlust
der Sinngebung — Identititsprobleme in der modernen Gesellschaft (1974) von Alois
Hahn: ,,.Der gegenwirtig haufig festgestellte, oft bestrittene, jedenfalls sehr unterschied-
lich interpretierte ,Schwund® der Kirchlichkeit erscheint meist nur als organisatorisches
Problem der Kirchen, nicht aber als Problem von gesamtgesellschaftlicher Bedeutung. Es
stellt sich jedoch die Frage, ob nicht der gesunkene Einfluf} kirchlicher und dariiberhinaus
religidser Sinngebungsformen fiir den Menschen unserer Gesellschaft zumindest langfris-
tig Orientierungs- und Legitimationsndte beschert, die dann auch als gesamtgesellschaft-
liches Legitimationsdefizit spiirbar werden.* (Hahn 1974: 7)

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS | 87

bleibender Bedeutung.”* In ihren unterschiedlichen definitorischen Herangehens-
weisen manifestiert sich zudem die, den religionssoziologischen Diskurs nach wie
vor bestimmende, Frage nach den Vorziigen und Nachteilen einer weiten bzw. en-
gen Fassung des Religionsbegriffs.

Fiir den aktuellen religionssoziologischen Diskurs erweist sich jedoch noch eine
weitere diskursive Verschiebung als relevant, die auch fiir den methodologischen
Zugang zu Religion von Bedeutung ist. Die Rede ist hier von der sogenannten
kommunikationstheoretischen Wende, die verkniipft mit den Werken von Haber-
mas und Luhmann die soziologische Landschaft verdnderte und ihre Spuren u.a. im
religionssoziologischen Diskurs hinterlief3.

2.4 DIE KOMMUNIKATIONSTHEORETISCHE WENDE
DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES

Machen Berger und Luckmann in ihrem Buch Die gesellschaftliche Konstruktion
der Wirklichkeit (1966) die menschliche Sprache als zentrales Medium gesellschaft-
licher Objektivation aus, bleibt der Prozess der Vermittlung zumindest in Luck-
manns zentraler religionssoziologischer Schrift merkwiirdig unterbelichtet (vgl. Ty-
rell/Krech/ Knoblauch 1998: 14). Durch die anthropologische Begriindung des Re-
ligionsbegriffs stiitzt er sich insbesondere auf die Transzendenzerfahrungen, also
auf die kognitive Dimension sozialen Handelns. Die Frage nach der sozialen Kon-
struktion religidser Sinnsysteme gewinnt gerade vor dem Hintergrund der Diagno-
se, dass die institutionelle Religion ihre allgemeine Giiltigkeit einbiiflt, zunehmend
an Relevanz. Hinsichtlich der Ebene sozialer Vermittlungsprozesse erweist sich hier
die folgende Textpassage als besonders aufschlussreich:

,Religiose Themen entspringen aus Erfahrungen in der ,Privatsphare’. Sie beruhen haupt-
sachlich auf Gefiihlen und Empfindungen und sind so instabil, daB ihre Artikulation Schwie-

rigkeiten bereitet. Sie sind in hohem MaRe ,subjektiv’; d.h., sie werden nicht von priméaren

34 Eine Ausnahme stellt sicher das Religionsverstdndnis von Clifford Geertz dar: Demnach
ist eine Religion ,,(1) ein Symbolsystem, das darauf zielt, (2) starke, umfassende und
dauerhafte Stimmungen und Motivationen in den Menschen zu schaffen, (3) indem es
Vorstellungen einer allgemeinen Seinsordnung formuliert und (4) diese Vorstellung mit
einer solchen Aura von Faktizitdt umgibt, dass (5) die Stimmungen und Motivationen
vollig der Wirklichkeit zu entsprechen scheinen.* (Geertz 1987: 48) An diese Definition
wurde vor allem in der Anthropologie und Ethnologie angeschlossen und weniger in der
Religionssoziologie. Auch lassen sich in dieser Religionsdefinition — wie spéter zu zeigen
sein wird — grundlegende Schwierigkeiten finden.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



88 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Institutionen verbindlich festgelegt. Sie kénnen aber von sozusagen ,sekundaren’ Institutio-
nen aufgenommen werden, die die ,privaten’ Bedirfnisse ,autonomer’ Konsumenten eigens
beliefern. Diese Institutionen versuchen, die in der Privatsphdre aufkommenden Themen zu
artikulieren und sie dann packchenweise den potentiellen Konsumenten wieder anzubieten.
Die in vielen Zeitungen veroffentlichten Ratgeberseiten, ,erbauliche’ Literatur, Abhandlun-
gen Uber positives Denken im Playboy, populdrpsychologische Versionen im Reader’s Digest
oder die Lyrik der Popmusik, all dies artikuliert die tatsachlichen Elemente von ,letzter Be-
deutung’. Freilich sind diese Modelle nicht verpflichtend, so daR sie auf einem im Prinzip

freien Markt miteinander konkurrieren missen.” (Luckmann 1991: 146f)

Mit dem Verweis auf Zeitungen und Ratgeberliteratur lassen sich zwar schon
Schliisse hinsichtlich der Ebene der Vermittlung ziehen, es findet sich aber erst in
dem Nachtrag der Neuauflage von 1991 ein Abschnitt, wo ndher auf Zeichen und
Symbole eingegangen wird, und als wichtigste Vermittlungsinstanz der alltdglichen
Wirklichkeit und des intersubjektiven Austauschs das Zeichensystem der Sprache
benannt wird (Luckmann 1991: 175). Hier mochte er nicht nur die modernen Sozi-
alformen der Religion mittels des Kommunikationsbegriffs analysierbar machen,
sondern er mochte auch darauf hinweisen, dass die ,,gesellschaftlichen Konstruktio-
nen einer ,anderen oder ,auflerordentlichen‘ Wirklichkeit” immer ,,auf den kom-
munikativen Rekonstruktionen der subjektiven Erfahrungen von Transzendenz‘
aufbauen (ebd.: 171). Dies bedeutet wiederum, dass die individuellen Rekonstrukti-
onen der religidsen Erfahrungen ,,der gesellschaftlichen Kontrolle bediirfen. Sie
miissen vor allem richtig gedeutet werden, die Deutungen miissen aufeinander be-
zogen werden, sodass sie libereinstimmen [...] Wo dies nicht mdglich sein sollte,
miissen die Erfahrungen selbst — und nicht nur ihre Rekonstruktionen verworfen
werden.* (Ebd.: 172)

Etwas anders verhilt sich diese Problematik bei Berger: Er fiihrt zwar einige
theoretische Uberlegungen zum Medium der Sprache an (Berger 1973: 8), er sieht
jedoch das Religiose in der vorreflexiven Erfahrung begriindet, was einen soziolo-
gischen Zugang ebenfalls schwierig macht. Der religionssoziologische Zugang der
spaten sechziger Jahre ist also zundchst durch die Ebene der Handlungen und Erfah-
rungen gepragt.

Dies édndert sich am Ende der 1970er, Anfang der 1980er Jahre. Luckmanns
Nachtrag in der deutschen Ausgabe der Unsichtbaren Religion sowie sein vielbe-
achteter Aufsatz aus dem Jahre 1986 mit dem Titel Grundformen der gesellschaftli-
chen Vermittlung des Wissens: kommunikative Gattungen stehen paradigmatisch fiir
die sogenannte kommunikationstheoretische Wende innerhalb der deutschsprachi-
gen Soziologie, die insbesondere mit Jiirgen Habermas und Niklas Luhmann ver-
kniipft ist.”> Beide hatten Anfang der 1980er Jahre eine ganz eigene Kommunikati-

35 Luckmann bezieht sich jedoch stirker auf die Schriften von Alfred Schiitz.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS | 89

onstheorie vorgelegt: Wéhrend sich Habermas’ Theorie auf das kommunikative
Handeln stiitzt (1981), richtet Luhmann seine Systemtheorie nun endgiiltig kommu-
nikationstheoretisch aus (1984).

Fiir die Rezeption im religionssoziologischen Diskurs erweisen sich insbesonde-
re die Arbeiten Luhmanns als anschlussféhig, hatte sich dieser im Gegensatz zu
Habermas doch bereits frithzeitig mit Religion befasst. Insbesondere sein Buch
Funktion der Religion, in welchem die kommunikationstheoretische Fundierung
seiner Systemtheorie bereits angelegt ist, gelangt zu einer gewissen Popularitit im
religionssoziologischen Diskurs. Somit erstrahlt Ende der 1970er Jahre mit Luh-
mann ein weiterer Stern am religionssoziologischen Himmel, der diesen insbeson-
dere durch die kommunikationstheoretische Ausrichtung seines Werkes priagen soll-
te.

Wie am Buchtitel seines Werkes Funktion der Religion aus dem Jahre 1977 un-
schwer zu erkennen ist, hat Luhmann ein funktionales Verstindnis von Religion, al-
lerdings ist es seiner Theorie entsprechend auf der Systemebene angesiedelt. Im
Anschluss an Parsons geht er davon aus, dass in der differenzierten Gesellschaft die
einzelnen Systeme spezifische Funktionen iibernehmen.’® Diese unterschiedlichen
Systeme versucht Luhmann mittels ihrer jeweils eigenen Kommunikation zu fassen:
Er geht davon aus, dass die Kommunikation eines jeden Subsystems um einen spe-
zifischen Code gelagert ist und sich die Subsysteme insofern von ihrer Umwelt un-
terscheiden.” Fiir die Kommunikation des Religionssystems identifiziert er den
Code Immanenz/Transzendenz. Das spezifische Bezugsproblem der Religion, um
das herum sich die religiose Kommunikation zu einem Funktionssystem verdichtet,
bildet fiir ihn der kommunikative Umgang mit Kontingenz.

»Religion hat demnach, so kénnen wir die bisherigen Uberlegungen zusammenfassen, fiir
das Gesellschaftssystem die Funktion, die unbestimmbare, weil nach auBen (Umwelt) und
nach innen (System) hin unabschlieBbare Welt in eine bestimmbare zu transformieren.”
(Luhmann 1982: 26)

36 Hier unterscheidet sich sein Ansatz allerdings insofern von dem Parsons’, als dass sich
die Subsysteme bei Luhmann um die Funktionen lagern und nicht mehr vorgegebenen
Strukturen folgen.

37 Bereits Mitte der Siebziger weist Luhmann mit seinem Begriff der Weltgesellschaft auf
die Globalitit seiner Theorieanlage hin (1975). Der Begriff der Weltgesellschaft ist genau
wie der Begriff der Modernitidt Form der Selbstbeschreibung des Zustands weltweiter
Kommunikation. Européische Modernitit ist also prinzipiell immer auf Welt gerichtet. Es
ist jedoch die strukturelle und die funktionale Bestimmung der Differenzierung sozialer
Systeme, in welchem die weltgesellschaftliche Perspektive von vornherein angelegt ist
(Luhmann 1975: 61f; vgl. auch Dennaoui 2010: 324).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



90 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Indem er davon ausgeht, dass religiose Kommunikation, die sich am spezifischen
Code Immanenz/Transzendenz ausrichtet, das Kontingenzproblem zu bearbeiten
hilft, bestimmt er Religion nicht nur funktional, sondern auch substanziell (vgl.
Knoblauch 1999: 128).

In spéteren Schriften (2000) stellt Luhmann dann das Problem aller Operationen
in den Mittelpunkt, ndmlich die Beobachtung des Nichtbeobachtbaren, welches Re-
ligion seines Erachtens nach paradigmatisch bearbeitet. Religion versuche, einen
Umgang mit dem nicht beobachtbaren Medium Sinn zu finden. Thre Aufgabe beste-
he demnach darin das Unbeobachtbare zu beobachten, das nicht Kommunizierbare
zu kommunizieren. Laut Luhmann kommuniziert das religiose Subsystem nicht nur
sinnhaft, sondern kann — anders als die anderen Subsysteme — auch iiber Sinn
kommunizieren. Mit einem solchen Religionsbegriff kann er konstatieren, dass Re-
ligion trotz Sdkularisierung in der modernen Gesellschaft bestehen bleibt (vgl. Gab-
riel/Reuter 2004: 177).

Allerdings stehe Religion dabei vor einem paradoxen Problem: Denn obwohl
sie beim Prozess der Ausdifferenzierung eine Vorreiterrolle einnehmen konnte und
durch die Sikularisierung quasi erst zu sich selbst fand,”® verliert ihre Funktion in
der ausdifferenzierten Gesellschaft an Relevanz fiir die Gesamtgesellschaft (vgl.
Luhmann 1982: 225ff). Auf diese Weise kommt es im Zuge der Moderne zu einem
Bedeutungsverlust des religiosen Subsystems, der sich etwa am Mitgliederschwund
der Kirchen zeigen ldsst. Wie Luckmann spricht auch Luhmann von einer Privati-
sierung der Religion:

,Fur den Religionsbereich bedeutet Privatisierung, da® die Beteiligung an geistlicher Kom-
munikation (Kirche) ebenso wie das Glauben des Glaubens zur Sache individueller Entschei-
dungen wird, dal8 Religiositdt nur noch auf der Grundlage individueller Entscheidungen er-
wartet werden kann und daR dies bewulSt wird. Wahrend vordem Unglaube Privatsache

war, wird jetzt Glaube zur Privatsache.” (Luhmann 1982: 239)

Mit der werkgeschichtlichen Verschiebung seines Blickwinkels auf die ,,Gesell-
schaftsstruktur und Semantik® macht er aulerdem einen mit Privatisierung und In-
dividualisierung der Lebensverhéltnisse zusammenhidngenden Wandel der religio-
sen Semantik aus:

,In der neueren Literatur wird oft gesagt, daR es auf (religiose) Erfahrung ankomme. Die Er-
fahrung gilt als inkommunikabel, man kann sich nur auf sie berufen, ohne damit anderen

den Zugang zu solcher Erfahrung zu erschlieRen. Der Sprachgebrauch bestatigt mithin den

38 Mit Hahn kann man somit von der Religion als ,,erste Tochter der Moderne* reden, ,,die
als erste begreifen lernen musste, dass sich Welt ,polykontextural® beschreiben ldsst
(Hahn 2008: 259).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DIskuRs | 91

modernen Individualismus, und er bestatigt zugleich die unlberbriickbare Differenz von

psychischem Erleben und sozialer Kommunikation.” (Luhmann 2000: 293)

Damit formuliert Luhmann in pragnanter Weise ein zentrales Problem, um welches
die gegenwirtigen Definitionsversuche des religionssoziologischen Diskurses krei-
sen und welches er mittels seines kommunikationstheoretischen Zugangs zu fassen
versuchte, indem er eben nicht auf die psychischen, sondern auf die sozialen Sys-
temreferenzen abzielt. Ahnlich wie die von Luckmann und Berger diagnostizierte
individuelle Sozialform der Religion den religionssoziologischen Diskurs der
Folgejahre bestimmen sollte, hat auch Luhmanns kommunikationstheoretischer Zu-
gang den Diskurs in nicht unerheblichem MafBe geprigt.

Detlef Pollack etwa weist in Rekurs auf Luhmann und Hermann Liibbe (1998)
darauf hin, dass die Kontingenz nicht als solche existiert, sondern lediglich indivi-
duell erfahren werden kann. Dabei gibt es unterschiedliche Wege, die Kontingen-
zerfahrung zu bewiltigen. Neben Religion stellen auch Wissenschaft oder Psycho-
therapie Losungsansétze bereit. Der spezifische Losungsweg, den die Religion ein-
schlégt, ist laut Pollack durch zwei Momente gekennzeichnet: Einerseits wird, um
die Kontingenzerfahrung zu bewiltigen, der alltdgliche Erfahrungsraum iiberschrit-
ten. Eine solche Transzendierung findet andererseits immer unter Bezugnahme auf
eben diese Alltagswelt statt. Der Mensch kann paradoxerweise nur im Unzugéingli-
chen Sicherheit finden — alles, was ihn unmittelbar umgibt, kann er hinterfragen.
Trotzdem muss der Sinnbereich der Transzendenz, um Antwort auf das Kontin-
genzproblem zu geben, fiir den Einzelnen lebenspraktische Relevanz besitzen (vgl.
Pollack 2003: 48ff.). In Anschluss an Luhmann plédiert er also fiir einen funktional-
substanziellen Religionsbegriff. Zu nennen sind auBlerdem die Ansédtze von
Volkhard Krech und Armin Nassehis Bestreben, aus Luhmanns Religionsverstind-
nis eine ,,Individualisierung der Religion* abzuleiten. Nassehi und Krech kniipfen
dabei eher an die spateren kommunikationstheoretischen Arbeiten Luhmanns an.

Religionssoziologen und Religionssoziologinnen, die eher in der Tradition
Luckmanns stehen, machen nun auf die Bedeutung der Kommunikation — wenn
auch nicht im direkten Zugriff auf Luhmann — aufmerksam und deuten so den Be-
griff des Transzendierens nun auch kommunikationstheoretisch aus:

»In der Interaktion beziehen sich Alter und Ego kraft des Transzendierens aufeinander. Diese
Kraft ist allerdings keine metaphysische GroRe: Es ist nicht das Gottliche, das als ein verbin-
dendes Drittes ins Spiel gebracht wird, sondern es ist etwas notwendig Wahrnehmbares:
Das Dritte zwischen Alter und Ego sind die Zeichen und Symbole. Zeichen und Symbole sind
nicht nur Ausdrucksformen, in denen die Transzendenz sich gleichsam materialisiert; sie er-

lauben es erst, eine gemeinsame Wirklichkeit zu gestalten.” (Knoblauch 2009: 68)

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



92 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Auch Ulrich Oevermanns religionssoziologischer Ansatz ist kommunikationstheo-
retisch ausgerichtet: Indem er in Anschluss an Weber die Alltagspraxis des Indivi-
duums als Ausgangspunkt fiir seine Definition von Religion nimmt, um ,,Religiosi-
tdt als allgemeinen Strukturzusammenhang aus den Konstitutionsbedingungen der
Praxis zu entwickeln® (Oevermann 1995: 31; 2006), zielt er u.a. auf die Bedeutung
der Sprache ab. Auf diese Weise mdchte er sich explizit sowohl von Zugéngen, die
auf der Erfahrungsebene ansetzen, als auch von funktionalen Zugéngen abgrenzen
und wihlt stattdessen einen anthropologischen Zugang: Er sieht die Struktur der
Religion in der Bewdhrungsdynamik begriindet, der jeder Mensch aufgrund der
Endlichkeit des Lebens ausgesetzt ist. Nicht nur das sogenannte Bewdhrungsprob-
lem enthalte in Form der Begriindungsverpflichtung eine kommunikative Ebene,
auch der Bewéhrungsmythos, der dem Einzelnen Hoffnung auf Bewidhrung ver-
spricht, ist kommunikativ vermittelt. Und auch den Ausformungen der Gemein-
schaften, der Riten und der Praktiken, die auf die Beweisstellung der Evidenz des
Bewihrungsmythos abzielen, liege eine kommunikative Ebene zugrunde (vgl.
Krech 2011: 33f).

Die kommunikationstheoretische Wende im religionssoziologischen Diskurs
besitzt zwar nicht die Relevanz, die der Hinwendung zur individuellen Religiositit
zugesprochen wurde, gleichwohl ist es doch recht auffillig, dass diejenigen Religi-
onsbegriffe, die Religion einzig iiber die Erfahrungsebene begriinden wollen, zu-
nehmend ins Hintertreffen geraten bzw. kommunikationstheoretisch fundiert wer-
den.

Infolge dieses analytischen Wandels hin zur individualisierten Religion wird in den
1980er und 1990er Jahren die Begleiterscheinung dieser Entwicklung in Anschluss
an Berger insbesondere in Hinblick auf den nun aufblithenden Jahrmarkt der reli-
gidsen Moglichkeiten zum Untersuchungsgegenstand gemacht und der Frage nach-
gegangen, welche Konsequenzen sich daraus sowohl fiir die institutionalisierten
Formen der Religion, als auch fiir die der individualisierten Formen von Religion
und das religiose Feld iiberhaupt ergeben. So diagnostiziert Soeffner 1993 in seiner
Analyse des 24. Deutschen Evangelischen Kirchentags, dass die Messe zum ,,reli-
giosen Jahrmarkt“ fiir ,,eine relativ frei flottierende Religiositit” werde, auf wel-
chem ,,Therapeuten, Lebensstilbarbiere und Seelenbader [...] an ihren Problemlo-
sungsstdnden Religion und ,Selbstfindungs‘-Techniken anbieten* (Soeffner 1993:
196f).

In dhnlicher Weise hatte bereits Pierre Bourdieu 1982 im gleichnamigen Auf-
satz die Auflosung des Religidsen ausgemacht (vgl. Bourdieu 2009). Die Heilung
der Seele falle nun nicht mehr allein der Priesterschaft zu, die historisch gewachse-
ne Arbeitsteilung zwischen Medizin (Heilung des Korpers) und Religion (Heilung
der Seele) habe sich vielmehr aufgeldst und die Grenzen zwischen Wissenschaft,
Religion und Magie verschwimmen zunehmend. Entsprechend gewinnen ,neue

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS | 93

Geistliche® mehr und mehr an Einfluss, die untereinander darum ringen, wer den
grofBten Einfluss auf die Weltansicht und das Seelenheil der Akteure nehmen kann:

,Alle diese Leute, die darum kdmpfen, sagen zu dirfen, wie die Welt zu sehen ist, sind Pro-
fessionelle einer Form magischen Handelns, die mittels Wértern, die zum Korper sprechen,
ihn ,berihren’, ,treffen’ kénnen, eine bestimmte Sicht und einen Glauben erzeugen und da-

mit vollig reale Effekte, Handlungen hervorbringen.” (Bourdieu 2009: 245f)

Als einen zentralen Grund fiir eine solche Entwicklung nennt Bourdieu die Bil-
dungsexpansion insbesondere der Frauen, sowie den Zusammenbruch der kol-
lektiven Kontrolle durch Urbanisierung und Privatisierung. Mit dem gehobenen
Bildungsniveau verdndere sich sowohl das religiose Angebot als auch die Nachfra-
ge nach Selbigem. Das mit der Bildung einhergehende Gefiihl, selbst sein eigener
und bester Flirsprecher zu sein, fiihrt zu einer Zuriickweisung des herkommlichen
Delegationsprinzips. Vielmehr kommt es zu einer Intellektualisierung des religidsen
Angebots und zur Griindung eigenstindiger religiéser Gruppierungen. Mit dem
Monopolverlust der traditionellen Geistlichen nehmen korperliche Rituale mehr und
mehr ab und es kommt zu einer zunehmenden Versprachlichung der Praktiken, um
zu gewihrleisten, dass die Partizipierenden dem Geschehen auch folgen kdnnen
(Bourdieu 2009: 249).

Laut Soeffner erhalte Peter Bergers Bild vom ,,Supermarkt* der Weltanschau-
ungen in besonderem Malle seine Berechtigung. Wesentlicher Faktor fiir diese
Entwicklung ist nach Soeffner, dass sich in den letzten Jahren zunéchst die protes-
tantische Kirche fiir Elemente der Populdrkultur gedffnet habe, die wiederum in ers-
ter Linie von Markt und Medien geprigt sei. Diese ,,Verschmelzungsprozesse du-
Bern sich nicht nur im ,,Feierabend-Mahl®, sondern auch auf dem Kirchentag ange-
botenen Formaten wie etwa den an Talkshows angelehnten Talk-Treffs, Konzerte
christlicher Rock- und Popgruppen oder Auftritte von Kabarettisten, deren Quelle
der Inspiration die Medien und insbesondere das ,,Medium Fernsehen* sei (vgl. So-
effner 1993: 194). Entsprechend diagnostiziert Soeffner:

,Der protestantische Glaubige, urspriinglich stolz auf die Errungenschaft der Reformation:
Auf die personliche ,Reichsunmittelbarkeit’ gegenliber seinem Gott, hat sich, soweit er sich
von Gemeinde und ,Schrift’ (dem ,in der Welt geoffenbarten Gott’ [Luther]) gelost hat, zum

Unternehmen seiner eigenen Sinn- und Selbstgestaltung entwickelt.” (Soeffner 1993: 202)

Spiritualitdt und Selbstverwirklichung fallen laut Soeffner somit zusammen: ,,Das
Heilige, zu dem der Kirchentagspilger sich heute zur Wallfahrt aufmacht, ist er
selbst in der Menge.“ (Soeffner 1993: 197) Auch Franz Xaver Kaufmann hélt Iden-
titdt und Selbstverwirklichung fiir ,,quasi religiose Metaphern® (Kaufmann 1989:
193).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



94 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

2.5 DIE KRITISCH-REFLEXIVEN STIMMEN
DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES

Im Zuge der poststrukturalistischen Wende in den Sozialwissenschaften werden
vereinzelt kritische Stimmen im religionssoziologischen Diskurs laut: Wéhrend un-
ter den iibrigen Fachkolleginnen und Fachkollegen weitgehend Einigkeit dariiber
herrscht, dass Religion mit wissenschaftlichen Mitteln zu erfassen, dem Religiosen
also irgendwie beizukommen ist, gibt es insbesondere mit Joachim Matthes eine
Stimme, die einem solchen Unterfangen weit skeptischer gegeniiber steht.” Wie in
der Einleitung bereits erwéhnt, hat Joachim Matthes davor gewarnt, die ,,,Suche
nach dem Religiosen‘ [...] als einen methodischen Vorgang zu behandeln, in dem
es darum geht, etwas, was es als eindeutig identifizierbar gibt, auf zuverléssige und
giiltige Weise zu ermitteln® (Matthes 1992a: 129).

Aus diesem Grund kann es nicht darum gehen, dem Begriff Religion iiber defi-
nitorische Bemiihungen beizukommen, sondern Matthes erinnert vielmehr daran,
dass es sich bei Religion um ein kulturelles Konzept handelt, welches zudem noch
an die okzidentale Entwicklung der nachreformatorischen Zeit gebunden ist (vgl.
ebd.: 131). Diese kulturelle Pragung des Religionsbegriffs werde in den Sozialwis-
senschaften zu haufig ausgeblendet. Die sozialen und kulturellen Zusammenhénge,
die zur Entstehung des Begriffs beigetragen haben und die Begriffsgeschichte préa-
gen, werden in den Definitionsversuchen nicht mitberiicksichtigt (vgl. Matthes
2005: 244). So macht Matthes beispielsweise darauf aufmerksam, dass Durkheims
Denken ein Wissenschaftsverstandnis zugrunde liegt, in welchem die

,Begriffsbildungen, in die die Gesellschaftsmitglieder selber ihre Wirklichkeitserfahrungen
fassen, systematisch und methodisch auszuschalten seien, und dass die eigentlich wissen-
schaftliche Forschung zu beginnen habe mit einer gesellschaftlich und kulturell unvorbelas-
teten definitorischen Arbeit.” (Matthes 1993: 18)

Obgleich eine solche Ansicht dem spezifischen Wissenschaftsverstindnis des frii-
hen 20.Jahrhunderts geschuldet gewesen sein mag, habe sie doch ihre Wirkung ge-
zeitigt und sei dem heutigen Wissenschaftsverstidndnis nicht vollig fremd (vgl.
ebd.). Eine solche Sichtweise ist es laut Matthes jedoch gerade, die das Selbstver-

39 Fiir die vorliegende Arbeit ist die von Matthes geduBerte Kritik von besonderem Interesse
und findet aus diesem Grund an dieser Stelle ausfiihrliche Beachtung. Dies soll jedoch
nicht den Eindruck vermitteln, dass die Arbeiten von Joachim Matthes im religionssozio-
logischen Diskurs breit rezipiert worden sind. Gegenteiliges war der Fall. Dass Matthes
Arbeiten jedoch nicht ganz wirkungslos geblieben sind, soll am Ende des Kapitels ver-
deutlicht werden.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS | 95

trauen der Forschenden in die Definitionsmacht gesellschaftlicher Phénomene stei-
gere und dazu fithren wiirde, ,,dass die reflexive Kontrolle iiber das Verhéltnis von
wissenschaftlich-definitorischer Begrifflichkeit und sprachlich-begrifflicher Ver-
fasstheit der gesellschaftlichen Wirklichkeit verloren geht* (Matthes 1993: 19).

Geht man aber nun wie Matthes von der diskursiven Verfasstheit sozialer Wirk-
lichkeit aus, also davon, dass die gesellschaftlichen Phdnomene durch die gesell-
schaftlich gegebenen begrifflichen und konzeptuellen Fassungen leben, erweist sich
eine Vorgehensweise, die Religion iiber definitorische Bemiihungen zu fassen ver-
sucht, in mehrfacher Hinsicht als problematisch: Durch die Ausblendung der dis-
kursiven Verfasstheit von Religion wird Religion nur allzu leicht zu etwas Ontolo-
gischem stilisiert und die spezifischen kulturellen Prigungen des Religionskonzep-
tes und die spezifische Begriffsgeschichte bleiben auf diese Weise unberiicksichtigt.
Matthes mochte Religion also als diskursiven Tatbestand verstanden wissen und
sieht es als zentrale Aufgabe der Kultur- und Sozialwissenschaften an, ,,sich des
Stellenwerts all dessen zu vergewissern, was unter der Selbstbezeichnung ,Religi-
on‘ ins gesellschaftliche und kulturelle Leben [...] eingeriickt ist* (ebd.).40

Nehme man eine solche Vorgehensweise ernst, sei die christliche Pragung des
Religionsbegriffs bzw. die okzidentale Kulturgeschichte seit der Reformation, die
auch so manche religionssoziologische Definition bestimme, nicht mehr zu iiberse-
hen. Das heutige Religionsverstandnis ist laut Matthes etymologisch zum einen ins-
besondere mit der Zeit der Reformation verknliipft: Von entscheidender Bedeutung
war hierbei Luthers These des allgemeinen Priestertums aller Glaubigen.

,Dieses protestantische Prinzip schuf den Bedeutungsbereich, in dem der kulturelle Begriff
,Religion’ nun wichtig wurde: als Bezeichnung fiir eine Art christlichen Glaubens und fiir ein
Leben abseits vom, wenn nicht gar in Widerspruch zum institutionellen Rahmen der Kirche
und dem dogmatischen System, das sie reprasentierte und lehrte.” (Matthes 2005: 246;
Tenbruck 1993: 59)

In Opposition zur katholischen Kirche, die einen alleinigen Anspruch auf die Aus-
legung des christlichen Glaubens geltend gemachte hatte, gestand Luther insbeson-
dere den gldubigen Laien zu, die Bibel zu interpretieren und ihren Alltag auf eigen-
stindige Weise nach christlichen Mafligaben zu gestalten. In der Annahme vom
Priestertum aller Gléubigen lésst sich zum ersten Mal die Bedeutungskomponente

40 Nicht nur Joachim Matthes hat dafiir pladiert, den soziologischen Diskurs um Religion
selbst zum Untersuchungsgegenstand zu machen, auch Friedrich Tenbruck ist der An-
sicht, dass man die theoretische und begriffliche Arbeit der Religionssoziologie genau
unter die Lupe nehmen sollte, geht er doch davon aus, dass gerade die Religionssoziolo-
gie den Begriff der Religion auf entscheidende Weise gepragt hat. (Tenbruck 1993: 61)

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



96 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

der unmittelbaren Beziehung zwischen Gldubigem und Gott identifizieren (vgl.
Matthes 2005: 247).

Der zweite etymologische Ansatz zur Erklarung der Bedeutung des heutigen
Religionsbegriffs steht ebenfalls im Zusammenhang mit der Zeit der Reformation:
Nach der Aufspaltung des européischen Christentums in Katholiken und Protestan-
ten kamen die Vertreter der unterschiedlichen konfessionellen Ausrichtungen bald
zu der Einsicht, dass es eines allgemeingiiltigen Begriffes fiir das bedurfte, was das
Christentum iiber die konfessionellen Grabenkdmpfe hinweg auszeichnete. Eine
solche Einsicht stand zum einen im Zusammenhang mit den zermiirbenden Erfah-
rungen des DreiBigjahrigen Krieges, zum anderen auch mit einem sich in Europa
zunehmend verbreitenden Bewusstsein fiir andere Glaubensrichtungen (vgl.
Matthes 2005: 248; Tenbruck 1993: 59). Religion wird somit zu einer Sammelbe-
zeichnung fiir die unterschiedlichen konfessionellen Stromungen, die sich alle dem
Christentum zugehorig fithlen.

Die Geschichte des Religionsbegriffs ist also erst einmal aufs Engste verkniipft
mit der spezifischen abendlidndischen Geschichte (vgl. Matthes 1992a: 129; Tyrell
1996: 442; Tenbruck 1993: 36). Ein begriffliches Aquivalent fiir einen mit dieser
spezifischen Konnotation ausgestatteten Religionsbegriff sei etwa in Asien zunéchst
noch nicht zu finden (vgl. Tenbruck 1993: 37). Durch Kolonisation und Mission
und nicht zuletzt durch das Aufkommen der komparativen Wissenschaft findet der
Begriff in dieser spezifisch verallgemeinernden Konnotation Ende des 19. Jahrhun-
derts Verbreitung.

Der religionssoziologische Diskurs sei in entscheidendem Mafle von einer sol-
chen Vorstellung von Religion geprégt: So ist laut Matthes gerade die Tatsache
,»dass ,Religion‘ immer und iiberall mit einer Scheidung der Welten und der Dinge
in ,heilige® und ,profane‘ zu tun habe, wie es uns in der Religionssoziologie seit
Durkheim geldufig ist, [...] eine christozentrische Projektion par excellence*
(Matthes 1993: 22; vgl. Matter 2007: 21). Eine solche Sichtweise wurde im nachre-
formatorischen Denken geprégt, wo von einer unteilbaren diesseitigen Wirklichkeit
ausgegangen wurde, die als profan galt, in der aber {iber symbolische Représentati-
onen auch Heiliges enthalten war (vgl. Matthes 1993: 22). Erst durch eine solche
Unterteilung, die sich im Folgenden dann auch im religionswissenschaftlichen Ge-
brauch des Religionsbegriffs finden ldsst, kann sich die Vorstellung entwickeln,
dass Religion sich vom sonstigen Leben unterscheidet.

Eine solche Vorstellung ist laut Matthes in den chinesischen oder indischen
Kulturen zunéchst nicht zu finden. Bei einer genaueren Analyse wiirde man viel-
mehr ,,auf ein multiples Konzept von vielfdltigen geschichteten Wirklichkeiten sto-
Ben, in dem die hier und jetzt gelebte alltidgliche Wirklichkeit von allen anderen, die
man so kennt (die der Naturkréfte, der Vorfahren, der Geister und schlieBBlich der
Gotter) nicht nur nicht sduberlich getrennt, sondern geradezu auf ,Kommunikation*
mit ihnen angelegt ist [...]* (ebd.). Vor diesem Hintergrund erweise sich eine uni-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS | 97

versell angelegte, auf der Trennung zwischen heilig und profan beruhende Definiti-
on von Religion als nicht langer haltbar.

Laut Matthes enthalte eine solche Definition die folgende, eng mit der christli-
chen Geschichte verkniipfte Konnotation:

,Da ist, zum Beispiel, die Konnotation von der ,Religion’ als etwas ,Apartem’, als ein Etwas,
das sich als eine eigenartige Gefiihls-, Denk- und Handlungswelt darstellt, apart von dem,
was man sonst noch alles fihlt, denkt und tut. Diese Vorstellung stellt eine gleichsam ,sdku-
larisierte’ Version der asymmetrischen und in sich doppeldeutigen kulturellen Unterschei-
dung von ,heilig’ und ,profan‘ dar. Dem westlichen Christenmenschen ist spatestens seit der
allimahlichen Auflosung der nachreformatorischen sozialen Formen der Frommigkeit mehr
und mehr geldufig geworden, sein ,religioses’ Leben — und tberhaupt die Existenz von ,Reli-
gion’ — als eine eigene, gesonderte Sphare zu erfahren und zu betrachten.” (Matthes 1993:
23)41

Auch die Unterscheidung zwischen expliziter (institutionalisierter) und impliziter
(personlicher) Religion, fiir die Luckmann sich in seinem Bemiihen, Religion all-
gemeiner fassen zu wollen, stark gemacht hat, liegt laut Matthes ein spezifisch
christliches Religionsverstidndnis zugrunde:

,Wenn Sozialwissenschaftler von ,Religion’ sprechen, verstehen sie diese, theoretisch wie
begrifflich, als zweigeteilt in Institution und Individuum (Kirche — Glaubiger), wie das fur die
kulturelle Entwicklung des europdischen Christentums charakteristisch ist. In ihrer empiri-
schen Forschung neigen sie, gemaR reformatorischem Religionsverstandnis, dazu, die ,Reli-
gion’ des Glaubenden ins Zentrum zu riicken.” (Matthes 2005: 251)

Deswegen hegt Matthes eine gewisse Skepsis gegeniiber Luckmanns Konzeption
einer ,,unsichtbaren Religion“. Da diese begrifflichen Einlassungen nicht explizit
gemacht werden, berge ein solcher Ansatz die Gefahr, zu vergessen, dass es sich
hierbei um einen spezifisch kulturgeschichtlichen Prozess handele. Zwar habe
Luckmann mit seinem Konzept der unsichtbaren Religion die kirchensoziologische
Engfiihrung umschifft, eine erweiterte kulturgeschichtliche bzw. kultursoziologi-
sche Perspektive, welche auch all jene Verstdndnisweisen und Phinomenbestim-

41 Eng damit verkniipft ist die Vorstellung von Religion als etwas, das auflerhalb der Nor-
malitét steht. Durch die Erfahrung der Reformation sei es auflerdem wichtig geworden,
religiose Zugehdrigkeit eindeutig bestimmen zu konnen, was bedeutet, dass auch die reli-
gidse Ausiibung klar bestimmbar und von den Praktiken anderer Religionen oder Konfes-
sionen klar unterscheidbar sein muss. All diese Vorstellungen sind also aufs Engste mit
der christlichen Religionsgeschichte verkniipft. Das Prinzip der Eindeutigkeit etwa ldsst
sich auf diese Weise im Buddhismus nicht finden (vgl. Matthes 1993: 24f).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



98 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

mungen in den Blick nimmt, die sich mit dem verbinden, was wir ,Religion‘ nen-
nen, konnte er zu Matthes Bedauern auf diese Weise fiir die religionssoziologische
Forschung allerdings nicht begriinden (vgl. Matthes 1993: 17). Auch in den aktuel-
leren religionssoziologischen Diskursen bleibt eine solch kultursoziologische Er-
weiterung meist aus.

Eine solche Ausblendung der Begriffsgeschichte erweise sich laut Matthes
ebenso in der komparativen Religionsforschung als duBlert problematisch. Gerade
wenn man von einem diskursiven Verstidndnis von Religion ausgeht, wird ersicht-
lich, welche Konsequenzen sich aus einer solchen Unterlassung ergeben:

»In etwa eineinhalb Jahrhunderten religionswissenschaftlicher Forschung haben wir die reli-
giosen Welten auBerhalb unserer eigenen nach unserem MalRe stilisiert und zu erforschen
versucht. Was wir heute als ,Weltreligion’ bezeichnen, ist in diesem Vorgang als Gegenstand
des Forschens erst so entstanden, und dies hat dann alle weitere Forschung Uber ihn ange-
leitet; man kénnte zum Beispiel, leicht pointiert, von der Geburt des ,Hinduismus’ aus dem
Geist der Forschung liber ihn sprechen.” (Matthes 1993: 27)

So miisse man davon ausgehen, dass etwa das, was in der Perspektive westlicher
Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler unter Hinduismus verstanden wird, seine
konstituierende Wirkung auch iiber den wissenschaftlichen Kontext hinaus entfaltet
habe. Auf diese Weise sei das unter dem Begriff Hinduismus subsumierte und stili-
sierte Selbst zu einer Wirklichkeit geworden (vgl. ebd.). Jedoch diirfe man nicht so
weit gehen, hinsichtlich der Ubertragung des christlichen Religionsverstéindnisses
auf andere Religionen von einer ,,strukturellen Verchristlichung zu sprechen. ,,Ins-
besondere dort, wo der ,Hinduismus‘, im Unterschied zum zeitgendssischen Chris-
tentum, eigentlich ,lebt‘, ndmlich in den komplexen Verhéltnissen des gesellschaft-
lichen und kulturellen Alltags, ist von solchen Transformationen wenig zu spiiren,
wohl aber durchaus dort, wo sich der ,Hinduismus* in Organisationsformen hoherer
Ordnung und in neuartigen Kanonisierungen von Wissens- und Lehrgehalten zeigt.*
(Ebd.: 28) Widerstand wurde einer solchen Vereinheitlichung auch auf dieser Ebe-
ne entgegengebracht.

Auch wenn also nicht von einer ,,Verchristlichung® anderer Religionen die Rede
sein kann, miisse man dennoch davon ausgehen, dass den Menschen vielerorts be-
kannt sei, was das spezifisch européische Religionsverstindnis ausmache. Nach-
driicklich vor Augen gefiihrt wurde Matthes dies, als eine in Singapur lebende jun-
ge Inderin ihm nach einem Interview folgende Botschaft mit auf den Weg gab:

,Bitte beachten Sie, dass Sie mich gebeten haben, Ihnen zu erzédhlen, wie ich mich als Hindu
sehe. Ich habe nach bestem Wissen darauf geantwortet. Aber bitte, verstehen Sie das alles
nicht so, als hatte ich ihnen etwas (iber meine ,Religion’ gesagt. Ich habe hier in Singapur ei-
ne westliche Schulbildung erhalten und glaube, ich weiB ziemlich gut, wie Sie als Bewohner
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS | 99

der westlichen Hemisphére Gber Mensch und Gott und ,Religion’ denken. Ich habe also so zu
lhnen gesprochen, als sei der Hinduismus meine ,Religion’, damit Sie verstehen kénnen, was
ich meine. Wenn Sie selbst Hindu wéren, hatte ich in ganz anderer Weise mit Ihnen geredet,
und ich bin sicher, wir hatten beide gelacht bei dem Gedanken, dass ,Hinduismus’ eine ,Reli-
gion’ sein kdnnte oder dass so etwas wie ,Hinduismus’ iberhaupt existiert. Bitte vergessen
Sie das nicht, wenn Sie all das Zeug analysieren, dass Sie auf Ihren Tonbdndern haben.”
(Matthes 2005: 261)

In diesem Sinne diirfe mit Matthes nicht vergessen werden, ,,dass wir es bei einem
Begriff wie dem der Religion vorab mit einem kulturellen Konzept zu tun haben, in
dem sich, [...] ein ganzer kultureller Prozess ,semiotisch zusammenzieht, und das
daher jeder unter Exaktheitsanspruch gestellten Definition trotzt (Matthes 1993:
27).

Es mag mit Matthes Kritik zusammenhédngen, dass sich die wissenschaftsge-
schichtlichen Auseinandersetzungen in den 1980er und 1990er Jahren mehren.
Auch wenn die von Matthes geduflerten Probleme des religionssoziologischen Dis-
kurses nur bedingt Gehor fanden, ist gerade hinsichtlich der Konstituierungsphase
der Religionssoziologie eine gesteigerte Reflexion zu verzeichnen. Treibende Kraf-
te sind hierbei insbesondere Hartmann Tyrell und Volkhard Krech, die den Sam-
melband zur Religionssoziologie um 1900 herausgegeben haben (Krech/Tyrell
1995; vgl. auch Tyrell 1996; Krech 1998; Knoblauch 1999). Hier werden die religi-
onssoziologischen Arbeiten insbesondere Webers und Durkheims nicht nur wissen-
schaftsgeschichtlich eingeordnet, sondern es wird auch eine soziohistorische Kon-
textualisierung des Schaffens der beiden Klassiker vorgenommen.

Auch Franz Xaver Kaufmann nimmt in seinem Buch Religion und Modernitdt
(1989) u.a. eine religionssoziologische Bestandsaufnahme vor, aus welcher er ein
heuristisches Raster der Mehrfunktionalitit von Religion ableitet. Er macht insge-
samt sechs Funktionen aus, die Religion in der Religionssoziologie zugeschrieben
werden: Seines Erachtens iibernimmt Religion bei Gehlen aber auch bei Luckmann
die Funktion der Affektbindung und Angstbewdltigung, welche insbesondere auch
fiir die Identitdtskonstitution von Bedeutung ist (1). Des Weiteren kommt Religion
die Funktion der Handlungsfithrung im AuBeralltdglichen zu, welche sich etwa in
Magie, Ritual oder Moral manifestiert (2). Liibbe aber auch Weber stellten mit dem
Problem der Theodizee insbesondere die Funktion der Kontingenzbewdltigung in
den Vordergrund, also die Verarbeitung von Unrecht, Leid, Schicksalsschldgen (3).
Durkheim wiederum stellt die Funktion der Sozialintegration und der Gemein-
schaftsbildung in den Mittelpunkt (4). Dariiber hinaus macht er aulerdem die Funk-
tion der Kosmisierung (5) und die Funktion der Weltdistanzierung von Religion aus
(6). Kaufmann mochte dann von Religion sprechen, wenn ein Deutungsmuster
mehrere dieser Funktionen zugleich zu erfiillen vermag (Kaufmann 1989: 82ff).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



100 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Es findet somit auch eine Riickbesinnung auf die Klassiker statt. Insbesondere die
Arbeiten Webers dienen nach wie vor als wichtiger Ankniipfungspunkt. So wird
verschiedentlich an sein Charisma-Konzept angeschlossen (vgl. Schluchter 1991;
Gebhardt 1993; 1994; Soeffner 1992), Martin Riesebrodt greift zudem in seiner
Fundamentalismus-Studien explizit auf Weber zuriick (Riesebrodt 1990) und auch
Alois Hahns Soziologie der Beichte wurde von Webers Annahme geprigt, dass
Formen der ethischen Kontrolle des Handelns gegeniiber der rituellen Kontrolle an
Bedeutung gewinnen werden (Hahn 1982; vgl. auch Wohlrab-Sahr 2003).

Bourdieu ist sicherlich der bekannteste Rezipient von Webers religionssoziolo-
gischen Uberlegungen, auf den auch in der neuen Diskussion verstirkt zuriickge-
griffen wird (Schultheis 2005; Dianteill 2010). Webers idealtypische Religionskon-
zeption, in welcher er Herrschaftssoziologie und Religionssoziologie miteinander
verkniipft, wie er sie insbesondere im Kapitel Religionssoziologie (Typen religidser
Vergemeinschaftung) in Wirtschaft und Gesellschaft vornimmt, bildet die Grund-
struktur fiir Bourdieus Konzeption gesellschaftlicher Felder. Bourdieu greift hierbei
insbesondere den Zusammenhang der religidosen Arbeit auf, ,,welche mit institutio-
neller oder nicht institutioneller Macht ausgestattete Produzenten und spezialisierte
Wortfiihrer verrichten, um mittels eines bestimmten Typus von Praxis und Diskurs
auf eine besondere Kategorie von Bediirfnissen zu antworten, die bestimmten sozia-
len Gruppen zu eigen sind* (Bourdieu 2009: 34). Die religiosen Experten kimpfen
im religiésen Feld somit um die Monopolstellung bei der Definition von Heilsgii-
tern und Heilswegen. Bourdieu interessiert sich hierbei nicht nur fiir die Generie-
rung symbolischen Kapitals, sondern — seiner Theorie der sozialen Ungleichheit
entsprechend — ebenfalls fiir die Strukturfigurationen des religiosen Feldes:

,Das religiose Kapital, Gber das die unterschiedlichen religiosen Instanzen, Akteure oder In-
stitutionen, im Konkurrenzkampf um das Monopol tber die Verwaltung der Heilsgiter und
der legitimen Austbung der religiosen Macht verfugen, ist entscheidend fir die Natur, die
Form und die Durchsetzungskraft der Strategie, welche diese Instanzen in den Dienst der Be-
friedigung ihrer religiosen Interessen stellen konnen, sowie fiir die Funktionen, die sich in-
nerhalb der Teilung der religiosen Arbeit ibernehmen. In Wirklichkeit geht die Anpassung
des religiosen Angebots als die Gesamtheit der religiosen Dienstleistungen und Heilsglter,
welche die unterschiedlichen Instanzen je nach Position in der Struktur der religiosen Kraf-
teverhaltnisse, also in Abhangigkeit von ihrem religiésen Kapital, zu produzieren und anzu-
bieten gehalten sind, und der den verschiedenen Laienkategorien eigenen Nachfrage nach
Dienstleistungen und Heilsglitern aus der Homologie zwischen den Stellungen der Produzen-
ten in der Struktur des Produktionsfeldes und den von den Konsumenten ihrer Produkte

eingenommenen Positionen im sozialen Raum hervor.” (Bourdieu 2009: 62)

Wie sich die im religiosen Feld umkdmpften Interessen ausgestalten und welche
Akteure hierbei das Sagen haben, ist von der jeweiligen historischen Situation ab-
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DIskurs | 101

hingig, denn wie Weber vertritt Bourdieu eine konsequent historische Perspektive
auf Religion. Entsprechend hélt Bourdieu den geistlichen Idealtypen bei Weber —
den katholischen Priester als Mandatstriger einer geistlichen Korperschaft, der
nicht nur die legitime Handhabung der Heilsgiiter bestimmt, sondern das Sakrale
verwaltet — eben nur fiir eine begrenzte historische Zeitphase fiir angebracht (vgl.
ebd.). Das religiose Feld wird in dieser Perspektive als der Raum begriffen, in dem
Feldeffekte wirken, die Grenzen des religiosen Feldes liegen entsprechend da, wo
religiose Kréfte keine Wirkung mehr zeigen (vgl. Schifer/Wienold 2012a: 72). Wie
oben bereits dargestellt wurde, sieht er das religiose Feld gegenwirtig zunehmend
in Auflosung begriffen.

An der Frage nach den Vorziigen und Nachteilen eines engen oder weiten Reli-
gionsbegriffs scheiden sich im religionssoziologischen Diskurs — wie bereits bei
Berger und Luckmann — nach wie vor die religionssoziologischen Definitionsbe-
mithungen. Wiahrend Bourdieu diese Frage historisch kldren will, werden die ent-
sprechenden Préferenzen im religionssoziologischen Diskurs weiterhin an der Art
und Weise der Definition von Religion festgemacht. In diesem Sinne verwundert es
nicht, dass die Religionssoziologie in den 1990er Jahren auch von vielen Grund-
satzdebatten, wie etwa der Verhiltnisbestimmung von Religion und Kultur (Berg-
mann/Hahn/Luckmann 1993) geprigt ist. Auch die Frage der Perspektive wird vor
dem Hintergrund der Erfahrung einer sich zunehmend globalisierenden Welt neu
verhandelt.

2.6 GLOBALISIERUNG UND DER NEUE HYPE UM RELIGION

Neben Luhmann, der seine systemtheoretische Perspektive bereits friih als Weltge-
sellschaftstheorie anlegt, lisst sich insgesamt eine zunehmende Offnung des religi-
onssoziologischen Diskurses hin zu einer globalen Betrachtungsweise feststellen.
Beeinflusst wird diese Diskussion u.a. von Shmuel Eisenstadts Konzept der Multip-
le Modernities: Er mochte die Ausbreitung der Moderne nicht als europdische Dif-
fusionsgeschichte verstanden wissen. Vielmehr mochte er jeder Kultur bzw. Zivili-
sation und damit auch den religiosen Einfliissen eine eigene endogene Dynamik zu-
gestehen. Er kniipft hierbei an Webers Gesammelte Aufsditze zur Religionssoziolo-
gie an, legt den Fokus aber gegeniiber Weber nicht nur auf die européische Dyna-
mik der Moderneentwicklung (2008a), sondern spricht auch den anderen Kultur-
kreisen eine eigene Dynamik zu (vgl. Eisenstadt 2000: 12; 2008b).

Waihrend Eisenstadt in erster Linie die endogene Dynamik der unterschiedli-
chen Religionen in den Blick nimmt, interessiert sich der kanadische Religionssozi-
ologe Peter Beyer hauptsichlich fiir die Verfassung der Religion in einer globali-
sierten Welt. Um diese in den Blick zu bekommen, kniipft er an Luhmanns Theorie

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



102 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

der Weltgesellschaft an und reichert diese in Anschluss an Roland Robertson kul-
tursoziologisch an (Beyer 1994; 2006).

In der Diskussion um eine globalere Betrachtungsweise religioser Phdnomene
erhdlt in der internationalen Diskussion insbesondere die Sékularisierungstheorie
viel Beachtung. Diese wird zunehmend der Kritik ausgesetzt. So zieht etwa José
Casanova in seinem viel beachteten Buch Public Religions (1994) die Sékularisie-
rungstheorie, verstanden als Marginalisierung und Privatisierung von Religion, in
Zweifel. Zwar hilt er an einem Verstindnis von Sékularisierung im Sinne einer
Trennung von religiéser und politischer Sphére fest, von einem Bedeutungsverlust
der Religion in der Offentlichkeit kann seines Erachtens aber nicht die Rede sein:

,What was new and unexpected in the 1980s was not the emergence of new religious
movements, religious experimentation and new religious consciousness [...] but rather the
revitalization and the assumption of public roles by precisely those religious traditions which
both theories of secularization and cyclical revitalization of religious revival has assumed
were becoming even more marginal and irrelevant in the modern world.” (Casanova 1994:
5)

Er diagnostiziert ein zunehmendes Bestreben der institutionalisierten Religionen, an
den politischen Prozessen offentlich und aktiv mitwirken zu wollen, um u.a. die
Willensbildungsprozesse der Zivilgesellschaft zu beeinflussen (vgl. 2004). Er stellt
somit nicht nur den Bedeutungsverlust der institutionellen Religionsformen, son-
dern mit ihr die Individualisierungsthese in Frage, geht er doch davon aus, dass Re-
ligion weltweit nach wie vor eine wichtige Rolle hinsichtlich der Formulierung
zentraler Fragen der Gesellschaft einnimmt.* Casanova steht genau wie Beyer und
Eisenstadts Ansatz der Multiple Modernities fiir eine Trendwende hin zu einer glo-
balen Betrachtungsweise, dem sich auch der religionssoziologische Diskurs in
Deutschland spitestens seit der Jahrtausendwende nicht mehr entziehen kann.

Es mag mit der verstirkten Sichtbarkeit und Thematisierung von Religion in der
globalen Offentlichkeit zusammenhingen, dass es zu Beginn des neuen Jahrtau-
sends zu einem regelrechten Hype um das Thema Religion kommt. Es sind nicht
nur die Reisen und Besuche des Papstes oder des Dalai Lamas sowie der starke
Zuwachs, den evangelikale Bewegungen weltweit erfahren. Insbesondere die is-
lamistischen Terroranschlidge in New York, London und Madrid haben in der west-
lichen Welt zu einer verdanderten Wahrnehmung gefiihrt (Knoblauch 2009: 32fff;
Pickel 2011:9).

Viele Religionssoziologinnen und Religionssoziologen fiihlen sich vor diesem
Hintergrund verpflichtet, eine Neuverortung von Religion in der modernen Gesell-

42 Weitere zentrale Autoren in der Debatte um Sékularisierung sind Bryan Wilson (1982),
David Martin (1978), Karel Dobbelaere (1981) und Steve Bruce (1992; 1996).
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURs | 103

schaft vorzunehmen (Ko6nig/Wolf 2013: 2). Entsprechend prigen Publikationen mit
dem Titel Die Riickkehr der Religionen (Riesebrodt 2000), Sdkularisierung — ein
moderner Mythos? (Pollack 2003), Populdire Religion — auf dem Weg in eine spiri-
tuelle Gesellschaft (Knoblauch 2009), Ein sdkulares Zeitalter (Taylor 2009) oder
Fluide Religion (Liiddeckens/Walthert 2010) den religionssoziologischen Diskurs
der Folgejahre. Aber auch den muslimischen Migranten und Migrantinnen in
Deutschland bzw. Europa sowie der Akzeptanz religioser Vielfalt in Europa wird
vor diesem Hintergrund neue Aufmerksamkeit zuteil (Brettfeld/Wetzels 2008;
Wensierski/von Liibcke 2007; Pollack et al 2013; 2014).%

Nicht selten wird in diesen Biichern dieses plotzliche Wiedererstarken der Auf-
merksamkeit fiir Religion selbst zum Thema gemacht. So heilit es etwa in der Ein-
leitung zu Riesebrodts Riickkehr der Religionen:

,Die dramatische weltweite Rickkehr der Religionen und ihrer Bedeutung als 6ffentliche
Macht hat die meisten von uns Uberrascht, ob wir nun Sozialwissenschaftler sind oder nicht.
Wir glaubten alle mehr oder weniger zu wissen, daR ein solches Wiedererstarken von Religi-
on nicht moglich sei. Denn der westliche Modernisierungsmythos hatte uns gelehrt, einen
fortschreitenden Trend in Richtung einer Sakularisierung und Privatisierung von Religionen
zu erwarten. Es gab verschiedene Optionen fiir die Religion in der modernen Welt, aber we-
der ihre Ruckkehr als politische Kraft und Kennzeichen sozialer Identitdt noch ihre Fahigkeit,
Menschen nach ihrem eigenen Ethos zu formen, befanden sich darunter.” (Riesebrodt 2000:
9)

Die Meinungen gehen auseinander, ob es sich bei diesem Trend tatséchlich um eine
Riickkehr der Religion handelt oder vielmehr der soziologische Blick auf Religion
durch Annahmen wie etwa die der Sékularisierungsthese versperrt blieb, die Jahr-
zehnte lang den soziologischen Diskurs prégte. So stellen etwa Stark und Finke
fest: ,,Nach beinah drei Jahrzehnten groBartig gescheiterter Prognosen und irrefiih-
render Einschédtzungen der Vergangenheit und Zukunft ist es nun an der Zeit, die
Sakularisierungsthese auf dem Friedhof der falschen Theorien zu begraben und dort
ein ,requiscat in pace® zu fliistern.” (Stark/Finke 2000: 79; zit. nach Knoblauch

43 In der Art und Weise wie Religion hierbei betrachtet wird, zeigt sich eine deutliche Dis-
krepanz zwischen quantitativ und qualitativ ausgerichteten Ansétzen, die auch den religi-
onssoziologischen Diskurs im Allgemeinen pragt: Wihrend die quantitativen Arbeiten
die Religionszugehorigkeit in den Blick nehmen und den Bedeutungsverlust der Religion
in Europa an dem zunehmenden Mitgliederschwund der Kirchen festmachen, nehmen
qualitativ arbeitende Religionssoziologinnen und -soziologen meist Formen der individu-
alisierten Religionsausiibung in den Blick.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



104 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

2009: 15)* Welche Position in dieser Frage auch eingenommen wird, klar scheint
zu sein, dass der Offentliche Stellenwert von Religion in der globalen Moderne
nicht mehr bestritten wird und dieser Zusammenhang nun Niederschlag in den vie-
len Publikationen findet, die auch iiber den religionssoziologischen Diskurs hinaus
breite Beachtung finden.* Auch Soziologen, die in ihrem vorherigen Wirken Reli-
gion keine Aufmerksamkeit geschenkt haben, fiihlen sich nun plétzlich zu einer
Auseinandersetzung mit Religion bemiifigt (vgl. Beck 2008; Habermas 2001a;
2012).

Wihrend vor dem Hintergrund der Diagnose der globalen Préisenz religioser
Themen zunichst eine Art Bestandsaufnahme der bisherigen Annahmen iiber den
Stellenwert von Religion in westlichen Gesellschaften erfolgte und etwa die Frage
nach der Sékularisierungsthese neu aufgerollt wurde (Norris/Inglehart 2004; Martin
2005; Bruce 2002; Stark/Finke 2000), sowie der 6ffentliche Charakter bisher im
Privaten verorteter Religionsformen thematisiert wird (Casanova 2006, Knoblauch
2009), zeichnet sich auch der deutschsprachige religionssoziologische Diskurs der
letzten Jahre verstarkt durch eine Hinwendung zur globalen Betrachtungsweise aus
(Joas/Wiegandt 2007; Krech 2012; Graf 2014; Pollack/Rosta 2015).

Die globale Priasenz von Religion wird hierbei auf unterschiedliche Weise zu
fassen versucht: So haben etwa Norris und Inglehart einen Zusammenhang zwi-
schen Religiositdt und Deprivation, verstanden als das Fehlen von existentieller Si-
cherheit fiir den Menschen, auf globaler Ebene ausgemacht (2004): Anhand welt-
weit vergleichender Daten veranschaulichen sie, dass Religion hauptsichlich in Re-
gionen von grofler Bedeutung und Pridsenz ist, wo Menschen mit sozialen Unsi-
cherheiten, insbesondere materiellen Unsicherheiten konfrontiert sind. Laut Norris
und Inglehart stellen sowohl kdrperliche, gesellschaftliche aber auch personliche
Risiken, egal ob sie im Laufe der Sozialisation oder akut auftreten, Ursachen fiir die
Hinwendung zu Religion dar. Auf diese Weise werde erkldrbar, dass Religion nicht
nur in Westeuropa, sondern auch in Kanada, Australien, Neuseeland und Japan an
Bedeutung verliere. Dadurch, dass die demographisch im Wachstum befindlichen
Gesellschaften Religion einen grofleren Stellenwert einrdumen, gibt es global gese-
hen immer mehr religiose Menschen. Dariiber hinaus machen sie noch historisch

44 Es handelt sich hierbei um einen Trend, der zwar etwas zeitversetzt sowohl im religions-
soziologischen Diskurs in den USA als auch in Europa zu verzeichnen ist, wobei das
Wiedererstarken religioser Themen gleichermaflen fiir Verwunderung sorgte. Wéhrend in
den USA die Diskussion — angestachelt von Huntingtons Kulturkampfthese — bereits Mit-
te der Neunziger an Fahrt aufnahm, hat der Hype um Religion hierzulande erst nach der
Jahrtausendwende religionssoziologische Wellen geschlagen.

45 Im Rahmen dieses neu erwachsenen Interesses an Religion werden auch die Schriften
von Pierre Bourdieu oder Marcel Mauss zu Religion erstmals gesammelt verdffentlicht
(Bourdieu 2009; Mauss 2012).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS | 105

gewachsene kulturelle Unterschiede als wichtige Einflussquellen aus und stellen
diesbeziiglich eine Pfadabhingigkeit von Sikularisierung fest. **

Die globale Prisenz von Religion stellt aber die Plausibilitit der Sdkularisie-
rungstheorie, die im religionssoziologischen Diskurs lange Zeit bestimmend war,
im Allgemeinen in Frage. War die Sdkularisierungstheorie aufgrund der anhalten-
den, nicht zu iibersehenden religiosen Vitalitdt in den USA zunehmend mit dem
Fokus auf Europa gefiihrt worden, wurde deren globale Bedeutung zunichst nicht
wirklich bezweifelt.

Mit dem Jahrtausendwechsel wird dann nicht nur die Linearitdt von Sékularisie-
rungsprozessen, sondern ihre globale Reichweite im Allgemeinen in Zweifel gezo-
gen (vgl. Berger 1999). Im Zuge dessen wird die Sékularisierungsthese auch hin-
sichtlich ihrer Bedeutung in Europa neu diskutiert: Jiirgen Habermas, der der Saku-
larisierungsthese folgend lange Zeit von einem Bedeutungsverlust der Religion
ausging, spricht heute — aufgrund des verdnderten Stellenwerts von Religion in der
offentlichen Wahrnehmung — von postsékularen Gesellschaften (Habermas 2012).
Einen solchen Bewusstseinswandel fiihrt er vor allem auf drei Phdnomene zuriick:
Zum einen vermittele die mediale Berichterstattung, die weltweite Konflikte in ers-
ter Linie als religiose Konflikte prisentiere, eine anhaltende Bedeutung von Religi-
on im globalen Gesamtgefiige. Aber auch auf nationaler Ebene gewinne Religion
wieder an Bedeutung: Aufgrund der Gespaltenheit pluralistischer Gesellschaften in
puncto Wertefragen iiberndhmen religiose Gemeinschaften zunehmend die Rolle
von Interpretationsgemeinschaften hinsichtlich der politischen Belange einer sdku-
larisierten Gesellschaft. Auch die Frage nach einem toleranten Zusammenleben ver-
schiedener Religionsgemeinschaften, welche insbesondere durch zunehmende Mig-
ration aufkomme, sicht Habermas als Stimulus eines postsikularen Bewusstseins-
wandels (vgl. Habermas 2012: 313f)."

Anstatt von postsdkularen Gesellschaften zu sprechen, wird dem Sikularisie-
rungsbegriff hinsichtlich seiner Bedeutung in Europa oder den USA nicht selten
auch eine ganz neue Bedeutung zugesprochen: So hebt etwa Beck, der ebenfalls

46 Eine dhnliche Sichtweise vertritt auch David Martin, er stellt die lineare Sékularisierungs-
theorie von universeller Reichweite in Frage. Er hat sich insbesondere mit den religiésen
Entwicklungen in Nord- und Stidamerika befasst und aufgezeigt, dass hier ganz unter-
schiedliche Muster religidser Vitalitdt zu beobachten seien. Auch die Beziehungsstruktur
zwischen Politik und Religion sei unterschiedlich ausgeprégt, was er insbesondere mit
der divergierenden historisch-konfessionellen Pragung in Zusammenhang bringt (2005).

47 Nach wie vor gibt es jedoch Verteidiger und Verteidigerinnen der Sakularisierungsthese.
In der internationalen Diskussion hat sich insbesondere Steve Bruce dadurch hervorgetan
(Bruce 2002). Hierzulande ist es hauptséchlich Detlef Pollack (2003; 2009) sowie Gert
Pickel (2011) und Kornelia Sammet (2011), die vor dem Hintergrund quantitativer Erhe-
bungen an der Sékularisierungsthese festhalten.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



106 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

lange Zeit von einem Bedeutungsverlust der Religion in der modernen Gesellschaft
ausgegangen war, Sdkularisierung in seinem Buch Der eigene Gott (2008) nun als
besondere Chance der Religion hervor: Durch die Sékularisierung werde die Reli-
gion gezwungen, ,,nichts anderes als Religion zu werden; also die unaufhebbare
Spiritualitit des Menschseins, das Transzendenzbediirfnis und -bewuBstsein der
menschlichen Existenz zu wecken, zu kultivieren, zu praktizieren, zu zelebrieren,
zu reflektieren und auf diese Weise subjektiv und 6ffentlich zur Geltung zu brin-
gen* (Beck 2008: 41f).

Auch Charles Taylor mochte in seinem Monumentalwerk Ein sdkulares Zeital-
ter (2009) Sékularitét als Bedingung des Glaubens verstanden wissen:

,S0 aufgefasst, besteht der Wandel hin zu Sakularitat unter anderem darin, da® man sich
von einer Gesellschaft entfernt, in der der Glaube an Gott unangefochten ist, ja auRer Frage
steht, und dal® man zu einer Gesellschaft Ubergeht, in der dieser Glaube eine von mehreren
Optionen neben anderen darstellt, und zwar haufig nicht die bequemste Option.” (Taylor
2012: 14)

Die Verkniipfung von Sakularisierungstheorie und Individualisierungsthese erfreut
sich allgemein groBer Beliebtheit. Auch die Arbeiten der franzosischen Religions-
soziologin Daniele Hervieu-Leger (2000, 2003) und der britischen Soziologin
Grace Davie (2001, 2008) widmen sich diesem Zusammenhang und prigen mit
Schlagworten wie ,,believing without belonging* (Davie 2001: 267) den deutschen
Diskurs.*

Die Auseinandersetzung kreist also nach wie vor sehr stark um Themen wie In-
dividualisierung, Pluralisierung und Synkretisierung von Religion. Obwohl die in-
dividuelle Religion weiterhin im Zentrum der Aufmerksamkeit steht, finden auch
einige diskursive Verschiebungen statt: So plddiert etwa Hubert Knoblauch dafiir,
hinsichtlich der gegenwirtigen Religionsformen nicht mehr von unsichtbarer Reli-
gion zu sprechen, sondern von ,populérer Religion® oder ,Spiritualitdt® (sieche auch
Knoblauch 2006), um den 6ffentlichen, fluiden Charakter dieser neuen Religiositét
zu verdeutlichen, der sich vor dem Hintergrund einer zunehmenden Globalisierung

48 Hervieu-Leger hat insbesondere auf den Zusammenhang zwischen kulturellem Gedécht-
nis und sozialer Gemeinschaft hingewiesen (Hervieu-Leger 2000; 2003). In Folge der Er-
fahrung mit den GroBkirchen sei in Europa eine Entkirchlichung zu verzeichnen, private
Formen der Religiositét bleiben jedoch nach wie vor bestehen. Auch die Kirche behalte
nach wie vor einen gesellschaftlichen Stellenwert als 6ffentliches Gut, welches nach Be-
darf — etwa zu spezifischen Feiern im Lebenslauf — abgerufen werden konne (Davie
2008: 169). Gerade in Krisenzeiten, besinne sich man des in der Kultur verankerten Wer-
tes von Religion und so verwundere es nicht, dass es mit den Unsicherheiten der Moderne
auch zu einer ,,Explosion des Glaubens* komme (Hervieu-Leger 2000:73).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DIsKURs | 107

insbesondere auch durch die Kommunikationsmedien durch eine Vermischung glo-
baler Wissenstraditionen auszeichne.

So werde etwa dem Papstbesuch nicht zuletzt durch die mediale Prasenz und
Berichterstattung ein Eventcharakter verliehen, welcher mit dem Auftritt eines Pop-
stars vergleichbar ist (vgl. Knoblauch 2009: 252). Im Gegensatz zu Luckmann, der
von einer Privatisierung und somit einem ,Unsichtbar Werden® der Religion aus-
ging, diagnostiziert Knoblauch eine mit der Popularisierung religidser und spirituel-
ler Erfahrungen und den neuen Medien einhergehende Entgrenzung von Privatsphé-
re und Offentlichkeit, die immer mehr zunimmt. Beispielsweise kénne man heute
seine Nahtoderfahrung in ein entsprechendes Internetforum stellen, womit das, was
noch vor wenigen Jahren hochst privat war, 6ffentlich zugénglich gemacht wird
(vgl. Knoblauch 2009: 209). In diesem Sinne spricht er von der ,,Sichtbarkeit des
Unsichtbaren®, die sich insbesondere aus der Entgrenzung der Kommunikation
ergibt (vgl. Knoblauch 2009: 270). Casanovas These, dass Vertreterinnen und Ver-
treter religioser Gemeinschaften und Institutionen auch in zivilgesellschaftlichen
Belangen starkes Engagement zeigen und daher von einer 6ffentlichen Religion ge-
sprochen werden miisse, mochte Knoblauch allerdings nicht zustimmen. Von einem
solchen Verstindnis von ,,6ffentlicher Religion® grenzt er sich vielmehr entschie-
den ab: Thm geht es ,,nicht um die 6ffentlichen Verlautbarmachungen von Instituti-
onen und auch nicht um die Gemeinschaft rdsonierender Biirger im 6ffentlichen
Raum® (Knoblauch 2009: 210), sondern darum, dass der Einzelne in seiner Pri-
vatsphidre durch die neuen technischen Moglichkeiten des Internets sowohl mit an-
deren kommunizieren kann, als auch prinzipiell stets an die Offentlichkeit ange-
schlossen ist.

Angesichts des fluiden Charakters des Religiosen stellt sich die Frage, wie Reli-
gion heute noch von anderen Angeboten auf dem Jahrmarkt der Weltanschauungen
zu unterscheiden sei. Bereits Luckmanns weites Religionsverstindnis hatte diesbe-
ziiglich Anlass zur Kritik gegeben. Knoblauch nimmt deswegen eine begriffliche
Schérfung des Transzendenzbegriffs vor. Wihrend Luckmann allen Transzen-
denzerfahrungen eine religiose Grundlegung zuspricht, mochte Knoblauch lediglich
diejenigen Transzendenzerfahrungen als religiés verstanden wissen, ,,in denen gro-
Be Transzendenzerfahrungen auf eine symbolische auBerweltliche Weise gedeutet
werden (Knoblauch 2004: 101). Allerdings wiirden diese Erfahrungen heute mehr
und mehr als spirituelle Erfahrungen gedeutet (vgl. Heelas/Woodhead 2004). So
verwendeten die neuen erfahrungsorientierten religiosen Bewegungen wie etwa
pfingstlerische oder charismatische Gruppierungen, die in den letzten Jahrzehnten
uberall auf der Welt einen enormen Zulauf erfahren haben, aber auch alternativ-
religiose Bewegungen, wie etwa Ayurveda, Homdopathie, Yoga und Esoterik den
Begriff der Spiritualitdt zunehmend als Selbstbezeichnung. Knoblauch greift bei der
Konzipierung des Spiritualitdtsbegriffs auf die von Troeltsch diagnostizierte Sozial-
form der Mystik zuriick, welche dhnliche Merkmale wie die neuen spirituellen Be-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



108 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

wegungen aufweise: Sie zeichnen sich zum einen durch eine dogmatische Distanz
zu den ,,offiziellen Modellen der Religion* aus, indem sie die religiose Erfahrung
ins Zentrum stellen und somit zu einer Generalisierung des Charismas beitragen.
Zum anderen unterscheiden sie sich auch in ihrer Organisationsform von Kirchen
und Sekten:

,Wahrend der Begriff der Religion (oder auch Religiositdt) eine deutliche Orientierung an
spezifischen, institutionell festgelegten Vorgaben besonderer religioser Lehren und Liturgien
sowie die Anerkennung der Legitimitdt eines besonderen religidsen Personals suggeriert,
scheint die Spiritualitadt in all ihrer synkretistischen Beliebigkeit ihre Begriindung nicht im So-
zialen, sondern im Subjekt selbst zu suchen. Sie bezeichnet die zunehmende Tendenz von
Gesellschaftsmitgliedern, die eigenen Transzendenzerfahrungen als Quelle, Evidenz- und
,Gute’ -kriterium der eigenen Religion zu sehen. Spiritualitat ist deswegen zutiefst subjekti-

vistisch, denn sie verlegt den Grund fiir den Glauben ins eigene ,Ich’.” (Knoblauch 2004: 80)

Wie bereits Troeltsch feststellte, richten sich diese Bewegungen nicht nur an einer
unsichtbaren Universalkirche aus, sondern auch am Prinzip der Ganzheitlichkeit, da
sie alle wichtigen Themenbereiche des Einzelnen wie Gesundheit, Psyche, Bezie-
hungen etc. umfassen (Knoblauch 2004: 108). Diese neuen spirituellen Bewegun-
gen stehen in enger Verbindung mit ,.einer Ethik der Authentizitit”, wie Charles
Taylor es nennt. Gekennzeichnet sei die mit der Ethik der Authentizitit in Verbin-
dung stehende Spiritualitit durch eine Art Suche, auf die sich die Einzelnen bege-
ben (vgl. auch Roof 1999: 92, 106): ,,Ich selbst mufl meinen Weg zur Ganzheit und
zur spirituellen Tiefe finden.” (Taylor 2012: 847) Nicht selten wird das Bild des
spirituellen Wanderers bemiiht, der sich offen fiir verschiedene Impulse auf eine Art
innere Suche begibt (vgl. Matter 2007; Bochinger/Engelbrecht/Gebhardt 2009).

Der Begriff der religidsen Erfahrung ist im aktuellen religionssoziologischen
Diskurs in aller Munde. Teilweise wird hierbei direkt auf James, aber auch auf Otto
oder Schleiermacher Bezug genommen, zum Teil werden deren Konzepte auch
kommunikationstheoretisch weiterentwickelt, um sie fiir den religionssoziologi-
schen Diskurs fruchtbar zu machen. Hans Joas nimmt explizit auf William James
Bezug, um die Religion zu bestimmen. Joas stellt die Erfahrung der Selbsttranszen-
denz in den Mittelpunkt seiner Uberlegungen:

,Erfahrungen, in denen eine Person sich selbst tbersteigt, nicht aber, zumindest zunachst
nicht, im Sinne einer moralischen Uberwindung ihrer selbst, sondern im Sinne eines Hinaus-

gerissenwerdens (ber die Grenzen des eigenen Selbst, eines Ergriffenwerdens von etwas,

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DIsKURs | 109

das jenseits meiner selbst liegt, einer Lockerung oder Befreiung von Fixierung auf mich
selbst.“ (Joas 2004: 17)*°

Allerdings wird die individuelle Form der Religion auch noch in einer etwas ande-
ren Konnotation thematisiert: Was bei Durkheim als Kult des Individuums angelegt
ist und von Luckmann bereits als Sakralisierung des Ich thematisiert wurde, wird
im aktuellen religionssoziologischen Diskurs noch weiter zugespitzt. Die von Luh-
mann in Gesellschaftsstruktur und Semantik hervorgebrachte Uberlegung, dass re-
ligiose Kommunikation neuerlich verstirkt auf die Belange des Individuums Bezug
nehme, wurde etwa von Volkhard Krech und Armin Nassehi aufgegriffen. So
dréngt Volkhard Krech darauf, zwischen Individualisierung der Religion in der So-
zial- und in der Sachdimension zu unterscheiden. Wéhrend er unter ,Individualisie-
rung in der Sozialdimension‘ die Privatisierung der Religion fasst, dass also religio-
se Sinnbildung erst durch private Wahl und Kombination unterschiedlicher Deu-
tungsmuster zur Geltung gelange, besteht die ,Individualisierung in der Sachdimen-
sion‘ darin, ,,dass der Einzelne mehr und mehr zur Sache der Religion, das Selbst
zentraler Gegenstand religiéser Sinnbildung wird* (Krech 2011: 164).” Zur Prizi-
sierung des Religionsbegriffs mochte er mit Simmel allerdings zwischen religioser
und religioider Kommunikation unterscheiden und hat in diesen Zusammenhang
den Begriff der Sakralisierung weiter entwickelt (vgl. Krech 2011: 23, 163).

49 Joas begreift James, der sich bekanntlich selbst als Religionspsychologe versteht, als
wichtigsten Ausgangspunkt der Religionssoziologie, wahrend er Max Weber nur einen
marginalen Platz in der Geschichte der Religionssoziologie zuspricht (vgl. Joas 2004:
67). Dass Webers Rolle fiir die Religionssoziologie nicht zu unterschétzen ist, sollte deut-
lich geworden sein (vgl. Wohlrab-Sahr 2003: 428). Nicht nur Luckmann bezieht sich auf
Weber, auch Berger schlieft an dessen Entzauberungsthese an und Oevermann konzipiert
sein Religionsverstdndnis in Anschluss an Weber explizit auf der Handlungsebene. Aller-
dings findet auch neuerlich die ,,elementare Heterogenitdt kultureller Orientierungsmus-
ter” in Webers Werk Zulauf (Endref3 2011: 135). Generell wird gegenwiértig die Aktuali-
tit von Webers Religionssoziologie wieder verstarkt diskutiert (Bienfait 2011; Schwinn
2013). Joas Darstellung entspringt wohl eher der Intention, seinen Spiritus Rector James
ins rechte Licht riicken zu wollen. Auch wenn der Erfahrungsbegriff heute sehr promi-
nent in der Religionssoziologie platziert ist, ist James’ religionspsychologischer Ansatz
sehr kritisch diskutiert worden (vgl. Luckmann 1991: 79; Knoblauch 2009: 67; Krech
2011: 27, 46).

50 Krech macht die Konjunktur asiatischer Religionen als Zeichen dieser Entwicklung aus
(vgl. 2011: 164). Er interessiert sich also fiir die Wechselwirkung zwischen religidser
Semantik und Sozial- bzw. Gesellschaftsstruktur und unterscheidet demnach zwischen
funktionaler und vertikaler Differenzierung.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



110 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Auch Armin Nassehi diagnostiziert, dass sich Religion, ,,nachdem die Welt als
Gangzes sich ihr entzogen hat“ nun kommunikativ auf die Individualitit von Perso-
nen Bezug nimmt, ist doch das Individuum ,,der einzige Ort, an dem die disparaten
Teile der Gesellschaft verbunden werden® (Nassehi 1995: 114). Das Seelenheil
wird somit immer mehr in die Individuen hineinverlagert: Wahrend Nassehi die in-
dividuelle Biographie als Bezugspunkt religioser Kommunikation betrachtet, macht
Krech die individuelle Erfahrung als relevanten Bezugspunkt aus. Es seien gesell-
schaftsstrukturelle und keine anthropologischen Begriindungen, die die individuelle
Biographie bzw. individuelle Erfahrung zum Bezugspunkt religioser Kommunikati-
on machten. Insofern ist auch nicht jede Reflexion iiber das eigene Leben und die
gemachten Erfahrungen religios, sondern nur Formen der Kommunikation, die sich
am spezifischen religiosen Code Immanenz/Transzendenz ausrichten (vgl. ebd.:
118). Allerdings miisse Religion Kommunikation auf die individuelle Ebene bezie-
hen, mochte sie anschlussféhig bleiben.

Kennzeichnend fiir eine solche Sakralisierung des Ich sei, dass der Umgang mit
Transzendenzerfahrung nicht mehr gesellschaftlich ausgehandelt werde, sondern
der letzte Referenzpunkt vielmehr nun in der inneren Erfahrungswelt des Individu-
ums gesichtet wird: Entsprechend halt etwa Christine Matter fest:

,Das Individuum wird zum Ort der ,groRen’ Transzendenz und in diesem Prozess mit einer
entsprechenden Symbolik und Semantik aufgeladen. [...] Das moderne Individuum ist einer-
seits das auf das ganz andere verweisende Symbol, andererseits ist es selbst von genuin
transzendenter Qualitdt — es wird zu seiner eigenen ,anderen Wirklichkeit’. Innerweltlichkeit
und deren Uberwindung fallen nun im Subjekt, das selbst in der Welt leben muss, zusam-
men.” (Matter 2007: 48)

Beck spricht in diesem Sinne auch von einem eigenen Gott, den sich jeder aus sei-
nen eigenen religiosen Erfahrungen zusammenbaue (Beck 2008: 30f).

Charles Taylor bringt diese Entwicklung mit einem ,,selbstgeniigsamen Huma-
nismus®, in Verbindung, der weder letzte Ziele, die liber das menschliche Gedeihen
hinausgehen, noch irgendwelche Instanzen jenseits dieses Gedeihens akzeptiere
(Taylor 2012: 42f). In dhnlicher Weise wie Matter formuliert auch Knoblauch sein
Konzept der doppelten Subjektivierung:

»Zum einen wird das Subjekt zum aktiven Ansprechpartner, zum Ausgangspunkt der Religio-
sitat, die nicht nur das Gemeinsame im Innern entdeckt, sondern das Innere als 6ffentliches
Thema entfaltet und damit die Grenzen von ,6ffentlich’ und ,privat’ sprengt. Das Subjekt ist
aber nicht nur eine Konstruktion der populdaren Kommunikation, die es schafft, indem sie es
anspricht, und die ihm vorgibt, welche Erfahrung es zu machen hat. Denn zum anderen wird
das Subjekt selbst fiir die Religion wie auch fiir das gesamte soziale System sozusagen von
,innen heraus’ fruchtbar gemacht. Das Subjekt muss etwas Subjektives vorweisen, das dann
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE Diskurs | 111

zum Thema der religiésen Kommunikation gemacht werden kann. In diesem Fall handelt es
sich um die Erfahrungen, die das zentrale Thema der Spiritualitat sind.“ (Knoblauch 2009:
272)

Wihrend die meisten Religionssoziologinnen und Religionssoziologen gegenwiértig
die Religion iiber die individuelle Biographie, die religiése Erfahrung, bzw. die
Kommunikation iiber diese Erfahrung theoretisieren, sicht aufler Bourdieu einzig
Martin Riesebrodt gerade in Hinblick auf die globale Perspektive einen methodolo-
gischen Mehrwert darin, Religion iiber die Ebene der Praktiken theoretisieren zu
wollen. Die Vorteile eines solchen Zugangs sieht er zum einen darin, dass iiber die
Ebene der Praktiken sowohl die subjektive als auch die objektive Dimension, also
die Handlungsebene und die institutionelle Ebene von Religion in den Blick gerate
(Riesebrodt 2000: 38ff). Fiir eine allgemeine Religionstheorie ist es seines Erach-
tens von zentraler Wichtigkeit, sich einer Definition von Religion zu bedienen, wel-
che nicht allein aus der religiosen Sonderentwicklung der westlichen Moderne ge-
neriert werde (vgl. ebd.).”" Allerdings sind solch kritische Téne eher die Ausnahme
im religionssoziologischen Diskurs.>® Lediglich Casanova verteidigt nach wie vor
die von ihm vorgebrachte Kritik an der These der Individualisierung bzw. Privati-
sierung der Religion, und moniert, dass gemeinschaftsbildende Aspekte von Religi-
on in einer solchen Perspektive zum archaischen Relikt erkldrt wiirden (vgl. Casa-
nova 2011), die Konzentration auf die individualisierte Sozialform der Religion ge-
rit hierzulande aber erst jiingst in Kritik (vgl. Ludwig/Heiser 2014).

Wihrend sich die religionssoziologische Auseinandersetzung Webers und
Durkheims dadurch auszeichnete, dass sowohl religiose Praktiken und Glaubens-
systeme, Prozesse der Vergemeinschaftung und funktionale Aspekte von Religion,
aber auch der religiése Einfluss auf die Lebensfiihrung des Einzelnen und das Auf-
kommen der modernen Gesellschaft thematisiert wurden, wird mit der Diagnose der
Privatisierung der Religion in den 1960er Jahren ganz der personliche Glaube ins
Zentrum des Interesses geriickt. Im Einklang mit der Sékularisierungsthese wird
zundchst angenommen, dass religiése Praktiken und Riten mit der institutionellen
Religion an Bedeutung verlieren. Das héngt auch mit der Verdnderung des raumli-
chen und zeitlichen Analyseblickwinkels zusammen, der mit diesem diskursiven

51 Auch Riesebrodts Untersuchungsgegenstand unterscheidet sich insofern vom Mainstream
religionssoziologischer Studien, als er seinen Blick insbesondere auf religiose Fundamen-
talismen richtet (Riesebrodt 1990; 2000). Erst in Cultus und Heilsversprechen (2007)
wirft er dann einen allgemeinen Blick auf Religion und baut seine Religionstheorie weiter
aus.

52 Entgegen einer praxissoziologischen Betrachtung hilt es Riesebrodt jedoch fiir zentral,
Religion vorab zu definieren und nicht wie es eine Soziologie der Praxis fordert, aus der
Empirie zu generieren (vgl. Hillebrandt 2012, 2014).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



112 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Wandel einhergeht: War die Auseinandersetzung der Klassiker mit Religion in
rdumlicher und zeitlicher Hinsicht durch einen sehr weiten Analyseblickwinkel ge-
kennzeichnet, so konzentriert sich die Diskussion seit Parsons auf den religiosen
Wandel in Europa und den USA und somit hauptséchlich auf die christliche Religi-
on. Es mag mit dem Einfluss der Modernisierungstheorie zusammenhéngen, dass
Berger und Luckmann aber auch Luhmann ihren Blick, genau wie Parsons, ledig-
lich auf die westliche Entwicklung lenken. Zwar ist ihr Analysefokus hierbei nicht
allein auf die institutionelle Ausformung der Religion ausgerichtet, wie das etwa in
der Nachkriegszeit der Fall war. Gleichwohl kann es erst durch die Konzentration
des Blickwinkels auf die westliche Welt mit der Jahrtausendwende zu der erstaun-
ten Diagnose des plotzlichen Wiederauflebens religioser Themen kommen. Obwohl
die Sdkularisierungsthese vor diesem Hintergrund nicht selten in Zweifel gezogen
wird, hélt sich eine individualisierte Religionsvorstellung recht beharrlich im religi-
onssoziologischen Diskurs.

Im Folgenden werden ich nun die hegemonialen Begriffe und deren theoretische
Bauweisen noch einmal im Einzelnen kurz darstellen, bevor ich diese dann im
Lichte der Postcolonial Studies reflektieren werde.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



3. Hegemoniale Definitionen
des religionssoziologischen Diskurses

Wie deutlich geworden ist, wird Religion im religionssoziologischen Diskurs ganz
unterschiedlich definiert und zu fassen versucht. Im Folgenden werden die hege-
monialen Begriffe des religionssoziologischen Diskurses, die sich also durch eine
gewisse Stabilitdt auszeichnen, anhand des aus der postkolonialen Perspektive ge-
nerierten Analyserasters, hinsichtlich der auffindbaren Wissensformen iiber Religi-
on und der ,spezifischen begrifflichen Bauweisen® diskutiert. Zentrale Fragen wer-
den hierbei sein: Welche Formationen des Wissens iiber Religion werden generiert?
Wie sind diese zu kontextualisieren? Wer spricht fiir wen, zu welcher Zeit und in
welchem Zusammenhang? Welche Generalisierungen lassen sich hierbei finden und
welche Auslassungen prégen den Diskurs? Wie wird Religion jeweils thematisiert?
Wird im Singular oder plural von Religion gesprochen? Werden rdumliche und
zeitliche Grenzziehungen vorgenommen? Welche sachlichen, strukturellen und kul-
turellen Grenzziehungen werden vorgenommen? Welche hegemonialen Definitio-
nen von Religion werden formuliert? Wird diesen Definitionen universelle Giiltig-
keit zugesprochen? Und auf welchen Ebenen wird Religion zu fassen versucht?
Wird eher der Glauben oder werden die religiosen Praktiken, die Rituale oder die
religiésen Erfahrungen ins Zentrum des Interesses geriickt?

Wihrend nun zunéchst auf die zentralen Religionsbegriffe eingegangen wird,
werden in Kapitel 5 die spezifischen, den religionssoziologischen Diskurs priagende
Narrative in den Blick genommen, nehmen diese, wie bereits deutlich wurde, doch
ebenfalls auf die theoretischen Konzeptionen von Religion Einfluss. Sowohl die
Religionsbegriffe als auch die Narrative des religionssoziologischen Diskurses wer-
den in einem weiteren Schritt dann mithilfe der postkolonialen Perspektive dekon-
struiert.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



114 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

3.1 DIE UNIVERSALIE RELIGION

Die wissenschaftliche Auseinandersetzung mit Religion jenseits theologischer Be-
trachtungsweisen steckt zu Lebzeiten der Klassiker Emile Durkheim und Max We-
ber gerade erst in den Kinderschuhen. Trotzdem verwenden sie bereits wie selbst-
verstindlich einen allgemeinen Begriff der Religion.' Sowohl in Frankreich als
auch in Deutschland wird um die Jahrhundertwende davon ausgegangen, dass Reli-
gion als etwas begriffen werden kann, dem universelle Giiltigkeit zukommt. Ent-
sprechend ist meist von der Religion, also von Religion im Singular die Rede.” Die
Bemiihungen, einen allgemeingiiltigen Religionsbegriff zu formulieren, werden je-
doch mittels verschiedener Herangehensweisen eingeholt. Durkheims Zugang in
Die elementaren Formen des religiosen Lebens ist noch stark von den evolutionisti-
schen Auseinandersetzungen geprégt, wie sie im 19. Jahrhundert in Ethnologie und
Religionswissenschaft vorherrschend waren.’ So greift er etwa die Ursprungsidee
auf, die sich insbesondere in der britischen Anthropologie seiner Zeit groBer
Beliebtheit erfreute.” Fiir die Formulierung eines universellen Religionsbegriffs
wihlt er eine ,,primitive Religion® — konkret den australischen Totemismus — als

1 Die Formulierung eines allgemeinen Religionsbegriffs im wissenschaftlichen Diskurs
wird im Wesentlichen in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts verortet und hauptséch-
lich mit der vergleichenden Religionsforschung Friedrich Max Miillers verkniipft, wie im
nichsten Kapitel noch genauer gezeigt wird. Ihm diente bekanntlich die linguistische
Klassifikation der Religionen als Vergleichsbasis. Auch wenn die Koppelung von Religi-
on und Linguistik bereits aufgrund seiner rassistischen Konnotationen in Kritik geriet, der
Gedanke, dass Religionen miteinander verglichen werden konnen, ohne dass ihre jeweili-
gen Besonderheiten aus dem Blick geraten, setzte sich in der wissenschaftlichen For-
schungslandschaft schnell durch.

2 Laut Friedrich Tenbruck erweist sich fiir die Etablierung der Religionssoziologie als wis-
senschaftliche Teildisziplin das Aufkommen eines allgemeinen Religionsbegriffs als kon-
stitutiv (Tenbruck 1993: 36).

3 Neben der Animismus-Forschung der Ethnologie sind insbesondere Edward Burnett Tay-
lor (1871), Walter Baldwin Spencer und Francis James Gillen (1899) sowie James G.
Frazer (1887) zu nennen, auflerdem wurde Durkheim insbesondere auch durch Friedrich
Max Miiller (1858; 1889; 1891; 1892) beeinflusst.

4  Wegweisend war hier etwa die Auseinandersetzung Edward Burnett Taylors (1871, vgl.
auch Krech/Tyrell 1995: 30f). Auch im Denken Friedrich Max Miillers ist die Ursprungs-
idee zu finden. Durkheims Interpretation weicht jedoch insofern von der Interpretation
Miillers ab, als dieser eine solche Idee nur als Wesensbestimmung verstanden wissen
will, wihrend Durkheim sie als Beginn einer realen Entwicklung fasst (vgl. Merz-Benz
2007: 81).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



HEGEMONIALE DEFINITIONEN DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DiskURSES | 115

Ausgangspunkt, da diese ihm ,,geeigneter erschien als jede andere, die religiose Na-
tur des Menschen verstidndlich zu machen, d.h. uns einen wesentlichen und dauern-
den Aspekt der Menschheit zu offenbaren® (Durkheim 1994: 19f). Die ,,neuesten
Religionen* lassen sich nur verstehen, ,,wenn wir in der Geschichte die Art und
Weise verfolgen, wie sie sich allmdhlich zusammengesetzt haben* (ebd.: 20). Es
geht ihm jedoch nicht allein darum die Entwicklungen nachzuzeichnen, die die Re-
ligionen im Laufe der Zeit genommen haben, es sei noch wichtiger, zu analysieren
,was die Religion im allgemeinen ist“ (ebd.). Durkheim kommt nun zu dem
Schluss:

,Da alle Religionen vergleichbar sind, da sie alle Abarten einer und derselben Gattung sind,
gibt es notwendigerweise wesentliche Elemente, die ihnen allen gemeinsam sind. [...] An der
Basis aller Glaubenssysteme und aller Kulte muB es notwendigerweise eine bestimmte An-
zahl von Grundvorstellungen und rituellen Handlungen geben, die trotz der Vielfalt der For-
men, die die einen und die anderen haben annehmen koénnen, tberall die gleiche Funktion
erfiillen. Diese bestandigen Elemente bilden das, was in der Religion ewig und menschlich
ist. Sie bilden den objektiven Inhalt der Idee, die man meint, wenn man von der Religion im
allgemeinen spricht.” (Durkheim 1994: 21f)

Durkheim definiert Religion somit nicht nur universell, er geht auch von einem
transhistorischen und transkulturellen Kern des Religiosen aus: Durch die Annah-
me, dass Religion in ihrer Ausprdgung zwar variieren kann, die Funktionen aber
gleich bleiben, liegt Durkheims Religionsbegriff neben dem evolutionistischen auch
ein iiberzeitliches Moment zugrunde.

Auch Weber setzt sich in allgemeiner Weise mit Religion auseinander; dabei
geht es ihm nicht darum, einen universellen Religionsbegriff zu formulieren, viel-
mehr ist sein Schaffen durch eine historische Betrachtungsweise geprégt. Er befasst
sich neben den christlichen Vergemeinschaftungsformen vor dem Hintergrund sei-
nes spezifischen Erkenntnisinteresses mit Taoismus, Konfuzianismus, Hinduismus,
Buddhismus und antikem Judentum, wobei er allerdings nur Konfuzianismus, Hin-
duismus, Buddhismus, Christentum und Islam den Status einer Weltreligion zu-
spricht. Weber richtet anders als Durkheim, dem es darum ging, die elementaren
Formen des Religidsen zu ergriinden, seinen Blick auf unterschiedliche Religionen
in ihren jeweiligen zeitlichen, rdumlichen und kulturellen Kontexten. Anhand der
Frage nach dem Umgang mit dem Problem der Theodizee arbeitet Weber in seiner
idealtypischen Rekonstruktion die Unterschiede in den Glaubensvorstellungen der
Weltreligionen und den inhérenten Ethiken heraus. Auch wenn er sich einer ideal-
typischen Vorgehensweise bedient, kann doch festgehalten werden, dass er hierbei
eine deutliche Unterscheidung zwischen Weltreligionen und anderen Religionen

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



116 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

vornimmt,” die zwar wertfrei verstanden werden soll, die jedoch mit AusschlieBun-
gen verbunden ist. Auch werden die unterschiedlichen Weltreligionen durch Weber
als klar abgrenzbare und differente Entitéten betrachtet. In dieser Form findet der
Begriff der Weltreligion nach wie vor selbstverstindliche Verwendung im religi-
onssoziologischen Diskurs, wobei auch das Judentum heute als Weltreligion gehan-
delt wird (vgl. Joas 2007: 21).

Diskursbestimmend ist in der deutschen Religionssoziologie jedoch ein allge-
meingiiltiger Religionsbegriff. So heiflt es etwa bei Luhmann:

,Von der katholischen Kirche zum Voodoo-Kult, vom Inkarnationsglauben der Spiritisten bis
zum Zen Buddhismus: es ist immer noch Religion; und dies nicht wegen eines heiligen
Zentralmysteriums oder weil die Glaubensartikel ineinander Ubersetzbar sind, sondern des-
halb, weil sich alle religiosen Formen in der Gesellschaft als Religion von anders gerichteten
Funktionssystemen, aber auch von der religionsfreien Alltagskommunikation unterschei-
den.” (Luhmann 2000: 273)

Wihrend sich ein universeller Religionsbegriff im religionssoziologischen Diskurs
als hegemonial durchsetzen konnte, verlor der bei Weber zu findende vergleichs-
weise breite Blickwinkel auf Religion zunehmend an Bedeutung. Der analysierende
Blick wurde etwa bei Parsons hauptsichlich auf das Christentum als die Religion
gerichtet, die die moderne Gesellschaft seines Erachtens mafigeblich beeinflusst
hat. Auch Luhmann leitet seinen universellen Religionsbegriff aus dem Aufkom-
men der modernen europdischen Gesellschaft als funktional differenzierter Gesell-
schaft ab und stiitzt sich — trotz weltgesellschaftlicher Theorieanlage — somit auf die
spezifisch europdischen Vorstellungen von Religion. Gleichwohl findet aber auch
der Begriff der Weltreligion noch bei ihm Verwendung.

Etwas anders verhilt es sich bei Luckmann, der Religion zunéchst in unspezifi-
scher Weise als Weltansicht bestimmt, die sich zu Heiligen Kosmen verdichten
kann und in historisch unterschiedlicher Weise institutionalisiert wird. Seinen Blick
richtet Luckmann insbesondere auf die anthropologische Bedingung von Religion,
die er als sozialisierende Einordnung des Individuums in einen den Einzelnen trans-
zendierenden Sinnkosmos fasst und der er somit universelle Giiltigkeit zuspricht
(vgl. Luckmann 1991). Die anthropologische Bestimmung von Religion dient
Luckmann aber insbesondere dazu, die neue individualisierte Sozialform der Reli-
gion, die in der modernen Gesellschaft neben der institutionalisierten Religion ent-
standen ist, zu analysieren. Hinsichtlich der Unterscheidung zwischen der individu-
alisierten und der institutionalisierten Sozialform von Religion wird im religionsso-

5 Eine Ausnahme bildet hier lediglich das Judentum, welchem er in seinen Studien auf-
grund des Einflusses den es auf Christentum und Islam ausgeiibt hat, grolere Beachtung
zuteilwerden lasst (Weber 1991a: 1).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



HEGEMONIALE DEFINITIONEN DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 117

ziologischen Diskurs bisweilen an die von Simmel eingefiihrte begriffliche Unter-
scheidung religids und Religion angekniipft (vgl. Beck 2008: 71).

Im Folgenden soll nun diskutiert werden, welche diskursiven Formationen im
religionssoziologischen Diskurs entstehen konnten, welche Begriffe hier von hege-
monialer Bedeutung sind, welche Dimensionen von Religion hier in besonderer
Weise in den Blick genommen werden und wie Religion theoretisch beizukommen
versucht wird, also welche Einheit als theoretische Referenz herangezogen wird.

3.2 RELIGION ALS WERTSPHARE, FUNKTIONALES
TEILSYSTEM ODER BESONDERE ERFAHRUNG

Religion wird vom Grofiteil der religionssoziologischen Arbeiten in irgendeiner
Weise als etwas von anderen Bereichen Abgrenzbares betrachtet, als ein spezifi-
sches, unvergleichliches Gefiihlserleben, einen bestimmten Sinnhorizont oder einen
gesellschaftlichen Teilbereich. Hierbei wird Religion jeweils eine gewisse Autono-
mie gegeniiber anderen Bereichen, Sphiren, Feldern etc. zugesprochen. Als ,konsti-
tutives Auflen‘ von Religion werden meist andere gesellschaftliche Teilbereiche —
vornehmlich Politik und Wissenschaft — angefiihrt, da diese mehr als andere gesell-
schaftliche Bereiche fiir das Sékulare stehen. Ein solches Denken ist bereits bei den
Klassikern angelegt: Max Weber fasst Religion z.B. als spezifische Wertsphére, bei
Durkheim erfiillt Religion eine ganz bestimmte Funktion fiir die Gesamtgesell-
schaft. Auch in Bourdieus Feldbegriff ist eine differenzierungstheoretische Betrach-
tung angelegt. William James hebt hingegen die besondere Qualitét der religidsen
Erfahrung hervor. Der Gedanke von Religion als etwas von anderen Bereichen Un-
terscheidbares findet bei Luhmann seine radikalste Ausformulierung: Eine differen-
zierte Gesellschaft, in welcher die unterschiedlichen Teilbereiche wie etwa Religi-
on, Politik, Wirtschaft etc. jeweils unterschiedliche Funktionen iibernehmen, ist bei
Luhmann das entscheidende Charakteristikum einer modernen Gesellschaft.® Reli-
gion wird dabei meist aus einer bestimmten Gesellschaftsform oder Kultur abgelei-
tet, mitunter wird ihr aber auch ein tiberzeitlicher Status zugesprochen.

Allerdings wird das Spezifische der Religion auf je unterschiedliche Weise the-
oretisiert: Wahrend Religion in der Tradition der Religionspsychologie und der Re-

6 Lediglich Luckmann bildet hier eine Ausnahme, da er mit seiner Diagnose der Verschie-
bung des religidsen Sinnhorizonts von den groflen zu den mittleren und kleinen Trans-
zendenzen davon ausgeht, dass Religion nicht mehr lediglich {iber AuBeralltdgliches zu
bestimmen ist, sondern fiir den Einzelnen vielmehr alltédgliche Funktionen {ibernimmt. In
Anschluss an Luckmann geht im gegenwartigen Diskurs auch Knoblauch von einem sol-
chen Religionsversténdnis aus (Knoblauch 2009).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



118 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

ligionsphédnomenologie iiber ihr spezifisches Wesen bzw. ihren Inhalt bestimmt
wird, fasst der Grofiteil der Religionssoziologinnen Religion iiber die von Religion
{ibernommenen Funktionen fiir das menschliche Handeln und die Gesellschaft.”

Im religionssoziologischen Diskurs erweisen sich somit entweder substanzielle
oder funktionale Religionsbegriffe als hegemonial. Diesen beiden Konzeptionen
von Religion wird nun im Einzelnen gesonderte Aufmerksamkeit geschenkt, wobei
insbesondere auf die jeweiligen theoretischen Konzeptionen und ihre impliziten
Schlussfolgerungen eingegangen wird.

3.2.1 Substanzieller Religionsbegriff

Substanzielle Definitionen von Religion sind bereits bei dem evangelischen Theo-
logen Friedrich Schleiermacher zu finden. Dessen zentrale Schrift Uber die Religi-
on. Reden an die Gebildeten unter ihren Verdchtern (1799) wird gemeinhin der
Epoche der Romantik zugeordnet und kann als ein frilher Referenzpunkt solcher
theoretischer Zuginge betrachtet werden, die Religion als irreduziblen Erfahrungs-
modus des Individuums begreifen wollen. Fiir Schleiermacher ist das Wesen der
Religion ,,weder Denken noch Handeln, sondern Anschauung und Gefiihl* (Schlei-
ermacher 1984: 211). Religion ist Anschauung des Universums, das sich dem Men-
schen offenbart und ihn tief beriihrt. In diesem Sinne schreibt er auch von Religion
als ,,Sinn und Geschmack fiirs Unendliche* (ebd.: 212). Die Anschauungen des
Universums variieren dabei von Mensch zu Mensch und sollten eigentlich in
gleichberechtigter Weise nebeneinanderstehen. Da im Christentum eine Verbindung
zwischen Gott und Mensch — also zwischen Unendlichem und Endlichem — ange-
strebt wird, und dies der Wesenskern der Religion selbst sei, spricht er diesem eine
herausragende Stellung unter den Religionen zu. Religion wird von Schleiermacher
als etwas Angeborenes betrachtet (vgl. ebd.: 252), in ihr ist auch ein Moment der
Geselligkeit enthalten, insofern er davon ausgeht, dass die Menschen sich iiber ihr
religioses Erleben austauschen wollen. Der religiosen Gemeinschaft selbst spricht
er jedoch eine zweitrangige Rolle zu. Insofern kann festgehalten werden, dass die
reine Innerlichkeit der religiosen Erfahrung zwar durch Kommunikation transzen-
diert wird, die mitteilende Erfahrung allerdings nicht mit der Erfahrung selbst
gleichzusetzen ist.

Die von Schleiermacher aufgestellten Annahmen iiber das Wesen der Religion
erweisen sich als mehr oder weniger paradigmatisch fiir die substanziellen Religi-
onsdefinitionen. So versteht der evangelische Theologe und Religionswissenschaft-
ler Rudolph Otto Religion als Erfahrung von universeller Giiltigkeit, welche sich

7 Wie zu zeigen sein wird, kommen auch die funktionalen Religionsbegriffe groftenteils
nicht ohne die Bezugnahme auf inhaltliche Komponenten des Religionssystems aus.
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



HEGEMONIALE DEFINITIONEN DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 119

durch die Bezugnahme auf das Heilige besonders auszeichne.® Otto bezeichnet das
Heilige letztlich als etwas Numinoses, was weder durchschaubar noch hinterfragbar
ist (vgl. auch Firsching/Schlegel 1998: 42).

Einen besonderen Einfluss iibt die Definition des US-amerikanischen Religi-
onspsychologen William James aus, der die Vielfalt der religiosen Erfahrung auf
die folgende einheitliche Formel bringt:

,Wirde man gebeten, das religiose Leben in den denkbar weitesten und allgemeinsten Be-
griffen zu charakterisieren, so kdnnte man sagen, es bestehe in der Uberzeugung, dass es
eine unsichtbare Ordnung gibt und dass unser héchstes Gut in einer harmonischen Anpas-
sung an diese liegt. Diese Uberzeugung und diese Anpassung machen die religiése Geistes-
haltung aus.” (James 1997: 85)

In einem solchen Verstindnis sind religidse Gemeinschaften und Institutionen im-
mer nur sekundédre Produkte, die laut James im Verhiltnis zur tieferen Quelle der
religiosen Erfahrung lediglich ,,der Ubersetzung eines Textes in eine andere Spra-
che vergleichbar* sind (James 1997: 426).

Gerade aus diesem Grund sind diese Definitionen im religionssoziologischen
Diskurs auch in Kritik geraten oder weiter entwickelt worden. Auch wenn Luck-
mann seinem Buch ein Zitat von James voranstellt,” duBert er sich skeptisch gegen-
iiber einem ,,Homo psychologicus® a la James: ,,Es wére wenig gewonnen, entdeck-
te man, dass die Religion einige innerpsychische Funktionen erfiillt, wenn man
nicht zuerst die Konstitution der sozialen Tatsachen erklirt, die in der Lage ist, sol-
che Funktionen fiir das Individuum zu erfiillen. Religion aus einigen angeblich in-
nerpsychischen Mechanismen eines hypothetischen Homo psychologicus abzulei-
ten, wére ein offenkundiger Widersinn.* (Luckmann 1991: 79) Der Sinn griindet al-
so nicht in der subjektiven Erfahrung, sondern stellt sich erst iiber die soziale Deu-
tung der Erfahrung her (vgl. ebd.: 81). Allerdings fiihrt Luckmann in seinem Werk
Die unsichtbare Religion nicht in systematischer Weise aus, wie man sich diese
Vermittlungsleistungen vorzustellen habe (vgl. Tyrell/Krech/Knoblauch 1998: 14).

8  Er charakterisiert die Momente dieser Erfahrung als mysterium tremendum und mysteri-
um fascinans. Das Heilige offenbare sich als iiberwiltigende Macht, vor der man er-
schaudert und die, als das ganz Andere, die menschliche Vernunft transzendiert. Neben
diesem Gefiihl des Erschauderns wird das Heilige allerdings auch als faszinierende und
begliickende Erfahrung wahrgenommen.

9 ,,Wie es auf diese Weise keine einheitlichen elementaren religiosen Emotionen zu geben
scheint, sondern nur einen gemeinsamen Fundus von Emotionen, den religiése Objekte in
Anspruch nehmen kénnen, so konnte es denkbarerweise auch Anhaltspunkte dafiir geben,
dass es keine spezifische und wesentliche Art religioser Objekte und keine spezifische
und wesentliche Art religioser Akte gibt.” (James zit. nach Luckmann 1991: 44)

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



120 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Zwar mochte in Anschluss an Otto auch Peter Berger Religion als allgemeingiiltige
Erfahrung betrachten: ,,Religion 146t sich als menschliche Projektion verstehen,
weil sie in menschlichen Symbolen kommuniziert wird. Doch eben diese Kommu-
nikation wird ausgeldst durch eine Erfahrung, mit der eine iibermenschliche Erfah-
rung in das menschliche Leben injiziert wird.* (Berger 1980: 65) Auch wenn Reli-
gion in der Erfahrung der Menschen mit dem Ubernatiirlichen griindet, méchte
Berger aufgrund seiner sozialkonstruktivistischen Theorieanlage Religion jedoch in
erster Linie als gesellschaftliche Projektion begreifen, mittels welcher durch inner-
weltliche Symbole auf Erfahrungen mit dem AuBerweltlichen verwiesen wird: ,,In
all ihren Manifestationen ist Religion eine gigantische Projektion menschlicher
Sinnhaftigkeit in die 6de Leere des Universums — eine Projektion freilich, die als
fremde Wirklichkeit in die Menschenwelt zuriickkehrt und ihre Hervorbringer
heimsucht. (Berger 1973: 97)'° Diese Projektionen werden konstruiert, um Erfah-
rungen des Ubemnatiirlichen verarbeiten zu konnen.

In der aktuellen Diskussion geht Volkhard Krech noch einen Schritt weiter: In
Abgrenzung zu Berger weist er darauf hin, dass man zwischen religidser Wahrneh-
mung und religioser Kommunikation unterscheiden muss. Er vertritt die Ansicht,
dass in der Kommunikation der religiosen Erfahrung die ,,Differenz von Bewusst-
sein und Sozialem, von Wahrnehmung und Kommunikation zum Ausdruck® kommt
(Krech 2011: 48). Diese lasse sich auf diese Weise als Form der Selbstthematisie-
rung von Religion verstehen: ,,In dieser Konzeption ist religiose Erfahrung im Un-
terschied zum bewusstseinsformigen religiosen Erleben mitteilbar, weist aber zu-
gleich darauf hin, dass das Kommunizierte immer nur der als inaddquat erachtete
Ausdruck von etwas Inkommunikablem ist.“ (Krech 2011: 48)

Im gegenwirtigen Diskurs wird allerdings noch unmittelbar an James’ Definiti-
on von Religion angekniipft. Joas macht in Anschluss an James die religiose Erfah-
rung als Erfahrung der Selbsttranszendenz zum Ausgangspunkt seiner Religionsde-
finition. Die besondere Qualitét der religiosen Erfahrung fasst er als ,,ein Ergriffen-
sein von einem Unbedingten, einem Unverfiigbaren® (Joas 2004: 22). Casanova hat
wiederum darauf aufmerksam gemacht, dass ein solches Religionsverstindnis, wel-
ches in der individuellen religiosen Erfahrung seinen Ausgangspunkt nimmt, im
Widerspruch zu Durkheims Konzeption von Religion steht, auf welche Joas an an-
derer Stelle seiner Religionstheorie zuriickgreift (vgl. Joas 2004: 129):

10 Entsprechend folgert Berger daraus: ,,So kann man also sagen, dafl Religion in der Ge-
schichte als welterhaltende und als welterschiitternde Macht auftritt. In beiderlei Gestalt
hat sie sowohl entfremdend gewirkt als auch Entfremdung aufgehoben. Héufig hat sie ei-
ner ihr immanenten Qualitdt wegen entfremdend gewirkt, aber unter besonderen histori-
schen Umstidnden war auch das Umgekehrte der Fall.* (Berger 1973: 97)

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



HEGEMONIALE DEFINITIONEN DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 121

,Wenn man nun die beiden Definitionen der Religion von James und Durkheim gegeniiber-
stellt, dann bleibt das Problem, wie zwischen der fundamentalen Dualitdt des Religiosen zu
vermitteln ist, wie also die Spannung zwischen dem Religiésen als der irreduziblen Erfahrung
der Transzendenz einerseits und dem Religiosen als der kollektiven Erfahrung des Sozialen

als des Heiligen andererseits aufzulésen ist.” (Casanova 2011: 177)

Trotz der genannten Problematisierungen hélt sich ein substanzieller Religionsbe-
griff relativ stabil im religionssoziologischen Diskurs und ihm kann somit nach wie
vor ein hegemonialer Status zugesprochen werden.

3.2.2 Funktionaler bzw. funktional-substanzieller
Religionsbegriff

Ein funktionaler Religionsbegriff wurde in der religionssoziologischen Diskussion
insbesondere durch Emile Durkheim gepriigt und erfreut sich sowohl bei Luckmann
und ebenso bei Luhmann groBer Beliebtheit. Aus diesem Grund hat sie bis heute
nichts an Aktualitét eingebiifit. Religion wird hier {iber die spezifische Funktion, die
sie fiir die Gesamtgesellschaft oder den Einzelnen ausiibt, definiert. In diesen he-
gemonialen Konzeptionen ist Religion um ein bestimmtes Bezugsproblem gelagert,
welches Religion als einziges oder aber in Konkurrenz zu anderen Systemen ste-
hendes zu bearbeiten versucht. Wihrend Durkheim Religion hauptsidchlich die
Funktion des gesellschaftlichen Zusammenhalts zusprach, dndert sich die Funkti-
onszuschreibung von Religion im religionssoziologischen Diskurs, wie gesehen, in
den 1960er Jahren. Als zentrale Funktion der Religion werden im neueren religi-
onssoziologischen Diskurs gemeinhin identitdtsstiftende Aspekte bzw. die Bewilti-
gung von Kontingenz identifiziert.

3.2.2.1 Die Starkung des gesellschaftlichen Zusammenhalts

Wie sein gesamtes Schaffen ist auch Durkheims religionssoziologische Auseinan-
dersetzung davon geprégt, Religion als ,soziale Angelegenheit® zu bestimmen: ,,Die
religiosen Vorstellungen sind Kollektivvorstellungen, die Kollektivwirklichkeiten
ausdriicken; die Riten sind Handlungen, die nur im Schof3 von versammelten Grup-
pen entstehen konnen und die dazu dienen sollen, bestimmte Geisteszustidnde dieser
Gruppe aufrecht zu erhalten oder wieder herzustellen. (Durkheim 1994: 28) Seine
Néhe zur Religionsethnologie lésst sich vor dem Hintergrund der spezifischen Kul-
turkampfkonstellation in Frankreich erkldren: In Abgrenzung zum zeitgendssischen
Katholizismus galt es, einen moglichst allgemeinen Religionsbegriff zu formulie-
ren, dessen grundlegende Funktion zwar mit der Ausrichtung auf die Festigung der
sozial-moralischen Ordnung auf Aufgaben gerichtet war, die auch die katholische

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



122 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Kirche zu erfiillen beanspruchte, der jedoch nicht aus der christlichen Religion,
sondern gesellschaftstheoretisch hergeleitet werden sollte (vgl. Krech/Tyrell 1995:
48). Vor dem Hintergrund der institutionellen Instabilitdt der dritten Republik und
der gesellschaftlichen Ausdifferenzierung wollte er gerade die unbewusste kollekti-
ve Dimension der Gesellschaft ergriinden und sah hierbei die ,primitive Religion*
als geeigneten Untersuchungsgegenstand:

,Seit langem weill man, dass die ersten Denksysteme, die sich der Mensch von der Welt und
von sich selbst gemacht hat, religiosen Ursprungs sind. [...] Man hat aber weniger gesehen,
daR die Religion sich nicht darauf beschrdnkt hat, den vorher ausgebildeten menschlichen
Geist mit einer bestimmten Anzahl von Ideen zu bereichern; sie hat dazu beigetragen, ihn
Uberhaupt zu bilden. Die Menschen verdanken ihr nicht nur zu einem bedeutsamen Teil den
Inhalt ihrer Kenntnisse, sondern auch die Form, nach der diese Kenntnisse sich gebildet ha-
ben. An den Wurzeln unserer Urteile steht eine bestimmte Anzahl von wesentlichen Begrif-
fen, die unser ganzes intellektuelles Leben beherrschen; es sind die Begriffe, die die Philoso-
phie seit Aristoteles die Kategorien des Urteilsvermdgens nennt: Zeit, Ort, Substanz, Quanti-
tat, Qualitat, Relation, Tatigkeit, Leiden, Verhalten, Befinden. [...] Sie sind das Gerist der In-
telligenz. Wenn man die primitiven religiosen Glaubensiiberzeugungen methodisch analy-
siert, begegnet man zwanglos den hauptsachlichsten dieser Kategorien. Sie sind in der Reli-
gion und aus der Religion entstanden.” (Durkheim 1994: 27f)

Durkheim geht davon aus, dass ,,fast alle grolen Institutionen aus der Religion ge-
boren wurden® (ebd.: 561) und folgert daraus: ,,Wenn die Religion alles, was in der
Gesellschaft wesentlich ist, hervorgebracht hat, dann deshalb, weil die Idee der Ge-
sellschaft die Seele der Religion ist.“ (Ebd.) Er hebt also insbesondere den iiber ,,ein
solidarisches System von Uberzeugungen und Praktiken* (Durkheim 1994: 75) er-
langten gesellschaftlichen Zusammenhalt seitens der Religion hervor. Glaubens-
iiberzeugungen und religidsen Praktiken wird hierbei also gleichermalien eine zent-
rale Stellung eingerdumt.

Einen besonderen Stellenwert nimmt bei der Hervorhebung der kollektiven Di-
mension von Religion auch die Verhéltnisbestimmung von Religion und Moral ein.
Durkheim setzt Moral und Religion insofern in eins, als dass er Religion als symbo-
lischen Ausdruck der Moral versteht. '

Es muss noch auf ein weiteres Charakteristikum einer funktionalen Bestimmung
von Religion aufmerksam gemacht werden: Indem Durkheim Religion als ,.ein so-

11 Laut Krech und Tyrell stehen Durkheim und Weber stirker in einer neukantianischen
Tradition, die die ethische und moralische Komponente des Handelns in den Mittelpunkt
stellt. Troeltsch und Simmel hingegen kniipfen eher an Schleiermacher an, welcher dem
Religiosen ,,eine eigene Provinz im Gemiite” zuweist und bewusst von Moral und Meta-
physik abgrenzt (Krech/Tyrell 1995: 38f).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



HEGEMONIALE DEFINITIONEN DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 123

lidarisches System von Uberzeugungen und Praktiken* definiert, die sich von ande-
ren Uberzeugungen und Praktiken dadurch unterscheiden, dass sie sich ,,auf heilige,
d.h. abgesonderte und verbotene Dinge, Uberzeugungen und Praktiken* (Durkheim
1994: 75) beziehen, liegt dem durkheimschen Religionsbegriff mit der Unterschei-
dung von Sakralem und Profanem somit auch ein substanzielles Moment zugrunde.
Um religidse Praktiken und Uberzeugungen von anderen Handlungen unterscheiden
zu konnen, bedarf es einer substanziellen Basis des Religionsbegriffs. Diese erweist
sich, wie im Folgenden noch vertieft wird, als symptomatisch fiir eine funktionalis-
tische Bauweise des Religionsbegriffs und in diesem Sinne ist hier auch von funkti-
onal-substanziellen Religionsbegriffen die Rede.

Durkheims funktionalistische Definition von Religion zeichnet sich dadurch
aus, dass er insbesondere die Starkung des gesellschaftlichen Zusammenhalts durch
Religion hervorhebt. Eine solche Konnotation ist auch noch bei Parsons zu finden:
Auch Parsons sieht die Funktion von Religion in der integrierenden Ordnungsstif-
tung und der Legitimierung von Werten und Normen und somit in der Stabilisie-
rung kultureller Wertemuster. Bei ihm tritt neben der gesellschaftstheoretischen
Ebene in Bezug auf die Konzeption von Religion auch die sozialtheoretische Ebene
hervor, die bei Durkheim ebenfalls schon angelegt ist: Durch die Internalisierung
von personlichkeitsleitenden Normen werden nicht nur expressive und emotionale
Handlungsmuster, sondern auch BewertungsmaBstébe fiir die eigenen Handlungen
und die Handlungen Anderer bereitgestellt. Hier wird also die gesellschaftstheoreti-
sche und die sozialtheoretische Ebene gleichermaflen in den Blick genommen.
Luhmann hat an dieser engen Verzahnung von Religion und Gesellschaftsbegriff
explizit Kritik geiibt: So habe ,,sich eine funktionale Definition des Religionsbe-
griffs (z.B. durch Integration) entwickelt, die Miihe hat, die Funktion der Religion
zu unterscheiden, von der Funktion, die das Gesellschaftssystem selbst erfiillt*
(Luhmann 2000: 301). Er macht die zentrale Funktion der Religion, wie auch
Luckmann, Berger und die neueren religionssoziologischen Ansitze, in der Identi-
tatsstiftung und der Bewdéltigung von Kontingenz aus.

3.2.2.2 Identitatsstiftung und Kontingenzbewiltigung

Berger und Luckmann konzentrieren sich ab den 1960er Jahren auf die sozialtheo-
retische Ebene von Religion. Vor dem Hintergrund der Diagnose einer zunehmen-
den Individualisierung der Gesellschaft sprechen beide Religion zunédchst eine be-
sondere Rolle fiir die Bewiltigung von Krisenmomenten und somit auch identitéts-
stiftendes Potential zu. Sie bedienen sich allerdings verschiedener Argumentations-
stringe: Um die individualisierte Sozialform der Religion zu fassen, begriindet
Luckmann seinen Religionsbegriff anthropologisch. Erst durch die Transzendierung
der biologischen Natur werde der Mensch zum Menschen. Luckmann unterscheidet
mit Schiitz zwischen groB3en, mittleren und kleinen Transzendenzerfahrungen. Wéh-
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



124 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

rend er Religion zunidchst als Sinnhorizont fasst, der auf AufBeralltidgliches Bezug
nimmt und diesen auf der Ebene der grofen Transzendenzerfahrung verortet
(Luckmann 1991: 96), lasse sich mit der Privatisierung der Religion auch eine zu-
nehmende Verschiebung der Religion hin zu mittleren und kleineren Transzen-
denzerfahrungen wahrnehmen. Mit der Privatisierung der Religion riicken in ver-
stirktem Mafle Themen wie Selbstverwirklichung, kérperliche oder sexuelle Belan-
ge, die Familie etc. ins Zentrum des personlichen Heiligen Kosmos:

,Die Themen der individuellen Autonomie treten in sehr vielfaltigen Gestalten in Erschei-
nung. Da der ,innerliche’ Mensch ja nun wirklich eine unbestimmbare Einheit ist, macht sei-
ne vermeintliche Entdeckung ein lebenslanges Suchen erforderlich. Das Individuum, das die
Quelle ,letzter’ Bedeutung auf der subjektiven Seite seiner Biographie vermutet, strebt nach
Selbstverwirklichung, ein zwar nicht unablassig verfolgtes Ziel [...], das aber sicher uner-
reichbar bleibt. Verwirklichung des Selbst stellt die wichtigste Form des im Heiligen Kosmos

vorherrschenden Themas der individuellen ,Autonomie’ dar.” (Luckmann 1991: 154)

Religion iibernimmt in einem solchen Religionsverstéindnis somit eine zentrale Rol-
le bei der Identititsfindung des Einzelnen. Das Ich wird zunehmend zum Zentrum
religiéser Funktionserfiillung, weswegen Luckmann in Anlehnung an Durkheims
,Kult des Individuums* auch das Schlagwort Sakralisierung des Ichs geprigt hat.
Diese Thematisierung des Religidsen erfreut sich insbesondere in der jiingeren Dis-
kussion besonderer Beliebtheit (vgl. Knoblauch 2009, Matter 2007, Krech 2011).

Aus einem solch breit angelegten Religionsbegriff resultiert nun, dass er nur
noch schwerlich als eigenstandiger Sinnhorizont zu erkennen ist. Aus diesem Grund
hatte Berger fiir einen substanziellen Religionsbegriff pladiert, 1dsst sich doch mit
Luckmanns breitangelegtem Religionsbegriff Religion nicht von anderen Bereichen
des gesellschaftlichen Lebens unterscheiden. Er sieht die Kontingenzbewdltigung
als zentrale Funktion der Religion an, geht allerdings davon aus, dass diese Funkti-
onen in der modernen Gesellschaft nicht allein von Religion ibernommen werden
konnen, sondern sich auch politische oder sonstige Sinnhorizonte fiir die Bearbei-
tung von Kontingenzproblemen als fruchtbar erweisen. Berger sieht den spezifisch
religiésen Sinnhorizont durch die Erfahrung mit ,dem Heiligen‘ ausgewiesen (vgl.
Berger 1973: 26).

Dem funktionalen Verstindnis von Religion ist es geschuldet, dass Berger und
Luckmann und zuvor bereits Durkheim und Parsons nicht von einem Verschwinden
der Religion ausgehen, sondern annehmen, dass Religion in ,der Moderne* lediglich
ihre Gestalt dndere. Gleiches gilt auch fiir den Religionsbegriff Luhmanns: Er sicht
die zentrale Funktion der Religion in der Bewiltigung von Kontingenz. Religion
habe ,.fiir das Gesellschaftssystem die Funktion, die unbestimmbare, weil nach au-
en (Umwelt) und nach innen (System) hin unabschlieBbare Welt in eine bestimm-
bare zu transformieren, in der System und Umwelt in Beziehung stehen konnen, die

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



HEGEMONIALE DEFINITIONEN DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 125

auf beiden Seiten Beliebigkeit der Verdnderung ausschlieft™ (Luhmann 1982: 26).
Dies trifft nicht nur auf gesellschaftliche Kontingenzen, wie etwa politische oder
wirtschaftliche Krisen, sondern auf die dauerhafte ,Bedrohung‘ des sozialen Sys-
tems durch die Umwelt zu. Auch fiir personale Systeme stellt Religion Losungswe-
ge im Umgang mit den nicht vorhersehbaren Einbriichen der Umwelt bereit.'* In
diesem Zusammenhang hat Luhmann auch den Begriff der Kontingenzerfahrung
geprigt. Dass die Erfahrung der Kontingenz irgendwie bewiltigt werden muss,
kann Luhmann nur schwerlich aus der Kommunikation ableiten, was die Vermu-
tung nahelegt, dass sich in seiner Theorie, neben dem substanziellen Moment, der
sich im spezifisch religiosen Code Immanenz/Transzendenz niederschligt, auch ei-
ne anthropologische Unterfiitterung finden lédsst (vgl. Daniel/Hillebrandt 2012: 46).

Auch die neueren religionssoziologischen Ansdtze machen als zentrales Be-
zugsproblem von Religion die Kontingenzbewdltigung aus (vgl. Pollack 2003,
2009). So spricht Charles Taylor etwa von einem inneren Ort der Fiille, der zwar
nicht zwangslaufig religios verstanden werden muss, dessen religiose Variante sich
aber durch die Bezugnahmen auf ein in irgendeiner Weise gottlich geartetes Wesen
auszeichne (vgl. Taylor 2009: 20f).

Wihrend zunéchst die Funktion von Religionen in der Stirkung des gesell-
schaftlichen Zusammenhalts ausgemacht wurde, wird in neueren Ansétzen auf der
Erfahrungsebene angesetzt und die Herstellung von Sinn als zentrale Aufgabe der
Religion fiir den Einzelnen erachtet. Beiden Ansétzen kommt in der Religionssozio-
logie eine hegemoniale Stellung zu. Dabei fillt auf, dass auch die funktionalen De-
finitionen nicht ohne eine substanzielle oder anthropologische Unterfiitterung des

12 Zusammenfassend hélt Luhmann diesbeziiglich fest: ,,Bei der Frage nach dem Bezugs-
problem der Religion mufl man Auflen- und Innenhorizonte sozialer und personaler Sys-
teme unterscheiden. Auflen — und Innenhorizonte korrelieren, da die Umwelt intern als
Interdependenzunterbrecher rezipiert wird und da die Art, in der das geschieht, die dem
System zugingliche Diskreditierung und Typifizierung der Umwelt bestimmt. Uberdies
sind personale und soziale Systeme wechselseitig fiireinander Umwelt, so dass die Rela-
tionierung der Auflen- und Innenhorizonte in keinem dieser Systeme ganz unabhingig
davon erfolgen kann, was fiir das je andere System mdoglich und konkret aktualisierbar
ist. Diese Grundbedingungen der Funktion von Religion kénnen im Laufe der gesell-
schaftlichen Evolution durch Zunahme der Systemdifferenzierungen auseinandergezogen,
die Parameter konnen abstrahiert, die Funktion der Religion kann spezifiziert werden.
Zugleich sichert aber der Umstand, dass alle Verdnderung nur moglich ist als Verdnde-
rung der Grundrelation von System und Umwelt, die Einheit und Kontinuitit des Ge-
schehens. Der Formwandel der Religion und selbst die Transformationen des Bezugs-
problems der Religion schlieen die Moglichkeit nicht aus, Religion als selbstsubstitutive
Ordnung funktional zu identifizieren.” (Luhmann 1982: 32)

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



126 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Religionsbegriffs auskommen." Hierbei wird meist die Unterscheidung zwischen
Sakralem und Profanem bzw. Immanentem und Transzendentem als zentrales Cha-
rakteristikum von Religion benannt. Nicht selten wird dabei auf Jaspers Theorie der
Kulturen der Achsenzeit zuriickgegriffen, welche besagt, dass sich in der Zeitspan-
ne von 800 bis 200 v. Christus in unterschiedlichen und voneinander unabhéngigen
Kulturrdumen bedeutende Entwicklungen in Philosophie und Technik herausbilde-
ten, die die gesellschaftliche und kulturelle Entwicklung enorm beeinflussten und
u.a. alle Weltreligionen in der uns heute bekannten Form erst hervorbrachten (vgl.
Jaspers 1949). Ausschlaggebend hierfiir sei die Ausbildung der Vorstellung der
Transzendenz gewesen. Prominent hat natiirlich Shmuel Eisenstadt an Jaspers Kon-
zept angeschlossen, dariiber hinaus bezieht sich aber auch Taylor oder Joas auf Jas-
pers Ausfithrungen (Eisenstadt 1992; Taylor 2009: 260, Joas/Knobl 2004: 454).
Joas gibt den von Jaspers beschriebenen Zusammenhang wie folgt wieder:

,Gemeint ist damit die Tatsache, dal} es in jenen Religionen und Philosophien zu einer schar-
fen, quasi-raumlichen Trennung zwischen dem Weltlichen und dem Gottlichen kam und dal
Vorstellungen entwickelt wurden, wonach es ein jenseitiges, eben transzendentes Reich ge-
be. Wahrend zuvor, im mythischen Zeitalter, das Gottliche in der Welt und Teil der Welt war,
also keine wirkliche Trennung zwischen dem Gottlichen und dem Irdischen stattgefunden
hatte und die Geister und Gotter direkt beeinfluBt und manipuliert werden konnten [...], tut
sich mit den neuen Religionen der Achsenzeit eine erhebliche Kluft auf zwischen beiden
Sphéaren. Das Gottliche — so der zentrale Gedanke — ist das Eigentliche, das Wahre, das ganz

Andere, dem gegeniiber das Irdische nur defizitar sein kann.” (Joas/Kndbl 2004: 454)

Dass in religionssoziologischen Arbeiten weder auf eine substanzielle noch auf eine
funktionale Bestimmung zuriickgegriffen und Religion entsprechend nicht expressis
verbis definiert wird, ist eher die Ausnahme im religionssoziologischen Diskurs.
Webers Anliegen ist es, sich explizit aus historischer Perspektive mit Religion zu
befassen. Jedoch lasst sich insbesondere in seiner vergleichenden Analyse der Welt-
religionen auch ein substanzielles Moment ausmachen, indem er den Religionen
jeweils einen unterschiedlichen Umgang mit dem Problem der Theodizee attestiert.
Sein Ansatz unterscheidet sich aber deutlich von den substanziellen Definitionen
von Religion, welche nicht selten gerade den transhistorischen und transkulturellen
Charakter von religiésen Erfahrungen herausstellen wollen. Die meisten funktiona-
listischen Definitionsversuche nehmen demgegeniiber héufig einen historischen
Blickwinkel ein und befassen sich entweder mit der gegenwértigen Verfasstheit von

13 Aus diesem Grund ist es auch verwunderlich, dass Pollacks Vorschlag, Religion sowohl
substantiell als auch funktional zu definieren (vgl. Pollack 2003: 52), derzeit als neuartige
und willkommene Alternative gegeniiber den alten Frontstellungen zwischen substantiel-
len und funktionalen Religionsdefinitionen aufgefasst wird.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



HEGEMONIALE DEFINITIONEN DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 127

Religion oder untersuchen wie Luhmann die Ausdifferenzierung des religidsen
Funktionssystems. Allerdings lassen sich in diesen Definitionen auch gewisse ahis-
torische Momente finden, wenn Luckmann Religion z.B. anthropologisch begriin-
det oder aufgrund einer funktionalen Bestimmung eine Welt ohne Religion nicht
vorstellbar ist.

In der Tradition Webers haben insbesondere Shmuel Eisenstadt und Pierre
Bourdieu in ihren Arbeiten die historische Perspektive ins Zentrum ihres Interesses
geriickt. Allerdings beruht auch Bourdieus Theoriefigur des religiosen Feldes auf
einer funktionalen Bestimmung von Religion, welche jedoch stets gesellschaftlich
riickgebunden ist:

,Wenn es so etwas wie gesellschaftliche Funktionen der Religion gibt [...] so erwarten die
Laien von ihr nicht — oder nicht nur — Rechtfertigung fiir ihr Dasein, die sie der existentiellen
Angst vor den Wechselfdllen des Lebens und der Verlassenheit sowie dem biologischen
Elend, der Krankheit, dem Leiden und dem Tod entheben kdénnen, sondern auch und vor al-
lem Rechtfertigungen dafir, in einer bestimmten gesellschaftlichen Position zu existieren
und zwar so zu existieren wie sie existieren, also mit allen Eigenschaften, die ihnen gesell-
schaftlich anhaften.” (Bourdieu 2009: 57)

Theodizeen sind somit gleichzeitig immer auch Soziodizeen. Den personlichen
Charakter der Religiositét, der wie Bourdieu bemingelt ,,allzu oft als zum Wesen
jeglicher religiosen Erfahrung gehorig angesehen wird“ (Bourdieu 2009: 57), sei
erst mit dem Aufkommen des stiddtischen Biirgertums entstanden, welchem daran
gelegen war, die menschliche Geschichte nicht als Schicksal sondern vielmehr als
Produkt von Verdiensten und Verfehlungen darzustellen (ebd.).

Eine primér soziologisch-historische Zugangsweise ist, wie die von Matthes
propagierte diskursive Betrachtungsweise, nach wie vor eher selten im religionsso-
ziologischen Diskurs zu finden. Wie sich in diesem Kapitel gezeigt hat, variiert die
Ebene, auf der Religion theoretisch gefasst wird.

3.3 INSTITUTIONELLE RELIGION

In der frithen Religionssoziologie wird Religion vornehmlich iiber ihre kollektive
Dimension zu fassen versucht. Wie wir bei Durkheim gesehen haben, interessiert er
sich insbesondere fiir die gemeinschaftsstiftenden Glaubenssysteme und Praktiken.
Ebenso befasst sich Parsons hauptsidchlich mit der systemstiitzenden Funktion von
Religion und nimmt hierbei ebenfalls die Glaubens- und Handlungssysteme in den
Blick. Besondere Aufmerksamkeit erfahrt zudem die institutionelle bzw. organisa-
tionale Ausformung der Religion. Seit den 1960er Jahren wird die institutionalisier-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



128 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

te Sozialform der Religion explizit der individualisierten Religion gegeniiberge-
stellt. Diese unterschiedlichen Ebenen der Thematisierung von Religion erhalten
somit schon friih einen hegemonialen Status im religionssoziologischen Diskurs.

Inwiefern institutionelle Aspekte hier ins Licht geriickt werden, hingt wiederum
vom spezifischen Erkenntnisinteresse ab. Weber beispielsweise beschéftigt sich in
besonderem Malle mit dem Zusammenhang von Religion und Lebensfithrung. In
diesem Sinne spricht er auch von religiosen Wertsphéren, die auf das Verhalten des
Einzelnen und der Gemeinschaft Einfluss nehmen. Zudem hat er sich mit religiosen
Vergemeinschaftungsformen befasst und es lasst sich bei ihm diesbeziiglich die fol-
gende Typologie finden: Weber unterscheidet zwischen Kirchen und Sekten. Von
Kirchen spricht Weber

,wenn 1. ein besonderer nach Gehalt, Avancement, Berufspflichten, spezifischem (auRerbe-
ruflichem) Lebenswandel reglementierter und von der ,Welt’ ausgesonderter Berufspries-
terstand entstanden ist, — 2. die Hierokratie ,universalistische’ Herrschaftsanspriiche erhebt,
d.h. mindestens die Gebundenheit an Haus, Sippe, Stamm (berwunden hat, in vollem Sinn
erst, wenn auch die ethnisch-nationalen Schranken gefallen sind, also bei vélliger religioser
Nivellierung, — 3. wenn Dogma und Kultus rationalisiert, in heiligen Schriften niedergelegt,
kommentiert und systematisch [...] Gegenstand des Unterrichts sind, — 4. wenn dies alles
sich in einer anstaltsartigen Gemeinschaft vollzieht. Denn der alles entscheidende Punkt,
dessen Ausfliisse diese, in sehr verschiedenen Graden von Reinheit entwickelten Prinzipien
sind, ist die Loslosung des Charismas von der Person und seine Verknlpfung mit der Institu-
tion und speziell: mit dem Amt.” (Weber 1948: 254)

Von Sekten unterscheiden sich Kirchen laut Weber wie folgt:

,Denn die ,Kirche’ ist von der ,Sekte’ im soziologischen Sinn dieses Wortes dadurch unter-
schieden: daR sie sich als Verwalterin einer Art von Fideikommil} ewiger Heilsgliter betrach-
tet, die jedem dargeboten werden, in die man — normalerweise — nicht freiwillig, wie in ei-
nen Verein, eintritt, sondern in die man hineingeboren wird, deren Zucht auch der religits
nicht Qualifizierte, Widergéttliche unterworfen ist, mit einem Wort: nicht, wie die ,Sekte’ als
eine Gemeinschaft rein personlicher charismatisch qualifizierter Personen, sondern als Tra-

gerin und Verwalterin eines Amtscharismas.” (Weber 1948: 254f)

Weber sieht Kirchen in dem von ihm definierten Sinn neben dem Christentum nur
im Islam und Judentum ausgebildet.14 Im Buddhismus sei mit dem ,,Lamaismus‘
eine — weil nationalbegrenzte — abgeschwichte Form ausgebildet. Rollenspezifisch
unterscheidet Weber zwischen Priestern, Propheten und Laien: Wéhrend erstere ,,im

14 Lediglich im Mahdismus und in spatégyptischer Hierokratie seien diejenigen Formen von
kirchlichen Vergemeinschaftungsformen zu finden (Weber 1948: 255).
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



HEGEMONIALE DEFINITIONEN DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 129

Dienst einer heiligen Tradition* — der Kirche — stehen, beanspruche ,,der Prophet
dagegen kraft personlicher Offenbarung und Gesetzes Autoritit” (Weber 1984:
178). Von Gemeindereligiositit wiederum mochte Weber nur sprechen, wenn ,,die
Laien 1. zu einem dauernden Gemeinschaftshandeln vergesellschaftet sind, auf des-
sen Ablauf sie 2. irgendwie auch aktiv einwirken® (ebd.: 199).

Mit seiner Unterscheidung zwischen Kirchen und Sekten kniipft Weber an die
von Ernst Troeltsch in seinem Buch Die Soziallehre der christlichen Kirchen und
Gruppen (1912) aufgestellte Typologie von Formen religidser Gemeinschaften an.
Dieser hatte sich, wie der Titel des Buches verrit, mit dem Christentum befasst und
Kirchen und Sekten in @hnlicher Weise charakterisiert wie Weber. Auch fiir ihn
sind Sekten der Gestalt nach freie Vereinigungen ,,strenger und bewusster Christen,
die als wahrhaft Wiedergeborene zusammentreten, von der Welt sich scheiden, auf
kleine Kreise beschrinkt bleiben* (Troeltsch 1965: 967). Troeltsch hat neben Kir-
che und Sekte allerdings noch eine dritte religidose Organisationsform ausgemacht,
die der Mystik. Diese zeichne sich durch ,,flieBende und ganz personliche Gruppen-
bindungen aus“ (ebd.). Kulten und Dogmen wird hier kein zentraler Stellenwert
eingerdumt, vielmehr sei die Mystik die ,,Verinnerlichung und Unmittelbarmachung
der in Kult und Lehre verfestigten Ideenwelt zu einem rein personlich-innerlichen
Gemiitsbesitz* (ebd.).

Diese von Troeltsch beschriebene lose Vergemeinschaftungsform der Mystik
erfahrt mit der Rede von den Neuen Religidsen Bewegungen im aktuellen religions-
soziologischen Diskurs neue Aufmerksamkeit (vgl. Knoblauch 2006: 107). Im
Zentrum der religionssoziologischen Betrachtung stand aber lange Zeit die kirchli-
che Ausformung der Religion. Hinsichtlich der Reproduktion und Wahrung der re-
ligiosen Lehren und Riten kommt der Kirche eine entscheidende Rolle zu, wie etwa
auch Bourdieu herausstellt:

,Die dauernde Verwaltung des Vorrats an religiosem Kapital, welches das Produkt der ak-
kumulierten religiosen Arbeit ist, und die notwendige religiose Arbeit, die fir die Gewahr-
leistung der Fortdauer dieses Kapitals durch die Gewahrleistung der Wahrung und Wieder-
herstellung des symbolischen Marktes, auf dem es gliltig ist, nétig ist, konnen nur durch ei-
nen burokratischen Apparat erbracht werden, der, wie die Kirche, dauerhaft zum Vollzug
des zur Sicherung seiner eigenen Reproduktion notwendigen kontinuierlichen, d.h. gewohn-

heitsmaRigen Handelns imstande ist.” (Bourdieu 2009: 65)

Die Institutionalisierung bzw. Biirokratisierung spiegelt sich hierbei in der Festset-
zung der Kompetenzbereiche und reglementierten Hierarchisierung der Amter und
den somit vorgezeichneten Ausbildung- und Karrierewegen ebenso wider wie in der

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



130 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Rationalisieurng und Vereinheitlichung der ,Arbeitsinstrumente‘, also der Dogmen
und Liturgien (ebd: 65f). 1

Ein Hohepunkt in der Auseinandersetzung mit der Institution der Kirche ist
zweifellos in der Religionssoziologie der 1950er und 1960er Jahren zu finden, der
von Luckmann und anderen bescheinigt wurde, in erster Linie Kirchensoziologie zu
sein.

Aus den Reihen der aktuelleren Religionssoziologen hat sich insbesondere
Luhmann intensiv mit der institutionellen Sozialform der Religion befasst: Wih-
rend der Blick auf die institutionellen und organisationalen Ausformungen bei
Durkheim und auch bei Parsons weitestgehend gesellschaftstheoretisch verbaut ist —
durch ihren allgemeinen Fokus auf die zusammenbhaltstiftende Funktion der Religi-
on geraten die institutionellen Ausformungen nicht in den Blick'® — nimmt Luh-
mann auch organisationale Aspekte in den Blick. Seines Erachtens werde die Funk-
tion des Religionssystems ,,unmittelbar durch das System geistlicher Kommunikati-
on erfillt, das man Kirche nennt* (Luhmann 1982: 56). Jedoch kdnnen die Leistun-
gen des Religionssystems, ,,die anderen gesellschaftlichen Teilsystemen sowie per-
sonalen Systemen zugute kommen [...] nicht allein durch Erfiillung der Funktion
erbracht werden, weil die empfangenden Systeme nicht mit dem gesamtgesell-
schaftlichen System identisch sind“ (ebd.: 57f). Luckmann unterscheidet somit zwi-
schen Leistungen, die das Religionssystem fiir andere Teilsysteme iibernimmt, und
Leistungen, die es fiir das personale System erbringt: Erstere fasst Luhmann unter
dem Begriff der Diakonie, fiir die kennzeichnend sei, dass sie sozialstrukturelle
Probleme in personalisierter Form behandele: ,,Diese Wahrnehmungsweise ermog-
licht es dem Religionssystem, Zustdndigkeiten fiir ,Restprobleme‘ oder Personbe-
lastungen und Schicksale in Anspruch zu nehmen, die in anderen Funktionssyste-
men erzeugt, aber nicht behandelt werden.” (Luhmann 1982: 58) Die Leistungen
fiir personale Systeme begreift er als Seelsorge. Die Reflexion des Religionssys-
tems wiederum werde von der Theologie libernommen (vgl. ebd.: 58f). Luhmann
unterscheidet darliber hinaus zwischen drei Arten von Mitgliedschaft: ,,(1) rein
rechnerische, lediglich Geldleistungen beitragende Mitglieder, (2) aktive, auch An-
wesenheit und Interaktion beitragende Mitglieder und (3) Amtstrdger, die hauptbe-
ruflich Arbeitsleistungen beisteuern und dafiir ein Gehalt beziehen* (Luhmann
1982: 300).

15 Mit Weber unterscheidet Bourdieu zwischen Kirchen und Sekten, wobei der Grad der In-
stitutionalisierung und Biirokratisierung hier das entscheidende Differenzkriterium ist:
,Jede Sekte, der es gelingt, zur Kirche, also zur mit ihren Hierarchien und ihren Dogmen
identifizierten Bewahrerin und Hiiterin einer Orthodoxie zu werden, ist aus diesem Grund
dazu bestimmt, eine erneute Reformation auszulosen.* (Bourdieu 2009: 66)

16 Allerdings finden die Begriffe Kirche und Religion (Durkheim), aber auch Kirche, Reli-
gion und Christentum (Parsons), bisweilen synonym Verwendung.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



HEGEMONIALE DEFINITIONEN DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 131

Luhmann, aber auch Luckmann, gehen davon aus, dass es aufgrund des Prozesses
der funktionalen und institutionellen Ausdifferenzierung zu einer ,,Privatisierung
des Entscheidens“ kommt. Bei Luhmann hat sich dieses funktionale Aquivalent ,,in-
folge funktionaler Differenzierung als Korrelat zu Inklusionserfordernissen erge-
ben® (Luhmann 1982: 238). Die These der Privatisierung von Religion gehdrt schon
bald zum Common Sense in der Religionssoziologie, welcher einzig Casanova ve-
hement widerspricht (Casanova 2011). In der Tradition Luckmanns dient die insti-
tutionalisierte Religion dabei als Abgrenzung fiir seine Konzipierung eines neuen,
individualisierten Religionsbegriffs. Die kirchensoziologische Priagung der Nach-
kriegsjahre wurde von Luckmann nicht nur scharf kritisiert, erst in Abgrenzung zu
dieser konnte er einen Religionsbegriff formulieren, der die Diskussion bis heute

pragt.

3.4 INDIVIDUELLE RELIGION

Die personliche Dimension des religiosen Erlebens wurde in der Religionspsycho-
logie und in der Religionsphdnomenologie in den Vordergrund geriickt, aber auch
in Webers protestantischer Ethik, bei Parsons und Schelsky wird sie schon ange-
sprochen. Im Mittelpunkt stehen hier der individuelle Glaube und die personliche
Erfahrung. Zum zentralen Thema wird die individuelle Dimension von Religion im
religionssoziologischen Diskurs erst durch Luckmann gemacht. Mittels seiner anth-
ropologischen Fundierung des Religionsbegriffs gelingt es ihm, Religion auch jen-
seits ihrer institutionellen Ausformung in den Blick zu nehmen. Aufgrund der insti-
tutionellen Ausdifferenzierung entspreche der spezialisierte Heilige Kosmos religi-
oser Funktiondre nun nicht mehr den Bediirfnissen der Laien. In diesem Sinne
komme es nicht nur zu einer Privatisierung der Religion, sondern es lassen sich
auch zunehmend synkretistische Tendenzen feststellen. Fiir das Individuum bedeu-
tet dies, dass es sich nun selbststdndig seinen religiésen Sinnhorizont zusammen-
basteln kann. Religion wird hier also stets auf der Ebene loser Glaubensvorstellun-
gen und religioser Erfahrungen in den Blick genommen. Bei Luckmann kénnen
diese sehr vielfiltige Gestalt annehmen und zeichnen sich nicht mehr allein durch
die Bezugnahmen auf etwas AuBeralltigliches aus. Vielmehr sind die sekundéren
religiosen Angebote zunehmend auf die alltdglichen Belange des Individuums aus-
gerichtet. Hubert Knoblauch hat aus diesem Grund auch dafiir pladiert, in Bezug
auf diese neue Sozialform der Religion eher von Spiritualitdt als von Religion zu
reden, um deren fluiden, personlichen Charakter zu verdeutlichen. Um Religion
bzw. Spiritualitit von anderen Bereichen des alltiglichen Lebens abgrenzen zu
konnen, macht er neben der erfahrungstheoretischen Ebene auch eine kommunika-
tionstheoretische Perspektive stark. Religiose Erfahrungen mochte er nicht inhalt-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



132 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

lich, sondern der Form nach bestimmen. In der kommunikationstheoretischen Tra-
dition Luhmanns wird die religiose Erfahrung bzw. die Kommunikation iiber diese
Erfahrung — wenn auch mit erweiterter Reflexionsschleife — nach wie vor iiber die
Ausrichtung am spezifischen Code Immanenz/Transzendenz von anderen Kommu-
nikationssystemen unterschieden (Krech 2011: 40)."”

Auch variieren die Einschitzungen, inwiefern es sich bei der individuellen Re-
ligion um eine Offentliche oder private Angelegenheit handele. Luckmann aber
auch Berger und Luhmann gehen von einer zunehmenden Privatisierung der Religi-
on aus und machen gerade die Verschiebung in die Privatsphére als das wesentliche
Charakteristikum der modernen Sozialform der Religion aus:

,Unter diesen Umstanden manifestiert sich die Religion in ihrem spezifisch modernen Ge-
wand, d.h. als ein legitimierender Komplex, den eine nicht unter Zwang stehende Klientel
freiwillig annimmt. Sein gesellschaftlicher Ort ist die private Sphéare der Alltagswelt, er tragt
alle Merkmale dieser Sphare der modernen Gesellschaft. Eines der wesentlichen Merkmale
ist die ,Individualisierung’. Die privatisierte Religion ist eine Sache der ,Wahl‘ oder der ,Vor-
liebe’ des einzelnen oder der Kernfamilien und hat ipso facto wenig Allgemeinverbindlich-
keit.” (Berger 1973: 128)

In der jiingeren Diskussion wird etwa durch Hubert Knoblauch demgegeniiber der
Offentlicher Charakter von Religion hervorgehoben (Knoblauch 2009; vgl. auch Ca-
sanova 2004). Zwar teilt beispielsweise Knoblauch die Annahme, dass Religion in
der modernen Gesellschaft an Allgemeingiiltigkeit verliere und Religion somit zur
individuellen Angelegenheit werde, jedoch finde diese Auseinandersetzung sehr
wohl auch im 6ffentlichen Raum statt. Knoblauch fiihrt hier als Beispiele nicht nur
religiose Grofevents wie etwa den Kirchentag oder Pilgerreisen an, sondern auch
das Internet als Austauschplattform fiir spirituell Suchende. Gleichwohl werden et-
wa religidose GrofBereignisse stets in Hinblick auf das individuelle Erleben und nicht
hinsichtlich gemeinschaftlicher Dynamiken in den Blick genommen.'®

Radikalste Ausformulierung findet die Individualisierung der Religion momen-
tan in Becks Rede vom eigenen Gott:

,Die Erzdhlung des eigenen Gottes hat den kirchlichen Bann gebrochen und, befreit von
Dogmen, Liturgien, Exegesen, eine zugleich individualisierte und standardisierte lebensprak-
tische, gleichsam auf Gegenseitigkeit beruhende, vielleicht sogar demokratisierte und doch

unergriindliche, alltagliche Gesprachsform zum mitmenschlichen Mitgott gefunden. [...] Der

17 Um zwischen Religion und religidsen Aquivalenten zu trennen, greift Krech auf Simmels
Unterscheidung zwischen ,religios und ,religioid‘ zuriick (Krech 2011: 23).
18 Auch die performative Dimension findet auBer in den religiosen Erfahrungen der Einzel-
nen bzw. der Kommunikation iiber diese Erfahrung kaum Beachtung.
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



HEGEMONIALE DEFINITIONEN DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 133

eigene Gott ist teilbar und zusammensetzbar wie das Individuum selbst, Garant der Unab-
hangigkeit des Individuums und der Unabhangigkeit Gottes.” (Beck 2008: 26)

In der modernen Welt entscheide weder die Herkunft oder religiése Organisation,
nur noch sekundédre Deutungsangebote, sondern einzig das Individuum iiber den ei-
genen Glauben. Eine solche Individualisierung des Glaubens fiihrt in Becks Augen
aber nicht zu einer Atomisierung der Gesellschaft. Vielmehr setzen ,,die religidsen
Praktiken, die mit dem eigenem Gott einhergehen, [...] Wahl-Vergemeinschaftung
voraus oder antizipieren diese als zukiinftiges Konstrukt, sie finden transnational in
entsprechend organisierten Netzwerken und Bewegungsorganisationen statt™ (Beck
2009: 109). In diesem Zusammenhang ist im religionssoziologischen Diskurs auch
von den gemeinschaftlichen Gegenstiicken der Individualisierung der Religion die
Rede, die sich von den institutionalisierten Formen der Kirche deutlich abheben.

Auch wenn der religionssoziologische Diskurs bisher eher der Individualisie-
rung des Glaubens als diesen neuen Organisationsformen Aufmerksamkeit ge-
schenkt hat, finden die Neuen Religiosen Bewegungen bereits auf unterschiedliche
Weise Erwédhnung im religionssoziologischen Diskurs, was an dieser Stelle eben-
falls thematisiert werden soll.

3.5 FLUIDE RELIGION UND NEUE RELIGIOSE BEWEGUNGEN

Mit den mystischen Gemeinschaften hat bereits Troeltsch gegeniiber den institutio-
nalisierten Formen eine losere religiose Vergemeinschaftungsform ausgemacht.
Teilweise in direktem Riickgriff auf Troeltsch ist in den letzten Jahren dieser Wan-
del verschiedentlich analytisch und begrifflich zu fassen versucht worden. Aus-
gangspunkt ist hierbei die Beobachtung,

,dass in Religionen im westeuropaischen Kontext dauerhafte und umfassende Zugehérigkei-
ten zunehmend durch unverbindliche, zeitlich beschrankte und spezifischere Beteiligungen
abgelost werden, zentrale Vorgaben und Hierarchien an umfassender Bedeutung verlieren
und die Religiositat der Individuen durch eine Vielzahl sozialer Beziehungen und eine diesbe-
zligliche Dynamik gepragt wird. Dieser wachsenden Mobilitdt auf der individuellen Ebene
entspricht auf der Seite der religidsen Anbieter eine wachsende Vielfalt und eine Offnung fiir
Beteiligungen, die nicht auf umfassender Zugehorigkeit basieren. Mobilitat und Vielfalt wie-
derum fiihren zu einer zunehmenden Pluralitat von strukturellen Formen und kulturellen
Bezligen.” (Liddeckens/Wahltert 2010: 9f)

Im deutschsprachigen religionssoziologischen Diskurs hat sich neben Liiddeckens
und Walthert insbesondere Knoblauch mit diesen fluiden Religionsformen und

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



134 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Neuen Religiésen Bewegungen befasst. Die Bezeichnung Neue Religiése Bewegun-
gen wurde zunéchst als Fachbegriff fiir Bewegungen verwendet, die erst nach dem
2. Weltkrieg gegriindet wurden und nicht den Weltreligionen zugeordnet werden
konnen (Knoblauch 2009: 101). Er sollte den zumeist negativ konnotierten Sekten-
begriff ersetzen. Unter diesem Sammelbegriff werden insbesondere esoterische und
New Age Bewegungen gefasst, die Knoblauch zudem mit dem Begriff der spirituel-
len Bewegungen umschreibt. Spirituelle Angebote aus dem Bereich der Astrologie,
dem Yoga, der Aromatherapie, der Homoopathie oder dem Reiki erfreuen sich in
der gegenwirtigen Gesellschaft bei vielen Menschen groBer Beliebtheit. Der Be-
griff der Neuen Religidsen Bewegungen konnte sich im religionssoziologischen
Diskurs als iibergeordneter Begriff fiir diese divergierenden Bewegungen durchset-
zen und ihm kann somit im gegenwartigen Diskurs bereits ein hegemonialer Status
zugesprochen werden. Aufféllig ist hier die breite Rezeption Ostlicher Religionen,
die Knoblauch mit der 68er Bewegung in engen Zusammenhang stellt: Synkretisti-
sche Praxen, die in verschiedener Weise auf diese Angebote zurlickgreifen, hitten
zundchst in biirgerlichen und intellektuellen Zirkeln Verbreitung gefunden (vgl.
ebd.: 14). ,,Die religiosen Formen und Inhalte, die unter den Begriffen New Age
oder Esoterik gefasst werden, sind selbst nicht nur flexibel kombinierbar und im
zeitlichen Verlauf austauschbar. Sie begrenzen sich auch immer weniger auf eine
bestimmte Szene.“ (Liiddeckens/Wahltert 2010: 13) Vielmehr seien diese spirituel-
len Formen in der Mitte der Gesellschaft angekommen. Wie Knoblauch festhilt,
handelt es sich bei dieser neuen Spiritualitit nicht um eine einfache Form des Glau-
bens, sondern vielmehr um Erkenntnisweisen, die eine andere Sicht auf die Welt
fordern wollen (vgl. ebd.: 109). Das Feld der spirituellen Bewegungen ist, wie be-
reits angeklungen, sehr heterogen und ,,zeichnet sich gerade durch das Fehlen eines
dogmatischen Kerns*“ (Knoblauch 2009: 110) und starrer sowie hierarchischer
Strukturen aus. Gemeinsam ist diesen Stromungen laut Knoblauch, dass sie alle von
einer grundsétzlichen Erfahrbarkeit der Transzendenz ausgehen.

Der Fokus auf die Transzendenzerfahrung wird auch von den erfahrungsorien-
tierten christlichen Bewegungen geteilt, die sich weltweit zunehmender Beliebtheit
erfreuen und aus diesem Grund in der jlingeren Diskussion neben New Age und
Esoterik meist als Paradebeispiele neuer religidser Organisationsformen herangezo-
gen werden.

Zu diesen neuen erfahrungsorientierten christlichen Bewegungen sind sowohl
die fundamentalistischen, evangelikalen, die charismatischen, als auch pfingstlichen
und neupfingstlichen Bewegungen zu zdhlen, die alle eine personliche innerliche
Beziehung zu Gott ins Zentrum stellen und insbesondere auf Emotionalitdt und Ex-
pressivitit setzen (vgl. Knoblauch 2009: 81ff). Diese Bewegungen stellen die Be-
diirfnisse, Angste und Wiinsche der Menschen in den Mittelpunkt, worin meist der
Grund fiir den enormen Zulauf gesehen wird, den diese Bewegungen momentan er-
fahren (vgl. ebd.: 96). Sie sind ebenso undogmatisch wie New Age und Esoterik.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



HEGEMONIALE DEFINITIONEN DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 135

Allgemein macht Knoblauch die folgenden Gemeinsamkeiten zwischen diesen un-
terschiedlichen Bewegungen aus:

,ldeologisch zeichnen sie sich durch das aus, was man einen religiésen Positivismus bzw. ei-
nen religisen Materialismus nennen kann. Die einen bestehen auf den wortlichen Sinn der
Bibel, dem sie absolute Unfehlbarkeit zuschreiben: Was in der Bibel steht, hat eine unbe-
streitbare Realitat. Die anderen glauben an Mythen, wie etwa die Reinkarnation, Atlantis
oder Ufos, deren Realitat, wie sie glauben, mit empirischen Methoden Uberprift werden
konne. Alle Bewegungen anerkennen die Autoritdt einer Wissenschaft — allerdings einer
,etwas anderen’ Wissenschaft, die sich entweder an die Vorgaben der Bibel halt und mit
dem entsprechenden Schopfungsglauben ,kreationistisch’ argumentiert, oder die als Grenz-
wissenschaft andere Formen der Erfahrung und des (gnostischen) Wissens zuldsst, die mit
dem siebten Sinn, dem inneren Auge oder anderen ungewdhnlichen Sensorien gemacht
werden konnen. Und in allen Bewegungen praktiziert man eine ,demokratische’ Form der
Religiositat, die sich kaum oder so wenig wie moglich institutionalisieren und burokratisier-
ten Kontrollen unterordnet. Alle suchen die eine Form des umfassenden Sinns, die es dem
Individuum erlaubt, dem fragmentierten Alltag einen festen Rahmen zu geben. Schlieflich
und nicht zuletzt wird in all diesen Bewegungen die Religion im Inneren des Subjekts und
seinen Erfahrungen verankert. Entweder wird das Ziel verfolgt, eine personliche Transforma-
tion zu durchleben oder man hofft auf die Méglichkeit einer psychosomatischen (Wunder-)
Heilung oder man erwartet eine personliche Art der Offenbarungserfahrung.” (Knoblauch
2009: 82)

Auch Beyer hat vor dem Hintergrund der Globalisierung die Luhmannsche Unter-
scheidung zwischen Interaktionssystem, Organisationssystem und Gesellschaftssys-
tem um das System sozialer Bewegungen erweitert, welches gegeniiber den anderen
Systemen einige Besonderheiten aufweist:

,Like the functional systems, social movements are much more structured around the par-
ticular issues and particular elements that inform them and far less on the basis of a distinc-
tion between members and non-members [...]. Yet like organizations and unlike function
systems social movements are adaptable to almost any purpose, are relatively easily gener-
ated, and come and go individually without the society being changed in any fundamental
way.” (Beyer 2006: 52)

Soziale Bewegungen konstituieren sich hauptséchlich iiber Events, also mobilisie-
rende Kommunikationen, die sich auerdem durch eine hohe Erlebnisqualitét aus-
zeichnen. Sie sind nicht an spezifische Strukturen oder Formen gebunden und sind
somit elastischer, tendenziell aber auch kurzlebiger als institutionalisierte Formen
(vgl. ebd.: 53; vgl. auch Simojoki 2012: 74). Ahnlich wie Beyer zielen Liiddeckens
und Wabhltert mit ihrem Begriff der fluiden Religion auf die Beweglichkeit dieser
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



136 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Religionsformen ab, wobei sie diese nicht nur in Hinblick auf das Individuum, son-
dern auch hinsichtlich des kulturellen Vokabulars und der sozialen Formen in den
Fokus riicken (vgl. Liiddeckens/Wahltert 2010: 17). Auch von Religionshybriden
ist in diesem Zusammenhang seit Neuestem die Rede (vgl. Berger et al 2013). Der
Fokus wird in der aktuellen Diskussion neben der individuellen Sozialform der Re-
ligion, des individuellen Glaubens und der individuellen Erfahrung zunehmend
auch auf die einer individualisierten Religion entsprechenden fluiden religidsen
Bewegungen gerichtet.

Nach dieser iiberblicksartigen Rekonstruktion der hegemonialen Thematisie-
rungsformen des Religiosen im religionssoziologischen Diskurs werde ich nun im
Weiteren eine postkoloniale Dekonstruktion der hier genannten Religionsbegriffe
vornehmen.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



4. Postkoloniale Entgegnungen —
die Problematik
universeller Definitionsversuche

Wie in der Auseinandersetzung mit dem religionssoziologischen Diskurs deutlich
wurde, gibt es kaum Religionssoziologinnen und -soziologen, die ohne eine Defini-
tion von Religion auskommen. Diese Definitionen von Religion werden zudem
meist mit einem Anspruch auf universelle Giiltigkeit aufgestellt. Wie gesehen, wer-
den hier unterschiedliche Wege eingeschlagen, Religion definitorisch zu fassen.
Nicht selten wird bei diesen Definitionen auch ein Alltags-Verstindnis von Religi-
on vorausgesetzt, bzw. fiir die Plausibilitdt herangezogen: So bezieht sich James bei
seiner Bestimmung von Religion darauf, was Religion ,,fiir den gewdhnlichen Men-
schen bezeichnet” (James 1997: 70). Was der ,,gewohnliche Mensch unter Religi-
on versteht, wird jedoch nicht thematisiert. Auch in aktuelleren Definitionsversu-
chen wird eine solche Allgemeingiiltigkeit vorausgesetzt, wenn Riesebrodt z.B.
schreibt ,,Zunichst einmal hat die Definition aus meiner Sicht den Vorteil, dass sie
auf alle Phinomene, die gemeinhin als religids verstanden werden, zutrifft.” (Rie-
sebrodt 2007: 116; vgl. auch Bergunder 2011: 12) Dass es sich bei Religion keines-
falls um einen allgemeinen, sondern vielmehr um einen &duflerst begriindungsbediirf-
tigen Begriff handelt, sollte die Vielzahl der Definitionsversuche eigentlich verdeut-
lichen.

All diesen Definitionsversuche liegt dabei die Annahme zugrunde, dass Religi-
on etwas ist, dem man mithilfe wissenschaftlich-definitorischer Mittel beikommen
kann, es sich also um etwas handelt, das durch theoretische Abstraktionen zu be-
stimmen ist.

Wie in der Auseinandersetzung mit den Postcolonial Studies bereits aufgezeigt
wurde, erweisen sich Definitionen von Religion aus mehreren Griinden als proble-
matisch. Eine Schwierigkeit ergibt sich bereits aus den grundlegenden Annahmen
des Poststrukturalismus: Derrida hat die Unterteilung der Zeichen in Signifikate und
Signifikanten, wie Saussure sie vorgenommen hat, verworfen und mdochte Zeichen

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



138 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

nur noch als reine Verweisstrukturen von Signifikanten verstanden wissen. Es gibt
demnach nichts, was als solches als Religion bezeichnet werden konnte, sondern
erst durch das Zusammenspiel mit anderen Signifikanten erhdlt das, was als Religi-
on bezeichnet wird, Bedeutung. Aufgrund der unendlich vielen Kombinationsmog-
lichkeiten von Bedeutungsketten erweisen sich SchlieBungen dieser Verweisungs-
zusammenhinge, wie sie durch das Ansinnen, Religion definieren zu wollen, vor-
genommen werden, immer als homogenisierend und essenzialisierend. Zwar miis-
sen laut Derrida zeitweilige oder partielle SchlieBungen der Verweisungszusam-
menhénge vorgenommen werden, damit Kommunikation iiberhaupt moglich ist,
dabei diirfe jedoch nicht der machtvolle Prozess vergessen werden, der sich in den
SchlieBungen von eigentlich kontingenten und historisch variablen Sinnzusammen-
hiangen manifestiert und spezifischen Ordnungen einen natiirlichen Anschein ver-
leiht. Entsprechend nehmen nicht nur die spezifischen Theorieschulen enormen
Einfluss auf die Thematisierungsformen des Religidsen, sondern auch der historisch
spezifische Kontext, in welchem diese Definitionen aufgestellt werden. Postkoloni-
al arbeitende Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler haben immer wieder auf
die historische Bedingtheit der Vorstellungen von Religion aufmerksam gemacht
und verdeutlicht, dass in unterschiedlichen Zusammenhéngen jeweils Unterschied-
liches unter Religion verstanden wird und sich solche Vorstellungen in einem kon-
tinuierlichen Wandel befinden. Die historische Bedingtheit, aber auch die konstitu-
tive Rolle spezifischer Verweisungszusammenhénge werden in den Definitionen
von Religion, wie im Folgenden aufgezeigt werden soll, zu selten beriicksichtigt. In
diesem Sinne hat beispielsweise Derrida in Bezug auf die Diskussion um die Wie-
derkehr der Religion gedufert:

»,Man wird so lange nicht verstehen, was es mit der brandenden ,islamischen’ Bewegung auf
sich hat, man wird sich so lange nicht dazu verhalten kénnen, wie man es versdumt, das In-
nere und das AuRere dieses Grenzortes zu untersuchen; so lange, wie man sich damit be-
gnugt, eine innere Erklarung zu geben (eine Erklarung aus der Innensicht der Geschichte des
Glaubens, der Religion, der Sprache oder der Kultur als solcher). Man muss den Ubergang
zwischen dem Innen und jenen Dimensionen bestimmen, die dem Anschein nach bloR dulRe-
re Dimensionen sind, wissenschaftstechnische und tele-bio-technologische Dimensionen,

Dimensionen auch des Politischen und Sozio6konomischen.” (Derrida 2001: 36)

Die Begriffe des religionssoziologischen Diskurses werden im Folgenden in &hnli-
cher Weise kontextualisiert. Dabei soll nicht nur der Religionsbegriff in seinen dis-
kursiv-historischen Zusammenhang gestellt werden, sondern insbesondere die Pro-
duktionen von Grenzen in den Blick genommen werden. Wer in welcher Weise
iiber Religion spricht und welche Belege und Daten hierbei herangezogen werden
findet ebenso wenig Beriicksichtigung im religionssoziologischen Diskurs wie die
Frage, inwiefern der historische Kontext und die verschiedenen Theorieschulen die
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 139

Religionsbegriffe beeinflussen oder welche rdumlichen, zeitlichen, inhaltlichen,
hierarchischen und kulturellen Grenzziehungen hierbei trotz des meist aufgestellten
universellen Giiltigkeitsanspruches implizit vorgenommen werden.

In Riickgriff auf postkoloniale Arbeiten zum Religionsbegriff und mithilfe des
in Kapitel 1.6 gewonnenen Fragenkatalogs werde ich mich nun im Weiteren mit
dem Diskurs um einen allgemeinen Religionsbegriff und der Herstellung von Sinn-
zusammenhingen in den Diskursen iiber Religion auseinandersetzen und veran-
schaulichen, welche Verweisungszusammenhinge den Definitionen zugrunde lie-
gen, aber auch welche Homogenisierungen, Essenzialisierungen und Ausschlieun-
gen hierbei vorgenommen werden. Auf diese Weise werden die Grenzziehungen
des religionssoziologischen Diskurses sichtbar.

Zwar gab es immer schon Stimmen, die sich kritisch gegeniiber der Moglichkeit
geduBlert haben, Religion definieren zu wollen: Zu denken ist etwa an Max Weber,
aber nicht zuletzt auch durch Joachim Matthes‘ Einwénde sind diese Versuche auch
innerhalb der Religionssoziologie bereits problematisiert worden. Durch poststruk-
turalistische Arbeiten beeinflusst, hatte Matthes bekanntlich darauf hingewiesen,
dass wir es ,,im Fall von ,,Religion, [...] mit den Auswirkungen tief verankerter
kultureller Traditionen auf die Konzeptbildung in den Sozialwissenschaften zu tun
[haben], die nicht ein fiir alle Male durch irgend eine terminologische oder definito-
rische Anstrengung ausgeschaltet werden kénnen* (Matthes 2005: 252).

Anders als in der Religionswissenschaft finden solche Hinweise im religionsso-
ziologischen Diskurs jedoch nur selten Gehdr. Innerhalb der Religionswissenschaft
hat die von Jonathan Smith Anfang der 1980er Jahre geduBerte These, dass Religi-
on lediglich ein Produkt der Wissenschaft sei, zu einer umfassenden Diskussion der
wissenschaftlichen Auseinandersetzung mit Religion gefiihrt (vgl. Fitzgerald 2000;
Fitzgerald 2007; McCutcheon 2003). Smith hatte seinerzeit diagnostiziert:

,there is no data for religion. Religion is solely the creation of the scholar’s study. It is creat-
ed for the scholar’s analytic purposes by his imaginative acts of comparison and generaliza-

tion. Religion has no existence apart from the academy” (Smith 1982: xi).

Auch gegeniiber einer solchen Sichtweise zeigt sich ein an den Arbeiten von Homi
Bhabha oder Dipesh Chakrabarty geschulter Blick eher skeptisch, wird die Defini-
tionsmacht — das, was unter Religion verstanden werden soll — einzig der Wissen-
schaft zugesprochen. Zwischenrdume und Bedeutungsverschiebungen sind in einem
solchen Diskursverstdndnis nicht vorstellbar. Auch wenn man der Aussage von
Smith mit Skepsis begegnet, wird die Kritik an der idealistischen Herangehenswei-
se, die die Auseinandersetzung mit Religion bestimmt, geteilt. Obwohl sich religio-
se Praktiken auf einfache Weise beobachten und analysieren lassen, wird Religion
im wissenschaftlichen Diskurs mittels idealtypischer Konstruktion zu fassen ge-
sucht (vgl. Stowers 2008: 435). In den folgenden Kapiteln sollen die hegemonialen
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



140 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Religionsbegriffe des religionssoziologischen Diskurses mit den Postcolonial Stu-
dies nun kritisch hinterfragt werden, wobei zunéchst eine historische Kontextuali-
sierung der Genese eines allgemeinen Religionsbegriffes vorgenommen wird.

4.1 DAS AUFKOMMEN EINES UNIVERSELLEN
RELIGIONSBEGRIFFS

In der wissenschaftlichen Auseinandersetzung wird heute zumeist davon ausgegan-
gen, dass es sich bei der gegenwértigen Verwendungsweise des Religionsbegriffs
um eine sehr junge Auslegung handelt, die erstmals in den europdischen Debatten
des 19. Jahrhunderts aufgetreten ist. Auch im gegenwdrtigen religionssoziologi-
schen Diskurs wird dies meist thematisiert, wobei hédufig auf begriffsgeschichtliche
Arbeiten Bezug genommen wird. Krech hélt fest, dass sich die Ausbildung eines
»Religionsbegriffs im Sinne eines Kollektivsingulars* nicht nur als konstitutiv fiir
die durch Max Miiller représentierte vergleichende Religionsforschung in der zwei-
ten Hélfte des 19. Jahrhunderts erwies, sondern fiir die Auseinandersetzung mit Re-
ligion iiberhaupt (vgl. Krech 2011: 152f). Krech geht in Anschluss an Ernst Feil
(2007), der eine der umfassenden begriffsgeschichtlichen Arbeiten zum Terminus
Religion vorgelegt hat, davon aus, dass es sich bei der gegenwirtigen Konnotation
von Religion um ein Produkt sowohl der Aufklarung als auch der Romantik handele
und dieser Begriff somit eine ,,doppelte Bestimmung* mit sich fiihre, ndmlich eine
moralische, fiir die insbesondere Immanuel Kant stehe und eine dsthetische, wie sie
bei Schleiermacher zu finden sei (vgl. Krech 2011: 153).1

Feil und andere betreiben Begriffsgeschichte allerdings meist als Ideengeschich-
te, wobel in erster Linie Texte herangezogen werden, die die Begriffe in einer be-
sonderen Klarheit prasentieren. Die historische Kontextualisierung dieser Quellen
bleibt — genau wie die Hinzunahme weniger prominenter Quellen — hingegen nur
eine zweitrangige Angelegenheit (vgl. Bergunder 2011: 26).

1 Etymologisch wird Religion von dem lateinischen Wort ,religio* abgeleitet, wobei die In-
terpretationen variieren, ob es eher mit dem Verb ,relegere’ (sorgsam beachten) oder dem
Verb ,religare‘ (verbinden) in Verbindung steht: Wahrend Cicero in der vorchristlichen
Zeit ersteres beflirwortet und Religion als ,die sorgfiltige Beachtung alles dessen, was
zum Kult der Gotter gehort® verstanden wissen will, mochte etwa der christliche Schrift-
gelehrte Lactantius, welcher im 3. Jahrhundert gelebt hat, ,religio® von ,religare® ableiten
und wie spéter auch Augustinus religio als Verbindung mit Gott verstehen (vgl. King
1999: 35ff).

2 Laut Bergunder muss sich ein begriffsgeschichtliches Vorgehen jedoch noch einer grund-
legenderen Kritik aussetzen: ,,Die entscheidende Schwéche betrifft die vermeintlich klare

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 141

Die Annahme, dass es sich bei dem Religionsbegriff in seiner universellen Be-
deutung um ein europiisches Produkt handelt, hat in den letzten Jahren nicht zuletzt
durch die poststrukturalistische Denkweise weite Verbreitung gefunden. Derrida
hatte diesbeziiglich z.B. festgehalten:

,[U]ber ,Religion’ nachzudenken bedeutet, das ,Rémische’ zu denken. [...] Alles, was man in
ihrem Namen sagt und tut, miRte die kritische Erinnerung an ihre Namensgebung wachhal-
ten. Die Religion, eine europdische Angelegenheit, gehort zunachst in den Sprachraum des
Lateinischen. Dies ist eine Gegebenheit, deren Gestalt, deren Grenze, deren gestalthafte Ab-
grenzung kontingent und zugleich bedeutsam ist. Sie fordert, daB man sie beachtet, dal}

man sie reflektierend einholt, da man sie thematisiert und datiert.” (Derrida 2001: 14)

Viele Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler, die sich einem poststrukturalisti-
schen Wissenschaftsverstandnis verpflichtet fiihlen, haben sich vor diesem Hinter-
grund mit den christlich-europdischen Diskursen um Religion auseinandergesetzt
(Fitzgerald 2000, Dubuisson 2003, Balagangadhara 1994, 2012): Nicht selten raten
diese Studien, von einem allgemeinen Gebrauch des Religionsbegriffs aufgrund
seiner christlich-europdischen Prigung abzusehen.

Eine solche Sichtweise bleibt jedoch, genau wie begriffsgeschichtliche Unter-
nehmungen, die sich allein auf Schriften europdischer Philosophen und Theologen
beziehen, einer eurozentrischen Perspektive verhaftet. Denn dass der Terminus Re-
ligion heute tiberall auf der Welt Gebrauch findet, steht auBer Zweifel. Entspre-
chend muss also danach gefragt werden, wie es dazu kam, dass dieser Terminus
heute global Verwendung findet und in welchem historischen Zusammenhang es zu
dem Aufkommen eines solchen Religionsverstindnisses kam.

Verschiedene Vertreterinnen und Vertreter der Postcolonial Studies haben be-
zliglich dieser Fragestellung die Bedeutung der Konfrontation mit ,anderen Religi-
onen‘ fiir die Formulierung eines allgemeinen Religionsbegriff hervorgehoben, wie
sie insbesondere durch Mission und Kolonisation stattgefunden haben. Gerade die
vom Uberlegenheitsanspruch getragenen Missionsversuche wurden durch andere
Religionen vor grof3e Herausforderungen gestellt, und nicht selten wurde der christ-
liche Universalismus durch diese Begegnungen selbst in Zweifel gezogen. Bhabha

Unterscheidungsmoglichkeit zwischen Wort, Begriff und Sache, die ihre Pointe darin hat,
dass die Begriffsgeschichte die im Begriff gefasste Sache, wie z.B. einen ,politisch sozia-
len Bedeutungs- und Erfahrungszusammenhang‘, zum eigentlichen Thema hat. Fiir die
,Religion® bedeutet dies, dass die im Religionsbegriff zum Ausdruck kommende Sache
als eigentliches Thema der Begriffsgeschichte konkret benannt werden kann und muss.
Letzteres fiihrt aber automatisch zu analytischen Religionsdefinitionen als Ausgangs-
punkt der begriffsgeschichtlichen Untersuchung.” (Bergunder 2011: 26f)
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



142 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

veranschaulicht dies anhand eines Zitats aus dem Werk des presbyterianischen Mis-
sionars Alexander Duffs India and India Missions (1839):

»Man kommt schlieBlich auf eine Doktrin zu sprechen, von der man glaubt, sie sei aus-
schliefliches Kennzeichen der Offenbarung; man belehre die Menschen, sie miiBten wieder-
oder neugeboren werden, da sie ansonsten niemals ,Gott sehen’ kénnen: Und im Handum-
drehen wenden sie sich schon zum Gehen und sagen: ,Oh, daran ist nichts Neues oder Selt-
sames; dasselbe sagt uns auch unser Shastras; wir wissen und glauben, dal8 wir wiedergebo-
ren werden mussen; nichts anderes ist unser Schicksal.” Aber was verstehen sie unter die-
sem Ausdruck? Er bedeutet, daB es ihre Bestimmung ist, immer wieder geboren zu werden,
aber in einer anderen Form, die mit ihrem eigenen System der Seelenwanderung oder wie-
derholten Geburt Ubereinstimmt. Um den Anschein zu vermeiden, eine derartig absurde
und schadliche Doktrin gutzuheifen, wird man sich dann anders ausdriicken und ihnen sa-
gen, dal} es eine zweite Geburt geben mull — daR sie zweimal geboren werden mussen. Nun
ist es aber so, dal diese Ausdrucksweise und samtliche anderen, ihr ahnlichen schon anders
belegt sind. Die S6hne eines Brahmanen missen sich mehreren zeremoniellen Reinigungs-
und Initiationsriten unterziehen, um ihrerseits Brahmanen sein zu konnen. Beim letzten die-
ser Riten wird ihnen der heilige Faden verliehen, worauf ihnen der Gayatri, der heiligste Vers
der Veden mitgeteilt wird. Diese Zeremonie stellt ,religids und metaphorisch ihre zweite Ge-
burt’ dar; von da an tragen sie die charakteristische und besondere Bezeichnung eines
Zweimal- oder Wiedergeborenen. Aus diesem Grund kann der Versuch, sich besser auszu-
driicken, leicht den Eindruck vermitteln, es miifsten nur alle Menschen vollkommene Brah-
manen werden, damit sie ,Gott sehen’ kénnen.” (Duff 1988: 347 zit. n. Bhabha 2000: 50f;

Hervorh. im Original)

Nicht nur die Bibel, sondern auch die ,,Evidenz des Christentums* und seine histo-
rische Prioritdt, die fiir die evangelikale Mission so bedeutsam war, werden hier in
Frage gestellt. Entsprechend hélt Bhabha fest: ,,Das Wort der gottlichen Autoritéit
wird hier durch das Beharren auf dem einheimischen Zeichen mit einem gravieren-
den Makel infiziert, wihrend die Sprache des Herrn in der Praxis der Herrschaft
selbst hybrid wird und nunmehr weder das eine noch das andere ist. [...] Sobald der
europdische Missionar es in der kolonialen Welt aussprach oder niederschrieb,
konnte man nicht mehr darauf vertrauen, dafl das Wort Gottes die Wahrheit in sich
trug.” (Bhabha 2000: 51)

Postkoloniale Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler haben sich auf unter-
schiedlichen Diskursebenen mit diesem Zusammenhang von kolonialer Begegnung
und dem Aufkommen und der Verbreitung des Religionsbegriffs befasst (Van der
Veer 2001; Mazusawa 2005). Tomoko Mazusawa beschéftigt sich beispielsweise
mit dem Diskurs um die sogenannten Weltreligionen und zeigt auf, dass dieser
nicht nur in engem Zusammenhang mit der kolonialen Erfahrung steht, sondern
auch mit der Genese eines allgemeinen Religionsverstdndnis und der Etablierung

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 143

der Religionswissenschaften an europaischen Universititen.” In ihrem Buch The In-
vention of World Religions or how European Universalism was preserved in the
Language of Pluralism (2005) setzt sie sich mit der Frage auseinander, wie es dazu
kam, dass die Einteilung von Religionen in Christen, Juden, Mohammedaner und
den Rest,* die Jahrhunderte lang Bestand hatte, in der ersten Hilfte des 19. Jahr-
hunderts plotzlich ihre Giiltigkeit verlor.

Wihrend lange Zeit allein das Christentum als einzig wahrhafte und universell
giiltige Religion galt und anderen aufgrund geographischer und ethnischer Beson-
derheiten nur ein partikularer Charakter zugesprochen wurde — prigend war hier die
Unterscheidung zwischen dem Christentum als einziger Weltreligion und den Sons-
tigen als Landesreligion — wird im 19. Jahrhundert noch einer weiteren Religion der
Status der Weltreligion zugesprochen. Die Rede ist nicht etwa vom ,Islam‘, der
nicht zuletzt durch die geographische Néhe und die geschichtliche Verwobenheit
Europa am nichsten stand, sondern vielmehr von dem, was man heute Buddhismus
nennt. Philipp Almond, auf den Mazusawa in dieser Frage rekurriert, hat die ,Ent-
deckung des Buddhismus‘ umfassend beschrieben: Europédische Gelehrte stellten
hierbei zunéchst fest, dass sich eine spezifische Tradition im Siiden und Osten Asi-
ens, aber auch in Zentralasien finden lasse. Zwar konnte in den rituellen Praktiken
kein einheitliches System erkannt werden, entsprechend ging man eher davon aus,
dass es sich um eine Sekte handele — gbtzendienerisch und atheistisch zugleich —, in
der ersten Hélfte des 19. Jahrhunderts verdichteten sich jedoch die Hinweise, dass
es sich hier um eine religiose Tradition handele, die von Nordindien aus ihren An-
fang nahm und iiber Asien hin Verbreitung fand (vgl. Almond 1988).

Das Kolonialverhiltnis war fiir die ,Entdeckung des Buddhismus® von zentraler
Bedeutung: Brian Hodgson, ein Angestellter der British East India Company stie3
in Kathmandu auf einige Sanskrit-Schriften, die ihm fiir den Buddhismus im All-
gemeinen von groBer Signifikanz zu sein schienen. Zur weiteren Expertise sandte er
diese an verschiedene ausgewiesene Institute und Gesellschaften in Europa (vgl.
Mazusawa 2005: 125). Die Schriftstiicke wurden nun von verschiedenen europii-
schen Gelehrten eifrig studiert und im Jahre 1844 wurde von dem Pariser Philolo-
gen Eugéne Burnouf die erste systematische Einfiihrung in die Geschichte des Bud-
dhismus verdffentlicht. Fiir die ,Entdeckung des Buddhismus® erweisen sich haupt-
sichlich die identifizierten Ahnlichkeiten mit dem Christentum von zentraler Be-
deutung: Neben der Figur des Prinzen Gautama waren die vielen Schriftstiicke, die
iiberall in Asien zu finden sind, die wichtigsten Identifikationsmerkmale fiir ein

3 Neben den im 19. Jahrhundert entstandenen wissenschaftlichen Disziplinen der verglei-
chenden Philologie und der vergleichenden Religionswissenschaft kommt zudem der
vergleichenden Theologie — insbesondere evangelischer Provenienz — eine bedeutende
Rolle fiir das Aufkommen dieses Diskurses zu.

4  Hierunter werden neben Heiden und Gétzenanbetern auch Polytheisten gefasst.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



144 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

einheitliches Verstidndnis der buddhistischen Religion, welche der christlichen Re-
ligion ebenbiirtig zu sein schien. Fiir die Erhebung des Buddhismus in den Status
einer Weltreligion stellten sich weniger die religidsen Praktiken, sondern insbeson-
dere die Schriftdokumente als zentral heraus (vgl. Mazusawa 2005: 126).

Die Entdeckung des Buddhismus hatte weitreichende Folgen fiir die Diskurse
um Religion: Auf diese Weise ergaben sich nicht nur neue Mdglichkeiten einer ver-
gleichenden Diskussion, wie Mazusawa veranschaulicht: ,,Not only had the philo-
logical scholarship yielded — discovered, constructed, invented? — Buddhism to
begin with, but in so doing, it had created a whole new configuration of nations and
people, as it opend an entirely new ground for comparison.* (Mazusawa 2005: 143)
Mazusawa stellt das Aufkommen des Weltreligion-Diskurses in einen Zusammen-
hang mit der Transformation des europdischen Selbstverstdndnisses, welche durch
eine grundlegende Verdnderung der Wahrnehmung der auBereuropédischen Welt
durch Kolonialismus und die gewaltige Expansion des Freihandels bedingt wurde.
Die europdische Hegemonie wurde laut Mazusawa durch diese Transformations-
prozesse nicht in Frage gestellt, ganz im Gegenteil, gerade durch die Produktion
von Wissen iiber die anderen konnten die Kolonialméichte ihren hegemonialen Sta-
tus manifestieren (vgl. auch Van der Veer 2001: 113).°

Die Vermutung, dass der Buddhismus auf eine langere Tradition zuriickblicken
konnte als das Christentum und dieses womoglich beeinflusst habe, fiihrte aufer-
dem unter den Gelehrten der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts zu einer groBen
Verunsicherung (vgl. Mazusawa 2005: 140f). Die Frage nach dem Ursprung der
Religionen bildete — in dem Bemiihen die christliche Vorherrschaft aufrechtzuerhal-
ten — den zentralen Kristallisationspunkt der theologischen und religionswissen-
schaftlichen Diskussionen, wobei nicht selten auf Erkenntnisse der Philologie zu-
riickgegriffen wurde, da der Sprache hinsichtlich der Kulturentwicklung eine ent-
scheidende Bedeutung zugesprochen wurde. Wéhrend die Wurzeln Europas bisher
im Hellenistischen und Hebréischen ausgemacht wurden (vgl. ebd.: 147), wird im
19. Jahrhundert auch erstmals eine Sprachverwandtschaft mit den sogenannten ari-
schen Sprachen, wie sie in Indien und Persien gesprochen wurden, entdeckt (Ma-
zusawa 2005: 154).°

5 Wie Chakrabarty nimmt sie an, dass der Diskurs um Weltreligionen beispielhaft fiir die
nachaufklérerische Entwicklung stehe, die bestimmten politischen, wirtschaftlichen und
kulturellen Praktiken eine universelle Giiltigkeit zuspricht, und es somit moglich wurde,
eine differenzierende Kartographierung der Welt vorzunehmen. Materielle Praktiken
wiirden in diesem Prozess gleichsam spiritualisiert und somit in einen suprahistorischen
Status erhoben (Mazusawa 2005: 20).

6 Friedrich Schlegel hatte in seinem 1808 veréffentlichten Buch Uber die Sprache und
Weisheit der Inder Sanskrit als die Ursprache ausgemacht, von welcher die griechische,
lateinische, persische und gotische Sprache abstamme.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 145

Die entstehende vergleichende Philologie interessierte sich insbesondere fiir die
Flexionen innerhalb der unterschiedlichen Sprachen, welche zum entscheidenden
Kriterium fiir die Identifizierung von Sprachverwandtschaften wurde. Anhand der
Ausprigung der Flexion einer Sprache glaubte man nun, die Entwicklungsstufe ei-
ner Sprache ablesen zu konnen. So hielt man beispielsweise die indo-europdische
Sprachfamilie fiir wesentlich weiter entwickelt als die semitischen Sprachen und
ibertrug diesen Entwicklungsgedanken auch auf die Menschen bzw. Volker, die
diese Sprache sprechen.

Ein Protagonist dieser Diskussion war Friedrich Max Miiller, der 1868 als Ers-
ter einen Lehrstuhl fiir vergleichende Religionsforschung in Oxford erhielt. Er un-
terschied zwischen drei Sprachfamilien, der Arischen, der Semitischen und der
Turanischen und schrieb den beiden ersteren eine entscheidende Bedeutung fiir die
Herausbildung von Schriftreligionen zu. Wihrend die arische Sprache den Brahma-
nismus und darauf aufbauend den Buddhismus hervorgebracht habe, sei aus dem
Hebréischen die mosaische (jiidische) Religion und das Christentum entstanden. Al-
le diese Religionen sind seines Erachtens um einen zentralen Text gelagert. Jedoch
geht Miiller davon aus, dass es sich bei den dritten religiosen Schriften dieser Tradi-
tionen — der zaratustrischen und dem Koran um eine Replik der brahmanistischen
bzw. mosaischen Religion handele, wéihrend er bei Buddhismus und Christentum
davon ausging, dass diese erst durch die Ablehnung von Seiten ihrer Ursprungsreli-
gion und der daraus erwachsenden sprachlichen Ablosung ihre enorme Wirkkraft
entfalten konnten. Er nimmt also nicht nur eine genealogische Einordnung dieser
Religionen vor, sondern misst diesen auch einen hierarchischen Stellenwert zu. So
postuliert er, dass der Buddhismus zur wichtigsten Religion des Turanismus wurde
und das Christentum zur wichtigsten der Arier (vgl. Mazusawa 2005: 214):

,Buddhism, which is the offspring of, but at the same time marks a reaction against the an-
cient Brahmanism of India, withered away after a time on the soil from which it had sprung,
and assumed its real importance only after it had been transplanted from India, and struck
root among Turanian nations in the very center of the Asiatic continent. Buddhism, being at
its births an Aryan religion, ended by becoming the principal religion of the Turanian world.
The same transference took place in the second stem. Christianity, being the offspring of
Mosaism, was rejected by the Jews as Buddhism was by the Brahmans. It failed to fulfil its
purpose as a mere reform of the ancient Jewish religion, and not till it had been transferred
from Semitic to Aryan ground, from the Jews to the Gentiles, did it develop its real nature
and assume its world-wide importance. Having been at its birth a Semitic religion, it became
the principal religion of the Aryan world. “ (Mller 1873: 105f zit. nach Mazusawa 2005: 214)

Obwohl er an einer Hierarchisierung der Religionen festhélt, verwirft Miiller die

von Cornelius Petrus Thiele und Chanterpie de la Saussaye vorgenommene Unter-

scheidung zwischen Weltreligionen und Landesreligionen. Mit der von ihm heraus-
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



146 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

gegebenen Reihe The Sacred Books of the East, welche im Zeitraum von 1879-
1910 erschien und neben zentralen Texten aus Hinduismus, Buddhismus und Islam
auch zoroastrische, konfuzianische, taoistische und jainistische Schriften — ins Eng-
lische iibersetzt — enthielt, ebnete er den Weg fiir die um die Jahrhundertwende auf-
kommende Konzeption von Weltreligion.

Obgleich Miiller zeit seines Lebens selbst nie einen Fufl auf den Boden briti-
scher Kolonien setzte, erwies sich fiir ihn die Kolonialherrschaft von zentraler Be-
deutung. Nur durch die enge Zusammenarbeit mit der East India Company und
brahmanischen Gelehrten konnte er zentrale Sanskrit-Texte wie etwa die Rigveda
ins Englische iibersetzen.

Den Textdokumenten kommt hinsichtlich des Aufkommens eines allgemeinen
Religionsbegriffs somit eine duflerst zentrale Stellung zu: Wéhrend die Weitergabe
der Veden in Indien iiber Jahrtausende als korperliche Praxis zelebriert wurde und
ihnen gerade durch Inkorporierung und Rezitation solch ein zentraler Stellenwert
beigemessen Wurde7, nahmen fiir die Européer — als Zeichen der Zivilisiertheit —
Schriftdokumente einen besonderen Stellenwert ein. Dass dies natiirlich auch weit-
reichende Folgen fiir die indischen Religionen nach sich zog, wird im Kapitel zur
Weltreligion noch genauer diskutiert. Fiir die Kodifizierung der Religionen waren
somit textliche Dokumente von zentraler Bedeutung: Erst in schriftlicher Form
wurde die Religion der Anderen fiir die westliche Welt greifbar. Die Basis der Wis-
sensproduktion iiber Religion bildeten also die textlichen Produkte.

Postkoloniale Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler haben in diesem Zu-
sammenhang auch die Schwierigkeiten solcher Ubersetzungspraktiken aufgezeigt.
Zur Verdeutlichung wird héufig auf den Aufsatz von Walter Benjamin rekurriert,
den dieser im Jahre 1923 iiber die Aufgabe des Ubersetzers geschrieben hat. Ben-
jamin macht hier auf den Unterschied zwischen ,dem Gemeintem‘ und ,der Art des
Meinens‘ aufmerksam, wie folgendes Zitat veranschaulicht:

,In ,Brot’ und ,pain‘ ist das Gemeinte zwar dasselbe, die Art, es zu meinen, dagegen nicht. In
der Art des Meinens namlich liegt es, daR beide Worte dem Deutschen und Franzosen je et-
was Verschiedenes bedeuten, daB sie fiir beide nicht vertauschbar sind, ja sich letzten Endes
auszuschlieBen streben; am Gemeinten aber, daR sie, absolut genommen, das Selbe und
Identische bedeuten. Wahrend dergestalt die Art des Meinens in diesen beiden Wortern ei-
nander widerstrebt, ergédnzt sie sich in den beiden Sprachen, denen sie entstammen. Und
zwar erganzen sich in ihnen die Art des Meinens zum Gemeinten. Bei den einzelnen, den
unerganzten Sprachen namlich ist ihr Gemeintes niemals in relativer Selbstverstandlichkeit
anzutreffen, wie bei den einzelnen Wortern oder Satzen, sondern vielmehr in stetem Wan-

del begriffen, bis es aus der Harmonie all jener Arten des Meinens als die reine Sprache her-

7  Vander Veer geht sogar davon aus, dass es durch die miindliche Weitergabe eine zentrali-
sierte Aufzeichnung aller Veden bis dato nicht gegeben hat (vgl. 2001: 117).
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 147

auszutreten vermag. So lange bleibt es in den Sprachen verborgen. Wenn aber diese derart
bis ans messianische Ende ihrer Geschichte wachsen, so ist es die Ubersetzung, welche am
ewigen Fortleben der Werke und am unendlichen Aufleben der Sprachen sich entziindet,
immer von neuem die Probe auf jenes heilige Wachstum der Sprachen zu machen [...]. Da-
mit ist allerdings zugestanden, daR alle Ubersetzung nur eine irgendwie vorlaufige Art ist,

sich mit der Fremdheit der Sprachen auseinanderzusetzen.” (Benjamin 1972: 14)

Dieser Gedanke wurde in der poststrukturalistischen und postkolonialen Debatte
breit rezipiert. Ubersetzung und Original kdénnen niemals ganz iibereinstimmen,
vielmehr befindet sich Sprache in einem stindigen Wandel, der eine endgiiltige
Ubersetzung unmdglich macht. Bhabha hat in Anschluss an Benjamin insbesondere
die Unméglichkeit kultureller Ubersetzung hervorgehoben, welche sich aus dem
Unterschied von ,Gemeintem‘ und der ,Art des Meinens® ergibt: ,,Die ,Fremdheit*
der Sprache ist deren ,uniibersetzbarer Kern‘, der die Ubertragung von Inhalten
zwischen kulturellen Texten oder Praktiken sprengt. Der Bedeutungstransfer zwi-
schen oder innerhalb von Bedeutungssystemen kann nie vollstidndig sein, da ,die
Sprache der Ubersetzung ihren Gehalt wie ein Kénigsmantel in weiten Falten
[umgibt]® (Benjamin 1972: 15). [...] Der schlechtsitzende Mantel der Sprache ver-
fremdet den Inhalt dergestalt, da3 sie ihn des unmittelbaren Zugangs zu einem
stabilen und holistischen Bezugsgegenstand ,auflerhalb‘ seiner selbst beraubt.*
(Bhabha 2000: 243f) Im Gegensatz zu Derrida hebt Bhabha aber nun nicht auf die
,metonymische Fragmentierung der Originals“ ab, es geht ihm vielmehr um die
Hervorhebung des Dazwischen auf welches Benjamin neben Original und Uberset-
zung verweist, also

,um das ,fremde’ Element, welches das Zwischenrdumliche enthullt, nachdricklich auf den
textilen UberfluR an Falten und Winkeln hinweist und zum ,instabilen Element der Verkniip-
fung’, zur indeterminierten Zeitlichkeit des Da-zwischen wird, mit dem man sich auseinan-
dersetzen muR, um die Bedeutung zu schaffen, durch die das ,Neue in die Welt kommt’. Das
fremde Element ,zerstort die Referenz und die Sinnstrukturen des Originals und auch der
Kommunikation’ nicht einfach, indem es das Original negiert, sondern durch die Verhand-
lung der Disjunktion, in der sukzessive kulturelle Zeitlichkeiten ,im Werk der Geschichte er-
halten und gleichzeitig geldscht [werden]. Die nahrhafte Frucht des historisch Begriffenen
hat die Zeit als den kostbaren, aber des Geschmacks entratenden Samen in ihrem Innern.
[...] Ubersetzung ist die performative Natur kultureller Kommunikation. Sie ist Sprache in ac-
tu (AuRerung, Positionalitdt) statt Sprache in situ (énoncé, oder Propositionalitit). Und das
Zeichen der Ubersetzung erzihlt oder kiindet’, bestindig die verschiedenen Zeiten und
Raume zwischen der kulturellen Autoritdt und ihren performativen Praktiken.” (Bhabha
2000: 340, Hervorh. im Original)

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



148 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Wiéhrend Bhabha stirker auf die Hybriditdt der sprachlichen Praxis verweist, hebt
Asad das Machtgefille der Sprachen hervor (vgl. Asad 1993b: 321). Aufgrund der
Hegemonie der westlichen Welt werden andere Sprachen durch die Ubersetzung
nicht nur eher transformiert, ebenso steht es in der Macht der westlichen Welt legi-
times Wissen zu produzieren (vgl. ebd.: 323).

Ruth Streicher weist jedoch darauf hin, dass es natiirlich auch auflerhalb Euro-
pas Diskurs um die Verortung des Religiésen auf dem Weg in eine moderne Gesell-
schaft gab und veranschaulicht dies am Beispiel Siams bzw. dem Buch Kitchanukit
aus dem Jahr 1867, welches zumindest in Teilen aus der Feder des damaligen Ko6-
nigs Mongut stammen soll. Hier wurde der Buddhismus sowohl in vergleichender
Perspektive zu den anderen Weltreligionen betrachtet als auch in Verhéltnis zur
Wissenschaft gesetzt (Streicher 2016).

Fiir die Rekonstruktion des religionssoziologischen Diskurses ist allerdings das
Aufkommen eines allgemeinen Religionsverstindnisses innerhalb der Zentren der
europdischen Wissensproduktionen bedeutsamer: Wie Mazusawa aufzeigt, war es
gerade das Wissen iiber die anderen Religionen, welches der christlichen Vor-
machtstellung maBgeblich zusetzte und in der Konsequenz zu einem allgemeinen
Religionsverstindnis fiihrte: So sah etwa Ernst Troeltsch, (der Weggefdhrte Max
Webers, der sich bewusst als gldubiger Protestant positionierte), das Christentum
durch nichts so sehr herausgefordert, wie durch das relativierende Wissen {iber die
Geschichtlichkeit aller Religionen: ,,The rise of comparative history of religion has
shaken the christian more deeply than anything else.” (Troeltsch 1991: 77; zit. n.
Mazusawa 2005: 310) Er sieht darin allerdings nicht nur eine Bedrohung fiir die
christliche Religion, sondern generell fiir Religion als eigene Sphére des gesell-
schaftlichen Lebens. Angesichts dieser dufleren Bedrohung des Christentums und
der Religion iiberhaupt, wird nun im Privaten die eigentliche religiose Erfahrung
ausgemacht:

,Then the deepest core of the religious history of humanity reveals itself as an experience
that cannot be further analyzed, an ultimate phenomenon that constitutes, like moral judg-
ment and aesthetic perception and yet with characteristic differences, a simple fact of psy-
chic life. Everywhere the basic reality of religion is the same: a derivable, purely positive,
again and again experienced contact with the deity.” (Troeltsch 1991: 79; zit. n. Mazusawa
2005: 310)

Die hier vertretene Vorstellung von Religion hebt das religiose Erleben von etwas
Gottlichem, Heiligem hervor, welches die Religion iiberall in der Welt gleicherma-
Ben kennzeichne, also universelle Giiltigkeit besitze. Ein solches Religionsver-
stindnis erwichst jedoch aus einem in erster Linie protestantischen Religionsver-
stindnis, welches wiederum in einer historisch spezifischen Zeit aufkam und das —

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 149

bedingt durch die Hervorhebung der personlichen Beziehung jedes Einzelnen zu
Gott — eine verinnerlichte Religion ins Zentrum stellt.

Erst aus dem, durch die Konfrontation mit anderen Religionen gewonnenen eu-
ropdischen Wissen iiber die Geschichtlichkeit aller Religion entsteht laut Mazusawa
das Bediirfnis nach einem allgemeinen Religionsbegriff.

Auch von anderer Seite wird hierbei protestantischen Stromungen eine heraus-
ragende Bedeutung zugesprochen, wodurch sich auch der besondere Stellenwert
von Textdokumenten erklaren lésst, der fiir das Aufkommen eines universellen Re-
ligionsbegriffs von so zentraler Bedeutung ist.

So diagnostiziert etwa King, dass in Anschluss an Luthers Postulat, jeder Ein-
zelne solle in einer Verbindung zu Gott stehen, protestantische Stromungen eine
stirker innerliche Religion befiirworteten und vor diesem Hintergrund eine eigen-
stindige Lektiire der Bibel anpriesen. Begiinstigt durch die Ubersetzung der Bibel
durch Luther und die Erfindung des Buchdrucks, erfuhr die Bibel im Laufe der Zeit
insbesondere durch die Protestanten eine enorme Aufwertung. Die massenhafte
Verbreitung gedruckter Texte fiihrte im 18. Jahrhundert dazu, dass in westlichen
Landern Lesen und Schreiben als Tétigkeiten gesehen werden, denen man alleine
und im Stillen nachgeht (vgl. King 1999: 63). Zuvor haben miindliche Uberliefe-
rungen in der Geschichte der religiésen Praxis immer eine grof3ere Rolle gespielt.
So ist im Mittelalter hauptsachlich laut und 6ffentlich gelesen worden und das Rezi-
tieren heiliger Texte blieb einzig den Gelehrten vorbehalten. Die Hervorhebung der
heiligen Texte und die Betonung des individuellen Glaubens haben nun, so Kings
These, neben der Aufkldrung, die die Wissenschaft in entscheidendem Mafe beein-
flusst hat, die wissenschaftliche Auseinandersetzung mit Religion, wie sie ab Mitte
des 19. Jahrhunderts auch iiber die Theologie hinaus aufkam, stark geprigt.

Auch Jiirgen Osterhammel, ein Vertreter der Globalgeschichtsforschung stellt
einen engen Zusammenhang von protestantischem Religionsverstindnis und der
Herausbildung eines allgemeinen Religionsbegriffs fest:

,ein abstrakter und universal gemeinter Begriff von ,Religion’ ist ein Produkt europaischer,
insbesondere protestantisch orientierter Intellektueller des 19. Jahrhunderts. Er schloss die
in Europa seit etwa 1600 denkbare Idee einer Pluralitdt der Religionen jenseits der Trias von
Christentum, Judentum und Islam ein, war aber oft mit dem unausgesprochenen Hinterge-
danken verbunden, das Christentum sei die entwicklungsgeschichtlich fortgeschrittenste,
damit also die einzig wirklich universale Religion. Ein solcher Begriff kombiniert zumeist vier
Elemente: (1) die Existenz eines zentralen heiligen Textes (wie Bibel oder Koran) bzw. eines
klar definierbaren Kanons sakraler Schriften, (2) das Moment der Exklusivitat, also die Ein-
deutigkeit der religiosen Loyalitdt und der Selbstidentifizierung mit einer Religion, die man
,besitzt’; (3) die Trennung von anderen Spharen des Lebens; (4) eine gewisse objektivieren-

de Losung vom personlichen Charisma mitreiRender Fiihrergestalten (auch wenn dies nicht

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



150 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

unbedingt zum Aufbau einer hierarchischen Kirche flihren muss).” (Osterhammel 2009:
1241f)

Ein solches Religionsverstindnis konnte jedoch nur durch die Begegnung mit ande-
ren Religionen entstehen und erst durch Mission und Kolonialzeit fand der lateini-
sche Religionsbegriff Verbreitung.®

Die Bedeutung, die das Aufeinandertreffen der christlichen Religion mit ande-
ren Religionen filir das Aufkommen eines universellen Religionsverstdndnisses hat-
te, wird im religionssoziologischen Diskurs etwa auch durch Knoblauch reflektiert.
Dieser konstatiert:

,Bei dem Ausdruck Religion handelt es sich um eine vergleichsweise junge Bezeichnung. Erst
in der europaischen Neuzeit gewinnt der lateinische Begriff substanziell an Bedeutung, ndm-
lich genau in dem Zeitraum, als man sich im Okzident in wachsendem MaRe mit anderen Re-
ligionen als der christlichen konfrontiert sah. Seit Beginn des 19. Jahrhunderts bemiihen sich
die Wissenschaften, den Religionsbegriff zu festigen, jedoch entzieht er sich immer wieder

allen Versuchen einer exakteren Bestimmung.“ (Knoblauch 2009: 43)

Er bringt das Bemiihen, Religion in allgemeiner Weise definieren zu wollen, zwar
mit der Begegnung mit anderen Religionen in Zusammenhang, unterzieht vor die-
sem Hintergrund die Praxis des religionssoziologischen Diskurses, Religion defini-
torisch beikommen zu wollen, jedoch keiner grundlegenden Kritik.

Ein universelles Religionsversténdnis, wie es auch den religionssoziologischen
Diskurs prégt, nimmt durch den spezifischen historischen Kontext und durch die
hegemoniale Diskursposition protestantischer Glaubensvertreter, die das Aufkom-
men eines universellen Religionsbegriffs maBgeblich beeinflusste, hauptsidchlich
auf ein christlich-protestantisches Religionsverstindnis Bezug. Wéhrend Religi-
onswissenschaftler wie beispielsweise Timothy Fitzgerald aufgrund dieser Prigung
das Konzept der Religion als theologisches Konzept betrachten und darauf hinge-
wiesen worden ist, dass die christliche Prigung des Religionsbegriffs die Wahr-

8 Fiir die Verbreitung des lateinischen Religionsbegriffs waren neben Kolonialzeit und
Mission u.a. auch Diskursereignisse wie etwa das 1893 erstmals stattfindende ,Worlds
Parliament of Religions® in Chicago ausschlaggebend. Das Ansinnen der Veranstalter war
es, nicht nur die Vielfalt der Religionen anzuerkennen, sondern es sollten auch Friedfer-
tigkeit und ein religioser Universalismus gestirkt werden. Aus diesem Anlass wurden
Vertreter der zehn grofiten Religionen der Welt geladen, die ihre Religion nicht nur re-
prisentieren, sondern diese Punkte auch gemeinsam diskutieren sollten. Auch wenn sich
die romische Kirche im Nachhinein sehr skeptisch gegeniiber dem ,Worlds Parliament of
Religions‘ &uBerte, wird es doch héufig als ein wichtiges Ereignis auf dem Weg zu einer
pluralistischen Sichtweise auf Religionen gewertet (vgl. Mazusawa 2005: 265).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 151

nehmung anderer Religionen in entscheidendem Maf3e beeinflusst habe (vgl. Fitz-
gerald 1990: 101f; Balagangadhara 1994: 307), will eine postkoloniale Perspektive
Religion vielfach nicht einzig als Produkt des Westens betrachten. Zwar werde als
Folge der Kolonialzeit in den unterschiedlichen Religionen dieser Welt etwa die
Verfligung iiber die schriftlich niedergelegten ,Grundaussagen® der einzelnen Reli-
gionen als wesentlich erachtet, daraus diirfe aber nicht vorschnell der Schluss gezo-
gen werden, dass sich ein solches christlich geprigtes Religionsverstidndnis eins zu
eins iiberall auf der Welt verbreitet habe. Vielmehr miisse das Religionsverstindnis
mit anderen Einflussfaktoren, wie etwa historischen und sozialen Gegebenheiten in
Zusammenhang gestellt werden. Aus diesem Grund zeigen sich postkolonial arbei-
tende Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler auch duBerst skeptisch gegeniiber
universellen Definitionen von Religion. So hatte sich Talal Asad in dem 1993 er-
schienenen Aufsatz The construction of religion as an anthropological category
klar gegen einen Religionsbegriff gewandt, der universelle Giiltigkeit beansprucht:

.My argument is that there cannot be an universal definition of religion, not on-
ly because its constituent elements and relationships are historically specific, but
because that definition is itself the historical product of discursiv process.” (Asad
1993a: 29)

Zwar sei es wichtig, die Aufmerksamkeit auf die wissenschaftlichen und theo-
logischen Konzeptionen von Religion zu lenken, um die dort vertretenen Annah-
men auf etwaige Homogenisierungen, Essenzialisierungen und Eurozentrismen zu
untersuchen. Genauso bedeutsam erweist es sich zudem zu fragen, wie es dazu
kam, dass die indischen religiosen Stromungen nun unter dem Sammelbegriff Hin-
duismus gefasst werden und ihnen somit ein einheitlicher Charakter zugesprochen
wird.” Ein solcher Prozess kann nicht als einfache Diffusionsgeschichte erzahlt
werden, vielmehr gilt es diesen als performativen Akt geschichtlicher Verwoben-
heiten aufzufassen, die sich etwa in den Praktiken der Kolonialzeit manifestieren. In
diesem Sinne gilt es die ,,ambivalenten Beziehungen zwischen dem Globalen und
dem Lokalen, dem Allgemeinen und dem Besonderen® (Bayly 2008: 14) zu analy-
sieren (vgl. auch King 1999: 69). Nur auf diese Weise ist es moglich, den histori-
schen Prozessen und der Vielfalt der Auffassungen von Religion gerecht zu werden.

Ansinnen dieser Arbeit ist es aber zunédchst die Grenzen der religionssoziologischen
Definitionsversuche aufzuzeigen. Wichtig hierbei ist den universellen Anspruch der
im religionssoziologischen Diskurs formulierten Religionsbegriffe mit ihren diskur-
siven und historischen Entstehungszusammenhéingen zu konfrontieren, um zu ver-
deutlichen, dass das vermeintlich Allgemeingiiltige immer im Partikularen griindet.
Wihrend sich Religionswissenschaftlerinnen und Religionswissenschaftler mit
diesem Erbe bereits seit einigen Jahrzehnten auch hierzulande auf unterschiedliche

9  Hierauf wird im Kapitel zur Weltreligion noch genauer eingegangen.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



152 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Weise auseinandersetzen (vgl. Kippenberg 1997; Rohrbacher 2009, von Stuckrad
2010), ist eine solche Analyse im religionssoziologischen Diskurs noch nicht er-
folgt, und auch die religionswissenschaftliche Auseinandersetzung tiber die christli-
che Priagung des Religionsbegriffs wird nur selten rezipiert. Vor dem Hintergrund
der Arbeiten der Postcolonial Studies und insbesondere der Frage der Représentati-
on werden die zentralen Begriffe und Definitionen des religionssoziologischen Dis-
kurses, die im vorangegangenen Kapitel besprochen wurden, dahingehend unter-
sucht, welche Partikularismen — trotz des Anspruchs auf universelle Giiltigkeit — in
den Religionsbegriffen finden lassen.

4.1.1 Die christlich-eurozentrische Dimension
der Religionsbegriffe

Dass ein Begriff immer seinem spezifischen Entstehungs- und Verweisungszusam-
menhang verpflichtet und somit in gewisser Weise immer partikular ist, sollte durch
die Einwinde poststrukturalistischen Theoretiker und Theoretikerinnen deutlich
geworden sein. In diesem Sinne ist es prinzipiell auch nicht verwerflich, sich in der
Auseinandersetzung mit Religion in erster Linie mit christlichen Strémungen in Eu-
ropa zu befassen. Problematisch wird es jedoch, wenn man der Auseinandersetzung
mit einer spezifischen religidsen Gruppe nun universelle Giiltigkeit beimisst oder
auf der Basis der gewonnenen Erkenntnisse einen allgemeinen Religionsbegriff
aufstellt. Ebenso problematisch ist es, wenn bei dem Bemiihen einen allgemeingiil-
tigen Religionsbegriff zu formulieren, der diskursive Entstehungszusammenhang
nicht mitreflektiert, sondern als eine durch theoretische Abstraktionen gewonnene
Definition présentiert wird.

Die im religionssoziologischen Diskurs formulierten Religionsbegriffe werden
héiufig nicht nur mit einem universellen Anspruch aufgestellt, sondern werden dabei
mal mehr und mal weniger explizit mit dem Vorhaben verkniipft, diesen von den
christlichen Religionsvorstellungen zu 16sen. In Abgrenzung zum Katholizismus
seiner Zeit wollte etwa Durkheim Religion explizit in allgemeiner Weise definieren
und hat aus diesem Grund bei den sogenannten primitiven Religionen angesetzt, da
er einem evolutionistischen Verstindnis folgend davon ausging, dass sich hier die
elementaren Formen des religiésen Lebens besonders gut identifizieren lassen.

Nicht nur bei Durkheim sondern in der Mehrzahl der Definitionsversuche bleibt
— trotz der Abstraktionsbemiihungen — der spezifisch christlich-europdische Entste-
hungskontext der Definitionen nicht ohne Einfluss auf die inhaltliche Bestimmung
von Religion, wird jedoch seitens der Religionssoziologen und Religionssoziolo-
ginnen zu selten reflektiert: Es ist insbesondere die im religionssoziologischen Dis-
kurs so dominante Auffassung von Religion als etwas AuBeralltdglichem und von
anderen Bereichen klar Abgrenzbaren, das mit einem christlich-européischen Reli-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 153

gionsverstindnis eng verkniipft ist. Wie aufgezeigt wurde, wird Religion in den re-
ligionssoziologischen Definitionsversuchen entweder {iber die inhaltliche oder die
funktionale Ebene bestimmt. In beiden Fillen wird Religion auf diese Weise von
anderen Bereichen abgegrenzt, wobei nicht selten die funktionelle und die substan-
zielle Ebenen miteinander kombiniert werden, um somit eine klare Eingrenzung des
Religiosen vorzunehmen. In diesem Sinne wird eine deutliche Grenzziehung zwi-
schen einem Innen und einem AufBlen, etwa zwischen System und Umwelt vorge-
nommen. Auch wenn seit den 1960er Jahren verstdrkt versucht wird, den Religi-
onsbegriff durch Abstraktionssteigerungen vom christlichen Kulturerbe zu 16sen
(vgl. Tyrell 1996: 440), gelingt dies auch weiterhin nur bedingt: Wahrend sich die
frithen Schriften Luhmanns noch durch die Gleichsetzung von Religion und Kirche
auszeichnen, konzentriert er sich in seinen weiteren Schriften immer stirker auf den
Code der Religion, um universelle Giiltigkeit in seiner Auseinandersetzung mit Re-
ligion beanspruchen zu konnen. Dass jedoch auch der religiose Code von Imma-
nenz und Transzendenz nicht vor einer in erster Linie christlichen Konnotation ge-
feit ist, soll im Folgenden noch verdeutlicht werden.

Auch die Unterscheidung zwischen institutioneller und individueller Religion
ist hauptsédchlich mit der spezifisch europdischen Situation in Zusammenhang zu
stellen. Zwar mochte auch Luckmann nicht nur den Fokus auf die institutionalisier-
te Religion, sondern ebenso die christliche Engfiihrung in der Auseinandersetzung
mit Religion iiberwinden. Gerade vor dem Hintergrund der weitreichenden Struk-
turveranderungen in der modernen Gesellschaft, diirfe der Fokus auf das Christen-
tum nicht den Blick auf andere Formen der Religion verstellen: ,,Das Uberleben
traditioneller Formen der kirchengebundenen Religion, das Fehlen einer institutio-
nalisierten Gegenkirche im Westen und die alles iiberragende Bedeutung des Chris-
tentums fiir die Entwicklung der westlichen Welt verstellen — zusammengenommen
— die Sicht auf die Moglichkeit, dass eine neue Religion im Entstehen sein konnte.*
(Luckmann 1991: 76) Er plidiert aus diesem Grund fiir einen Religionsbegriff, der
gerade das Verhéltnis von Individuum und Gesellschaft in den Blick nimmt, und
setzt daher bei der anthropologischen Bedingung der Religion an. Auf diese Weise
hofft er zu einer allgemeingiiltigen Bestimmung von Religion zu kommen: ,,Was
fiir gewohnlich blo8 fiir ein Symptom fiir den Riickgang des traditionellen Christen-
tums gehalten wird, konnte Anzeichen fiir einen sehr viel revolutiondreren Wandel
sein: die Ersetzung der institutionell spezialisierten Religion durch eine neue Sozi-
alform der Religion.” (Luckmann 1991: 132) Er spricht sich fiir eine funktionale
Definition von Religion aus, um die ethnozentrische Pragung eines substanziellen
Religionsbegriffs zu vermeiden (vgl. ebd.: 78f). Luckmann mdchte sich zwar vom
Fokus auf die christliche Religion befreien, er abstrahiert hierbei jedoch die spezifi-
sche historische Erfahrung eines Bedeutungsverlusts der institutionalisierten christ-
lichen Religion, um zu einem allgemeingiiltigen Religionsbegriff zu kommen. In-
dem er zwischen institutionalisierter und individueller Religion unterscheidet, ge-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



154 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

lingt es ihm nicht, die christlichen Konnotationen des Religionsbegriffs hinter sich
zu lassen, wie im Folgenden noch niher gezeigt werden soll.

4.1.1.1 Religion als etwas ,Apartes’

Die Annahme von Religion als gesonderter Sphire ist eine zentrale Argumentati-
onsfigur des religionssoziologischen Diskurses. Sie ist nicht nur bei Weber zu fin-
den, sie bildet auch die Grundlage der von Durkheim eingefiihrten funktionalen Be-
stimmung von Religion, die in den folgenden Jahren Schule im religionssoziologi-
schen Diskurs macht: Sie hat sowohl das strukturfunktionalistische Denken Parsons
und die Systemtheorie Luhmanns beeinflusst als auch Bourdieus Konzeption des re-
ligiosen Feldes geprigt. Gleiches gilt fiir die substanziellen Definitionsversuche,
welche das Religiose iiber die besondere Qualitdt des Glaubens, der Erfahrung zu
fassen versuchen. Um Religion bestimmen zu konnen, ist es offenbar von zentraler
Bedeutung, sie von anderen Bereichen klar unterscheiden zu konnen. Die Grenzzie-
hung wird hier also auf sachlicher Ebene vorgenommen und die unterschiedlichen
gesellschaftlichen Bereiche oder Sinnsphédren werden dabei meist als gleichwertig
erachtet.

Dabei lassen sich sowohl in den substanziellen als auch in den funktionalen De-
finitionen, die die religionssoziologische Diskussion prdgen, Einlassungen eines in
erster Linie christlich-europdischen Religionsverstindnisses finden, das im 19. Jahr-
hundert an Bedeutung gewann und hauptsdchlich durch protestantische Wissen-
schaftler formuliert wurde.

Joachim Matthes hatte bereits Anfang der 1990er Jahre die ,,Konnotation von
der ,Religion‘ als etwas ,Apartem®, als ein Etwas, das sich als eine eigene und ei-
genartige Gefiihls-, Denk- und Handlungswelt darstellt, apart von dem, was man
sonst noch alles fiihlt, denkt und tut” (Matthes 1993: 23), problematisiert und darauf
hingewiesen, dass ein solches Religionsverstandnis dem Sozialforscher ,,nur allzu
willkommen [ist], ermdglicht ihm dieses Verstindnis doch eine verhdltnismaBig
klare ,definitorische‘ Abgrenzung seines ,Gegenstandes‘.* (Matthes 1993: 23).

Auch Talal Asad und Richard King haben sich kritisch gegeniiber einer solchen
Definition von Religion geduBlert. Asad diagnostiziert, dass das Religionsverstind-
nis im 19. Jahrhundert noch von evolutionistischen und rationalistischen Religions-
auffassungen geprédgt war, Religion jedoch im 20. Jahrhundert nicht mehr als etwas
Archaisches betrachtet wird, sondern Religion vielmehr als ein Bereich des
menschlichen Lebens — neben anderen Bereichen — angesehen wird (vgl. Asad
1993a: 27). Eine solche Grenzziehung zwischen den unterschiedlichen gesellschaft-
lichen Teilbereichen sei eng verkniipft mit der Forderung der europédischen Aufkla-
rung, dass Religion sich aus Angelegenheiten der Politik und Wissenschaft heraus-
halten solle. Asad ist der Ansicht, dass gerade eine solche Sichtweise es ermdglicht,
Religion als etwas Transhistorisches und Transkulturelles zu definieren (vgl. Asad

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 155

1993a: 28). Wissenschaftler und Wissenschaftlerinnen, die sich einem postkolonia-
len Wissenschaftsverstdndnis verpflichtet fiihlen, erinnern nun daran, dass Religion
in anderen Zusammenhéngen nicht zwangsldufig als etwas von Wissenschaft, Poli-
tik etc. Getrenntes wahrgenommen wird. Entsprechend hélt etwa King fest:

,The category of religion, in fact, is simply the production of the cognitive filtering out’ or
abstraction of certain aspects of a much broader cultural dynamic. This process of abstrac-
tion is founded upon the presuppositions of the Enlightenment. Other cultures and pre-
Enlightenment Western culture did not carve up the world in the way that we do. Religious
phenomena were always seen as part and parcel of political, social and other cultural forms.
The separation of religion from those is founded on secular Enlightenment approach.” (King
1999: 19)

Obgleich ein sdkulares Denken durch die enge Verkniipfung mit dem Konzept des
Nationalstaats weite Verbreitung gefunden hat, wird seitens postkolonialer Wissen-
schaftlerinnen und Wissenschaftler hdufig das Ineinandergreifen von Politik und
Religion als markantes Gegenbeispiel hinsichtlich der Vorstellung von Religion als
abgeschlossenem Sinnsystem herangefiihrt (vgl. Asad 1993a: 28). Obwohl das
Konzept des Sdkularismus verschiedentlich Ausformulierung findet, kann von einer
vollstdndigen Separierung von Religion und Politik sowohl auflerhalb als auch in-
nerhalb Europas nicht die Rede sein (vgl. Van der Veer/Lehmann 1999).

Chakrabarty hatte aus diesem Grund von einem hyperrealen Status gesprochen,
der die europdischen Modernenarrative kennzeichnet. Die Schwierigkeit solcher
Definitionen liegt somit auch im differenzierungstheoretischen Denken begriindet,
welches die europédischen Modernevorstellungen entscheidend pragt. Diese Argu-
mentationsfigur zur Bestimmung eines universellen Religionsbegriffs heranzuzie-
hen erweist sich vor diesem Hintergrund als duf3erst problematisch.

Neben der Ndhe zu einem christlich-protestantischen Religionsverstindnis sind
die substanziellen und funktionalen Definitionen, durch welche Religion als etwas
Apartes, von anderen Bereichen klar Abgrenzbares bestimmt wird, jedoch noch
durch weitere Schwierigkeiten und Grenzziehungen gekennzeichnet. So miissen
auch die Definitionsversuche, die Religion {iber die Ebene der Erfahrung zu fassen
versuchen, problematisiert werden. Ein solches Religionsverstindnis ist etwa in den
von Friedrich Schleiermacher, Rudolph Otto, Mircea Eliade, William James oder
Ernst Troeltsch vorgenommenen Proklamierungen eines religiosen Universalismus
zu finden, der davon ausgeht, dass alle Menschen auf irgendeine Art und Weise in
Verbindung mit dem Heiligen stehen, welches sich in der spezifischen religidsen
Erfahrung offenbart. Zum einen ist ein solches Religionsverstindnis, wie Mazusa-
wa aufgezeigt hat, nicht nur durch ein spezifisch protestantisches Religionsver-
stdndnis geprigt und wird insbesondere bei evangelischen Theologen wie Schlei-
ermacher, Otto oder Troeltsch stark von der Sorge getragen, dass Religion durch die

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



156 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Begegnung mit anderen Religionen im Allgemeinen an Einfluss verliere. Die spezi-
fischen Entstehungsbedingungen des Religionsbegriffs, der auf der Ebene der reli-
gidsen Erfahrung ansetzt, werden im religionssoziologischen Diskurs jedoch zu-
meist weder beriicksichtigt, noch wird die Universalisierung eines solchen Religi-
onsbegriffs in Frage gestellt. Lediglich Knoblauch weist darauf hin, dass es sich als
problematisch erweist, ein solches Religionsverstdndnis auf andere Religionen zu
iibertragen: ,,So geschieht es leicht, dass Religion in der abendldndischen Tradition
in einem starken Mafle nach einem christlichen Muster gedeutet und auf alle Reli-
gionen iibertragen werde, wie etwa bei Schleiermacher, der Religion als Gefiihl
schlechthinniger Abhingigkeit bezeichnet oder eben bei Otto.” (Knoblauch 2009:
62)

Dem anderen Punkt, der sich bei der Konzeption von Religion als personlicher
Gotteserfahrung als problematisch erweist, wird auch im religionssoziologischen
Diskurs demgegeniiber weitaus mehr Aufmerksamkeit geschenkt: Die religiose Er-
fahrung gilt in dieser Tradition nicht selten als inkommunikabel, was sich aus so-
ziologischer Perspektive als duferst problematisch erweist. Denn Religion ist in ei-
ner solchen Konzeption nicht soziologisch fassbar. Sie beruht ganz auf theoreti-
schen Annahmen und ihr ist mit empirischen Mitteln nicht beizukommen. Dass ein
Begriff, der in erster Linie das innere Erleben dieser Erfahrung, dessen Qualitit fiir
James gerade in der Inkommunikabilitit dieser besonderen Erfahrung liegt, aus so-
ziologischer Perspektive nur schwerlich einholbar ist, wird auch durch Religionsso-
ziologinnen und Religionssoziologen bemingelt. So problematisiert etwa Tyrell,
dass ,,das Soziale — verstanden als Kommunikation — [...] auf diese Art zum Religi-
6sen sekunddr und ,kontaminierend‘“ stehe (Tyrell 1996: 435). Und auch Soeffner
hatte darauf hingewiesen, dass die Religionssoziologie sich an die objektiven Aus-
drucksformen halten muss, also sichtbar sein muss, da alles andere fiir die Soziolo-
gie nicht greifbar sei (vgl. Soeffner 1994: 312). Wie an Joas Konzeption der religio-
sen Erfahrung gesehen, wird aber auch im gegenwirtigen Diskurs noch an einen
Religionsbegriff angekniipft, der die individuelle Erfahrung ins Zentrum stellt.

In dhnlicher Weise wie der soeben besprochene Erfahrungsbegriff erweist sich
auch Luckmanns Konzeption der unsichtbaren Religion in Bezug auf die soziologi-
sche Fassbarkeit als problematisch. Denn auch in einem solchen Konzept findet die
Ebene der sozialen Vermittlung und Verortung zu wenig Beriicksichtigung. Empi-
risch erhoben und zur Kenntnis genommen werden kann soziologisch nur, dass was
auch fiir die Forschenden sichtbar ist.

Es lassen sich jedoch noch weitere Schwichen in den spezifisch funktionalen
Definitionen von Religion finden: Natiirlich ist mit den Postcolonial Studies auch
die evolutionistische Denkweise, wie sie Durkheims Religionsbegriff zugrunde
liegt, zu problematisieren. Begrifflichkeiten wie primitive Religion, Naturreligion,
Animismus, Totemismus etc. sind ein typisches Produkt einer evolutionistischen
Sichtweise, wie sie zu Durkheims Zeit prigend war, und in welchem eine hierarchi-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 157

sche Strukturierung deutlich erkennbar wird. Ein evolutionistisches Denken, wie es
Durkheims religionssoziologisches Schaffen prigt, ist im religionssoziologischen
Diskurs heute nur noch selten zu finden. Gleichwohl wird den sogenannten Weltre-
ligionen in der religionssoziologischen Betrachtungsweise nach wie vor ein grofle-
rer Stellenwert eingerdumt.

In einer postkolonialen Perspektive muss dariiber hinaus auch generell auf das
ahistorische Moment, welches sich in funktionalen Definitionen finden lésst, auf-
merksam gemacht werden: Wenn Religion funktional bestimmt wird und ihr somit
die Ubernahme zentraler Aufgaben sowohl in Hinblick auf die Gesellschaft als auch
auf das Individuum zugesprochen wird, wird Religion zu etwas Uberzeitlichem
gemacht. Eine Welt ohne Religion ist in einem funktionalen Verstdndnis von Reli-
gion nicht mehr vorstellbar.

Theoretiker wie Bourdieu, die sich dem Gegenstand Religion nur aus histori-
scher Perspektive ndhern wollen, weisen zwar auf die historische Kontingenz und
Heterogenitit des religiésen Feldes hin:

,Ebenso wie die gemeinhin als christlich bezeichneten Glaubensinhalte und Praktiken (de-
nen kaum mehr als der Name gemein ist) ihren Fortbestand Uber die Zeit dem Umstand ver-
danken, dass sie nicht aufgehort haben, sich in dem MaRe zu wandeln wie die Funktionen
sich wandelten, die sich bei den sich bestdndig erneuernden Gruppen, die sie aufnahmen,
erfillen, verdanken auch synchron gesehen die religiésen Vorstellungen und Verhaltenswei-
sen, die sich auf ein und dieselbe Ursprungsbotschaft berufen, ihre Verbreitung im sozialen
Raum einzig der Tatsache, dass sie fiir die verschiedenen Gruppen véllig unterschiedliche
Bedeutungen und Funktionen haben.” (Bourdieu 2009: 60)

Allerdings gewinnt auch Bourdieu sein Konzept des religidosen Feldes hauptséchlich
in Auseinandersetzung mit der christlichen Religion und er versdumt es, die Spezi-
fik der hier beobachteten Strukturfigurationen hinsichtlich ihrer Ubertragbarkeit auf
andere Religionen in Frage zu stellen.

Luhmann und Luckmann greifen zudem auf eine anthropologische Fundierung
zurlick. Luhmanns Religionsbegriff enthélt sogar — genau wie die an Luhmann an-
schlieBenden Konzeptionen — eine christlich religidse Unterfiitterung, da auch die
Annahme, dass Kontingenz etwas ist, was bewiltigt werden muss, in engem Zu-
sammenhang mit einem modernen christlich-theologischen Religionsverstidndnis
steht (vgl. Daniel/Hillebrandt 2012: 46). Religionssoziologische Definitionen tun
sich offenbar schwer damit, Religion genuin soziologisch zu bestimmen. Bei Taylor
macht Chakrabarty ebenfalls eine gewisse Unentschlossenheit hinsichtlich einer ge-
schichtlichen oder anthropologischen Fundierung des Transzendenzbediirfnisses
aus:

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



158 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

»Aus seiner Darstellung geht nicht hervor, ob das Bedirfnis, sich der Transzendenz zuzu-
wenden, zur Grundausstattung des Menschen gehort oder ob es sich dabei um etwas han-
delt, was den Menschen erst relativ spat in ihrer Geschichte, namlich seit den achsenzeitli-
chen Religionen, anerzogen worden ist. ,Sofern die transzendentale Betrachtungsweise
recht hat’, erklart Taylor, ,haben die Menschen die unausléschliche Neigung, auf etwas Jen-
seitiges anzusprechen. Es wirkt einengend, wenn man dagegen angeht‘(1061). Ob Taylor
selbst die transzendentale Betrachtungsweise teilt, ist nicht klar. Ebenso wenig lasst sich
aber das Gegenteil behaupten.” (Chakrabarty 2010: 177)

Nun ergeben sich aus den unterschiedlichen Herangehensweisen natiirlich gravie-
rende Konsequenzen hinsichtlich der Konzeption von Religion: Geht Taylor einer-
seits von einer anthropologischen Fundierung des Transzendenzbediirfnisses aus,
dann bleibt erklarungsbediirftig, warum die vorachsenzeitlichen Kulturen dieses
nicht hervorgebracht haben. Genauso miisse erklart werden, wie es moglich ist, dass
die Mehrheit der Weltbevolkerung lebt, ohne auf dieses innere Bediirfnis zu reagie-
ren (vgl. Chakrabarty 2009: 9). Taylor geht allerdings davon aus, dass dieses Be-
diirfnis in den Menschen sehr présent ist. Entsprechend bedarf die Annahme, dass
die vorachsenzeitlichen Religionen auf das menschliche Gedeihen ausgerichtet wa-
ren, einer Revision. Wenn andererseits davon ausgegangen wird, dass es sich bei
dem Bediirfnis nach Transzendenz um ein historisch gewachsenes handelt, ist es
auch moglich, dieses hinter sich zu lassen und nach menschlichem Gedeihen zu
streben, ohne die Entwicklung zum abgepufferten Selbst zu beschreiten, wie die
westliche Welt dies getan habe (vgl. Chakrabarty 2009: 9).

Funktionale Definitionsversuche haben, wie in Kapitel 3.2.2 verdeutlicht wurde,
auflerdem die Schwierigkeit, dass die Funktionen der Religion auch von anderen
Bereichen iibernommen werden koénnen und sie deren Besonderheit somit nicht
mehr allein iiber die Funktion von anderen Bereichen abgrenzen konnen. Aus die-
sem Grund greifen Befiirworter und Beflirworterinnen einer funktionalen Definition
meist auf eine substanzielle Unterfiitterung ihres Religionsbegriffs zuriick: So ge-
hen etwa Luhmann aber auch Taylor davon aus, dass in der modernen Gesellschaft
die besondere Aufgabe der Religion nicht mehr allein von dieser iibernommen wer-
den kann, sondern dass auch andere gesellschaftliche Bereiche, bei Luhmann etwa
die Wissenschaft, den Umgang mit Kontingenz {ibernehmen kénnen. Bei Taylor
darf ebenso der sogenannte Ort der Fiille nicht mehr allein religids bestimmt wer-
den. Um Religion trotzdem noch von anderen gesellschaftlichen Bereichen unter-
scheiden zu kénnen, kommen diese funktionalen Definitionsversuche nicht ohne ei-
ne substanzielle Unterfiitterung aus. Dabei greifen sie alle auf die Differenzierung
in heilig und profan (Durkheim) oder Immanenz und Transzendenz zuriick (Luh-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 159

mann, Taylor) und auch Riesebrodts Definition der religiosen Praktiken zeichnet
sich durch die Bezugnahme auf etwas Gottliches aus (vgl. Riesebrodt 2000: 40). 10
Erst durch eine solche Unterteilung kann sich die Vorstellung entwickeln, dass
Religion sich vom sonstigen Leben unterscheide. Bereits filir Matthes ist die Tatsa-
che, ,,dass ,Religion‘ immer und iiberall mit einer Scheidung der Welten und der
Dinge in ,heilige® und ,profane‘ zu tun habe, wie es uns in der Religionssoziologie
seit Durkheim geldufig ist, eine christozentrische Projektion par excellence®
(Matthes 1993: 22).11 Eine solche Vorstellung ist laut Matthes in den chinesischen
oder indischen Kulturen zunéchst nicht zu finden. Bei einer genaueren Analyse
wiirde man vielmehr ,,auf ein multiples Konzept von vielféltigen geschichteten

10 Nicht nur Taylor (2009), sondern auch Eisenstadt (1992), Joas und Bellah (2012) stiitzen
sich dabei auf das Konzept der Achsenzeit, welches von Karl Jaspers entwickelt wurde.
Mit den Postcolonial Studies muss das Konzept der Achsenzeit jedoch auch kritisch hin-
terfragt werden, ist dieses doch bereits von verschiedenen Wissenschaftlerinnen und Wis-
senschaftlern u.a. aufgrund seiner entwicklungstheoretischen Annahmen widerlegt wor-
den. Zu nennen sind hier insbesondere die Arbeiten von Jan und Aleida Assmann. Jan
Assmann bescheinigt Jaspers eine ,,eigentiimliche Blindheit“ fiir geschichtliche Bedingt-
heiten und Prozesse. Jaspers glaubt an die Selbstdurchsetzung der groflen Gedanken
(2005: 41f). Wihrend Eisenstadt sich insbesondere fiir die Institutionalisierung achsen-
zeitlicher Ideen interessiert hat, befasst sich Jan Assmann stdrker mit der Rolle der
Kommunikation. Auch stellt Jan Assmann Jaspers Auslegung der Achsenzeit als Epo-
chenschwelle in Frage, wurde die von Jaspers prognostizierte ungefahre Gleichzeitigkeit
des Aufkommens bestimmter Phdnomene doch bereits widerlegt. Vielmehr deutet er die
Achsenzeit als typisches historisches Vorkommen, welches sich in diesem Fall in der
,Transformation von ritueller zu textueller Koharenz manifestiert. ,,In dieser Zeit entste-
hen nicht nur die fundierten Texte, sondern auch die kulturellen Institutionen, mit deren
Hilfe die normativen und formativen Impulse dieser Texte liber die sich wandelnden
Sprachen, Gesellschaftssysteme, politischen Ordnungen und Wirklichkeitskonstruktionen
hinweg in Kraft gehalten und die Rahmenbedingungen eines Dialogs mit den Vorgédngern
iiber Jahrtausende hinweg geschaffen werden.” (1992: 291) Grundsétzlicher noch hat
Aleida Assmann Jaspers Konzept der Achsenzeit in Frage gestellt: Sie kritisiert, dass die-
ser sich in erster Linie fiir die Einheit der Geschichte interessiere und der groBen Hetero-
genitdt geschichtlicher Prozesse nicht gerecht werde. Deswegen kritisiert sie auch den
evolutionistischen Gestus, den das Konzept der Achsenzeit impliziere, indem es diese
zum allgemeinen MaBstab macht (1989: 336).

11 Auch im gegenwirtigen religionssoziologischen Diskurs wird ein auf der Unterscheidung
zwischen Immanenz und Transzendenz beruhendes Religionsverstiandnis vereinzelt prob-
lematisiert (vgl. Knoblauch 2009: 44, Beyer 2006). Knoblauchs Vorschlag religidse
Kommunikation nicht nach dem Inhalt, sondern der Form nach zu bestimmen, wird von
ihm aber nur im Ansatz ausformuliert.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



160 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Wirklichkeiten stoBen, in dem die hier und jetzt gelebte alltdgliche Wirklichkeit von
allen anderen, die man so kennt (die der Naturkréfte, der Vorfahren, der Geister und
schlieBlich der Gétter) nicht nur nicht sduberlich getrennt, sondern geradezu auf
,Kommunikation* mit ihnen angelegt ist“ (Matthes 1993: 22). Allerdings ist auch
hinsichtlich solcher Verallgemeinerungen Vorsicht geboten. Wie sich gezeigt hat,
ist es nicht nur sehr fragwiirdig von einem einheitlichen Christentum zu sprechen,
ebenso problematisch ist es auch, substanzielle Repréisentationen anderer Religio-
nen vorzunehmen. Homi Bhabha hat diesbeziiglich festgehalten:

,Ganz gleich wie untadelig das Wissen Uber den Inhalt einer ,anderen’ Kultur sein mag, ganz
gleich wie antiethnozentrisch sie reprasentiert wird: ihre Verortung als AbschluR groRer
Theorien und die Forderung, dal sie in analytischer Hinsicht immer das gute Objekt der Er-
kenntnis, die gefligige Summe der Differenz zu sein hat, reproduziert eine Beziehung der
Herrschaft Uber sie und stellt somit die schwerwiegendste Anklage der institutionellen
Macht kritischer Theorie dar.” (Bhabha 2000: 48)

Wie gesehen, weisen auch die funktionalen und substanziellen Religionsversuche in
einer postkolonialen Reflexion in vielfacher Hinsicht Probleme auf. Auch die im re-
ligionssoziologischen Diskurs gingige Unterscheidung zwischen institutionalisier-
ter und individueller Religion erweist sich vor diesem Hintergrund als problema-
tisch.

4.1.1.2 Institutionelle und individuelle Religion

Ein Grund fiir die anhaltende Popularitit der Theorien Luckmanns und Luhmanns
in der aktuellen religionssoziologischen Diskussion ist sicher, dass ein solcher An-
satz es zwar ermoglicht, von einem zunehmenden Bedeutungsverlust von Religion
auf der gesellschaftlichen Ebene, jedoch nicht von einem vollkommenen Ver-
schwinden von Religion in der modernen Gesellschaft auszugehen. Moglich wird
dies insbesondere durch die Grenzziehung zwischen institutioneller und individuel-
ler Religion, wie Luckmann sie starkgemacht hat.

Auch diese Unterscheidung ist in erster Linie mit der europdischen Geschichte
und insbesondere auch mit dem européischen Selbstbild verkniipft, welches sich in
der Moderneerzahlung widerspiegelt, und erweist sich fiir die Formulierung eines
universellen Religionsbegriff als nicht geeignet. In diesem Sinne hélt etwa Richard
King fest: ,,In this context the consequences of the Enlightenment dichotomy be-
tween public and private has been not only the delegitimization of institutional reli-
gion (i.e. religion as a social and political phenomenon) but also the increasing ten-
dency to locate religion within the private sphere, thereby separating or excluding it
from the realm of politics and power.” (King 1999: 13). Begiinstigt wurde ein sol-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 161

ches Religionsverstiandnis also durch den spezifisch europdischen Kontext. So lasst
sich zu der hochbiirokratisierten christlichen Kirche nur schwerlich ein Aquivalent
in anderen Religionen finden, auch eine auf dem individuellen Glauben beruhende
Zugehorigkeit ist in anderen Religionen nicht zu finden. Randeria hat hinsichtlich
der hinduistischen Stromungen festgehalten, dass diese: ,,weder dieselbe Trennung
zwischen dem Sakralen und Profanen wie das Christentum noch eine Kirche oder
gemeinsame religiose Autoritit mit Alleinvertretungsanspruch [kenne]. Ein einheit-
liches Dogma und Orthodoxie fehlt dem Hinduismus genauso wie eine auf indivi-
duellem Glauben basierende Zugehorigkeit zur Religion* (Randeria 2007: 15).

Dass die starke institutionelle Verankerung in erster Linie in der christlichen
Religion zu finden ist, wird zwar bereits bei Weber reflektiert, und auch Riesebrodt
spricht sich aus diesem Grund explizit gegen eine Unterscheidung zwischen institu-
tioneller und individueller Ebene aus und mochte Religion stattdessen iiber die
Ebene der Praktiken theoretisieren. Er legt allerdings vorab fest, was unter religio-
sen Praktiken verstanden werden soll und grenzt sich somit von einem Praxisver-
stindnis wie Bhabha oder Hall es verstehen, deutlich ab. Das von den Postcolonial
Studies vertretene Praxisverstindnis setzt sich nicht nur immer in historisch spezifi-
scher Weise mit Religion auseinander, sondern macht auch die Ebenen der Unter-
suchung am konkreten Untersuchungsgegenstand fest. In diesem Sinne wird auch
die theoretische Trennung zwischen methodologischem Individualismus und me-
thodologischen Strukturalismus, die offenbar auch den religionssoziologischen Dis-
kurs prégt, mit Bourdieu als ein Produkt der theoretischen Wissenschaftspraxis aus-
gemacht.

Im religionssoziologischen Diskurs ist bisher weder diese Grenzziehung zwi-
schen den beiden theoretischen Ebenen reflektiert worden, noch der historischen
Priagung eines zwischen individueller und institutioneller Religion unterscheiden-
den Religionsverstindnisses gentigend Aufmerksamkeit geschenkt worden. Dies
héngt auch mit dem spezifischen, in diese Grenzziehung eingelassenen Moderne-
verstdndnis zusammen. Denn von zentraler Bedeutung fiir die Unterscheidung zwi-
schen institutioneller und individueller Religion im religionssoziologischen Diskurs
ist insbesondere auch die Sékularisierungstheorie, auf welche im néchsten Kapitel
noch genauer eingegangen wird. Der diagnostizierte geringere Einfluss religioser
Institutionen auf gesamtgesellschaftliche Prozesse wurde nicht selten in einen Zu-
sammenhang mit einer zunehmenden Individualisierung der Gesellschaft gestellt.

Den Fokus allein auf die individualisierte Sozialform zu legen, wie dies im reli-
gionssoziologischen Diskurs ab den 1960er Jahren verstéirkt geschieht, erweist sich
nicht nur in globaler Hinsicht als verkiirzt. Zwar werden gegenwértig zunehmend
auch Neue Religiose Bewegungen und Organisationsformen zum Gegenstand der
Untersuchung gemacht, diese geraten jedoch meist als Organisationsform eines in-
dividualisierten, auf subjektive Erfahrungen abzielenden Glaubens ins Zentrum des
analytischen Interesses. Bereits Casanova hat darauf aufmerksam gemacht, dass

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



162 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

kollektiven religidsen Zusammenhéngen — ob institutionalisiert oder nicht — heute
ein quasi archaischer Charakter zugesprochen wird bzw. gemeinschaftlichen As-
pekten keine Beachtung im aktuellen religionssoziologischen Diskurs geschenkt
werde (vgl. Casanova 2011). Dies ist nicht nur hinsichtlich des nach wie vor vitalen
christlichen Gemeindelebens in Deutschland ein Forschungsdesiderat, sondern ge-
rade in Hinblick auf eine sich zunehmend globalisierende Welt ist die Ausklamme-
rung kollektiver religiser Aspekte ein grofles Versdumnis des religionssoziologi-
schen Diskurses. Es liegt die Vermutung nahe, dass der religionssoziologische Dis-
kurs auch durch normative Grenzziehungen geprégt ist, die die individualisierte So-
zialform der Religion in ein besseres Licht riicken als die gemeinschaftlichen As-
pekte der Religion.

Asad weist zudem auf die Gefahr hin, dass durch ein individualisiertes Religi-
onsverstdndnis zu leicht verkannt werde, dass legitimierende Diskurse iiber Religi-
on auch immer machtvolle Diskurse sind. Zwar wird die diskursive Eingebunden-
heit des Religionsverstdndnisses auch im gegenwirtigen religionssoziologischen
Diskurs reflektiert. Krech hat in seinen Arbeiten zur Konversionsforschung auf die
Eingebundenheit der Konvertiten in religiose Deutungssysteme hingewiesen (vgl.
Krech 2011: 50ff). Und auch Knoblauch stellt fest: ,,Doch auch die Subjekte sind in
der Rekomposition nicht frei und autonom. Denn das Subjekt zehrt von dem Wis-
sen, das kulturell angeboten wird.“ (Knoblauch 2009: 79) Allerdings stellt das Sub-
jekt ,,den inhaltlichen Kern* dieser religiosen Rekompositionen dar. Der Einzelne
werde ,,in der Kommunikation vielmehr fortwéhrend zur Selektion gezwungen und
wird sich in dieser Selektion erst seiner Subjektivitdt gewahr. Die Selektion kann
deswegen sicherlich verschiedenen Kriterien folgen. Die Auswahl kann den gesell-
schaftlichen Anforderungen entsprechen und zu Klasse, Milieu oder Lebensstil pas-
sen. Sie kann kreativ sein und ,Eigenes‘ enthalten, und sie kann sicherlich auch
verniinftig, oder wenigstens zweckrational und instrumentell sein [...]. In jedem
Fall muss sie von einem Subjekt betrieben werden (Knoblauch 2009: 79f). Knob-
lauch hélt somit an der Vorstellung eines handlungsméchtigen Subjekts fest. Ein
solches Subjektverstindnis steht allerdings nicht nur in engem Zusammenhang mit
einem spezifischen Moderneverstiandnis, es bedingt auch wiederum, auf welche Art
und Weise ein entsprechendes Religionsverstindnis theoretisiert wird. Denn in ei-
ner solchen Konzeption wird Religion in erster Linie hinsichtlich der kognitiven
Dimension thematisiert, also hinsichtlich des Glaubens, der Erfahrungen und der
handlungsanleitenden Symbol- und Sinnzusammenhénge, die meist iiber die Ebene
der Kommunikation soziologisch zu fassen versucht werden. Zwar hebt Knoblauch
an anderer Stelle auch die korperliche Dimension der Spiritualitit hervor (Knob-
lauch 2009: 140) und auch Luhmann spricht der Vollstdndigkeit halber von biologi-
schen Systemen, die materielle Dimension der religiosen Praktiken bleibt im Gro-
fen und Ganzen jedoch meist unterbelichtet. Religiose Orte oder Gegenstinden ge-
raten entsprechend kaum in den Blick. Ein solches Religionsverstdndnis ist somit

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 163

stark anthropozentrisch ausgerichtet und nimmt eine klare Hierarchisierung zuguns-
ten der menschlichen Sinnproduktionen und deren kommunikativen Vermittlungen
von Religion vor. Gleichwohl wird an einem solchen Religionsverstdndnis in der
Religionssoziologie nach wie vor festgehalten. Dies verwundert umso mehr, als es
heute haufig bereits reflektiert wird, dass es sich bei der individualisierten Sozial-
form um eine in erster Linie in westlichen Kulturkreisen auftretende Erscheinung
handelt (vgl. Krech 2011: 164).

Dass jedoch auch Definitionen von Religion, die ein breiteres Religionsver-
stdndnis formulieren, weder vor der Problematik theoretischer Engfiihrungen noch
vor der Schwierigkeit Religion nicht historisch zu kontextualisieren gefeit sind, hat
Asad anhand einer Auseinandersetzung mit der von Clifford Geertz aufgestellten
universellen Definition von Religion veranschaulicht. Geertz versteht Religion als

,(1) ein Symbolsystem, das darauf zielt, (2) starke, umfassende und dauerhafte Stimmungen
und Motivationen in den Menschen zu schaffen, (3) indem es Vorstellungen einer allgemei-
nen Seinsordnung formuliert und (4) diese Vorstellung mit einer solchen Aura von Faktizitat
umgibt, dass (5) die Stimmungen und Motivationen véllig der Wirklichkeit zu entsprechen
scheinen.” (Geertz 1987: 48)

Asad problematisiert nun, dass Geertz zwischen der Ebene der kulturellen Symbol-
systeme und der Ebene der sozialen Praktiken unterscheidet. Indem Geertz postu-
liert, dass sich ethnologische Forschung als erstes fiir die ,,Erforschung der Bedeu-
tungssysteme, wie sie sich in den Symbolen materialisieren, die die eigentliche Re-
ligion ausmachen® (Geertz 1966: 93) interessieren miisse, und in einem zweiten
Schritt dann zu analysieren habe, wie diese mit den soziokulturellen und psycholo-
gischen Prozessen in Beziehung zu setzen seien, verleihe er den kulturellen Sym-
bolsystemen einen transhistorischen Charakter. Die Annahme eines von der Praxis
losgelosten Symbolsystems nimmt nicht nur eine Hierarchisierung der kulturellen
Praxis vor, es ist zudem schwierig, eine differenzierte Betrachtungsweise von reli-
giosen Phidnomenen vorzunehmen, die die Kontingenz der Geschichte beriicksich-
tigt. Asad sieht in dieser Trennung zwischen kultureller und sozialer und psychi-
scher Ebene einen Riickgriff auf den theoretischen Ansatz Talcott Parsons, der
weitreichende Folgen fiir die Definition von Religion habe: ,,This resort to Parsoni-
an theory creates a logical space for defining the essence of religion. By adopting it,
Geertz moves away from a notion of symbols that are intrinsic to signifying and or-
ganizing practices, and back to a notion of symbols as meaning-carrying objects ex-
ternal to social conditions and states of the self.” (Asad 1993a: 32) Geertz geht zwar
davon aus, dass Symbole handlungsanleitend sind, sie beeinflussen nicht nur die
Stimmungen, sondern auch die Motivationen der Menschen, jedoch weist Asad da-
rauf hin, dass auch diskutiert werden miisse, in welchem historischen Kontext diese
religidsen Symbole als Dispositionssysteme fungieren und in welche Macht-
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



164 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Wissens-Komplexe sie jeweils integriert sind, also wie sie auch mit den anderen
Bereichen des gesellschaftlichen Lebens in Verbindung stehen.

Asad macht darauf aufmerksam, dass Kirchenvitern des Mittelalters, nament-
lich Augustinus, die Bedeutung von Zwang und Disziplin fiir die Produktion und
Aufrechterhaltung religioser Wahrheiten durchaus bewusst waren (vgl. Asad 1993a:
34), deswegen wundert er sich dariiber, dass die Produktionsbedingungen der reli-
gidsen Symbole und Dispositionssysteme bei Geertz nicht diskutiert werden. Auch
wenn sich die Figurationen der Macht und mit ihnen die religidsen Symbol- und
Dispositionssysteme im Laufe der Zeit verdndert haben, konnen diese nicht jenseits
autorisierender Diskurse stehen. Asad mochte deswegen nun genau diese Separie-
rung der Religion von Prozessen der Macht in den Blick nehmen: Er verortet diese
Trennung in der Zeit, in der die Kirchen die Notwendigkeit erkannten, sich von den
sikularen Michten abzugrenzen. Im Zuge dessen setzen sie weniger auf Diszipli-
nierung, sondern vielmehr auf die Gefiihle und Erfahrungen des individualisierten
Gldubigen. Asad weist nun einmal mehr darauf hin, dass die hervorgehobene Stel-
lung des Glaubens — wie sie auch Geertz’ Definition von Religion zugrunde liege,
ein spezifisches Produkt der christlichen Religion sei. Wéhrend Geertz den Glauben
als etwas mit den kulturellen Symbolsystemen in Beziehung stehendes begreift,
wird Glaube nicht selten auch als etwas den Wissensprozessen vorgelagertes begrif-
fen. Aber indem Geertz in erster Linie die kognitiven Prozesse in den Vordergrund
stellt, erweist sich auch sein Ansatz als problematisch:

,Geertz is thus right to make a connection between religious theory and practice, but wrong
to see it as essenzially cognitive, as a mean by which a disembodied mind can identify reli-
gion from an Archimedian point. The connection between religious theory and practices is
fundamentally a matter of intervention — of constructing religion in the world (not in the
mind) through definitional discourses, interpreting true meanings, excluding some utteranc-
es and practices and including others.” (Asad 1993a: 44)

Die Vielschichtigkeit der Praxis wird durch die Hervorhebung der kognitiven Ebene
nicht beriicksichtigt. Auch macht Asad eine anthropologische Unterfiitterung des
Geertzschen Religionsverstidndnis aus, denn dieser nimmt an, dass der Menschen
ein grundlegendes Bediirfnis nach Sinn und Ordnung habe. Es bereitet ihm nicht
nur Furcht ,,an Grenzen seiner analytischen Fahigkeiten zu gelangen, sondern auch
an die Grenze seiner Leidensfahigkeit und seiner ethischen Sicherheit (vgl. Geertz
1987: 61). Mittels der Symbolsysteme schafft Religion nun Méglichkeiten, mit sol-
chen Situationen umzugehen. Dabei wird nicht bestritten, dass es ungeklérte Ereig-
nisse gibt oder dass das Leben schmerzvoll sein kann, vielmehr werden Wege an-
geboten, mit diesen Momenten des Chaos umzugehen. Dieser bescheidene An-
spruch ist laut Asad ein Sinnbild des marginalen Stellenwerts, der der Religion in
der europdischen Gesellschaft noch zukomme. Dabei ist der Anspruch Schmerz be-
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 165

kdmpfen zu wollen, ebenso ein Produkt der nachaufklarerischen Gesellschaft wie
die individualisierten Wege, die aufgezeigt werden (Asad 1993a: 45f).

In den Definitionen von Religionen spielen — trotz eines universellen Anspruchs
— die Diskurse, in die die Forschenden durch ihre spezifische Sozialisation einge-
bunden sind, eine groe Rolle. Sie priagen nicht nur das Religionsverstindnis in
ganz spezifischer Weise, sondern auch die theoretische Ebene, auf welcher Religion
zu fassen versucht wird. In diesem Sinne miissen nicht nur die Auslassungen, die
sich in Hinblick auf die globale und historisch kontingente Heterogenitit religioser
Praxis finden lassen problematisiert werden, sondern ebenso die Hervorhebung ei-
ner spezifischen Dimension religiéser Praktiken kritisiert werden. Asad hélt in die-
sem Sinne fest, dass Symbole, sofern sie wie Worter als ein Vehikel fiir Bedeutung
verstanden werden, nicht losgeldst von den sozialen Zusammenhidngen betrachtet
werden konnen, da sie in den Diskursen und Praktiken gleichsam erst produziert
werden. Es gelte aber ebenso, die religiosen Symbole historisch zu kontextualisie-
ren und sie zu den nichtreligidsen Symbolsystemen in Beziehung zu setzen. Ent-
sprechend diirfen die Symbolsysteme, aber auch die religiosen Erfahrungen und
Praktiken nicht abgeldst von den Machtverhéltnissen betrachtet werden, die sie her-
vorbringen, legitimieren und produzieren.

Der religionssoziologische Diskurs ist, wie aufgezeigt, von verschiedenen Grenz-
zichungen geprégt, die hdufig in den disziplindren und theoretischen Herangehens-
weisen selbst begriindet zu sein scheinen. Randeria hat bereits auf die disziplinére
Engfiihrung der Soziologie hingewiesen, durch welche der Fokus lediglich auf die
modernen europdischen Gesellschaften gerichtet wird. Und auch Reckwitz stellt in
dhnlicher Weise fest: ,,Die Soziologie als disziplindres Unternehmen hat bei der
Perspektivierung ihres Gegenstandes, der modernen Gesellschaft, bestimmte fun-
damentale Markierungen von Grenzen schon auf der grundbegrifflichen Ebene ein-
gebaut. (Reckwitz 2008: 302) Nicht nur die sachliche Grenzziehung zwischen Re-
ligion und anderen gesellschaftlichen Phanomenen und Teilbereichen sei hier ge-
nannt, ebenso stellen etwa auch das Vorhaben Religion entweder iiber die Funktion
oder die Substanz zu bestimmen aber auch die Trennung zwischen der Ebene ge-
sellschaftlicher Strukturen oder individueller Handlungen, sowie die Fokussierung
auf die kognitive Dimension von Religion richtungsweisende Grenzziehungen des
religionssoziologischen Diskurses dar. Aus diesem Grund scheint es dringend not-
wendig, sich neben den Definitionen des religionssoziologischen Diskurses mit den
entsprechenden Modernenarrativen auseinanderzusetzen, die nicht nur den religi-
onssoziologischen Diskurs sondern den soziologischen Diskurs im Allgemeinen
prigen und die Hervorbringungspraxis der soziologischen Theoriebildung wesent-
lich bestimmen.

Nicht zuletzt vor diesem Hintergrund erweisen sich die religionssoziologischen
Definitionen hinsichtlich der Primisse eines universellen Geltungsanspruches aus

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



166 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

vielerlei Griinden als problematisch. Es wurde veranschaulicht, dass diese — trotz
eines gesteigerten Abstraktionsniveaus — nicht selten ein Religionsverstéindnis als
impliziten Referenzpunkt verwenden, welches nicht weltweit zu finden ist, sondern
in erster Linie mit dem diskursiven Entstehungszusammenhang in Verbindung
steht. Auch ,,[d]en Religionsbegriff mittels Abstraktionserhdhungen vom christli-
chen Kulturerbe zu 16sen”, wie es Tyrell dem religionssoziologischen Diskurs be-
scheinigt hat (1996: 432), gelingt in diesem Zusammenhang nur bedingt. So wird
nicht nur auf die Unterscheidung von Transzendenz und Immanenz zuriickgegriffen
und hauptsédchlich der Glauben ins Zentrum dieser Definitionen geriickt, es wird
auch davon ausgegangen, dass die Vorstellung von Religion als etwas von anderen
Bereichen Getrenntes iiberregionale Giiltigkeit besitzt. Es erweist sich als proble-
matisch, dass der spezifische Entstehungszusammenhang eines solchen Religions-
verstdndnisses zu selten mitreflektiert und der Heterogenitét der religiosen Erschei-
nungsformen im religionssoziologischen Diskurs so wenig Aufmerksamkeit ge-
schenkt wird. Von Verallgemeinerungen eines solchen Religionsverstindnisses
muss somit gewarnt und die Aufstellung universeller Religionsdefinitionen vor die-
sem Hintergrund kritisiert werden.

Die Schwierigkeiten des Religionsbegriffs werden in der gegenwirtigen Dis-
kussion bisweilen problematisiert. Manchmal wird in diesem Zusammenhang sogar
direkt auf die Arbeiten der Postcolonial Studies verwiesen. So mdchte Knoblauch
etwa an die Arbeiten des ,,Orientalismus und Postkolonialismus® erinnern, er trifft
jedoch nicht das Anliegen der Postcolonial Studies, wenn er zusammenfasst, dass
,hier [...] der westlichen Theologie und der Religionswissenschaft vorgehalten
[wurde], dass ihre Definitionen von einem abendldndischen Religionsmodell aus-
gingen, das alle anderen Religionen aus dieser verzerrten Perspektive betrachtete®
(Knoblauch 2009: 44). Es geht den Postcolonial Studies — wie im ersten Kapitel be-
reits gezeigt — nicht darum, einzelne Wissenschaftsdisziplinen zu beschuldigen ein
christliches Religionsverstindnis verbreitet zu haben, auch sprechen sie nicht von
einer Verwestlichung anderer Kulturen, wie Knoblauch dies suggeriert (vgl. ebd.).
Vielmehr machen sie auf die historische Bedingtheit der Definitionen von Religion
aufmerksam. Nicht nur dasjenige, was unter Religion verstanden wird, ist in zeitli-
chen Kontexten und spezifischen Zusammenhingen jeweils unterschiedlich, son-
dern auch die den Definitionen von Religion zugrunde liegenden Diskurse und
Wissenssysteme variieren bestdndig. Zugénge zu Religion sind selbst also immer
Produkt nicht nur spezifischer disziplindrer Grenzen und bestimmter Theorieschu-
len, sondern auch historisch spezifischer Denkformen und AusschlieBungsdiskurse,
die in den Definitionsversuchen selbst aber nur selten reflektiert werden. Aus die-
sem Grund wollen die Postcolonial Studies die unterschiedlichen Vorstellungen von
Religion zum einen kontextualisieren, zum anderen aber auch auf ihren etwaigen
essenzialistischen, eurozentrischen und ahistorischen Gehalt hin befragen.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 167

Auch eine begriffsgeschichtliche Herangehensweise wére verflechtungsgeschicht-
lich neu zu tiberdenken, ist es doch gerade die Begegnung mit anderen Religionen,
die unter europdischen Wissenschaftlern den Anspruch erweckt, einen universellen
Religionsbegriff zu formulieren. Eine postkoloniale Perspektive pliddiert somit eben
gerade nicht fiir das Aufgeben des Religionsbegriffs. Vielmehr wird darauf hinge-
wiesen, dass es nicht in der Macht der Wissenschaft stehe, Begriffe, die im Alltags-
gebrauch Verwendung finden, aufzugeben, es miisse lediglich deren allgemeine und
homogenisierende Verwendung hinterfragt werden.

Aus diesem Grund ist es auch von Bedeutung, sich ndher mit den — den Defini-
tionen von Religion zugrundeliegenden — Moderneverstindnissen auseinanderzu-
setzen, kommt dem Modernebegriff fiir die Entstehung der Soziologie, wie gese-
hen, eine konstitutive Rolle zu. Wie sich gezeigt hat, erweist sich die Annahme der
funktionalen Differenzierung oder der Individualisierung wie sie das soziologische
Moderneverstindnis prigen, nicht nur fiir die Soziologie im Allgemeinen, sondern
insbesondere auch fiir die Religionssoziologie als von zentraler Bedeutung. Bevor
nun ndher auf den diskursiven Zusammenhang von Moderne und Religion einge-
gangen wird, wird zundchst noch der Begriff der Weltreligion in den Blick genom-
men, steht dieser doch in enger Verbindung mit dem universellen Religionsver-
stdndnis der Religionssoziologie.

4.2 DAS KONzZEPT DER WELTRELIGIONEN ALS KONZEPT
KULTURELLER ANDERSHEIT

Neben dem allgemeinen Religionsbegriff findet im religionssoziologischen Diskurs
zudem der Begriff der Weltreligion haufige Verwendung. Mit dem Konzept der
Weltreligion mochten Autoren wie Weber oder Luhmann der Vielfalt der Religio-
nen gerecht werden.

Ahnlich wie ein universeller Religionsbegriff erweist sich auch das Konzept der
Weltreligionen aus einer postkolonialen Lesart in vielerlei Hinsicht als problema-
tisch.> Zwar werden auch die religionssoziologischen Arbeiten Max Webers, ins-
besondere seine Schriften zur Wirtschaftsethik der Weltreligionen, die Anfang des
20. Jahrhunderts erschienen sind, als Schritt zu einer pluralistischen Betrachtungs-
weise auf Religion gewertet: Er wollte unter Weltreligionen ,,in ganz wertfreier Art
jene fiinf religiosen oder religios bedingten Systeme der Lebensfithrung® verstan-
den wissen, ,,welche ganz besonders grole Mengen an Bekennern um sich zu scha-

12 Dass dem Diskurs um den Begrift der Weltreligion im Zusammenhang mit dem Auf-
kommen eines universellen Religionsversténdnisses eine bedeutende Rolle zukommt, hat
Mazusawa bereits veranschaulicht.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



168 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

ren gewusst haben: die konfuzianische, hinduistische, buddhistische, christliche, is-
lamische Ethik* (Weber 1988: 237f). Weber steht mit seiner Betrachtungsweise zu-
néchst fiir eine historische Sicht auf Religion, die nicht mehr von einer wertenden
Vorrangstellung einer bestimmten Religion ausgeht, sondern die zu analysierenden
Religionen stets im Zusammenhang mit den politischen, sozialen und wirtschaftli-
chen Kontexten betrachten mochte. Allerdings ist auch Webers Verwendung des
Begriffs der Weltreligionen nicht nur durch eine homogenisierende Betrachtungs-
weise, sondern zudem durch kulturalisierende Grenzziehungen geprégt, in denen
sich sowohl ein hierarchisierendes, als auch ein evolutionistisches Moment finden
lasst. Zwar stand er dem Evolutionismus seiner Zeit skeptisch gegeniiber (Mo-
mmsen 1974: 3), allerdings scheint er vor evolutionistischen Annahmen nicht ganz
gefeit zu sein (vgl. Tenbruck 1975: 697). So stellt Weber etwa in seinem Aufsatz
,» Wirtschaftsgeschichte® fest:

,Die Magie zu brechen und Rationalisierung der Lebensfiihrung durchzusetzen, hat es zu al-
len Zeiten nur ein Mittel gegeben: grol3e rationale Prophetien [...] Prophetien haben die Ent-
zauberung der Welt herbeigefiihrt und damit auch die Grundlage fir unsere moderne Wis-
senschaft, die Technik und den Kapitalismus geschaffen.” (Weber 2011: 389)

Wolfgang Schluchter hat Weber vor diesem Hintergrund ein ,evolutionistisches
Minimalprogramm® bescheinigt (vgl. Schluchter 1979: 262).

Bereits der Ausgangspunkt seiner vergleichenden Untersuchung der Wirt-
schaftsethik der Weltreligionen — die Frage, warum sich einzig im Westen der okzi-
dentale Rationalismus herausbilden konnte — muss mit den Postcolonial Studies als
ein Paradebeispiel gelesen werden, dass ein europdisches Selbstverstindnis immer
auf ein konstitutives Auflen angewiesen ist, was in der Folge dazu fiihrt, dass die
Geschichte anderer Linder und Regionen durch die Folie der européischen Mo-
derneerzdhlung immer nur als Geschichte des Mangels gelesen wird (Chakrabarty
2010: 41). Einer solchen Fragestellung liegt auBerdem die Annahme zugrunde, dass
es verschiedene universelle Mechanismen gibt, die aber historische und partikulare
Besonderheiten aufweisen. Einerseits miissen die universellen RegelméBigkeiten
identifiziert werden, andererseits miissen diese in Beziehung zu den partikularen
historischen Bedingungen gesetzt werden. B

13 Die Analyse anderer Religionen wird somit nicht nur epistemologisch geprégt, neben der
theoretischen und methodischen Herangehensweise nimmt auch der spezifische Blick-
winkel erheblichen Einfluss auf die Analyse anderer Religionen. Diese analysieren zu
konnen, wird von Weber selbst nicht in Frage gestellt.

Eine dhnliche Vorgehensweise findet sich auch in Durkheims vergleichender Soziologie.

Diese ist fiir Durkheim nicht ,,nur ein besonderer Zweig der Soziologie; sie ist insoweit

die Soziologie selbst, als sie authort, rein deskriptiv zu sein, und danach strebt, sich iiber
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 169

Dass hierbei jeweils das europdische Modell zum Mafstab aller Geschichte ge-
macht wird, 14sst sich anhand seiner Analyse der Wirtschaftsethik in China gut auf-
zeigen. Weber stlitzt sich hier hauptsichlich auf Berichte der Missionsliteratur, um
dem Zusammenhang von wirtschaftlichem Handeln und religioser Ethik auf den
Grund zu gehen und kommt hinsichtlich der wesentlichen Charaktereigenschaften
der Chinesen u.a. zu folgendem Schluss:

,Einige stets hervorgehobene Beobachtungen: die auffillige Abwesenheit von ,Nerven’ in
dem spezifischen Sinne des Worts, den der Europder heute damit verbindet, die grenzenlose
Geduld und beherrschte Hoflichkeit, die Zahigkeit des Haftens am Gewohnten, die absolute
Unempfindlichkeit gegen Monotonie und die pausenlose Arbeitsfahigkeit, die Langsamkeit
der Reaktion auf ungewohnte Reize, speziell auch in der intellektuellen Sphare: dies alles
scheint eine in sich gut verstandlich zusammenhangende Einheit darzustellen.” (Weber
1991a: 196; vgl. auch Zimmermann 2006: 72)

die Tatsachen Rechenschaft abzulegen (Durkheim 1976: 216). Joachim Matthes hat da-
rauf aufmerksam gemacht, dass Durkheims Denken ein Wissenschaftsverstidndnis zu-
grunde liegt, in welchem die ,,Begriffsbildungen, in die die Gesellschaftsmitglieder selber
ihre Wirklichkeitserfahrungen fassen, systematisch und methodisch auszuschalten seien,
und dass die eigentlich wissenschaftliche Forschung zu beginnen habe mit einer gesell-
schaftlich und kulturell unvorbelasteten definitorischen Arbeit (Matthes 1993: 18). Es
geht Durkheim um die Herausarbeitung transkultureller Mechanismen und gesellschaftli-
cher Funktionsweisen. Theoretisieren heiflt im durkheimschen Sinne immer auch verglei-
chen, wie bereits René Konig in der Einleitung zu Regeln der soziologischen Methode
feststellt (vgl. Konig 1976: 75). Talal Asad hat jedoch nun darauf hingewiesen, dass Ge-
sellschaft kein Text ist, ,,der sich dem geilibten Leser eigenstdndig mitteilt. Es sind Men-
schen, die sprechen. Und die letztliche Bedeutung von dem, was sie sagen, liegt nicht in
der Gesellschaft — Gesellschaft ist die kulturelle Voraussetzung, unter der Sprecher han-
deln und unter der sie Gegenstand des Handelns sind“ (Asad 1993a: 320). Joachim
Matthes hatte seinerzeit Durkheims Vorstellung von Soziologie bereits dekonstruiert und
aufgezeigt, dass eine solche Vorgehensweise auf der ,kulturell verankerten Vorstellung
von der gereinigten Konzeptualisierungsmacht, die der Soziologie — wie der ,Wissen-
schaft® iiberhaupt — auf dem Boden der sich universalisierenden okzidentalen ,Moderne*
zuwichst®, beruht (Matthes 1992b: 79f). ,,.Das soziologische Theoretisieren auf diese
Weise fiir genuin transkulturell zu erkldren, entspricht zwar dem kulturellen Selbstver-
standnis ,modernen‘ Denkens und ist zudem geeignet, der soziologischen Forschungs-
praxis Selbstbewusstsein zu verleihen. Zugleich wird jedoch damit das soziologische
Theoretisieren der reflexiven Kontrolle auf seine eigenen kulturellen Praformationen ent-
riickt, und die Moglichkeit, ja, das Erfordernis, andere Wirklichkeit als die vertraute aus
sich selbst heraus wahrzunehmen, wird ausgeblendet.” (Ebd)
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



170 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Insbesondere das Fehlen einer inneren konsistenten Ethik macht er dafiir verant-
wortlich, dass es in China nicht zu der selbststéindigen Entwicklung einer kapitalis-
tischen Gesellschaft kommen konnte:

,Eine echte Prophetie schafft eine systematische Orientierung der Lebensflihrung an einem
WertmalRstab von innen heraus, der gegeniiber die ,Welt als das nach der Norm ethisch zu
formende Material gilt. Der Konfuzianismus war umgekehrt Anpassung nach auen hin, an
die Bedingung der ,Welt’. Ein optimal angepalter, nur im Male der Anpassungsbedirftigkeit
in seiner Lebensfliihrung rationalisierter Mensch ist aber keine systemische Einheit, sondern
eine Kombination nitzlicher Einzelqualitaten. Das Fortbestehen der animistischen Vorstel-
lung von der Mehrheit der Seelen des Einzelnen in der chinesischen Volksreligiositat konnte
fast als ein Symbol dieses Tatbestandes gelten. Wo alles Hinausgreifen tber die Welt fehlte,
mufBte auch das Eigengewicht ihr gegenliber mangeln. Domestikation der Massen und gute
Haltung des Gentleman konnten dabei entstehen. Aber der Stil, welchem sie der Lebensfiih-
rung verliehen, muflite durch wesentlich negative Elemente charakterisiert bleiben und
konnte jenes Streben zur Einheit von innen heraus, das wir mit dem Begriff ,Personlichkeit’
verbinden, nicht entstehen lassen. Das Leben blieb eine Serie von Vorgédngen, kein metho-

disch unter ein transzendentes Ziel gestelltes Ganzes.” (Weber 1991a: 199)

Das durch die spezifische Analyseperspektive bedingte hierarchisierende Moment
in Webers Religionssoziologie tritt hier deutlich zutage. Seine Analyse stiitzt er ins-
besondere auch auf die Schriften von J.J.M. de Groot, der dafiir bekannt war, dass
er China lediglich fiir ,semi-zivilisiert hielt. Seiner Zeit entsprechend betrieb We-
ber seine Analyse von seinem Schreibtisch aus, Indien oder China hat Weber selbst
nie betreten. Seine Ausfiihrungen beziehen sich also in erster Linie auf Sekundarli-
teratur, was sich nicht nur in diesem Fall als duBerst problematisch erweist (vgl.
Steinmetz 2006: 9).

Auch geht Weber nicht auf das Wachstum des Kapitalismus Ende des 19. Jahr-
hunderts ein und ignoriert zudem die fesselnden externen Faktoren, mafigeblich na-
tiirlich den westlichen Imperialismus (vgl. ebd.). Genauso wenig reflektiert Weber
den Einfluss, den die Kolonialzeit auf die ,Herausbildung der Weltreligionen® ge-
nommen hat. Van der Veer gibt in seiner Studie zu den Transformationen von Reli-
gion wihrend der Kolonialzeit, welche er anhand der Entwicklungen in England
und Indien untersucht, aus diesem Grund zu bedenken, dass Weber wirkméchtige
Prozesse, die auch auf Religion Einfluss nehmen, iibersicht:

It escaped him that nineteenth-century Protestantism, which had shaped his understanding
of sixteenth- and seventeenth-century, had been formed precisely during that transfor-
mation of the modern world in which colonial interaction had been crucial. The location of

religion shifts dramatically in nineteenth-century Europe and India, and this affects Weber’s

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 171

understanding of religion and rationality in ways that are impossible for him to historicize”
(Van der Veer 2001: 11)

Die Daten des ,Census of India‘, auf die sich Weber in seiner Indienstudie nicht nur
stiitzt, sondern deren soziologischen Wert er auch ausfiihrlich lobt, spielen eine
nicht unbedeutende Rolle beim Aufkommen einer einheitlichen Vorstellung vom
Hinduismus. Weber schrieb in seiner Studie zum Hinduismus: ,,Namentlich der
Zensus von 1901 forderte zum ersten Male umfassendes Material fiir ganz Indien
zutage, welches der Zensus von 1911 in wichtigen Punkten ergénzte. Die General-
und Provinzialberichte von Risley — dem Verfasser der Castes and Tribes of Bengal
[...] — Blunt, Gait u.a. gehéren zum besten, was die soziologische Literatur iiber-
haupt aufzuweisen hat. (Weber 1991b: 1)

Aus den Reihen der Postcolonial Studies hat u.a. Randeria auf die homogenisie-
renden Wirkungen des Zensus Reports hingewiesen. Wissenschaftliche Erkenntnis-
se aus solchen kolonialen Dokumenten zu ziehen, werde der Komplexitit des Auf-
kommens einer einheitlichen Vorstellung vom Hinduismus nicht gerecht. Vielmehr
ist ein solches Religionsverstindnis einem kulturellen Blockdenken geschuldet,
welches durch den Rekurs auf solcherlei homogenisierende Dokumente noch gefes-
tigt werde. In diesem Sinne ist es nicht nur notwendig, sich mit den wissenschaftli-
chen Diskursen {iber die sogenannten Weltreligionen zu befassen, wie Mazusawa
dies getan hat, sondern aus postkolonialer Perspektive ist es auch notwendig, die
komplexen historischen Prozesse zu analysieren, die ein Verstdndnis vom Hinduis-
mus als einer weitestgehend einheitlichen Religion hervorgebracht haben.

Randeria hat sich beispielweise sehr eingehend mit der Frage befasst, wie es zu
einer solchen Vorstellung der hinduistischen Religion kommen konnte und hat dem
Zensus Report hierbei eine nicht unbedeutende Rolle zugesprochen. Sie weist da-
rauf hin, dass es im vorkolonialen Indien keine iibergreifende Bezeichnung fiir all
die Anhénger unterschiedlicher religidser Stromungen und Konfessionen gegeben
hat. Vielmehr handelt es sich bei dem Terminus ,Hindu® um einen aus dem Persi-
schen kommenden Begriff, mit dem in seiner urspriinglichen Bedeutung die Men-
schen bezeichnet wurden, die jenseits des Flusses Sindhu (bzw. Indus im heutigen
Pakistan) wohnten. Das Wort Hindu und das daraus abgeleitete Wort Hinduismus
sind also keine Kategorien der Selbstbeschreibung, sondern vielmehr Fremdbe-
zeichnungen, die in der Kolonialzeit von der Kolonialverwaltung und von indischen
Gelehrten iibernommen wurden (vgl. Randeria 2007: 71; 1996, vgl. auch Stieten-
cron 1989: 11; King 1999). Im vorkolonialen Indien wurde die soziale Identitét ei-
ner Person hauptsichlich iiber die Stellung in der sozialen Hierarchie des Heimat-
dorfes bestimmt und nicht etwa iiber die Religion oder die Zugehorigkeit zu einer
groferen religiosen Gemeinschaft. Auch waren diese Identitéten situationsabhingig
und somit flieBend und flexibel. Randeria hélt diesbeziiglich fest: ,,Es gab keine
monolithische, iibergreifende ethnische Identitit, die Kaste, Region, Heimatdorf

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



172 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

sowie Religionsgemeinschaft oder Sekte transzendiert hétte. (Randeria 2003: 6)
Erst im 19. Jahrhundert habe die Bezeichnung Hindu unter den stidtischen Eliten
fiir die Identitdtskonstruktion einen zunehmenden Stellenwert erhalten und sich in
Folge einer anwachsenden Politisierung kollektiver Identititen auf andere Bevolke-
rungsgruppen ausgebreitet (Randeria 2007: 72).

Der Wandel von diesen lokalen, diffusen Bindungen hin zu modernen Interes-
sengemeinschaften wird dementsprechend nicht selten als unbeabsichtigte Neben-
folge kolonialer Politik verstanden. So haben beispielsweise Kartographie und
Volkszdhlungen die modernen Identitétskategorien mafigeblich geformt und gefes-
tigt. In dem Bemiihen, Wissen und Macht iiber die indische Gesellschaft zu erlan-
gen, wurde laut Randeria fiir die Kolonialverwaltung die hierarchisch strukturierte
Aufteilung in Kasten zur zentralen Ordnungskategorie. ,,Um [...] ,objektive‘ Infor-
mationen zu erhalten, mussten die flieBenden Grenzen einer Kasteneinheit ebenso
wie die situationsabhéngigen und segmentierten Identititen und Mitgliedschaften
zugunsten eindeutiger Kategorien aufgegeben werden.” (Ebd. 75) Der Politologe
Sudipta Kaviraj bezeichnet — darum bemiiht den Unterschied zwischen vorkolonia-
len Vorstellungen von Gemeinschaft und modernen Konzeptionen begrifflich zu
fassen — die traditionellen Vorstellungen als ,fuzzy‘ und die neueren Auffassungen
von Gemeinschaft als ,enumerated*. Er ist der Ansicht, dass die Volkszéhlungen,
wie sie von der Kolonialverwaltung institutionalisiert worden sind, die Handlungs-
orientierung der unterschiedlichen Gemeinschaften entscheidend beeinflussten:
Wihrend diffuse Gemeinschaften noch nicht von der Moglichkeit der Einflussnah-
me auf geschichtliche Prozesse liberzeugt waren, stirkten die regelmdBig stattfin-
denden Zdhlungen nicht nur das Gruppengefiihl der Gemeinschaften, sondern die
zahlenmidfBige Mehrheit bildete auch die Grundlage der politischen Legitimitdt im
kolonialen Nationalstaat (vgl. Kaviraj 2004: 202; Randeria 2007: 73). Randeria
warnt allerdings vor einer evolutionstheoretischen Vereinfachung dieser Transfor-
mationsprozesse. Beispielsweise seien die Kasten schon vor den Klassifizierungs-
und Kategorisierungsbestrebungen der Kolonialbeamten groftenteils selbstverwal-
tete lokale Gruppierungen gewesen, das heift, sie stellten bereits damals eigenstén-
dige politische und juridische Gebilde und keine vorpolitischen Gemeinschaften
dar. Und auch in einer numerisch erfassten Welt mit Gemeinschaften von nationaler
Tragweite fungieren Kasten auf lokaler Ebene nach wie vor als territorial gefasste
Gruppen mit eigenen Verfahrensweisen und Normen (vgl. Randeria 2004: 167)."

14 Dass die Frage nach der Gruppenzugehdrigkeit durch koloniale Manahmen wie etwa der
Einfilhrung des Zensus auch iiberregional an Bedeutung gewann, bestreitet Randeria al-
lerdings nicht. Sie veranschaulicht diesen Prozess anhand der in der Kastenhierarchie
ganz unten stehenden sogenannten ,Kaste der Unberiihrbaren‘. Im kolonialen Indien hat-
ten zundchst Ethnographen verschiedene Praktiken der Diskriminierung gegeniiber am
Rande lokaler Kastenhierarchien stehenden Gruppen beobachtet und diese Diskriminie-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 173

Die Kolonialbeamten wussten wohl von der Schwammigkeit der Kategorien wie
,Kaste® oder ,Hindu‘, so merkte beispielsweise der Madras Census Report aus dem
Jahre 1881 zum Begriff Hindu an: ,,Als Definition der Religion oder gar Rasse be-
trachtet, ist er eher groBziigig als genau.” (Zit. nach Randeria 2003: 7) Dennoch
fanden diese Kategorien nicht nur bei Volkszdhlungen Anwendung, sondern wur-
den durch die von der kolonialen Politik eingefiihrten Quotenregelung nach Kasten-
zugehorigkeit auch bei der Verteilung von Arbeitspldtzen in der Verwaltung und
Sitzen in Vertretungsorganen zum Einsatz gebracht. Insgesamt wurde es nun zum
Gegenstand biirokratischer Klassifikation, als Mitglied einer Gemeinschaft angese-
hen zu werden. Randeria weist darauf hin, dass es also nicht nur um Fragen der kol-
lektiven Identitdt und des Selbstverstdndnisses von Gemeinschaften ging, sondern
fiir die unterschiedlichen Kasten standen damit auch auf nationaler Ebene zentrale
o6konomische und politische Interessen auf dem Spiel (vgl. Randeria 2007: 73). So
ist beispielsweise die Politik der Kastenquotierung, die von der britischen Kolonial-
verwaltung eingefiihrt und vom postkolonialen Staat beibehalten wurde, sehr um-
stritten. Kastenorganisationen und kommunalistische Parteien versuchten bereits zu
Beginn des 20. Jahrhunderts anhand dieser klassifikatorischen Kategorien landes-
weit Wiahler zu mobilisieren, denen sie, in der Hoffnung ihren politischen und 6ko-
nomischen Einfluss steigern zu konnen, versprachen, ihre spezifischen Interessen
zu vertreten (vgl. Randeria 2003: 7). Die von der Kolonialverwaltung eingefiihrten
Klassifikationen entwickelten im Lauf der Zeit also eine ganz eigene Dynamik und
zeitigten zahlreiche Folgen, die sicher von den Kolonialbeamten nicht so intendiert
gewesen sind. Bei den kolonialen Interaktionsprozessen handelt es sich also kei-
neswegs um eine einfache und gerichtete Transferierung européischer Ideen und In-

rungen tibergreifend im Begriff ,Unberiihrbarkeit® zu fassen versucht, ein Terminus, der
schlieflich auch in die Volkszdhlung mit aufgenommen und somit zu einer iiberregiona-
len Kategorie erhoben wurde (vgl. Randeria 2007: 74). Je nachdem, welche Diskriminie-
rungen als Definitionskriterien verwandt wurden, etwa das Verbot des Zugangs zu Brun-
nen und Tempeln, die Ausiibung unreiner Tétigkeiten oder ein niedriger Status in der
Kastenhierarchie, schwankte die Anzahl der Zuordnungen zur ,Kaste der Unberiihrba-
ren‘. In den 1920er Jahren zog dann die Frage, ob die sogenannten Unberiihrbaren auch
zur Gemeinschaft der Hindus gehdrten, eine erbitterte offentliche Auseinandersetzung
nach sich. Zur Sicherung der Mehrheit im politischen Zahlenspiel erschien jedoch die
Einbeziehung der ,Kaste der Unberiihrbaren® in die hinduistische Gemeinschaft unbe-
dingt notwendig zu sein. Vor diesem Hintergrund wurden vielfach Reformen des Hindu-
ismus gefordert, die insbesondere auch den unteren Kasten zugutekommen sollten. Auf
diese Weise sollte die Gefahr, dass die Hindu-Bevolkerung durch Religionsiibertritte
schrumpfen konne, gebannt werden (vgl. Randeria 2007: 77). In Kapitel 6.2 wird noch
genauer darauf eingegangen, inwiefern die sogenannte Hindutva-Bewegung den Diskurs
um die ,Kaste der Unberiihrbaren® vereinnahmt hat.
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



174 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

stitutionen, sondern um komplexe Vorgénge, in denen hiufig eine Umdeutung der
eingefiihrten Kategorien und Praktiken seitens der Kolonialisierten stattgefunden
hat. Daher ist es laut Randeria so wichtig, diese Prozesse der Verflechtungen in den
Blick zu nehmen. Gleichwohl sei nicht zu bestreiten, dass sich ,, der Hinduismus*
wihrend seines ,,liber die letzten Jahrhunderte andauernden Prozesses der Homoge-
nisierung an den semitischen Religionen orientiert* habe (Randeria 2007: 81):

,Dies hat zu einem Phanomen geflihrt, das Thapar (1985) zutreffend als ,syndicated Hindu-
ismus‘ bezeichnet hat. Der Hinduismus hat versucht, den Charakter einer ,Weltreligion an-
zunehmen, mitsamt eines Missionsauftrags und dem Anspruch, eine Hindu-Mehrheit zu ver-
treten (Frykenberg 1989). Begleitet wurde dieser Prozess von der Suche nach einem zentra-
len Text (erst der Gita und spater dem Ramayana) und nach einem einzigen Gott (Ram), der
als historische Person mit einem konkreten Geburtsort konzipiert wurde. Die Bildung der
VHP zur Vereinigung verschiedener Hindu-Konfessionen war ein weiterer Schritt auf dem
Weg, dem Hinduismus eine 6kumenische Ordnung Uberzustilpen (Basu u.a. 1993: 63f).”
(Randeria 2007: 81)

Das Vorhaben, die hinduistischen Religionen zu homogenisieren, stellte ein Unter-
fangen dar, welches von verschiedenen Akteuren verfolgt wurde und u. a. dazu fiih-
ren sollte, dem Hinduismus den Charakter einer Weltreligion zu verleihen (vgl. Wi-
enold/Schifer 2012b). Richard King weist etwa auf die Rolle Vivekanandas, Be-
griinder der Ramakrishna Mission, hin. Dieser begriff sich selbst zwar als Hindu,
vertrat aber die Auffassung, dass die gro3en Religionen sich nicht widersprechen,
sondern untereinander vielmehr ergéinzen und alle Teil der einen groBen universel-
len Wahrheit sind (King 1999: 140). Durch seine Teilnahme am World Parliament
of Religions und zahlreiche Vortragsreisen durch die USA und Europa fand seine
dekontextualisierte Version eines nichtdualistischen Advaita Vedanta groen An-
klang, prisentierte er Spiritualitidt der indischen Kultur als gutes Heilmittel gegen
den westlichen Nihilismus und Materialismus. Somit wurde durch Vivekananda das
romantische sehnsuchtsvolle Bild auf die indische Spiritualitidt z.B. auch selbst re-
produziert. King zeigt ebenso auf, dass Vivekananda genau wie Mohanda K.
Ghandi die ,vereinigende Kraft des Hinduismus* auch im antikolonialen nationalen
Befreiungskampf hervorhebe. Auf diese Weise wird die koloniale Vorstellung eines
einheitlichen Hinduismus auch fiir den antikolonialen Befreiungskampf zum Ein-
satz gebracht. Ein solcher Prozess der Homogenisierung des Hinduismus, wie er
beispielsweise von der Hindutva-Bewegung vorangetrieben wurde,"® geht mit einer
Selektion und Vereinfachung von Symbolen und Werten einher und fiihrt auBerdem
zu einer Standardisierung der vielfdltigen religiosen Praktiken (Randeria 2007: 14).
Randeria macht darauf aufmerksam, dass den aufgegriffenen Symbole und Prakti-

15 Auf diesen Punkt wird in Kapitel 6.2 noch genauer eingegangen.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 175

ken hierbei keine iiberzeitliche Bedeutung zukommt, sondern sie vielmehr einem
standigen Wandel unterliegen. Sie rekurriert hierbei auf Kapur, die anhand der Un-
tersuchung verschiedener bildlicher und textlicher Darstellungen der Gottheit Ram
veranschaulicht und aufgezeigt hat, dass Darstellungen aus dem 8. Jahrhundert, die-
sen als jugendlichen, androgynen, verletzlichen Charakter abbilden, wihrend die
hindu-nationalistischen Stromungen Ram als eine aggressive, muskuldre und mili-
tante Figur zeichnen (vgl. ebd., vgl. auch Kapur 1993).

Im Diskurs um die Weltreligionen werden aufgrund der spezifischen Grenzzie-
hungen die inter- und intrareligiosen Dynamiken insgesamt zu selten zur Kenntnis
genommen. Aus diesem Grund muss der Begriff der Weltreligion nicht nur auf-
grund seiner hierarchisierenden Momente, sondern auch wegen der homogenisie-
renden und essenzialisierenden Tendenzen problematisiert werden. Dem Konzept
der Weltreligionen liegt die Argumentationsfigur der kulturellen Andersheit zu-
grunde, wie sie fiir die Kartographierung der Welt durch das im 19. Jahrhundert
entstandene Geschichtsverstdndnis pragend war. So geht auch Weber davon aus,
dass die Religionen sich in ihren Glaubenssystemen, religidsen und rituellen Prakti-
ken voneinander unterscheiden und diesen Unterschieden auch mit wissenschaftli-
chen Mitteln beizukommen ist. Hier werden also die spezifischen Grenzziehungen
im Sinne bestimmter kultureller Unterschiede, die sich auch in einer regionalen
Dimension manifestieren, vorgenommen. In diesem Sinne wohnt Webers Ansatz
eine homogenisierende und essenzialisierende Tendenz inne. Auch wenn Weber
seine Studie zur Wirtschaftsethik der Weltreligionen idealtypisch anlegt, durch den
komparativen Zuschnitt seiner Analyse hebt er auf Kosten der Heterogenitdt und
der kulturellen Verwobenheit hauptsdchlich die Unterschiede zwischen einzelnen
Religionen hervor. Aus diesem Grund haben etwa Van der Veer und Lehmann We-
bers idealtypisch angelegte Vergleichsstudie problematisiert: ,,One of the problems
of that approach is that it compares civilizations as unified wholes. It thus tends to
neglect the interaction between societies in the capitalist world system, and more
specifically, it tends to ignore the colonial process.” (Van der Veer/Lehmann 1999:
8)

Aufgrund des zentralen Stellenwerts, dem Webers Beitrag auch iiber die Sozio-
logie hinaus im Diskurs iiber die Weltreligionen zugesprochen wird, kann somit
festgehalten werden, dass durch seine Analyse der Weltreligionen nicht nur eine
homogenisierende Vorstellung von Religion gefestigt wird, sondern den Weltreligi-
onen gegeniiber anderen Religionen auch ein bedeutender Stellenwert beigemessen
wird. So befasst man sich im heutigen religionssoziologischen Diskurs nach wie vor
fast ausschlieBlich mit den sogenannten Weltreligionen. Zudem ist der Diskurs um
die Weltreligionen durch ein Religionsverstindnis geprégt, welches von homoge-
nen Entitdten ausgeht, wie etwa Luhmanns Ausfithrungen iiber die sogenannten
Weltreligionen zeigt:

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



176 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

,Zu den wichtigsten Ergebnissen bisheriger religidser Evolution wird man das Entstehen von
Weltreligionen zdhlen missen. Damit sind nicht Religionen gemeint, die eine mehr oder we-
niger ausgearbeitete Kosmologie, also letztlich einen Weltbegriff mitfliihren. Das ist ja der
typische Fall. Weltreligion sind vielmehr Religionen, die ihre Glaubensinhalte allen Men-
schen anbieten ohne ethnische, volkische oder territoriale Einschrankung. Das ist keines-
wegs selbstverstandlich. Es gilt nicht fur die jidische Religion, es gilt nicht fir den japani-
schen Shintoismus. Wenn eine Weltreligion angeboten wird, muR auf ethnische, volkische
oder regionale Abstitzungen verzichtet werden. Davon wird abstrahiert. Das heif$t auch,
daR der historische Ursprung der eigenen Religion oft vergessen oder retuschiert wird. Es
soll jedermann angesprochen werden, der als Mensch erkennbar ist, und man sieht sofort,
dall damit von vielem abstrahiert wird, was fir den Einzelnen lieb und teuer sein mag.”
(Luhmann 2000: 275f)

Obschon Luhmann im Vergleich zu Weber von einer zunehmenden Entregionalisie-
rung der Weltreligionen ausgeht, werden diese nach wie vor als eindeutige, klar
voneinander abgrenzbare Einheiten gefasst. Auch Theoretikerinnen und Theoreti-
ker, die die Vermischung religioser Wissensformen zum Thema haben, wie etwa
Hubert Knoblauch, sprechen nach wie vor von den Weltreligionen, namentlich dem
Christentum, dem Buddhismus, dem Hinduismus und dem Islam (Knoblauch 2009:
46)."® Luhmann geht nicht nur von den Weltreligionen als homogene Einheiten aus,
sondern vertritt die Ansicht, dass sich die Weltreligionen untereinander angleichen:
Denn laut Luhmann hat ein weltreligioser Anspruch auch Konsequenzen fiir die
Glaubensinhalte. Seines Erachtens muss von sozialstrukturellen Aspekten, die fiir
den Zugang von Religion wesentlich sein kdnnten, wie etwa familidren oder ethi-
schen Aspekten abstrahiert werden, ,,und auch die Gotter miissen de-regionalisiert
werden® (ebd.: 276). Er folgert daraus, dass es am wirksamsten ist, wenn ,,es in An-
gelegenheiten der Religion allein auf den Glauben ankomme: Die Glaubwiirdigkeit
des Glaubens ergibt sich dann aus der Glaubenserfahrung selbst, und wenn dies zu
tautologisch, zu beliebig, zu individuenbezogen klingt, mag darauf verwiesen wer-
den, daB3 eine solche Erfahrung eine besondere Gnade Gottes ist* (Luhmann 2000:
276). Mit den Postcolonial Studies muss jedoch auch eine solche Vereinheitlichung
der sogenannten Weltreligionen und der Auflésung des Spannungsverhéltnisses von
Globalem und Lokalem in Zweifel gezogen werden.

Die Begriffsgeschichte des Terminus Weltreligion wird zwar bisweilen reflek-
tiert. Dessen Entstehung verortet Hans Joas in der Religionswissenschaft des 19.
Jahrhunderts und weist auf die unterschiedlichen Verwendungsweisen hin: ,,So
kann man mit dem Begriff ,Weltreligion® einfach auf die grolen Religionen zielen,

16 In den Bemiihungen von Asad, aber auch von Matthes, auf die Verallgemeinerungen des
Religionsdiskurses hinzuweisen, lassen sich — wie gesehen — ebenfalls essenzialisierende
Momente finden.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 177

auf Religionen also, die sich in weiten Teilen der Erde finden und zahlreiche Anhi-
nger haben. Oder man verwendet den Begriff als einen Gegenbegriff zu ,primiti-
ven‘ Religionen und bezeichnet damit eine wie auch immer geartete Hoherwertig-
keit einzelner Religionen gegeniiber anderen. Und schlielich kann man diejenigen
Religionen meinen, die in sich einen Ausbreitungsanspruch tragen, die also aktiv
werden, um neue Gliaubige zu finden, und die alle Menschen unabhéngig von ihrer
Ethnizitdt und ihrem bisherigen Glauben aufzunehmen bereit sind.“ (Joas 2007:
19f) Zwar stellt er fest, dass lediglich die erste Verwendungsweise wertfrei ist, den
Begriff der Weltreligion selbst und dessen Aussagekraft zieht er aber nicht in Zwei-
fel, sondern hélt ihn vielmehr fiir unverzichtbar (Joas 2007: 20).

Nicht nur ein universelles Religionsverstidndnis, auch der Begriff der Weltreli-
gion, der Anfang des 20. Jahrhunderts bereits bei Max Weber Verwendung findet
und auch heute noch den religionssoziologischen Diskurs prégt, erweist sich im
Lichte der Postcolonial Studies als problematisch. Nicht selten wird durch diese
Diskurse eine Vereinheitlichung von heterogenen Lehren, Glaubensvorstellungen
und Praktiken diagnostiziert (vgl. auch Schifer/Wienold 2012a: 177). Zwar wird
etwa von Bourdieu durchaus auf die Vielfalt religioser Dogmen und Rituale hinge-
wiesen, die sich hinter den Homogenisierungstendenzen jeder Religion verberge:

,Die religiosen Repradsentationssysteme erwecken den Anschein von Einheitlichkeit nur
dadurch, dass sie hinter einem Minimum an gemeinsamen Dogmen und Riten die von ihnen
autorisierte Vielfalt der abweichenden, ja sogar gegensatzlichen Interpretation verschleiern.
Jede der grolRen Weltreligionen gibt Stoff fiir eine solche Pluralitdt von Lesarten. [...] Der Ef-
fekt der Doppeldeutigkeit, der sich unausweichlich und ohne dass man ihn explizit suchen
musste, immer dann einstellt, wenn eine einheitliche Botschaft unter Bezugnahme auf ge-
gensatzliche Existenzbedingungen interpretiert wird, ist ohne Zweifel nur eine der Vermitt-
lungen, durch die sich der Effekt der logischen Durchsetzung vollzieht, den jede Religion be-
wirkt.” (Bourdieu 2009: 61f)

Wenn auch von einer relativen Heterogenitit des religiosen Feldes ausgegangen
wird, so werden die Weltreligionen doch im religionssoziologischen Diskurs meist
als klar voneinander abgrenzbare Entitdten begriffen, was dazu fiihrt, dass die Ver-
flechtungen unter den unterschiedlichen Religionsgemeinschaften ebenso wenig in
den Blick geraten wie die machtvolle Dimension, die das Autkommen des Weltre-
ligions-Diskurses impliziert. Der Fokus wird vielmehr auf die Unterschiede zwi-
schen den Weltreligionen gelegt.

Die Postcolonial Studies haben nun die machtvolle Dimension dieses Diskurses
in den Fokus geriickt, aber auch die Heterogenitéit und Hybriditat religiéser Prakti-
ken aufgezeigt. In einer postkolonialen Perspektive kann die Verbreitung eines sol-
chen Religionsverstindnisses nicht als eine einfache, vom Westen ausgehende, Dif-
fusionsgeschichte erzéhlt werden. Zwar gilt es die Grenzziehungen des Diskurses

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



178 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

um die Weltreligionen zu reflektieren, ebenso miissen aber auch die geschichtlichen
Verwobenheiten, die sich etwa in den Praktiken der Kolonialzeit manifestieren,
analysiert werden. Nur so ist es moglich, den historischen Prozessen und der Viel-
falt der religiosen Praktiken gerecht zu werden. Die koloniale Erfahrung gerdt im
religionssoziologischen Diskurs jedoch genauso wenig in den Blick wie die histori-
schen Besonderheiten religioser Vorstellungen. Vielmehr ist der religionssoziologi-
sche Diskurs durch eine Religionsvorstellung geprigt, welche in vielfacher Hinsicht
auch mit dem spezifischen Moderneverstindnis in Verbindung steht und den sozio-
logischen Diskurs im Allgemeinen, aber insbesondere auch den religionssoziologi-
schen Diskurs prégt, wie bereits aufgezeigt wurde. Ohne eine Analyse der diskursi-
ven Verkniipfung der Begriffe Moderne und Religion lassen sich die Grenzziehun-
gen und die damit einhergehenden Auslassungen des religionssoziologischen Dis-
kurses nicht in Génze reflektieren. Aus diesem Grund werde ich im Folgenden nun
die einzelnen Erzdhlstringe des religionssoziologischen Diskurses genauer in den
Blick nehmen und hinsichtlich der eingelassenen Modernenarrative diskutieren.
AnschlieBend werde ich diese diskursive Verkniipfung aus einer postkolonialen
Perspektive heraus reflektieren um auf diese Weise die Engfithrungen des religions-
soziologischen Diskurses aufzuzeigen.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



5. Hegemoniale Narrative
des religionssoziologischen Diskurses

Die Narrative des religionssoziologischen Diskurses sind sowohl im zweiten als
auch im dritten Kapitel dieser Arbeit bereits verschiedentlich durchgeschimmert, an
dieser Stelle sollen sie ins Zentrum der Analyse gestellt werden. Wie gesehen, ist
ein hiufiger Ausgangspunkt der religionssoziologischen Bemiihungen die Frage
nach dem Stellenwert von Religion in modernen Gesellschaften. Es wird also nach
der Kompatibilitdt von Moderne und Religion sowie den gesellschaftlichen und re-
ligiosen Wandlungsprozessen und den damit einhergehenden modernen Ausfor-
mungen der Religion gefragt. Der Moderne-Erzéhlung kommt also eine nicht unbe-
deutende Rolle im religionssoziologischen Diskurs zu und sie nimmt somit auch
Einfluss auf die Definitionen von Religion. Wie zu zeigen ist, wird hierbei aber auf
ein ganz spezifisches Religions- und Moderneversténdnis rekurriert.

Im Folgenden werde ich zunéchst in allgemeiner Weise auf die diskursive Ver-
kniipfung der Begriffe Moderne und Religion eingehen, bevor ich die hegemonialen
Narrative des religionssoziologischen Diskurses néher in den Fokus riicken werden.
Die zentralen Fragen hinsichtlich dieses diskursiven Verhiltnisses sind hierbei die
folgenden: In welchen Zusammenhang werden die Begriffe Moderne und Religion
seit den Anféngen der Soziologie gestellt? Welcher Stellenwert wird Religion je-
weils in der modernen Gesellschaft zugesprochen? Welches Geschichts- und Mo-
derneverstindnis prigt den religionssoziologischen Diskurs? Auf welche gesell-
schaftlichen und historischen Ereignisse und Gegebenheiten wird Bezug genom-
men? Welche rdumlichen und zeitlichen Grenzziehungen werden hierbei vorge-
nommen? Und welche normativen Implikationen sind zu finden? Inwiefern beein-
flussen die Moderneerzdhlungen die Definitionsversuche von Religion? Welche
diskursiven Briiche und Verschiebungen lassen sich seit den Anféngen der Soziolo-
gie finden? Und welche Auswirkungen haben diese Briiche auf die Definitionsver-
suche? Welche Konsequenzen hat etwa die Eroffnung einer globalen Perspektive
auf Religion? Wird durch diese nun zunehmend auch verflechtungsgeschichtlichen
Zusammenhéngen Aufmerksamkeit geschenkt?

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



180 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

5.1 DIE DISKURSIVE VERKNUPFUNG DER BEGRIFFE
MODERNE UND RELIGION

Bereits die Entstehung der Soziologie als wissenschaftliche Disziplin war eng mit
dem Modernebegriff verkniipft und noch heute nimmt dieser eine hegemoniale Stel-
lung im soziologischen Diskurs ein. Aber auch Religion kommt hinsichtlich der so-
ziologischen Konzeption einer modernen Gesellschaft eine bedeutende Rolle zu.
Wie die Moderneerzéhlung den religionssoziologischen Diskurs beeinflusst hat,
wird im Folgenden nun diskutiert, wobei es besonders vielversprechend scheint, die
diskursiven Briiche und Verschiebungen in den Blick zu nehmen, da sich hier die
diskursiven Zusammenhénge der begrifflichen Konzeptionen von Moderne und Re-
ligion in besonderer Weise zeigen. In diesem Sinne werden nun die unterschiedli-
chen soziologischen Konzeptionen von Moderne, Modernisierung und Modernitét
im historischen Zeitverlauf zunichst iiberblicksartig dargestellt, bevor dann die re-
ligionssoziologischen Narrative ndher in den Fokus geriickt und hinsichtlich des
diskursiven Zusammenhangs von Moderneerzéhlung und Religionsverstindnis ana-
lysiert werden.

Das Aufkommen der Moderne wird in den soziologischen Modernenarrativen
ganz klar in Europa verortet, wobei die Reformation, die franzosische Revolution,
die Aufklarung, die Herausbildung der Nationalstaaten und entsprechender Institu-
tionen und Rechte, die Industrialisierung und die gesellschaftlichen Strukturverén-
derungen, die zu einer Freisetzung des Individuums aus beruflichen, stindischen
und familidren Strukturen fiihren, gemeinhin als wichtige Meilensteine auf dem
Weg in eine moderne Gesellschaft ausgemacht werden. Gegenstand der soziologi-
schen Auseinandersetzung sind also gerade bei den Klassikern der Soziologie in
erster Linie die gesellschaftlichen Entwicklungen innerhalb Europas. Die Art und
Weise, gesellschaftliche Entwicklung zu denken, ist nicht nur in Comtes Arbeiten
noch stark von den Einfliissen des Evolutionismus geprigt. Der gesellschaftliche
Wandel, der im Eintritt in die Moderne gipfelt wird auch bei Luhmann und Parsons
— wenn auch eher in idealtypischer Form — als eine Abfolge unterschiedlicher ge-
sellschaftlicher Entwicklungsstufen gedacht.

Die Klassiker der Soziologie hinterfragen zwar zumeist den Fortschrittsgedan-
ken als zentrale Leitkategorie, gleichwohl wird Modernitdt — insbesondere bei
Simmel und Durkheim — in erster Linie als geschichtliche Zasur zwischen Tradition
und Moderne thematisiert. Das Neue, Moderne der Gesellschaft wird in Kontrast zu
traditionellen, archaischen Gesellschaftstypen ausgemacht. So unterscheidet Durk-
heim zwischen segmentdrer und moderner, arbeitsteiliger Gesellschaft: Wéhrend
archaische Gesellschaften in Clans, Familien oder Stdimmen organisiert waren, also
aus relativ autarken Segmenten mit relativ geringen Interdependenzen bestanden, ist
die durch ein gesteigertes Bevolkerungswachstum und die Industrialisierung ent-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



HEGEMONIALE NARRATIVE DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 181

standene arbeitsteilige Gesellschaft durch ungleichartige, spezialisierte Segmente
geprégt, die in einem hohen Maf3e voneinander abhingig, ja quasi allein nicht liber-
lebensfihig sind. Den Integrationsmodus dieser beiden Gesellschaftsformen fasst
Durkheim mithilfe zweier unterschiedlicher Solidarititsformen: So sieht er in seg-
mentdr differenzierten Gesellschaften hauptsichlich eine mechanische Solidaritét
am Werk, die sich aus der Ahnlichkeit der Mitglieder ergibt und dazu fiihrt, dass al-
le die gleichen Deutungs- und Wahrnehmungsschemata haben, wobei insbesondere
der Religion eine integrierende Funktion zukommt. In den modernen Gesellschaften
zeichnet sich der gesellschaftliche Zusammenhalt demgegeniiber durch eine organi-
sche Solidaritét aus, die nicht kultureller Natur ist, sondern sich vielmehr aus der
dauerhaften Leistungsabhéngigkeit der unterschiedlichen Teile ergibt.

Ebenso gewinnt Simmel sein Moderneverstindnis aus einer Kontrastierung
vormoderner Gesellschaftsformen: Wihrend in vormodernen Gesellschaften eher
diffuse, kaum getrennte Gemengelagen unterschiedlicher Betétigungen in wenigen
Rollen konzentriert waren, tendieren moderne Gesellschaften zu immer spezialisier-
teren Rollen. Fiir Simmel hat Religion in der vormodernen Gesellschaft die Funkti-
on eines liberbordenden Deutungs-Kosmos, der mit der Ausdifferenzierung der so-
zialen Rollen jedoch an Bedeutung verliert.

Durch die Kontrastierung mit traditionellen Gesellschaftsformen wird bei sozio-
logischen Klassikern wie Durkheim oder Simmel also nicht nur eine zeitliche
Grenzziehung vorgenommen. Indem die moderne Gesellschaft als etwas Neues
thematisiert wird, wird sie zum zentralen Problemkomplex der Soziologie gemacht.
Auf diese Weise gewinnt die Soziologie ihren zentralen Analysegegenstand, wie
Hillebrandt festhélt:

,Denn erst die von der frithen Soziologie als typisch modern bezeichnete Erfahrung, dass die
soziale Ordnung nicht mehr mit einer natirlich und religiés legitimierten Feudal- und/oder
Staatsordnung zusammenfallt und deshalb als komplex und analysebedurftig erfahren wird,
erlaubt es ihr, das Besondere der neu entstandenen sozialen Ordnung oder Unordnung, die
sie spater im Begriff der Modernitat der Gesellschaft biindelt, als ihren Gegenstand zu fin-
den.” (Hillebrandt 2010: 156f)

Insbesondere Webers Theorie gilt in der Soziologie nach wie vor als eine der profi-
liertesten Erzdhlungen in Bezug auf die Entstehung der Moderne. Da sie paradig-
matisch fiir die wichtigsten Entwicklungen hin zu einer modernen Gesellschaft steht
und in der Religionssoziologie vielfach auf Weber Bezug genommen wird, soll hier
anhand von Weber das spezifisch Neue der modernen Gesellschaftsordnung exemp-
larisch herausgearbeitet werden.

Die Rationalisierungsthese steht bekanntlich im Mittelpunkt von Webers Erzih-
lung und fungiert hierbei zugleich als Unterscheidungsformel und Entwicklungs-
formel (vgl. Gephart 2005: 127). Die Rationalisierung der Gesellschaft ist fiir We-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



182 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

ber nicht nur das entscheidende Kriterium, moderne von vormodernen Gesellschaf-
ten zu unterscheiden, sie ist auch der Motor der Moderneentwicklung. Die Rationa-
lisierungskategorie umfasst bei Weber die Ebenen der Gesellschaft, der Kultur und
des Individuums: Auf gesellschaftlicher Ebene sieht er einen Differenzierungspro-
zess von Wertsphdren mit jeweils unterschiedlichen Eigenwerten am Werk. Auf der
Ebene der Kultur beobachtet er sie in Form rationaler Organisation und auf der in-
dividuellen Ebene spricht er von einer methodisch-rationalen Lebensfiihrung und
Selbstdisziplinierung (vgl. Dennaoui 2010: 200; Habermas 1981). Der Rationalisie-
rungsprozess, der die strukturellen Eigenschaften der Gesellschaft grundlegend ver-
andert und auch auf die Lebensfithrung des Einzelnen mafgeblich Einfluss nimmt,
konnte — so lautet Webers zentrale Annahme — nur im Okzident entstehen. Um die-
se These zu untermauern, macht Weber es sich zur Aufgabe, zu ergriinden, wie die
spezifische historische Konstellation des Okzidents, die sich durch die Rationalisie-
rung und institutionelle Differenzierung der Wirtschaft, der Wissenschaft, der
Technik, der Kunst, der Kultur, des Rechts, der Politik, der Religion und der Erotik
auszeichne, entstehen konnte. Wie bereits in Kapitel 2.1 und 4.2 aufgezeigt, be-
gniigt sich Weber hierbei nicht damit, die spezifischen Kulturerscheinungen des
modernen Okzidents aufzuzdhlen, sondern er versucht in seinen Schriften zur Wirt-
schaftsethik der Weltreligionen diese global mit den Entwicklungen in anderen Kul-
turen zu vergleichen und auf diese Weise methodologisch zu sichern.

Einem solchen Moderneversténdnis liegt ein holistisches Kulturverstindnis zu-
grunde, welches die historisch und kontextbedingte Differenz der Kulturen hervor-
heben will. Weber begreift Kulturen als historisch spezifische Lebensformen, die
sich anhand dreierlei Einheiten festmachen: Sie prigen eine Gemeinschaft von Per-
sonen in einem gemeinsam geteilten, spezifischen geographischen Raum und sind
gebunden an bestimmte historische Traditionen, sind also auch in der Kontinuitét
der Zeit verankert. In Webers Analysen kommt Religion hinsichtlich der Kul-
turentwicklung eine zentrale Bedeutung zu, die zentrale Analyseeinheit bildet je-
doch — wie in den anderen Modernenarrativen auch — der Nationalstaat, als der von
einer kulturellen Gemeinschaft gemeinsam geteilte Raum.

Von iiberragender Bedeutung ist fiir das Aufkommen der modernen Gesell-
schaftsordnung die Herausbildung einer kapitalistischen Ordnung. Das Streben
nach Gewinn und Erwerbstrieb habe es Webers Ansicht nach auch in anderen Ge-
sellschaften gegeben, diese Maximen sind allerdings nicht mit dem kapitalistischen
Geist des Okzidents gleichzusetzen. Das Besondere am rationalen kapitalistischen
Betrieb definiert Weber vielmehr wie folgt: ,,Ein ,kapitalistischer® Wirtschaftsakt
soll uns heiflen zunéchst ein solcher, der auf Erwartung von Gewinn durch Ausniit-
zung von Tauschchancen ruht: auf (formell) friedlichen Erwerbschancen also.*
(Weber 1988: 4; Hervorh. im Original)

Eine zentrale Voraussetzung fiir die Entstehung des modernen Kapitalismus im
Okzident ist seiner Auffassung nach also ,,die rational-kapitalistische Organisation

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



HEGEMONIALE NARRATIVE DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 183

von (formell) freier Arbeit (Weber 1988: 7), die sich etwa auch in der Buchfiih-
rung und der Trennung von Haushalt und Betrieb niederschlégt. Von groBer Bedeu-
tung fiir die spezifische okzidentale Konstellation waren zudem die Herausbildung
des rationalen Staates und die damit einhergehende Entwicklung des Verwaltungs-
apparats und des Fachbeamtentums (vgl. Weber 1988: 3f; vgl. auch Dennaoui 2010:
202f). Fir Weber macht gerade das Zusammenspiel von kapitalistischer Wirt-
schaftsform und der Organisationsform des Nationalstaates die Einzigartigkeit der
okzidentalen Entwicklung aus:

»In einer Universalgeschichte der Kultur ist also fur uns, rein wirtschaftlich, das zentrale
Problem letztlich nicht die Gberall nur in Form wechselnder Entfaltung kapitalistische Betati-
gung als solcher [...], sondern vielmehr die Entstehung des biirgerlichen Betriebskapitalismus
mit seiner rationalen Organisation der freien Arbeit. Oder, kulturgeschichtlich gewendet: die
Entstehung des abendldandischen Birgertums und seiner Eigenart, die freilich mit der Ent-
stehung kapitalistischer Arbeitsorganisation zwar im nahen Zusammenhang steht, aber na-
turlich doch nicht einfach identisch ist. Denn ,Birger’ im stdandischen Sinn gab es schon vor
der Entwicklung des spezifisch abendlandischen Kapitalismus. Aber freilich: nur im Abend-
lande.” (Weber 1988: 10)

Dariiber hinaus macht Weber noch weitere wesentliche Faktoren fiir die Herausbil-
dung der okzidentalen Konstellation aus: Die neue empirische Wissenschaft mit ih-
ren Techniken der Wissenserzeugungen in Experiment und Beweisfithrung nehme
hinsichtlich der Produktion rationalen Wissens eine bedeutende Rolle ein, und ohne
die Entstehung des formalen Rechts sei das Ineinandergreifen von staatlicher und
wirtschaftlicher Ordnung nicht vorstellbar.

Die Entstehung der modernen Gesellschaftsformation fasst Weber also zunéchst
auf der Ebene ihrer Organisations- und Betriebsweise und differenziert hier zwi-
schen unterschiedlichen gesellschaftlichen Sphéren, die jeweils iiber eigene Gesetz-
lichkeiten und Dynamiken verfiigen. Diese Sphédren sind um einen spezifischen
Sinn- und Wertbereich herum organisiert und geben somit unterschiedliche Hand-
lungsanweisungen vor. Die Bedeutung der Lebensfiihrung nimmt bei Weber einen
nicht minder bedeutenden Stellenwert ein, wie sich anhand der von ihm diagnosti-
zierten Wahlverwandtschaft zwischen der Entstehung des Kapitalismus und der
Berufsaskese des Puritaners erkennen ldsst. Wie im Kapitel zu den Klassikern des
religionssoziologischen Diskurses bereits aufgezeigt, ist die Rationalisierung der
Lebensfiihrung aus der protestantischen Ethik, insbesondere der lutherischen Be-
rufsethik und der calvinistischen Priadestinationslehre heraus entstanden. Hier moge
das folgende Zitat geniigen, um diese wirkméchtige Dynamik zu veranschaulichen:

,Entscheidend [war die] Auffassung des religiosen ,Gnadenstandes’ eben als eines Standes,
welcher den Menschen von der Verworfenheit des Kreaturlichen, von der ,Welt’ abscheidet,
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



184 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

dessen Besitz aber [...] nicht durch irgendwelche magisch-sakralen Mittel oder durch Entlas-
tung in der Beichte oder durch einzelne fromme Leistungen garantiert werden konnte, son-
dern nur durch die Bewdhrung in einem spezifisch gearteten, von dem Lebensstil des ,natir-
lichen’ Menschen unzweideutig verschiedenen Wandel. Daraus folgte fiir den Einzelnen der
Antrieb zur methodischen Kontrolle seines Gnadenstandes in der Lebensfiihrung und damit
zu deren asketischer Durchdringung. Dieser asketische Lebensstil aber bedeutet eben [...]
eine an Gottes Willen orientierte rationale Gestaltung des ganzen Daseins. Und diese Askese
war [...] eine Leistung, die jedem zugemutet wurde, der seiner Seligkeit gewil3 sein wollte.
Jenes religios geforderte, vom ,natirlichen Leben’ verschiedene Sonderleben [...] spielte sich
[...] innerhalb der Welt und ihrer Ordnungen ab. Diese Rationalisierung der Lebensfiihrung
innerhalb der Welt im Hinblick auf das Jenseits war die Wirkung der Berufskonzeption des
asketischen Protestantismus.” (Weber 1988: 200f)

Die Reformation wird bei Weber somit zum Angelpunkt der gesamten okzidentalen
Kulturentwicklung erklirt, da diese die Grundlage fiir die Verbreitung der inner-
weltlichen Askese auch aulerhalb der Kloster darstellt (vgl. Dennaoui 2010: 210f).
Der protestantischen Religion wird in Webers Modernenarrativ also eine herausra-
gende Bedeutung zugesprochen. Weber ist der Ansicht, dass die spezifisch protes-
tantische Lebensfiihrung fiir das Aufkommen des kapitalistischen Geistes von kon-
stitutiver Bedeutung sei, allerdings gehe diese Form der Lebensfiihrung immer
mehr im okzidentalen Rationalismus auf und verliere somit nach und nach ihren re-
ligiosen Gehalt.! Entsprechend geht er von einer ,Entzauberung® der modernen Ge-
sellschaft aus, die insbesondere durch den Glauben an das rationale Wissen bedingt
sei:

»Wo immer [...] rational empirisches Erkennen die Entzauberung der Welt und deren Ver-
wandlung in einen kausalen Mechanismus konsequent vollzogen hat, tritt die Spannung ge-
gen die Anspriiche des ethischen Postulats: dal die Welt ein gottgeordneter, also irgendwie
ethisch sinnvoll orientierter Kosmos sei, endgiiltig hervor. Denn die empirische und vollends
die mathematisch orientierte Weltbetrachtung entwickelt prinzipiell die Ablehnung jeder
Betrachtungsweise, welche Uberhaupt nach einem ,Sinn‘ des innerweltlichen Geschehens
fragt.” (Weber 1988: 564)

1  Weber steht der zunehmenden Rationalisierung der unterschiedlichen Gesellschaftsberei-
che und Lebensformen durchaus kritisch gegeniiber: Zu héufig seien die ausdifferenzier-
ten Wert- und Handlungssphéren selbst nur noch mit der Steigerung ihrer eigenen Ratio-
nalitdtsgewinne beschaftigt, was zu Spannungsverhéltnissen der einzelnen Wertsphéren
untereinander fithre. Daraus erwachsen dann wiederum gesteigerte Rationalisierungsan-
forderungen an das Individuum. Dem Menschen drohe somit die totale Unterwerfung un-
ter die rationale Lebensfiihrung.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



HEGEMONIALE NARRATIVE DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 185

Diese Form der Selbst- und Weltbeherrschung konnte laut Weber allein im okzi-
dentalen Rationalismus entstehen. Auch wenn die protestantische Religion fiir das
Aufkommen des okzidentalen Rationalismus von zentraler Bedeutung war, wird die
Fortentwicklung der Moderne bei Weber mit einem zunehmenden Bedeutungsver-
lust von Religion gleichgesetzt.

Nicht nur bei Weber, sondern in den Anfangen der Religionssoziologie allge-
mein stellt das Verschwinden der Religion ein zentrales Identifikationsmerkmal ei-
ner modernen Gesellschaftsordnung dar. Obgleich dies nirgends so eine radikale
Ausformulierung findet wie in Comtes Drei-Phasen-Gesetz, welches besagt, dass
Religion in der modernen Gesellschaft durch die Wissenschaft ersetzt werde, gehen
auch Durkheim und Simmel von einem zunehmenden Relevanzverlust der Religion
in der modernen Gesellschaft aus.

Die moderne Gesellschaft wird in den friihen Moderneerzahlungen also in Dif-
ferenz zur vormodernen Gesellschaft theoretisiert. Diese Abgrenzung wird dabei —
wie gesehen — nicht nur in zeitlicher, sondern auch in rdumlicher Perspektive vor-
genommen. Gegenstand der Auseinandersetzung sind hierbei in erster Linie die
Wandlungsprozesse innerhalb der europédischen Gesellschaften, wobei der Natio-
nalstaat die gingige Analyseeinheit bildet. Wahrend dem Aufkommen des okziden-
talen Rationalismus und der kapitalistischen Wirtschaftsform hierbei ein zentraler
Stellenwert eingerdumt wird, werden globale Zusammenhinge wie der seit Jahr-
hunderten bestehende Handel mit asiatischen, afrikanischen und amerikanischen
Handelspartnern, aber auch die Sklaverei und die europdische Kolonialisierung wei-
ter Teile der Welt in diesen Moderneerzidhlungen fast vollkommen ausgeblendet.
Eine grundlegende Annahme, die sowohl die Moderneerzidhlungen der Klassiker als
auch die gegenwirtige Diskussion um Modernitét prégt, ist vielmehr die Vorstel-
lung von der Moderne als einem in Europa entstandenen endogenen gesellschaftli-
chen Verdnderungsprozess, dem jedoch in der Folge eine globale Wirkkraft beige-
messen wird. Die Moderne wird somit nicht nur hinsichtlich ihrer sachlichen und
zeitlichen, sondern auch in Bezug auf ihre rdumliche Dimension definiert.

Auch wenn sich die zentrale Fragestellung des soziologischen Diskurses um die
Moderne im Laufe der Jahre verschiebt, und es nun in erster Linie darum geht, nach
dem Motor der von Europa ausgehenden Diffusion der Moderneentwicklung zu
fragen, bleibt die diskursive Verkniipfung zwischen Modernitédt und Religion beste-
hen. Radikalste Ausformulierung findet die Vorstellung einer vom Westen ausge-
henden Expansion der Moderne ohne Zweifel in der Modernisierungstheorie der
1950er und 1960er Jahre: Vor dem Hintergrund der Dichotomisierung von Moderne
und Tradition wird hier das Erkennen der Bedingungen von Modernisierungspro-
zessen wie auch die Analyse von Entwicklungshindernissen und deren Beseitigung
zum zentralen theoretischen Anspruch erhoben (Lewis 1956; Rostow 1960). Die
Modernisierungstheorie macht somit den Fortschrittsgedanken zu ihrer zentralen
Maxime. Insbesondere Parsons’ Moderneerzéhlung wird hier als theoretische Hin-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



186 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

tergrundfolie herangezogen. Ahnlich wie Weber fasst Parsons die Modernisierung
von Gesellschaften als einen multidimensionalen Wandel, der keinen gesellschaftli-
chen Bereich unverdndert ldsst. Er sieht die Moderneentwicklung insbesondere
durch vier Entwicklungsprozesse gekennzeichnet: den Prozess der Inklusion, den
der Wertgeneralisierung, den der Differenzierung und den der Standardhebung
durch Anpassung (Parsons 1972: 20ff). Die gesellschaftliche Differenzierung wird
somit nur als ein Prozess der Modernisierung neben anderen gewertet. Hinsichtlich
der Entwicklungen von Gesellschaften spricht er dem Differenzierungsprozess je-
doch eine zentrale Rolle zu, ermdglicht die Kategorie der Differenzierung doch, die
Entwicklung von diffusen Gesellschaftsformen hin zu modernen Gesellschaften als
Prozess der Ausdifferenzierung von Funktionsbereichen wie Religion, Regierung
und Wirtschaft zu fassen (Dennaoui 2010: 253ff). Fiir die européische und ab dem
17. Jahrhundert auch fiir die US-amerikanische Gesellschaft macht er insbesondere
die Reformation, die industriellen und demokratischen Revolutionen als zentrale
Entwicklungsstufen hin zu einer modernen Gesellschaft aus, deren Entwicklung mit
der Bildungsexpansion der 1950er und 1960er Jahre noch eine weitere evolutiondre
Stufe erklomm. Wihrend er sich zundchst besonders auf die Entwicklung in Europa
und den USA konzentriert, arbeitet er mit seinem Konzept der kulturellen Universa-
lien auch universale Entwicklungsprinzipien aus, die fiir alle Gesellschaften gelten
sollen (Parsons 1971b). Das erste Stadium menschlicher Entwicklung sieht er durch
religidse Inhalte geprigt. Im Laufe der Moderneentwicklung verlieren diese aller-
ding ihre identitdtsstiftende Wirkung und werden durch strukturelle Innovationen,
wie die rationale biirokratische Organisationsform zur Realisierung kollektiver Zie-
le, Geld- und Marktsysteme, ein allgemeingiiltiges Rechtssystem und die demokra-
tische Regierungsform ersetzt (Parsons 1971b: 72f; vgl. auch Dennaoui 2010: 257).

Parsons’ ,pattern variables® wurden hier zu entwicklungstheoretischen Indikato-
ren der Moderneentwicklung gemacht, mithilfe derer es auch moglich war, auBBereu-
ropdische Gesellschaften hinsichtlich ihrer Entwicklungen von einer traditionalen
Ordnungsstruktur zur modernen Gesellschaftsform zu untersuchen.” Kndbl macht
darauf aufmerksam, dass die ,pattern variables*

»alle wesentlichen von den Klassikern getroffenen Aussagen zu sozialen Wandlungsprozes-
sen in der Moderne integrieren, synthetisieren und damit sogar liberbieten konnten. Mit
Blick auf das Weber'sche Erbe, das nun erst in der amerikanischen Soziologie in vollem Um-
fang gewdirdigt zu werden begann, konnte man etwa folgendermafen argumentieren: We-

bers Ausfiihrungen zum Prozess der okzidentalen Rationalisierung lassen sich mit der dicho-

2 Parsons’ ,pattern variables® umfassen fiinf Gegensatzpaare, die es ermdglichen sollen,
menschliches Handeln innerhalb dieses Schemas zu verorten: Kollektiv- vs. Selbstorien-
tierung, Diffusitét vs. Spezifitit, Affektivitit vs. affektive Neutralitdt, Partikularismus vs.
Universalismus und Zuschreibung vs. Leistungsorientierung.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



HEGEMONIALE NARRATIVE DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 187

tomischen Anlage der ,pattern variables’ durchaus einholen. SchlieBlich kann kein Zweifel
daran bestehen, dass sich alle wesentlichen Teildynamiken in diesem groRen abendlandi-
schen Rationalisierungsprozess (Blrokratisierung, das Auseinanderdriften der Wertsphéren,
die Entzauberung religidser Weltbilder usw.) mit der Aussage vereinbaren lassen, dass der
Modernisierungsprozess immer mehr zu rationalen, universalistischen und funktional spezi-
fischen Handlungsorientierungen und Rollenmustern fiihren wird. Ja mehr noch: Eine Theo-
rie, die sich von den ,pattern variables’ ableiten lasst, ist in der Lage, die Weberschen Thesen
insofern noch zu Ubertreffen, als sie nicht nur Aussagen zur abendldndischen Geschichte
machen kann.” (Knébl 2001: 167f; Hervorh. im Original)

Vielmehr kann ein solches Modell zur Erklarung globaler Wandlungsprozesse bei-
tragen, es beansprucht also Giiltigkeit fiir alle Regionen dieser Welt. Auch dieser
Auffassung liegt ein Verstdndnis von Kultur zugrunde, welches von historisch und
geographisch divergierenden Lebensformen spezifischer Gemeinschaften ausgeht,
wobei es auf dem Weg in die Moderne bestimmte Traditionen hinter sich zu lassen
gilt. Im Gegensatz zu Parsons, der sein Modell der ,pattern variables® lediglich als
analytisches Instrumentarium zur Analyse divergierender gesellschaftlicher Struktu-
ren begriffen hat, wurde es von den Modernisierungstheoretikern als ein Erkla-
rungsmodell fiir makrosoziologische Wandlungsprozesse aufgefasst (vgl. Dennaoui
2010: 244).” Der Nationalstaat bildet auch in den modernisierungstheoretischen Ar-
beiten die zentrale Analyseeinheit: Durch die Analyse ,entwickelter und ,unter-
entwickelter Linder meint man die Bedingungsfaktoren und Hemmnisse fiir die
modernen Gesellschaftsentwicklungen klar identifizieren zu konnen (Lewis 1956;
Rostow 1960).

Das européische Vorbild gibt hierbei auch die Entwicklungslinie fiir Religion in
modernen Gesellschaften vor. Wolfgang Knébl hat darauf hingewiesen, dass in den

3 Allerdings setzt auch Parsons Modernisierung mit einer zunehmenden Verwestlichung
gleich: ,,Der Trend zur Modernisierung ist heute in der gesamten Welt zu verzeichnen.
Besonders die Eliten der meisten nichtmodernen Gesellschaften erkennen entscheidende
Aspekte der Werte der Moderne an, besonders die wirtschaftliche Entwicklung, die Bil-
dung, die politische Unabhingigkeit und eine gewisse Form der ,Demokratie’. Obwohl
die Institutionalisierung dieser Werte ungleich und konfliktbeladen ist — und lange blei-
ben wird —, wird der Trend zur Modernisierung in der nicht-westlichen Welt wahrschein-
lich anhalten. Wir kénnen auf ziemlich lange Zeit hinaus kein klares Resultat des gegen-
wartigen nachimperialistischen Gérungsprozesses erwarten. Doch liegt die Last der Be-
weisfithrung bei denjenigen, die behaupten, irgendein wichtiger Teil der Welt werde im
Verlauf der néchsten paar Jahrhunderte auf einem eindeutig nicht-modernen Gesell-
schaftsmuster aufbauen, selbst wenn sich wahrscheinlich herausstellen wird, daf die Va-
riationsmoglichkeiten innerhalb des modernen Gesellschaftstypus sehr grof3 sind.” (Par-
sons 1972: 173f)

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



188 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Modernisierungstheorien die Moderneentwicklung mit der Sakularisierung der Ge-
sellschaft gleichgesetzt wurde:

,Einerseits war man sich also theoretisch sicher, dass tUber kurz oder lang Modernisierung zu
einer sakularen Moderne fiihren wiirde; andererseits deuteten die Schwierigkeiten der rea-
len Entwicklung ,vor Ort‘ darauf hin, dass mit der Lebendigkeit der Religionen gerechnet o-
der gar der Religion eine gewisse Funktionalitat zugesprochen werden misse, um den Mo-
dernisierungsprozess zu meistern. Dies bedeutete aber, dass sich die in der Modernisie-
rungstheorie angelegte scharfe Trennung zwischen Tradition und Moderne, zwischen tradi-
tionalen religiosen und modernen sdkularen Gesellschaften nur dann aufrechterhalten lie3,
wenn man — zumindest mit Blick auf die Lander der ,Dritten Welt’ — den dortigen Durch-
bruch hin zu einer wirklich ,modernen Gesellschaft’ immer weiter nach hinten, d.h. in die
Zukunft schob. Denn nur dann funktionierte die angesprochene Dichotomie, nur dann lie
sich noch behaupten, dass zumindest ,in the long run‘ die Modernisierung zu den Ergebnis-
sen fuhren wirde, welche die Modernisierungstheoretiker immer schon vorausgesagt hat-
ten.” (Knobl 2012: 94)

Die normative Aufladung des Modernitétsbegriffs findet in der Modernisierungs-
theorie dieser Zeit seinen vorldaufigen Hohepunkt. Hinsichtlich der Generalisierung
und Universalisierung der Modernevorstellung kommt der Modernisierungstheorie
aus diesem Grund ein zentraler Stellenwert zu (vgl. Dennaoui 2010: 38f).

Das Bild einer einheitlichen Moderne, in welcher einzig der ,Reifegrad® (Boatca
2006: 282) von Gesellschaft zu Gesellschaft variiere, wird in den 1960er und
1970er Jahren zunehmend in Zweifel gezogen. Neben Dependencia- und Weltsys-
temtheorie wird auch von den Verteidigern und Verteidigerinnen einer modernisie-
rungstheoretischen Perspektive bisweilen Kritik an einer solch einheitlichen Mo-
dernekonzeption gelibt. Robert Bellah hatte in seinem Buch Togugawa Religion
(1957) bereits die Gegeniiberstellung von Tradition und Moderne implizit in Frage
gestellt, indem er vielmehr auch aufBerhalb europdischer und US-amerikanischer
Gesellschaften nach dynamischen Wertmustern suchte, die imstande waren, einen
modernen Gesellschaftstypus hervorzubringen. Er interessierte sich also fiir etwaige
funktionale Aquivalente zu der von Weber diagnostizierten protestantischen Ethik.
Fiir Japan macht er Politik als zentralen Entwicklungsmotor aus, der Tradition und
Moderne in ein neues Verhiltnis setzt, wie Dennaoui veranschaulicht:

,Der japanische Aufbruch in die Moderne kénne nur stattfinden, weil es dort eine starke
partikularistische Bindung aller gesellschaftlichen Eliten an die kaiserliche Familie und dar-
Uiber hinaus den Hintergrund effizienzorientierter militarischer Werte gab. Mit dieser Argu-
mentation hat Bellah die Leitunterscheidung Moderne/Tradition relativiert, denn eine parti-
kularistische Wertorientierung lasst sich, wie das Beispiel Japan zeigt, offenbar nicht ohne
Weiteres den traditionalen Gesellschaften zuschlagen und religiose Werte kénnen von saku-
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



HEGEMONIALE NARRATIVE DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 189

laren Werten nicht einfach ersetzt werden. Bellah zeigt, dass Religion in Japan nicht einfach
verschwand, sondern in der japanischen Gesellschaft eine neue Form an- und einen neuen

Platz eingenommen hatte.” (Dennaoui 2010: 250)

Grofle Resonanz erfahrt auch Eisenstadts Konzept der Vielfalt der Modernen: Er
kritisiert ebenfalls die Dichotomisierung von Tradition und Moderne. In seiner
Sichtweise komme es gerade durch die heterogene kulturelle Beschaffenheit der Zi-
vilisationen zu einer Vielzahl an unterschiedlichen Moderneprozessen.* Die Religi-
onen nehmen in dieser Perspektive ebenfalls eine bedeutsame Rolle in Hinblick auf
die Moderneentwicklung ein. Zwar spricht er Europa in diesem Prozess noch eine
Vorreiterrolle zu, allerdings méchte er Modernisierung nicht als eine einseitige Dif-
fusionsgeschichte begreifen. Vielmehr haben sich die verschiedenen institutionellen
Komplexe der Moderne, die Wirtschaft und die Politik, die Bildung und die Fami-
lie, unabhingig voneinander in unterschiedlichen Gesellschaften und zu unter-
schiedlichen Zeitpunkten auf verschiedene Weise entwickelt (vgl. Eisenstadt 2007:
20). Mit seinem Konzept der Multiple Modernities mochte er einen Rahmen fiir die
Untersuchung ,,dieser kulturellen Differenzen und sich neu formierenden internati-
onalen Systeme unter globalen Bedingungen bereitstellen” (ebd.: 45). Sein Ansatz
steht im Diskurs um Moderne und Modernisierung somit fiir die kulturelle Diver-
genz der Modernisierungspfade.

Ob mit multidimensionaler Anlage oder nicht, generell wird in den prigenden
Moderneerzahlungen der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts an dem herausragen-
den Stellenwert von Religion fiir das Aufkommen der modernen Gesellschaft fest-
gehalten. Nicht nur Luhmann bescheinigt der christlichen Religion fiir die Entste-
hung der funktional differenzierten Gesellschaft eine Vorreiterrolle — worauf im
néchsten Kapitel noch genauer eingegangen wird —, auch Habermas schreibt der jii-

4 Um diese Vielfalt zu fassen, schlégt er eine andere Lesart von Webers vergleichenden Re-
ligionsstudien vor: ,,Es gibt jedoch noch eine andere Lesart von Webers Werk, die fiir das
Verstindnis der vielfédltigen Moderne hochst bedeutsam ist. Dazu muf3 man seine Ge-
sammelten Aufsitze zur Religionssoziologie als Studien zur inneren Dynamik der ver-
schiedenen GroBen Zivilisationen betrachten. Dort ndmlich werden diese Zivilisationen
in ihrer Eigenart — in ihrer eigenen Rationalitét — dargestellt, wobei besonders die Aus-
wirkung der Heterodoxie und der Sektenbewegungen auf ihre innere Dynamik betrachtet
wird. Ein solches Verstindnis von Weber wird durch die Tatsache bestirkt, dafl diese
,anderen‘ Auspragungen der Moderne ,spite* sind. Weber analysiert vornehmlich die ers-
te Moderne — die westliche, europdische — und nahm nicht an, daf} die spateren Erschei-
nungsformen der Moderne nur unter den gleichen Bedingungen entstehen konnten. Also
fiihrt die Lektiire Max Webers fast zwangsldufig zu der Frage, wie die Dynamik, die ei-
gene Geschichte jeder Zivilisation, die Besonderheiten der von ihr entwickelten Moderne
beeinflussen — wenngleich gewil} nicht determinieren mag.* (Eisenstadt 2000: 12f)

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



190 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

dischen und christlichen Religion einen zentralen Stellenwert fiir die Entstehung der
moralischen Grundordnung der modernen Gesellschaft zu:

,Der egalitdre Universalismus, aus dem die Ideen von Freiheit und solidarischem Zusammen-
leben, von autonomer Lebensfiihrung und Emanzipation, von individueller Gewissensmoral,
Menschenrechten und Demokratie entsprungen sind, ist unmittelbar ein Erbe der jldischen
Gerechtigkeits- und der christlichen Liebesethik. In der Substanz unverandert, ist dieses Erbe
immer wieder kritisch angeeignet und neu interpretiert worden. Dazu gibt es bis heute keine
Alternative. Auch angesichts der aktuellen Herausforderungen einer postnationalen Konstel-
lation zehren wir nach wie vor von dieser Substanz. Alles andere ist postmodernes Gerede.”
(Habermas 2001b: 175)

Gleichwohl zeichnen sich die moderne Gesellschaft fiir Habermas gerade dadurch
aus, dass tradierte religiose Weltbilder nicht mehr in der Lage sind, universelle Le-
bensanschauungen und normative Handlungsorientierung iiberzeugend zu vermit-
teln, sondern die moderne Gesellschaft miisse ,,ihre Normativitit aus sich selber
schopfen® (Habermas 1985: 16). In diesem Sinne wird die Moderne bei Habermas
zu einem unvollendeten Projekt (1990), da sich die moderne Gesellschaft durch
verniinftige Kommunikation stets aufs Neue ihrer selbst vergewissern miisse.

Durch poststrukturalistische Problematisierungen und insbesondere durch die De-
batte um die Postmoderne werden die soziologischen Moderneerzihlungen im All-
gemeinen, aber auch die Diagnosen hinsichtlich der Religionsentwicklung in den
Folgejahren zunehmend herausgefordert.

Jean-Francois Lyotards, der den Begriff der Postmoderne geprigt hat (1979),
will mit der Rede vom ,,Ende der groen Erzdhlungen* verdeutlichen, dass die Zeit
ein fiir alle Mal vorbei sei, in welcher Aufkldrung, Idealismus und Historismus als
alles erklarende Meta-Erzdhlungen galten, und die Heterogenitit der sozialen Welt
zugunsten klarer Aussagen geopfert werde, welche mittels einzelner Erklarungsmo-
delle (z.B. Vernunft, Gott, Subjekt) oder Gesellschaftsverstindnisse (Systemtheorie,
kritische Theorie etc.) eingeholt wiirden. Gegeniiber der einen Moderneerzdhlung,
die die Vielfalt ausklammere bzw. unter eine allgemeine Betrachtungsweise zwinge
und sie somit aller Besonderheiten beraube, gelte es den vielen und teilweise hochst
widerspriichlichen Sprachspielen und Erzidhlungen unserer Zeit Gehor zu schenken
(vgl. auch Lyotard 1987).

Auf den religionssoziologischen Diskurs nimmt die Kritik der Postmoderne je-
doch nur begrenzt Einfluss. Von groBerer Bedeutung fiir den Diskurs um Moderni-
tdt im Allgemeinen, aber auch fiir die Religionssoziologie ist jedoch die Debatte um
die Globalisierung, die quasi als eine Fortfiihrung der Moderneerzéhlung unter glo-
balen Vorzeichen zu betrachten ist. Zwar finden globale Zusammenhédnge auch bei
den Klassikern und in der Modernisierungstheorie Beachtung, diese riickten aller-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



HEGEMONIALE NARRATIVE DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 191

dings jeweils die Moderneentwicklungen der einzelnen Nationalstaaten und Zivili-
sationen ins Zentrum des soziologischen Interesses, wahrend nun verstirkt eine
globale Perspektive auf Gesellschaften eingenommen wird. Der Modernediskurs
verlagert sich also zunehmend ins Globale, wodurch die rdumliche Dimension in
den Vordergrund riickt und die bisherige Leitunterscheidung zwischen Tradition
und Moderne des Modernediskurses gegeniiber der Unterscheidung global/lokal
nun endgiiltig an Strukturierungskraft verliert (vgl. Dennaoui 2010: 317). Das Mo-
derne wird in einer solchen Perspektive auch durch die Gleichzeitigkeit von Tradi-
tion und Moderne bestimmt. Die Frage nach Divergenz bzw. Konvergenz, die die
Debatte um die Globalisierung nach wie vor bestimmt, kann nun prinzipiell ohne
Rekurs auf die iibliche Fortschrittssemantik gestellt werden. Auch der Gesell-
schaftsbegriff wandelt sich durch eine solche Perspektivverschiebung (vgl. ebd.:
319).

Die Ansitze, die diese Perspektivverschiebung ernst nehmen wollen, variieren
dabei betréchtlich, so ist nicht nur von Globalisierung, sondern auch von Weltge-
sellschaft oder Weltkultur die Rede. Die jeweiligen Zuginge stehen hier auch fiir
unterschiedliche Zugriffe auf die Ordnungsebenen der globalen Moderne. Im Fol-
genden sollen diese divergierenden Zugangsweisen kurz anhand von Luhmanns
Ansatz der Weltgesellschaftstheorie und Becks Theorie der Reflexiven Moderne
veranschaulicht werden, die die deutsche Soziologie und auch den religionssoziolo-
gischen Diskurs maflgeblich geprégt haben.

Bei Luhmann ist die globale Perspektive bereits in seiner kommunikationstheo-
retischen Theoriefigur der funktionalen Differenzierung angelegt, die moderne Ge-
sellschaften kennzeichnet:

,Geht man von Kommunikation als der elementaren Operation aus, deren Reproduktion Ge-
sellschaften konstituiert, dann ist offensichtlich in jeder Kommunikation Weltgesellschaft
impliziert, und zwar ganz unabhéangig von der konkreten Thematik und der rdumlichen Dis-
tanz zwischen den Teilnehmern. Es werden immer weitere Kommunikationsmaoglichkeiten
vorausgesetzt und immer weitere symbolische Medien verwendet, die sich nicht auf regio-
nale Grenzen festlegen lassen. [...] Weltgesellschaft ist das Sich-Ereignen von Welt in der
Kommunikation.” (Luhmann 1998: 150)

In diesem Fall bezeichnet Globalisierung also keine Verdnderungen der sozialen
Strukturen moderner Gesellschaften, sondern der Begriff bezieht sich vielmehr auf
die Verschiebung der Perspektive in den Sozialwissenschaften (vgl. Dennaoui
2010: 320). Mit der Theoriefigur der Weltgesellschaft lassen sich die Regionen der
Welt nun ebenfalls als mehr oder weniger modernisiert darstellen, je nachdem wie

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



192 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

funktional ausdifferenziert sie sind.” Dabei lehnt Luhmann die klassische Gegen-
iiberstellung zwischen Tradition und Moderne ab. Vielmehr werde in der Weltge-
sellschaft selektiert, welche Traditionen fiir die Moderne forderlich sind, z.B. im
Bereich der Schichtung, der Organisation oder auch der Religion (vgl. Dennaoui
2010: 330).

Mit seiner Theorie der Weltgesellschaft interessiert sich Luhmann weiterhin
insbesondere fiir die Ordnungskategorie der funktionalen Differenzierung und
nimmt auf diese Weise die Autopoiesis und Nichtsubstituierbarkeit der unterschied-
lichen gesellschaftlichen Teilbereiche auch auf globaler Ebene in den Blick. Nicht
die Nationalstaaten stehen somit im Zentrum seines Interesses, sondern vielmehr
die globalen Funktionssysteme.®

5 ,,Offensichtlich partizipieren die einzelnen Regionen in sehr unterschiedlichem MafBle an
den Vorteilen und den Nachteilen funktionaler Differenzierung, und soweit Nachteile
vorherrschen, scheinen die bereits ausdifferenzierten Funktionssysteme, zum Beispiel Po-
litik und Wirtschaft, einander wechselseitig zu behindern. Aber das rechtfertigt es nicht,
von verschiedenen Regionalgesellschaften auszugehen; denn es ist gerade die Logik
funktionaler Differenzierung und der Vergleich — nicht mit anderen Gesellschaften, son-
dern mit den Vorteilen der Vollrealisierung funktionaler Differenzierung, der diese Prob-
leme ins Auge springen 1dBt.“ (Luhmann 1998: 163)

6 Ganz ohne die Kategorie des Nationalstaats kommt jedoch die Theorie der Weltgesell-
schaft auch nicht aus. Wie insbesondere Hahn veranschaulicht hat, bekommt die Theorie
funktionaler Differenzierung jedoch ein Problem, wenn sie Welt und Nationalstaat zu-
sammen denken will: Durch Nationalstaaten sind in der Weltgesellschaft, auch wenn es
in der Moderne eigentlich keine regionale Differenzierung mehr geben sollte, auch noch
segmentire Differenzstrukturen von entscheidender Bedeutung (vgl. Hahn 2000: 20ff).
Luhmann hat aus diesem Grund seine Theorie der Weltgesellschaft in Anschluss an Hahn
einer Revision unterzogen: ,,[R]egional differenzierbar in der Form von Staaten ist nur
das politische System und mit ihm das Rechtssystem der modernen Gesellschaft: Alle
anderen operieren unabhingig von Raumgrenzen. Gerade die Eindeutigkeit von Raum-
grenzen macht klar, daB3 sie weder von Wahrheiten noch von Krankheiten, weder von
Bildung noch von Fernsehen, weder vom Geld [...] noch von der Liebe respektiert wer-
den. Anders gesagt: Das Gesamtphdnomen des umfassenden Systems Gesellschaft 143t
sich nicht innerhalb von Raumgrenzen wiederholen so wie ein Mikrokosmos im Makro-
kosmos. Die Bedeutung der Raumgrenzen liegt in den Interdependenzen zwischen dem
politischen System und dem Rechtssystem auf der einen und den iibrigen Funktionssys-
temen auf der anderen Seite. Sie wirken vermittelt durch Einfliisse der Wéhrungsunter-
schiede und Notenbanksysteme auf die Wirtschaft, vermittelt durch Bildungszertifikate
auf Erziehung und Berufsordnung. Solche Unterschiede lassen sich im Kontext einer
Weltgesellschaft sehr wohl begreifen und durch Politik verstirken oder abschwéchen.
Aber man wiirde ihre Spezifik verkennen, wollte man sie als Unterschiede auf regionale

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



HEGEMONIALE NARRATIVE DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 193

Becks Theorie der reflexiven Moderne, die unter anderem auf eine Unrevidierbar-
keit der entstandenen Globalitdt abzielt, hat ihren Ausgangspunkt zunéchst eben-
falls in der Ausdifferenzierung der unterschiedlichen gesellschaftlichen Teilberei-
che. Mit seinem Weltrisikoansatz weist er darauf hin, dass die Ausdifferenzierung
zu einer Steigerung der Risiko- und Gefahrenlage gefiihrt hat, deren Folgen von
globaler Bedeutung sind. Mit Robertson und Albrow differenziert er zwischen ver-
schiedenen Dimensionen der Globalisierung, welche entlang der doppelten Achse
sozial-kultureller und materiell-rdumlicher Gesichtspunkte verlduft. Er nennt hier-
bei:

(1) geografische Ausdehnung, Interaktionsdichte des internationalen Handels, globale Ver-
netzung der Finanzmarkte, (2) informations- und kommunikationstechnologische Dauerre-
volution, (3) universal durchgesetzte Anspriiche auf Menschenrechte, (4) Bilderstrome der
globalen Kulturindustrie, (5) postnationale polyzentrische Weltpolitik, (6) Fragen der globa-
len Armut, (7) Fragen globaler Umweltzerstérung und (8) Fragen transkultureller Konflikte in
lokalen Kontexten.” (Dennaoui 2010: 401)

Er ist der Ansicht, dass soziologische Selbstbeschreibungen mit althergebrachten
Kategorien, wie der des Nationalstaats oder der funktionalen Differenzierung, die
Modernitét ihres eigenen Gegenstandes nicht mehr angemessen beschreiben kdnnen
(vgl. Dennaoui 2010: 416). Beck mochte demgegeniiber gerade die zunehmenden
Entgrenzungen regionaler und globaler Zusammenhénge in den Blick nehmen. Mit
der Umstellung auf die globale Perspektive werden somit insbesondere auch trans-
nationale Prozesse in den Vordergrund geriickt. Beck geht davon aus, dass die neu-
en transnationalen Verflechtungszusammenhénge auch in der Lage sind, neue
Riume zu konstituieren.” Indem er den Fokus auf die Globalisierung der Moderne

Differenzierung bzw. auf eine regionale Differenzierung des Gesellschaftssystems bezie-
hen.“ (Luhmann 1998: 167f; vgl. auch Dennaoui 2010: 333) Kultur fasst Luhmann hier-
bei als Formen der Selbstbeschreibung der Gesellschatft.

7  Pries hat diesen Zusammenhang in folgenden Worten festgehalten: ,,Unter Transnationa-
len Sozialen Rdumen werden neue ,soziale Verflechtungszusammenhénge* (Elias) ver-
standen, die geographisch-rdumlich diffus bzw. ,de-lokalisiert* sind und gleichzeitig ei-
nen nicht nur transitorischen sozialen Raum konstituieren, der sowohl eine wichtige Re-
ferenzstruktur sozialer Positionen und Positionierungen ist, als auch die alltagsweltliche
Lebenspraxis, (erwerbs-)biographische Projekte und Identitdten der Menschen bestimmt
und gleichzeitig iiber den Sozialzusammenhang von Nationalgesellschaften hinausweist.
Solcherart Transnationale Soziale Rdume entstehen in erster Linie im Kontext internatio-
naler Migrationsprozesse. Aber auch global operierende Konzerne, die internationale
Massenkultur und Massenkommunikation sowie der Ferntourismus sind wichtige Strén-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



194 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

legt, bezieht sich Beck auf den Prozesscharakter des Transnationalen, welchen er
anhand der Intensivierung transnationaler Rdume ausmacht (vgl. Dennaoui 2010:
408). Im Anschluss daran formuliert er auch sein Konzept des Kosmopolitismus,
dass iiber die von ihm diagnostizierten Verflechtungszusammenhénge der Moderne
noch insofern hinausgeht, als dass er wie Eisenstadt von Multiplen Modernen
spricht, er jedoch die althergebrachten Dichotomien von Innen und Aufen bzw. Ei-
genem und Fremden hinter sich lassen mochte. ,,Kosmopolitismus meint [...] im
Kern die Anerkennung von Andersheit sowohl im Inneren als auch nach aufen.
Kulturelle Unterschiede werden weder in einer Hierarchie der Andersartigkeit ge-
ordnet, noch werden sie universalistisch aufgelost, sondern akzeptiert. (Beck 2004:
90) Mit dem Konzept des Kosmopolitismus mdchte Beck analytisch das Verhiltnis
von Globalitdt und Lokalitit ausmessen. Er geht davon aus, dass Kosmopolitismus
sowohl auf analytischer als auch auf normativer Ebene zwischen lokalen Vergesell-
schaftungsmustern und globalen Vorgaben vermittelt. Das Melange-Prinzip weist er
als ein entscheidendes Merkmal kosmopolitischer Modernitdt aus (vgl. Dennaoui
2010: 415): ,,Das heifit: lokale, national ethische, religidse und kosmopolitische
Kulturen und Traditionen durchdringen, verbinden, mischen sich: Kosmopolitismus
ohne Provinzialismus ist leer, Provinzialismus ohne Kosmopolitismus ist blind.*
(Beck 2004: 16)

Wihrend sich Luhmann also fiir die Selbstbeschreibungen des Weltgesell-
schaftssystems interessiert, mochte Beck mit seinem Konzept des Kosmopolitismus
die kulturelle Entgrenzung der unterschiedlichen Bereiche und Regionen in den
Blick nehmen. Was beide vereint, ist ein im weitesten Sinne textualistisches Kul-
turverstidndnis. Eine Néhe zu poststrukturalistischen Ansdtzen kann hier jedoch nur
bedingt ausgemacht werden. Poststrukturalistische Ansétze, die wie die postmoder-
ne Kritik fiir das Ende der groflen Erzahlungen stehen, finden keinen Niederschlag
in den Moderneerzdhlungen der beiden Autoren. Latours Kritik der Moderne bei-
spielsweise richtet sich explizit gegen die Auffassung einer Trennung unterschiedli-
cher gesellschaftlicher Teilbereiche, wie sie etwa Luhmanns Modernetheorie be-
stimmt: In seinem Buch Wir sind nie modern gewesen (1998) problematisiert er die
Annahme, dass sich die Moderne gerade iiber die Differenzierung zwischen Kultur
und Natur, den Menschen, Dingen und Gott konstituiere: ,,Die Arbeit der Vermitt-
lung, in der die Hybriden zusammengesetzt werden, wird von der modernen Ver-
fassung unsichtbar, unvorstellbar, undenkbar gemacht.“ (Latour 2008: 49) Auch
Becks Uberlegungen unterscheiden sich dergestalt von Latours Kritik, als dass
Letzterer insbesondere der materiellen Verfasstheit der Welt gerecht werden will
und die zentrale Rolle der Dinge in unserer alltdglichen Praxis ernst nehmen will.
Eine solche Auffassung hat jedoch bislang kaum Eingang in die Moderneerzihlung

ge, entlang derer Transnationale Soziale Rdume wachsen und sich verdichten.“ (Pries
1998: 74f)
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



HEGEMONIALE NARRATIVE DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 195

gefunden. Auch im religionssoziologischen Diskurs konzentriert man sich in erster
Linie auf die Ebene der Sinnproduktionen und schenkt der materiellen Verfasstheit
der Praxis kaum Beriicksichtigung.

Allerdings finden sowohl konvergenztheoretische als auch divergenztheoreti-
sche globale Moderneerzdhlungen breite Beriicksichtigung im gegenwirtigen reli-
gionssoziologischen Diskurs. Generell nehmen — wie im Folgenden gezeigt werden
soll — die unterschiedlichen Moderne-Narrative tiber die Jahre erheblichen Einfluss
darauf, wie Religion in der Soziologie thematisiert wird und welcher Stellenwert re-
ligiosen Phinomenen in modernen Gesellschaften beigemessen wird. Nicht nur das
Narrativ der funktionalen Differenzierung, welches bereits in den Theorien der
Klassiker angelegt ist, erweist sich von zentraler Bedeutung fiir den religionssozio-
logischen Diskurs, auch der Sdkularisierungsthese, welche in enger Verbindung mit
der Diagnose gesellschaftlicher Differenzierung steht, kommt selbstverstindlich ei-
ne herausragende Bedeutung zu. Die Diagnose einer zunehmenden Pluralisierung
und Individualisierung der Gesellschaft {ibt ebenfalls einen nicht zu unterschitzen-
den Einfluss auf die Thematisierung des Religiosen in der modernen Gesellschaft
aus. Zwar werden als Reaktion auf die unterschiedlichen Kritikpunkte vereinzelt
Modifikationen an den Modernetheorien und den religionssoziologischen Diagno-
sen vorgenommen, so ist der Begriff der Globalisierung als Beobachtungskategorie
fiir eine globale Modernitét beispielsweise seit Ende der 1990er Jahre aus der Sozi-
ologie nicht mehr wegzudenken. Im religionssoziologischen Diskurs wird diese
Verschiebung der Perspektive hin zu einer globalen Betrachtungsweise auf Moder-
nitdt ebenfalls zur Kenntnis genommen und bleibt nicht ohne Folgen fiir die géngi-
gen Narrative des religionssoziologischen Diskurses. Angesichts der in globaler
Perspektive festzustellenden globalen Heterogenitét religioser Erscheinungsformen
wird die Sdkularisierungsthese im religionssoziologischen Diskurs immer héufiger
problematisiert. Von einer grundlegenden Revision des religionssoziologischen
Diskurses kann hierbei allerdings keine Rede sein. Nach wie vor bestimmt der Fo-
kus auf die europdische Situation den religionssoziologischen Diskurs, was — so ei-
ne zentrale These dieser Arbeit — durch die enge diskursive Verkniipfung der Be-
griffe der Moderne und der Religion in der Religionssoziologie bedingt ist.

Im Folgenden soll nun diesen diskursiven Verkniipfungen anhand der gidngigen
Erzihlungen — der gesellschaftlichen Differenzierung, der Sdkularisierung, der In-
dividualisierung und der Pluralisierung — nachgegangen werden. Dabei werden ins-
besondere auch die Briiche und Verschiebungen dieser Erzdhlungen analysiert. In
Anschluss an Foucault zeigt sich hier die Hervorbringungspraxis der diskursiven
Verkniipfung der Begriffe Moderne und Religion jeweils in ihrer besonderen Evi-
denz. Dariiber hinaus soll auch der Zusammenhang zwischen den einzelnen Narra-
tiven, die sich alle unter dem Dach des Meta-Narrativs der Moderne versammeln, in
Augenschein genommen werden.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



196 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

5.1.1 Gesellschaftliche Differenzierung

Das Narrativ der funktionalen Differenzierung hélt sich bislang eindeutig am konti-
nuierlichsten im religionssoziologischen Diskurs. Nicht nur in der Diskussion um
Sédkularisierung erweist sich die Annahme der Ausdifferenzierung der Gesellschaft
in unterschiedliche Teilbereiche von zentraler Bedeutung. Wie deutlich geworden
sein sollte, kommt ihr in den soziologischen Diskursen um Religion und Modernitét
im Allgemeinen eine konstitutive Rolle zu:

Zwar ist im letzten Kapitel herausgearbeitet worden, dass sich diese hegemonia-
le Argumentationsfigur bereits bei den Klassikern finden 14sst und ihr in den Mo-
dernetheorien Parsons‘ und Luhmanns dann eine zentrale Rolle zugesprochen wird.
Dennoch soll im Folgenden hauptséchlich anhand Luhmanns Systemtheorie exemp-
larisch die Ausdifferenzierung des Religionssystems auf dem Weg in die Moderne
nachgezeichnet werden, steht diese doch paradigmatisch fiir das diffenzierungstheo-
retische Denken im religionssoziologischen Diskurs.

Wie bereits beschrieben, ist die Ausdifferenzierung bei Luhmann der entschei-
dende Faktor der Moderneentwicklung, wobei hauptsichlich die Form der Diffe-
renzierung von zentraler Bedeutung ist:

,Die moderne Gesellschaft ist nicht nur durch das Ausmal, sondern auch und vor allem
durch die Form ihrer Differenzierung gekennzeichnet. Im Unterschied zu alteren, entweder
segmentar oder schichtenmaRig differenzierten Gesellschaftsformationen beruht die prima-
re Innendifferenzierung des Gesellschaftssystems auf Funktionen. [...] Historisch gesehen
beginnt der Umbau der stratifizierten in eine funktionale Gesellschaftsordnung im Mittelal-
ter auf der Basis einer erreichten Nichtidentitdt von Rollensystemen und Rollenbeziehung
fiir Religion, Politik und Wirtschaft. Seit der zweiten Hélfte des 17. Jahrhunderts treten Aus-
differenzierungen flir Wissenschaft und Erziehung hinzu. Entsprechend spezialisiert sich das
Familienleben. Spatestens im 19. Jahrhundert, formulierbar besonders seit der Franzosi-

schen Revolution, liegt die Ordnung irreversibel vor.” (Luhmann 1982: 229)

Ahnlich wie Weber schreibt Luhmann der Religion hinsichtlich des Aufkommens
der Moderne eine besondere, aber in der inneren Konsequenz durchaus ambivalente
Bedeutung zu. Bei Luhmann kommt Religion neben Politik und Wirtschaft eine Art
Vorreiterrolle hinsichtlich der funktionalen Ausdifferenzierung gesellschaftlicher
Teilsysteme zu (vgl. Luhmann 1993: 270). Bereits fiir das Mittelalter diagnostiziert
Luhmann erste Prozesse der Ausdifferenzierung von Religion: ,,Zweifellos gibt es
also frith besondere Anlédsse, Orte und Zeitpunkte fiir spezifische religiose Kommu-
nikation, und es gibt in der Religion mehr als in jedem anderen Funktionsbereich
auch Strukturen, die solche Kommunikation {iber die konkreten Ereignisse hinaus
zu Systemen verbinden.* (Luhmann 1993: 270) Durch die kiinstliche Verknappung

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



HEGEMONIALE NARRATIVE DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 197

der Kommunikation, also der sozialen Einschrinkung fiir die inhaltliche Freigabe
der Imagination, und die daraus resultierenden stratifikatorischen Differenzierungen
und Zentrum/Peripherie-Unterscheidungen sind der funktionalen Differenzierung
noch Schranken gesetzt (vgl. Luhmann 1993: 273f). Durch die Ausdifferenzierung
religiéser aber auch politischer Kommunikationsweisen gewinnen diese eine ,,ei-
gentiimliche Prominenz®: Indem sie den Sinn des Lebens definieren, bestimmen sie
gleichsam die gesellschaftliche Semantik. ,,Sie finden sich ohne Konkurrenz, wenn
es um die Selbstbeschreibung des Gesellschaftssystems geht. Die Gesellschaft wird
bis in die Neuzeit hinein als religiose Gemeinschaft oder als politisch-humane Un-
ternehmung definiert, obwohl und gerade weil sie noch keine funktionale Differen-
zierung des Gesamtsystems realisiert.“ (ebd.: 275)* Luhmann erkennt in der kosmo-
logischen und moralischen Fixierung der Religion nun zwei Typen religioser Sem-
antik, welche seit dem spéten Mittelalter in zunehmendem Maf3e damit konfrontiert
sind, dass auch andere Funktionsbereiche sich autopoetisch zu reproduzieren begin-
nen und eigene Beschreibungen des Gesellschaftssystems entwickeln.’ In diesem
Sinne ist die Verdnderung von Kosmologie und Moral nicht auf eine ideenge-
schichtliche Eigendynamik, sondern eine zunehmende Ausdifferenzierung anderer
Funktionssysteme zuriickzufiihren.

Hatte in vormodernen Hochkulturen Religion in erster Linie die Aufgabe das
Moralschema zu generieren, wobei die kosmologische Semantik den entsprechen-
den Rahmen bot'® und die Gesellschaft hier in historischer Perspektive als abgefal-

8 Da es sich um Adelsgesellschaften handele, konnen diese aufgrund der Zentrum-
Peripherie-Unterscheidung noch keine gesellschaftseinheitliche Kultur hervorbringen.

9  Zu einer Fusionierung von Religion und Moral kommt es laut Luhmann erst mit der Aus-
differenzierung der Religion. Erst dann wird der Schwerpunkt auf soziale Regulierungen
in eine Gesellschaft verlagert, die von der Religion aus nun als Umwelt behandelt wird.
Religiose Kosmologien entstehen somit als Korrelat einer gesellschaftsinternen Differen-
zierung von sakral und profan und tragen dem Umstand Rechnung, dass es auch nichtre-
ligiose Kommunikation in der Gesellschaft gibt. Die Einheit der Differenz muss somit in
komplexer werdenden Gesellschaften von Religion interpretiert werden (Luhmann 1993:
277).

10 Diese ist natiirlich an ein gesellschaftliches Interesse riickgebunden, das Interesse ndm-
lich, den Unterschied von gut und schlecht zu begriinden, welcher das alltigliche Leben
pragt (Luhmann 1993: 283). Auflenereignisse der gesellschaftlichen Umwelt des Religi-
onssystems, die als Storung erfahren werden, werden im Moralschema des Systems als
Stinde klassifiziert (vgl. ebd.: 286). ,,Das Stindenschema erfiillt hierbei gleich mehrere
Funktionen: Es steuert die Diffusion der Great Tradition von gesellschaftlichen Zentren
aus, es ermdglicht laufende professionelle Versorgung der Bevolkerung in Hinblick auf
Probleme, die durch diese Versorgung erst erzeugt werden, es setzt eine Art semantische
Evolution von Moralkasuistik in Gang und es erhdlt mit all dem die schon weit entwi-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



198 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

len von einer urspriinglich heiligen Ordnung gesehen wurde, wird es ab dem 17.
Jahrhundert auch moglich, die vielen positiven Fortschrittsanzeichen der Moderne
wahrzunehmen (Luhmann 1993: 289). Diese strukturellen und semantischen Inno-
vationen miissen sich nun gegen das Biindnis von Moral und Religion durchsetzen
und geben sich daher gern einen sdkularen Anstrich.

Notwendige Voraussetzung der funktionalen Ausdifferenzierung ist eine ,,stir-
kere Differenzierung und Re-Integration von Codierung und Programmierung in
den einzelnen Funktionssystemen* (Luhmann 1993: 293). Erst die Ausbildung
funktionsspezifischer bindrer Codes ermoglicht die Autopoiesis der Systeme. Diese
miissen universell anwendbar sein und garantieren, dass alle Probleme, die in einen
entsprechenden Funktionsbereich fallen, auch behandelt werden kénnen. "

Mit einer komplexer werdenden Welt gerdt die Religion allerdings nun in
Schwierigkeiten, da sich die semantische Einheit moralischer Prinzipien nicht mit
funktionaler Differenzierung vertrdgt. Dies dndert sich erst dadurch, dass Moral
Ende des 17. Jahrhunderts eine eigenstéindige Angelegenheit wird, die es ihr sogar
ermdoglicht, Religion zu beurteilen:

,Diese Rangumkehrung, die die Moral der Religion Uberordnet, bedeutet, daR religiose
Probleme auf die Religion konzentriert werden kénnen und dal alle anderen Funktionssys-
teme, wie auch die Religion selbst, gesellschaftlich nur noch mit moralischen Problemen zu
rechnen haben. Im moralischen Jahrhundert, im 18. Jahrhundert, 1aRt die Gesellschaft sich in
der Gesellschaft von der Moral vertreten. An die Stelle der Hollenfurcht tritt die Furcht vor
Lacherlichkeit, die ihrerseits aber eine intakte standische Gesellschaft voraussetzt.” (Luh-
mann 1993: 307)

ckelte funktionale Ausdifferenzierung des Religionssystems.” (Luhmann 1993: 288) Al-
lerdings muss dann auch die Frage gestellt werden, wie mit zu viel Siinde umzugehen ist.
Im spéten Mittelalter wird dieses Problem auf unterschiedliche Weise zu losen versucht:
Da es ohne Siinde nicht mehr zu gehen scheint, miissen Mechanismen entwickelt werden,
die einen Umgang mit Siinde ermdglichen. In diesem Sinne werden die Mechanismen
erweitert, die dem Siinder das Himmelreich 6ffnen (vgl. ebd.: 292). Die Theologie war
gezwungen, mehr zuzulassen, als ihr lieb war. Daraus resultieren Grundlagenrevisionen,
wie etwa die Kirchenspaltung, die bis heute nachwirken.

11 In vielen Féllen wird dies durch den Riickgriff auf eine Zweitcodierung moglich. Hin-
sichtlich des Wirtschaftssystems hélt Luhmann beispielsweise fest: ,,Fiir die Wirtschaft
liegt die Parallele in der Zweitcodierung des Eigentums durch das Geld, in der Uberfor-
mung der Differenz von Haben/Nichthaben durch die Differenz Zahlen/Nichtzahlen, die
im Endeffekt dann die gesamte Eigentumsordnung der alten Welt ,liquidiert*.” (Luhmann
1993: 299f)

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



HEGEMONIALE NARRATIVE DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 199

Diese Verdnderungen im Verhiltnis von Moral und Religion markieren nun den
Ubergang von einer stratifizierten zur funktional differenzierten Gesellschaft: ,, Auf
geradezu natlirliche Weise verlagert sich mithin ein Problem, das urspriinglich in
der Religion zuhause war, iiber eine moralische Zwischenphase in Strukturproble-
me von Funktionssystemen. (Luhmann 1993: 307) Mit dem wachsenden Einfluss-
verlust auf andere Funktionsbereiche kann Religion sich erst als eigenstindiges
Funktionssystem etablieren und sich voll und ganz auf seine zentrale Funktion der
Kontingenzbewiltigung konzentrieren. Religion als selbstreferenzielles Religions-
system ist also Luhmanns Ansicht nach ein relativ junges Phinomen.

Wie gesehen, nimmt Religion hinsichtlich der funktionalen Ausdifferenzierung
der Gesellschaft eine ambivalente Rolle ein, die Luhmann folgendermaf3en zusam-
menfasst:

,Gerade die dichte semantische Betreuung von vielen Sachbereichen der gesellschaftlichen
Kommunikation durch die Religion erweist sich nach all dem als ein Anlass zu Spannungen
und Rissen, wenn die Gesellschaft die Form ihrer Differenzierung umstellt. Gerade das am
weitesten ausdifferenzierte Funktionssystem, das diese Verdanderung selbst nicht wahrneh-
men kann, weil es die eigene Semantik fiir die der Gesellschaft halt, ist dadurch am starksten
betroffen. Der Umbau der Gesellschaft kommt in Ablésung von einer religiosen Weltsetzung
zustande, und die Religion fordert ihn — teils indem sie ihn zu verhindern sucht und dadurch
Differenzerfahrungen erzwingt, und teils indem sie sich selbst einen Primat der eigenen

Funktion erlaubt und damit anderen Systemen das Gleiche nahelegt.” (Ebd.: 309)

Hat sich Religion erst einmal darauf eingestellt, nicht mehr das Ganze im Ganzen
zu reprasentieren, erweist sie sich fiir die moderne Gesellschaft als unverzichtbar.
Wihrend Luhmann in seinen frithen Schriften die Bewiltigung von Kontingenz als
zentrale Aufgabe der Religion erachtet, spricht er in seinen spéten Schriften in ers-
ter Linie von der Beobachtung des Nichtbeobachtbaren als der wesentlichen Funk-
tion des Religionssystems fiir die Gesellschaft. "

Auch wenn der Argumentationsfigur der funktionalen Differenzierung gerade in
Hinblick auf religionssoziologische Uberlegungen zweifellos bei Luhmann der
grofite Stellenwert eingerdumt wird, sind doch die meisten religionssoziologischen
Arbeiten in der einen oder anderen Weise von der Annahme gesellschaftlicher Dif-
ferenzierungsprozesse geprigt. Haufig findet diese Argumentationsfigur unter di-
rektem Riickgriff auf die Klassiker Eingang in den religionssoziologischen Diskurs.
So erfreut sich hier der von Weber diagnostizierte Prozess der Rationalisierung der
unterschiedlichen gesellschaftlichen Teilbereiche groBer Beliebtheit. Berger und

12 Es fiir die Rezeption Luhmanns nicht unrelevant, auf welche Werkphase man sich be-
zieht. Wiahrend Detlef Pollack sich hauptséchlich auf die frithen Schriften bezieht, findet
bei Volkhard Krech auch die semantische Wende in Luhmanns Werk Beriicksichtigung.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



200 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Luckmann etwa kniipfen unmittelbar an Weber an und gehen von einer Rationali-
sierung und Differenzierung gesellschaftlicher Teilbereiche aus. Entsprechend heif3t
es z.B. bei Luckmann:

»Man sollte anmerken, daR die institutionelle Spezialisierung der Religion Teil eines langfris-
tigen historischen Prozesses war, in dem sich die traditionelle Ordnung in die moderne In-
dustriegesellschaft verwandelte. Dieser ProzeR weist eine verwickelte Serie aufeinanderfol-
gender Phasen auf, wahrend derer politische, religiose und 6konomische Institutionen zu-
nehmend spezifische Funktionen annehmen und die gleichzeitig zu einer zusehends ,rationa-
leren’ Organisation der institutionellen Bereiche flihrte. [...] Dieser ProzeR hatte die strikte
Aufteilung der modernen Gesellschaft in unterschiedliche institutionelle Bereiche zu Folge.
Die Normen der einzelnen Bereiche wurden zunehmend ,rationaler’ mit Bezug auf die funk-

tionalen Anforderungen der jeweiligen Institutionen.” (Luckmann 1991: 137)

Luckmann und Berger interessieren sich nun insbesondere dafiir, welche Auswir-
kungen dieser Prozess auf das Verhéltnis zwischen den Institutionen und den bio-
graphischen Sinnzusammenhingen der Gesellschaftsmitglieder hat. Da sich die In-
stitutionen immer stérker durch Autonomie und Rollenspezialisierung auszeichnen,
stimmen diese immer weniger mit den biographischen Sinnzusammenhéngen der
Einzelnen iiberein. Es entstehen durch die institutionelle Segmentierung also Berei-
che, in welchen der umfassende biographische Zusammenhang unbestimmt bleibt.
Dieser Bereich wird nun als Privatsphére gekennzeichnet und gilt fortan als Ort der
priméren Identititskonstruktion. "

Jedoch lassen sich auch bei Berger und Luckmann einige Parallelen zu Luh-
mann hinsichtlich der Rollen der Religion in diesem Wandlungsprozess und den
Folgen finden, die sich fiir Religion aus der Differenzierung der einzelnen gesell-
schaftlichen Teilbereiche ergeben. So weist etwa Luckmann auf die Pragung der
westlichen Geschichte durch die zunehmende Spezialisierung der Religion hin.
Ahnlich wie Luhmann spricht er Religion diesbeziiglich eine Vorreiterrolle zu, di-
agnostiziert aber ebenfalls, ,,daB die langfristigen Folgen der institutionellen Spezia-
lisierung der Religion, als Teil eines umfassenden sozialen Wandels, paradoxer-
weise zum Verlust dessen fiihrten, was die institutionell spezialisierte Religion ur-
spriinglich in dem ,pluralistischen‘ Rahmen der griechischen Welt und des Romi-
schen Reiches ausgezeichnet hatte: die Monopolstellung bei der Definition eines
verpflichtenden Heiligen Kosmos.* (Luckmann 1991: 136) Der Prozess der Diffe-
renzierung gesellschaftlicher Teilbereiche bereitet den kirchlichen Institutionen in

13 Das Narrativ gesellschaftlicher Differenzierung ist auf diese Weise auch auf das Engste
verkniipft mit der Erzdhlung von der Individualisierung, auf welche spater noch genauer
einzugehen sein wird.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



HEGEMONIALE NARRATIVE DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 201

Hinblick auf das Verhdltnis zwischen Gesellschaft und Individuen aber offenbar
grofere Probleme als anderen gesellschaftlichen Institutionen:

,Die fehlende (oder geringe) Integration der institutionellen Handlungen in ein subjektiv be-
deutungsvolles System stort das reibungslose Funktionieren der 6konomischen und politi-
schen Institutionen keineswegs. Denn als Handelnder in der Sozialwelt kann sich der einzel-
ne von der Kontrolle institutioneller Normen nicht befreien. Da der Sinn dieser Normen sei-
ne personliche Identitat jedoch nur mittelbar beriihrt und im subjektiven Bedeutungssystem
nur einen ,neutralen’ Status einnimmt, haben diese Normen jedoch kaum mehr einen be-
wuBtseinsformenden EinfluB auf den einzelnen. [...] Aus der Perspektive der institutionellen
Bereiche wird der subjektive, biographische Zusammenhang der Rollenhandlungen bedeu-
tungslos. [...] Die Ausgliederung institutionell spezialisierter religioser Normen, die im selben
globalen sozialen Wandel ihren Anfang nimmt, wirkt sich schwerwiegend auf die Funktion
der religiosen Reprdsentation aus. Der Hoheitsanspruch, den das ,offizielle’ Modell der Reli-
gion erhebt, ist allumfassend — auch auf der Seite des Subjekts, da das Modell zur Reprasen-
tation eines durchgangigen Zusammenhangs im Leben des einzelnen gedacht ist. [...] Die
Verwandlung spezifisch religioser Reprasentationen in ein System bloRBer Rhetorik unter-
héhlt notwendig diese soziale Form der Religion. Die anndhernde Deckung zwischen dem
,offiziellen’ Modell der Religion und dem vorherrschenden subjektiven System ,letzter’ Be-

deutung geht verloren.” (Luckmann 1991: 138f)

Die Kirchen verlieren durch diesen Prozess in der modernen Gesellschaft an Mit-
gliedern und Bedeutung, nicht jedoch Religion iiberhaupt, wie Luckmann mit sei-
nem Konzept der unsichtbaren Religion veranschaulicht.

Ahnliche Sichtweisen vertreten auch Bourdieu (2009), Riesebrodt (2001, 2007),
Krech (2011) und Knoblauch (2009), in deren religionssoziologischen Uberlegun-
gen die Annahme gesellschaftlicher Differenzierung jeweils eine mehr oder minder
grofe Rolle spielt. In vielen Arbeiten wird diese Argumentationsfigur in einen di-
rekten Zusammenhang zur Moderne gestellt und die Entstehung autonomer gesell-
schaftlicher Teilbereiche als notwendige Voraussetzung fiir die moderne Gesell-
schaft gesehen. Allerdings bereitet es zumindest der institutionellen Religion
Schwierigkeiten, mit den Folgen dieses Prozesses umzugehen. Nicht nur die Mit-
gliederzahlen sinken, auch auf gesellschaftlicher Ebene verlieren die Kirchen zu-
nehmend an Einfluss. In Anschluss an Luckmann wird der Fokus im religionssozio-
logischen Diskurs aus diesem Grund nun verstirkt auf die individuelle Religion ge-
lenkt, wird doch davon ausgegangen, dass mit der Differenzierung der Gesellschaft
erst so etwas wie Privatsphére entsteht. Das Narrativ der gesellschaftlichen Diffe-
renzierung steht also nicht nur in einem engen Zusammenhang zum Narrativ der
Sakularisierung, sondern — wie zu zeigen sein wird — auch zu den Narrativen der
Individualisierung und Pluralisierung.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



202 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Obwohl der Ausgangspunkt solcher Uberlegungen meist die spezifisch européische
Entwicklung ist, wird der Annahme gesellschaftlicher Differenzierung wie etwa in
Luhmanns Theorie der Weltgesellschaft auch ein universeller Status zugesprochen.
Dem Diskurs um Modernitit entsprechend variieren hierbei jedoch die Perspektiven
auf die Globalitdt der funktionalen Differenzierung. In der klassischen Modernisie-
rungstheorie dient die funktionale Differenzierung u.a. dazu, das Entwicklungssta-
dium einer Gesellschaft auf dem Weg von der traditionellen zur modernen Gesell-
schaft auszumachen. Ahnliches gilt auch fiir Luhmanns Theorie der Weltgesell-
schaft, wobei er nicht einzelne Gesellschaften, sondern vielmehr die einzelnen glo-
balen Funktionssysteme in den Blick nehmen will. Wie aufgezeigt konstruiert er
sein Theoriemodell anhand der spezifisch européischen Erfahrung.

In Bezug auf das Religionssystem ist eine solche Vorgehensweise im jiingeren
religionssoziologischen Diskurs von Peter Beyer problematisiert worden. Er kniipft
an Luhmanns Theorie der Weltgesellschaft an und richtet seinen Blick insbesondere
auf das Funktionssystem der Religion, wobei sich bereits anhand der Titel seiner
beiden Hauptwerke Religion and Globalization (1994) und Religions in Global
Society (2006) ein Wechsel vom Singular zum Plural erkennen lésst, die sich auch
in der Adaption bzw. Weiterentwicklung von Luhmanns Theorie widerspiegelt. So
iibernimmt er etwa Luhmanns theoretische Figuren der Codes und Programme, das
Allgemeine (die Religion) soll das Besondere (die Religionen) dabei jedoch nicht
iiberlagern. In diesem Zusammenhang kritisiert er auch Luhmanns Code der Imma-
nenz und Transzendenz: Dieser finde zu selten Verwendung in den religidsen
Selbstbeschreibungen der Vergangenheit und Gegenwart und insbesondere die
nicht-abrahamitischen Religionen lieBen sich diesem Code nur mit Gewalt unter-
ordnen (vgl. Beyer 2006: 80f; vgl. auch Simojoki 2012: 78). Aber auch hinsichtlich
der negativen Seite der Codierung bleibe die Codierung von Immanenz und Trans-
zendenz zu abstrakt."® Fiir das Christentum spricht er hinsichtlich der Systemdiffe-
renzierung der Reformation eine bedeutende Rolle zu und macht entsprechend die
Unterscheidung zwischen Heil und Verdammnis als zentralen Code aus. Beyer ist
sich bewusst, dass er diese christliche Leitdifferenz aufgrund ihrer Partikularitét
nicht auf das globale Religionssystem iibertragen kann. Auch wenn er der Reforma-
tion hinsichtlich der Ursprungsgeschichte des Religionssystems eine entscheidende
Bedeutung zuspricht, sei die globale Dynamik erst durch Kolonialisierung und Mis-
sionierung hervorgebracht worden (vgl. Simojoki 2012: 91). Er macht fiir die ande-
ren Weltreligionen jeweils andere Codes aus und diagnostiziert in Bezug auf den Is-
lam etwa die Leitdifferenz von halal (erlaubt) und haram (verboten) und in Bezug

14 ,,Luhmann’s suggestion [...] seems to underdetermine the negative religious pole too
much and thus misses a good portion of what more fundamentally structures actual reli-
gious communication in today’s world, namely the avoidance of a struggle against reli-
giously determined evil.“ (Beyer 2006: 85f)

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



HEGEMONIALE NARRATIVE DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 203

auf den Buddhismus die Unterscheidung zwischen nirwana und samsara (vgl. Bey-
er 2006: 801). Gestiitzt werden all diese Codes vom Zweitcode gut/schlecht, der zu-
gleich als Bewahrer von Moral fungiert. Da Religion Moral nicht fiir sich alleine
beanspruchen kann, ist sie zudem auf religiose Programme angewiesen, die be-
stimmen, was als religiose Kommunikation definiert werden kann (vgl. Wienold
2014: 157)." Beyer befasst sich insbesondere mit den sogenannten Weltreligionen
und zeigt, dass diese sowohl Analogie als auch Differenz aufweisen: So wiirden
sich die bindren Codes und Programme zwar von Religion zu Religion unterschei-
den, aber insbesondere die Leitunterscheidungen wiirden auch Momente der Konti-
nuitdt aufweisen. Obschon Beyer davon ausgeht, dass es keine welteinheitliche Re-
ligion gibt, mdchte er auf einen Universalcode, der aller religiosen Kommunikation
zugrunde liegt, nicht verzichten. Als globalen Code bringt er die Differenz von
blessed und cursed ins Gesprich, rdumt allerdings ein, dass es sich hierbei um eine
sekundére Abstraktion handele, die zudem auch eine sehr gro3e Nédhe zu den abra-
hamitischen Religionen aufweise (vgl. Beyer 2006: 85; vgl. auch Simojoki 2012:
81).

Beyer ist sich im Klaren, dass er bei inhaltlicher und methodologischer Schwer-
punktlegung auf Prozesse der funktionalen Differenzierung Ausblendungen in Kauf
nimmt. So geraten Erscheinungsformen, die auerhalb oder an den Réndern des re-
ligiosen Systems liegen, nicht in den Blick (vgl. Simojoki 2012: 103). Aufgrund des
theoretischen Mehrwerts hilt er jedoch an diesem Analysefokus fest, denn wie an-
hand des luhmannschen Theoriegebdudes veranschaulicht wurde, werden die ge-
sellschaftlichen Teilsysteme durch die Ubernahme unterschiedlicher Funktionen
bzw. unterschiedlicher kommunikativer Ausrichtungen klar voneinander abgrenz-
bar. Aus diesem Grund hat die These gesellschaftlicher Differenzierung auch noch
einen duferst praktischen Nebeneffekt fiir die Analyse moderner Gesellschaften:
Denn erst durch die Trennung der unterschiedlichen gesellschaftlichen Teilbereiche

15 Damit sei allerdings noch nichts iiber die soziale Gestalt gesagt, die Religion in der ge-
genwartigen Weltgesellschaft annehme. In Abgrenzung zu Luhmann, der der Kommuni-
kation iiber Gott in religiosen Lehren eine zentrale Rolle eingerdaumt hat, macht Beyer die
soziale Gestalt der Religion in der Dignitt ritualisierter Praxis aus, wie Simojoki festhélt:
,.Es seien in erster Linie die religiosen Praktiken — Gebete, Opfer, Gottesdienste, Medita-
tionen, Wallfahrten, Frommigkeitsiibungen, auch Predigten —, in denen die fundamentale
Kommunikation mit Gott oder dem jeweiligen Aquivalent aufgenommen, aufrechterhal-
ten und verstarkt werden.” (Simojoki 2012: 83) Wéhrend er im Frithwerk noch ganz auf
der Linie von Luhmanns Unterscheidung zwischen Interaktion, Organisation und Gesell-
schaft als den drei Typen mafigeblicher kommunikativer Systembildung bleibt, ergénzt er
diese Typologie in Religions in Global Society auflerdem noch um das System sozialer
Bewegungen, welches sich im Vergleich zu den anderen Systemen durch eine hohe Elas-
tizitét auszeichne.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



204 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

werden deren spezifischen Eigenarten und Funktionsweisen erkenn- und analysier-
bar. Entsprechend erweist sich diese Theorieperspektive auch als duBerst bestindig
gegeniiber den diskursiven Verschiebungen im religionssoziologischen Diskurs.

Wie schon an verschiedenen Stellen dieser Arbeit aufgezeigt, ist spitestens mit
Luckmanns These der Individualisierung der Religion auch ein gegenldufiger Trend
im religionssoziologischen Diskurs zu verzeichnen. Bereits bei Luckmann waren
die Uberginge der von den sekundiren Institutionen bereitgestellten, religiésen und
weltanschaulichen Sinnangebote flieBend. Die differenzierungstheoretische Per-
spektive wird hier — zumindest beziiglich ihrer Erklarungskraft von religiésen Phi-
nomenen — in Frage gestellt. Knoblauch baut diese Argumentationsfigur weiter aus.
Er verweist darauf, dass differenzierungstheoretische Ansitze lediglich die institu-
tionalisierte Religion in den Blick nehmen wiirden (vgl. Knoblauch 2013: 122).
Knoblauch kniipft nun in erster Linie an Luckmanns Konzeption an, dass religiose
Sinnhorizonte nicht mehr von nicht-religiésen Sinnhorizonten unterschieden wer-
den konnen. In einer globalisierten Welt komme es noch zu einer stirkeren Durch-
mischung der unterschiedlichen Wissenstraditionen. Diesen Prozess bringt er
hauptsdchlich mit einer Globalisierung der Kommunikation in Verbindung; insbe-
sondere die vernetzte Kommunikation entbinde Religionen und Weltanschauungen
von direkten institutionellen Trdgern, was jedoch gleichzeitig zu einer Vermischung
der bisherigen institutionellen Wissenstraditionen und damit zu zahlreichen ,,Re-
kompositionen“ auch religiosen Wissens fiihre. Hier stellt Knoblauch nun fest:
»Diese Rekomposition muss sich keineswegs an die Grenzen von Religion und
Weltanschauung oder zwischen Religionen und Weltanschauungen halten. Sie kann
auch die Grenzen zwischen Wissenschaft und Religion iiberspringen, wie das beim
New Age der Fall ist.” (Knoblauch 2009: 78f). Aus diesem Grund zieht er dem Be-
griff der Religion auch den der Spiritualitit und der populdren Religion vor (vgl.
ebd.: 78f). Und auch Beck — der wie gezeigt fiir einen divergenztheoretischen Mo-
derneansatz steht — stellt in dhnlicher Weise fest, dass

,das historisch Neue der religiosen conditio humana am Beginn des 21. Jahrhunderts [...] die
kosmopolitische Konstellation, d.h die Beriihrung und Durchdringung der Weltreligionen
und Neuen Religiosen Bewegungen [ist]. Die territoriale Exklusivitdt der imagined communi-
ties endet, und selbst dort, wo sie nach wie vor existiert, prallen die Stimmen der Religionen
im kommunikativ entgrenzten Raum der Weltgesellschaft aufeinander. In der neuen Kom-
munikationsdichte der Welt endet die in der nationalen Territorialordnung begriindete Un-
vergleichbarkeit der Religionen.” (Beck 2008: 60)

Dabei ,,bewegt man sich in einer Welt der multireligidosen Zitate, deren Herkunft
und Sinn man nicht kennt. Nur selten spiirt man den Hauch der fremden Vergan-
genheit, mit der man die Innenwénde des ,eigenen Gottes‘ religids tapeziert” (ebd.:
28). Wie Knoblauch in Anschluss an Luckmann, geht es auch Beck bei einer sol-
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



HEGEMONIALE NARRATIVE DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 205

chen Diagnose immer um eine Individualisierung des Glaubens, wobei er die Be-
deutung der kosmopolitischen Situation noch stérker herausstellt.

Im Allgemeinen lésst sich jedoch festhalten, dass sowohl der luckmannschen als
auch der luhmannschen Konzeption von Religion eine bedeutende Position im reli-
gionssoziologischen Diskurs zukommt. Somit verwundert es nicht, dass der Diskurs
auch gegenwirtig von der Frage nach einem engen oder weiten Religionsverstind-
nis geprdgt ist und bei einer entsprechenden Positionierung gerne entweder auf
Luhmann oder auf Luckmann rekurriert wird.

Dass die Differenzierungstheorie seit Mitte der 1990er Jahre in der Soziologie
zunehmend in Kritik geraten ist, wird in der Religionssoziologie erst in den letzten
Jahren reflektiert. Zentrale Kritikpunkte, wie sie etwa Kndbl (2001), Scharpf
(1989), Eisenstadt (2003; 2008b) oder Casanova (2008) hinsichtlich der Teleologie,
des Zusammenhangs von Differenzierungs-, Moderne- und Sékularisierungstheorie
und der mangelnden Erkldrungskraft dieser Argumentationsfiguren geduBert haben,
werden von Detlef Pollack zwar zur Kenntnis genommen, jedoch hélt er nur den
letzten Punkt fiir berechtigt. Der hdufig vorgebrachten Kritik, die Differenzierungs-
theorie sei, wie auch die Modernetheorie oder die Sékularisierungstheorie, teleolo-
gisch, deterministisch und unilinear und ignoriere den geschichtlichen Wandel
ebenso wie die grofle Heterogenitit, die sich durch die Kontingenz der Geschichte
ergibt, begegnet Pollack mit dem Einwand:

,Die prinzipielle Bestreitung von Entwicklungstendenzen und kausalen Zusammenhangen
wird den interdependenten historischen Veranderungen, in denen sich durchaus Muster,
Abhéangigkeiten und Teillinearitaten finden lassen, so wenig gerecht wie die Behauptung ei-
nes die Geschichte determinierenden Telos. [...] Wo man die Kontingenz des Historischen
verabsolutiert, bezieht man eine empirieresistente ideologische Position, die letztlich darauf
hinauslauft, die Unerkennbarkeit der Wirklichkeit zu behaupten.” (Pollack 2012: 557)

Hinsichtlich der strittigen Verkoppelung von Moderne- und Differenzierungstheorie
stimmt er dem von Eisenstadt hervorgebrachten Einwand, dass der Grad der Diffe-
renzierung sich von Gesellschaft zu Gesellschaft unterscheide, zwar zu (vgl. Eisen-
stadt 2003: 346, vgl. auch Pollack 2012: 549), er will allerdings weder das Konzept
der Differenzierung in Frage stellen, wie dies Fritz Scharpf nicht nur in Hinblick
auf dessen Anwendbarkeit in einer komparativen Perspektive, sondern auch hin-
sichtlich der europédischen Gesellschaft im Allgemeinen getan hat (vgl. Scharpf
1989: 12), noch mochte er den Zusammenhang zwischen Modernetheorie und Dif-
ferenzierungstheorie bestreiten, wie dies etwa Casanova in seinen neueren Schriften
tut (vgl. Casanova 2008: 319; vgl. Pollack 2012: 557f). Vielmehr geht er davon aus,
dass die Frage gesellschaftlicher Differenzierung sehr wohl die Differenz zwischen
moderner und vormoderner Gesellschaft markiere und verdeutlicht dies anhand des
Vergleichs von Mittelalter, frither Neuzeit und Moderne: Wéhrend im Mittelalter
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



206 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

jede politische Machtausiibung religios legitimiert wurde und noch in der frithen
Neuzeit Bischofe Reichsfiirsten gewesen sind, ist in der modernen Gesellschaft die
Entscheidung iiber politische Macht dem Volk {iiberlassen (vgl. Pollack 2012:
558).'° Gerade die funktionale Differenzierung von Religion und Politik sei ,,eine
notwendige Voraussetzung fiir Modernitit, da es ohne diese Voraussetzung keine
Gleichbehandlung von Religionsgemeinschaften, keine Gewéhrleistung der Religi-
onsfreiheit und keine Achtung der Wiirde der Personen geben kann* (Pollack 2012:
560).

Pollack stimmt lediglich der Kritik zu, die an Luhmanns Theorie funktionaler
Differenzierung in Bezug auf die Konvergenz von Struktur und Prozessbegriff und
hinsichtlich der Vorstellung von Gesellschaft als handelndem System geduBlert
wird, und fordert, dass auch die Vermittlungsleistungen von Makro- und Mikropro-
zessen in einem makrotheoretischen Ansatz mitbedacht werden miissten (vgl. Pol-
lack 2012: 562)."7

Deutlich kritischer steht Hans Joas der Theorie funktionaler Differenzierung
gegeniiber: Er warnt explizit davor, Prozessbegriffe wie den der Differenzierung,
Rationalisierung oder Modernisierung zur historischen Fundierung von Zeitdiagno-
sen zum Einsatz zu bringen. Vielmehr sei es notwendig, die Differenzierungstheorie
selbst historisch zu reflektieren. In Anschluss an Tilly weist er darauf hin, dass es
zwar im 19. Jahrhundert eine Reihe historischer Prozesse gegeben haben mag, die
es sinnvoll erscheinen lieBen, den aus Evolutionsmodellen der Biologie gewonne-
nen Differenzierungsbegriff in der Soziologie zu verwenden, er weist ebenso darauf
hin, dass es gleichzeitig auch zahlreiche Prozesse gab, die demgegeniiber eher mit
Entdifferenzierung zu umschreiben wiren (vgl. Joas 2012: 607f)."® Es bedarf also
u.a. einer Diskussion des Erkldrungsanspruchs solcher Prozessbegriffe, also der
Klérung der Frage, inwiefern diese lediglich zur Deskription einzelner sozialer

16 Prozessen der Entdifferenzierung, also dem ,,Einbau systemischer Fremdrationalitét in
ausdifferenzierte Sinnzusammenhédnge“, die zu einer Vermischung unterschiedlicher
Sinnrationalititen fiihrt, spricht Pollack demgegeniiber eine marginale Rolle zu (vgl. Pol-
lack 2012: 560).

17 Er bezieht sich hierbei auf den von Hartman Tyrell bereits 1978 geduBerten Hinweis, dass
die allgemeine Evolutionstheorie, die sich auf die Begriffe der Variation, Selektion und
Retention stiitzt, nicht mit den Prozessen funktionaler Differenzierung vermittelt werde.
Es wird jedoch auch bezweifelt, ob dies mit Luhmanns starkem Gesellschaftsbegriff
tiberhaupt moglich ist. Denn dass der Gesellschaft bei Luhmann die Fahigkeit zugespro-
chen werde, sich zu differenzieren, stehe eindeutig im Widerspruch zu seiner allgemeinen
Evolutionstheorie (vgl. Schwinn 2001).

18 Tilly veranschaulicht dies u.a. an Standardisierungsprozessen im Zusammenhang mit der
Nationalstaatsbindung und der Entstehung eines Massenkonsumgiitermarkts (Tilly 1984:
43f1f; vgl. auch Joas 2012: 6071).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



HEGEMONIALE NARRATIVE DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 207

Wandlungsprozesse oder des sozialen Wandels im Allgemeinen dienen. Genauso
muss auch der normative Gehalt solcherlei Theoriemodelle kritisch hinterfragt wer-
den. Er duBert sich sehr skeptisch gegeniiber Soziologinnen und Soziologen, die die
Theorie funktionaler Differenzierung zum identitatsstiftenden Kern der Soziologie
zahlen und getrieben von der Sorge, dass bei der Aufgabe dieser Theorie sich jegli-
cher Theorieanspruch auflose und lediglich der der Kontingenz der Geschichte {ib-
rig bleibe, mehr oder weniger bedingungslos an dieser Argumentationsfigur festhal-
ten (vgl. Joas 2012: 614)."

Im Folgenden soll nun das Narrativ der Sékularisierung, welches von zahlrei-
chen Religionssoziologen und Religionssoziologinnen in einen unmittelbaren Zu-
sammenhang zum Narrativ gesellschaftlicher Differenzierung gestellt wird, ndher in
den Blick genommen werden.

5.1.2 Sakularisierung

Das Narrativ der Sdkularisierung hat den religionssoziologischen Diskurs maB3geb-
lich geprégt. Unter dem Schlagwort Sakularisierung wird seit Jahrzehnten nicht nur
der Stellenwert von Religion in der modernen Gesellschaft diskutiert, an ihm ent-
ziinden sich immer auch neue Debatten, anhand welcher Kriterien sich Religion am
sinnvollsten definieren lasse. Wenn man also einen zentralen Kristallisationspunkt
der diskursiven Verkniipfung von Moderne und Religion ausmachen will, wiirde
sich der Begriff der Sékularisierung unmittelbar anbieten. Insofern kommt diesem
Narrativ im religionssoziologischen Diskurs eine hegemoniale Stellung zu. Dabei
divergieren die Vorstellungen allerdings betrdchtlich, was genau unter Sdkularisie-
rung verstanden werden soll. Es scheint gerade die Schwammigkeit des Sékularisie-
rungsbegriffs zu sein, welche die Diskurse um den Zusammenhang von Moderneer-
zihlung und Sédkularisierung immer wieder befeuert.

Auch wenn die Diskussion um Sékularisierung im religionssoziologischen Dis-
kurs erst jiingeren Datums ist, wird sie nicht selten mit Webers Entzauberungsthese
in Zusammenhang gebracht. Wie bei den Klassikern angelegt, jedoch von ihnen
noch nicht unter den Begriff der Sdkularisierung gefasst, wird zunéchst unter die-
sem Begriff in recht allgemeiner Weise der soziale Bedeutungsverlust von Religion
in der modernen Gesellschaft verstanden. Der Begriff der Sékularisierung kniipft
hierbei direkt an die These der Ausdifferenzierung gesellschaftlicher Teilbereiche
an, Religion verliere im Zuge dieses Prozesses den Einfluss auf gesellschaftliche
Groflen wie etwa Politik, Recht, Familie, die sie vorher ma3geblich gepréigt hatte.
Hiufig zielt der Begriff der Sékularisierung aber auch auf den Prozess der Tren-

19 Diese Kritik dulert er explizit auch an Detlef Pollack, der ,,ungenannten Kritikern [...] ei-
ne Verabsolutierung der Kontingenz des Historischen [...] und somit schlimmsten wis-
senschaftsfeindlichen Obskurantismus® vorhalte (Joas 2012: 614f Fufinote 10).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



208 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

nung der Einflussbereiche von Staat und Kirche ab — also auf die institutionelle
Ebene dieses Prozesses — der insbesondere mit dem Aufkommen von Nationalstaa-
ten in Zusammenhang steht. Wie im Folgenden gezeigt werden soll, ist beim Dis-
kurs um Sidkularisierung die Ebene, auf welcher Religion zu fassen versucht wird,
von entscheidender Bedeutung.

In der Nachkriegszeit, als die Modernisierungstheorie den sozialwissenschaftli-
chen Diskurs dominierte, gewann die Sékularisierungsthese zentrale Bedeutung im
religionssoziologischen Diskurs. Nicht nur der Strukturfunktionalismus wurde
durch diese gepragt, auch fiir die kirchensoziologische Forschung war die Sékulari-
sierungsthese vielfach der Ausgangspunkt der Untersuchungen.”’ Auf institutionel-
ler Ebene wird mit der Sékularisierungsthese dementsprechend ein Einflussverlust
der christlichen Kirche verkniipft. Der sogenannten Kirchensoziologie der Nach-
kriegsjahre galt die Diagnose abnehmender Kirchenmitgliedschaften als zentraler
Anlass, die Griinde fiir einen solchen Mitgliederschwund zu erforschen.

Auch Luckmann geht davon aus, dass sich die Kirchenbénke durch Sékularisie-
rung zunchmend leeren, die Institution Kirche also mit einem Riickgang der Mit-
gliederzahlen konfrontiert ist. Er zieht aus dieser Diagnose allerdings ganz andere
Schliisse als die Kirchensoziologie. Seines Erachtens muss analysiert werden, ,,was
die Sdkularisierung im Hinblick auf den sozial objektivierten Sinnkosmos bewirkt
hat* (Luckmann 1991: 76). Durch die institutionelle Segmentierung gewinnen die
Kirchen natiirlich an innerer Autonomie und ihre institutionelle Strukturierung wird
ebenfalls mehr und mehr durch eine funktionale Rationalitét geprédgt. Dies fiihrt da-
zu, dass die Giiltigkeit ihrer Normen auf die spezifisch religiose Sphére beschrankt
bleibt und globaleren Anspriichen hingegen jede Wirksamkeit abgesprochen wird
(vgl. Luckmann 1991: 137). Fiir die institutionelle Religion hat dies weitreichende
Folgen:

,Die Abtrennung des Heiligen Kosmos von der ,Welt’ kann zu einer Abschwéachung der Integ-
rationsfunktion religioser Reprasentationen fir das alltagliche Handeln fiihren, wenn ihr

nicht dadurch begegnet wird, daR die Religion das gesellschaftliche Leben starker durch-

20 Fiir Parsons wurde die Sdkularisierungsthese insbesondere in seinem Spéitwerk zu einem
wichtigen Gegenstand seiner religionssoziologischen Uberlegungen. Er widmet sich dem
Prozess der Siakularisierung, seiner strukturfunktionalistischen Theorieanalage entspre-
chend, auf gesellschaftlicher Ebene. Allerdings handelt es sich hier eher um eine unge-
wohnliche Betrachtungsweise, denn er sieht im Prozess der Sakularisierung gerade eine
Verchristlichung der modernen Gesellschaft: So sei das kulturelle System in vielfacher
Hinsicht durch christlich-protestantische Werte geprégt, was Parsons zu der Annahme
veranlasst, dass die moderne Gesellschaft mehr im Einklang mit christlichen Werten
steht, als vorherige Gesellschaftsformen (vgl. Brandt 1993: 2661f; 286). Gleichwohl geht
auch Parsons von einer Privatisierung der Religionsausiibung aus.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



HEGEMONIALE NARRATIVE DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 209

dringt. Diese Durchdringung wiederum hatte zur Voraussetzung, dal® der Heilige Kosmos auf
einer eher breiten als einer spezialisierten sozialen Basis steht. Die institutionell spezialisier-
ten Religionen aber haben den psychologischen Auswirkungen der Abtrennung des Heiligen
Kosmos nichts entgegenzusetzen. Ganz im Gegenteil werden religiose Reprasentationen
aufgefalt als hochgradig spezialisierte Verhaltensnormen mit Glaubensliberzeugungen, die
das Rollenhandeln nur sehr punktuell und mit groBer Unterbrechung leiten.” (Luckmann
1991: 114)

Diese Rollenanforderungen nehmen dann hiufig routinierte Formen an. Obgleich
der heilige Charakter religioser Normen nominell noch anerkannt wird, treten das
offizielle Modell und das subjektive System letzter Bedeutung aufgrund der institu-
tionellen Spezialisierung, die sich nicht nur in der Ausbildung religidsen Experten-
tums, sondern auch in der Differenzierung verschiedener innerreligioser Teilberei-
che widerspiegelt, immer weiter auseinander (vgl. ebd.: 113ff). Die offiziellen Mo-
delle werden auf diese Weise nicht selten zur bloen Rhetorik und biilen ihre Kraft
ein, die alltdglichen Bediirfnisse letzter Sinndeutungen zu reprisentieren. Die Folge
dieser Prozesse begreift Luckmann als Sdkularisierung (vgl. ebd.: 116).

Nun geht Luckmann jedoch davon aus, dass es in der Moderne nicht zum Ver-
schwinden von Religion kommt, sondern er diagnostiziert vielmehr einen Wandel
der religiosen Form mit universeller Wirkkraft (vgl. Luckmann 1991: 132). Mit sei-
nem Konzept der privatisierten Religion will er unter Beweis stellen, dass auch die
neuen individualisierten Formen von Religion, welche sich nun in der modernen
Gesellschaft finden lassen, genauso ,funktionstiichtig® seien wie die alten Formen
(vgl. Tyrell 1996: 445). Gerade bei Luckmann ldsst sich sehr gut erkennen, dass die
Konzeptionen von Religion und Modernitit in einem diskursiven Verhéltnis zuei-
nander stehen, wobei die Debatte um Sékularisierung hier eine Scharnierstelle ein-
nimmt, bildet der gingige Gebrauch des Begriffs — also dass es mit der Sékularisie-
rung zu einem Bedeutungsverlust der Religion kommt — fiir Luckmann den ent-
scheidenden Anlass, sich mit dem Wandel der religiosen Formen in der modernen
Gesellschaft auseinanderzusetzen.

Wihrend Luckmann den Begriff der Sdkularisierung in erster Linie mit sozial-
strukturellen Prozessen in Zusammenhang bringt, aus welchen — wie gesehen —
weitreichende Folgen erwachsen, verwendet Luckmanns Weggeféhrte Berger die-
sen Begriff auch in Hinblick auf die subjektive Ebene:

,Eine einfache Bestimmung des Begriffs Sakularisierung fiir unsere Zwecke ist nicht schwer
zu finden. Wir verstehen darunter einen ProzeR, durch den Teile der Gesellschaft und Aus-
schnitte der Kultur aus der Herrschaft religioser Institutionen und Symbole entlassen wer-
den. Wenn wir von Gesellschaft und Institutionen der modernen abendldndischen Geschich-
te sprechen, verstehen wir Sakularisierung natirlich als Riickzug der christlichen Kirchen aus
Bereichen, die vorher unter ihrer Kontrolle und ihrem Einfluss gestanden haben — als Tren-
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



210 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

nung von Staat und Kirche, als Enteignung von Kirchengut oder als Emanzipation der Erzie-
hung von der Autoritat der Kirchen. Wenn wir jedoch von Kultur und Symbolen sprechen,
implizieren wir, daR es sich um mehr als einen soziostrukturellen ProzeR handelt. Sakulari-
sierung wirkt sich auf die Totalitat des kulturellen Lebens und der Ideation aus und IRt sich
am Verschwinden religioser Inhalte aus den Kiinsten, der Philosophie und Literatur sowie —
und dies ist am wichtigsten — am Aufkommen der Naturwissenschaft als autonome, durch
und durch sakulare Weltansicht beobachten. Mehr noch, wir implizieren, daR der Sakulari-
sierungsprozess auch eine subjektive Seite hat. Wie eine Sakularisierung der Kultur und Ge-
sellschaft, so gibt es auch eine Sakularisierung des BewuRtseins. Das heilt also, dal mindes-
tens in Europa und den Vereinigten Staaten heutzutage eine standig wachsende Zahl von
Menschen lebt, die sich die Welt und ihr eigenes Dasein auch ohne religiésen Segen erklaren
konnen.“ (Berger 1973: 103f)

Berger geht also ebenfalls von einem Einflussverlust der Kirchen in der modernen
Gesellschaft und einem Auseinanderdriften von Kirchlichkeit und Religiositét aus,
die mit der Sdkularisierung der Gesellschaft einhergehe. Laut Berger untergrabt
aber gerade der Pluralismus der Weltanschauungen in der Moderne die Plausibili-
tatsstrukturen der einzelnen Sinnkosmen: Aufgrund gestiegener Wahlméoglichkeiten
hinsichtlich des Deutungsangebots — neben sékularen Weltanschauungen wie Mar-
xismus und Nationalismus macht Berger auch einen zunehmenden religiésen Plura-
lismus aus — hegt das Individuum nun Zweifel an althergebrachten Deutungssyste-
men. Berger beschreibt diesen Prozess als Zwang zur Hiresie (1980): ,Fir die
pramodernen Menschen stellt die Héresie eine Moglichkeit dar, fiir gewohnlich al-
lerdings eine fernab gelegene; fiir den modernen Menschen wird Héresie typi-
scherweise zur Notwendigkeit. [...], Modernitét schafft eine neue Situation, in der
Aussuchen und Auswéhlen zum Imperativ wird.” (Berger 1979: 41) Dieser héreti-
sche Imperativ ist nach Berger der Grund fiir die Krise der Religion in der moder-
nen Gesellschaft (vgl. ebd.: 43). In diesem Sinne fasst Berger den Pluralismus als
soziostrukturelles Korrelat zur Sdkularisierung des Bewusstseins (vgl. Berger 1973:
122).%

Luhmann mochte den Begriff Sékularisierung vornehmlich in Zusammenhang
mit dem Prozess der Ausdifferenzierung gesellschaftlicher Teilsysteme stellen:

»Mit dem Begriff der Sdkularisierung werden die Riickwirkungen dieser Transformation auf
das Religionssystem und auf seine gesellschaftliche Umwelt bezeichnet. Weder in seiner ju-

ristischen Herkunft noch in seiner ideenpolitischen Verwendung suggeriert dieser Begriff ein

21 Berger unterscheidet zwischen einem diachronen und synchronen religiosen Pluralismus:
Durch historische Verdnderungsprozesse ist jede Religion im Wandel der Zeit diachron
pluralistisch. Aber aufgrund der Existenz unterschiedlicher Religionen und binnenreligio-
ser Differenzierungen spricht Berger auch von einem synchronen religiésen Pluralismus.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



HEGEMONIALE NARRATIVE DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 211

zureichendes Verstandnis des Geschehens. Man wird die Analyse daher nicht bei dieser
nachtraglichen Etikettierung, sondern bei allgemeinen Problemen eines funktional differen-

zierten Gesellschaftssystems ansetzen mussen.” (Luhmann 1982: 229)

Unter dem Begriff der Sdkularisierung verhandelt er also insbesondere die Frage
nach den Auswirkungen, die der moderne Strukturwandel des Gesellschaftssystems
fiir Religion hat. Er versteht Sdkularisierung somit als Folgeproblem eines vom Re-
ligionssystem selbst nicht angestoBenen Verdnderungsprozesses der Gesellschafts-
struktur und interessiert sich hierbei sowohl fiir die religionsinternen als auch die
externen Folgen dieses Prozesses. Hinsichtlich der Auswirkungen der funktionalen
Differenzierung auf das Religionssystem ldsst sich zunéchst festhalten, dass es in
der modernen Gesellschaft zu einer Steigerung der Komplexitiat komme, was aller-
dings nicht zwangslaufig negative Folgen fiir Religion haben miisse, bestehe ihre
zentrale Funktion doch in der Bewidltigung von Kontingenzerfahrungen (vgl. ebd.:
231).

Ahnlich wie Luckmann méchte Luhmann Sékularisierung ,als die gesell-
schaftsstrukturelle Relevanz der Privatisierung religiosen Entscheidens begreifen
(ebd.: 232), worauf im néchsten Kapitel noch nédher einzugehen sein wird. Aller-
dings verliert Religion in der modernen Gesellschaft ihren bindenden Charakter,
findet mit der Ausdifferenzierung in gesellschaftliche Teilbereiche doch auch eine
Lockerung der Form gesellschaftlicher Integration statt. Darliber hinaus geht Luh-
mann davon aus, dass Religion weit hinter den erhohten Fihigkeiten moderner Ge-
sellschaften zur Erfassung von Weltkomplexitit zuriickbleibe. Insofern erweist sich
die Sdkularisierung fiir Religion und insbesondere fiir Theologie als iiberaus prob-
lematisch, so sei diese immer weniger imstande, addquat auf die Kontingenzerfah-
rungen in der modernen Gesellschaft zu reagieren (Luhmann 1982: 265). Gleich-
wohl wiirden sich Religions- und Sékularisierungssemantik wechselseitig bedingen.
Volkhard Krech, der in der gegenwirtigen religionssoziologischen Debatte am kon-
sequentesten am luhmannschen Theoriegebdude festhilt, konstatiert diesbeziiglich:

,Zugespitzt formuliert, stellt die Sakularisierung einen doppelten Prozess dar: Vor dem Hin-
tergrund des ausgebildeten emphatischen Religionsbegriffs bringt er einen unterstellten,
namlich an diesem modernen Begriff gemessenen Bedeutungsverlust von Religion mit sich,
forciert Religion aber auch zugleich, indem sich Religion selbstreferenziell als ein gesell-
schaftlich distinkter Bereich auf ihre spezifische Funktion konzentriert, allen voran auf die ihr
eigene Art der Thematisierung und Bearbeitung von Kontingenz. Kurzum: Ohne Sakularitat
keine distinkte und somit identifizierbare Religion.” (Krech 2012: 574)

Auch wenn die Sékularisierungsnarrative sich hinsichtlich der fokussierten Betrach-

tungsebenen, ihrer theoretischen und historischen Herleitungen und der Einschit-

zungen in Bezug auf die Vitalitdt von Religion in der modernen Gesellschaft unter-
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



212 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

scheiden, lassen sich einige grundlegende Annahmen ausmachen: So beziehen sich
die meisten Narrative zundchst entweder implizit oder explizit auf die Entwicklun-
gen in Europa und den USA. In Bezug auf Europa gehen sowohl Luckmann als
auch Berger und Luhmann davon aus, dass die institutionellen Formen der Religion
mit den Prozessen der gesellschaftlichen Differenzierung und durch die Trennung
von Staat und Kirche an Zulauf und somit an Bedeutung verlieren und es zu einer
Privatisierung des Glaubens kommt. Wihrend Luckmann nun diese individualisier-
te Form der Religion zwar fiir unsichtbar, deswegen jedoch nicht weniger lebendig
erachtet, thematisieren Luhmann und Berger auch die Schwierigkeiten, mit denen
Religion in modernen Gesellschaften konfrontiert wird.

Generell wird die Sdkularisierungsthese in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhun-
derts nicht in Zweifel gezogen, sondern ihr wird sogar héufig eine Bedeutung von
globalem Ausmal zugesprochen: Zwar werden Unterschiede hinsichtlich der sdku-
laren Entwicklungen zwischen Europa und den USA durchaus zur Kenntnis ge-
nommen. So spricht Berger von zwei Spielarten der Sdkularisierung, ist die USA
doch weiterhin durch eine hohe religiése Vitalitdt in den unterschiedlichen Berei-
chen der Gesellschaft gekennzeichnet, und auch den Kirchen kommt nach wie vor
eine Symbolfunktion zu (Berger 1973: 104f). Trotz dieser diagnostizierten Unter-
schiede geht Berger davon aus, dass ,,die sékularisatorischen Krifte im Verlauf der
allgemeinen ,Verwestlichung® und Modernisierung weltweite Ausmafle angenom-
men* haben (ebd.: 105). Er bezieht sich bei dieser Prognose auf die sozialstrukturel-
le Ebene der Sékularisierung und bringt deren Ausbreitung hauptsdchlich mit der
Ausbreitung des westlichen Industriekapitalismus zusammen: ,,Heute scheint es, als
wirke sich die industrielle Gesellschaft selbst sdkularisierend aus, wobei die gegen-
sétzlichen ideologischen Legitimationen nur als Modifikation des weltweiten Sédku-
larisierungsprozesses zu sehen sind.“ (Berger 1973: 106)* Auch die Unterschiede
der politischen und ideologischen Systeme zwischen Ost und West tun den globalen
sdkularistischen Tendenzen also laut Berger keinen Abbruch. Der Fokus seiner
Analyse bleibt jedoch auf die westliche Welt gerichtet, was u.a. mit der Annahme

22 Der historischen Situation entsprechend macht Berger die Unterschiede der politischen
Systeme zwischen Ost und West sehr stark. Er spricht diesen — wie gesehen — hinsichtlich
der sdkularistischen Tendenzen eine dhnliche Wirkung zu: ,,Diese Situation wird beson-
ders aufféllig, wenn sehr dhnliche soziologische Daten fiir sozialistische und nicht-
sozialistische Lander (sagen wir, hinsichtlich der Irreligiositit der Arbeiter und der Reli-
giositat der Bauern) von marxistischen Beobachtern als Anlass genommen werden, die
begrenzte Wirksamkeit ,wissenschaftlich-atheistischer® Agitation zu beklagen, von
christlichen Beobachtern dagegen, um das Versagen der religiosen Verkiindigung zu be-
jammern, und zwar derart iibereinstimmend, dal man versucht ist, den beiden Gruppen
vorzuschlagen, sich zusammenzuschlieBen und gegenseitig zu helfen.” (Berger 1973:
106)

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



HEGEMONIALE NARRATIVE DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 213

einer globalen Ausbreitung westlicher Strukturmerkmale der Moderne gerechtfer-
tigt wird:

,Eine Beschéaftigung mit den Problemen, welche die Sdkularisierung den nichtwestlichen Re-
ligionen stellt, wiirde hier zu weit fiihren. Es genligt, nochmals zu betonen, dalR Modernisie-
rung heute ein weltweites Phanomen darstellt und daR die Strukturen der modernen Indust-
riegesellschaft trotz groBer Modifikationen in verschiedenen Gebieten und Nationen eine
bemerkenswert dhnliche Situation fir die Religion und die sie verkdrpernden Institutionen
mit sich bringen. Das Schicksal der abendléndischen Religionen in der Moderne ist von gro-
Bem Interesse fur die Zukunft der Religionen in nichtwestlichen Landern.” (Berger 1973:
162)

Die Annahme, dass es sich bei der Sdkularisierung um einen Prozess mit globaler
Reichweite handelt, ist im Einklang mit der Modernisierungstheorie sowohl im so-
ziologischen Diskurs im Allgemeinen, als auch in seiner speziell religionssoziologi-
schen Ausrichtung bis in die 1990er Jahre hinein weit verbreitet. Erst Ende der
1990er Jahre kommt es hier zu einem radikalen diskursiven Bruch, der sich zu-
nichst im englischsprachigen Raum manifestiert, mit der Jahrtausendwende aber
die Religionssoziologie im deutschsprachigen Raum ebenfalls prigt.

Die Sékularisierungsthese wird fortan nicht nur in Bezug auf ihre globale
Reichweite, sondern auch hinsichtlich ihrer Erklarungskraft in der westlichen Welt
in Zweifel gezogen. Eine Vorreiterrolle nimmt im religionssoziologischen Diskurs
ohne Zweifel die Arbeit Casanovas ein: In seinem 1994 erstmals verdffentlichten
Buch zieht Casanova in erster Linie das Unsichtbar-Werden der Religion in Zwei-
fel, vielmehr geht er von einer Deprivatisierung der Religion aus:

“The central thesis of the present study is that we are witnessing the ,deprivatization’ of re-
ligion in the modern world. By deprivatization | mean the fact that religious traditions
throughout the world are refusing to accept the marginal and privatized role which theories
of modernity as well as theories of secularization has reserved for them. Social movements
have appeared which either are religious in nature or are challenging in the name of religion
the state and the market economy. Similarly, religious institutions and organizations refuse
to restrict themselves to the pastoral care of individual souls and continue to raise questions
about the interconnections of private and public morality and to challenge the claims of the
subsystems, particularly states and markets, to be exempt from extraneous normative con-
siderations. One of the results of this ongoing contestation is a dual, interrelated process of
politicization of the private religious and moral spheres and renormativization of the public

economic and religious spheres.” (Casanova 1994: 5f)

Vor dem Hintergrund einer hohen Vitalitiit von Religion in der globalen Offentlich-
keit sei die These von der Privatisierung der Religion nicht aufrechthalt zu halten
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



214 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

(Casanova 1994: 5f). Casanova mochte aber nicht den Kern der Sékularisierungs-
these — die Differenzierung und Emanzipation der sékularen Sphéren von religidsen
Normen und Institutionen — in Zweifel ziehen, seine Kritik richtet sich zunichst in
erster Linie gegen Sdkularisierungsnarrative, die von einer zwangsldufigen Privati-
sierung der Religion ausgehen. Zwar stimmt er mit Luckmann in der Ansicht iiber-
ein, dass sich aus dem Prozess der Differenzierung von Institutionen eine Segmen-
tierung der religiésen Rollen, und somit auch eine Individualisierung des Glaubens
ergebe, diese fithre aber nicht zwangsliufig zu einer Privatisierung des Glaubens
(vgl. ebd.: 36). Vielmehr stellt er fest, dass die europdische Entwicklung hinsicht-
lich des zunehmenden Bedeutungsverlusts der Religion einen Sonderfall darstelle.
Ausgehend von dieser Entwicklung werde in der Soziologie die Privatisierung von
Religion zu hiufig als notwendige Voraussetzung fiir Modernisierung erachtet. In
einer globalen Perspektive sei diese Annahme nicht haltbar, denn trotz steigender
Industrialisierung, Urbanisierung und zunehmender Bildungsrate sei weltweit eine
anhaltende bzw. anwachsende Vitalitit von Religion zu verzeichnen (vgl. ebd.:
26f). Casanova ist der Uberzeugung, dass Religionen iiberall auf der Welt eine nicht
unbedeutende Rolle in der offentlichen Sphire und den Arenen politischer Aus-
handlungen spielen, und sowohl auf der Ebene der Zivilgesellschaft, aber auch auf
staatlicher, internationaler und globaler Ebene nun im Kampf um die Definition von
privat und 6ffentlich, Legalitdt und Moralitét, Individuum und Gesellschaft ihren
Standpunkt einnehmen wollen. Religion sei also hinsichtlich der Konstruktion mo-
derner Gesellschaften von zentraler Bedeutung. In diesem Sinne sei es dringend
notwendig, die Rolle von Religion in der Offentlichkeit zu iiberdenken (Casanova
1994: 6). Es miisse danach gefragt werden, welche Formen o6ffentlicher Religion
lebensféhig und mit den modernen differenzierten Strukturen kompatibel seien. In
Public Religions konstatiert er, dass sich einzig Religionen, die die offentliche
Sphére moderner Zivilgesellschaften stirken, im Einklang mit der modernen Ge-
sellschaft befinden und nimmt somit eine dezidiert normative Perspektive auf Reli-
gion ein (vgl. Casanova 1994: 8).%

Auch von Peter Berger wird Ende der 1990er Jahre die Sékularisierungsthese
erstmals radikal in Zweifel gezogen (1999). Aufgrund des enormen Anstiegs religi-
Oser Vitalitit im globalen Mafistab hélt er die Annahme, dass es in der Moderne
zwangsldufig zu einem Bedeutungsverlust von Religion komme, fiir falsifiziert. Fiir
ihn stellt die Sdkularisierungsthese, die sein Denken in den 1970er Jahren so maB-
geblich geprégt hat, nunmehr ein ,,eurozentrisches Unterfangen dar, in das die Be-
sonderheiten der europdischen Situation eingegangen waren“ (Berger 2013: 2). Er
betrachtet die Entwicklung der Religion in Europa nun ebenfalls als Ausnahme, die

23 Casanova hat seine Thesen, nachdem Talal Asad diese einer scharfen Kritik unterzogen
hat, teilweise revidiert. Auf die Auseinandersetzung zwischen Asad und Casanova wird
spéter (Kapitel 6.2) noch genauer eingegangen.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



HEGEMONIALE NARRATIVE DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 215

nicht ldnger generalisiert werden diirfe. Aufgrund der diskursiven Dominanz der
Sakularisierungsthese sei es ihm in den 1960er und 1970er Jahren nicht in den Sinn
gekommen, dass sdkulare und religiose Diskurse in einer modernen Gesellschaft
auch nebeneinander existieren koénnen (vgl. ebd.: 3). Berger pladiert nun dafiir, den
Begriff der Sakularisierung durch den der Pluralisierung zu ersetzen: ,,Die Moderne
verdandert nicht so sehr das Was religidosen Glaubens als vielmehr das Wie. [...] Ein
sékularer Standarddiskurs koexistiert mit einer Pluralitit von religidosen Diskursen,
und zwar sowohl in der Gesellschaft als auch im Bewusstsein.” (Berger 2013: 8)
Meta-Erzidhlungen der Sdkularisierung, die entweder auf zu simple Erkldrungs-
modelle zuriickgreifen oder aber Religion fiir das Autkommen der Moderne und in
der Moderne selbst einen zu geringen Stellenwert zugestehen, sind zudem von an-
derer Seite problematisiert worden. So {ibt z.B. auch Charles Taylor in seinem Buch
Ein sdkulares Zeitalter (2009) explizit Kritik an den herkdmmlichen Auffassungen
von Sidkularisierung: Er nimmt hier in erster Linie die Geschichte der westlichen
Welt in den Blick und argumentiert nicht wie Casanova auf globaler Ebene. In Hin-
blick auf die Entwicklungen in Europa und den USA lésst sich Sékularisierung laut
Taylor nicht als linearer Prozess erachten, wie dies im Rahmen der gingigen Séku-
larisierungsnarrative haufig suggeriert werde. Er bezieht sich hierbei auf die beiden
prominentesten Vorstellungen von Sékularitdt, der Sékularitit der Gffentlichen
Réume, also der Trennung von Staat und Kirche einerseits und der Sakularitdt als
Dahinschwinden des religiosen Glaubens andererseits, welches sich u.a. darin &du-
Bert, dass die Menschen nicht mehr in die Kirche gehen und zeigt auf, dass diese
Narrative haufig lediglich auf spezifischen theoretischen Vorannahmen aufbauen:
,Einer der in Sdkularisierungstheorien hiufig herangezogenen Faktoren ist die ,Dif-
ferenzierung®, also jener ProzeB, durch den sich urspriinglich zusammen erfiillte
Funktionen herauskristallisieren und in getrennte Bereiche mit eigenen Normen,
Regeln und Institutionen iibergehen.” (Taylor 2009: 706f) Wihrend diese These auf
das erste Verstindnis von Sdkularitéit noch zutreffen mag, besitze sie fiir das zweite
Sakularitits-Verstdndnis keine Erklarungskraft. Dariiber hinaus problematisiert
Taylor, dass selbst wenn von einer eigenen inneren Rationalitét der unterschiedli-
chen Bereiche ausgegangen werde, es nicht ausgeschlossen sei, dass Glauben in
diesen Bereichen immer noch eine Rolle spiele, zudem konnen gemeinsam geteilte
Wertordnungen auch im sédkularen Zeitalter nach wie vor Bestand haben (Taylor
2009: 707). Um Licht in die Argumentationsweisen der Sdkularisierungstheoretike-
rinnen und -theoretiker zu bringen — er befasst sich insbesondere mit den Arbeiten
von Bruce (1996) und Bruce und Wallis (1992) — unterscheidet Taylor drei Ebenen
der Sékularisierungserzéhlungen: Auf der ersten Ebene sicht er die Tatsachenbe-
hauptung, dass durch die Trennung von Religion und Staat die religiésen Institutio-
nen an Einfluss verlieren einerseits und der Riickgangsthese der religidsen Praxis
und Glaubensvorstellungen andererseits, diese werden auf einer weiteren Ebene
wiederum durch Theoreme zur Erkldrung dieser Verdnderung gestiitzt. Auf einer
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



216 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

dritten Ebene verortet er dann die Annahmen iiber die Stellung der Religion in den
gegenwirtigen Gesellschaften. Héufig werde seitens der Sékularisierungstheoreti-
kerinnen und -theoretiker nicht in systematischer Weise auf diese Ebenen Bezug
genommen, was haufig zu verkiirzten Annahmen fiihre. Taylor geht nun davon aus,
dass die Prozesse des Riickgangs von religidser Praxis und der Einschriankung der
Reichweite religioser Institutionen keineswegs so geradlinig verlaufen seien. Er
weist darauf hin, dass die religidse Praxis sogar zum Teil zugenommen habe und
sich auBerdem auch innerhalb der westlichen Welt durch eine grole Heterogenitt
auszeichne (vgl. Taylor 2009: 721). Auch stort ihn, dass diese Sdkularisierungsnar-
rative suggerieren, Religion kidime in der modernen Welt keine eigene Triebkraft
mehr zu (vgl. Taylor 2009: 722). Seines Erachtens schlieen sich Religion und Mo-
derne keineswegs gegenseitig aus. Unter Religion versteht Taylor einerseits die
Uberzeugungen und Handlungen, die darauf beruhen, dass es iibernatiirliche Wesen
gibe, andererseits ist fiir ihn Religion eine Perspektive einer Transformation des
Menschen.** Transzendenzorientierung und Transformationsperspektive verlieren
auch in modernen Gesellschaften nicht ihre Attraktivitdt. Taylor mochte Sakularitét
nicht nur auf der Ebene von Glaubensbekenntnissen fassen, sondern sich auch mit
dem Wandel auf der Erfahrungsebene auseinandersetzen.

Vor diesem Hintergrund setzt er mit seiner eigenen Erzéhlung der Sdkularisie-
rung an, um den Wandel des gemeinsamen Hintergrundes von Glauben und Nicht-
glauben, d.h. des Dahinschwindens des naiven Rahmens von frither und den Auf-
stieg des gegenwirtigen reflexiven Systems nachzuzeichnen. Er stiitzt sich hierbei
auf die von Jasper formulierte Achsenzeitthese (vgl. ebd.: 260), ldsst seine Erzéh-
lung aber mit den Reformbewegungen im spiten Mittelalter beginnen und zeigt ein
sehr differenziertes Bild gesellschaftlicher und ideengeschichtlicher Entwicklungs-
prozesse auf, welche hier leider nicht im Einzelnen aufgefiihrt werden konnen. Le-
diglich anhand der drei idealtypischen Unterscheidungen politisch kultureller Ord-
nungsformationen,” mit jeweils spezifischen Ausgestaltungen des religis politi-
schen Komplexes, soll holzschnittartig wiedergegeben werden, wie Taylors Ansicht
nach alte kollektive Formen des religiosen Glaubens und der religidsen Praxis de-
stabilisiert und zugleich neue, eher durch freiwillige Vergemeinschaftung und Indi-
vidualisierung gekennzeichnete Formen des religiosen Lebens entstehen konnten:
Er unterscheidet zwischen der sogenannten Ancien-Régime-Formation mit pala-
odurkheimischem religids-politischem Komplex, die sich dadurch auszeichne, dass
alle Menschen einer Kirche angehdren, welche die gesamte Gesellschaft umfasse
(vgl. auch Taylor 2002). Des Weiteren macht er die sogenannte Mobilisierungsfor-

24 Es lasst sich jedoch auch die Annahme eines anthropologischen Bediirfnisses nach Reli-
gion finden.
25 Diese drei Ordnungskomplexe unterscheiden sich durch die jeweils unterschiedlichen
Bestimmungen des Ortes und der Funktion des Sakralen.
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



HEGEMONIALE NARRATIVE DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 217

mation mit neodurkheimischem, religiés-politischem Ordnungskomplex aus, in
welchem die Zugehorigkeit zu einer von mehreren Konfessionen frei wahlbar wird,
die Konfessionen allerdings weiterhin zu einer libergeordneten Kirche verwoben
und mit einem Gemeinwesen verbunden sind. In der dritten Ordnungsformation, der
sogenannten Authentizititsformation mit postdurkheimischem, religids-politischem
Ordnungskomplex, sei die spirituelle Suche nicht mehr in gemeinschaftliche For-
men eingebunden, dementsprechend konne die Religion auch keine politisch-
sozialen Funktionen mehr ibernehmen. Das Aufkommen dieser Ordnungsformation
stellt Taylor insbesondere in einen Zusammenhang mit den Kulturrevolutionen der
1960er Jahre: Die expressive Revolution untergrabe den Zusammenhang zwischen
dem Glauben und der institutionalisierten Form der Religion.*® Zwar stimmt er her-
kdmmlichen Erklarungsmustern zu, indem er ebenfalls annimmt, dass Faktoren wie
Urbanisierung etc. eine Rolle gespielt haben: ,,Kurz gesagt, liegt die Standardthese
insofern richtig, als die meisten erkannten Verdnderungen (wie zum Beispiel Urba-
nisierung, Industrialisierung, Migration und der Zerfall friiherer Gemeinschaften)
sich tatsdchlich negativ auf die vorher existierenden Formen der Religion ausge-
wirkt haben.” (Taylor 2009: 728) Diese Faktoren haben jedoch nur die Vorausset-
zungen von Ancien-Régime-Formen des Religidsen zerstort, gleichzeitig haben sie
aber auch die Bedingungen fiir neue Formen von Religion geschaffen. Allerdings
haben diese Entwicklungen die eigenstindigen Wirkkréfte der Religion nicht torpe-
diert, vielmehr seien die neuen Formen der Religiositit ein Zeichen der Vitalitét
und Eigenstandigkeit von Religion (vgl. Taylor 2009: 729). Die heutige Situation
des Glaubens sei durch die Dominanz des immanenten Rahmens geprégt, durch ein
Selbst- und Wirklichkeitsverstdndnis, das die Existenz Gottes nicht mehr bendétige.
Das heifle aber nicht, dass Religion keine Zukunft mehr habe, dieser immanente
Rahmen koénne auch religios erfahren werden, d.h. offen fiir eine Erfahrung von
Transzendenz. Entsprechend mochte Taylor Sdkularitit als Bedingung fassen, durch
welche der Glauben zu einer Option neben anderen wird (Taylor 2009: 14). Diese
Bedingung setzt er hauptsdchlich in einen Zusammenhang mit dem Aufkommen
des sogenannten ausgrenzenden Humanismus, worunter er eine Einstellung ver-
steht, ,,die weder letzte Ziele, die iiber das menschliche Gedeihen hinausgehen,
noch Loyalitdt gegeniiber irgendeiner Instanz jenseits dieses Gedeihens akzeptiert*
(ebd.: 41). Historisch habe sich dieser Humanismus iiber den providenziellen Deis-
mus angepirscht, beide sind in Taylors Augen auch durch Entwicklungen in der
christlichen Orthodoxie ermoglicht worden (vgl. Taylor 2009: 43; 379f). Dieser
Humanismus zeichnet sich laut Taylor durch die folgenden Charakteristika aus:

26 Mit Taylor ist diese idealtypische Unterscheidung der drei Formationen nicht als histori-
sche Stufenabfolge zu betrachten, gerade bei den letzten beiden Formationen handle es
sich heute um konkurrierende Formationen.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



218 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

,Dazu gehort zundchst einmal, dass das moralische Interesse nunmehr vor allem der Durch-
setzung einer disziplinierten Ordnung des persdnlichen und des gesellschaftlichen Lebens
gilt, wodurch hohe Standards der Selbstbeherrschung und des guten Benehmens auf Seiten
des einzelnen sowie Frieden, Ordnung, Wohlstand auf Seiten der Gesellschaft gewahrleistet
werden. Nach und nach messen auch viele religiose Menschen diesem Projekt der Ordnung
grolRe Bedeutung bei. Sogar im Bereich der Religion scheinen die hochsten Ziele des Men-
schen auf rein menschliche Werte gerichtet zu sein. Sobald darlber hinaus ernsthafte Fort-
schritte auf dem Weg zu diesen Zielen gemacht werden, kann die Vorstellung um sich grei-

fen, daR diese Ziele in Reichweite allein der menschlichen Kréfte liegen.” (Taylor 2009: 444)

In friitheren Gesellschaften sei eine solche Einstellung, die den Menschen an die
Spitze der Ordnung stelle, nicht zu finden gewesen. Durch den ausgrenzenden Hu-
manismus werde der Bereich legitimer Optionen erstmalig erweitert und der ,,Zeit
des ,naiven‘ religiosen Glaubens* somit ein Ende bereitet (ebd.: 43). Taylor geht es
gerade um den Wandel dieses Hintergrundrahmens, welcher sich auf das Erleben
des Selbst auswirkt: Wahrend das Selbst in fritheren Zeiten noch ,,einer Welt der
Geister und magischen Kréfte ungeschiitzt ausgeliefert” war, und als ,,offen und po-
ros galt, gilt es heute als ,,abgepuffert” (ebd.: 54). Wesentlich fiir das abgepufferte
Selbst sei ein innerer Ort der Fiille, welcher in moralischer und spiritueller Hinsicht
als Orientierungsrahmen diene. Der Glaube wird also im sékularen Zeitalter zu ei-
ner Option neben anderen. Taylor hélt somit am Begriff des Sékularen fest, auch
wenn er ihn anders ausfiillt, als dies in den géngigen Sékularisierungsnarrativen ge-
tan wird.

In der deutschsprachigen Religionssoziologie gerdt das Sdkularisierungstheorem
erst mit der Jahrtausendwende in Kritik. Auch wenn bedeutende Diskursteilnehmer,
wie etwa Detlef Pollack oder Volkhard Krech die Sédkularisierungsthese nach wie
vor verteidigen, wird auch von ihnen eine Revision der géngigen Sikularisierungs-
vorstellungen gefordert. Religionssoziologen und Religionssoziologinnen, die an
der Sdkularisierungsthese festhalten wollen, stiitzen sich meist auf quantitative Da-
ten, die die sinkende Mitgliederzahl von Konfessionsangehorigen in Deutschland
und den meisten Landern Europas belegen. Zwar sei seit den 1970er Jahren ein sig-
nifikanter Anstieg der religidsen Vielfalt zu vermerken, dieser sei aber in erster Li-
nie qualitativer Art und fiihre weder zu einer Bedeutungszunahme noch zu einem
Bedeutungsverlust von Religion (Krech 2012: 593). Auch fordert Krech eine diffe-
renzierte Sichtweise auf den Prozess der Sékularisierung: Ein solcher Prozessbe-
griff diirfe weder universell noch unilinear und irreversibel zum Einsatz gebracht
werden. Vielmehr gelte es, in diachronen und synchronen Vergleichsperspektiven
die Eigenschaften eines solchen Prozessbegriffs auszumachen. Im europidischen
Fall diagnostiziert Krech einen Zusammenhang zwischen Sékularisierung, Indivi-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



HEGEMONIALE NARRATIVE DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 219

dualisierung, Pluralisierung und immanenter Sakralisierung® (Krech 2012: 601).
Hierbei muss jeweils ein Mehr oder Weniger beziehungsweise ein unterschiedlicher
Intensitétsgrad an Sékularitit, Individualitat, Pluralitdt und Sakralitét klar feststell-
bar sein.

Auch an dem Zusammenhang von Moderneerzdhlung und Sékularisierungsthe-
se wird von den Verteidigerinnen und Verteidigern der Sékularisierungsthese fest-
gehalten. Krech warnt hierbei vor allzu groben Unterscheidungen wie etwa ,,Mo-

27 Krech geht davon aus, dass sich in funktional differenzierten Gesellschaften auch ,,nicht
als religios bestimmte (wir sagen: ,profane‘ oder ,sikulare‘) Sachverhalte, etwa politisch,
wirtschaftlich, rechtlich, wissenschaftlich oder kiinstlerisch bestimmte, [...] sich mit reli-
giosen Semantiken aufladen und sich auf diese Weise auratisieren [konnen]* (Krech
2012: 577). Krech macht hier eine entscheidende Nahe von Religion und Kultur aus: Von
Bedeutung sei dabei das Transzendieren, verstanden als ,,Verweis auf etwas, was nicht
hier und nicht jetzt ist, sowie auf etwas, was nicht als genuiner Bestandteil meines Selbst
erfahren wird“ (Krech 2011: 158), denn die Unterscheidung Immanenz/Transzendenz
gelte sowohl im allgemeinen Sinne fiir Kultur als auch im besonderen Sinne fiir Religion.
Religion stehe vor der schwierigen Aufgabe, mit immanenten Mitteln prinzipiell nicht
darstellbare Transzendenz symbolisieren zu miissen. Werde nun die Unterscheidung Im-
manenz/Transzendenz zwar getroffen, ihre Einheit aber trotzdem betont, lieBe sich von
Sakralisierung sprechen, welche sich sowohl in der Kultur als auch in Religion vollziche:
So kénne sich Kultur, die sich im Vergleich mit anderen Kulturen konstituiere, mit religi-
Osen Semantiken aufladen, um die eigene Praxis als einzig giiltige darzustellen und auf
diese Weise der Kontingenz, die die Vergleich-Situation mit sich bringe, entgegenzuwir-
ken. ,,Der Vorgang der Sakralisierung von Kultur im Allgemeinen und gesellschaftlichen
Bereichen im Besonderen lésst sich an vielen Themen beobachten — etwa am semanti-
schen und strukturellen Komplex der Person sowie anhand der politischen Kommunikati-
on (médglicherweise auch innerhalb der Okonomie), vielleicht aber besonders gut inner-
halb der Kunst: Ublicherweise legt Kunst den Akzent auf den Symbolisierungsvorgang
selbst (auf den sinnlichen Schein) und thematisiert die Dignitdt der Vorldufigkeit ihrer
Symbolisierungen mit.“ (Krech 2012: 578) Im Bereich der Religion vollziehen sich Sak-
ralisierungen, ,,wenn sich Religion im Transzendenten zu verfliichtigen droht®, dann ,,legt
Religion den Schwerpunkt auf die Identitit von Transzendenz und Immanenz und sakra-
lisiert sich: im Kult und in anderen Praktiken, die eine gesteigerte Sinneswahrnehmung
ermoglichen. Dann liegt es auch nahe, dass sich Religion mit nicht als religids bestimm-
ten kulturellen Praktiken ,anreichert‘: mit Politik und Wirtschaft, aber auch mit Kunst*
(Krech 2011: 160). Krech geht in diesem Sinne auch davon aus, dass Religion und Kultur
sich gegenseitig brauchen: Religion miisse sich stets mit kulturellen Sachverhalten anrei-
chern, um sich nicht im Transzendenten zu verfliichtigen, Kultur wiederum bedarf der
Elemente des Religidsen, um sich mit der ,,Aura des Unhinterfragbaren* (ebd.: 162) aus-
zustatten.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



220 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

derne* und ,,Vormoderne* oder ,,Westen“ und der ,,Rest der Welt“ und ruft viel-
mehr zu einer differenzierten Forschung auf.

Nicht nur innerhalb der Religionssoziologie wird eine Revision der géngigen
unilinearen Erzdhlung der Sékularisierung gefordert. Bekannte Vertreter der Mo-
derneerzéhlung wie Habermas und Beck revidieren nun ebenfalls ihr sdkulares Mo-
derneverstindnis.”® Habermas sieht sich etwa aus folgenden Griinden zur Uberar-
beitung seiner bisherigen Annahmen gezwungen: Zum einen habe die medial ver-
mittelte Wahrnehmung weltweiter Konflikte, die oft als religidse Gegensétze pra-
sentiert werden, das offentliche Bewusstsein verdndert und die sdkulare Uberzeu-
gung vom absehbaren Verschwinden der Religion, die zumindest in den europdi-
schen Staaten, Australien und Neuseeland vorgeherrscht hat, in Zweifel gezogen.
Jedoch gewinne Religion auch innerhalb der nationalen Offentlichkeit wieder an
Bedeutung. Wie Casanova diagnostiziert er, dass religiose Gemeinschaften im poli-
tischen Leben sdkularer Gesellschaften zunehmend die Rolle von Interpretations-
gemeinschaften iibernehmen (Habermas 2012: 313), was in pluralistischen Gesell-
schaften auf fruchtbaren Boden treffe, da diese in Wertefragen sehr gespalten seien.
Dariiber hinaus diagnostiziert Habermas auch Migration, ,,vor allem aus Landern
mit traditionell geprigten Kulturen“ als ,,Stimulus eines Bewusstseinswandels der
Bevolkerungen® (ebd.: 314). Seines Erachtens werde ,,die Frage des toleranten Zu-
sammenlebens verschiedener Religionsgemeinschaften durch Probleme der Integra-
tion von Einwanderkulturen geschérft™ (ebd.). Wie Casanova nimmt Habermas eine
normative Perspektive ein und ist der Ansicht, dass die Religionsausiibung in mo-
dernen Gesellschaften stets den zivilgesellschaftlichen Regeln eines demokratisch
verfassten Staates unterliegen muss (Habermas 2012: 317fY).

Neben Habermas fiihlt sich auch Beck dazu herausgefordert, sein Modernever-
standnis zu iiberdenken und Religion einen groBeren Stellenwert beizumessen. In
seinem Buch Der eigene Gott (2008) reflektiert er, dass es sich bei einer der gingi-
gen Sékularisierungsnarrative — dem Verschwinden der Religion in der Moderne —
in erster Linie um ein europdisches Phdnomen handele, dies jedoch — insofern der
Kirchgang als Indikator von Sdkularisierung gewahlt wird — aufgrund der groB3en
Vitalitdt religioser Gemeinschaften auf globaler Ebene nicht aufrechtzuerhalten sei
(vgl. Beck 2008: 38). Durch die kosmopolitische Erweiterung seines Modernenarra-
tives sieht er sich offenbar gezwungen, auch Religion einen Stellenwert in der mo-
dernen Gesellschaft zuzusprechen. Trotzdem hélt er am Begriff der Sdkularisierung
fest, begreift diesen nun nicht mehr nur als Schwierigkeit, sondern vielmehr auch
als besondere Chance der Religion:

28 Die Tatsache, dass sich nun auch Modernetheoretikerinnen und -theoretiker bemiifigt
fiihlen, ihr sidkulares Moderneverstindnis zu tiberdenken, zeigt, dass Religion auch iiber
den religionssoziologischen Diskurs hinaus in den letzten Jahren wieder ein zentraler
Stellenwert in den Sozialwissenschaften zugesprochen wird.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



HEGEMONIALE NARRATIVE DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 221

,Sakularisierung entmachtet und erméchtigt Religion zugleich. Entthront und aus der gesell-
schaftlichen Mitte geworfen, ist der Religion zweierlei gelungen [...]: erstens den ,Schwarzen
Peter’ ihrer Zustdndigkeit fur rationale Erkenntnis und Wissen an die Wissenschaft bzw. den
Staat weiterzureichen. Nun muB die Wissenschaft ihre irdischen Entdeckungen als transzen-
dente Wahrheit verkiinden und inszenieren; und die Politik muR in Gestalt von ,Nation‘ und
,Staat’ die irdische Transzendenz der Souveranitat des politischen Gemeinwesens heiligen.
Zum zweiten wird Religion auf diese Weise gezwungen, nichts anderes als Religion zu wer-
den; also die unaufhebbare Spiritualitdt des Menschseins, das Transzendenzbediirfnis und -
bewulRtsein der menschlichen Existenz zu wecken, zu kultivieren, zu praktizieren, zu zeleb-
rieren, zu reflektieren und auf diese Weise subjektiv und offentlich zur Geltung zu bringen.”
(Beck 2008: 41)

Im Bemiihen, eine kosmopolitische Perspektive auf Religion und Sékularisierung
einzunehmen, sieht Beck in der Entkopplung von institutioneller Religion und indi-
viduellem Glauben den Kern der Wiederbelebung der Religiositdt in Europa, wobei
die prinzipielle Autoritit des wiederbelebten Glaubens dem souverdnen Selbst zu-
komme (vgl. ebd.: 42).

Der diskursive Bruch im Sékularisierungsnarrativ zeichnet sich im Allgemeinen
also dadurch aus, dass ein zunehmender Bedeutungsverlust von Religion nun in ers-
ter Linie als européischer Sonderfall erachtet wird. Sowohl Kritiker und Kritikerin-
nen als auch Verteidiger und Verteidigerinnen der Sékularisierungsthese plddieren
vor diesem Hintergrund fiir eine differenziertere Betrachtungsweise. Es miisse nicht
nur genauer ausgefiihrt werden, was unter Sékularisierung verstanden werde und
mit welchen Prozessen diese in Zusammenhang stehe, ebenso miisse die groe He-
terogenitit religioser und sdkularer Prozesse weltweit Beriicksichtigung finden.

Dieser letzten Forderung wird seitens der Religionssoziologie in Deutschland
bisher kaum nachgegangen. Meist wird der Fokus der Forschung weiterhin auf die
Situation in Deutschland (Pollack 2003, 2009; Krech 2011) oder Europa gelegt
(Pollack/Miiller/Pickel 2012). Eine Ausnahme stellt hier der von Monika Wohlrab-
Sahr verantwortete Arbeitskreis Multiple Secularities dar: Wéhrend sich Wohlrab-
Sahr selbst mit der Situation im Osten Deutschlands befasst (2009), gehen die Pro-
jektmitarbeiter und -mitarbeiterinnen anhand ausgewdéhlter Nationen, wie etwa In-
dien, Siidafrika, den Niederlanden oder den USA den multiplen globalen Ausfor-
mungen von Sdkularisierung nach (vgl. Wohlrab-Sahr/Burchardt 2011). Die ge-
meinsame Basis der Untersuchungen bildet hierbei eine Weiterentwicklung der von
Eisenstadt vorgelegten Konzeption der Multiplen Modernities:

,Mit multiplen Formen von Sakularitdt meinen wir gesellschaftlich praktizierte, institutiona-
lisierte und zum Teil durch Leitideen legitimierte Formen der Grenzziehung zwischen dem
Religiésen und anderen gesellschaftlichen Bereichen oder Praxisfeldern, die dadurch als
nicht-religios markiert werden. Wir gehen davon aus, dass in diesen Formen der Sakularitat
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



222 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

unterschiedliche kulturelle Sinnstrukturen zum Ausdruck kommen. Weiter gehen wir davon
aus, dass die sich in unterschiedlichen Regionen herausbildenden ,Multiplen Secularities’ auf
verschiedene Probleme, wie sie sich am Umgang mit Religion manifestieren, ,antworten’
und dafir Lésungen prasentieren.” (Burchardt/Wohlrab-Sahr 2013: 360)

Wihrend hier ein differenzierter Blick auf die religiésen und sdkularen Ausformun-
gen in unterschiedlichen Regionen geworfen wird, erfreut sich im religionssoziolo-
gischen Diskurs nach wie vor in erster Linie das Narrativ der Individualisierung von
Religion groBer Beliebtheit. Dieses soll im Folgenden genauer in den Blick ge-
nommen werden.

5.1.3 Individualisierung und Pluralisierung von Religion

Wie in den letzten Kapiteln bereits gezeigt wurde, steht das Narrativ der Individua-
lisierung in einem engen Zusammenhang mit den Narrativen der gesellschaftlichen
Differenzierung und der Sékularisierung. Aber auch der Pluralisierung von Religion
wird hierbei eine wichtige Rolle zugesprochen. Gegeniiber dem Narrativ der funk-
tionalen Differenzierung und der Sékularisierung kommt dieser Erzdhlung aber erst
seit den 1960er bzw. 1970er Jahren ein hegemonialer Stellenwert innerhalb der Re-
ligionssoziologie zu.

Obgleich mit Weber und Durkheim die Klassiker des religionssoziologischen
Diskurses ihren Fokus in erster Linie auf die gemeinschaftlichen Aspekte von Reli-
gion legten, ist der Gedanke einer individualisierten Religion bereits im friithen reli-
gionssoziologischen Diskurs zu finden. So interessiert sich beispielweise bereits
Simmel nicht fiir die gesellschaftliche Funktion von Religion, sondern vielmehr da-
fiir, was sie fiir den Einzelnen bedeutet. Besondere Gewichtung erhélt die individu-
alisierte Religion auBerdem in denjenigen Ansétzen, die Religion {iber die personli-
che Erfahrung definieren. In der Tradition Schleiermachers und Ottos ist etwa Ernst
Troeltschs Religionsverstindnis von einem solchen Zugang geprégt. Aber auch dem
Religionspsychologen William James kommt im religionswissenschaftlichen Dis-
kurs um die Jahrhundertwende eine nicht unbedeutende Rolle zu.” Gemeinsam ist
diesen beiden Ansétzen, dass Religion hier primér in der Erfahrung einer individu-
ellen Beziehung zu Gott verortet wird. Allerdings wird Individualisierung in diesem
Falle noch nicht als sozialstrukturelle Kategorie eingefiihrt. Eine solche Konzeption
findet erst in den Nachkriegsjahren Verbreitung im religionssoziologischen Dis-
kurs. Parsons spricht in Zusammenhang mit einer zunehmenden gesellschaftlichen

29 Sowohl Weber als auch Durkheim haben James’ Werk die Vielfalt der religiosen Erfah-
rung rezipiert und mitunter wird im religionssoziologischen Diskurs vermutet, dass diese
Lektiire auch das Werk der soziologischen Klassiker in nicht unerheblichem Mafe beein-
flusst hat (Joas 1995).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



HEGEMONIALE NARRATIVE DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 223

Differenzierung, die u.a. auch einen religiosen Pluralismus ermdgliche, als Erster
von einer Privatisierung von Religion. Jedoch findet dieses Narrativ im Werke Par-
sons’ genau wie in Schelskys Aufsatz zur Dauerreflexion erst rudimentire Ausfor-
mulierung. Obgleich die Einfliisse von Phinomenologie und philosophischer Anth-
ropologie nicht von der Hand zu weisen sind, in den Fokus der Analyse wird die
These von einer wachsenden Individualisierung der Religion in modernen Gesell-
schaften erst in den 1960er Jahren durch Luckmann und Berger gestellt.

Wie in den letzten Kapiteln bereits gezeigt wurde, stellen Luckmann und Berger
den sozialstrukturellen Prozess der Individualisierung in einen direkten Zusammen-
hang mit gesellschaftlicher Segmentierung und der daraus resultierenden Sékulari-
sierung. Luckmann geht davon aus, dass durch gesellschaftliche Segmentierung und
Rationalisierung die offiziellen und personlichen Sinnhorizonte immer weiter aus-
einandertreten, die gesellschaftlichen Institutionen nehmen immer weniger Einfluss
auf die Identitdt der Individuen. Dieses trifft in besonderem MafBle den Heiligen
Kosmos der christlichen Kirche, welcher durch eine zunehmende institutionelle
Spezialisierung immer weniger den alltdglichen Bediirfnissen der Gesellschaftsmit-
glieder entspreche. Berger spricht in Anschluss an Gehlens allgemeiner Theorie der
modernen Subjektivierung hinsichtlich dieses Wandels von Religion, von einem
,Ortswechsel der Religion im Bewusstsein:

,Die Objektivitat (d.h. die objektive Wirklichkeit) religioser Welten wird, wie wir dargelegt
haben, durch konkrete gesellschaftliche Prozesse errichtet und aufrechterhalten. Jede religi-
Ose Welt stellt sich dem Bewultsein aber nur so lange als Wirklichkeit dar, wie ihre Plausibi-
litatsstruktur intakt ist. [...] Sobald diese Plausibilitatsstruktur jedoch geschwacht ist, wirkt
sich das auch auf die subjektive Wirklichkeit aus, und UngewiRheit ergreift das Bewultsein.
Was es vorher als selbstverstandliche Wirklichkeit erfahren hatte, kann es jetzt nur durch ei-
gene Besinnung erreichen, durch einen Akt des ,Glaubens’, der per definitionem die Zweifel
Uberwinden muss, die im Hintergrund des BewuBtseins lauern. Bei weitergehenden Auflo-
sungen der Plausibilitatsstruktur kann das BewuRtsein die alten religiésen Inhalte nur noch
als ,Meinungen’ oder ,Geflihle’ aufrechterhalten — oder [...] als ,religiose Vorlieben’. Das hat
einen Ortswechsel dieser Inhalte im BewuBtsein zur Folge. Sie ,sickern’ gleichsam von den
Hohen des BewuBtseins, auf denen jene fundamentalen ,Wahrheiten’ beheimatet sind, Gber
die mindestens ,gesunde’ Menschen sich einig sind, in die Niederungen subjektiver ,Ansich-
ten’, Gber die gescheite Menschen ganz verschiedener ,Meinung’ sein kénnen und deren

man sich im Grunde selbst gar nicht so sicher ist.” (Berger 1973: 143)

Durch gesellschaftliche Segmentierung und das Auseinandertreten der objektiven
und subjektiven Heiligen Kosmen entstehen nun laut Luckmann Bereiche, in wel-
chen der umfassende biographische Zusammenhang unbestimmt bleibt. In diesen
-Zwischenbereichen der Sozialstruktur® konnte sich nach Luckmann dasjenige bil-
den, was gemeinhin als Privatsphére bezeichnet wird. Fiir die Herausbildung indi-
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



224 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

vidueller Autonomie spielt laut Berger und Luckmann die mit dem Wohlstand der
Industriegesellschaft einhergehende steigende Konsumorientierung, die zu einer
Pluralisierung der Weltanschauungen fiihrt, eine zentrale Rolle:

,Das Thema des ,autonomen’ Individuums hat einige historische Vorlaufer, die von be-
stimmten Elementen im klassischen Stoizismus bis hin zur Philosophie der Aufklarung rei-
chen. Seinen ersten modernen Ausdruck fand es in der Romantik. Dann wurde es in einen
Zusammenhang mit einer Reihe von Begriffen gebracht, von der ,Kinstlerfreiheit’ bis hin
zum Nationalismus. Das Thema hatte seinen sozialen Ort in der kapitalistischen Bourgeoisie
und vor allen Dingen an ihrem Rand, ndmlich der Boheme. Mit dem Wachstum und den
Veranderungen der birgerlichen Mittelschicht in der Industriegesellschaft erlangte das ,au-
tonome’ Individuum eine zentrale Bedeutung im modernen Heiligen Kosmos. [...] Der Riick-
zug des Einzelnen in die ,Privatsphare’ — der, wie wir gezeigt haben, eine besondere, histo-
risch einzigartige Konstellation sozialstruktureller Faktoren voraussetzt — findet seine Paral-
lele in der Neubestimmung der personlichen Identitat als ,Innerlichkeit’ des Menschen. Die
individuelle ,Autonomie’ steht nun auf einmal fiir das Fehlen duRerer Zwange und altherge-
brachter Tabus bei der privaten Suche der Identitat.” (Luckmann 1991: 154)

Fiir den Wandel der Sozialform der Religion von entscheidender Bedeutung ist laut
Berger insbesondere auch die durch Sékularisierung herbeigefiihrte pluralistische
Situation der Gesellschaft. Im Rahmen der Trennung von Staat und Kirche tritt die
Religion nicht nur in Konkurrenz zu nichtreligiosen Weltdeutungen, sondern durch
die Tolerierung verschiedener religiéser Gruppen seitens des Staates wird es auf3er-
dem moglich, dass diese in Wettbewerb zueinander treten. Durch die Sédkularisie-
rung wird somit ,,eine Entmonopolisierung der Religion heraufbeschwort und ipso
facto eine pluralistische Situation herbeigefiihrt™ (Berger 1973: 129). Mit diesen
neuen Bedingungen muss nun auch die institutionalisierte Religion umzugehen ler-
nen: ,,[D]as entscheidende soziologische und sozialpsychologische Merkmal der
pluralistischen Situation besteht darin, da Religion nicht mehr befohlen werden
kann, sondern auf den Markt gehen muf. Es ist fast ein a priori, dal man einer Ver-
braucherschaft, die nicht unter Kaufzwang steht, keine Ware mundgerecht anbieten
kann, ohne ihre Wiinsche hinsichtlich dieser Ware zu beriicksichtigen. (Berger
1973: 138) Auch die priméren religidsen Institutionen konnten sich diesem Wandel
nicht mehr entziehen, denn es gelte die einfache Rechnung: ,,Religiése Produkte,
die sich mit dem sdkularisierten BewuBtsein in Einklang bringen lassen, werden
solchen gegeniiber, die das nicht oder nur schwer zulassen, bevorzugt werden.*
(Ebd.: 139)

Die Pluralisierung der Lebenswelt in der Konsumgesellschaft ermdglicht es, aus
einem breiten Angebot an Weltanschauungen und religiosen Sinnsystemen zu wih-
len.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



HEGEMONIALE NARRATIVE DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 225

»Innerhalb der komplexen institutionellen Struktur und der sozialen Schichtung der Indust-
riegesellschaft treten verschiedene ,Versionen’ von Weltansichten in den Vordergrund. Indi-
viduen, die urspriinglich in eine dieser Versionen herein sozialisiert wurden, kénnen ihr bis
zu einem gewissen Grad auch im spateren Leben treu bleiben. Mit der immer starkeren Vor-
herrschaft der Konsumorientierung und dem steigenden Streben nach Autonomie wird es
aber wahrscheinlicher, daR der einzelne gegentiber der Kultur und dem Heiligen Kosmos als
,Kaufer’ auftritt. Ist die Religion erst einmal zur ,Privatsache’ geworden, kann das Individuum
nach freiem Belieben aus dem Angebot ,letzter’ Bedeutungen wahlen.” (Luckmann 1991:
141)

Dafiir steht dem Einzelnen in der modernen Konsumgesellschaft ein reichhaltiges
Angebot sekundérer Institutionen zur Verfiigung. Die individuellen Systeme letzter
Bedeutung nehmen gegeniiber den offiziellen eher einen fliichtigen, flexiblen Cha-
rakter an. Auch sind sie in zunehmendem Mafle auf die privaten Belange des Ein-
zelnen gerichtet. Entsprechend sind die religiosen Sinnsysteme nicht mehr allein
auf AuBeralltigliches bezogen, vielmehr erfiillen sie nun auch hinsichtlich zwi-
schenmenschlicher Belange ihre Funktion fiir den Einzelnen. Die Familie nimmt fiir
die Wahl des letzten Relevanzsystems bei Berger und Luckmann nach wie vor eine
groBe Rolle ein: ,,.Die Religion findet so ihre ethische Basis mehr und mehr in der
Privatsphire, besonders in der Familie und ihren sozialen Beziehungsgeflechten.
[...] Zudem wird die Religion immer diesseitiger in der Orientierung. [...] Religion
wird in ihrer Ausrichtung somit ,zwischenmenschlich® (,interpersonal‘) und ,inner-
lich® (,inward®) zugleich, wobei die erstgenannte Eigenschaft sich auf die soziale
Beziehung in der Privatsphére bezieht und die zweite auf die Identitdtsprobleme in
eben dieser Sphire.” (Berger/Luckmann 1966: 81, zit. n. Knoblauch 1991: 19) Die
Angebote werden nun auf die Bediirfnisse des Einzelnen zugeschnitten. Das Indivi-
duum bildet den Bezugspunkt in der modernen Gesellschaft. Indem dessen Auto-
nomie hervorgehoben wird, wird ihm laut Luckmann quasi ein sakraler Status ver-
liehen:

,Da der innerliche Mensch ja nun wirklich eine unbestimmte Einheit ist, macht seine ver-
meintliche Entdeckung ein lebenslanges Suchen erforderlich. Das Individuum, das die Quelle
letzter Bedeutung auf der subjektiven Seite seiner Biographie vermutet, strebt nach Selbst-
verwirklichung, ein zwar nicht unablassig verfolgtes Ziel — zumal ja die immer wiederkehren-
den Routinen des Alltags zu Unterbrechungen zwingen —, das aber sicher unerreichbar
bleibt. Verwirklichung des Selbst stellt die wichtigste Form des im Heiligen Kosmos vorherr-

schenden Themas der individuellen ,Autonomie’ dar.” (Luckmann 1991: 154)

Wie das Narrativ der Individualisierung der Religion erfreut sich auch die Rede von

der Sakralisierung des Ichs im religionssoziologischen Diskurs besonderer Beliebt-

heit. Bei Luckmann gehen diese Prozesse Hand in Hand, weswegen ihm oft zum
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



226 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Vorwurf gemacht wurde, dass mit einem solch breit angelegten Religionsverstind-
nis Religion nicht mehr von anderen Bereichen unterschieden werden kann. Im re-
ligionssoziologischen Diskurs wird aus diesem Grund in den folgenden Jahrzehnten
auch eine differenziertere Betrachtungsweise eingefordert.

Ahnlich wie Luckmann und Berger spricht auch Luhmann von einer Privatisie-
rung der Religion: Durch die Aufwertung des Laienstatus gegeniiber der ausge-
wihlten Priesterschaft im Zuge der Reformation und die Ausformulierung unter-
schiedlicher Konfessionen und deren Anerkennung durch das Recht erdffnet sich
fiir die Individuen hinsichtlich der Wahl eines religidsen Angebotes ein gewisser
Entscheidungsspielraum (vgl. Luhmann 1982: 235): ,,Fiir den Religionsbereich be-
deutet Privatisierung, dass die Beteiligung an geistlicher Kommunikation (Kirche)
ebenso wie das Glauben des Glaubens zur Sache individueller Entscheidungen
wird, dass Religiositidt nur noch auf der Grundlage individueller Entscheidungen
erwartet werden kann und dass dies bewuf3t wird. Wihrend vordem Unglaube Pri-
vatsache war, wird jetzt Glaube zur Privatsache. (Luhmann 1982: 239) Durch die
Privatisierung des Entscheidens tritt in der funktional differenzierten Gesellschaft
Religion nun in Konkurrenz zu anderen Funktionssystemen:

,Durch Privatisierung gerat Religion in den gegen Arbeit abgegrenzten und dadurch be-
stimmten Bereich der Freizeit. Hier unterliegt sie einer Art Greshamschen Gesetz der Frei-
zeit: Geringwertigere Aktivitdten verdrangen hoherwertige Aktivitaten, und soweit dies zu
deutlichen Prioritaten fuhrt (FuBball, Fernsehen), verstarkt diese Wahrscheinlichkeit durch
soziale Ruckkopplung sich selbst. [...] Heute scheint entschieden zu sein, dass die Kirche in
der Freizeit gegen starke, strukturell begiinstigte Tendenzen zu konkurrieren hat.” (Luhmann
1982: 239)

Dennoch geht Luhmann nicht davon aus, dass Religion in der modernen Gesell-
schaft obsolet werde, bleibt doch das Verhéltnis zwischen System und Umwelt und
die Struktur von Sinn, welche ausschlaggebend fiir die Funktion von Religion sind,
bestehen (vgl. Luhmann 1982: 242).

Luhmanns These von der Individualisierung der Religion, die er selbst nicht
weiter ausfiihrt, wurde verschiedentlich weiterentwickelt: So geht etwa Nassehi
nicht nur von einer Privatisierung des religiosen Entscheidens aus, sondern nimmt
an, dass die individuelle Biographie selbst zum Bezugspunkt religioser Kommuni-
kation werde. Krech wiederum macht die individuelle Erfahrung als relevante Be-
zugsgrofe religioser Kommunikation aus (Krech 2011: 39) Krech hélt es dabei fiir
wichtig, zwischen zwei Dimensionen des religiosen Individualisierungsprozesses zu
unterscheiden, nimlich der Individualisierung in der Sozialdimension und in der
Sachdimension: Wiahrend die Individualisierung in der Sozialdimension darin be-
stehe, dass Religion mehr und mehr zur Sache des Einzelnen werde und das Indivi-
duum nun aus verschiedenen Angeboten religioser Deutungsmuster wéhlen und

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



HEGEMONIALE NARRATIVE DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 227

diese kombinieren konne, bestehe die Individualisierung in der Sachdimension da-
rin, dass das Selbst nun zentraler Gegenstand religidser Sinnbildung werde. Hin-
sichtlich der Sachdimension gilt es laut Krech, zwischen religiésen Sinnformen und
religidsen Aquivalenten zu unterscheiden (vgl. Krech 2011: 163).

Knoblauch folgt hinsichtlich der Rede der Sakralisierung des Ichs Luckmann
und spricht explizit von einer zunehmenden Vermischung religidser und nicht reli-
gioser Deutungsmuster. Gegeniiber den Narrativen von Berger und Luckmann wird
jedoch — synchron zur Individualisierungsdebatte in der Soziologie im Allgemeinen
— ab den 1980er Jahren der Familie nicht mehr so ein zentraler Stellenwert hinsicht-
lich der Auswahl religioser Deutungssysteme eingerdumt. Auch hebt Knoblauch
nun — die These der Privatisierung von Religion in Frage stellend — die 6ffentliche
Dimension der religidsen Individualisierung hervor (2009).

Dass gesellschaftliche Differenzierung und Sédkularisierung nicht zwangslaufig
zu einer Privatisierung von Religion fiihre, wurde — wie im letzten Kapitel gezeigt —
in den 1990er Jahren bereits von Casanova moniert (1994). Casanova hat auch als
einer der ersten Religionssoziologen auf die globale Heterogenitit von Religion
hingewiesen und darauf aufmerksam gemacht, dass es sich bei der privatisierten
Religion um ein spezifisch europdisches Phdnomen handelt.

Die Individualisierung der Religion wird vor diesem Hintergrund auch in Zu-
sammenhang mit der christlichen Religion gestellt. Charles Taylor sieht diese Ent-
wicklung im Christentum angelegt: Ausgehend vom Deismus komme es in der
westlichen Welt zur Herausbildung des ausgrenzenden Humanismus als zentralen
Hintergrundrahmen. Nicht selten wird eine solche Entwicklung hin zu einer perso-
nalisierten Religion mit dem Christentum selbst in Verbindung gebracht. So diag-
nostiziert Charles Taylor:

,Besonders auffallig ist hier der langfristige Vektor im Bereich des lateinischen Christentums,
der sich im letzten halben Jahrtausend stetig in Richtung personlicherer und engagierterer
Formen der religiosen Frommigkeit und Praxis bewegt hat. [...] Derselbe langfristige Trend,
der zunéachst den disziplinierten, bewuRten, engagierten und individuellen Glaubigen — also
Calvinisten, Jansenisten, fromme Humanisten, Methodisten — und spater den ,wiedergebo-
renen’ Christen hervorgebracht hat, hat jetzt den suchenden Pilger, der seinen eigenen Weg

erkennen und beschreiten will, auf der Bildflache erscheinen lassen.” (Taylor 2009: 891)

Beck wiederum mochte in historischer Langzeitperspektive zwischen einer ersten
und einer zweiten Individualisierung unterschieden: Unter Individualisierung I
mochte er die Individualisierung in der Religion, wie sie z.B. durch den Protestan-
tismus vollzogen wurde, verstanden wissen. Mit Individualisierung II meint er wie-
derum eine Individualisierung von der Religion (vgl. Beck 2008: 109), die Beck als
eine dem reflexiven Zeitalter entsprechende neue religiose oder spirituelle Sozial-
form — die des eigenen Gottes — fasst:
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



228 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

,Im europdischen Kontext der individualisierten Moderne gibt es keinen religiosen Glauben
mebhr, der nicht durch das Nadelohr der Reflexivitdt des eigenen Lebens, der eigenen Erfah-
rung und Selbstvergewisserung hindurchgegangen ist [...]. Der Einzelne baut sich aus seinen
religidsen Erfahrungen seine individuelle religivse Uberdachung, seinen ,heiligen Balda-
chin”.“ (Beck 2008: 30f)

Es sei gerade die kosmopolitische Situation, in welcher die Individualisierung der
Religion ihre volle Tragkraft entfalte: ,,Es ist dieser zeithistorische Kontext einer
gemeinsamen Gegenwart und universeller Nachbarschaft aller religiosen Glaubens-
und Symbolsysteme, in dem die Individualisierung — und das bedeutet auch: die
Wahl der entindividualisierten Bindungen der Religion im Kontext weltreligidser
Pluralitdt — moglich und notwendig wird, ja ihren Sinn erhilt.” (Beck 2008: 60)

In diesem Sinne wird hinsichtlich der Individualisierung der Religion auch von
einer Entwicklung ausgegangen, die {iber Europa hinausreicht. Vor dem Hinter-
grund des modernisierungstheoretischen Paradigmas der 1960er Jahre nahm bereits
Berger an, dass man mit Sicherheit erwarten konne, ,,dass die Zukunft der Religion
iiberall entscheidend durch die Krifte gepréigt sein werden wird, die wir in diesem
und den vorausgegangenen Kapiteln untersucht haben — nédmlich Sdkularisierung,
Pluralismus und ,Subjektivierung® — und durch die Art und Weise, in der die ver-
schiedenen religidsen Institutionen auf diese Kréfte reagieren™ (Berger 1973: 162).
Auch wenn Berger solcherlei Entwicklungstendenzen zumindest heute teilweise
nicht bestétigt sieht, wird an der globalen Dimension der Individualisierung der Re-
ligion weiterhin festgehalten. So macht beispielsweise Knoblauch als Gemeinsam-
keit der fundamentalistischen, der christlich-pfingstlerischen, der charismatischen,
der evangelikalen und der esoterischen Bewegungen, welche gegenwirtig weltweit
an Zulauf gewinnen, u.a. eine Individualisierung des Glaubens aus (vgl. Knoblauch
2009: 82).

Obwohl der Individualisierung der Religion im gegenwirtigen religionssoziolo-
gischen Diskurs von Krech nur eine begrenzte Reichweite zugesprochen wird (vgl.
Krech 2011: 16), bleibt der Fokus der religionssoziologischen Forschung dennoch
auf diese individualisierte Sozialform der Religion gerichtet und wird nur selten auf
die globale Vielfalt religidser Erscheinungsformen gelenkt.

Wie erkennbar wurde, nimmt im religionssoziologischen Diskurs die Frage, wel-
cher Stellenwert Religion in modernen Gesellschaften zukommt, einen zentralen
Platz ein. Wihrend die Klassiker von einem zunehmenden Bedeutungsverlust der
Religion in der modernen Gesellschaft ausgegangen sind und ein solcher Bedeu-
tungsverlust dann nicht selten unter dem in Modernisierungsnarrativen populdr
verwendeten Schlagwort Sékularisierung diskutiert wurde, wird ab Ende der 1960er
Jahre auch ein Aufkommen neuer religidser Formen diagnostiziert (Luckmann
1991), die nicht im Widerspruch, sondern vielmehr in engem Zusammenhang mit
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



HEGEMONIALE NARRATIVE DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 229

der modernen Gesellschaft stehen. Neben der individualisierten Form der Religion
(Luhmann 1982: 239; Knoblauch 2009; Krech 2011) werden mit dem Prozess der
Globalisierung auch Neue Religiose Bewegungen (Liiddeckens/Walthert 2010) und
religios-fundamentalistische Bewegungen (Riesebrodt 2000) vermehrt in den Fokus
der Sozialwissenschaften geriickt. Angesichts der Diagnose einer wiedererstarken-
den Prisenz von Religionen in der Offentlichkeit ist auch von einer ,,Deprivatizati-
on“ von Religion (Casanova), aber auch von einer ,,Desecularization of the World*
(Berger 1999) die Rede. Die Konzeptionen von Religion sind also immer in ein
spezifisches Modernenarrativ eingebunden. Aber auch die vermehrte Thematisie-
rung von Religion in den Sozialwissenschaften befeuert die Diskurse um eine Be-
standsaufnahme der Moderne: Protagonisten im Diskurs um Modernitit wie Ha-
bermas (2001a) oder Beck (2008) rdumen nun auch Religion — die lange Zeit keine
Erwdhnung in deren Modernenarrativen fand — einen Platz in ihren Konzeptionen
von Modernitét ein. Die diskursive Verkniipfung der Begriffe Moderne und Religi-
on beeinflusst also in erheblichem Mal3e, wie heute in der Soziologie im Allgemei-
nen und der Religionssoziologie im Besonderen iiber Religion gesprochen wird.
Dass diese Verkniipfung jedoch mit weitreichenden Folgen hinsichtlich der theore-
tischen, begrifflichen und analytischen Auseinandersetzung mit Religion einhergeht
wird mithilfe postkolonialer Untersuchungen nun aufgezeigt.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



6. Postkoloniale Entgegnungen —
die folgenreiche Verknupfung
der Begriffe Moderne und Religion

Um die konstitutive Rolle des Modernebegriffs fiir die Soziologie zu begreifen, ist
es in einer postkolonialen Perspektive zundchst notwendig, sich mit der Entstehung
der Soziologie als wissenschaftliche Disziplin zu befassen und somit eine Veror-
tung des sich hier formierenden Wissens vorzunehmen. Wie im letzten Kapitel ge-
zeigt, versteht sich die friihe Soziologie als Wissenschaft, die sich mit dem Auf-
kommen und den Merkmalen der modernen Gesellschaft befasst. Sowohl bei Marx
als auch bei Weber und Durkheim ist das Erkenntnisinteresse darauf gerichtet, die
Besonderheiten der europdischen Gesellschaften zu untersuchen, die die Moderne
hervorgebracht haben. Die moderne Gesellschaft wird hier also als Produkt der spe-
zifisch europdischen Kulturgeschichte begriffen. Aullereuropidische Gesellschaften
geraten, wie an Webers Studie zur Wirtschafisethik der Weltreligionen veranschau-
licht wurde, nur in den Blick, um das Besondere der okzidentalen Entwicklung
durch die Abgrenzung von anderen Kulturkreisen herauszustellen:

,Diese Aufsatze wollen also nicht etwa als [...] umfassende Kulturanalyse gelten. Sondern sie
betonen in jedem Kulturgebiet ganz geflissentlich das, was im Gegensatz stand und steht zur
okzidentalen Kulturentwicklung. Sie sind also durchaus orientiert an dem, was unter diesem
Gesichtspunkt bei Gelegenheit der Darstellung der okzidentalen Entwicklung wichtig er-
scheint.” (Weber 1988: 13)

Die Vergleichsperspektive ist um die Besonderheit der okzidentalen Entwicklung
herum gelagert und dient letztlich nur dazu, das Charakteristische der Modernitét
des Okzidents gegeniiber den anderen Kulturen herauszustellen. Dabei erweisen
sich die Grenzziehungen zwischen traditionellen und modernen Gesellschaften fiir
die Entstehung der Soziologie als wissenschaftliche Disziplin nicht nur in zeitlicher,
sondern auch in rdumlicher Perspektive als entscheidende Argumentationsfigur:

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



232 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Einzig Europa wird fiir das Aufkommen der Moderne in der Soziologie eine konsti-
tutive Rolle zugesprochen. Wiahrend sich in Europa ein moderner Gesellschaftstyp
herausbilden konnte, der sich insbesondere durch folgende Attribute auszeichnete:
entwickelt, industrialisiert, kapitalistisch, urbanisiert und sékularisiert, galt der Rest
der Welt als vormodern und entsprechend als unterentwickelt, unzivilisiert, religios
etc.

Wie Conrad und Randeria aufzeigen, spiegelt die Herausbildung der sozialwis-
senschaftlichen Disziplinen insgesamt somit die imperiale Gegeniiberstellung zwi-
schen Europa als Subjekt und dem Rest der Welt als Objekt wider: Wihrend Sozio-
logie und Politikwissenschaft die Moderne in Europa betrachten, blieb das Analy-
sieren ,vormoderner‘ Kulturen der Ethnologie und Anthropologie vorbehalten (vgl.
Conrad/Randeria 2002b: 21). ,,Die alten Hochkulturen® wiederum, ,,deren Ge-
schichte jedoch ohne jede Dynamik zu sein schien und die sich daher zu ,Reichen
der Dauer‘ (Hegel) degradiert sahen, waren in den Féchern der Indologie, Sinologie
und Japanologie aufgehoben (Conrad/Randeria 2002b: 22). In der Soziologie dien-
te die Welt auBerhalb Europas bzw. des Westens somit lange Zeit lediglich als Kon-
trastfolie zur europdischen Entwicklung.

Dass trotz des bereits seit Jahrhunderten wiahrenden Handels mit Regionen in
Ubersee und der europidischen Kolonialherrschaft, die maBgeblich zur Moderne-
entwicklung beigetragen haben, lediglich ausgewéhlte innereuropdische Prozesse in
diesen Narrativen Beachtung finden, ist ein zentraler Kritikpunkt postkolonialer
Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler:

,Obwohl die Etablierung der Soziologie als Disziplin in GroRbritannien, Deutschland, Frank-
reich und ltalien zeitlich parallel zum Wettkampf ihrer Staaten um afrikanische Territorien
und zur Errichtung ihrer Kolonialreiche in Asien und Afrika verlief, reflektierten soziologische
Kategorien, Grundbegriffe und zentrale Erklarungsmodelle nur innerwestliche Entwicklun-
gen und Erfahrungen. Als Schlisselmomente der abendldandischen Moderne, fiir die die So-
ziologie einen Erklarungsansatz bieten sollte, galten die franzosische Revolution und die von
England ausgehende Industrialisierung, nicht jedoch die Kolonialpolitik Westeuropas oder
die Kapitalakkumulation durch den atlantischen Sklavenhandel und die Plantagenwirtschaft
in Ubersee.” (Boatca/Costa 2010: 72f)

Sofern die Kolonialherrschaft in der soziologischen Moderneerzihlung Erwéhnung
findet, werden die Prozesse der Unterdriickung und Ausbeutung lediglich euphe-
mistisch als kolonialer Kontakt, Ausbreitung oder Ubertragung westlicher Werte
oder sogar als Zivilisierungsprozesse beschrieben (vgl. Bhambra 2014: 143). Nur
durch die Ausklammerung der durch Sklaverei und Ausbeutung geprégten globalen
Verflechtungsgeschichte konnte die Moderneentwicklung als kulturelle Errungen-
schaft der europdischen Gesellschaften gezeichnet werden. Eine solche Konsolidie-
rung des soziologischen Untersuchungsgegenstandes ist aus postkolonialer Sicht-
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 233

weise vielfach kritisiert worden. Bhambra hélt diesbeziiglich etwa fest: ,,Sociology,
I suggest, arises alongside a selfunderstanding of a world-historically significant
modernity, but the institutions and practices of that modernity are neither self-
containes nor adequately expressed within the self-understanding of sociology.*
(Bhambra 2014: 142)

Das zentrale Anliegen postkolonialer Theorie ist es deshalb nicht nur, die ge-
waltvolle Dimension der Moderneentwicklung aufzuzeigen, es wird fiir ebenso
notwendig erachtet, den hyperrealen Status der europdischen Moderneentwicklung
zu dekonstruieren, indem man das hier hervorgebrachte Wissen nicht nur verortet,
sondern dessen Erkldrungsgehalt und die hierzu verwendeten Kategorien auch kri-
tisch hinterfragt. ,,In re-writing histories at the heart of understandings of modernity
and narratives of historical progress we must also reconstruct the very categories of
understanding in the process. (Ebd.: 143) In diesem Sinne miisse man nicht nur
zeitliche und rdumliche Trennung zwischen Vormoderne und Moderne dekonstruie-
ren, sondern ebenso die theoretischen Konzeptionen sowohl von kulturellen Diffe-
renzen als auch von kultureller Einheitlichkeit (ebd.). Indem die européische Kultur
als weitgehend homogen begriffen und in Kontrast zu anderen Kulturen gestellt
wird, wird ihr nicht nur auf entwicklungsgeschichtlicher, sondern auch auf theoreti-
scher Ebene ein hegemonialer Status zugesprochen. Weber, dessen Modernevorstel-
lung und Konzept der Idealtypen das soziologische Denken maB3geblich beeinflusst
hat, fasst die anderen Weltreligionen entsprechend als eigenstindige Systeme der
Lebensreglementierung, er geht hierbei allerdings von sehr dhnlichen Strukturie-
rungsprinzipien der unterschiedlichen Gesellschaften aus, die, wie Martin Fuchs
veranschaulicht, von der privilegierten Position der europiischen Gesellschaften
herriihren:

,Er unterstellt den nicht-westlichen Zivilisationen das gleiche Potential und formal die glei-
che Struktur — eine gleiche problématique [...] wie dem Westen. Theodizeeproblem, Eigen-
gesetzlichkeit und Kontrast der Wertspharen, Opposition von Religion und Ethik gegentiber
den ,innerweltlichen’ Spharen. Das bedeutet eine prinzipielle Anerkennung auf gleicher Au-
genhohe, er unterstellt aber damit auch undiskutiert gleiche Prinzipien der kulturellen Kon-
struktion.” (Fuchs 2005: 446; Fuchs 1987: 684f)

Gegeniiber der westlichen Kultur werden die anderen Kulturen und Weltreligionen
jedoch weitgehend als statisch dargestellt. Indem die Kulturen als homogene, endo-
gene Einheiten dargestellt werden, werden ihnen Interkulturelle Interaktions- und
Austauschbeziehungen ebenso abgesprochen, wie die eigenstindige Entwicklung
hin zu einer modernen Gesellschaft (vgl. Dennaoui 2010: 227; Rossi: 2003: 116f).
Mit einer solchen Sichtweise ist Weber wahrlich nicht alleine, sondern steht damit
in der philosophischen und gesellschaftstheoretischen Tradition dieser Zeit. Marx
und Hegel etwa haben eine Geschichtsauffassung, die Kulturkreisen auflerhalb Eu-
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



234 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

ropas keine eigenstindige Hervorbringung des Kapitalismus oder sonstiger bahn-
brechender Kulturleistungen zutraut (vgl. Dennaoui 2010: 227; vgl. auch Spivak
2013: 25ff; Hall 1994b: 177). Dennaoui hélt in Bezug auf Weber deshalb fest:

,Wie alle Narrative erzeugt das Rationalisierungsnarrativ dabei eine selektive Struktur, die
nur das hervorbringt, wovon sie gerade handelt, eben sich selbst als Erzahlung, spannt im
Erzahlten Zeitlichkeit und Raume aus, grenzt sich gegeniliber anderen ab und lasst dabei je-
nen Raum (Okzident) als einen Sonderraum entstehen und stattet ihn mit Eigenarten aus,
die sie dann als Nebenfolge einer Verkettung von kontingenten Umstanden deutet — also

doch eine Entwicklung, die sich anders hatte ereignen kdnnen.” (Dennaoui 2010: 199)

So war allein die protestantische Ethik des Okzidents mit einer rationalen Wirt-
schaftsethik kompatibel, die gleichzeitig aber zu einer Entzauberung der Welt und
somit einem zunehmenden Bedeutungsverlust der Religion gefiihrt habe.

Die hierarchischen Grenzziehungen zwischen Europa und dem Rest der Welt
spiegeln sich bereits in der dem Modernediskurs zugrundliegenden biniren Denk-
weise wider, wie Stuart Hall in seinem viel beachteten Aufsatz Der Westen und der
Rest aufgezeigt hat: Oppositionelle Begriffspaare, wie modern und traditionell, zivi-
lisiert und unzivilisiert, religids und sékularisiert, nehmen im Diskurs um Moderni-
tdt eine konstitutive Stellung ein (vgl. Hall 1994b: 139). Hierdurch werde ein En-
semble von Bildern iiber die Beschaffenheit eines bestimmten Gesellschaftstyps in
systematischer Weise miteinander in Beziehung gesetzt und mittels dieser Bilder
und Kategorien ein Vergleichsmodell bereitgestellt, welches als Klassifizierungs-
und Untersuchungsgrundlage anderer Gesellschaften dient (Hall 1994b: 137). Hall
stellt in Bezug auf die Gegeniiberstellung von europidischer Moderne und islami-
scher Welt fest:

,Weber benutzt ein sehr dualistisches Modell, das den Islam und Westeuropa in Bezug auf
die moderne soziale Entwicklung gegentiberstellte. Fiir Weber sind die notwendigen Bedin-
gungen fiir den Ubergang zu Kapitalismus und Modernitit: (a) asketische Religionsformen,
(b) rationale Gesetzesformen, (c) freie Arbeit und (d) das Wachstum der Stadte. All dies fehlt
seiner Ansicht nach dem Islam, den er als ein ,Mosaik’ von Stammen und Gruppen darstellt,
die niemals in einem richtigen sozialen System verbunden waren, sondern unter despoti-
scher Herrschaft standen; diese absorbierte die sozialen Konflikte in einem sich endlos wie-
derholenden Kreislauf von Fligelkampfen, wobei der Islam ihre monolithische Religion dar-
stellte. Macht und Privilegien, so glaubt Weber, seien auf die herrschenden islamischen Fa-
milien beschrankt gewesen und wechselten zwischen ihnen, den Reichtum schopften sie
durch Steuern lediglich ab. Er nannte dies eine ,patrimoniale’ oder eine auf Pfriinden beru-
hende Autoritatsform. Im Gegensatz zum Feudalismus stellte sie nicht die Voraussetzung fur
kapitalistische Akkumulation und Wachstum zur Verfiigung.” (Hall 1994b: 175)

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 235

Fiir ihn ist der Westen kein geographischer Ort, sondern vielmehr ein historisches
Konstrukt, welches erst in der Abgrenzung zum Anderen entstehen konnte. Durch
den universellen Anspruch, der diesem Konstrukt beigemessen wird, werde die
Analyse anderer Gesellschaften stets durch die Wahrnehmungs- und Reprisentati-
onsmuster des Westens gefiltert. Sozialwissenschaftliche Kategorien, die in diesem
Zusammenhang entwickelt und mit einem universellen Erkldarungsanspruch ver-
kniipft wurden, bleiben somit immer einem gewissen Eurozentrismus verhaftet.

Besondere Brisanz erhalte vor diesem Hintergrund die Narrative der Moderne
als einem linearen, von Europa ausgehenden Prozess des Fortschritts. Paradigma-
tisch fiir diese Erzahlung steht die Modernisierungstheorie der 1950er und 1960er
Jahre, die das westliche Modell als Mafistab fiir die Entwicklung nichtwestlicher
Léander begriff. Bhambra weist darauf hin, dass die Lobpreisung des Fortschritts
sehr eng mit der Verhértung der Fronten des Kalten Krieges in Zusammenhang ste-
he. Denn wihrend die soziologischen Klassiker die ambivalenten Prozesse der Mo-
derneentwicklung reflektiert hétten, werde durch die Modernisierungstheorie ein
durchweg positives Bild der modernen Gesellschaft gezeichnet (Bhambra 2014:
19). Vor diesem Hintergrund sei es nicht verwunderlich, dass in Parsons’ Gesell-
schaftstheorie, welche die Modernisierungstheorie mafigeblich beeinflusst hat, die
Bedeutung von Sklaverei, Rassismus und Segregation fiir die US-amerikanische
Geschichte keine ndhere Erwéhnung finde (ebd. 23). Vielmehr wird das westliche
Gesellschaftsmodell nicht nur als duBerst homogen und widerspruchsfrei darge-
stellt, sondern ebenso als rundum erstrebenswert angepriesen.

Dass das hier gezeichnete Narrativ auch den religionssoziologischen Diskurs
geprégt hat, ldsst sich etwa am religionssoziologischen Hauptwerk Bergers zeigen:
Diesem liegt der Gedanke eines vom Westen ausgehenden Modernisierungsprozes-
ses zugrunde, der die Entwicklung des Stellenwerts von Religion in anderen Gesell-
schaften mafigeblich beeinflussen wird: ,,Das Schicksal der abendléndischen Reli-
gionen in der Moderne ist von groem Interesse fiir die Zukunft der Religion in
nichtwestlichen Léndern, einerlei ob sie unter sozialistischem oder nichtsozialisti-
schem Zeichen stehen.” (Berger 1973: 162) Er hélt es fiir unsinnig, diesbeziiglich
genauere Vorhersagen zu machen, ist sich jedoch sicher, dass Zukunft allerorten
durch Sékularisierung, Pluralismus und Subjektivierung geprégt sein wird (vgl.
ebd.). Das daraus resultierende Bild des Anderen ist aus einer solchen Perspektive
immer eines der nachholenden Modernisierung (vgl. Dennaoui 2010: 39f). Nicht
nur Hall, sondern auch Chakrabarty und Randeria kritisieren, dass zu hdufig ein
abstraktes Modell der europdischen Entwicklung als universeller MafBstab der Ge-
schichte herangezogen werde, und die Entwicklungen in auBereuropéischen Gesell-
schaften somit in den ,Warteraum der Geschichte® (Chakrabarty 2000: 9; vgl. auch
Randeria 2004: 159) verbannt und diese Gesellschaften zu passiven Empfangern
von modernen Errungenschaften degradiert werden.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



236 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Bhambra verfolgt in ihrem Buch Rethinking Modernity Postcolonialism and the
Sociological Imagination (2007) deshalb das Anliegen, die Reprdsentationen der
gemeinhin als Meilensteine auf dem Weg in eine moderne Gesellschaft dargestell-
ten Ereignisse wie etwa die franzdsische Revolution einer kritischen Analyse zu un-
terziehen, um diese nicht nur zu verorten, sondern aufgrund der Spezifitét ihres Ent-
stehungskontextes auch in Frage stellen zu konnen. Sie bezweifelt beispielsweise,
dass die Renaissance tatséchlich als Phase der kulturellen Integritit und des Uber-
gangs in die moderne Gesellschaft beschrieben werden kdnne und veranschaulicht
dies an der Suche nach einer gemeinsamen kulturellen Vergangenheit: So sei auf
der Suche nach den europédischen Wurzeln in erster Linie das antike Griechenland
als zentrale kulturelle Inspirationsquelle ausgemacht worden, vergessen werde aber
dabei, dass die Bewunderung fiir die Kulturen Agyptens und des Orient zu dieser
Zeit weitaus grofler war und die europdische Kultur ebenfalls maBigeblich beein-
flusst habe (vgl. Bhambra 2007: 96). Generell wird der Austausch zwischen den
Kulturen und die gegenseitigen Beeinflussungen und Durchdringungen der Kultu-
ren in den Modernenarrativen nicht zur Kenntnis genommen. Selbst nach dem Zu-
sammenbruch des byzantinischen und romanischen Reichs habe es weiterhin nicht
nur einen Austausch von Handelsgiitern, sondern auch von Wissen und Ideen gege-
ben (ebd.: 98). In diesem Sinne miisse man also die in den Modernenarrativen pro-
klamierte Trennung zwischen westlicher und 6stlicher Hemisphére in Frage stellen
(ebd.: 99).

Auch die lateinische Sprache als Charakteristikum und Merkmal einer einheitli-
chen Kultur und klarer Markierung einer ethnischen Grenze miisse mit Moore in
Frage gestellt werden (vgl. ebd.: 100f; Moore 1997: 596). Der hohe Stellenwert der
lateinischen Sprache sei vielmehr ein Herrschaftsmittel der Elite gegeniiber den
Massen gewesen und sei somit eher mit der Verteidigung der hegemonialen Positi-
on der Eliten anstatt mit ethnischen Aspekten in Zusammenhang zu stellen (ebd.:
101). Ebenso muss der Status der christlichen Religion als integrierende und ver-
bindende Kraft in Europa nicht nur wegen der zwischenkonfessionellen und inner-
konfessionellen Differenzen in Zweifel gezogen werden. Durch die Geschichte
Spaniens, des Balkans und des osmanischen Reichs ist Europa nicht nur von mus-
limischen Einfliissen geprigt worden, es gab in den europdischen Stidten jeweils
auch groBere jlidische Gemeinschaften (ebd.), deren Bedeutung nicht zu vernach-
lassigen ist.

Die hegemoniale Moderneerzéhlung dekonstruierend befasst sich Bhambra
ebenso mit dem Narrativ von der Herausbildung des souverdnen Nationalstaats,
welche gemeinhin sowohl mit dem Westfalischen Frieden im Jahr 1648 und der
hier in einem ersten Schritt vollzogenen Trennung der politischen von den religio-
sen Autoritéten als auch der franzdsischen Revolution (1789-1799) in Zusammen-
hang gestellt wird. Obgleich die franzdsische Revolution unter Historikern ein um-
strittenes Ereignis ist, wird doch allgemein davon ausgegangen, dass sie ein wichti-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 237

ger Schritt hin zu einem modernen Staat mit freien und gleichen Biirgern war (ebd.:
106). Wiahrend meist der Wandel der Ausrichtung des Staates von einem des gottli-
chen Rechts hin zum modernen Nationalstaat, dessen Fluchtpunkt die Interessen der
Bevdlkerung bilden, sowie die Institutionalisierung des 6ffentlichen Raumes als Ort
der staatlichen Interventionen und der Aufbau staatlicher Einrichtungen und Infra-
strukturen als zentrale Meilensteine auf dem Weg zum souverdnen Nationalstaat er-
achtet werden und der moderne Sozialstaat fortan als ein geographischer und politi-
scher Raum mit klaren Grenzen verstanden wird, richtet Bhambra ihren Fokus auf
die in dieser Zeit entstandenen Regierungsweisen, die von Foucault bekanntlich mit
dem Begriff der Gouvernementalitdt umschrieben werden (vgl. Foucault 2004). Fiir
die Herausbildung dieser neuen Formen des Regierens sei der Kolonialismus von
entscheidender Bedeutung gewesen, was jedoch weder von Foucault noch von den
Theoretikern des modernen Nationalstaats beriicksichtigt werde. Der Nationalstaat
wird vielmehr als genuin européische Innovation dargestellt (ebd. 117). Dass die
Kolonien jedoch verschiedentlich als Laboratorien der Moderne dienten, wird in
diesen Narrativen nicht beriicksichtigt. Nicht nur in medizinischen Belangen, son-
dern auch fiir die zum Ende des 19. Jahrhunderts populdr werdende politische Vor-
stellung, man konne die soziale Ordnung durch strategische Eingriffe verdndern,
wurden die Kolonien als geeignetes Experimentierfeld erachtet. Die Abnahme des
Fingerabdrucks etwa ist als systematisches Verfahren zur Feststellung der Identitét
erstmals in den 1880er Jahren in Bengalen in die Praxis umgesetzt worden — ein
Verfahren, was als wichtiges Instrument des Nationalstaats im Folgenden weltweit
Verbreitung fand (vgl. ebd. 118; Cohn/Dirks 1988: 226; Stoler/Cooper: 1997: 5).
Mit Cohn und Dirks ist Bhambra der Ansicht, dass Kolonialismus fiir die Formie-
rung des Nationalstaats sowohl hinsichtlich der kulturellen Legitimierung als auch
hinsichtlich der technologischen Entwicklung neuer Formen der Staatsmacht eine
aktive und wichtige Rolle gespielt hat (vgl. Bhambra 2007: 119; Cohn/Dirks 1988:
229). Aus diesem Grund diirfe man die Entstehung des modernen Nationalstaats
nicht lediglich als europdisches Produkt betrachten, sondern muss sich auch mit den
geschichtlichen Verwobenheiten dieser Zeit und insbesondere der Formierung ko-
lonialer Staaten befassen (Bhambra 2007: 122).

Gleiches muss fiir das Aufkommen des Kapitalismus gelten, welches in den
gingigen Modernenarrativen in erster Linie mit der Industriellen Revolution in
Verbindung gebracht wird und somit wiederum als genuin europédisches Ereignis
reprasentiert wird. Als Zentrum dieses sogenannten Zeitalters der technischen Inno-
vationen, durch welche die Mechanisierung der Produktion und somit die Konzent-
ration auf Fabriken moglich wurde und durch welche es nicht nur zu einem Bevdl-
kerungswachstum sondern auch zu einer weitreichenden Transformation der urba-
nen Zentren z.B. durch infrastruktureller Maflnahmen, wie ein vereinheitlichtes
Wassertransportsystem sowie des Bank- und Finanzsektors kam, gilt gemeinhin
England (ebd. 128). Die These eines englischen bzw. innereuropdischen Ereignisses

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



238 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

wurde jedoch von Immanuel Wallerstein in Frage gestellt, der darauf hin gewiesen
hat, dass dieser Prozess zwar mit dem Wandel vom feudalen Europa hin zu einem
kapitalistischen System einhergegangen ist, aber nicht ohne den Handel und die In-
korporierung und Ausbeutung der Welt moglich gewesen wire (Bhambra 2007:
134). Der sogenannte Dreieckshandel, in welchem européische Sklavenhéndler in
den afrikanischen Kolonien Sklaven erwarben, um sie in Amerika gegen Zucker,
Reis, Tabak oder Baumwolle einzutauschen, muss als ein zentrales Mittel der Kapi-
talakkumulation gesehen werden, durch welches die industrielle Revolution iiber-
haupt erst finanziert werden konnte. Achille Mbembe zeigt in seinem Buch Kritik
der schwarzen Vernunft vor diesem Hintergrund auf, dass der globale Kapitalismus
seit seiner Entstehung nicht nur Waren, sondern auch ,Rassen und ,Spezies‘ pro-
duziert: Aufgrund seines hegemonialen Stellenwerts kann Europa die Figur des
,Negers® als ,Menschen-Ware‘ kreiren, mit der ebenso wie mit Zucker und Reis
Handel getrieben werden konnte (Mbembe 2014). Der hier produzierte Rassismus
sowie die durch Sklavenhandel und koloniale Unterdriickung verursachte Ausbeu-
tung, werden in den Narrativen der Entstehung des modernen Kapitalismus kaum
zur Kenntnis genommen. Indem der Kapitalismus als Fortschritt proklamiert wird
und davon ausgegangen wird, dass die Regionen aulerhalb Europas nicht imstande
waren, eine eigene industrielle und kommerzielle Struktur aufzubauen, wurde die
Kolonialzeit nicht selten sogar als ein europdisches Verdienst dargestellt (Bhambra
2007: 136).

Wiirde die Hervorhebung der hegemonialen Position Europas in Bezug auf
Sklaverei, Kolonialismus; Mission und Imperialismus durchaus Sinn machen, wer-
den diese Aspekte der europdischen Geschichte in den Modernenarrativen meist
iibersehen. Eine kritische Betrachtung dieser Narrative darf sich laut Bhambra des-
wegen nicht darauf beschrianken, andere Geschichten zu schreiben, vielmehr sollten
die gingigen Narrative erst einmal dekonstruiert werden. Neue Sichtweisen miiss-
ten immer die alten herausfordern, es sei wenig hilfreich lediglich einzelne Aspekte
in die gidngigen Narrative zu integrieren, vielmehr miisse zum Thema gemacht wer-
den, warum diese Aspekte bisher keine Beriicksichtigung gefunden haben. Denn
nur durch die Auslassungen gewisser historischer Prozesse konnte das Moderne in
einer Weise gedacht werden, die Europa seinen hegemonialen Status verliehen hat.
Eine Dekonstruktion muss die Partikularitdt der in diesen Narrativen vertretenen
Universalismen hervorheben und auf die Partikularitdt historischer Prozesse im
Allgemeinen verweisen (ebd.: 146). Mit ihrem Ansatz der Connected Sociologies
kniipft Bhambra nicht nur an das von Sanjay Subrahmanyam gepriagte Konzept der
Connected History an (vgl. 1997, 2005a, 2005b), auch in den Arbeiten Bhabhas
findet sie ein dhnliches Wissenschaftsverstandnis: ,,We must not merely change the
narratives of our histories but transform our sence of what it means to live* (Bhabha
1994: 256) und geht wie er davon aus, dass die Moderne nicht als Produkt eines his-
torischen Ereignisses in der Vergangenheit verstanden werden sollte, sondern als

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 239

Ergebnis der fortwdhrenden narrativen Konstruktionen in der Gegenwart (vgl.
Bhambra 2014: 123). Die sich aus einer solchen Sichtweise ergebenden Konse-
quenzen fasst Bhambra wie folgt zusammen:

, This negotiation calls into question both the conditions with which modernity is typically
associated and the agents that lay claim to it. In other words, there is no essence to the
event or actors of history that can be authentically captured after the event — history is the
spectacle created through distance and through the displacement that exists between the
event and the spectators. [...] For Bhabha, then, there is no singular event of modernity and
there are no moderns (that is, those who have lived through modernity); rather, modernity
,is about the historical construction of a specific position of historical enunciation and ad-
dress’ ([Bhabha 1994:] 201-2) and much can be learnt through examining the spatial con-
tours given by theorists to the time of modernity.” (Bhambra 2014: 123)

Um gegenwirtige Zusammenhénge besser verstehen zu kdnnen, muss eine Perspek-
tive der Connected Sociologies in diesem Sinne nicht nur die Représentationen der
Vergangenheit hinsichtlich ihres Entstehungskontextes befragen und ihren univer-
sellen Anspruch vor diesem Hintergrund problematisieren. Vielmehr sollte ein sol-
cher Ansatz auch multiperspektivisch angelegt sein, um den hegemonialen Status
der europédischen Moderneerzdhlung durch ,andere® Narrative und Theorien heraus-
zufordern. Das Anliegen postkolonialer Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler
ist es dabei, die Spuren kolonialer Verflechtung fiir das Verstidndnis gegenwértiger
Zusammenhénge soziologisch zu erschlieBen (vgl. Dennaoui 2010: 426). Um den
expansionistischen Erkldrungsansitzen etwas entgegenzusetzen, plddieren sie fiir
Erzdhlungen der Moderne, die insbesondere die kolonialen Verflechtungszusam-
menhénge in den Fokus riicken. Die Postcolonial Studies setzen sich somit fiir eine
differenzierte, sensible Betrachtungsweise ein, die nicht nur die Heterogenitét glo-
baler Prozesse, sondern diese gerade hinsichtlich ihrer Verflechtungen ernst nimmt.
Entsprechend weisen sie darauf hin, dass die europdische Geschichte keinesfalls so
homogen verlaufen sei, wie dies hdufig dargestellt wird. Vielmehr gebe es auch in-
nerhalb Europas zahlreiche Differenzen, Interdependenzen und Wechselwirkungen,
die es in der Analyse zu beriicksichtigen gilt. Chakrabarty hat dem Modell Europa
aus diesem Grund einen hyperrealen Status zugesprochen. Die Heterogenitét inner-
halb Europas kommt in dieser Konzeption ebenso wenig in den Blick wie die viel-
faltigen Verflechtungen der durch Gewalt gepréigten Kolonialgeschichte. In diesem
Sinne setzt sich beispielsweise Hall fiir einen anderen Blickwinkel auf die Ge-
schichte der Moderne ein:

,Diese Anderung in der Erzdhlperspektive verlagert die ,Geschichte’ der kapitalistischen

Moderne — um hier einmal Schlagworte zu bemihen — von ihrer eurozentrischen Ausrich-

tung hin zu ihren weltweit zerstreuten ,Peripherien’; von der friedlichen Evolution hin zu
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



240 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

aufgezwungenen Gewaltverhiltnissen; vom Ubergang des Feudalismus zum Kapitalismus
[...] hin zur Entstehung des Weltmarktes; oder vielmehr hin zu neuen Weisen, um die Bezie-
hung zwischen den verschiedenen ,Ereignissen’ — die durchldssigen Innen-AuRen-Grenzen
der entstehenden ,globalen’ kapitalistischen Moderne — konzeptionell zu fassen. Das wirk-
lich distinkte Element einer ,postkolonialen’ Periodisierung ist das riickblickende Umformu-
lieren der Moderne innerhalb des Kontextes der ,Globalisierung’ in all ihren diversen nicht-
kontinuierlichen Formen und Momenten (von der ersten Fahrt der Portugiesen tber den in-
dischen Ozean und der Eroberung der Neuen Welt bis hin zur Internationalisierung der Fi-
nanzmarkte und des Informationsflusses). In dieser Hinsicht markiert die ,postkoloniale’ Per-
spektive einen entscheidenden Bruch mit der gesamten historiographischen Meta-
Erzahlung, die dieser globalen Dimension sowohl in der liberalen Geschichtsschreibung und
der historischen Soziologie Max Webers als auch in den vorherrschenden Traditionen des
westlichen Marxismus eine untergeordnete Rolle in der Geschichte zuwies, die im Wesentli-

chen im Rahmen europdischer Parameter erzahlt werden konnte.” (Hall 2002: 231)

Auch Religion muss in diesen Prozessen ein neuer Stellenwert zugesprochen wer-
den. Die Vorstellung, dass Religion iiberall auf der Welt ein dhnliches Schicksal
habe wie in Europa, ist im religionssoziologischen Diskurs im Lauf der Jahre eben-
falls in Kritik geraten, wie bereits im vorangegangenen Kapitel verdeutlicht wurde.
Es wurde festgestellt, dass es sich bei dem Prozess der Sdkularisierung — verstanden
als einem zunehmenden Einflussverlust der Kirchen, der sich insbesondere in den
schwindenden Mitgliederzahlen manifestiert — um einen geschichtlichen Sonderfall
handelt, der lediglich in Europa beobachtet werden kann, wobei allerdings betricht-
liche Unterschiede zwischen den einzelnen Léndern feststellbar sind. Die européi-
sche Situation ist somit weder verallgemeinerbar, noch lasst sich die Vorstellung
aufrechterhalten, Religion sei etwas Antiquiertes, dem in der modernen Gesell-
schaft nur noch ein geringfiigiger Stellenwert zukomme. Vielmehr gilt es das Ver-
héltnis von Religion und Moderne neu zu iiberdenken, wobei der Fokus nicht allein
auf die europdische Situation gelegt werden darf, sondern sowohl die vielfdltigen
verflechtungsgeschichtlichen Zusammenhinge als auch die groB3e Heterogenitét re-
ligioser Erscheinungsformen beriicksichtigt werden miissen. In Hinblick auf die re-
ligiose Verflechtungsgeschichte ist hier nicht nur die Frage interessant, wie sich die
Vorstellung von Religion durch die koloniale Konfrontation und die Verflechtung
unterschiedlicher Religionen gewandelt hat, sondern auch, wie sich u.a. durch die
hiufig mit der Kolonialherrschaft einhergehende christliche Missionierung weiter
Teile der Welt die globale religiose Landschaft insgesamt verdndert hat. Ebenso
von Bedeutung wire es zudem, die Verhétnisbestimmung religioser Krifte und der
teilweise sehr willkiirlich vorgenommenen Grenzziehungen kolonialer National-
staaten zur Kenntnis zu nehmen. Dass die antikolonialen Befreiungsbewegungen
beispielsweise in Indien aber auch in stidamerikanischen Landern héufig religios
begriindet wurden, ist fiir die Verhéltnisbestimmung von moderner Gesellschaft und
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 241

Religion gleichermalien interessant. In diesem Sinne muss die Rolle die Religion in
der modernen Gesellschaft zugesprochen wird, in vielerlei Hinsicht tiberdacht wer-
den.

Im Diskurs um Globalisierung fallt es allerdings nach wie vor schwer, einer sol-
chen Verschiebung der Perspektive nachzukommen. So bleibt etwa Luhmanns The-
orie der Weltgesellschaft nach wie vor dem klassischen Narrativ der Modernisie-
rungstheorie von einer weltweiten Diffusion des europdischen Modells einer funk-
tional differenzierten Gesellschaft verhaftet.' Zwar ist die Vorstellung der Moderne
als Expansionsgeschichte in den letzten Jahrzehnten in den Sozialwissenschaften
ebenfalls in Kritik geraten. So versucht Eisenstadt — wie dargelegt — mit seinem Zi-
vilisationenvergleich eine eurozentrische Analyseperspektive zu vermeiden (vgl.
Eisenstadt 1986). Er fasst die Geschichte der Moderne nicht als Prozess zunehmen-
der Verwestlichung, sondern spricht allen Zivilisationen jeweils eine eigene endo-
gene Dynamik zu und geht somit von einer Pluralisierung moderner Entwicklungs-
verldufe aus. Den Ausgangspunkt der Moderneentwicklung bildet aber hier eben-
falls die moderne Gesellschaft. Die Herausforderung, Vielfalt zu erkléren ohne in
einen Relativismus zu verfallen und Europa als dominante Form aber nicht im Sin-
ne eines Sieges darzustellen, missgliickt laut Bhambra in beiderlei Hinsicht
(Bhambra 2014: 34). Zwar unterscheide sich der Ansatz der Multiplen Modernen
dergestalt von der klassischen Modernisierungstheorie, als dass nun kulturelle Fak-
toren ebenfalls Beriicksichtigung finden, indem jedoch die Aufkldrung nach wie vor
als zentraler Meilenstein der Moderneentwicklung erachtet wird und sich auch im
Werke Eisenstadts noch eine Hierarchisierung zwischen einer riickwartsgewandten
,Dritten Welt‘, den kommunistischen Léndern als in der Modernisierung begriffen
und Europa und den USA als entwickelte Gesellschaften finden lasse, bleibe der
Ansatz der Multiplen Modernen letztlich ebenso eurozentristisch, wie es die Mo-
dernisierungstheorie war (ebd.: S»Sf).2 Die Interaktion der unterschiedlichen Kultu-
ren werde hier wenn iiberhaupt nur im Sinne einer Beeinflussung durch westliche
Ideen gedacht. Die Vernachldssigung der geschichtlichen Verflechtungen hénge je-
doch gleichermaflen mit der gewéhlten Analysekategorie zusammen, wie Conrad
und Randeria veranschaulichen: ,,An die Stelle territorial fixierter (nationaler) Ge-
sellschaften treten hier Zivilisationen als geschlossene Einheiten, deren Modernisie-
rungsverlauf von ihren jeweils internen und einzigartigen kulturellen Werten und

1 Luhmanns Theorie der Weltgesellschaft wird im folgenden Kapitel noch einer umfassen-
deren Analyse unterzogen.

2 Das Wiederauftauchen der Modernisierungstheorie in Gestalt des Multiple Moderne-
Ansatzes bringt Bhambra mit dem unerwarteten Scheitern des Kommunismus in Europa
und dem scheinbaren Sieg des liberalen Kapitalismus in Zusammenhang (Bhambra 2014:
32).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



242 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

institutionellen Dynamiken abhingt* (Conrad/Randeria 2002b: 16, vgl. auch Eisen-
stadt 2000). Insbesondere die gewaltvolle Dimension der Kolonialgeschichte gerate
mit dem zivilisationstheoretischen Ansatz nicht in den Blick. Die kolonialen Inter-
aktionsbeziehungen finden bei Eisenstadt sowie in der Theorie der Weltgesellschaft
und der Globalisierung zu wenig Berlicksichtigung.

Generell werde die Frage, wie es zu einer globalen Moderne kam, in der sozio-
logischen Theorie erstaunlich wenig reflektiert. Auch wenn beispielsweise Waller-
stein seine Geschichte der Weltsysteme vor 500 Jahren beginnen lésst, gewinnt sei-
ne Theorie erst mit der Schilderung des Aufkommens der Nationalstaaten im 18.
Jahrhundert an begrifflicher Schirfe. Im Allgemeinen wird der Begriff der Globali-
sierung lediglich mit Wandlungsprozessen der jiingeren Vergangenheit, wie etwa
einer erhohten Mobilitdt, verdnderten Informations- und Kommunikationsmdoglich-
keiten, Ausweitung der Handelsbeziechungen oder der Vernetzung der Finanzmérkte
in Zusammenhang gebracht und nicht mit der kolonialen Verflechtungsgeschichte,
die bereits im 15. Jahrhundert ihren Anfang nahm und ab dem 19. Jahrhundert eine
neue Dynamik erhielt.

Mit Bhambra muss deshalb generell problematisiert werden, dass das in den
Globalisierungstheorien verfolgte Bemiihen, soziologische Kategorien zu iiberden-
ken, meist mit dem diagnostizierten Wandel vom Nationalstaat zur global verfass-
ten Welt in Zusammenhang gestellt werde (Bhambra 2014: 63). Die analytischen
Kategorien werden hier lediglich hinsichtlich ihrer Addquanz zur Beschreibung der
gegenwirtigen Zusammenhénge und nicht im Allgemeinen in Frage gestellt. So ha-
be etwa Beck die analytische Kategorie des Nationalstaats als addquat fiir das 19.
Jahrhundert erachtet, die von ihm proklamierten zwei Phasen der Moderne spiegeln
gleichsam den Wechsel vom nationalstaatlich verfassten zum globalen Zeitalter wi-
der. Dass die Kategorie des Nationalstaats bereits immer schon zu blinden Flecken
in der Analyse gefiihrt hat, wird hier nicht reflektiert, sondern die Notwendigkeit,
die Analyseeinheit zu 4ndern wird einzig mit ihrem vermeintlich nicht mehr zeit-
gemifen Status legitimiert (ebd: 71). In dem versdumt werde, eine Verortung der
nun problematisierten Begrifflichkeiten vorzunehmen und ihr Erkldrungsgehalt
nicht beziiglich vergangener Zusammenhénge in Frage gestellt werde, blieben die
neuen Konzepte gleichsam den alten verhaftet (Bhambra 2014: 79).”

Wihrend in vielen angrenzenden Disziplinen wie etwa der Geschichtswissen-
schaft (vgl. Habermas/Holzl 2014), aber auch der Religionswissenschaft (vgl. Ma-
zusawa 2005) in Anschluss an die Postcolonial Studies und die Globalgeschichts-
schreibung (vgl. Bayly 2008; Osterhammel 2009) die zunehmende Verflechtung der
Welt mit Kolonialzeit und Handel in Zusammenhang gestellt wird, wird Globalisie-

3 Dies wird im folgenden Kapital anhand Becks Theorie des Kosmopolitismus nun weiter
veranschaulicht.
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 243

rung in den soziologischen Modernenarrativen nach wie vorwiegend mit erhdhter
Mobilitit, medialen und technischen Neuerungen etc. in Verbindung gebracht.

Wie beispielsweise die Geschichtswissenschaften zeigen, kann die Berticksich-
tigung der globalen Verflechtungsgeschichte der Mission, die hdufig Hand in Hand
mit der Kolonialisierung ganzer Kontinente ging, dabei helfen, sowohl die seit
Jahrhunderten bestehenden, von Gewalt und Unterdriickung gepréigten Verwoben-
heiten der globalen Geschichtsschreibung ernst zu nehmen, als auch die Erzdhlung
eines zunehmenden Bedeutungsverlusts sowie das Narrativ der Revitalisierung der
Religion in ein neues Licht zu riicken.* Ankniipfungspunkte der geschichtswissen-
schaftlichen Forschung liefern hierbei meist Arbeiten aus dem Bereich der Postco-
lonial Studies: John und Jean Comoroff haben mit ihrem Buch Of Revelation and
Revolution. Christianity, Colonialism and Consciousness in South Africa nicht nur
Pionierarbeit geleistet (1991), das verflechtungsgeschichtliche Geschichtsverstind-
nis Randerias wird ebenfalls vielfach iibernommen und zum zentralen Ausgangs-
punkt der Untersuchung gemacht (vgl. Habermas 2008: 631; Habermas/Holzl 2014:
11, 15). Dabei werden nicht nur die Mikrordume der Mission in den Blick genom-
men — Fiillberg-Stollberg befasst sich etwa mit den Bestrebungen der Basler Missi-
on Mitte des 19. Jahrhunderts, christianisierte und gerade erst auf Jamaika befreite
Sklaven ins heutige Ghana zu schicken, um dort die Missionierung unter der loka-
len Bevdlkerung voranzutreiben (2014) —, sondern auch die globale Vernetzung der
Missionswerke und -gesellschaften werden untersucht. Habermas stellt fest, dass
Missionare im 19. Jahrhundert und Anfang des 20. Jahrhundert in globaler Hinsicht
zu wahrscheinlich am besten vernetzten Berufsgruppe gehorten (vgl. Habermas
2008: 641). Uber Missionszeitschriften, auf Konferenzen etc. wurde nicht nur in-
nerhalb Europas ein enger Kontakt zwischen den Missionsvereinen unterschiedli-
cher Lénder gepflegt, auch die Geschichte der Missionare aus Ubersee stieBen bei
einem grofen Teil der Bevolkerungen auf breites Interesse. Missionare und Missio-
narinnen miissen entsprechend als ,,zentrale Broker in der Errichtung und Trans-
formation globaler Imaginations- und Wissensregimen® (Habermas/H61z1 2014: 19)
ernstgenommen werden:

4 Gleichwohl zeigt sich auch hier einmal mehr die enorme Wirkkraft des mit der Sakulari-
sierungsthese Hand in Hand gehenden modernisierungstheoretischen Paradigmas sowie
die beschonigende Perspektive auf die Moderneentwicklung. Denn der Verflechtungsge-
schichte der Mission wurde vor dem Hintergrund der Annahme eines weltweiten Bedeu-
tungsverlusts von Religion nicht nur in der Religionssoziologie, sondern etwa auch in der
Geschichtswissenschaft kaum Aufmerksamkeit geschenkt (vgl. Habermas/Holzl 2014:
14). Gegeniiber der Religionssoziologie wird dieses Versdumnis in der Geschichtswis-
senschaft bereits nachgeholt.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



244 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

,Missionare und Missionarinnen formulierten Narrationen, verfertigten Bilder liber das eu-
ropdische Wirken in der Welt und schrieben sie in den Diskurs um eine europaische Moder-
ne mit ein — umso mehr, weil sie selbst in den europdischen Metropolen Objekte von Mo-
dernitatsdiskursen waren und am MaRstab des ,sozialen Fortschritts’ gemessen wurden.
Umgekehrt machten Missionarinnen und Missionare in den Kontaktzonen nicht nur Moder-
nisierungsangebote, sondern schreiben sich selbst in einen globalen Diskurs um Modernitat
ein.” (Habermas/Holzl 2014: 20)

Gerade hinsichtlich sozialer Fragen sei die Rolle der Missionare nicht zu unter-
schétzen (vgl. ebd.: 15), stehen die Armenmission in Europa und die Mission in
Ubersee doch hiufig in einem unmittelbaren Zusammenhang. Seitens der Postcolo-
nial Studies ist die gegenseitige Bedingung von ,metropole® und ,colony* bereits
verschiedentlich thematisiert und auf die Analogien der Thematisierung proletari-
scher Lebensformen in Europa und heidnischer aullereuropdischer Lebensformen
sowie die grofle Rolle die die religidosen Interpretationen hierbei gespielt haben,
hingewiesen worden (vgl. Stoler/Cooper 1997; Hall 2002).”

Die globalen Einfliisse der Verflechtungsgeschichte der Mission sind also in
vielfacher Hinsicht nicht zu vernachléssigen und dauern bis heute fort. So zeigt et-
wa Roman Loimeier auf (2014), wie christliche Mission und Islam in dekoloniali-
sierten, demokratischen Lidndern in einem konfliktreichen Wettbewerb stehen.
Auch die Tatsache, dass Europa in den letzten Jahrzehnten selbst zum Missionsfeld
werde, wobei hier nicht nur von US-amerikanischen Glaubensgemeinschaften tétig
sind, sondern auch Pfingstkirchen aus dem afrikanischen, karibischen oder siidame-
rikanischen Raum zeige die anhaltende Bedeutung der globalen Verflechtungsge-
schichte der Mission (vgl. Habermas/Holzl 2014: 27¢).

Wie gesehen, ist es somit auch der engen diskursiven Verkniipfung der Begriffe der
Moderne und Religion in der Soziologie geschuldet, dass ein breiterer Analyse-
blickwinkel auf Religion im bisherigen religionssoziologischen Diskurs ausgeblie-
ben ist. Wie mit den Postcolonial Studies aufgezeigt wurde, hingt diese Verengung
der Perspektive nicht nur mit der Fokussierung der Soziologie auf europdische Ge-
sellschaften zusammen, indem angenommen wird, es handele sich bei der Mo-
derneentwicklung um einen zunichst allein in Europa entstandenen gesellschaftli-
chen Verdnderungsprozess, sondern zusétzlich insbesondere durch die Annahme,
dass es in der Moderne zu einem zunehmenden Bedeutungsverlust von Religion

5 Dass im 20.Jahrhundert jedoch vielfach auch emanzipatorische Bewegungen, die sich fiir
den Kampf gegen die Unterdriickung und Ausbeutung der drmsten Teile der Bevolkerung
einsetzten, religids begriindet waren, wie etwa die Befreiungstheologie in Lateinamerika
zeigt, wird seitens einer sensiblen Auseinandersetzung mit der Verflechtungsgeschichte
der Religion aber ebenso zur Kenntnis genommen (Sadjed 2013: 18f).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 245

komme und diese Entwicklung — aufgrund einer weltweiten Diffusion des europii-
schen Gesellschaftsmodells — anderen Gesellschaften auch bevorstiinde. Die globa-
le Vitalitdt und Heterogenitit religioser Phinomene fand somit lange Zeit keine Be-
achtung im religionssoziologischen Diskurs. Wie im Kapitel zu den hegemonialen
Narrativen des religionssoziologischen Diskurses aufgezeigt, fallt es der religions-
soziologischen Forschung trotz der bereits erfolgten Anerkennung der Heterogenitit
globaler religidser Erscheinungsformen nach wie vor schwer, einen erweiterten
Analyseblickwinkel einzunehmen, der nicht allein die europédischen religidsen Er-
scheinungsformen beriicksichtigt. Um diese Verengung der Perspektive nédher zu
ergriinden, sollen die Narrative des religionssoziologischen Diskurses im Weiteren
aus einer postkolonialen Sichtweise reflektiert werden. Ich werde hierbei der Ar-
gumentationsstruktur des religionssoziologischen Diskurses folgend zunéchst auf
die These der gesellschaftlichen Differenzierung und daran ankniipfend auf die
Auseinandersetzung beziiglich der Sakularisierungsthese eingehen, bevor ich mich
dann mit der Diagnose der Individualisierung der Religion befasse, die hiufig in ei-
nen Zusammenhang mit Sdkularisierung gestellt wird. Mit den Postcolonial Studies
wird zu zeigen sein, dass all diese Narrative, die im religionssoziologischen Diskurs
so eine wesentliche Rolle spielen, zur Verengung des Blickwinkels fiihren.

6.1 DIE HYBRIDITAT DER PRAXIS

Die Produktion von Differenzen prigt sowohl das Moderne- als auch das Religi-
onsverstidndnis des religionssoziologischen Diskurses auf unterschiedliche Weise.
Waihrend im vorangegangenen Kapitel hauptséchlich die zeitlichen, riumlichen und
kulturellen Grenzziehungen in den Blick genommen wurden, wird im Folgenden
das differenzierungstheoretische Gesellschaftsmodell im Allgemeinen und ein ent-
sprechendes Religionsverstdndnis im Besonderen problematisiert.

Dass Luhmanns Theorie der Weltgesellschaft bereits in der Anlage ebenso eu-
rozentrisch ist wie Webers okzidentaler Rationalismus, wurde im letzten Kapitel
bereits angedeutet. Obgleich Luhmann mit seiner Theorie der Weltgesellschaft eine
globale Betrachtungsweise anstrebte, bildet Europa hier nach wie vor den geogra-
phischen und theoretischen Bezugspunkt. Es kénne nicht davon ausgegangen wer-
den, dass iiberall auf der Welt das Aufkommen der Moderne gleichermaf3en durch
die Ausdifferenzierung gesellschaftlicher Teilbereiche gekennzeichnet sei (vgl.
King 1999: 19) und auch fiir Europa ist der Erkenntniswert einer solchen Perspekti-
ve begrenzt. Vielmehr spiegelt sich in dieser Argumentationsfigur das européische
moderne Selbstverstdndnis wider, in welchem die Ausdifferenzierung der unter-
schiedlichen gesellschaftlichen Funktionsbereiche fiir die Rationalitidt Europas steht
und in welchem Europa auflerdem eine Vorreiterrolle einnimmt. Entsprechend hat

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



246 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Dennaoui festgestellt: ,,Im Denkhorizont der ,Vollrealisation einer Weltgesell-
schaft’ (Luhmann 1998: 811) verstummen bei ihm die anderen Regionen der Welt.*
(Dennaoui 2010: 336) Es besteht somit eine groe Diskrepanz zwischen der theore-
tischen Herleitung, die sich aus einer bestimmten Représentation historisch spezifi-
scher Entwicklungsprozesse speist und dem universellen Anspruch den Luhmann
hinsichtlich seiner Theorie funktionaler Differenzierung vertritt.

Narrative wie das der funktionalen Differenzierung sind also auch ein anschau-
liches Beispiel fiir den hyperrealen Status, der Europa in den soziologischen Theo-
rien zukommt. Die funktionale Differenzierung zum zentralen Charakteristikum fiir
das Aufkommen der Moderne zu machen, hat zur Folge, allen Gesellschaften, in
denen eine Trennung der unterschiedlichen gesellschaftlichen Teilbereiche nicht
ausgemacht werden kann, im Umkehrschluss einen vormodernen Status zuzuspre-
chen (vgl. Van der Veer/Lehmann 1999: 3). Luhmann kann sein Vorhaben, die Un-
terscheidung zwischen Moderne und Tradition hinter sich zu lassen, aufgrund der
Tatsache, dass funktionale Differenzierung nur im Kontrast zu anderen Differenzie-
rungsformen denkbar ist, nicht einlésen (vgl. Dennaoui 2010: 331).

Die im vorangegangenen Kapitel geduBBerte Kritik am beschonigenden Impetus
der Modernetheorie trifft auch auf die differenzierungstheoretische Perspektive zu.
Hier wird der Ausbeutung und Unterdriickung durch die europdischen Kolonial-
michte ebenfalls keinerlei Aufmerksamkeit geschenkt, sondern das Aufkommen
der globalen Moderne wird als friedliche Entwicklung der Ausbreitung beschrieben.
Eine postkoloniale Perspektive problematisiert nicht nur die Gegeniiberstellung von
vormoderner und moderner Gesellschaft, sondern gerade auch diese Narrative des
Ubergangs, sei es vom Feudalismus zum Kapitalismus oder von der stratifizierten
zur funktional differenzierten Gesellschaft. Auch diesen Erzéhlungen liegt ein
chronologisches, lineares Geschichtsverstindnis zugrunde. Gerade das Ubergangs-
narrativ muss als eine zentrale Erzdhlstrategie gelesen werden, mit der die Koloni-
alherrschaft sogar als notwendiges Mittel zur Zivilisierung anderer Weltregionen
legitimiert werden konne. Mit Dennaoui gelte es aus diesem Grund, die Unterschei-
dung zwischen Kolonialisierung als Herrschafts- und Erkenntnissystem aus einer
postkolonialen Perspektive heraus zuriickzuweisen (vgl. ebd.: 446).

Die Attraktivitit, die die differenzierungstheoretische Argumentationsfigur
nicht nur auf Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler, sondern auch auf Gegner
und Verteidiger der Religion gleichermallen ausiibt, wird seitens der Postcolonial
Studies durchaus reflektiert. Die bestechende Einfachheit eines solchen Ansatzes
vor dem Hintergrund eines sdkularen Gesellschaftsverstindnisses reflektierend,
stellt etwa Asad fest:

,Yet the insistence that religion has an autonomous essence — not to be confused with the

essence of science, or of politics, or of common sense — invites us to define religion (like any

essence) as a transhistorical and transcultural phenomenon. It may be a happy accident that
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 247

this effort of defining religion converges with the liberal demand in our time that it be kept
quite separate from politics, law and science — spaces in which varieties of power and rea-
son articulate our distinctly modern life. This definition is at once part of a strategy (for secu-
lar liberals) of the confinement, and (for liberal Christians) of the defense of religion. “ (Asad
1993a: 28)

Ein solches Modell habe sowohl den Vorteil, dass Religion als eigenes Sinn- bzw.
Funktionssystem und somit als von anderen Bereichen klar abgrenzbar gefasst wer-
den kann. Zudem widerspricht eine solche Vorstellung von Religion auch nicht dem
sékularen Selbstverstindnis der europédischen Moderneerzéhlung.

Allerdings ist diese Entwicklung auch innerhalb Europas nicht so linear verlau-
fen, wie dies gerne dargestellt wird. In diesem Sinne muss in einer postkolonialen
Perspektive der Erklirungsgehalt nicht nur hinsichtlich der Ubertragbarkeit dieses
Modells auf andere Weltregionen, sondern vielmehr grundlegend in Frage gestellt
werden, denn eine solche klare Trennung unterschiedlicher gesellschaftlicher Teil-
bereiche ist in der Praxis nur schwer zu finden. In ihrem allgemeinem Bemiihen die
Verschleierung von Kontingenz zu dekonstruieren, weist eine postkoloniale Per-
spektive gerade auf das hybriden Zusammenspiel unterschiedlicher Elemente, ge-
sellschaftlicher Deutungsmuster und Einflussfaktoren hin, durch welches die sozia-
le Praxis gekennzeichnet ist. Fiir diesen Zusammenhang hat Bhabha bekanntlich
den Begriff Hybriditéit geprigt. Die Hybriditdt der religidosen Praxis werde nicht zur
Kenntnis genommen, wenn diese lediglich durch die Brille einer bestimmten Theo-
rieperspektive analysiert wird und — wie im Fall der differenzierungstheoretischen
Perspektive — das Zusammenwirken der unterschiedlichen Artikulationen nicht in
den Blick gerate. Davon auszugehen, dass das religiose System etwa durch die um
einen bestimmten Code herum gelagerte Kommunikation hervorgebracht werde,
wird weder der Vielschichtigkeit noch der Dynamik der religiosen Praktiken und
Artikulationen gerecht.® Bereits Beyer hat Luhmanns Engfiihrung auf die Kommu-

6 Dieses Problem wird neben poststrukturalistischen Ansétzen auch von der praxissoziologi-
schen Forschung hervorgehoben. Pierre Bourdieu, der mit seiner Theorie der Praxis maf3-
geblich zur Profilierung einer praxisanalytischen Forschungsperspektive beigetragen hat,
hat darauf hingewiesen, dass das, was unter Religion verstanden wird, immer erst in der
Praxis ausgehandelt werde. Bourdieus Werk wird im religionssoziologischen Diskurs je-
doch hauptséchlich im Hinblick auf seine theoretische Figur des religiosen Feldes adap-
tiert und weniger in Hinblick auf die Praktiken als kleinster Analyseeinheit. Erst im prak-
tischen Zusammenspiel der unterschiedlichen Elemente entfalte sich eine besondere Qua-
litdt, die allerdings nur in der Vollzugswirklichkeit der Praxis sichtbar wird. Aus diesem
Grund konne auch nicht im Vorhinein festgelegt werden, aus welchen Struktureigen-
schaften die religiose Praxis emergiert (vgl. Hillebrandt 2014a: 11). Vielmehr miisse so-
ziologische Theorie immer an die empirische Praxis riickgebunden sein.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



248 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

nikation iiber Gott in religiosen Lehren, Auslegungen und Unterweisungen, also auf
die religiose Orthodoxie problematisiert und darauf hingewiesen, dass sich religidse
Kommunikation in erster Linie in religiosen Praktiken — Gebeten, Wallfahrten, Me-
ditationen fortschreibe.

Auf die Bedeutung von Aushandlungskontexten und die damit einhergehenden
dynamischen Prozesse der Deutungszuschreibung hat bereits Bhabha hingewiesen:
AuBerungen kultureller Zeichen und Ausfithren kultureller Praktiken werden je-
weils situativ unterschiedlich gedeutet, wobei sich mannigfaltige, hochst fluide
Deutungsrahmen iiberlagern. Er begreift das Verhiltnis zwischen Zeichen und
Praktiken und den mit ihnen verbundenen Deutungen als in einem stdndigen Wan-
del befindliches. In diesem Sinne sei auch die Deutungszuschreibung bestimmter
religioser Symbole und Artefakte stets in einen spezifischen historischen und
machtvollen Zusammenhang eingebettet, wie Asad veranschaulicht:

,Religious symbols — whether one thinks of them in terms of communication or of cogni-
tion, of guiding action or of expressing emotion — cannot be understood independently of
their historical relations with nonreligious symbols or of their articulations in and of social

life, in which work and power are always crucial.” (Asad 1993a: 53)

Ahnlich wie die Postcolonial Studies hat auch Latour die Hybriditéit sozialer Pro-
zesse hervorgehoben. In seinem Buch Wir sind nie modern gewesen (1998) hat er
hauptséchlich die Grenzziehung von Kultur und Natur, Mensch und Dingen, die
hiufig mit dem Aufkommen der Moderne in Zusammenhang gestellt wird, scharf
kritisiert. Solche Trennungen lassen sich in der Praxis nicht beobachten. Vielmehr
geht Latour davon aus, dass ,,je mehr man sich verbietet, die Hybride zu denken,
desto mehr wird ihre Kreuzung mdglich — darin besteht das groB3e Paradox der Mo-
dernen, mit der sich die besondere Situation, in der wir uns befinden, endlich fassen
lasst* (Latour 2008: 21). Er mochte also veranschaulichen, dass Sozial-, Geistes-
und Naturwissenschaften die Grenzen zwischen Kultur und Natur, zwischen Ideali-
tit und Materialitét, zwischen Gott und Gesellschaft hervorgebracht haben. Insofern
problematisiert Latour in zweierlei Hinsicht die Grenzziehungen des sozialwissen-
schaftlichen Diskurses: Zum einen liefe sich gesellschaftliche Differenzierung nicht
in der sozialen Praxis beobachten, zum anderen miisse aber auch die Tatsache, dass
sozialkulturelle Entitéten in erster Linie als reine Normen und Sprachgebilde und
nicht als Kopplung von Idealitit und Materialitit, von Kérpern, Dingen und Wissen
in den soziologischen Blick geraten, als Grenzziehung begriffen werden (vgl.
Reckwitz 2008: 318).

Aus diesem Grund sei es den Sozialwissenschaften auch nicht moglich, die Mo-
derne in Kontinuitdt zur Vormodernen zu denken, vielmehr werde die Vormoderne
als ,.finsteres ,Friiher‘, das die leuchtende Morgenrdte der Sozialwissenschaften
bald verscheucht haben wiirde” dargestellt (Latour 2008: 51). Auch Latour bringt

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 249

also das fiir die Moderneerzéhlung typische differenzierungstheoretische Paradigma
mit dem europdischen Selbstverstindnis in Verbindung. Aus dieser Argumentati-
onsfigur erwachse nicht nur in zeitlicher, sondern auch in rdumlicher Hinsicht ein
Gefiihl der Uberlegenheit:

,Eine solche Uberlegenheit und Originalitit lieR die Moderne die letzten Vorbehalte verges-
sen, die ihre Expansion noch hatte aufhalten kénnen. Jahrhundert um Jahrhundert, Kolonial-
reich um Kolonialreich wurden die armen vormodernen Kollektive angeklagt, Dinge und
Menschen, Objekte und Zeichen in einem unertraglichen Malle zu vermengen, wahrend ihre
Anklager sie endlich vollkommen trennten — um sie sogleich in einer bislang unbekannten

GréRenordnung neu zu vermengen.” (Latour 2008: 54f)’

Auch wenn innerhalb der Postcolonial Studies Latours Modernekritik prinzipiell
positiv aufgenommen wird, lassen sich auch einige kritische Stimmen finden. So
heillt es etwa in der Einleitung zu dem von Randeria, Fuchs und Linkenbach her-
ausgegebenen Sammelband Konfigurationen der Moderne: ,,Jndem er argumentiert,
dass der Imperialismus lediglich die moderne europdische Abgrenzung zwischen
,humans‘ und ,non-humans‘ in Form einer rassistischen Grenze zwischen ,us‘ und
,them® in die koloniale Welt exportierte, geht er davon aus, dass die Herausbildung
der europiischen Moderne zeitlich der Expansion nach Ubersee voranging.“ (Rand-
eria/Fuchs/Linkenbach 2004: 11) Postkoloniale Wissenschaftlerinnen und Wissen-
schaftler wollen einer solch einseitigen Perspektive gerade etwas entgegensetzen,
indem sie auf die Verflechtung der Kolonialbeziehungen und Moderneentwicklung
aufmerksam machen.

Allerdings pléddiert auch Latour dafiir, das Paradigma, welches die Auseinander-
setzung zwischen der westlichen Moderne und dem Rest der Welt praformiert, zu
hinterfragen und neu zu konfigurieren. Laut David Krieger kann Latours These, die
Moderne habe es nie gegeben, somit als Einladung verstanden werden, die ,,grof3en
Trennungen zu iiberdenken. Die westliche Welt miisse erkennen, dass sie nicht
iiber einen privilegierten Zugang zur Realitét verfiige. Vielmehr miisse es um eine
Auseinandersetzung auf Augenhdhe gehen, in welcher alle mit den gleichen Mitteln
die Welt gestalten (vgl. Latour 2002: 28; Krieger 2012: 22).

Wie lésst sich jedoch Gesellschaft verstehen, ohne auf das alte Paradigma der
Grenzziehungen und grofen Trennungen zuriickzugreifen? Krieger fasst Latours
Anliegen wie folgt zusammen:

7 In Anschluss an Bruno Latour hat Philippe Descola darauf hingewiesen, dass gerade die
Trennung zwischen Natur und Kultur, die paradigmatisch fiir die rationalistische Ontolo-
gie der Moderne stehe, in vielen Teilen der Welt nicht in gleicher Weise wahrgenommen,
sondern an den unterschiedlichsten Orten der Welt vielmehr die Kontinuitit zwischen
Menschen und Nichtmenschen erfahren werde (vgl. Descola 2011: 60f).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



250 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

»Anstatt von den Menschen als Erkenntnis- und Handlungssubjekt auszugehen, um die ent-
mystifizierte Natur mittels Wissenschaft zu erklaren, oder umgekehrt von beiden auszuge-
hen, um Gott zu erkldren bzw. Religion zu kritisieren empfiehlt Latour, alle Akteure in ein
einziges ununterbrochenes Narrativ einzubinden. Sein Vorbild ist die Anthropologie bzw.
Ethnologie, die bekanntlich fremde Kulturen beschreibt, ohne grundsatzlich zwischen ihren
politischen, technologischen, kiinstlerischen und religiésen Tatigkeiten und Artefakten zu
unterscheiden. Die Akteure, die in einem ethnographischen Narrativ auftreten, sind mensch-
lich, natdrlich, gottlich, symbolisch und technisch, ohne dabei verschiedene Seinsweisen zu
verkorpern, sich auf verschiedenen ontologischen Ebenen zu befinden oder ausschlieBlich
innerhalb bestimmter sich gegenseitig ausschlieBender Bereiche wie Wissenschaft, Techno-
logie, Kunst, Politik und Religion vorzukommen. Die Ethnologie, wie Latour sie versteht, be-
schreibt Mischwesen, Hybride oder ,Monster‘.(Latour 2008: 65) Die Welt, wie sie in ethnolo-
gischen Erzdhlungen erscheint, stellt ein einheitliches, flaches, hybrides und heterogenes
,Netzwerk’ dar.” (Krieger 2012: 18)

Man miisse also einsehen, dass es Religion, Wissenschaft und Politik als einander
ausschlieBende Bereiche — wie dies vom differenzierungstheoretischen Denken pos-
tuliert wird — nicht gibt. Entsprechende Grenzziehungen sind in der Praxis nicht be-
obachtbar. Auch wenn Luhmann mit seinem kommunikationstheoretischen Ansatz
die géngigen Aufteilungen in Subjekt und Objekt, Kultur und Natur, Gott und Welt
iiberwindet, hélt er im Gegensatz zu Latour an der Vorstellung einer funktional dif-
ferenzierten Gesellschaft fest. Indem er die Gesellschaft in autopoetische, operatio-
nal und informell geschlossene Systeme einteilt, gelingt es ihm nicht die Welt der
Netzwerke und Mischwesen, die Latour gerade ins Zentrum riicken mochte, zu fas-
sen. Diese widerstreben jeder Zuordnung zu einem bestimmten Funktionssystem
und assoziieren sich vielmehr ungehindert miteinander quer durch alle Systeme. Im
Gegensatz zu Luhmanns Funktionssystemen sind Latours Netzwerke multifunktio-
nal, lassen hybride, menschliche und nichtmenschliche Akteure und heterogene
Rollen zu, sie sind somit immer materiell verfasst. Diese Netzwerke sind sehr flexi-
bel und dndern sich dariiber hinaus duBerst schnell (vgl. Krieger 2012: 20f).

Mochte man die Hybriditédt der Praxis ernst nehmen, ldsst sich Luhmanns kom-
munikationstheoretischer Ansatz nicht aufrechterhalten. Zwar hat Luhmann ein sehr
weit gefasstes Kommunikationsverstindnis. Er fasst Kommunikation nicht im
sprachlichen Sinn, sondern fiir ihn ist Kommunikation das soziale Prozessieren von
Selektion in Form der Einheit der Differenzen von Information, Mitteilung und
Verstehen. Indem er davon ausgeht, dass durch Kommunikation die sozialen Sys-
teme erst hergestellt, also operational geschlossen werden, ist Kommunikation bei
ihm die zentrale Einheit der systemischen Differenzerzeugung. Zudem gerét dabei
die materielle Komponente der hybriden Praxis nur bedingt in den Blick.

Wenn man sich vom Paradigma der groBen Trennungen verabschieden mdéchte,
welches den Sozialwissenschaften zugrunde liegt und den Diskurs um Religion und

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 251

Modernitét pragt und wie Latour, aber auch die Postcolonial Studies, vielmehr dem
Hybriden und der Heterogenitédt der Welt gerecht werden will, muss man sich also
von einem universalistischen, differenzierungstheoretischen Denken 16sen und
vielmehr eine verflechtungsgeschichtlich informierte, differenzierte soziologische
Untersuchung religidser Verdnderungsprozesse vornehmen.

Zwar werden hinsichtlich einer differenzierungstheoretischen Perspektive auch
im religionssoziologischen Diskurs kritische Stimmen laut. So hat sich etwa Joas
gegeniiber einer allgemeinen und unreflektierten Verwendung der differenzierungs-
theoretischen Perspektive geduBert. Er hat darauf hingewiesen, dass es neben den
historischen Prozessen, die es sinnvoll erscheinen lieBen, von Differenzierung zu
sprechen, zahlreiche Prozesse gab, die besser mit Entdifferenzierung zu umschrei-
ben wiren (vgl. Joas 2012: 607f). In diesem Sinne hatte er fiir eine Reflexion des
Erklarungsanspruchs plidiert, der mit solchen Prozessbegriffen einhergeht.

Die AuBerung derlei Bedenken ist allerdings eher eine Ausnahme im religions-
soziologischen Diskurs. Nach wie vor erfreut sich hier die differenzierungstheoreti-
sche Argumentationsfigur groBer Beliebtheit und die Annahme, dass der Prozess
der Ausdifferenzierung gesellschaftlicher Teilbereiche ein zentrales Charakteristi-
kum moderner Gesellschaft sei, wird nicht grundlegend in Zweifel gezogen (vgl.
Pollack 2012). Zwar reflektiert auch Knoblauch, dass das differenzierungstheoreti-
sche Denken hauptséchlich Produkt einer bestimmten Denkrichtung ist:

»Aus der Sicht einer Sozialwissenschaft, die den Menschen nicht als biologisch-kausales Ob-
jekt, sondern als sinnverstehendes Subjekt fasst, das Erfahrungen macht und Handlungen
vollzieht und die Sozialwelt damit erst miterschafft, scheint eine sdauberliche Abtrennung
von Religion eher ein spates Produkt der historischen Entwicklung als ein universales Merk-
mal menschlichen Handelns und Wissens zu sein, und auch das nur aus der Perspektive der

,Systeme’ und nicht aus der Perspektive der Menschen.” (Knoblauch 2009: 54)

Im Zusammenhang mit dem Wechsel auf die globale Beobachtungsebene des Dis-
kurses um Modernitét erfreut sich seit geraumer Zeit auch der Begriff der Hybridi-
tdt im religionssoziologischen Diskurs zunehmender Beliebtheit. Nicht nur die Fol-
gen der Pluralisierung der Religion und ihrer zunehmenden Vermischung mit ande-
ren gesellschaftlichen Dimensionen, sondern auch der Einfluss der Technik, insbe-
sondere die verdnderten Kommunikationsmdoglichkeiten, sowie die Kommerziali-
sierung werden mit dem Begriff der Hybriditét zu fassen versucht. Eingefiihrt wur-
de der Begriff der religionshybriden Gegenwart im Zusammenhang einer religi-
onswissenschaftlichen Untersuchung des ,,Harry-Potter-Phdnomens“ (vgl. Koch
2006). Er wird zudem in allgemeiner Weise hinsichtlich religioser Erscheinungs-
formen in posttraditionalen Kontexten zum Einsatz gebracht (Berger et al 2013).
Ebenso wird eine zunehmende Mediatisierung und Eventisierung religioser Ereig-
nisse ausgemacht (Hepp/Kronert 2009).
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



252 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Gegeniiber der Verwendung des Begriffs in den Postcolonial Studies ist jedoch eine
deutliche diskursive Verschiebung zu verzeichnen. Die Prigung des Begriffs der
Hybriditdt in den Postcolonial Studies wird hier zwar durchaus reflektiert (vgl.
Koch 2006: 4; Berger et al 2013: 23), die Art und Weise, wie der Begriff der Hyb-
riditét hier groBtenteils Verwendung findet, gleicht allerdings eher dem, was Kien
Nghi Ha mit dem Hype um Hybriditdt umschrieben hat (Ha 2005): ,,Nach einer ra-
santen Popularisierungsphase sind zentrale Termini aus den Cultural und Postcolo-
nial Studies im heutigen akademischen Diskurs iiber Migration, Globalisierung, in-
terkulturelle Kommunikation, Ethnizitdt und kulturelle Identitidt kaum mehr wegzu-
denken. Vor allem die Idee der Hybriditit ist im Rahmen des Trends zur Neuaus-
richtung der Geistes- und Sozialwissenschaften, dem ,cultural turn‘, auch im
deutschsprachigen Raum zum neuen Schliissel- und Modebegriff avanciert. (Ha
2005: 85) Und auch Schneider hatte in Bezug auf die Debatte in den Sozialwissen-
schaften festgestellt: ,,Nicht trennscharfe Distinktionen und Definitionen sind der-
zeit entscheidend, sondern Vermischungen [, die die] Hybridisierung als Signatur
der Zeit [erscheinen lassen]. (Schneider 2000: 175; zitiert nach Ha 2005: 85)

Die oben genannten Biicher stehen offenbar ganz in dem Trend, die kulturelle
Vermischung zu feiern, die Ha aus folgendem Grund kritisiert:

»Ausgehend von der Beobachtung, dass Hybriditat nicht selten ohne ihre grundlegenden his-
torischen und politischen Kontexte als Modell ,kultureller Vermischung’ vorgestellt und eu-
phorisch als neuartiger Vergesellschaftungsmodus zelebriert wird, wird hier die These ver-
treten, dass diese Konzeption von Hybriditdat den zugrunde liegenden Problemstellungen
und Intentionen des postkolonialen Diskurses zuwiderlduft. Bei dieser Bedeutungsverschie-
bung postkolonialer Terminologien handelt es sich weniger um ein Phanomen des ,lost in
translation’. Das immer dann auftreten kann, wenn ein Diskurs in einen anderen Ubersetzt
wird. Vielmehr ist von einer Missrepradsentation bei dieser Form der Aneignung postkolonia-
ler Kritik auszugehen. Durch diese Einverleibung des ,Anderen’ drohen historische Kontexte
und politische Positionierungen verloren zu gehen, die fir das kritische Potential des postko-
lonialen Diskurses wesentlich sind. Nicht zuletzt verweist die einseitige Rezeptionsweise
auch auf bestehende Machtverhéltnisse und Zugangsbeschrankungen fiir Marginalisierte,
deren Perspektiven in den dominanten Diskursen wie in der Gesellschaft wenig Geltung be-
sitzen. Angesichts dieser konstatierten Situation erscheint es sinnvoll, den Hybriditatsbegriff
kritisch zu durchleuchten und lokale Ubertragungen im Hinblick auf problematische Verkiir-

zungen, Auslassungen und Funktionalisierungen zu diskutieren.” (Ha 2005: 86)

Eine interessante Sonderstellung in diesem Diskurs nimmt hier Knoblauch ein.
Knoblauch hat sich in einem jiingeren Aufsatz bewusst gegen eine Verwendung des
Hybriditatsbegriffs ausgesprochen (vgl. Knoblauch 2013). Seine Begriindung ver-
anschaulicht jedoch genau die Vereinnahmung, die der Hybriditétsbegriff durch die
Debatten in Philosophie, Medien-, Kultur- und Sozialwissenschaften im letzten
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 253

Jahrzehnt erfahren hat und die Ha aus oben genannten Griinden problematisiert hat.
Knoblauch ist der Ansicht, dass der Begriff der Hybriditdt bzw. des Hybriden sei-
nem Konzept der Populdren Religion diametral entgegenstehe und begriindet dies
wie folgt:

,In der kulturwissenschaftlichen Debatte bezeichnet er [der Hybriditatsbegriff] jene Misch-
formen in der Begegnung unterschiedlicher Kulturen, die sich aus den unterschiedlichen
Elementen der verschiedenen Kulturen zusammensetzen [...]. Hybriditdt beruht auf einer dif-
ferenztheoretischen Vorstellung, die die andere Kultur als so unterschiedlich ansieht, wie die
,xenologische’ Differenz zwischen dem Eigenen und dem ganz Anderen. Auch wenn man da-
ran zweifeln kann, ob diese Vorstellung tatsachlich fur die interkulturelle Kommunikation zu-
trifft, so macht der Begriff der Hybriditat mit Blick auf die Betrachtung der eigenen Kultur ei-
ne doch sehr einseitige Unterstellung: Hybriditat unterstellt namlich a priori, dass etwas aus
zwei getrennten Bereichen gebildet wird. Mit Blick auf Religion wird unterstellt, dass sie, im
Verhéltnis zur Gesellschaft einen eigenstdandigen Bereich bildet, dessen Abgegrenztheit erst

die Voraussetzung des Denkens von Hybriden darstellt.” (Knoblauch 2013: 121)

Knoblauch bezieht sich hier offenbar auf den Hybriditatsbegriff, wie er in den Kul-
tur- und Sozialwissenschaften in den letzten Jahren Verwendung gefunden hat.
Denn Bhabha, der den Hybriditatsbegriff bekanntlich in die postkoloniale Diskussi-
on eingefiihrt hat, wird reichlich missverstanden, wenn sein Konzept lediglich als
Vermischung von Kulturen aufgefasst wird. Bhabha hat sich gerade gegen ein es-
senzialistisches Kulturverstdndnis und kulturelles Differenzdenken ausgesprochen
(vgl. auch Ha 2005: 94). Vielmehr pladiert er fiir eine Perspektive auf Kultur, ,,die
nicht auf die Exotik des Multikulturalismus oder der Diversitit der Kulturen, son-
dern auf der Einschreibung und Artikulation der Hybriditdt von Kultur beruht. Da-
bei sollten wir immer daran denken, dal} es das ,inter’ — das Entscheidende am
Ubersetzen und Verhandeln, am Raum da-zwischen — ist, das den Hauptteil kultu-
reller Bedeutung in sich trégt.“ (Bhabha 2000: 58) In einem postkolonialen Kultur-
verstidndnis steht also nicht die Frage, ob etwas hybrid ist im Zentrum des Interes-
ses, vielmehr wird die Praxis per se als hybrid gefasst. Nicht nur in einer postkolo-
nialen Perspektive ist ein solches Verstindnis zu finden, vielmehr teilen — wie an
Latour veranschaulicht — alle, im weitesten Sinne am Begriff der Praxis ausgerich-
teten Ansétze eine solche Auffassung der Sozialitit. Eine solche Perspektive inte-
ressiert sich somit fiir die multidimensionale Verfasstheit der sozialen Vollzugs-
wirklichkeit und die jeweilige Art und Weise der hybriden Vernetzung.

Das Kulturverstindnis Bhabhas widerspricht also gar nicht dem Anliegen
Knoblauchs. Denn Knoblauch mochte sich in erster Linie von einem differenzie-
rungstheoretischen Denken a la Parsons und Luhmann abgrenzen, das von einem
eigenen Jurisdiktionsbereich der Religion ausgeht und die auf diese Weise in erster
Linie die institutionellen Ausformungen der Religion analysieren und somit stiitzen

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



254 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

(vgl. Knoblauch 2013: 121f). Er macht demgegeniiber die luckmannsche Tradition
stark, die davon ausgeht, dass durch den Wandel der religiosen Sozialform diese
nicht mehr von nicht-religidsen Bereichen unterschieden werden kann. Mit seinem
Begriff der Populiren Religion mochte Knoblauch verdeutlichen, dass Religion
heute sdmtliche gesellschaftliche Bereiche wie etwa Medizin, Wissenschaft, Kunst
etc. durchziehe (vgl. Knoblauch 2013: 122). Was er mit der Popularitit der Religion
meint, veranschaulicht Knoblauch u.a. anhand des Beispiels des XX. Weltjugend-
tags:

,Dabei handelt es sich nicht nur um einen der groRten Medienevents des Jahres 2007 in der
Bundesrepublik; es handelt sich vor allem um ein riesiges lokales Ereignis, bei dem neben
den Uber 400.000 registrierten Pilgern bis zu einer Million Menschen anwesend waren. Die-
ses Grolereignis war Gegenstand einer weltweiten Berichterstattung, die es, dhnlich wie
etwa die Olympischen Spiele, zu einem globalen Medienevent machten. Dieser hybride Cha-
rakter als lokales wie als mediales Ereignis spiegelt sich auch in der Organisation wider. Auf
der einen Seite wurde der Weltjugendtag wie jedes kirchliche Ereignis von einem kirchlichen
Flihrungsstab geplant. Daneben war aber auch ein nichtkirchliches Managementteam am
Werk, das den Medienevent strategisch so plante, wie das beim freien Eventmanagement

mittlerweile professionell gemacht wird.” (Knoblauch 2009: 235)

Auch wenn er hier sogar vom hybriden Charakter dieser Veranstaltung spricht, feh-
len ihm offenbar die analytischen Mittel, um diesen Zusammenhang addquat zu be-
schreiben. Wahrend Bhabha auf den von Laclau eingefiihrten Begriff der Artikula-
tion rekurriert, um die Hybriditdt der kulturellen Praxis zu verdeutlichen, bleibt der
Begriff der Populdren Religion bei Knoblauch &uflerst diffus und erinnert letzten
Endes doch eher an das, was Knoblauch eigentlich vermeiden wollte: die Durchmi-
schung von Inhalt und Form zweier ehemals getrennter gesellschaftlicher Teil- und
Wissensbereiche.

Er méchte Populiire Religion als ,,Zusammenspiel von Offentlichkeit, Markt
und Medien®, dariiber hinaus aber auch als ein Kulturph&nomen verstanden wissen,
welches Eingang in unsere alltidgliche Lebenswelt gefunden habe. Knoblauch ver-
steht dies nicht als einseitigen Prozess: Nicht allein Religion greife auf popularkul-
turelle Elemente zuriick, genauso konne Populirkultur religiése Ziige annehmen.®

8 Um dies zu veranschaulichen, rekurriert Knoblauch auf Forbes, der dies anhand des Kults
um die Fernsehserie Raumschiff Enterprise oder den Pilgerreisen der Elvis-Fans nach
Graceland veranschaulichen mochte (vgl. Knoblauch 2009: 24). Auch die Verbindung
von Rock’ n Roll und auf Inhalte bedachten Folk-Rock, der insbesondere durch die briti-
schen Bands verkorpert werde, wiirde ,,zu einer religidsen Ladung dieser Musik™ fiihren,
die wie folgt beschrieben werden kann: ,,Die ,gute‘ spirituelle Seite wird von den Beatles
repréasentiert, die sich an einem eher apollinischen Stil und am christlichen Lied bzw. an

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 255

Allerdings fasst Knoblauch die Fluktuation von Form und Inhalt nicht als grundle-
gende Eigenschaft von Kultur, sondern theoretisiert sie — wie die anderen religions-
soziologischen Ansitze auch — lediglich in zeitdiagnostischer Manier, also in Hin-
blick auf das, was er als Populdre Religion bezeichnen mdochte. Die religionssozio-
logische Debatte um die Religionshybride (Berger et al 2013), die Sakralisierung
(Krech 2011) oder die Populdre Religion (Knoblauch 2009) steht somit nicht nur
fiir die Schwierigkeiten, die die Religionssoziologie mit der Verhéltnisbestimmung
von Kultur und Religion hat (siche etwa Berger et al 2013: 24f; Krech 2011: 151;
Knoblauch 2009: 236), sie offenbart ebenso, dass die Religionssoziologie hier, was
die analytischen Mittel angeht, an ihre Grenzen stoft.

Wie bereits im letzten Kapitel verdeutlicht wurde, erweist sich auch Becks
Konzept des Kosmopolitismus in diesem Zusammenhang als duflerst problematisch.
Mit Bhambra wurde darauf hingewiesen, dass eine Anpassung des theoretischen In-
strumentariums an eine sich wandelnde Welt wenig bringt, wenn man den Erkl-
rungsgehalt der Analysekategorien nicht ebenfalls hinsichtlich in der Vergangenheit
liegender Zusammenhénge hinterfragt (Bhambra 2014: 144). Da er die Analyseka-
tegorie des Nationalstaats nicht grundlegend in Frage stellt, sondern als die zentrale
Einheit der ersten Moderne begreift, kann er die seit Jahrhunderten bestehenden
globalen Verflechtungsgeschichten nicht wahrnehmen, sondern begreift erst die
vermeintliche Aufldsung nationalstaatlicher Grenzen als kosmopolitische Situation,
die die Welt heute in Bezug auf das Religidse vor neue Herausforderungen stellt,
aber auch neue Moglichkeiten eroffnet:

,Die Auflosung der territorialen Einheit von Religion, Nation und Gesellschaft ist es, die am
Beginn des 21. Jahrhunderts zur Quelle von beidem — Chance und Bedrohung der Weltreligi-
onen wird. Globalisierung eroffnet nicht nur alten Weltreligionen die Moglichkeit sich aus
territorialen Zwangen des Nationalstaates herauszulésen und die transnationale, transethi-
sche Dimension, die in ihrer Geschichte begriindet liegt und durch die nationalstaatliche
Ordnung verschittet wurde, zu entdecken und neu zu entfalten. Zugleich entsteht daraus
aber auch groRe Bedrohung, weil Globalisierung eine Deterritorialisierung aller kulturellen
Systeme voraussetzt und forciert, also die essenziellen Bindungen von Traditionen, Vélkern

und Territorien aufl6st, die die weltreligiosen Zivilisationen definiert haben.” (Beck 2008: 63)

Dadurch dass Beck die eurozentrische Ausrichtung seines analytischen Instrumen-
tariums nicht reflektiert, kommt es bei ihm zu einer merkwiirdigen Verquickung
von Zeitdiagnose und selbstverschuldeter analytischer Engfiihrung: So charakteri-

der Hymne orientiert (,All you need ist love‘). Doch auch die andere Seite trigt auf eine
fast manichdische Weise religidse Ziige: die satanischen Motive aufnehmenden ,Bad
Boys® der Rolling Stones, deren raue Stimmen und synkopische Beats das dionysische
Moment der Musik weitaus stirker betonen (Knoblauch 2009: 250).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



256 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

siert fiir ihn gerade der Schock der Nichtuniversalitit der prigenden kulturellen
Faktoren Europas, der Kultur des christlichen Glaubens und der der sikularen Rati-
onalitit die kosmopolitische Situation, die durch die Durchdringung der Weltreligi-
onen zutage trete. Auch die Universalititsanspriiche anderer Religionen werden
dadurch in Frage gestellt. Die Folgen dieses ,,Schocks der Nichtuniversalitdt* sind
laut Beck in weltgesellschaftlichen Konflikten beobachtbar (vgl. Beck 2008: 62).
Die Zivilisierung der Weltreligionskonflikte sei aus diesem Grund gegenwirtig
nicht mehr nur eine nationale Angelegenheit, sondern miisse vielmehr zu einem
globalen Thema gemacht werden. Er sieht insbesondere zwei Mdglichkeiten zur
Losung dieser Konflikte: Zum einen durch ,,die List der Nebenfolgen der Individua-
lisierung der Religionen® und zum anderen durch einen ,,Typus der Toleranz, des-
sen Ziel nicht Wahrheit aber Frieden ist* (Beck 2008: 66). Becks kosmopolitischer
Ansatz ist somit nicht nur stark normativ geprégt, er hilt auch die géngige Unter-
scheidung von ,dem Westen‘ und ,dem Rest* aufrecht:

,Engagement with others, in this new cosmopolitan age, seems to follow a pattern also
prevalent in the previous age: condescension. This is nowhere better illustrated than in
Beck’s statement that: ,the West should listen to non-Western countries when they have
something to say about the following experiences’ (2000: 89, emphasis added). He then lists
four main themes: (1) the possibilities for coexistence in multi-religious, multi-ethnic and
multicultural societies; (2) the question of tolerance in a confined space where cultural dif-
ferences are prone to lead to violence; (3) ,highly developed’ legal and judicial pluralism in
non-Western countries (his use of scare quotes); and (4) experience of dealing with multiple
souvereignties [...]. The implication is that, when non-Western countries are not speaking
about these issues, it is not necessary for the West to listen. This appears to be less a form
of cosmopolitan engagement, new and distinct from the nation state hierarchies of the first

age, and more like ,bussiness as usual’.“ (Bhambra 2014: 74)

Kosmopolitismus in einer solchen Lesart ist nur insofern integrativ, als dass etwaige
verheifungsvolle Ideen der ,Anderen‘ in ,unsere* Sichtweise aufgenommen wiirden
(ebd.: 77). Neben dem arroganten Impetus dieser Aussagen und dem Verharren in
bindren und homogenisierenden Deutungsmustern ist zudem problematisch, dass
sich Beck nicht dafiir interessiert, wie die geschichtlichen Zusammenhénge und
insbesondere deren hierarchische Verfasstheit die Gegenwart geprégt haben. Eine
Analyse globaler Konfliktsituationen sei aufgrund der Verleugnung der historischen
Bedingtheit globaler Ungleichheitsverhdltnisse somit von vornherein zum Scheitern
verurteilt (ebd.: 74f).

In diesem Sinne gilt es nicht nur, sich von dem Paradigma der groBen Trennung

und nicht haltbaren theoretischen Prozessbegriffen zu verabschieden, sondern auch

die analytischen Mittel globaler kultureller Verflechtungsgeschichten neu zu iiber-
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 257

denken. Eine fundierte Auseinandersetzung mit den Postcolonial Studies kdnnte
hinsichtlich der globalen Auseinandersetzung mit Religion — wie gesehen — frucht-
bare Anregungen liefern. Diese Perspektiven versprechen nicht nur die Vermeidung
einer eurozentrische und einer anthropozentrische Engfithrung, sondern liefern dar-
iiber hinaus ein analytisches Instrumentarium, welches der Hybriditdt und Hetero-
genitit der religidsen Praktiken gerecht werden will.” Dass der religionssoziologi-
sche Blick nach wie vor stark mit den westlichen Modernitétsvorstellungen ver-
kniipft ist und somit auch normative Grenzziehungen aufweist, veranschaulichen
das Narrativ der Sdkularisierung und das Narrativ der Individualisierung die im
Folgenden mit den Postcolonial Studies reflektiert werden sollen.

6.2 WELCHE RELIGION GILT ALS MODERN?

Durch die enge Verzahnung des religionssoziologischen Diskurses mit dem Mo-
dernediskurs erhidlt der analytische Blick auf Religion hiufig eine normative Ver-
engung. Dass dies sowohl mit dem hegemonialen Status der Sékularisierungsthese
als auch mit der zentralen Bedeutung der individualisierten Sozialform im religi-
onssoziologischen Diskurs zusammenhéngt, soll im Folgenden aufgezeigt werden.
Zwar ist die These, dass es sich bei der Sdkularisierung um einen linearen mit
der Modernisierung der Gesellschaft einhergehenden Bedeutungsverlust von Reli-
gion handele, der sich nicht nur in sinkenden Mitgliederzahlen bzw. Privatisierung
der Religion, sondern ebenfalls in einem gesellschaftlichen Einflussverlust der Re-
ligionen manifestiere, nicht nur hinsichtlich ihrer Aussagekraft in Bezug auf andere
Weltregionen, sondern auch auf Europa in Frage gestellt worden (vgl. Casanova
1994, 2008; Knoblauch 2009; Habermas 2012; Berger 2013). Wissenschaftlerinnen
und Wissenschaftler aus dem Umfeld der Postcolonial Studies haben allerdings da-
rauf aufmerksam gemacht, dass zwar im religionssoziologischen Diskurs die gédngi-
gen Erzdhlungen der Sékularisierung verschiedentlich problematisiert werden, je-
doch die eurozentrischen Engfiihrungen dieses Narrativs zu selten in ihrer ganzen
Reichweite beriicksichtigt werden. Anschaulich werden diese Punkte an der Kritik,
die Asad beziiglich Casanovas Buch Public Religion dufert. Im Folgenden soll da-
rauf stellvertretend etwas genauer eingegangen werden, da dort zahlreiche Punkte
angesprochen werden, die nicht allein Casanovas Konzeption von Sékularisierung

9 Zwar wird die performative Wende in den Sozialwissenschaften vereinzelt zur Kenntnis
genommen und in Anschluss an Riesebrodt bereits die Ebene der Praxis als zentrale Un-
tersuchungsebene ausgemacht (Berger 2013: 27), der Fokus wird hierbei jedoch auf die
hybriden Sinnproduktionen und nicht auf die vielgestaltigen und materiell verfassten
Elemente der Praxis gelegt (ebd.).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



258 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

betreffen, sondern beispielhaft fiir die eurozentrischen Verengungen der religions-
soziologischen Sékularisierungserzdhlungen stehen.

Bekanntlich war Casanova einer der ersten Religionssoziologen, der die Sékula-
risierungstheorie einer weitreichenden Kritik unterzogen hat. In seinem 1994 er-
schienenen Buch hat er die Sdkularisierungsthese insbesondere hinsichtlich der im-
pliziten Annahme einer zunehmenden Privatisierung der Religion problematisiert.
Die ebenfalls mit dem Narrativ der Sékularisierung in Zusammenhang stehenden
Annahmen der Differenzierung der unterschiedlichen gesellschaftlichen Teilberei-
che, sowie die These eines zunehmenden Bedeutungsverlustes von Religion, stellt
er dabei jedoch nicht in Frage. Asad bezweifelt allerdings, ob vor dem Hintergrund
der offentlichen Bedeutung, die Religion laut Casanova nach wie vor in modernen
Gesellschaften einnimmt, die Annahme einer differenzierten Gesellschaft noch auf-
rechtzuerhalten sei, denn wenn Religion ein integrierter Teil moderner Politik wird,
wie kann dann noch von einer Differenzierung der einzelnen Teilbereiche ausge-
gangen werden? Muss in diesem Fall nicht gleichermaflen angenommen werden,
dass Religion auch in Wissenschaft, Okonomie etc. vertreten ist, es sich also viel-
mehr um moderne Hybride handelt (vgl. Asad 2003: 182)?

Auch die These, dass es zu einem Bedeutungsverlust von Religion in der mo-
dernen Gesellschaft kommt, stellt Asad in Frage. Denn wenn Religion nach wie vor
auf zivilgesellschaftlicher Ebene eine Rolle spiele, dann diirfe man die Vitalitit von
Religion nicht lediglich iiber die Kirchenzugehorigkeit messen (vgl. ebd.). Jedoch
ist seiner Ansicht nach auch das Einflussvermdgen der religiosen Vertreterinnen
und Vertreter auf zivilgesellschaftlicher Ebene kritisch zu hinterfragen, denn seit
Habermas auf die Bedeutung der Offentlichkeit in modernen Gesellschaften auf-
merksam gemacht hat, ist immer wieder darauf hingewiesen worden, dass ebenfalls
stets Akteure vom oOffentlichen Diskurs ausgeschlossen werden. Wie Spivak fest-
stellt, muss man nicht nur in der Lage sein, zu reden, sondern bei den anderen Dis-
kursteilnehmern auch Gehor finden (vgl. auch Asad: 184). Es stellt sich hier also
die Frage, welche Werte als verhandelbar gelten und wie zugénglich die anderen
Diskursteilnehmerinnen fiir religiose Themen und Werte sind. Asad beméngelt vor
diesem Hintergrund, dass die Vertreterinnen und Vertreter der These, dass Religion
nur insofern mit der modernen Gesellschaft kompatibel sei, solange sie den
Grundsétzen demokratischer Gesellschaften nicht widerspreche, nicht deutlich ma-
chen, was das genau heil3t. Religiosen Vertretern und Vertreterinnen bleibe in libe-
ralen Demokratien keine andere Wahl als sich wie sékulare Politiker zu verhalten:

,Is the assumption that by appealing to the conscience of the nation religious spokespersons
can evoke its moral sensibilities? The difficulty here is that given the moral heterogeneity of
modern society referred to above, nothing can be identified as a national conscience or a
collective moral sensibility. So is the assumption then that religious spokespersons can at
least enrich public argument by joining in political debates? But even liberal politicians don’t
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 259

merely engage in public talk for the sake of ,enriching’ it. As members of a government and
as parliamentarians they possess the authority to take decisions that are implemented in na-
tional policies. What authority do religious spokespersons have in this matter?“ (Asad 2003:
187)

Da der 6ffentliche Raum ein sdkularer ist, sei das Religiose hier nur schwerlich ar-
tikulierbar.

Asad schligt aus diesem Grund ein anderes Verstindnis des Sékularen vor: Er
mochte unter Sdkularisierung nicht das Verschwinden der Religion in der modernen
Gesellschaft verstanden wissen, sondern begreift das Sédkulare vielmehr in An-
schluss an Foucaults Studien zur Gouvernementalitit (2004) als eine eng mit dem
Aufkommen des Konzepts des Nationalstaats verwobene Form des Regierens und
Regulierens des Religiosen. Demnach ist das Sékulare also nicht einfach die zivili-
sierte Form des Religiosen, sondern ein mit Religion in Konkurrenz stehendes Set
von Mechanismen der Ordnung von Gesellschaften (vgl. Sadjed 2013: 17). In An-
schluss an Asad hat Salvatore die Entstehung der sékularen Einflusssphire am Bei-
spiel Spaniens nachgezeichnet und festgestellt, dass Sakularitdt somit nicht zu einer
Marginalisierung von Religion fiihre, sondern stattdessen das Religiose durch die
staatliche Kontrolle auf eine neue Weise zu formen versucht werde (Salvatore
2005). Fiir die européischen Staaten fasst Sadjed diesen Prozess wie folgt zusam-
men:

,Das Sakulare manifestiert sich in konkreten Formen des Regierens und in der Art, wie Reli-
gion auf die private Sphare beschrankt wurde. Gleichzeitig wurde das Private zu einer Spha-
re, deren Unantastbarkeit als vom Staat geschiitzt galt. Dieser Schutz beruhte auf der Bedin-
gung, dass in ihrem komplementadren Gegenstiick — der 6ffentlichen Sphare — Loyalitat dem

Staat gegenuber im Sinn nationaler Einheit gewahrt wird.” (Sadjed 2013: 17)

Wihrend seitens des Staates also dem Einzelnen rechtliche Zugestindnisse hin-
sichtlich der freien Religionsausiibung gemacht wurden und die Privatsphire im
Zuge dessen als schiitzenswert erachtet wurde, sorgte gleichzeitig jedoch ein kom-
plexes Gefiige liberaler Regierungsweisen dafiir, selbstverantwortliche und ethisch
Handelnde Personen zu schaffen. Die religiése Neutralitit des Staates basiere somit
auf einem vielschichtigen Geflecht aus diskursiven und institutionellen Formen der
Gouvernementalitdt, die Religionsfreiheit nicht nur garantieren, sondern gleichzei-
tig auch immer beschrinken. In diesem Sinne sind politische und religiése Sphire
nicht unabhéngig voneinander zu betrachten. Auch die Trennung zwischen 6ffentli-
chem und privatem Raum habe sich in den europidischen Gesellschaften nicht linear
vollzogen, wie Sadjed mit Salvatore festhélt, sondern das Verhiltnis zwischen Reli-
gion und Staat gleiche mehr einem ,,field of permanent and shifting tensions more

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



260 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

than into a staple configuration of institutional and constitutional seperation“ (Sal-
vatore 2005: 431; vgl. auch Sadjed 2013: 18).

Die dem religionssoziologischen Diskurs héufig zugrundeliegenden Fragen,
welchen Stellenwert Religion in der modernen Gesellschaft noch zukommt, bzw.
wie Religion in der modernen Gesellschaft gedacht werden kann, laufen — wie am
Beispiel Casanovas veranschaulicht — Gefahr, Religion zu stark zu essenzialisieren.
Statt das Religidse in Zusammenhang mit anderen gesellschaftlichen Faktoren wie
sékularen, politischen oder 6konomischen Aspekten zu stellen, wiirden nach wie
vor die Differenzen zwischen Religion und Politik, Offentlichkeit und Privatsphire
reproduziert. Phdnomen, wie dem islamistischen Terrorismus wird man mit der
Trennung der unterschiedlichen gesellschaftlichen Einflussbereichen nicht gerecht,
da hier zum Beispiel die Ebene der Zivilgesellschaft und des Militirs unmittelbar
ineinandergreifen und Krieg nicht mehr lediglich als Sache des Nationalstaates be-
trachtet werden kann, wie Appadurai in seinem Buch Fear of Small Numbers auf-
zeigt (2006).

Am Beispiel der indischen Zivilgesellschaft veranschaulicht auch Randeria,
dass es viel fruchtbarer ist, anhand konkreter Beispiele die spezifischen duflerst
hybriden Zusammenhénge zu analysieren, in welche das Religidse heutzutage ein-
gebunden ist:

»In allen postkolonialen Gesellschaften umfasst der Bereich zwischen Staat, Wirtschaft und
Familie eine Vielzahl religioser Gruppierungen, sozialer Bewegungen, auRerparlamentari-
scher politischer Formationen sowie kollektiver Gebilde/Kollektivitaten, die zum Teil auf den
partikularistischen Identitaten von Kaste, Religion oder Ethnizitat basieren. Diese im Zuge
der kolonialen Moderne entstandenen hybriden ,Institutionen’ stellen nicht nur die moder-
nisierungstheoretische Trennung und Gegenuberstellung von ,Tradition’ und ,Moderne’ in
Frage, sondern auch die aus einer spezifisch europdischen historischen Erfahrung abgeleite-
ten Grenzziehungen zwischen Offentlichkeit und Privatsphire, zwischen Staat und Zivilge-
sellschaft, zwischen Gemeinschaften und Zivilgesellschaft, sowie zwischen Familie und Zivil-
gesellschaft. Ein modernes liberales Konzept von Zivilgesellschaft, dessen zentrales Kriterium
in der Moglichkeit besteht, die Mitgliedschaft in Verbdnden und damit Gruppenzugehorig-
keiten frei zu wahlen, stellt daher eine modernisierungstheoretische und eurozentrisch ver-
kiirzte Perspektive dar. Dieses Verhaltnis von Zivilgesellschaft wird der Diversitat von For-
men der Sozialitat, der Austibung von Zivilitat und Solidaritat, der Modi gesellschaftlicher In-
tegration, der Bedeutung der Gruppenzugehorigkeit und kollektiven Bindungen, die zwi-
schen der Familie und dem Nationalstaat in auRereuropaischen Gesellschaften liegen, nicht
gerecht. Ein solches Konzept stilisiert den historischen Entwicklungspfad der Zivilgesellschaf-
ten in einigen wenigen westeuropdischen Gesellschaften zur Universalgeschichte.” (Rande-
ria 2004: 156f)

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 261

Erst im Zusammenspiel mit anderen gesellschaftlichen Einflussfaktoren zeigt sich
der Stellenwert des Religidsen in der Gegenwartsgesellschaft. Eine solche Perspek-
tivverschiebung ermoglicht es somit zu reflektieren, inwiefern der religionssoziolo-
gische Diskurs selbst durch eine sidkulare Matrix gepréigt ist, die Religion nur auf
eine ganz bestimmte Weise denkbar macht.

Wie aufgezeigt, wird hier seit geraumer Zeit der Fokus auf die privatisierte, in-
dividualisierte Sozialform der Religion gerichtet. Nachdem bis in die 1960er Jahre
mit christlichem Bias hauptséchlich die institutionalisierten Formen von Religion in
den Fokus geriickt wurden, wird im Zusammenhang mit der Sékularisierung eine
zunehmende Freisetzung aus althergebrachten religiosen Strukturen und familidren
Bindungen ausgemacht. Infolgedessen wird der Schwerpunkt in den néchsten Jahr-
zehnten auf die Individualisierung der Religion gelegt. Tyrell hat in diesem Sinne
bereits in den 1990er Jahren festgestellt:

,Eines der beherrschenden Themen in der deutschen Religionssoziologie ist seit den 60er
Jahren, erst recht aber in letzter Zeit die individuelle Person; der Fokus der modernen Religi-
ositat, so die fast einhellige Auffassung, liegt auf dem Individuum, dem Selbst, dem subjekti-
ven Innen. Es geht um den Glauben ,des Individuums‘ wie den Glauben ,an das Individuum’
(Soeffner), vor allem aber darum, dass das Thema und der Ort der Religion sich immer mehr
zur Person, nach deren Innenseite hin verschoben haben. Nur was explizit darauf referiert,

kann heute noch ,Religion’ oder doch ,religios’ sein.” (Tyrell 1996: 455f)

Wihrend Luckmann und Berger die Individualisierung des Religiosen mit einer
Privatisierung des Glaubens gleichsetzen, wird mit der Hinwendung zu einer globa-
len Betrachtungsweise zwar auch der 6ffentliche Charakter von Religion zum The-
ma gemacht (vgl Casanova 1994; Knoblauch 2009), und die soziale Verfasstheit der
individuellen Religion im Gegensatz zur Jamesschen Tradition in vielen Ansétzen
heute iiber den Kommunikationsbegriff mitreflektiert (vgl. Krech 2011; Knoblauch
2009), inwiefern die Individualisierung etwa in Anschluss an Foucault selbst als ei-
ne Form gouvernementaler Regierungsweise begriffen werden muss, wird jedoch
nicht gefragt. Dass religiose Vergemeinschaftungsprozesse kaum mehr zum dezi-
dierten Untersuchungsgegenstand gemacht werden, verdeutlicht, wie sehr der ana-
lytische Fokus des religionssoziologischen Diskurses durch eine solch sdkulare
Matrix geprégt ist, denn offenbar hélt man z.B. die institutionalisierte Religion nach
wie vor fur ein Relikt aus alten Zeiten, das in der modernen Gesellschaft an Bedeu-
tung verliert. Den Religionssoziologinnen und Religionssoziologen bereitet es of-
fenbar Schwierigkeiten, neben der individualisierten Religion auch andere religiose
Erscheinungsformen als modern anzuerkennen. " Durch die sékulare Matrix richtet

10 Zwar lassen sich hier ebenfalls einige kritische Stimmen ausmachen. So pladiert Hanns
Wienold beispielsweise dafiir, religiose Vergemeinschaftungsformen in der religionsso-
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



262 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

der soziologische Mainstream den Analysefokus nach wie vor auf die Individuali-
sierung der Religion. Auch wenn mit den Neuen Religiésen Bewegungen neue Ver-
gemeinschaftungsformen oder religiése Phanomene wie etwa das Pilgern untersucht
werden, steht hier nach wie vor die Religion des Individuums im Zentrum des Inte-
resses. Die kollektive Dimension solcher Phinomene wird dadurch nur selten iiber
die quantitative Ebene hinaus in den Blick genommen.

Die Individualisierung des Religidosen wird dabei nicht selten als Prozess von
globaler Reichweite begriffen. Im Rahmen der globalen Entgrenzung von Kommu-
nikationsprozessen in einer kosmopolitischen Welt wird z.B. in den Augen Becks
die Individualisierung des Glaubens erst moglich:

,Kosmopolitisierung und Individualisierung sind zwei Momente reflexiver Modernisierung
[...]. Beide sind (verschiedene) Formen der Enttraditionalisierung. Kosmopolitisierung er-
schlieRt die AuRRenseite, Individualisierung die Innenseite einer Transformation des Religio-
sen. Kosmopolitisierung setzt Denationalisierung und Deterritorialisierung der Religionen
voraus; auf diese Weise werden Religionen allerdings zugleich auch individualisiert, weil der
Glaube optional und an die Autoritat des religiésen Selbst riickgebunden wird.” (Beck 2008:
111)

Die Individualisierung bildet fiir ihn — als unbeabsichtigte Nebenfolge — die Vo-
raussetzung fiir die friedliche Koexistenz der Religionen: ,,In den Formen des eige-
nen Gottes wird (meist ungewollt) subjektive Gewaltenteilung des eigenen Gottes
praktiziert, die zur Entschédrfung der Gewaltpotentiale der Religionen beitragen
kann.“ (Ebd.) Obwohl Beck mit seinem kosmopolitischen Ansatz gerade fiir ein
Modernenarrativ steht, welches der Heterogenitét globaler Prozesse gerecht werden
will, hilt er an diesem Narrativ der Individualisierung der religiosen Sozialform
fest, was einmal mehr sein eurozentrisches Verstindnis von Kosmopolitismus of-
fenbart.

Selbst wenn es einige Stimmen im religionssoziologischen Diskurs gibt, die die
religiése Individualisierung in erster Linie mit der spezifisch westlichen Entwick-
lung in Zusammenhang stellen, wird die Schwerpunktlegung der religionssoziologi-
schen Forschung auf die individualisierte Sozialform der Religion jedoch auch hier
nicht in Frage gestellt. Dass diese Zuspitzung des Analysefokus auf die individuali-
sierte Sozialform der Religion eng mit dem europdischen Selbstverstindnis und

ziologischen Analyse nicht aulen vor zu lassen, da Religion auch in einer globalisierten
Welt nicht unabhingig von Vergemeinschaftungsprozessen gedacht werden sollte (vgl.
Wienold 2014). Ludwig und Heiser bescheinigen dem religionssoziologischen Diskurs in
dhnlicher Weise eine Vernachldssigung der Meso-Ebene (vgl. Ludwig/Heiser 2014),
wiéhrend Berger auf die Pluralisierung religidser Erscheinungsformen in globaler Per-
spektive aufmerksam macht (Berger 2013).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 263

eben der Annahme verkniipft ist, dass einzig die individualisierte religiose Sozial-
form mit der modernen Gesellschaft kompatibel ist, wird im religionssoziologi-
schen Diskurs ebenso wenig reflektiert. Ahnlich wie die lange anhaltende Geltung
der Sikularisierungsthese steht auch diese Engfithrung des religionssoziologischen
Diskurses mit dem europdischen Moderneverstdndnis im Zusammenhang. In den
Modernenarrativen wird Religion héufig mit einem Festhalten an Althergebrachtem
gleichgesetzt und ihr hinsichtlich der freien Entfaltung des Individuums ein hem-
mender Status zugesprochen. Vor diesem Hintergrund muss sich Religion selbst ei-
ner Modernisierung unterziehen, mdchte sie sie sich von einem solchen Image 16-
sen. Das Narrativ der religiésen Individualisierung steht paradigmatisch fiir eine
solche Freisetzung aus traditionellen und iiberkommenen Bindungen. Die enge
Verkniipfung dieses Narrativs mit dem humanistischen Menschenbild findet im re-
ligionssoziologischen Diskurs dabei ebenso wenig Beachtung wie die Tatsache,
dass das humanistische Ideal auf einem sehr spezifischen Menschenbild, ndmlich
dem des rationalen weilen Mannes fuflt und somit von vornherein durch Aus-
schluss geprégt ist (vgl. Braidotti 2015: 31f). Vor diesem Hintergrund miissen in ei-
ner postkolonialen Perspektive solche Narrative auch immer herrschaftstheoretisch
gegengelesen werden. Anstatt von solchen Erzdhlungen Abstand zu nehmen, wie es
durch die Hinwendung zu einer globalen Betrachtungsweise zu erwarten wére, wird
vielmehr an der Individualisierungsthese festgehalten. Offenkundig ist es gerade
diese Fokusverschiebung, in welcher Europa nur noch ein Platz neben anderen zu-
gesprochen wird, die der soziologischen Theoriebildung nach wie vor Probleme be-
reitet.

Von einigen kritischen Stimmen des religionssoziologischen Diskurses wird
durchaus reflektiert, warum sich die Erzdhlung der Sdkularisierung in den europii-
schen Sozialwissenschaften in den letzten Jahrzehnten anhaltender Beliebtheit er-
freute. So ist auch Casanova — u.a. durch die Kritik von Asad beeinflusst — der An-
sicht, dass es die enge Verkniipfung der Sdkularisierungsthese mit der Meta-
Erzdhlung der Moderne ist, welche das europdische Selbstverstindnis so nachhaltig
geprégt hat und verhinderte, dass das Sékularisierungsnarrativ schon eher in Kritik
geriet. Entsprechend stellt er in Bezug auf das sdkulare Selbstverstindnis der Euro-
péderinnen und Européer fest, dass diese es offenbar bevorzugen,

,ideologische Konflikte der jingeren Vergangenheit selektiv zu vergessen und stattdessen
die lang vergessenen Erinnerungen an die Religionskriege des frihmodernen Europas wieder
aufzurufen, um die religiosen Konflikte, die sie heute tUberall auf der Welt wuchern sehen
und von denen sie sich mehr und mehr bedroht fiihlen, zu verstehen. Anstatt die gemein-
samen strukturellen Kontexte von moderner Staatsbildung, zwischenstaatlichen geopoliti-
schen Konflikten, modernem Nationalismus und der politischen Mobilisierung ethno-
kultureller und religiéser Identitdten zu sehen — Prozesse, die zentral fiir die moderne Ge-
schichte Europas sind, die durch die europdische Kolonialexpansion globalisiert wurde —,
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



264 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

scheinen die Européer diese Konflikte lieber der ,Religion zuzuschreiben — das heiflt, dem
religiosen Fundamentalismus, dem Fanatismus und der Intoleranz, die angeblich ,vormoder-
nen’ Religionen intrinsisch sind, ein atavistischer Rest, den moderne, sékulare, aufgeklarte
Europder zum Gllck hinter sich gelassen haben. Man kann vermuten, dass die Funktion
solch einer selektiv historischen Erinnerung darin besteht, die Vorstellung von den fort-
schrittlichen Errungenschaften der sdkularen westlichen Moderne zu sichern, indem sie eine
sich selbst bestatigende Rechtfertigung fir die sakulare Trennung von Religion und Politik als
Bedingung flir moderne liberale demokratische Politik, flr globalen Frieden und den Schutz

der individuell privatisierten Religionsfreiheit bietet.” (Casanova 2009: 15f)

Abgesehen davon, dass Casanova hier das verharmlosende Narrativ der europii-
schen Expansionsgeschichte reproduzierte, bringt er den Zusammenhang zwischen
europdischem Selbstbild und dem modernen Religionsverstdndnis pragnant auf den
Punkt.

Dass die westlichen Staaten aufgrund ihres sdkularen Selbstverstindnisses of-
fensichtlich Schwierigkeiten haben, mit religioser Vielfalt umzugehen, offenbart
sich laut Taylor insbesondere im Umgang mit den muslimischen Migrantinnen und
Migranten. Vor dem Hintergrund der Kopftuchdebatte in europdischen Demokra-
tien wie Frankreich oder Deutschland spricht Taylor etwa von einer Fetischisierung
des bestehenden sdkularen Arrangements, also der Trennung von Staat und Kirche
und der Verbannung der Religion aus dem O6ffentlichen Raum (vgl. Taylor 2010:
11ff). In dhnlicher Weise konstatiert Casanova, dass Religion nicht aufgrund des
undemokratischen Charakters bestimmter religidser Praktiken zur umstrittenen An-
gelegenheit in westlichen Demokratien werde, sondern eher aufgrund der sdkularen
Annahmen {iiber den angemessenen Ort, den Religion in modernen sékularen Ge-
sellschaften einnehmen soll (vgl. Casanova 2009: 7f).

Die grofe Aufmerksamkeit, die der Frage nach ,dem Islam‘ und den muslimi-
schen Migrantinnen und Migranten in den europdischen Sozialwissenschaften der-
zeit zuteil wird, steht somit in engem Zusammenhang mit den Narrativen der Sdku-
larisierung und Individualisierung der Religion. An ihr erhitzt sich die Frage, wel-
che Religion eigentlich als modern gilt und vor diesem Hintergrund bediirfen diese
Studien zu muslimischen Migranten einer gesonderten Reflexion.

Auch wenn die Forschung beziiglich muslimischer Migrantinnen und Migranten
mit muslimischen Glauben duflerst vielgestaltig ist, haben sie doch vielfach eines
gemeinsam: Wie Shirin Amir-Moazami feststellt, zielen die zahlreichen Studien
und Untersuchungen, die es aktuell etwa zu Muslimen in Deutschland gibt, alle
mehr oder weniger auf die Frage ab, ob Muslime in die européischen Nationalstaa-
ten integriert werden konnen, bzw. ob deren Form der Religionsausiibung und Wer-
tevorstellungen mit der sdkularen Lebensfiihrung vereinbar seien. In diesem Sinne
korrespondieren diese Studien ganz offensichtlich mit den politischen Fragen, die
gegenwirtig in den europdischen Gesellschaften diskutiert werden, obgleich die

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 265

Studien nicht selten den Anspruch vertreten, unabhingige und objektive Forschung
zu betreiben:

, This operationalization is most obvious in the proliferating quantitative surveys, which un-
deniably dominate the field, and it is particularly salient in many of the commissioned stud-
ies on ,Islamism’, ,Islamic fundamentalism‘, and more recently ,Salafism‘. Responding to the
requests of the security state, these studies often emanate from a mood of suspicion. Even
more, much of the cartographical repertoire of knowledge running through the security ser-
vices and state bureaucracy has entered into the repertoires of academic knowledge pro-
duction and vice versa. In their continuous attempt to refine and differentiate, numerous
academic studies investigating phenomena of ,political Islam’ in Europe, broadly speaking,
thus repeat a logic of diagnosis, therapy, and prevention (for a paradigmatic example see:
https://www.wzb.eu/sites/default/files/u6/koopmans_englisch_ed.pdf). While such studies
spend a lot of time reflecting on the solidity of the methods they apply, they often rather say
little about how the categories of measurement came about. Even more, their legitimacy
and authority largely depends on the claim to provide generalizable knowledge, universal-
izable theories, and abstract categories. Their authority also depends on the invisibility of
the researcher, whose normative and epistemological assumptions purposefully remain out-
side of the scope of research for the sake of providing objective data.” (Amir-Moazami 2016:
3)

Auch diejenigen Studien, die bescheinigen, dass die Muslime in Europa mehrheit-
lich nicht im Widerspruch zu der liberal-sékularen Ordnung der Nationalstaaten
stehen, sondern sich sehr gut in diese Ordnung einfligen wiirden, reproduzieren da-
bei einen normativen Blickwinkel, indem der epistemologische Rahmen, der iiber-
haupt erst entsprechende Fragen nach Vereinbarkeit von muslimischer Lebensfiih-
rung und sdkularer Ordnung hervorbringt, nicht problematisiert wird: ,,These be-
nign efforts to normalize Islam (driven by the fear of essentializing it) are, in other
words, part and parcel of the same discursive structure, as they leave intact the
framework and the gaze through which the Other is investigated. Accordingly, Is-
lam is either invasive or it is disappearing. It is either freely chosen, individualized,
or it is expressive of a deviant unbridgeable alterity. In brief: Islam in Europe is ei-
ther becoming a religion proper or it remains outside of the European imaginary.*
(Amir-Moazami 2016: 2)

In diesem Sinne miisse der epistemologische Rahmen, der dazu fiihre, dass nur
in dieser Weise iiber den Islam gesprochen werden konne, provinzialisiert werden.
Dazu sei es notwendig, die operative Matrix des Sékularen zu verstehen, da diese
die wissenschaftliche Diskussion in erheblicher Weise beeinflusse. Mit dieser Auf-
fassung kniipft sie unmittelbar an Asads Auseinandersetzung mit dem Sékularen an:

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



266 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

,When evoking secular power, | do not refer only to the obvious: i.e., assumptions of science
and reason as opposed to faith and belief, or more broadly the immanent as opposed to the
transcendent. More substantially, | understand the secular as a mode of governing the reli-
gious as well as the borders between religion and politics within a modern nation-state
framework — spelled out in diverse arrangements and dynamics of state, religion, and the
nation. On the other hand, | mean a more tacit set of embodied and habitualized assump-
tions translated into — often unmarked — epistemological presuppositions about what counts
as proper religion and what does not. This component also includes research practices that
turn ,religion’ into a defined and distinct object of study. | argue that these two components
need to be understood as powerfully undergirding academic research and knowledge pro-

duction on Muslims in Europe more broadly.” (Amir-Moazami 2016: 2)

Um die hegemoniale Vorstellung von Sakularitit zu hinterfragen, die u.a. dem reli-
gionssoziologischen Diskurs zugrunde liegt und die Auseinandersetzung mit Reli-
gion mafgeblich beeinflusst, ist es in den Augen Ruth Streichers wenig gewinn-
bringend, analog dem Konzept der Multiplen Moderne nun einen Ansatz der Mul-
tiplen Sékularititen zu forcieren. Ein solcher Ansatz laufe sowohl Gefahr, den im-
perialen geopolitischen Kontext nicht mitzuberiicksichtigen, in welchem es zu einer
Multiplizierung der Sékularititen durch die Etablierung des Nationalstaats als
Staatsform kam. Dariiber hinaus wiirde der Ansatz der Multiplen Sdkularitdten den
hegemonialen Status, der Europa in den géngigen Moderneerzéhlungen zukommt,
nicht grundlegend in Frage stellen, sondern vielmehr insofern reproduzieren, als
dass die sdkulare Vielfalt immer als Varianten der européischen Meistererzahlung
gefasst werde (Streicher 2016). Mdchte man das Sékulare provinzialisieren, miisse
man Europa vielmehr aus dem Zentrum sékularer Theoriebildung verbannen. An-
hand des im Jahr 1867 im ehemaligem Siam ver6ffentlichten Werkes Kitchanukit
zeigt sie auf, dass hier ebenfalls eine Vorstellung von Sdkularidt produziert wurde,
die nicht als modernes Pendant zur dort vorherrschenden Religionsform des Bud-
dhismus begriffen werde, sondern vielmehr in enger Verkniipfung zu buddhisti-
schen Anschauungen stehe. Die politische Wirkkraft dieses Werkes diirfe keines-
falls unterschétzt werden:

,This epistemic shift to the Buddhist secular that | have traced in the Kitchanukit had pro-
found political implications in 19th-century Siam. Its claims that Buddhism already contained
the ultimate and universal truth helped to legitimize the sovereignty of the then-ruling Bud-
dhist monarch. On the basis of these claims about correct, ,modern’ forms of Buddhism and
,ancient’ superstitions, the newly emerging state bureaucracy, moreover, started to strictly
regulate religion and religious subjects in a way reminiscent of secular states — for instance,
by incorporating the Buddhist monkhood into the state bureaucracy and cracking down on
practices deemed ,superstitious’. Vis-a-vis Western powers, it was this construct of the Bud-
dhist secular that marked Siam’s modernity as equal in standard but different in its Buddhist
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 267

essence — a discursive operation that would later enable a form of nationalism centrally
grounded in official versions of Buddhist tradition. Scholars have analyzed the Kitchanukit as
inaugurating Siam’s alternative ,Buddhist’ modernity. Instead, | propose reading the con-
struction of such a ,Buddhist modernity’ as an inherently political project. It was mobilized
through an imperial problem space and centrally based on and constitutive of a secular con-

ceptual grammar.” (Streicher 2016: 4)

Neben einer Dezentrierung der géngigen Sakularisierungsnarrative muss jedoch
ebenso die individualisierte Sozialform der Religion als einzige mit der modernen
Gesellschaft kompatible Sozialform in Frage gestellt werden: Wie Randeria veran-
schaulicht, habe beispielsweise die Ausbildung einer kollektiven religidsen Identitét
in Indien in einem engen Zusammenhang mit der Formierung des indischen Natio-
nalstaats gestanden. Denn im vorkolonialen Indien gab es keine Bezeichnung, mit
der sich die unterschiedlichen Anhénger, Stromungen und Konfessionen alle ge-
meinsam identifizierten (vgl. Randeria 2007: 71). Randeria wertet — wie oben gese-
hen — die Umgestaltung, die Bindung von Kasten und Religion in moderne Interes-
sengemeinschaften als unbeabsichtigte Nebenfolge kolonialer Politik, ,,[d]enn kolo-
niale Geschichtsschreibung, Ethnographie, Kartographie und Volkszdhlung haben
die modernen Identititen von Kasten [...], Religionsgemeinschaften [...] und
SStimmen® [...] geformt und gefestigt (Randeria 2007: 72). Somit miisse aner-
kannt werden, dass es sich bei den vereinheitlichenden Definitionen von Kasten,
Stimmen und Religionsgemeinschaften, deren Existenz bei der Konstituierung des
indischen Staates nach dessen Unabhéngigkeit von den Kolonialmichten Beriick-
sichtigung findet, um Produkte der kolonialen modernen Verflechtungsgeschichte
handelt, die dann auch von hindu-nationalistischen Bewegungen aufgegriffen wur-
de. So haben die Hindu-Nationalisten bereits friih die Gruppe der sogenannten Un-
beriihrbaren fiir ihre Zwecke zu vereinnahmen versucht. Hinsichtlich der Zugeho-
rigkeit der ,Kaste der Unberiihrbaren‘ zum Hinduismus pléddiert etwa ein fithrender
Hindutva-Ideologe fiir ,,Blut und Boden als Einschlusskriterium und betont, dass
Indien

,ebenso entschieden das Land ihrer Vorvater ist wie jenes der sogenannten Arier, sie erben
das Blut der Hindu und die Kultur der Hindu; und selbst diejenigen unter ihnen, die noch
nicht unter dem Einfluss einer orthodoxen Hindu-Sekte stehen, [...] sind doch in reiner Weise

an dieses Land gebunden.” (Savarkar zit. nach Randeria 2007: 76)

Um die ,Kaste der Unberiihrbaren® als Hindus, also als Zugehorige einer Religion
fassen zu konnen, obwohl sie einige der von Hindu-Nationalisten proklamierten
,kulturellen Eigenheiten* des Hinduismus nicht teilen, wie etwa die Verehrung der
Kuh, die Verbrennung der Toten etc., wird von den Vertreterinnen und Vertretern
eines Hindu-Nationalismus das Hindusein nicht iiber einen spezifischen Glauben
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



268 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

und die Ausiibung bestimmter Praktiken definiert, sondern iiber die Herkunft. Da es
keine schriftliche Quelle oder dergleichen gibt, aus der eine einheitliche Hindu-
Identitét abgeleitet werden kann, greifen die militant-religiosen Hindus auf die Idee
der Nation zuriick, wobei sie allerdings eine sehr eigenwillige Interpretation der in-
dischen Geschichte vorlegen. Ein solches Vorgehen diente laut Randeria u.a. dazu,
die Vormachtstellung der Hindus gegeniiber den Moslems zu untermauern. Ent-
sprechend wurde in der hindu-nationalistischen Geschichtsinterpretation ein seit
Jahrhunderten wihrender Antagonismus zwischen Hindus und Muslimen heraufbe-
schworen. Hierbei wurde laut Randeria héufig auf James Mills Buch History of Bri-
tish India aus dem Jahr 1817 rekurriert, in welchem Mill der damaligen europdi-
schen Geschichtsschreibung folgend die Geschichte Indiens in drei Phasen einteilte:
eine klassische Ara im Sinne einer Hindu-Zivilisation, deren Niedergang durch die
Invasion der Moslems im Mittelalter und daran anschlieBend eine Epoche der Re-
naissance. Dass eine solche Geschichtsinterpretation Ausdruck von Vorurteilen ist,
die in der europdischen Aufklirung gegeniiber dem Islam bestanden, wurde bei der
Ubernahme dieses dichotomen Darstellungsmusters durch die Hindutva-Ideologen
genauso ignoriert wie die europdische Besonderheit der Periodisierung der indi-
schen Geschichte, was angesichts des Anspruchs der Hindu-Nationalisten, eine au-
thentische Hindu-Geschichte zu schreiben, die sich nicht an westlichen Kategorien
und Werten orientiert, umso paradoxer ist (vgl. Randeria 2007: 78). Randeria weist
darauf hin, dass durch die Verkniipfung des Niedergangs der Hindu-Zivilisation mit
der Invasion der Muslime im 10. Jahrhundert die koloniale Gewaltherrschaft der
Briten bagatellisiert werden konnte. Zugleich kann auf diese Weise auch die Unge-
rechtigkeit des Kastensystems verdeckt und die Homogenitit des Hinduismus pro-
pagiert werden (vgl. Randeria 2007: 78f; vgl. auch Rai 1993: 228). Die tausendjah-
rige Geschichte des Austauschs beider Glaubensrichtungen werde somit negiert und
durch diese bindre Formel ersetzt (vgl. Randeria 2007: 71). Entgegen dem Selbst-
verstdndnis der Hindutva-Bewegung, handelt es sich — wie Randeria nachgezeich-
net hat — sowohl beim Hindu-Nationalismus als auch bei der Représentation der in-
dischen Geschichte um duBerst moderne Produkte der postkolonialen Verflech-
tungsgeschichte (vgl. ebd.: 69).

Durch die lang anhaltende theoriebedingte Fokussierung auf binidre Gegeniiber-
stellungen z.B. von Tradition und Moderne, von Religion und Politik, von 6ffentli-
cher und privater Sphére, individualisierter und institutionalisierter Religion, konnte
einzig die individualisierte religiose Sozialform als spezifisch modern ausgemacht
werden. Der Blick auf die vielféltige und hybride Praxis religioser Sozialformen
blieb somit verstellt. Vor dem Hintergrund der wiederentdeckten globalen religio-
sen Vitalitdt wére es somit ratsam, wenn die Religionssoziologinnen und Religions-
soziologen nicht nur ihr theoretisches Werkzeug und ihre Narrative kritisch hinter-
fragen, sondern auch Fragen nach dem Religidsen anders stellen, um eine normati-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 269

ve Verengung der Analyseperspektive zu vermeiden. Wie eine solche Perspektive
aussehen konnte, soll im Folgenden nun nachgezeichnet werden.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



7. Erkenntnisgewinn flir eine neue Soziologie
der Religion

Wie durch die Konfrontation des religionssoziologischen Diskurses mit Arbeiten
der Postcolonial Studies ersichtlich wurde, ist der religionssoziologische Diskurs in
vielfacher Hinsicht mit Schwierigkeiten behaftet, die sich insbesondere in den
durch die theoretischen und disziplindren Grenzziehungen verursachten Engfiihrun-
gen der Analysezugidnge manifestieren.

Solche Grenzziehungen sind nicht nur im religionssoziologischen Diskurs zu
finden, sondern sie kennzeichnen die Soziologie im Allgemeinen: Seit ihrer Entste-
hung Mitte des 19. Jahrhunderts ist die Soziologie dadurch geprégt, dass sie iiber
bestimmte Narrative, theoretische Vorannahmen und begriffliche Zuspitzungen die
gesellschaftliche Unkontrollierbarkeit von Sinn zu marginalisieren versucht (Reck-
witz 2008: 304). In diesem Sinne wére es ein miiliges Unterfangen, analytische
Grenzziehungen ganz beseitigen zu wollen. Keine Auseinandersetzung mit Religion
kommt ohne eine Einschrinkung ihres Analysegegenstandes aus. Es ist jedoch die
Frage, inwiefern im religionssoziologischen Diskurs das produzierte Wissen auch
verortet wird und die theoretischen Engfithrungen und die damit einhergehenden
Einschrinkungen reflektiert und kenntlich gemacht werden, oder inwiefern diese
implizit bleiben und das produzierte Wissen womdoglich verallgemeinert wird und
dadurch ein verzerrtes Bild des Analysegegenstand entsteht.

Wihrend in der Soziologie aber auch in den Religions- und Kulturwissenschaf-
ten insbesondere durch die Erkenntnisse des Poststrukturalismus und der Postcolo-
nial Studies in den letzten Jahrzehnten ein breiter Reflexionsprozess eingesetzt hat
und viele theoretische und begriffliche Engfiihrungen ausgemacht und aufgezeigt
wurden, die den Blick auf die vielféltige religiose Praxis verstellen, ist in der Reli-
gionssoziologie eine Hinterfragung des eigenen Analysestandpunkts und der eige-
nen Kategorien und Begrifflichkeiten bisher nur bedingt erfolgt.

Um eine solche von Joachim Matthes bereits in den 1980er Jahren geforderte
Analyse vorzunehmen, hat es sich als eine ergiebige Analysestrategie erwiesen, Re-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



272 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

ligion zundchst von den Grenzen her zu denken, wobei sich die Arbeiten der Post-
colonial Studies mit ihrem sensiblen Gespiir fiir Wissensproduktionen und Aus-
schliissen als eine duflerst gewinnbringende Reflexionsflidche gezeigt haben. Mithil-
fe des generierten Analyserasters konnte im Rahmen dieser Arbeit aufgezeigt wer-
den, dass der religionssoziologische Diskurs in vielfacher Hinsicht von zeitlichen,
rdumlichen, sachlichen, kulturellen, strukturellen, normativen und disziplindren
Grenzziehungen und Engfiihrungen geprégt ist, die die Thematisierungsformen des
Religiosen in verschiedener Hinsicht bestimmen und den Analyseblickwinkeln so-
mit auf vielfache Weise verengen.

Mochte man eine Revision des religionssoziologischen Diskurses anregen, ist es
von zentraler Bedeutung, die Grenzziehungen und Engfiihrungen des religionssozi-
ologischen Diskurses nicht nur aufzuzeigen, sondern die historische Spezifitit der
Verweisungszusammenhédnge zu verdeutlichen, um die ausgemachten Grenzzie-
hungen auf diese Weise destabilisieren zu konnen.

7.1 GRENZEN DESTABILISIEREN

Wie in der Arbeit aufgezeigt wurde, sind die Engfiihrungen des religionssoziologi-
schen Diskurses hauptsidchlich dem anhaltenden Bemiihen der Religionssoziologin-
nen und Religionssoziologen geschuldet, einen allgemeinen Religionsbegriff for-
mulieren zu wollen. Hierbei werden nicht nur auf sachlicher Ebene Grenzziehungen
vorgenommen, sondern es werden trotz des Anspruchs auf universelle Giiltigkeit
vielfach auch implizite zeitliche und rdumliche Grenzen gesetzt. Beispielsweise
wurden spezifische historische Erfahrungen hiufig unreflektiert verallgemeinert
und zum zentralen Charakteristikum der Religion in der Moderne erklért. Wie dar-
gestellt wurde, hédngt dies zudem mit den vorgenommenen Einbettungen der Religi-
onsdefinitionen in eine bestimmte Moderneerzdhlung zusammen, was sicher im
Wesentlichen durch den hegemonialen Stellenwert des Modernebegriffs in der so-
ziologischen Disziplin begriindet ist. Durch die diskursive Verkniipfung der Begrif-
fe Moderne und Religion werden nicht nur auf zeitlicher und rdumlicher Ebene
Grenzzichungen evoziert, sondern es werden auch Differenzproduktionen vorge-
nommen, die zudem kulturalistisch und moralisch konnotiert sind.

Wie im Folgenden aufgezeigt werden soll, laufen Religionssoziologinnen und
Religionssoziologen durch die im religionssoziologischen Diskurs vorgenommenen
zumeist impliziten in manchen Féllen aber auch expliziten Grenzziehungen nicht
nur Gefahr, sich durch die Produktion eines ganz spezifischen Religionsverstind-
nisses den Blick auf die vielfdltige religiose Praxis zu verstellen, sondern auch der
Kontingenz religiéser Phdnomene nicht geniigend Aufmerksamkeit zu zollen. In
diesem Sinne gilt es die disziplindren, sachlichen, rdumlichen, zeitlichen, kulturel-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



ERKENNTNISGEWINN FUR EINE NEUE SOZIOLOGIE DER RELIGION | 273

len und moralischen Grenzziehungen im Folgenden abschlieend einmal mehr zu
destabilisieren, um auf diese Weise den Weg fiir eine Neuausrichtung einer Sozio-
logie der Religion zu ebnen, die es sich zum Anspruch macht, sowohl den vielfalti-
gen Dimensionen religidser Praxis als auch der globalen Heterogenitit religidser
Erscheinungsformen gerecht zu werden.

7.1.1 Sachliche, soziale und theoretische Grenzziehungen

Im religionssoziologischen Diskurs wird Religion in den Definitionsbemithungen
haufig als etwas iiber die spezifische Funktion oder Substanz der Religion von an-
deren sozialen Bereichen und Phidnomenen klar Abgrenzbares bestimmt. Um Reli-
gion auch von etwaigen funktionalen Aquivalenten abgrenzen zu kénnen, kommen
funktionale Religionsbestimmungen hierbei nicht ohne eine zusétzliche substanziel-
le Unterfiitterung aus. Ein funktionales Religionsverstindnis z.B. in der Tradition
Luhmanns ist somit immer auch substanziell begriindet. Religion gerét auf diese
Weise also als etwas von anderen gesellschaftlichen Bereichen Separiertes und zu-
dem Isoliertes in den Blick. In diesem Sinne ist der religionssoziologische Diskurs
also durch eine sachliche Grenzziehung gekennzeichnet.

Aus diesen, auf substanzieller oder funktionaler Ebene vorgenommenen Grenz-
ziehungen ergeben sich nun verschiedene Schwierigkeiten und Engfiihrungen, die
im religionssoziologischen Diskurs zum Teil Beachtung finden. So wurde etwa das
Dilemma, welches ein substanzieller Religionsbegriff in der Tradition von James
fiir die Soziologie bereitet, indem er die besondere Qualitdt der Religion in der in-
neren Erfahrung des Einzelnen ausmacht, verschiedentlich problematisiert. Gleich-
wohl wird im gegenwértigen religionssoziologischen Diskurs weiterhin an das Re-
ligionsverstidndnis von James angekniipft (vgl. Joas 2004). Einem solchen Religi-
onsbegriff, der die besondere Qualitidt des Religiosen in der Erfahrung des Einzel-
nen ausmacht, ist jedoch mit soziologischen Analysemitteln nicht beizukommen.
Luckmanns explizit als ,unsichtbar® betitelte Definition von Religion erweist sich
fiir eine Soziologie, die an der Sichtbarkeit religidser Praktiken ansetzen mochte,
ebenfalls als problematisch.

Den funktionalen Religionsbestimmungen wiederum liegt immer auch ein ahis-
torisches Moment zugrunde, indem die gesellschaftliche Funktion der Religion auf
Dauer gestellt wird und implizit davon ausgegangen wird, dass es eine Gesellschaft
ohne Religion nicht geben kann. Insofern sind solcherlei Herangehensweisen be-
reits aus soziologischer Perspektive zu problematisieren.

Mit den Postcolonial Studies wurde ein entsprechendes Religionsversténdnis je-
doch auch historisch kontextualisiert: Wie Mazusawa aufzeigt ist ein allgemeiner
Religionsbegriff erst im Zuge der Kolonialzeit insbesondere in der Konfrontation
mit den Religionen in Asien entstanden. Protestantischen Gelehrten wie Max Miil-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



274 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

ler und Ernst Troeltsch kam bei der Etablierung der wissenschaftlichen Auseinan-
dersetzung mit Religion jenseits theologischer Diskussionen an den Universititen
und der Formulierung eines universellen Religionsbegriffs eine zentrale Rolle zu.
Entsprechend ist die Konzeption eines allgemeinen Religionsbegriffs stark durch
ein protestantisches Religionsverstindnis geprigt, welches die wissenschaftliche
Diskussion im Weiteren in entscheidendem Mafle beeinflusst.

Sowohl die substanziellen als auch die funktionalen Religionsbegriffe sind —
trotz eines universellen Anspruchs — hauptsédchlich durch ein europiisch-christ-
liches bzw. christlich-protestantisches Religionsverstindnis geprédgt. Nicht nur die
Unterscheidung von heiliger und profaner Sphire oder Immanenz und Transzen-
denz, die als inhaltliche Bestimmung den Religionsbegriffen hdufig zugrunde liegt,
auch die in der Religionssoziologie prominente funktionale Bestimmung von Reli-
gion, die in der Bewiéltigung von Kontingenzerfahrungen ausgemacht wird, steht —
wie etwa an Luhmann genauer veranschaulicht wurde — insbesondere mit einem
protestantisch geprigten Religionsverstdndnis im Zusammenhang.

Zwar wird auch im religionssoziologischen Diskurs der universelle Erklarungs-
anspruch eines auf der Unterscheidung zwischen Immanenz und Transzendenz auf-
bauenden Religionsbegriffs in Zweifel gezogen (vgl. Beyer 2006: 80f; Knoblauch
2009: 44), generell werden die aufgestellten Definitionen jedoch zu selten in ihrem
spezifischen diskursiven Entstehungszusammenhang eingebunden und die damit
einhergehenden Grenzen aus diesem Grund nicht reflektiert. Die géngige Praxis,
sich Religion definitorisch zu ndhern, wird somit nicht grundlegend problematisiert.
Asad folgend kommt es nicht von ungefahr, Religion im 20. Jahrhundert als etwas
von anderen gesellschaftlichen Bereichen klar getrenntes fassen zu wollen, sondern
dieses Bestreben steht mit dem Gedanken der Sdkularisierung in Zusammenhang
(vgl. Asad 1993a: 28). Somit steht ein solcher Religionsbegriff mit dem spezifisch
europdischen Selbstbild dieser Zeit in Verbindung, was allerdings im religionssozi-
ologischen Diskurs kaum Beachtung findet. Daraus erwéchst nicht nur die Schwie-
rigkeit, dass ein solcher Religionsbegriff unreflektiert verallgemeinert wird und so-
mit einen hyperrealen Status erlangt, sondern auch, dass das hybride Zusammen-
spiel mit anderen gesellschaftlichen Bereichen durch die spezifische differenzie-
rungstheoretische Analyseperspektive vernachléssigt wird. So findet etwa das Inei-
nandergreifen von religiosen und politischen Kriften kaum Beriicksichtigung, ob-
gleich dieses Zusammenspiel fiir die Herausbildung des Nationalstaates von grof3er
Bedeutung war und beispielsweise auch in Europa viele politische Parteien einen
christlichen Bezug in ihrem Namen tragen. Mit Hall kann festgestellt werden, dass
in Hinblick auf Religion weder von einer notwendigen, inneren transhistorischen
Konnotation von Religion auszugehen ist, diese aber ebenso wenig frei durch Raum
und Zeit flottiert. Religion erscheint seiner Meinung nach in bestimmten Formatio-
nen und ist durch unterschiedliche Krifte verankert: ,,Ihre Bedeutung [...] ent-
springt gerade ihrer Position in einer Formation. Sie hdngt davon ab, womit sie

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



ERKENNTNISGEWINN FUR EINE NEUE SOZIOLOGIE DER RELIGION | 275

sonst artikuliert ist. Da diese Artikulationen nicht unvermeidlich sind, nicht not-
wendig, konnen sie potentiell transformiert werden, so dass Religion in mehr als ei-
ner Weise artikuliert werden kann.” (Hall 2000: 66f) Religion kann in einem sol-
chen Verstiandnis nicht abschlieBend definiert werden, vielmehr miissen die spezifi-
schen religidsen Formationen in ihren jeweiligen Artikulationen mit politischen,
okonomischen Einfliissen etc. untersucht werden (Hall 2000: 66f). Indem davon
ausgegangen wird, dass sich religidose Formationen erst im Zusammenspiel mit ver-
schiedenen gesellschaftlichen Einflussbereichen artikulieren, wird nicht nur die im
religionssoziologischen Diskurs vorgenommene sachliche Abgrenzung von Religi-
on, sondern auch die Dichotomie zwischen Struktur- und Handlungsebene aufgeho-
ben, die ebenfalls den religionssoziologischen Diskurs prigt und im Weiteren noch
zu problematisieren sein wird.

Kontingenz und Komplexitét der sozialen Praxis geraten also aufgrund der theo-
retischen Modelle, die die hybriden Sinnproduktionen der gesellschaftlichen Praxis
gerade durch bestimmte Vorannahmen und Grenzziehungen einzuddmmen versu-
chen, nicht in den Blick. Ebenso finden Aspekte der Macht — wie insbesondere
Asad angemerkt hat — in einer solchen Perspektive keine Beriicksichtigung.

Zwar wird in der Tradition Luckmanns die seit den Anfingen der Soziologie
verbreitete Vorstellung von Religion als etwas von anderen Bereichen Abgrenzba-
rem, zuriickgewiesen. An den Fragen, wie umfassend ein Religionsbegriff sein soll-
te und was alles als Religion bezeichnet werden diirfe, scheiden sich seither aber die
religionssoziologischen Geister. Wéhrend diejenigen Stimmen, die fiir einen engen
Religionsbegriff pladieren und auf globaler Ebene fiir einen konvergenztheoreti-
schen Ansatz stehen, an einer inhaltlichen oder funktionalen Bestimmung festhal-
ten, wollen die Verteidigerinnen und Verteidiger eines weiten Religionsbegriffs ge-
rade das Zusammenspiel und die Durchmischungen mit anderen Bereichen ernst
nehmen. In diesem Sinne ist im gegenwértigen Diskurs immer hdufiger von populi-
ren Religionen, fluiden Religionen oder Religionshybriden die Rede. Diese Begriffe
sind jedoch meist zeitdiagnostisch angelegt und sollen hauptsdchlich den Wandel
der Religion in einer globalisierten, pluralisierten, mediatisierten und erlebnisorien-
tierten Welt zum Ausdruck bringen. Diesen Religionsbegriffen liegt somit nicht nur
ein individualisiertes Religionsverstindnis zugrunde. Religion wird hier ebenso
nicht prinzipiell als etwas immer erst im praktischen Zusammenspiel mit anderen
Elementen sich konstituierendes wahrgenommen, wie das etwa ein postkoloniales
Kulturverstindnis nahe legt. Zwar werden aktuell auch performative Ansétze im re-
ligionssoziologischen Diskurs zur Kenntnis genommen (vgl. Berger et al 2013), die
vielfaltigen Dimensionen der religidsen Praxis finden hierbei aber selten umfassend
Beriicksichtigung. Dies wird daran ersichtlich, dass die Analyseebenen und
-einheiten im religionssoziologischen Diskurs nicht am konkreten Untersuchungsge-
genstand festgemacht werden, sondern aus der eingenommenen theoretischen Per-
spektive vorab bestimmt werden.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



276 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Wie dargestellt, erfreuen sich seit einiger Zeit insbesondere die Dimensionen des
individuellen Glaubens und der individuellen religiésen Erfahrung bzw. der Kom-
munikation iiber diese Erfahrungen oder der religiosen Kommunikation im Allge-
meinen besonderer Beliebtheit in den soziologischen Religionskonzeptionen. Im
Vergleich zu der genuin soziologischen Ausrichtung der Klassiker und ihren viel-
féltigen Thematisierungsformen des Religidsen spiegelt sich hier eine recht eindi-
mensionale Betrachtungsweise religioser Phdnomene wieder, die zudem selten ohne
anthropologische oder psychologische Unterfiitterungen auskommt. Weber, der sich
bekanntlich gegen eine vorab aufgestellte Definition von Religion aussprach und
vielmehr der historischen Kontingenz des Religidsen gerecht werden wollte, konnte
aufgrund der Offenheit seines analytischen Blicks — die eurozentrische Verengung
sei hier fiir einen Moment auBlen vor gelassen — nicht nur den Einfluss der religio-
sen Lebensfiihrung auf das Wirtschaftshandeln analysieren, sondern er widmete
sich den Glaubenssystemen und deren Wechselspiel mit anderen gesellschaftlichen
Bereichen im Allgemeinen und befasst sich zudem mit den religiésen Riten und
Symbolen, die bei ihm wiederum immer im Zusammenhang mit religidsen Verge-
meinschaftungsformen und somit auch herrschaftssoziologischen Fragen stehen.

Durch die Fokussierung auf die individualisierte Sozialform der Religion fallen
die Thematisierungsformen im gegenwértigen soziologischen Diskurs weniger
mannigfaltig aus. Zwar wird die soziale Komponente etwa iiber die Ebene der
Kommunikation beriicksichtigt, und in manchen Fillen werden hier auch noch reli-
giose Gemeinschaften als den Glauben des Individuums beeinflussende Instanzen
mitgedacht (vgl. Krech 2011), dies ist jedoch im Hinblick auf ein individualisiertes
Religionsverstdndnis keine Selbstverstdndlichkeit mehr im religionssoziologischen
Diskurs. Auch wenn seit einiger Zeit die sogenannten Neuen Religiosen Bewegun-
gen Beachtung finden, lésst die relativ spite Beriicksichtigung religioser Erschei-
nungsformen jenseits der institutionalisierten und der individualisierten Sozialform
der Religion eine weitere theoretische Engfiihrung des religionssoziologischen Dis-
kurses erkennen: Je nach theoretischer Ausrichtung wurde und wird der Fokus nach
wie vor entweder auf die Ebene der Handlungen oder auf die Ebene der gesell-
schaftlichen Strukturen gelenkt, wobei letztere hiufig mit religiésen Institutionen
gleichgesetzt wird. Diese Dichotomie zwischen sozialen Handlungen und sozialen
Strukturen kennzeichnete iiber einen groBen Zeitraum den soziologischen Diskurs
im Allgemeinen, im religionssoziologischen Diskurs scheinen sich diese theoreti-
schen Grenzziehungen bei der Auswahl der Analyseeinheit jedoch einmal mehr be-
sonders hartnickig zu halten.

Eine Ausnahme bildet hier Bourdieus Soziologie der Praxis. Ahnlich dem Wis-
senschaftsverstindnis der Postcolonial Studies mdchte er mit seiner Theorie der
Praxis dieser Dichotomie von methodologischem Individualismus und methodolo-
gischem Strukturalismus, die fiir ihn ein Produkt scholastischer Wissenschaftspra-
xis sind, gerade etwas entgegensetzen und vielmehr die Eigenlogik der sozialen

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



ERKENNTNISGEWINN FUR EINE NEUE SOZIOLOGIE DER RELIGION | 277

Praxis ernst nehmen. In Anschluss an Ludwig Wittgenstein hat Bourdieu auf die
Problematik theoretischer Konzeptionen aufmerksam gemacht: In seinem Regelre-
gressargument hat Wittgenstein aufgezeigt, dass es nicht moglich ist, Regeln ab-
schlieBend zu formulieren, da bereits das praktische Befolgen einer Regel diese Re-
gel verdndere. Aus diesem Grund ist es auch nicht moglich, die Praxis theoretisch
herzuleiten (vgl. Wittgenstein 1984: 345; vgl. auch Hillebrandt 2014b: 129). Dass
sich soziale Praxis nicht allein durch solche GesetzméaBigkeiten erkldren lasse, wer-
de — so lautet Bourdieus zentraler Kritikpunkt — im Kampf um die Positionierung
im sozialen Feld zu selten reflektiert.' Vielmehr wiirden die aufgestellten Theorien
und Gesetzmifigkeiten mit einem natiirlichen Anschein versehen, indem diese als
notwendige Abstraktionen verklért wiirden.

Die von Bourdieu aufgestellte Theoriefigur des religiosen Feldes, die sich in
den letzten Jahrzehnten auch im religionssoziologischen Diskurs immer groferer
Beliebtheit erfreute, muss sich jedoch auch selbst diesen Vorwurf gefallen lassen,
ist diese Theoriefigur doch selbst eine Abstraktion von Bourdieus Auseinanderset-
zung mit dem Stellenwert der Religion im modernen Frankreich, der im folgenden
universelle Giiltigkeit beigemessen wird.

Die Naturalisierung wissenschaftlicher Erkenntnisse ist seitens der Postcolonial
Studies und der Cultural Studies vielfach kritisiert worden. Wie Bourdieu plddieren
viele postkoloniale Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler fiir eine gegen-
standsnahe Betrachtungsweise sozialer Zusammenhinge. Wodurch sich religidse
Praktiken und Praxisformen auszeichnen, kann also weder vorab bestimmt und an
einer spezifischen Funktion oder Substanz, noch anhand einer spezifischen gesell-
schaftlichen Einflussebene festgemacht werden. Die Einheiten der Analyse kénnen
vielmehr nicht unabhéngig von einem spezifisch empirischen Untersuchungsereig-
nis festgelegt werden. Vielmehr muss die Performativitit der Praxis ernst genom-

1 Bourdieu hat scharfe Kritik an der scholastischen Vernunft sozialwissenschaftlicher Theo-
riebildung geiibt. Er hat darauf hingewiesen, dass wissenschaftliche Objektivationen, also
Definitionen, Begriffe und Theorien ebenfalls Formen der Praxis sind, die im wissen-
schaftlichen Feld bestimmten Logiken der Erkenntnisproduktion unterliegen: Wie alle
anderen Felder versteht Bourdieu auch das akademische Feld als Kampffeld, auf dem
durch die Produktion wissenschaftlicher Erkenntnisse um die Positionierung im wissen-
schaftlichen Feld gestritten wird. Hierbei werden meist Theorien aufgestellt, die das So-
ziale durch vermeintlich allgemeine GesetzmiBigkeiten zu erklaren versuchen. So lasst
sich an Bourdieu ankniipfend mit Hillebrandt feststellen: ,,Der methodologische Indivi-
dualismus und der methodologische Holismus unterscheiden sich folglich nicht darin, die
Beschaffenheit der sozialen Welt aus allgemeingiiltigen GesetzméBigkeiten abzuleiten,
sie unterscheiden sich lediglich darin, zur Konstruktion dieser Gesetzmafigkeiten unter-
schiedliche Ausgangspunkte — ndmlich Akteureigenschaften oder Struktureigenschaften —
zu wihlen.“ (Hillebrandt 2014a: 27)

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



278 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

men und die konkreten Analyseeinheiten immer aus dem jeweiligen Untersu-
chungsgegenstand abgeleitet werden. Theoretische Erkenntnisse miissen immer
empirisch erfolgen und reflexiv an die untersuchten Praktiken riickgebunden wer-
den (vgl. Bhabha 2000: 267).

Obwohl Ansitze, die die Performativitidt der Praxis zum Ausgangspunkt der
Untersuchung machen heute in der Mitte der Sozialwissenschaften angekommen
sind, nehmen sie im religionssoziologischen Diskurs nach wie vor eine marginale
Position ein. Zwar mochte auch Riesebrodt eine Religionstheorie aufstellen, die
»eine Verbindung der subjektiven und objektiven Dimension, der handelnden Indi-
viduen und der institutionellen Ordnung gestattet (Riesebrodt 2000: 38) und er
sieht ein solches ,,Abstraktionsniveau auf der Ebene der Praktiken gegeben. Was
er unter religiosen Praktiken verstanden wissen will, legt er jedoch vorab fest. Ob-
gleich er seine Definition religidser Praktiken anhand zahlreicher Beispiele aus der
Geschichte der Religionen generiert, mochte er diese gerade nicht aus dem gesell-
schaftlichen oder kulturellen Kontext, sondern vielmehr aus der Sinnhaftigkeit der
religiésen Handlungen selbst ableiten (vgl. Riesebrodt 2000: 39). Dabei scheint er
jedoch die Bedeutung der Kontingenz historischer Kontexte zu unterschitzen, die
postkoloniale Ansdtze immer wieder hervorgehoben haben. Bevor auf die Grenz-
ziehungen, die die soziologische Disziplin im Allgemeinen von Beginn an prégen,
eingegangen wird, soll in dem Bemiihen, die Grenzen des religionssoziologischen
Diskurses destabilisieren zu wollen, zuerst auf eine weitere Engfiihrung des Analy-
seblickwinkels aufmerksam gemacht werden:

Die Rede ist hier von der anthropozentrischen Ausrichtung des Analysefokus im
religionssoziologischen Diskurs. Hinsichtlich der sozialen Dimension ist der religi-
onssoziologische Blick meist auf die Sinnproduktionen menschlicher oder kommu-
nikativer Interaktionen ausgerichtet. Ein performatives Kulturverstindnis, das so-
wohl durch die Postcolonial Studies und die Cultural Studies vertreten wird, mochte
neben den Zeichen hingegen auch die Materialitdt der Praxis ernstnehmen und in
diesem Sinne sowohl die korperliche Verfasstheit der Menschen beriicksichtigen,
als auch die Bedeutung, die nichtmenschlichen Aktanten wie etwa Dingen oder
Symbolen in der alltéglichen Praxis zukommt, anerkennen. Deren spezifische Rele-
vanz zeigt sich beispielsweise in rituellen Praktiken wie etwa dem Abendmahl, in
welchem alltidglichen Dingen wie Wein und Brot eine ganz besondere Bedeutung
beigemessen wird. Nicht nur Bilder, Statuen und Textilien oder eben auch Wein
und Brot erhalten in religiosen Praktiken haufig einen sakralen Charakter, auch die
Architektur der Gotteshauser selbst, die Altdre und Schreine sind ebenso zu beriick-
sichtigen wie Dinge, die religiose Bekenntnisse vermitteln. Selbst der individuelle
Glaube zeichnet sich sowohl durch eine spezifische Sozialisation und eine entspre-
chende Verkorperung als auch durch das praktische Zusammenspiel von religiosen
Symbolen und sich in Texten materialisierenden Diskursen aus.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



ERKENNTNISGEWINN FUR EINE NEUE SOZIOLOGIE DER RELIGION | 279

Indem im religionssoziologischen Diskurs in den gegenwértigen Religionsdefiniti-
onen in erster Linie die kognitive Dimension in den Vordergrund geriickt wird, ge-
rat die Multidimensionalitit religioser Praxis nur sehr selten in den analytischen
Fokus.

Mochte man diese, durch die verschiedenen Grenzfithrungen des religionssozio-
logischen Diskurses bedingten Engfiihrungen in der Auseinandersetzung mit Reli-
gion zukiinftig umgehen, gilt es, sich von den bisherigen Definitionspraktiken und
insbesondere von einem universellen Anspruch auf Giiltigkeit dieser Definitionen
zu verabschieden. Auch Casanova hat festgehalten, dass es ,,nicht die Aufgabe der
Religionssoziologie“ sein kann ,,im wilden Garten dadurch Ordnung zu schaffen,
dass man eine theoretische Synthese entwirft und versucht diese der Welt iiberzu-
stiilpen® (Casanova 2011: 180). Vielmehr muss gerade die groBe Heterogenitét und
Komplexitdt religioser Praktiken ernst genommen werden. Aus diesem Grund gilt
es, sich sowohl von einem homogenisierenden als auch einem essenzialisierenden
Religionsverstidndnis zu verabschieden und sich auch von den gingigen Moderne-
narrativen zu l6sen, die fast ausschlieBlich an der européischen Geschichte ankniip-
fen bzw. in einem spezifischen Selbstverstindnis griinden und den Blick auf Religi-
on dadurch gleichermaflen verengen. Die sachlichen, sozialen und theoretischen
Grenzziehungen sind maBgeblich durch disziplindre und narrative Grenzziehungen
geprégt, die es im Folgenden nun zu destabilisieren gilt.

7.1.2 Disziplinare, methodologische und
narrative Grenzziehungen

Wie insbesondere in Kapitel 6 beleuchtet wurde, befasst sich die Soziologie seit ih-
rer Entstehung als wissenschaftliche Disziplin primir mit der modernen europi-
schen Gesellschaft. Obwohl die Anfange der Soziologie in die Hochzeit des Imperi-
alismus fallen, gelten die industrielle Revolution und die Franzdsische Revolution
als die wichtigsten Pfeiler auf dem Weg in die moderne Gesellschaft. Aulereuropi-
ische Gesellschaften geraten demgegeniiber nur als Negativfolie zu den modernen
europdischen Gesellschaften in den Blick. Wihrend Ethnologie und Anthropologie
sich mit auBereuropdischen Gesellschaften und globalgeschichtlichen Zusammen-
héngen befassen, bildet die Auseinandersetzung mit den europdischen Gesellschaf-
ten von Beginn an den zentralen Untersuchungsgegenstand der Soziologie. Wie im
Folgenden gezeigt werden soll, ist die Soziologie als wissenschaftliche Disziplin
durch ihren Fokus auf die européischen Gesellschaften durch weitreichende Grenz-
ziehungen geprigt, die durch eine spezifische Moderneerzahlung noch verstirkt
werden. Die dieser Erzdhlung inhdrenten Verhéltnisbestimmungen von Moderne
und Religion spielen hinsichtlich der Grenzziehungen des soziologischen Diskurses

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



280 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

im Allgemeinen und der im religionssoziologischen Diskurs im Besonderen eine
nicht zu unterschétzende Rolle.

Dies hat sich bis heute nicht gedndert. Ein Religionsverstdndnis, welches Reli-
gion als etwas von anderen Phdnomenen und Bereichen klar Abgrenzbares defi-
niert, findet auch deshalb im religionssoziologischen Diskurs nach wie vor An-
klang, weil es eng mit einem durch Rationalisierung und funktionale Differenzie-
rung gepragten Moderneverstindnis und einem entsprechenden europdischen
Selbstbild verkniipft ist. Wie dargestellt, ist nicht nur Webers, sondern auch Par-
sons’ und Luhmanns Moderneverstidndnis von der Annahme der Ausdifferenzierung
unterschiedlicher gesellschaftlicher Teilbereiche gekennzeichnet. Gerade der Wan-
del der Religion von einem die Gesellschaft {iberbordenden Phénomen zu einem
von der staatlichen Macht getrennten gesellschaftlichen Teilbereich stellt ein wich-
tiges Charakteristikum dieser Erzdhlung dar. Dieser Wandel der Rolle der Religion
wird mit einem groBeren gesellschaftlichen Wandel in Verbindung gebracht, der
gemeinhin mit dem von Weber geprégten Begriff der Rationalisierung umschrieben
wird. In den géngigen Modernenarrativen nimmt die europdische Gesellschaft in
Bezug auf diese Entwicklungen eine Vorreiterrolle ein. Durch die Annahme, dass
die moderne Gesellschaftsordnung auf einem endogenen Prozess innerhalb Europas
herbeigefiihrt wurde, werden in zeitlicher Hinsicht Grenzziehungen vorgenommen,
indem die moderne Gesellschaft von den sogenannten vormodernen Gesellschaften
abgegrenzt wird. Ebenso werden auch in rdumlicher Perspektive Grenzen produ-
ziert, ndmlich zu den sonstigen traditionalen Gesellschaften, denen der Weg in die
Moderne noch bevorsteht. Die seit Jahrhunderten bestehenden globalen Verflech-
tungen, die sich in Kolonialismus, Imperialismus, Sklaverei und Handelsbeziehun-
gen manifestieren, werden hierbei ebenso wenig beriicksichtigt, wie die Tatsache,
dass die Idee des Nationalstaates erst im Kontext der Kolonialherrschaft Kontur
gewinnen konnte (Bhambra 2007).

Vielmehr sind die Modernenarrative durch Gegeniiberstellungen von West und
Ost, moderner und vormoderner, entwickelter und unterentwickelter Gesellschaft
gepragt. Offensichtlich lassen sich erst durch die Kontrastierung mit dem Anderen
die Charakteristika der europdischen Moderne heraus stellen, wie an Webers okzi-
dentalem Rationalismus veranschaulicht wurde.

Indem davon ausgegangen wird, dass einzig die europdischen Lander in der La-
ge waren, eine moderne Gesellschaftsordnung hervorzubringen, wird Europa nicht
nur zum theoretischen Ausgangspunkt der soziologischen Auseinandersetzung,
sondern es wird durch ein modernisierungstheoretisches Denken quasi zum MaB-
stab der globalen Modernentwicklung gemacht, wobei der Nationalstaat die zentrale
Analyseeinheit bildet. Wie Chakrabarty aufgezeigt hat, geraten durch diese zeitli-
chen und rdumlichen Grenzziehungen aufBereuropdische Nationalstaaten lediglich
auf der Ebene der nachholenden Entwicklung in den Blick (vgl. Chakrabarty 2002).
Chakrabarty hat zudem auf den hyperrealen Status dieser Theorien aufmerksam

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



ERKENNTNISGEWINN FUR EINE NEUE SOZIOLOGIE DER RELIGION | 281

gemacht: Er weist darauf hin, dass ,das Europa‘ oder ,der Westen‘, auf welchen
sich diese Moderneerzdhlungen immer bezichen, ebenfalls lediglich imaginére Ein-
heiten seien. Das Projekt, Europa zu provinzialisieren, miisse deshalb auch das Ein-
gestdndnis beinhalten, ,,dass bereits Europas Aneignung des Adjektivs ,modern‘ ein
Stiick globale Geschichte ist* (Chakrabarty 2010:62). Entsprechend méochte er fiir
die Rolle der Geschichtsschreibung sensibilisieren, die in einem engen Biindnis mit
dem modernen Imperialismus und Kolonialismus stehe. Fiir die Zivilisierung au-
Bereuropdischer Weltregionen werde jedoch die Kolonialherrschaft in diesen Narra-
tiven hiufig als notwendiges Ubel dargestellt.

Durch die eurozentrische Ausrichtung der Moderneerzdhlung aber auch durch
die Konzentration auf Nationalstaaten als zentrale Analyseeinheit wird die durch
die vielféltigen geschichtlichen Verflechtungen bedingte globale Anlage der Mo-
derne, auf welche postkoloniale Theoretikerinnen und Theoretiker immer wieder
hingewiesen haben, im religionssoziologischen Diskurs nicht beriicksichtigt. Ver-
treterinnen und Vertreter einer postkolonialen Perspektive wollen eine Soziologie
der Moderne jedoch nicht grundlegend in Frage stellen, sondern vielmehr die euro-
zentrische und hyperreale Verengung der Moderneerzihlung problematisieren.

Die Frage nach dem Stellenwert der Religion in modernen Gesellschaften und
ihrer gdngigen Sozialform erweist sich hierbei als ein sinnvolles Mittel der Revision
gingiger Moderneerzédhlungen: Insbesondere die hegemoniale Stellung der Sékula-
risierungsthese, verstanden als ein mit der Entstehung des modernen Nationalstaats
einhergehendem gesellschaftlichen Bedeutungsverlust von Religion, der sich nicht
nur in den abnehmenden Mitgliederzahlen der Kirchen widerspiegelt, sondern sich
im Offentlichen Einflussverlust religiéser Vertreterinnen und Vertreter manifestiert,
hat dazu gefiihrt, dass eine anhaltende religiose Vitalitét als etwas der Moderneent-
wicklung Gegensétzliches charakterisiert wurde. Aus modernisierungstheoretischer
Perspektive war es nur eine Frage der Zeit, dass Religion — als einer von vielen ge-
sellschaftlichen Teilbereichen — auch in globaler Hinsicht an Bedeutung verlieren
wiirde. Die These eines zunehmenden gesellschaftlichen Bedeutungsverlusts von
Religion wird erst in der Religionssoziologie Ende der 1960er Jahre in Frage ge-
stellt. Wahrend Religion in der Soziologie lange Zeit mit Kirche, also ihrer institu-
tionalisierten Sozialform gleichgesetzt wurde, zieht Luckmann eine solche Betrach-
tungsweise in Zweifel. Er geht nicht von einem schwindenden Einfluss, sondern
vielmehr von einem Wandel der religidsen Sozialform aus und macht damit die
Grenzziehung zwischen institutioneller und individueller Religion im religionssozi-
ologischen Diskurs salonfdhig. Entgegen der géngigen Annahme eines Bedeu-
tungsverlusts geht Luckmann nun von einer anhaltenden Vitalitdt des Religidsen
aus. Auch wenn die institutionalisierte Form der Religion an Einfluss verliere, spie-
le Religion im Privaten nach wie vor eine grof3e Rolle.

Wie aufgezeigt wurde, ist jedoch auch die Unterscheidung von institutioneller
und individueller Religion nicht nur mit der spezifisch europdischen Erfahrung

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



282 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

bzw. einem entsprechenden Selbstbild verkniipft, sondern steht auch in engem Zu-
sammenhang mit den soziologischen Moderneerzdhlungen und entsprechenden
Theoriefiguren. Die Individualisierungsthese nimmt im Allgemeinen einen zentra-
len Stellenwert in diesen Erzdhlungen ein, steht sie doch fiir die durch den Natio-
nalstaat ermoglichte Freisetzung des Einzelnen aus althergebrachten Zwéngen.
Wihrend das Leben des Einzelnen bisher durch die von Familie und Kirche vorge-
gebenen Strukturen dominiert wurde, verlieren diese Institutionen mit zunehmen-
dem Wohlstand an Einfluss auf die Lebensfithrung der Individuen. Die religiose In-
dividualisierung wird hierbei mit der institutionellen Ausdifferenzierung und mit
einer wachsenden Entfremdung religioser Experten von den religiésen Laien in
Verbindung gebracht, sowie mit einem durch die Trennung von Staat und Kirche
ermdglichten und durch Migration und Kommerzialisierung beforderten religidosen
Pluralismus in Zusammenhang gestellt. Durch die analytische Fokussierung auf die
individualisierte Religion geraten beispielsweise gemeinschaftliche religiose Prak-
tiken nicht mehr oder nur noch als Relikt aus einer vergangenen Zeit in den Blick.
Réumliche und zeitliche Grenzziehungen, die insbesondere in der Unterscheidung
zwischen modernen und traditionalen Gesellschaften kulminieren und auf die im
folgenden Kapitel noch niher eingegangen werden soll, spielen hierbei offensichtli-
che eine ebenso wichtige Rolle wie gewisse normative Implikationen, die nur eine
bestimmte Religion fiir vereinbar mit der modernen Gesellschaft halten, was in Ka-
pitel 7.1.4 ebenfalls noch einmal gesondert Beriicksichtigung finden wird.

Es sollte jedoch bereits deutlich geworden sein, dass die disziplindre Fokussie-
rung auf Europa ein Ignorieren der gewaltvollen Dimension der Moderne zur Folge
hat. Es wird vielmehr ein evolutionistisches, homogenisierendes und beschonigen-
des Bild dieser globalgeschichtlichen Entwicklung gezeichnet. Die Eindimensiona-
litdit des Moderneverstiandnisses ist in den letzten Jahrzehnten in der Soziologie
selbst in die Kritik geraten. Eisenstadt hatte z.B. als Reaktion sein Konzept der Mul-
tiple Modernities entwickelt, um auf die vielfdltigen Wege der unterschiedlichen
Zivilisationen in die Moderne hinzuweisen. Er vermeidet es somit nicht nur von ei-
nem einheitlichen Pfad der Moderne zu sprechen, sondern spricht auch von Zivili-
sationen anstatt von Nationalstaaten. Wie Randeria aufgezeigt hat, gerét jedoch
auch mit dieser Analyseeinheit die Verflechtungsgeschichte nur schwer in den
Blick.

Mit der Hinwendung zu einer globalen Perspektive wandelt sich jedoch auch
der religionssoziologische Diskurs. Spéitestens mit der neuen Aufmerksamkeit, die
Religion seit der Jahrtausendwende zuteil wird, wird etwa die These eines weltwei-
ten Bedeutungsverlusts von Religion vielfach verworfen. Die Vielfalt religidser Er-
scheinungsformen gerdt jedoch im religionssoziologischen Diskurs selbst mit der
Hinwendung zu einer globalen Betrachtungsweise noch nicht in den Blick. Nach
wie vor bilden jedoch hauptséchlich die européischen Erfahrungen und ein entspre-
chendes Religionsverstdndnis den theoretischen Bezugspunkt im Diskurs um die

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



ERKENNTNISGEWINN FUR EINE NEUE SOZIOLOGIE DER RELIGION | 283

Bestimmung eines allgemeinen Religionsbegriffs: Wéhrend in konvergenztheoreti-
schen Moderneerzdhlungen — wie anhand der von Luhmann gepréigten Theorie der
Weltgesellschaft veranschaulicht — die funktionale Differenzierung die prigende
Argumentationsfigur ist, steht in divergenztheoretischen Ansétzen etwa bei Beck
oder bei Knoblauch nach wie vor ein individualisiertes Religionsverstindnis im
Vordergrund. Aufgrund der disziplindren und narrativen Engfiihrungen gerdt auch
in einer globalen religionssoziologischen Perspektive die gro3e Heterogenitét reli-
gioser Erscheinungsformen nicht in den analytischen Fokus.

Mochte die Religionssoziologie der Heterogenitit und Hybriditédt der gegenwiér-
tigen globalen religiosen Praktiken und Formationen gerecht werden, muss sie die
disziplindren Grenzziehungen als eine Nichtberiicksichtigung der Gleichzeitigkeit
globaler Prozesse anerkennen. Eine postkoloniale Perspektive hat immer wieder da-
rauf hingewiesen, dass durch die disziplindre Aufsplitterung die gegenstandsimma-
nenten Verflechtungen nicht in den Blick geraten. Wahrend in der Religionswissen-
schaft, den Kulturwissenschaften, der Anthropologie und Ethnologie dieser Hinweis
in den letzten Jahren vielfach Beriicksichtigung findet, scheuen sich die Religions-
soziologinnen und Religionssoziologen hierzulande vor einem solchen Blick iiber
den eigenen disziplindren Tellerrand. Sollen die Grenzen des religionssoziologi-
schen Diskurses aufgezeigt werden, gilt es die eigenen disziplindren Engfiihrungen,
die den Analyseblickwinkel auf Religion wie dargestellt in vielfacher Hinsicht ver-
engen, kritisch zu hinterfragen. Durch eine solche interdisziplindre Perspektivener-
weiterung droht nicht der Verlust des Analysegegenstandes an die Kultur- oder Re-
ligionswissenschaften, wie dies von diversen Religionssoziologinnen und Religi-
onssoziologen verschiedentlich befiirchtet wird. Vielmehr kann man der globalen
Heterogenitdt und verflechtungsgeschichtlichen Hybriditét religioser Praxisformen
dadurch erst gerecht werden.

7.1.3 Zeitliche und raumliche Grenzziehungen

Es sind insbesondere die zeitlichen und rdumlichen Grenzziehungen, die in enger
Verkniipfung mit den disziplinédren, theoretischen und narrativen Grenzen die Ana-
lyseperspektive der Religionssoziologinnen und -soziologen in entscheidender Wei-
se einschrianken. Diese Grenzziehungen zu destabilisieren, ist — wie im Folgenden
aufgezeigt wird — nicht nur vor dem Hintergrund der Engfiihrungen der Moderneer-
zahlung von besonderer Brisanz, dieser Vorgang erweist sich auch im Hinblick auf
die Diskussion um eine neue Verhédltnisbestimmung von Globalitdt und Lokalitét
von zentraler Bedeutung.

Durch den exponierten Status, der Europa in Hinblick auf die Moderneentwick-
lung u.a. von der sozialwissenschaftlichen Theoriebildung zugesprochen wurde,
wird die europdische Gesellschaft nicht nur von vorherigen Gesellschaftstypen ab-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



284 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

gegrenzt, also zeitliche Grenzziehungen vorgenommen, sondern auch in rdumlicher
Hinsicht werden Unterschiede gemacht. Diese Differenzproduktionen spielen sich
in der Theorieproduktion in den zentralen Gegensatzpaaren wie etwa Vormoderne
und Moderne, Tradition und Moderne oder stratifizierter und funktional differen-
zierter Gesellschaft wider. Diese bindren Gegensatzpaare wurden als nicht mitei-
nander vereinbar dargestellt, wie sich am Beispiel der Religion veranschaulichen
lasst: Religion wurde dem Bereich der Tradition zugerechnet. Hinsichtlich der Ent-
stehung der Moderne nimmt Religion in der Moderneerzahlung zwar eine wichtige
Rolle ein, wie etwa an Webers Protestantismusthese oder Luhmanns Theorie der
funktionalen Ausdifferenzierung unterschiedlicher gesellschaftlicher Teilbereiche
erkennbar wird, in der modernen Gesellschaft selbst kommt Religion jedoch nur
noch ein marginaler Stellenwert zu. Die in der Soziologie gebrauchliche Grenzzie-
hung zwischen Tradition und Moderne steht damit auch fiir die Gegeniiberstellung
von Religion und sékularem Staat.

Wie jedoch aufgezeigt wurde, kam es erst vor dem Hintergrund der kolonialen
Begegnungen mit anderen Religionen im 19. Jahrhundert zur Formulierung eines
allgemeinen Religionsverstdndnisses. Die Interaktionen zwischen den unterschied-
lichen Regionen der Welt, die heute mit dem Schlagwort Globalisierung betitelt
werden, sind somit nicht erst in den letzten Jahrzehnten zu verzeichnen, sondern
pragen die Weltverhiltnisse seit Jahrhunderten. Das Koloniale wird in einer postko-
lonialen Perspektive als Chiffre aufgefasst, die in der globalen Gegenwart wie keine
andere fiir die Verflechtungen der unterschiedlichen Regionen steht (vgl. Dennaoui
2010: 429). Die divergierenden religiésen Stromungen wurden — wie aufgezeigt —
von diesen Entwicklungen mafBigeblich beeinflusst. Die sogenannten Weltreligionen
etwa nahmen durch die Begegnungen der Religionen untereinander, aber auch
durch das Wechselverhiltnis zwischen den Metropolen der Kolonialméchte und den
Kolonien erst Gestalt an. Mochte man sich heute mit Religion befassen, diirfen die-
se Einflussverhiltnisse nicht unbeachtet bleiben.

Randeria hat in Anschluss an die Postcolonial Studies deswegen verdeutlicht,
dass beispielsweise die Rekonstruktionen von indischen Traditionen selbst als Pro-
dukt der Moderne betrachtet werden miissen, da sie auf der Produktion eines natio-
nalen Selbstverstindnisses beruhen. Auf diese Weise werde Tradition eine ,,genea-
logische ,Reinheit® zugeschrieben, die in deutlichem Gegensatz zur radikalen ,Un-
reinheit* interaktiver historischer Prozesse steht” (Randeria 1999: 373). Eine solche
moderne Verflechtungsgeschichte ist eben nicht als eine der zunehmenden Homo-
genisierungen der Welt zu verstehen, wie dies die Sozialtheorie durch ihren euro-
zentrischen Fokus hiufig suggeriere:

,[DJie globale Verbreitung moderner kultureller Werte und Institutionen hat eher zur Diffe-

renz als zu einer einheitlichen Moderne oder einer Konvergenz der Gesellschaft gefiihrt. Die

unterschiedliche Interpretation, Umsetzung und Domestizierung von modernen Ideen und
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



ERKENNTNISGEWINN FUR EINE NEUE SOZIOLOGIE DER RELIGION | 285

Institutionen sowie der Widerstand in diversen lokalen Kontexten gegen die Moderne hat
auch zur Folge, dass der Westen das Definitionsmonopol Gber die Moderne verloren hat.”
(Randeria 2004: 155)

Vor dem Hintergrund, dass es die Religionssoziologie lange Zeit versdumt hat, der
anhaltenden Vitalitdt und der groen Heterogenitit der Religionen Aufmerksamkeit
zu zollen, scheint das Einnehmen einer verflechtungsgeschichtlichen Perspektive
besonders gewinnbringend zu sein. Sie erdffnet nicht nur einen anderen Blickwin-
kel auf die globale Verfasstheit der Moderne, sondern zwingt auch zu einer Revisi-
on der Verhéltnisbestimmung von Moderne und Religion.

Der religionssoziologische Diskurs muss fiir andere Welterfahrungen jenseits
der géngigen Moderne- und Globalisierungsnarrative wie dem der Rationalisierung,
der funktionalen Differenzierung oder der Individualisierung gedffnet werden. Eine
Dezentrierung der Sozialtheorie muss somit dazu fiihren, die Geschichte der Mo-
derne nicht ldnger als Prozess der Evolution und friedlichen Diffusion zu erzéhlen,
vielmehr muss man sich von der klassischen Erzihlung des Ubergangs von der tra-
ditionalen zur modernen Gesellschaft, von der stratifizierten zur funktional diffe-
renzierten Gesellschaft 16sen und die gewaltvolle Dimension der Verbreitung in den
Vordergrund riicken (vgl. Dennaoui 2010: 444).

Ein postkoloniales Wissenschaftsverstindnis setzt sich somit fiir eine Perspekti-
ve ein, die sowohl relational als auch plural ist und die Hybriditét der Praxis und die
vielféltigen geschichtlichen Verflechtungen gleichermaflen anerkennen mdchte
(Randeria 1999: 377). Eine solche analytische Perspektive will die anderen Regio-
nen der Welt nicht nur als Gegenstand, sondern auch als Ort sozialwissenschaftli-
cher Theorieproduktion ernst nehmen. Fiir Randeria beinhaltet das Folgendes:
,,Dies bedeutet, den Beitrag der Wissenschaftler dieser Regionen zur Kritik der kul-
turellen und historischen Bedingtheit westlicher Konzepte und Theorien sowie de-
ren Relativierung, Verfeinerung und Weiterfiihrung systematisch in eine Horizon-
terweiterung der Sozialtheorie einzubeziehen, um analytische Konstrukte, theoreti-
sche Priamissen und Verfahrensweisen der Sozialwissenschaften hinterfragen und
dringende Probleme unserer Zeit gemeinsam reflektieren zu konnen.“ (Randeria
1999: 373)

Zwar verfligen postkoloniale Gesellschaften hinsichtlich einer verflechtungsge-
schichtlichen Perspektive iiber kein epistemologisches Primat, jedoch sind sie als
Ort einer relationalen Wissensproduktion gegeniiber der selbstreferentiellen europa-
ischen Geschichtsschreibung insofern privilegiert, als dass das Bewusstsein der ei-
genen Relationalitidt konstitutiv fiir das Selbstverstdndnis postkolonialer Gesell-
schaften ist (vgl. Randeria 1999: 380).

2 Randeria reflektiert dabei auch die mit einer solchen Dezentrierung einhergehenden
Schwierigkeiten: ,,Die von mir anvisierte Dezentrierung westlicher Perspektiven ist auf
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



286 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Diese Relationalitdt der Geschichte mochte eine postkoloniale Perspektive in den
Vordergrund riicken. Auch wenn die Durchdringung und Beeinflussung der unter-
schiedlichen religiosen Stromungen durch die erhdhte globale Mobilitdt und die
ausgebauten Moglichkeiten der Kommunikation eine neue Dynamik erhélt, ist in
einer verflechtungsgeschichtlichen Perspektive eine solche gegenseitige Beeinflus-
sung bereits durch den Jahrhunderte wihrenden Kontakt und die Interaktionen un-
terschiedlicher religidser Stromungen gegeben, die vielfach auch von Gewalt und
Unterdriickung geprégt waren. In diesem Sinne gilt es, die auch in der Globalisie-
rungstheorie gingigen Grenzziehungen zwischen Globalem und Lokalem, Univer-
sellem und Partikularem hinter sich zu lassen:

,Seit jenem Wendepunkt in den letzten Jahrzehnten des 15. Jahrhunderts gibt es selbstver-
standlich keine ,alleinige, homogene, leere (westliche) Zeit’ mehr. Es gibt jedoch die Verdich-
tung und Auslassung, die entstehen, wenn all die unterschiedlichen Zeitlichkeiten, obwohl
deren je verschiedene Auspragungen ,prasent’ und ,real’ bleiben, sich auch in fragmentari-
scher Form im Hinblick auf die Uberdeterminierten Wirkungen eurozentrischer Zeitlichkeit,
Représentations- und Machtsysteme biindeln — und selbst ihre ,Differenz’ mit Bezug auf die-
ses System markieren missen. Das ist gemeint, wenn die Kolonisierung in den Rahmen der
,Globalisierung’ eingefligt oder wenn geltend gemacht wird, das Hauptmerkmal der Moder-
ne sei dieser iberdeterminierte, gebiindelte (sutured) und supplementare Charakter ihrer
Zeitlichkeiten. Hybriditat, Synkretismus, multidimensionale Zeitlichkeiten, die doppelte Ein-
schreibung aus kolonialen und ,metropolitanischen’ Zeiten, der gegenseitige kulturelle
Tauschverkehr, der schon lange fir die Kontaktzonen in den Stadten der ,Kolonisierten‘ cha-
rakteristisch war, ehe er zu einer der charakteristischen Tropen in den Stddten der ,Koloni-
sierenden’ wurde, die Formen der Ubersetzung und Transkulturation, die die ,koloniale Be-
ziehung’ seit ihren frilhen Zeiten pragen, die Ausblendung und das Dazwischen-sein (in-
betweenness), die Formen des Hier-und-Dort, all dies markiert die Aporien und Verdoppe-
lungen, mit deren Zwischenraumen die kolonialen Diskurse stets zu schaffen hatten.” (Hall
2002: 234; Hervorh. im Original)

eine ,decolonisation of imagination® (Pieterse/Parekh 1995) angewiesen. Paradoxerweise
aber gestaltet sich ein solcher ProzeB wesentlich problematischer an der ,Peripherie’.
Denn wie Santos anldflich der Auslotung der unterschiedlichen epistemologischen
Grundlagen eines solchen Vorgehens im Norden und Siiden feststellt: ,As a product of
empire, the South is the house of the south where the south is not at home* (Santos 1995:
150). Fiir den Stiden ist es daher ungleich schwieriger, eine eigene Sprache zu finden, um
den Dialog mit dem Westen aufzunehmen und einen Weg zwischen einem vereinnah-
menden Universalismus und einem kulturalistischen Partikularismus zu finden, der es
ermdglicht, die Moderne als gemeinsam zu gestaltendes Projekt der Zukunft anzusehen,
statt die eigene Zukunft bereits als kolonisiert zu betrachten.” (Randeria 1999: 380)
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



ERKENNTNISGEWINN FUR EINE NEUE SOZIOLOGIE DER RELIGION | 287

Hierfiir ist es gerade auch notwendig, die kulturellen Grenzziehungen des religions-
soziologischen Diskurses zu destabilisieren. Denn sowohl Raum als auch Zeit diir-
fen in einer solchen Perspektive nicht mehr als Markierung kultureller Sinngrenzen
und Lebensformen aufgefasst werden, es darf also nicht mehr zwischen westlichen
und Ostlichen Kulturen oder traditionaler und moderner Kultur unterschieden wer-
den, wie dies in den gidngigen Modernenarrativen vielfach so gehandhabt wird. Ent-
sprechend greifen postkoloniale Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler auf
Lacans Konzept der Zeitlichkeit und Derridas Konzept der Spur zuriick oder formu-
lieren das in der Literaturwissenschaft Anwendung findende Konzept der Intertex-
tualitdt kulturwissenschaftlich aus, um dadurch eine neue Perspektive auf die globa-
le, hybride Verfasstheit der Moderne zu ermdglichen. Hall fasst eine solche Ver-
schiebung des Blickwinkels pragnant zusammen:

,Folglich dient die Bezeichnung ,postkolonial‘ nicht einfach dazu, ,diese’ Gesellschaft eher
als ,jene’ oder das ,damals‘ und das ,jetzt’ deskriptiv zu erfassen. Sie liest vielmehr die ,Kolo-
nisierung’ als Teil eines im Wesentlichen transnationalen und transkulturellen ,globalen’
Prozesses neu — und bewirkt ein von Dezentrierung, Diaspora-Erfahrung oder ,Globalitat’
gepragtes Umschreiben der friheren imperialen groBen Erzdhlungen mit der Nation als
Zentrum. |hr theoretischer Nutzen liegt demnach genau in ihrer Ablehnung der Perspektive
des ,hier’ und ,dort’, ,damals’ und ,heute’, ,Inland’ und ,Ausland’. ,Global‘ bedeutet hier
nicht universal, doch ist es auch nicht nationen- oder gesellschaftsspezifisch zu verstehen. Es
bezeichnet die Art und Weise, wie die sich kreuzenden Wechselbeziehungen dessen, was
Paul Gilroy als ,diasporaisch’ (von Zerstreuung und Minderheitenerfahrungen gepragt) be-
zeichnet, den Zentrum-Peripherie-Gegensatz erganzen und gleichzeitig verschieben und wie

das Globale und Lokale einander reorganisieren und umgestalten.” (Hall 2002: 227)

Vielmehr bedarf es einer neuen Verhéltnisbestimmung von Lokalitdt und Globali-
tat, von Vergangenheit und Gegenwart. Im Umkreis der Postcolonial Studies — ins-
besondere in der Kulturanthropologie und Ethnologie — sind in den letzten Jahr-
zehnten profilierte Uberlegungen entstanden, wie das Verhiltnis von Globalitit und
Lokalitit zusammengedacht werden kann. Appadurai will mit seinem Konzept der
ethno-, ideo-, media-, finance- und techno-scapes nicht nur einer zunehmenden Ent-
rdumlichung Rechnung tragen, ebenso hat er sich dariiber Gedanken gemacht, wie
die Hervorbringung von Lokalitdt in einer globalen Welt noch gedacht werden
kann: ,,I view locality as primarily relational and contextual rather than as scalar or
spatial. I see it as a complex phenomenological quality constituted by a series of
links between the sense of social immediacy, the technologies of interactivity, and
the relativity of contexts. (Appadurai 2001: 99) Von dieser Auffassung von locali-
ty grenzt er die sogenannte neighborhood ab, fiir welche dem Raum, ob virtuell
oder real als Wert und Dimension noch eine eigene Rolle zugesprochen wird. Locali-
ty und neigborhood stehen jedoch in einem engen Wechselverhéltnis, bedingen sich
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



288 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

gegenseitig und werden gleichermallen vom historischen Kontext beeinflusst. Be-
vor {iber die Perspektivierung einer neuen Soziologie der Religion nachgedacht
wird, werden nun zunédchst auch die kulturellen Grenzziehungen des religionssozio-
logischen Diskurses noch im Einzelnen in den Blick genommen:

7.1.4 Kulturelle und normative Grenzziehungen

Nicht nur Nationalstaaten oder Zivilisationen, auch Kulturen und Religionen wer-
den im religionssoziologischen Diskurs als klar voneinander abgrenzbare Einheiten
wahrgenommen. Kulturen werden hier genau wie Religionen nicht selten als diver-
gierende, regional begrenzte Sinnformen der Lebensfithrung begriffen. Ein solch
kulturalistisches Denken prégt bereits die vergleichenden religionssoziologischen
Schriften Webers und ldsst sich nicht nur im allgemein gebrauchlichen Konzept der
Weltreligionen finden, sondern ist auch in der vergleichenden Religionssoziologie
nach wie vor prisent. Selbst die Schriften von Mathes, der bekanntermaf3en fiir die
poststrukturalistische Wende des religionssoziologischen Diskurses eintrat, sind
bisweilen durch eine kulturalisierende Argumentationsweise geprigt. Die seit Jahr-
hunderten bestehenden globalen Interaktionsprozesse und Einflussnahmen — auf
welche insbesondere Randeria aufmerksam gemacht hat — werden in der kompara-
tiven Perspektive Webers ebenso wenig berlicksichtigt wie im Konzept der Weltre-
ligionen. Auch wenn in neuerer Zeit Religionssoziologen wie etwa Hubert Knob-
lauch auf die globale Fluktuation und Durchmischung religiosen Wissens im digita-
len Zeitalter aufmerksam machen, werden die bereits liber Jahrhunderte bestehen-
den Interaktionsbeziehungen nicht mitreflektiert, sondern diese Entwicklungen
werden in zeitdiagnostischer Manier mit Begriffen wie Digitalisierung und Globali-
sierung und nicht mit einem entsprechenden hybriden Kulturverstdndnis in Zusam-
menhang gestellt.

Insbesondere Bhabha und die Cultural Studies haben ein Kulturverstdndnis
problematisiert, welches Kultur als eine kohédrente, auf ein bestimmtes Territorium
beschrénkte und womdglich sogar eine iiberzeitliche Grofle fasst. Sie weisen ein
von der sozialen Praxis abgekoppeltes System von Sinnstrukturen und Bedeu-
tungsmustern konsequent zuriick. Kultur spiegelt nicht einfach die Sozialstruktur
wider und beeinflusst somit auch nicht die Subjekte in determinierender Weise.
Vielmehr entsteht und reproduziert sich Kultur erst in den vielgestaltigen Zusam-
menhingen der sozialen Praxis in ihrer jeweiligen kontextuellen Artikuliertheit.
,Nicht die Einbindung in eine tradierte Kultur, sondern die aktive Auseinanderset-
zung mit kulturellen Formen, die Prozesse des ,Machens‘, des Aushandelns, des
Fabrizierens, des Inszenierens, in denen Kultur und Postmoderne geschaffen wird,
beschiftigt die Cultural Studies” (Winter 2001: 342). Die Cultural Studies setzen
sich also explizit fiir ein performatives Kulturverstidndnis ein, welches gerade den

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



ERKENNTNISGEWINN FUR EINE NEUE SOZIOLOGIE DER RELIGION | 289

prozesshaften Charakter kultureller Praxis herausstellt. Ein solches Verstiandnis von
Kultur als Praxis ldsst sich aber auch in einer postkolonialen Perspektive finden
(vgl. Hall 2000, 2010; Bhabha 2000; Randeria 1999, 2007).* Ein am Praxisbegriff
orientiertes Kulturverstindnis verbindet dabei die Ebene der Kulturproduktion mit
der Ebene der Kulturrezeption, indem beide Ebenen als konstitutive Voraussetzun-
gen der praktischen Erzeugung und Reproduktion von kulturellen Formen und
Symbolen verstanden werden. Kultur wird in dieser Theoriekonstruktion als Reper-
toire der Praxis verstanden, durch das Symbole geformt werden und Praktiken so-
wie Praxisformen entstehen. Wie im Kapitel zum postkolonialen Kulturverstdndnis
bereits ausgefiihrt, wird hier die Prozesshaftigkeit, die Kontingenz und die Dynamik
kultureller Praktiken ins Zentrum des Interesses gestellt. Nicht die relative Stabilitét
kultureller Praktiken, sondern ihre Hybriditét und ihr stdndiger Wandel werden hier
zum theoretischen Ausgangspunkt gemacht.

Um der Hybriditdt kultureller Praktiken gerecht zu werden, greifen praxisorien-
tierte Ansitze dabei vielfach auf Laclaus Konzept der Artikulation zuriick, durch
welches Kultur als ,,nicht lineare expansive Praxis der Herstellung von Verbindun-
gen” (Grossberg 1999: 66) verstanden wird. Das Anliegen einer solchen Perspekti-
ve kann hier mit Winter exemplarisch an den Cultural Studies veranschaulicht wer-
den:

,Cultural Studies betonen also den konstruktionistischen Charakter sozialer Wirklichkeit. Sie
machen auf die moglichen Gefahren und Probleme essenzialistischer Annahmen aufmerk-
sam und weisen auf die Moglichkeit hin, die in der (Re-)Artikulation von Praktiken und Er-
eignissen liegen. Kultur als sich verdndernde Artikulation unterschiedlicher Elemente zu be-
greifen, macht deutlich, dass die vertraute Vorstellung von Kultur als einem organischen
Ganzen problematisch ist. Stattdessen sollte sie eher als offener Prozess verstanden werden.
Historisch entstandene Verknupfungen, Abgrenzungen, gelockerte Beziehungen, Desartiku-
lationen sind immer im Gang befindliche Vorgénge, die Kulturen schaffen und auch neu kre-
ieren.” (Winter 2005: 289)

Deswegen miissen immer die konkreten Kraftlinien untersucht werden, durch wel-
che sich eine bestimmte kulturelle Formation in einem spezifisch historischen Kon-
text artikuliert. Auch wenn der jeweilige Kontext Einfluss auf die Praktiken nimmt,
sind diese niemals ginzlich durch den Kontext determiniert, sondern die kulturellen

3 Uberhaupt ist ein solches Kulturverstindnis innerhalb der Sozialwissenschaften in den
letzten Jahrzehnten in Mode gekommen. Nicht nur in zahlreichen poststrukturalistischen
Ansitzen (vgl. Foucault 1974; Butler 1997) wird ein dhnlicher Kulturbegriff vertreten,
auch in den Science Studies (vgl. Latour 2008) und in einer Soziologie der Praxis (vgl.
Bourdieu 1987; Reckwitz 2003, 2008; Hillebrandt 2009, 2014a) ist ein solches Kulturver-
standnis priagend.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



290 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Artikulationen und Praktiken folgen einer eigenen Dynamik und bringen immer
auch Neues hervor (Hall 2000: 66). Somit ist es

Lentscheidend wichtig, zwischen der gleichartigen Erscheinung und Ahnlichkeit der Symbole
Uber diverse kulturelle Erfahrungen — Literatur, Kunst, Musik, Ritual, Leben, Tod — hinweg
und der sozialen Spezifizitdt jeder dieser Bedeutungsproduktionen zu unterscheiden, die in-
nerhalb spezifischer kontextueller Orte und sozialer Wertesysteme als Zeichen zirkulieren.
Die transnationale Dimension kultureller Transformation — Migration, Diaspora, De-
platzierung, Neuverortung — |aRt den ProzeR kultureller Translation zu einer komplexen
Form der Signifikation werden. Der nattrliche oder naturalisierte, einheitsstiftende Diskurs,
der auf festverwurzelten Mythen der kulturellen Besonderheit wie ,Nation’, ,Volker’ oder
authentischen ,Volks‘-Traditionen beruht, kann hier kaum als Bezugspunkt dienen.” (Bhabha
2000: 257)

James Clifford hat hierfiir auch das Bild der Kulturen auf Reisen geprégt (Clifford
1999: 488; vgl. auch Dennaoui 2010: 486), das kiirzlich von Hanns Wienold in Be-
zug auf Religionen aufgenommen wurde (vgl. Wienold 2014). Denn was soeben
iiber Kultur gesagt wurde, trifft in einer am Begriff der Praxis ausgerichteten Wis-
senschaft ebenso auf Religion zu.

Die Erzeugung von praktischem Sinn ist in einer postkolonialen Perspektive
immer auch mit Macht verbunden. Entsprechend hélt etwa Dennaoui fest:

,Praxis ist sinnhaft und machtférmig zugleich. Auf der Ebene der sozialen Praktiken lassen
sich Sinn und Macht nicht mehr voneinander unterscheiden, sie bleiben nur analytisch
trennbar. Wahrend die Sinnpramisse hier auf die relative Autonomie der Sinnerzeugung
verweist, betont die Machtpramisse die Materialitat und Ereignishaftigkeit des Sinns. Kultu-
relle Praktiken lassen sich somit nur als ,Uberschneidungsorte vieler moglicher Effekte’
(Horning/Reuter 2004: 10) begreifen, als Effekte der Sinngenerierung und Effekte der Macht
gleichermaRen.” (Dennaoui 2010: 483)

Mochte man die spezifische Dimension der Macht in den Blick nehmen, sollte das
Kulturelle mit Bhabha ,,nicht als Quelle des Konflikts im Sinne differenter Kultu-
ren, sondern als Ergebnis diskriminatorischer Praktiken — im Sinne einer Produkti-
on kultureller Differenzierung als Zeichen von Autoritit — aufgefasst“ (Bhabha
2000: 169) werden. Gleichwohl bieten diese machtvollen Diskurse und Differenz-
produktionen auch immer einen gewissen Interpretationsspielraum. Wie anhand des
von Bhabha zur Veranschaulichung der Hybriditdt der Praxis angebrachten Bei-
spiels, einer im Missionsreport dokumentierten Begegnung zwischen einem indi-
schen christlichen Missionar und einer Gruppe ,Missionierter® in der Ndhe von
Dehli, verdndern sich dadurch Stellenwert und Erkenntnisregeln des Kulturellen:

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



ERKENNTNISGEWINN FUR EINE NEUE SOZIOLOGIE DER RELIGION | 291

,»Wer um Himmels willen sind all diese Menschen, und wo kommen sie her?’ ,Wir sind arm
und niedrig, und wir lesen und lieben dieses Buch.’ — ,Was ist das fur ein Buch?’ ,Das Buch
Gottes.’ ,Lasst mich doch mal einen Blick drauf werfen.” Als Anund das Buch 6ffnete, wurde
er gewahr, dass es das Evangelium unseres Herren war, das in die hinduistische Sprache
Ubersetzt worden war und von welchem die Menge eine reichliche Anzahl von Exemplaren
zu besitzen schien, einige waren GEDRUCKT, andere hatten die Leute selbst
ABGESCHRIEBEN. Anund wies auf den Namen Jesu und fragt: ,Wer ist das?‘ ,Das ist Gott! Er
gab uns dieses Buch.” ,Wo habt ihr es bekommen?‘ ,Ein Engel vom Himmel gab es uns, auf
dem Markt von Hurdwar.’ — ,Ein Engel?‘ Ja, fur uns war es der Engel Gottes, aber er war ein
Mensch, ein gelehrter Weiser.’ (Bei diesen Ubersetzten Bibeln kann es sich nur um die Bu-
cher gehandelt haben, die vor funf, sechs Jahren von der Missionsstation in Hurdwar verteilt
worden sind.) ,Die handgeschriebenen Biicher schreiben wir selbst, da das unsere einzige
Moglichkeit ist, mehr von diesem gesegneten Wort zu bekommen.’ ,Diese Biicher’ sagte
Anund, ,lehren die Religion der europaischen Sahibs. Es ist ihr Buch und sie haben es in un-
serer Sprache gedruckt, damit auch wir daran teilhaben konnen.” ,Ah! Nein erwiderte der
Fremde ,das ist unmdglich, denn sie essen Fleisch.” ,Jesus Christus’, sagte Anund, ,lehrt, da
es ohne Bedeutung ist, was man it oder trinkt. ESSEN ist nichts von Gott. Nicht das, was in
den Mund eines Menschen hineingelangt, besudelt ihn, sondern das, was aus dem Mund
herauskommt, das besudelt den Menschen: Denn die Niedertracht kommt aus dem Herzen.
Aus dem Herzen kommen bose Gedanken, Morde, Ehebriiche, Hurerei, Diebstdhle und diese
sind es, die die Menschen besudeln.” ,Das ist wahr; aber wie kann es das Buch der Europder
sein, wenn wir doch glauben, dalk es Gottes Geschenk an uns ist? Er schickte es uns in Hurd-
war.’ ,Gott gab es vor langer Zeit den Sahibs und SIE sandten es uns. [...] Warum seid ihr alle
weil gekleidet?’ ,Die Gott ergebenen Menschen sollten weille Gewander tragen’, war die
Antwort, ,als Zeichen dafiir, daR sie rein und ihrer Stinden ledig sind.” — Anund bemerkte: ,lhr
sollt GETAUFT werden, im Namen des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes.” [...] ,Wir
sind bereit, uns taufen zu lassen, aber wir werden niemals das Sakrament annehmen. Wir
sind bereit uns allen anderen Brauchen der Christen zu fligen, aber nicht dem Sakrament,
denn die Européer essen das Fleisch der Kuh, und das ist fiir uns unméglich’.” (The Missiona-
ry Register 1818 zit. Nach Bhabha 2000:152f; Hervorh. im Original)

Wie dieses Beispiel veranschaulicht wire es verkiirzt, die Geschichte der christli-
chen Mission in modernisierungstheoretischer Manier als eine einfache Diffusions-
geschichte zu erzdhlen. Vielmehr gilt es die vielschichtigen kontextuellen Einfluss-
nahmen und die vielschichtige Hybriditit der Praxis, in denen sich immer auch
Formen der Gegenmacht bahnbrechen, zu analysieren. Bhabha mochte mit diesem
Beispiel aus dem Missionsreport nicht nur die von Foucault beschriebenen kapilla-
ren Wirkungen der Mikrotechnik der Macht illustrieren, es verdeutliche auch die
Macht, die die Technologie des gedruckten Wortes im lédndlichen Indien des 19.
Jahrhunderts ausiiben konnte:

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



292 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

»Man stelle sich die Szenerie vor: die Bibel — Gbersetzt vielleicht in einem nordindischen Dia-
lekt wie das Brigbhasha, kostenlos oder fiir den Preis einer Rupie verteilt inmitten einer Kul-
tur, in der im allgemeinen nur Hindus mit Kastenzugehorigkeit ein Exemplar der Heiligen
Schrift besitzen — wie sie von den Einheimischen ehrfiirchtig sowohl als Neuheit als auch als
Hausgott in Empfang genommen wird.[...] Eben der machtvolle Einsatz dieser kolonialisti-
schen Praktiken erzeugt die diskursive Spannung zwischen Anund Messah, dessen Rede ihre
eigene Autoritdt einfach annimmt, und den Einheimischen, die die englische Prasenz ihren
Fragen aussetzen und damit die Hybriditdt der Autoritdt enthillen und ihre aufriihrerischen
Fragestellungen in die Zwischenrdume einbringen.” (Bhabha 2000: 173; Hervorh. im Origi-

nal)

Gerade fiir die Auseinandersetzung mit Religion ist es von zentraler Bedeutung, die
Geschichte der globalen Moderne als eine der Macht- und Herrschaftsverhéltnisse
zu rekonstruieren, in welchen die genannten Narrative, Ideen und Fantasien, die
haufig mit einem universellen Anspruch verkniipft werden, eine zentrale Rolle spie-
len, die aber auch durch die vielfdltige und hybride Aneignung und Umformung
dieser Narrative gekennzeichnet ist. Auf diese Weise wird nicht nur der verengte
Analyseblickwinkel des religionssoziologischen Diskurses, sondern auch die Ver-
flechtungen der Geschichte der Religionen sichtbar.

Eine solche Erweiterung des Analysefokus, die Religion auch iiber eine euro-
zentrische Betrachtungsweise hinaus untersuchen mochte, darf demnach auch nicht
rein additiv erfolgen, 14uft eine solche Vorgehensweise doch Gefahr, die altherge-
brachte Dichotomie vom Westen und dem Rest der Welt zu verfestigen (vgl. Rand-
eria 1999: 373). Die soziologische Forschungspraxis sollte es vermeiden auf der
imperialen Gegeniiberstellung von einzelnen Kulturen, Gesellschaften oder Religi-
onen zu beharren, vielmehr muss sie in ihren Analysen die vielfdltigen geschichtli-
chen Verwobenheiten zwischen den unterschiedlichen globalen und lokalen Entiti-
ten beriicksichtigen.

Im hegemonialen Moderneverstindnis, das wie aufgezeigt den religionssoziologi-
schen Diskurs in erheblichem Mafle priagt und welches in enger Verkniipfung mit
einem liberalen, demokratischen Gesellschaftsverstdndnis steht, gibt es zudem of-
fenbar bessere und schlechtere Religionen: Dass in den religionssoziologischen
Studien gegenwartig insbesondere die individualisierte Religion in den Blick ge-
nommen wird, steht in engem Zusammenhang mit einem entsprechenden Selbst-
bild. Die freie Wahlentscheidung stellt fiir das europdische Selbstverstindnis auch
hinsichtlich der Religionszugehorigkeit ein wichtiges Gut dar. Religion kann vor
diesem Hintergrund in der modernen Gesellschaft nur noch Bestand haben, wenn
sie zur Sache der freien Wahlentscheidung jedes Einzelnen wird. Vor diesem Hin-
tergrund wurde in den letzten Jahren 6ffentlich verstérkt die Frage diskutiert, inwie-
fern bestimmte Religionen im Widerspruch zu den Werten der modernen Gesell-
Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



ERKENNTNISGEWINN FUR EINE NEUE SOZIOLOGIE DER RELIGION | 293

schaft stehen. Insbesondere Muslime und ,der Islam® geraten immer wieder unter
Verdacht, einem individualisierten Religionsverstindnis und der freiheitlich-
demokratischen Werteordnung nur unzureichend zu entsprechen. Auch die religi-
onssoziologische Auseinandersetzung mit Muslimen in Deutschland leistet haufig
der offentlichen Diskussion Folge: Anstatt sich in unvoreingenommener Weise mit
der religiésen Praxis von Muslimen zu befassen, wird auch hier nicht selten disku-
tiert, ob und inwiefern die Religion ein Integrationshemmnis darstelle.

Obgleich der analytische Mehrwert einer religionssoziologischen Perspektive
deutlich hoher ausfillt, wenn versucht wird die vielféltigen religiosen Erschei-
nungsformen und Zusammenhénge, in denen Religion eine Rolle spielt, zu beleuch-
ten anstatt Religion hauptsdchlich dahingehend zu analysieren, inwiefern sie mit
den freiheitlich demokratischen Werten der modernen Gesellschaft im Einklang
steht, bleibt der analytische Fokus vielfach auf die individualisierte Religionsaus-
iibung als die moderne Sozialform der Religion gerichtet. Dass als Folge davon im
religionssoziologischen Diskurs nicht mehr die religiésen Praktiken oder kol-
lektiven Glaubensvorstellungen, sondern einzig der individuelle Glaube und die in-
dividuelle religiose Erfahrung in den Fokus geriickt werden, verdeutlicht die nor-
mative Verengung des religionssoziologischen Diskurses. Weder die Heterogenitét
religidser Sozialformen noch die anhaltende Bedeutung, die religidsen Gemein-
schaften zukommt, werden durch die Konzentration auf die individualisierte religi-
0se Sozialform in ausreichender Weise beriicksichtigt.

Neben den sozialen, sachlichen, rdumlichen, zeitlichen und kulturellen Grenz-
ziehungen, sowie den disziplindren, theoretischen und narrativen Engfithrungen gilt
es auch die normative Blickrichtung des religionssoziologischen Diskurses kritisch
zu hinterfragen und die dadurch produzierten Grenzziehungen zu destabilisieren.

Natiirlich ist jede Auseinandersetzung mit Religion von Grenzziehungen gepragt.
Wir wollen nicht der Illusion aufsitzen, dass sich Grenzziehungen in Génze vermei-
den lieBen. Es ist jedoch die Frage, inwiefern die Grenzziehungen und die damit
einhergehenden Verengungen des Blickwinkels auch reflektiert und kenntlich ge-
macht werden. Im religionssoziologischen Diskurs wird diesen Einschrinkungen
des Analyseblickwinkels bisher zu wenig Aufmerksamkeit gezollt, weswegen seit
Jahrzehnten ein ganz spezifisches Religionsverstindnis reproduziert wird.

Wie eine Perspektive aussehen konnte, die fiir eine Destabilisierung der dem re-
ligionssoziologischen Diskurs immanenten Grenzziehungen steht und die sowohl
der Hybriditét und historischen Kontingenz der Sinnproduktionen als auch der mul-
tidimensionalen Verfasstheit der religiésen Praktiken gerecht werden will, soll im
Folgenden aufgezeigt werden.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



294 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

7.2 ENTWURF EINER NEUEN SOZIOLOGIE DER RELIGION

Neuen Sichtweisen muss immer eine Herausforderung und Infragestellung vorheri-
ger Sichtweisen vorausgehen. Es reicht nicht aus, der vom religionssoziologischen
Diskurs in den Fokus geriickten individualisierten religiosen Sozialform im Zuge
der Anpassung der Analyseperspektive an die diagnostizierte , Wiederkehr der Reli-
gion‘ lediglich weitere religiése Sozialformen an die Seite zu stellen. Vielmehr
musste zundchst analysiert werden, warum im religionssoziologischen Diskurs Re-
ligion nur auf diese spezifische Art und Weise thematisiert wird. Somit konnten die
Grenzziehungen des religionssoziologischen Diskurses aufgezeigt und die theoreti-
schen und methodischen Analysemittel dahingehend befragt werden, ob und inwie-
fern sie sich fiir die Auseinandersetzung mit Religion sowohl in der Vergangenheit
als auch in der Gegenwart als addquat erweisen. Vor dem Hintergrund der ausge-
machten Engfiihrung wird es zudem moglich, auf fundierte Weise {iber eine Revisi-
on der Religionssoziologie nachzudenken. Die Auseinandersetzung mit Religion
muss hierbei ebenso wie die Erzéhlungen, die Moderne und Religion in ein Ver-
hiltnis zueinander setzen, neu perspektiviert werden.

Das Kulturverstandnis Bhabhas oder Halls bietet fiir eine solche Reformulie-
rung einer Soziologie der Religion fruchtbare Ankniipfungspunkte: Sie verstehen
Kultur als eine performative Praxis, die unser ganzes Alltagsleben umfasst und so-
mit auch religiése Praktiken mit einschlieft. Kulturelle Zeichen und Praktiken wer-
den hier stets aufs Neue ausgehandelt und befinden sich also in permanentem Wan-
del. Mit seinem Konzept der Hybriditdt hat Bhabha gerade auf den Prozesscharakter
und die prinzipielle Unabschliefbarkeit kultureller Praxis aufmerksam gemacht.
Anstatt Kulturen als feste, homogene und relativ bestindige Einheiten zu begreifen,
die eine bestimmte Volksgruppe oder Region préigen, legt er den Fokus auf die
Hybriditdt kultureller Prozesse. Kulturelle Differenz wird in einer solchen Perspek-
tive nicht im Sinne differenter Kulturen oder Religionen konzeptualisiert, vielmehr
werden auch kulturelle Differenzen immer praktisch erzeugt. Sie erweisen sich je-
doch, je nach Eingebundenheit in gesellschaftliche Diskurse, als mehr oder weniger
beharrlich. Eine verflechtungsgeschichtliche Perspektive, wie Randeria sie in der
deutschen Diskussion starkgemacht hat, sowie Bhambras Ansatz der ,Connected
Sociologies‘ ermdglichen es zudem, Religion in der Gegenwart in einer neuen Wei-
se zu denken, indem sie die Verwobenheiten der globalen Geschichte zum Aus-
gangspunkt ihrer Perspektive machen, bzw. davon ausgehen, dass erst durch die
,Histories of Interconnection® die Welt als globaler Raum wahrnehmbar wird. An
diese Arbeiten anschliefend mochte ich auf den folgenden Seiten einen Analysean-
satz entwerfen, der das hier formulierte Kulturverstindnis und die verflechtungsge-
schichtliche Perspektive auch iiber die postkoloniale Perspektive hinaus fiir eine
neue Soziologie der Religion anwendbar macht und der dazu beitrdgt, den vielfalti-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



ERKENNTNISGEWINN FUR EINE NEUE SOZIOLOGIE DER RELIGION | 295

gen und duBerst fluiden religiésen Erscheinungsformen der Gegenwart gerecht zu
werden. *

Geht man von einem alltagspraktischen und dynamischen Kulturverstindnis aus, ist
es ein zweckloses Unterfangen, eine allgemeingiiltige Definition von Religion auf-
zustellen. Es gibt keinen gemeinsamen Nenner, auf den die heterogene und stets
kontingente religidse Praxis zu bringen ist. Nicht nur hinsichtlich der hohen Diver-
genz religiéser Praktiken, sondern auch in Anbetracht des komplexen Zusammen-
spiels der unterschiedlichen Einflussfaktoren, die die religidse Praxis bedingen, sind
die aufgestellten Definitionsversuche von Religion in der Regel von Ausschlieffun-
gen und Simplifizierungen geprégt. Der Blick auf die Vielgestaltigkeit und Fluiditét
religioser Erscheinungsformen wird dadurch verschiedentlich verstellt und religiose
Phénomene kdnnen somit nicht in addquater Weise analysiert werden. Auf einer der
empirischen Forschung vorausgehenden Festlegung dessen, was unter Religion ge-
fasst werden soll, muss aus diesem Grund ganz verzichtet werden.

Was unter Religion in den verschiedenen Zusammenhéngen jeweils verstanden
wird, kann vielmehr nur in der empirischen Auseinandersetzung mit spezifischen
Formen der religiosen Praxis erforscht werden. Es wird dementsprechend nicht
nach der christlichen oder der jiidischen Religion im Allgemeinen gefragt, sondern
durch die Hybriditdt und komplexe Dynamik religioser Erscheinungsformen lassen
sich nur anhand konkreter Analysen religioser Alltagspraktiken und Zusammen-
hinge, in denen Religion eine Rolle spielt, Erkenntnisse dariiber erhalten, was ge-
genwirtig jeweils unter Religion begriffen wird.” Obgleich es illusorisch ist, diese
Praktiken in ihrer Tatséchlichkeit ,einfangen‘ zu kénnen und es sich bei den ge-
wonnenen Erkenntnissen somit immer um eine spezifische Représentation der reli-
giosen Praktiken handelt, sollte wenigstens versucht werden, ein moglichst ,dichtes
Bild* dieser kulturellen Praxis zu zeichnen, wobei hinsichtlich der Komplexitét und
Dynamik gerade die multidimensionale Verfasstheit der Praxis zu beriicksichtigen
ist. Anstatt der Auseinandersetzung mit Religion eine Definition voranzustellen,
wird in diesem Sinne fiir ein reziprokes Verhiltnis von Theorie und Empirie pli-
diert. Theoretische Uberlegungen werden also nicht grundlegend abgelehnt, sie
sollten jedoch stets nur im Zusammenhang mit der Analyse der empirischen Praxis

4 Dass ich mich neben den Arbeiten der Postcolonial Studies in den letzten Jahren intensiv
mit praxistheoretischen Analyseperspektiven befasst habe, soll an dieser Stelle nicht ver-
schwiegen werden. Meine Lesart der Schriften Bhabhas und Halls wurde davon beein-
flusst und auch der hier vorgenommene Entwurf einer neuen Soziologie der Religion ist
dadurch mafigeblich geprégt.

5 Wenn hier von der Vielfalt religiéser Erscheinungsformen die Rede ist, ist dies also nicht
in einem essentialistischen oder homogenisierenden Sinne als Vielfalt der Religionen zu
verstehen, sondern wird vielmehr als Vielfalt der religidsen Praxis begriffen.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



296 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

aufgestellt werden. Theoretische Hilfsmittel werden in der hier vorgeschlagenen
Perspektive somit als notwendige Analysewerkzeuge verstanden, um etwa der mul-
tidimensionalen Verfasstheit der religiosen Praxis gerecht werden zu kdnnen, den
Untersuchungsgegenstand auf diese Weise umfassend zu durchdringen und die ana-
lytischen Erkenntnisse von den Alltagsbeobachtungen abzugrenzen. Um den Ana-
lyseblickwinkel durch vorab aufgestellte theoretische Modelle nicht unnétig zu ver-
engen, muss der Forschungszugang stets iiber die Untersuchung der empirischen
Praxis erfolgen.

Die radikale Konsequenz, die sich aus dem hier vorgeschlagenen, an der empi-
rischen Praxis orientierten Forschungszugang ergibt, ist, dass Religion in dieser
Analyseperspektive nur als Religion identifiziert werden kann, sofern sich die Pra-
xis selbst als religios ausweist. Nur wenn das Religiose in irgendeiner Art und Wei-
se praktisch erkennbar wird — etwa iiber bestimmte Praktiken, eine spezifische
Symbolik oder Architektonik — entstehen in einer solchen Perspektive Ankniip-
fungspunkte fiir die Analyse. Nun lieBe sich einwenden, dass dann prinzipiell auch
Praxisformen wie der Marathonlauf oder das Musikhoren als religios bezeichnet
werden konnen, wenn fiir Sport- oder Musikbegeisterte diese Praktiken eine Form
von Religion darstellen. Da jedoch von einem durch Intentionalitit und Hand-
lungsmacht gepriagten Subjektverstdndnis Abstand genommen und somit nicht das
Individuum als zentrale Analyseeinheit ausgemacht, sondern die kulturelle Praxis in
ihrer Multidimensionalitét in den Mittelpunkt geriickt wird, finden neben den Aus-
sagepraktiken der menschlichen Akteure auch Symbole, Diskurse und Artefakte in
dem hier vorgeschlagenen Ansatz Beriicksichtigung, wodurch sich diese Gefahr re-
lativ schnell bannen ldsst. Denn indem durch den Fokus auf die kulturelle Praxis
von einer Hierarchisierung der Analyseeinheiten abgesehen wird und die menschli-
chen Akteure somit nur als eine Analyseeinheit im vielféltigen Zusammenwirken
mit den anderen Elementen der kulturellen Praxis bestimmt werden, wird relativ
schnell ein Unterschied zwischen dem Musikhdren und der religiésen Praxis, wie
sie sich etwa beim Gebet oder beim Zelebrieren einer religidsen Feier vollzieht, er-
kennbar, da hierbei ganz unterschiedliche Symbole und Diskurse eine Rolle spielen.

Auch wenn hier fiir die Unvoreingenommenheit des Analysezugangs pladiert
wird, wire es naiv anzunehmen, das Vorwissen fiir dasjenige, was gegenwirtig als
Religion verstanden wird, im Forschungsprozess komplett ausschalten zu konnen.
Indem der Analyseblickwinkel jedoch nicht bereits durch eine vorab aufgestellte
Definition von Religion oder eine Analyseeinheit festgelegt ist, ist der analytische
Blick dafiir gedffnet, die vielgestaltigen Dimensionen und Elemente der Praxis zur
Kenntnis zu nehmen und sich somit auch von der religiésen Praxis iiberraschen zu
lassen.

Die forschungsleitende Frage darf in einer solchen Perspektive entsprechend
nicht die nach der Substanz oder der Funktion des Religiosen in der modernen Ge-
sellschaft sein, ebenso wenig darf Religion vorab als etwas Apartes oder Auf3erall-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



ERKENNTNISGEWINN FUR EINE NEUE SOZIOLOGIE DER RELIGION | 297

tagliches gefasst werden. Vielmehr wird analysiert, was sich hier als religiése Pra-
xis konkret vollzieht, also wie sich das, was als Religion benannt wird, durch das
Zusammenspiel unterschiedlicher Elemente praktisch ereignet. Ausgangspunkt der
Analyse ist somit die religidse Praxis selbst, wobei es zu ergriinden gilt, auf welche
Weise die hier beteiligten Elemente und Dimensionen ein Bedeutungsgeflecht mit-
einander eingehen, das als spezifisch religios bezeichnet wird. Im Zentrum der Ana-
lyse steht somit die religiose Praxis, die sich erst durch das Zusammenspiel einer
Vielzahl von unterschiedlichen Elementen und Einflussfaktoren vollzieht.

Um der Vielschichtigkeit der religidsen Praxis gerecht zu werden, muss eine
Soziologie der Religion zunéchst das hybride Zusammenspiel dieser unterschiedli-
chen Elemente zum Ausgangspunkt der Analyse machen. Hierbei gilt es — wie be-
reits gesagt — nicht nur die menschlichen Akteure zu beriicksichtigen, sondern auch
die Diskurse, Symbole, rituellen Gegensténde, Organisationsformen und Bauwerke,
die fiir die religiose Praxis von Bedeutung sind, bzw. diese iiberhaupt erst bedingen.
Somit wird es in einer solchen Perspektive bewusst vermieden, vorab eine Analyse-
ebene oder -einheit zu bestimmen. Vielmehr werden die Analyseeinheiten hier aus
der jeweils untersuchten Praxis gewonnen. Anstatt sich lediglich auf eine Ebene der
religiosen Praxis, etwa die Erfahrungsebene oder die diskursiv-symbolische Ebene
zu konzentrieren, wird dafiir pladiert, die Multidimensionalitét der religiosen Praxis
ernst zu nehmen.

Obgleich nur anhand der Analyse konkreter Praktiken die einzelnen Elemente
des jeweiligen religiosen Untersuchungsgegenstandes ausgemacht werden konnen,
lassen sich doch vorab einige Uberlegungen hinsichtlich der unterschiedlichen Di-
mensionen der Praxis in ihrem spezifischen Geworden-Sein anstellen: Die mensch-
lichen Akteure werden hierbei als sozialisierte, durch diverse kulturelle Einfliisse
und Erfahrungen der sozialen Ungleichheit geprigte gleichermafen hybride und
dynamische Partizipanten der Praxis verstanden, die in vielféltiger Weise zueinan-
der positioniert sind und kulturelle Differenzen somit erst praktisch erzeugen. An-
statt den Fokus lediglich auf die Erzeugung und Reproduktion einzelner Differenz-
marker wie etwa die religidose Zugehorigkeit zu legen, wird auch hier der Multidi-
mensionalitét der kulturellen Einflussfaktoren Rechnung getragen: Neben der fami-
lidren Situation sowie der erhaltenen Bildung, der gesellschaftlichen und der sozial-
strukturellen Dimension und diversen sprachlichen Einfliissen ist beispielsweise
ebenso von Bedeutung, ob jemand als Mann oder Frau sozialisiert wurde, welcher
Generation er angehdrt oder inwiefern die Sozialisation etwa durch rassistische
Diskriminierungserfahrungen geprégt ist. Die unterschiedlichen Dimensionen, die
auf die Sozialisation des Einzelnen Einfluss nehmen und hier lediglich beispielhaft
und nicht mit dem Anspruch auf Vollstindigkeit aufgefiihrt wurden, sind eben nicht
statisch, vielmehr gehen sie in der Praxis diverse, mehr oder weniger dynamische
Zusammensetzungen ein und verstdrken, tiberlagern und verdrdngen sich dabei ge-
genseitig. Dadurch, dass kulturellen Differenzmarkierungen durch den hegemonia-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



298 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

len gesellschaftlichen Diskurs ein natiirlicher Anschein gegeben wird, erweisen sie
sich in Teilen aber auch als duflerst stabil.

All diese Aspekte nehmen auf das Involviertsein menschlicher Akteure in reli-
giose Praktiken Einfluss: Die u.a. durch die familidire Sozialisation herbeigefiihrte
Einbindung in eine spezifische religiose Gemeinschaft aber auch Erfahrungen der
sozialen Unsicherheit bedingen ebenso wie beispielsweise die nationalstaatlichen
Regulierungen der Religionsausiibung oder der gesellschaftliche Diskurs, ob und
inwiefern die menschlichen Akteure in der religiésen Praxis positioniert sind. Da-
von auszugehen, dass einhergehend mit der Pluralisierung und der Individualisie-
rung von Religion sich nun jeder selbst sein religidses Sinnsystem zusammenbas-
teln koénne, ist vor diesem Hintergrund eine ziemliche Vereinfachung dieser kom-
plexen Gemengelage.

Indem die menschlichen Akteure als nicht mit festen Identititen ausgestattete
Personen, sondern vielmehr als ein Bedingungsgeflecht der Praxis gefasst werden,
welches in der Praxis selbst erst entsteht bzw. sich immer wieder praktisch reprodu-
zieren muss, kann bewusst Abstand von einem handlungsméchtigen Subjektver-
standnis genommen werden. Stattdessen wird der Eingebundenheit der sozialisier-
ten Korper in die Praxis Rechnung getragen. Neben den sprachlichen Strukturen, in
welchen sich die Praxis artikuliert und welche auch diskursiv vermittelt sind, muss
hier ebenso die kognitive Dimension der Habitualisierung dieser Diskurse sowie die
psychische und emotionale Ebene beriicksichtigt werden, die sich in die sozialisier-
ten Korper einschreiben. Die sozialisierten Korper sind somit auch an sich multidi-
mensional zu fassen: Nicht nur die Dimension der sprachlichen Artikulation ist fiir
die religidse Praxis von Bedeutung, sondern auch wie Bedeutung durch die habitua-
lisierten Denk- und Sichtweisen der Wahrnehmungsschemata produziert wird. Der
Glaube, wie auch die emotionale Ergriffenheit, die sich in religiosen Praktiken héu-
fig einstellt, sind somit zum einen immer korperlich verfasst, zum anderen aber
auch stets in spezifische Diskurse eingebunden. Der Glaube an eine bestimmte
Gottheit oder die personliche Gotteserfahrung ist ebenso durch eine diskursive Re-
ferenz geprigt, die diese Erfahrung als religiose Erfahrung auszeichnet, wie die
Emotionen, die sich bei Einzelnen beispielsweise bei dem Besuch einer heiligen
Stétte einstellen.

Die spezifischen religiosen Vergemeinschaftungsformen, in welche der Einzel-
nen mehr oder weniger intensiv eingebunden ist, spielen hinsichtlich der Wahrneh-
mung und Interpretation der Welt sowie der Organisation und Gestaltung der religi-
Osen Praxis eine entscheidende Rolle. Inwiefern das personale Beziehungsgeflecht
der religiésen Praxis durch sich auch kérperlich manifestierende Hierarchien ge-
préagt ist, hangt von der Bedeutung ab, dem einem spezifischen Expertenwissen
oder einem Expertenstatus in unterschiedlichen Situationen und Gemeinschaften bei-
gemessen wird. Gewisse rituelle Praktiken diirfen dann hiufig nur von bestimmten
Personen vollzogen werden, die in der Regel eine besondere Ausbildung, also eine

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



ERKENNTNISGEWINN FUR EINE NEUE SOZIOLOGIE DER RELIGION | 299

spezifische Sozialisation in extra dafiir vorgesehenen Einrichtungen durchlaufen
miissen. Dies manifestiert sich nicht nur in der Aneignung spezifischen Wissens,
der besondere Status von religiosen Expertinnen und Experten wird etwa héufig be-
reits an der Kleidung erkennbar. Die menschlichen Akteure assoziieren sich im
Vollzug der religiésen Praxis somit nicht nur mit anderen menschlichen Partizipan-
ten, sondern immer auch mit Dingen sowie Diskursen und Symbolen. Rituelle Prak-
tiken sind ohne die sozialisierten Korper, aber auch ohne gewisse Dinge wie etwa
ein Buch, in welchem sich der religiose Diskurs materialisiert, eine spezifische
Kleidung und rituelle Gegenstéinde und Symbole, die im Gottesdienst Verwendung
finden oder eine Meditation anleiten, sowie ein entsprechendes raumliches Setting,
welches diese ermdglicht, nicht vorstellbar. Musik und Klangelemente, Bilder, In-
schriften und Statuen, die rituelle Einbindung von Gebrauchsgegenstinden wie
Blumen oder Kerzen sind fiir religidose Praktiken ebenso von Bedeutung wie der
Einsatz spezifischer Symbole sowie die sich in Altdren, Emporen, Sitzreihen oder
Teppichen, Saulen, Fenstern und Stufen materialisierenden Raumanordnungen. Re-
ligiose Artefakte und Symbole tragen in vielerlei Hinsicht dazu bei, dass sich die
Praxis, die sich als religios ausweist, stets neu vollziehen kann, sie stehen in ihrer
jeweiligen Handhabe zudem héufig fiir eine spezifische religidose Gruppe, wodurch
ihnen auch eine identitétsstiftende Wirkung zukommt. Neben den Kdrpern manifes-
tieren sich die symbolischen Formen der Religion also in religiosen Artefakten,
Bauwerken, Texten etc. Der Wert und die Bedeutung darf hierbei jedoch nicht aus
den Dingen selber abgeleitet werden, sondern muss vielmehr mit den historisch
spezifischen Situationen und Gebrauchsweisen in Zusammenhang gestellt werden,
um ihren jeweiligen praktischen Sinn zu eruieren. Obgleich die Artefakte und Sym-
bole ebenso wie die menschlichen Korper in spezifische Vergemeinschaftungspro-
zesse eingebunden sind und sie sich somit hdufig durch eine routinierte Handhabe
und eine gewisse Beharrlichkeit auszeichnen, sollten sie ebenfalls als dynamische
Elemente der Praxis begriffen werden, da sie ihre Bedeutung erst im Geflecht der
religidsen Praxis selbst erhalten. Religiose Symbole etwa sind keine iiberzeitlichen
Bedeutungssysteme, sondern Bestandteile der konkreten Lebenswirklichkeit sozia-
ler Akteure, d.h., dass sich in den Aktivititen der sozialen Praxis immer wieder aufs
Neue ihre situative Bedeutung ergibt.® Die religiosen Praktiken, die sich stets auf
mehreren Ebenen der materiellen Sozialitdt manifestieren, sind somit immer durch
die situative Erzeugung von Sinn geprégt. Diese Sinnproduktionen diirfen nicht un-

6  Durch die Beriicksichtigung der dinglichen und symbolischen Dimension in der Analyse
ist es somit ebenfalls moglich, die anthropozentrische Engfithrung des religionssoziologi-
schen Diskurses zu iiberwinden. Hier kann auch die praxissoziologische Ausformulierung
der Akteur-Netzwerk-Theorie fruchtbare Ankniipfungspunkte liefern (Bark 2015). Fiir
die praxissoziologische Methodendiskussion im Allgemeinen siehe Schéfer/Daniel/
Hillebrandt 2015.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



300 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

sichtbar sein, sondern miissen sich in der Praxis auf eine bestimmte Art und Weise
artikulieren, um fiir den Forschenden analysierbar zu werden.

Mit dem Fokus auf die religiose Praxis ldsst es sich auch vermeiden, in die Falle
eines Kulturessenzialismus zu tappen. Anstatt nach den Charakteristika einer spezi-
fischen Religion oder religidsen Gemeinschaft zu fragen oder sich lediglich mit be-
stimmten religidsen Texten zu befassen und den vorgefundenen religiosen Weltan-
schauungen und Problembearbeitungen einen iiberzeitlichen Status zuzusprechen,
wird den verflechtungsgeschichtlichen Zusammenhéngen und dem Ineinandergrei-
fen globaler und lokaler Wirkungsebenen sowie der Kontingenz und Dynamik von
religiosen Werte- und Deutungssystemen Rechnung getragen.

In der Religionssoziologie und in der Soziologie im Allgemeinen hat eine ver-
flechtungsgeschichtliche Perspektive aufgrund der eurozentrischen Verengung des
Analyseblickwinkels bisher zu wenig Aufmerksamkeit gefunden. Angesichts der
vielen globalen Konflikte und Krisen, wird in der deutschsprachigen Soziologie das
Versdumnis, die Welt als miteinander verkniipft zu begreifen, zwar nun verstirkt
zur Kenntnis genommen, die Anzahl der Ansétze, die die globale Verflechtungsge-
schichte ernst nehmen, ist jedoch nach wie vor sehr iiberschaubar. Nicht nur in
Hinblick auf aktuelle gesellschaftliche Konfliktlagen, sondern fiir die Analyse der
kulturellen Praxis im Allgemeinen ist es unabdingbar, diese hinsichtlich ihrer Ein-
gebundenheit in die globale Verflechtungsgeschichte zu beriicksichtigen. Die Ana-
lyse religioser Erscheinungsformen ist von einer solch notwendigen Verortung im
globalen Weltgeschehen nicht ausgeschlossen. Durch die Untersuchung des histori-
schen Geworden-Seins unter der Beriicksichtigung der vielfiltigen komplexen Zu-
sammenhénge ist es moglich, die religiose Praxis der Gegenwart besser zu verste-
hen. Zudem ermdglicht erst eine Beriicksichtigung der historischen Dimension, Er-
kenntnisse iiber das Spannungsverhdltnis von Routinen und Dynamiken spezifi-
scher religioser Praxisformen zu gewinnen. In diesem Sinne muss eine neue Sozio-
logie der Religion neben der Analyse der unterschiedlichen Praxisformen immer
auch eine Geschichte der Gegenwart religioser Praxisformen schreiben.

Um Aufschluss tiber die globalgesellschaftlichen Zusammenhidnge und ge-
schichtlichen Verflechtungen religiéser Praktiken zu erhalten, greift es somit zu
kurz, die religiose Praxis allein situationsspezifisch untersuchen zu wollen. Ob-
gleich spezifische religiése Ereignisse oder Praxisformen den Ausgangspunkt der
Analyse bilden, erweist es sich als ebenso wichtige Analysestrategie, die religidsen
Praktiken in ihrem historischen Geworden-Sein ernst zu nehmen. Die hier perspek-
tivierte Untersuchung der religidsen Praxis geht insofern iiber die situative Analyse
hinaus und fragt, wie es dazu gekommen ist, dass sich Religion in jenem Zusam-
menhang auf diese Art und Weise ereignet. Denn erst wenn die Praktiken hinsicht-
lich ihres historischen Geworden-Seins ernstgenommen werden, treten die vielfalti-
gen raumzeitlichen Verflechtungen zutage, die die religiose Praxis bedingen. Aus-
gehend von der Analyse der situativen Praxis kann diesem Netz der beteiligten

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



ERKENNTNISGEWINN FUR EINE NEUE SOZIOLOGIE DER RELIGION | 301

Elemente und Dimensionen durch Raum und Zeit gefolgt werden. Hierdurch wird
sowohl die Homogenisierung religioser Prozesse vermieden, sowie die Gefahr ge-
bannt, die analysierte religidse Praxis zu essentialisieren. Anstatt etwa die Bezie-
hung zwischen Mann und Frau aus einem vermeintlich genuin religiosen Werte-
und Ordnungssystem abzuleiten, gilt es vielmehr, dem komplexen Zusammenspiel
der unterschiedlichen Einflussfaktoren Aufmerksamkeit zu zollen. Die religidse
Praxis wird hier nicht unabhéngig und isoliert, sondern stets hinsichtlich ihrer spezi-
fischen Artikulationen, also ihrer vielfdltigen und hybriden Verbindungen mit ande-
ren gesellschaftlichen Bereichen und Einflusssphdren untersucht. Sie artikuliert sich
mit politischen und 6konomischen Aspekten, ebenso wie mit dem Bildungssystem
oder der Medienlandschaft. Der in den religiosen Praktiken erzeugte Sinn steht in
seiner spezifisch historischen Bedingtheit somit immer auch im Zusammenhang mit
anderen kulturellen Praxisformen und artikuliert sich mit diesen gemeinsam.

Wie Religion heute in Rio de Janeiro, Berlin oder Bagdad praktiziert wird,
héngt nicht nur von der jeweiligen staatlichen und soziodkomischen Eingebunden-
heit der religidsen Praxis oder der gesellschaftlichen Akzeptanz religidser Vielfalt
und der Toleranz unterschiedlicher religidser Gruppen ab. Von ebenso grofler Be-
deutung fiir die religiose Praxis ist beispielsweise deren organisationales und insti-
tutionelles Eingebettetsein auf lokaler, staatlicher sowie auf transnationaler Ebene.
Nicht zuletzt aufgrund der Kolonialgeschichte und der Hybriditédt kultureller Zu-
sammenhénge, sondern auch durch das kapitalistische Wirtschaftssystem ist die
Welt in vielféltiger Weise miteinander vernetzt und die religiose Praxis ist dadurch
auf unterschiedliche Weise geprédgt. Transnationale politische Prozesse, Migrati-
onsbewegungen, sowie die Innovationen im Bereich der Kommunikations- und In-
formationstechnologie nehmen in vielfacher Hinsicht Einfluss auf die religiose Pra-
xis. Gerade vor dem Hintergrund, dass nicht nur in Europa, sondern ebenso auf glo-
baler Ebene lange Zeit von einem zunehmenden Bedeutungsverlust von Religion
ausgegangen wurde, gilt es sowohl hinsichtlich der globalen Vielféltigkeit religioser
Praxisformen ein Forschungsdesiderat einzuholen. Um die eurozentrische Veren-
gung des Analyseblickwinkels auf Religion zu iiberwinden, ist es unabdingbar, die
globalgeschichtlichen und durchaus machtvollen Verflechtungen religioser Er-
scheinungsformen ernst zu nehmen. Gegenwértige Ungleichheiten, Kriege und
Konflikte, in denen Religion nicht selten eine Rolle spielt, sind Produkte einer ge-
meinsamen Geschichte. Wenn es nicht gelingt, die bereits in der Vergangenheit be-
stehenden globalen Zusammenhénge und vielschichtigen Machtbezichungen zu be-
riicksichtigen, kann auch die Gegenwart nicht in addquater Weise analysiert wer-
den. Insbesondere die Kolonialgeschichte gilt es stérker in den Fokus zu riicken, hat
diese nicht nur die wissenschaftliche Auseinandersetzung mit Religion in entschei-
dender Weise geprigt, es kam zudem auf verschiedenen Ebenen zu einer folgenrei-
chen Transformation der religiosen Landschaft, die sich z.B. in den nationalstaatli-
chen Grenzziehungen niederschlug. Da sowohl die Wissensordnungen als auch die

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



302 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Kartographierungen der Welt bis in die Gegenwart von diesen Prozessen geprigt
sind, gilt es immer auch die globalgeschichtlichen Machtverhiltnisse und Prozesse
der kulturellen Differenzproduktionen in der Analyse zu beriicksichtigen. Postkolo-
niale Zusammenhénge ernst zu nehmen, ermdglicht es nicht nur, eine neue Sicht-
weise auf gegenwirtige religiose Praktiken einzunehmen, sondern fordert dazu auf,
einen universellen Erklarungsanspruch, iiberkommene Kategorien und Analysean-
sitze sowie lineare Erzdhlweisen zu iiberdenken.” Denn wie aufgezeigt, wendet sich
die hier vorgeschlagene Perspektive der Analyse stets konkreter religidser Phiano-
mene und ihrer Eingebettetheit in lokale Strukturen wie auch in globale Zusam-
menhénge zu.

Um die gingigen Erzdhlweisen hinter sich zu lassen, bediirfen althergebrachte
Binarititen und Dichotomien allerdings einer neuen Verhéltnisbestimmung: Dies
umfasst das Verhéltnis von Zeit und Raum, Routine und Dynamik, Vergangenheit
und Gegenwart, des Globalen und des Lokalen. Anstatt Religion als geschlossenes
kulturelles Sinn- und Weltdeutungssystem zu fassen, welches sich zeitlich und re-
gional genau verorten lésst, oder der Unterscheidung von Globalisierung und Loka-
lisierung folgend von einem homogenisierenden oder partikularistischen Paradigma
auszugehen, wird in der vorgeschlagenen Soziologie der Religion der Fokus auf die
Fluiditit und die Verflechtungen der kulturellen Praxis und eben auf die Verwo-
benheit des Globalen mit dem Lokalen und des Vergangenen mit dem Gegenwdérti-
gen gelegt. Diese Beziehungen in ein neues Verhiltnis zueinander zu setzen, er-
moglicht es, nicht einer eurozentrischen Verengung des Analyseblickwinkels an-
heimzufallen, sondern erdffnet vielmehr multiperspektivische Vorgehensweisen. ®

Der Mehrwert einer solchen Analyseperspektive liegt damit nicht allein in der
Untersuchung konkreter religidser Praktiken in ihrer verflechtungsgeschichtlichen
Eingebundenheit, er manifestiert sich zudem in der Selbstverortung der Forschen-
den. Sowohl der Forschungsprozess selbst muss hierbei als Praxisform ernst ge-
nommen und reflexiv begleitet werden, dariiber hinaus gilt es, auch das begriffliche
und theoretische Geworden-Sein der eigenen Analyseperspektive zu beriicksichti-
gen. Die Einsicht, dass die theoretischen Zugénge sowie die Hervorhebung spezifi-
scher Ereignisse und Zusammenhinge die Art und Weise wie etwas perspektiviert
wird wesentlich beeinflussen, vergegenwirtigt den Konstruktionscharakter wissen-

7  Die verflechtungsgeschichtliche Perspektive eignet sich jedoch nicht nur fiir die Analyse
postkolonialer Zusammenhénge, sondern fiir soziale Zusammenhédnge im Allgemeinen.

8 George Marcus hat mit seiner Multi-Sited-Ethnography eine analytische Herangehenswei-
se bereitgestellt, die gerade diesem Zusammenspiel von Lokalitdt und Globalitdt gerecht
werden will. Eine solche Analysepraxis greift dabei nicht lediglich auf die teilnehmende
Beobachtung als zentrales Erhebungsinstrument zuriick, sondern nimmt vielmehr eine der
Fluiditdt des Untersuchungsgegenstandes angepasste Methodenauswahl vor (vgl. Marcus
1999; Falzon 2009).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services

Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



ERKENNTNISGEWINN FUR EINE NEUE SOZIOLOGIE DER RELIGION | 303

schaftlicher Erkenntnis. Die Sensibilisierung fiir die Kontingenz der wissenschaftli-
chen Analysepraxis ermdglicht es somit, herkdmmliche Analysen kritisch zu hinter-
fragen und andere Analysewege einzuschlagen.

Gegeniiber einem Forschungsverstdndnis, welches Religion als etwas Apartes
und von anderen Bereichen des Lebens klar Abgrenzbares begreift, erscheint es in
der hier eingenommenen Perspektive beispielsweise addquater, das Zusammenspiel
und die Verbindung der die religiose Praxis konstituierenden Elemente ernst zu
nehmen. Indem nicht danach gefragt wird, was Religion ist, sondern vielmehr ana-
lysiert wird, wie sich die Praxis ereignet, die sich selbst als religidse Praxis aus-
weist, ermoglicht es eine solche Sichtweise, die Konstitution religidser Praktiken
durch ihre Eingebundenheit in breitere globalgeschichtliche Zusammenhénge zu be-
riicksichtigen. Gerade in Hinblick auf das Zusammenspiel von religiosen und politi-
schen Aspekten, welches in vielen Konfliktsituationen gegenwirtig eine Rolle zu
spielen scheint, birgt eine solche Analyseperspektive ein enormes Potential, wurde
dem Ineinandergreifen dieser beiden Einflusssphéren aufgrund des dem religions-
soziologischen Diskurs zugrunde liegenden differenzierungstheoretischen Paradig-
mas bislang doch zu wenig Aufmerksamkeit geschenkt.

Obgleich der Entwurf fiir eine neue Soziologie der Religion hier lediglich skizziert
werden konnte, sollte das Potential, welches in einer solchen Analyseperspektive
liegt, auch in der Kiirze deutlich geworden sein. Selbst wenn die Komplexitdt der
an der religiésen Praxis beteiligten Elemente und Einflussfaktoren fiir die Analyse
eine erhebliche Herausforderung darstellen mag, fiir die Auseinandersetzung mit
Religion verspricht eine solche Herangehensweise in vielerlei Hinsicht einen gro-
Ben Mehrwert: Die religiése Praxis multidimensional zu untersuchen, ermdglicht es
den Forschenden, Aufschluss iiber die vielen an der religiosen Praxis beteiligten
Elemente und Dimensionen zu erhalten. Den vielfdltigen Vernetzungen der religio-
sen Praktiken nachzugehen, trigt zudem nicht nur der Kontingenz der kulturellen
Praxis Rechnung, sondern ldsst auch die Analyse von solchen Zusammenhingen
und Verwobenheiten zu, denen bisher kaum Beachtung geschenkt wurde. Indem die
Gegenwart als ein Produkt der global geteilten Geschichte gefasst wird und die reli-
gidse Praxis mittels einer verflechtungsgeschichtlichen Perspektive in ihrem spezi-
fischen Geworden-Sein ernst genommen wird, werden sowohl hinsichtlich der glo-
balen Hybriditdt und Vielfiltigkeit religioser Praktiken als auch in Bezug auf den
Stellenwert, den Religion in der Gegenwartsgesellschaft einnimmt, neue Erkennt-
nismoglichkeiten erdffnet.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



Literatur

Ahmad, Aijaz (1992): In Theory. Classes, Nations, Literatures, Oxford: Oxford
University Press.

Almond, Philipp C. (1988): The British Discovery of Buddhism, Cambridge:
Cambridge University Press.

Amir-Moazami, Shirin (2016): Secular Power and the Predicaments of
Knowledge Production on Muslims in Europe, in: TRAFO — Blog for
Transregional Research, https://trafo.hypotheses.org/3980 (Stand 18.4.
2016).

Angemiiller, Johannes/Bellina, Leonie (2012): Poststrukturalismus und Postko-
lonialismus: Jacques Derridas ,Grammatologie’ sowie Gilles Deleuzes und
Félix Guattaris ,Tausend Plateaus’, in: Reuter, Julia/Karentzos, Alexandra
(Hg.): Schliisselwerke der Postcolonial Studies, Wiesbaden: Springer VS, S.
27-38.

Appadurai, Arjun (1996): Modernity at Large. Cultural Dimensions of Globaliza-
tion, Minnesota: University of Minnesota Press.

Appadurai, Arjun (2001): The Production of Locality, in: Peter Beyer (Hg.): Reli-
gion im Prozess der Globalisierung, Wirzburg: Ergon Verlag, S. 99-124.

Appadurai, Arjun (2006): Fear of Small Numbers. An Essay on the Geography of
Anger. Durham/London: Duke University Press.

Asad, Talal (1993a): Genealogies of Religion: Discipline and Reasons of Power
in Christianity and Islam, Baltimore/London: The John Hopkins University
Press.

Asad, Talal (1993b): Ubersetzen zwischen Kulturen. Ein Konzept der britischen
Sozialanthropologie, in: Berg, Eberhard/Fuchs, Martin (Hg.): Kultur, soziale
Praxis, Text, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 300-334.

Asad, Talal (2003): Formations of the Secular: Christianity, Islam, and Moderni-
ty, Stanford, California: Stanford University Press.

Assmann, Aleida (1989): ,Jaspers’ Achsenzeit oder Schwierigkeiten mit der
Zentralperspektive in der Geschichte, in: Harth, Dietmar (Hg.): Karl Jaspers

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



306 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Denken zwischen Wissenschaft, Politik und Philosophie, Stuttgart: Metzler
Verlag, S. 187-207.

Assmann, Jan (1992): Das kulturelle Geddchtnis, Miinchen: Beck.

Assmann, Jan (2005): Ma’at. Gerechtigkeit und Unsterblichkeit im alten Agyp-
ten, Miinchen: Beck.

Balagangadhara, S. N. (1994, 2005). ,,The Heathen in his Blindness... “ Asia, the
West, and the Dynamic of Religion. Leiden/New York: E. J. Brill.

Balagangadhara, S. N. (2012). Reconceptualizing India Studies, New Delhi: Ox-
ford University Press.

Bark, Sascha (2015): Ubersetzung und Konflikt: Die Akteur-Netzwerk-Theorie
als Methode einer praxissoziologischen Konfliktforschung, in Schafer, Fran-
ka/Daniel, Anna/Hillebrandt, Frank: Methoden einer Soziologie der Praxis,
Bielefeld: transcript, S. 145-173.

Barthes, Roland (1974): Die Lust am Text, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bayly, Christopher A. (2008): Die Geburt der modernen Welt. Eine Globalge-
schichte 1780-1914, Frankfurt a.M./New York: Campus.

Beck, Ulrich (2004): Der kosmopolitische Blick oder: Krieg ist Frieden, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Beck, Ulrich (2008): Der eigene Gott. Von der Friedensféhigkeit und dem Ge-
waltpotential der Religionen, Frankfurt a.M.: Verlag der Weltreligionen.
Bellah, Robert (1957): Tokugawa Religion. The values of pre-industrial Japan.

Glenceo, Ill.: Free Press.

Bellah, Robert (1967): Civil Religion in America, in: Daedalus 96, S. 1-21.

Bellah, Robert N./Joas, Hans (2012): The Axial Age and its Consequences, Cam-
bridge: The Belknap of Harvard University Press.

Benjamin, Walter (1972, Erstausgabe 1923): Die Aufgabe des Ubersetzers, in:
Ders. Gesammelte Schriften Bd. IV/1, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 9-21.
Berger, Peter L. (1961): The Noise of Solemn Assemblies. Garden City, N.Y.:

Doubleday.

Berger, Peter L./Luckmann, Thomas (1966): Secularization and Pluralism, in:
International Yearbook for the Study of Religion, S. 73ff.

Berger, Peter L. (1973, Erstausgabe 1967): Zur Dialektik von Religion und Ge-
sellschaft. Elemente einer soziologischen Theorie, Frankfurt a.M.: Fischer.
Berger, Peter L./Luckman, Thomas (1977, engl. Erstausgabe 1966): Die gesell-
schaftliche Konstruktion der Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziolo-

gie. Frankfurt a.M.: Fischer.

Berger, Peter, L. (1980, Erstausgabe 1979): Zwang zur Hdresie. Religion in der
pluralistischen Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Fischer.

Berger, Peter L. (Hg.) (1999): The Desecularization of the World: Resurgent Re-
ligion and World Politics, Grand Rapids, Michigan: W. B. Eerdmans Publish-

ing.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



LITERATUR | 307

Berger, Peter (2013): Nach dem Niedergang der Sdkularisierungstheorie,
Minster: UniPrint WWU Minster.

Berger, Peter L./Hock, Klaus/Klie, Thomas (Hg.)(2013): Religionshybride. Reli-
gion in posttraditionalen Kontexten, Wiesbaden: Springer VS.

Bergmann, Jorg/Hahn, Alois/Luckmann, Thomas (Hg.): Religion und Kultur,
Sonderband 33 der Kéiner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie.

Bergunder, Michael (2011): Was ist Religion? Kulturwissenschaftliche Uberle-
gungen zum Gegenstand der Religionswissenschaft in: Zeitschrift fiir Religi-
onswissenschaft 19 (172), S. 3-55.

Beyer, Peter (1994): Religion and Globalization, London: Sage.

Beyer, Peter (2006): Religions in Global Society, London: Routledge.

Bhabha, Homi (1990): The Third Space. Interview with Jonathan Rutherford,
in: Rutherford, Jonathan (Hg.): Identity, Community, Culture, Difference,
London: Lawrence and Wishart, S. 201-221.

Bhabha, Homi (1994): The Location of Culture, London: Routledge.

Bhabha, Homi (1997): Globale Angste, in: Weiberl, Peter/Zizek, Slavoy (Hg.):
Inklusion: Exklusion. Probleme des Postkolonialismus und der globalen Mig-
ration. Wien: Passagen Verlag, S. 19-43.

Bhabha, Homi (2000): Die Verortung der Kultur, Tiibingen: Stauffenburg Ver-
lag.

Bhabha, Homi (2012): Uber kulturelle Hybriditit, Tradition und Ubersetzung.
Wien/Berlin: Verlag Turia und Kant.

Bhambra, Gurminder K. (2007): Rethinking Modernity. Postcolonialism and the
Sociological Imagination, London: Palgrave Macmillan.

Bhambra, Gurminder K. (2014): Connected Sociologies, London [u.a]: Blooms-
bury.

Bienfait, Agathe (Hg.)(2011): Religionen verstehen. Zur Aktualitdt von Max
Webers Religionssoziologie, Wiesbaden: VS Verlag.

Boatca, Manuela/Costa, Sergio (2010): Postkoloniale Soziologie. Ein Pro-
gramm, in: Villa, Paula Irene/Reuter, Julia (Hg.): Postkoloniale Soziologie.
Empirische Befunde, theoretische Anschliisse, politische Interventionen,
Bielefeld: transcript, S. 69-90.

Boatcd, Mauela (2006): Die zu Ende gedachte Moderne. Alternative Theorie-
konzepte in den lateinamerikanischen und osteuropdischen Peripherien,
in: Schwinn, Thomas (Hg.): Die Vielfalt und Einheit der Moderne. Kultur-
und strukturvergleichende Analysen, Wiesbaden: VS Verlag, S. 281-304.

Bochinger, Christoph/Engelbrecht, Martin/Gebhardt, Winfried (2009): Die un-
sichtbare Religion in der sichtbaren Religion — Formen spiritueller Orientie-
rung in der religiésen Gegenwartskultur, Stuttgart: Kohlhammer.

Bourdieu, Pierre (1987): Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



308 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Bourdieu, Pierre (2001): Meditationen. Zur Kritik der scholastischen Vernunft,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre (2009): Religion, Konstanz: UVK Verlag.

Brandt, Sigrid (1993): Religidses Handeln in moderner Welt. Talcott Parsons’
Religionssoziologie im Rahmen seiner allgemeinen Handlungs- und Sys-
temtheorie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Braidotti, Rosi (2014): Posthumanismus. Leben jenseits des Menschen. Berlin:
Campus.

Breidenstein, Georg/Stefan Hierschauer/Herbert Kalthoff/Boris Nieswand
(2013): Ethnografie. Die Praxis der Feldforschung, Konstanz: UVK.

Brettfeld, Katrin/Wetzels, Peter (2008): Muslime in Deutschland. Integration,
Integrationsbarrieren, Religion und Einstellungen zu Demokratie, Rechts-
staat und politisch-religiés motivierter Gewalt, Berlin, BMI, Referat OS II.

Brieger, Theodor (1894): Die fortschreitende Entfremdung von der Kirche im
Lichte der Geschichte, Leipzig: J.C. Hinrichs.

Bruce, Steve/Wallis, Roy (1992): Secularization: The Orthodox Model, in:
Bruce, Steve (Hg.): Religion and modernization. Sociologists and historians
debate the secularization thesis, Oxford: Clarendon Press, S. 8-30.

Bruce, Steve (1996): Religion in the Modern World, Oxford/New York: Oxford
University Press.

Bruce, Steve (2002): God is dead: Secularization in the West, Oxford: Wiley-
Blackwell.

Burchardt, Marian/Wohlrab-Sahr (2013): Von Multiple Modernities zu Multip-
le Secularities: kulturelle Diversitat, Sakularismus und Toleranz als Leitidee
in Indien, in: Osterreichische Zeitschrift fiir Soziologie 38, S. 355-347.

Butler, Judith (1997): Kérper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen des Ge-
schlechts, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Casanova, José (2004, Erstausgabe 1994): Public religions in the modern world,
Chicago: University of Chicago Press.

Casanova, José (2006): Secularization Revisited: A Reply to Talal Asad, in:
Scott, David/Hirschkin, Charles: Powers of the Secular Modern. Talal Asad
and His Interlocutors, Stanford, California: Stanford University Press, S. 12-
30.

Casanova, José (2008): Public Religions Revisited, in: GroRe Kracht, Hermann-
Josef/SpieR, Christian (Hg.): Christentum und Solidaritdt, Paderborn: Scho-
ningh, S. 313-338.

Casanova, José (2009): Europas Angst vor der Religion, Berlin: Berlin University
Press.

Casanova, José (2010a): Religion in Modernity as Global Challenge in: Reder,
Michael/Rugel, Matthias (Hg): Religion und die umstrittene Moderne,
Stuttgart: Kohlhammer, S. 1-12.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



LITERATUR | 309

Casanova, José (2010b): Sadkularismus — Ideologie oder Staatskunst?, in: Den
Sakularismus neu denken Religion und Politik in Zeiten der Globalisierung,
Transit 39, S. 29-44.

Casanova, José (2011): Welche Religion braucht der Mensch?, in: Hollstein,
Bettina/Jung, Matthias/Knobl, Wolfgang: Handlung und Erfahrung: das Er-
be von Historismus und Pragmatismus und die Zukunft der Sozialtheorie,
Frankfurt a.M.: Campus, S. 169-190.

Castro Varela, Maria do Mar/Dhawan, Nikita (2005): Postkoloniale Theorie. Ei-
ne kritische Einfiihrung, Bielefeld: transcript.

Castro Varela, Maria do Mar/Dhawan, Nikita (2009): Europa provinzialisieren?
Ja, bitte! Aber wie?, in: Femina Politica 2. S. 9-18.

Chakrabarty, Dipesh (2000): Provincializing Europe. Postcolonial Thought and
Historical Difference, Princeton: Princeton University Press.

Chakrabarty, Dipesh (2002): Europa provinzialisieren. Postkolonialitat und die
Kritik der Geschichte, in: Conrad, Sebastian/Randeria, Shalini (Hg.) (2002):
Jenseits des Eurozentrismus: Postkoloniale Perspektiven in den Geschichts-
und Kulturwissenschaften, Frankfurt a.M.: Campus, S. 283-312.

Chakrabarty, Dipesh (2009): The Modern and the Secular in the West: An Out-
sider’s View. Review essay on Charles Taylor’s A Secular Age. In: Journal of
the American Academy of Religions 77, no. 1, S. 393-409.

Chakrabarty, Dipesh (2010): Europa als Provinz. Perspektiven postkolonialer
Geschichtsschreibung, Frankfurt [u.a]: Campus.

Chow, Rey (1993): Writing Diaspora. Tactics of Intervention in Contemporary
Culture Studies, Bloomington/Indianapolis: Indiana University Press.

Clifford, James (1988): The predicament of culture — twentieth-century ethnog-
raphy, literature, and art; Cambridge, Mass. [u.a.]: Harvard Univ. Press.

Clifford, James (1999): Kulturen auf Reisen, in: Horning, Karl Heinz/Winter,
Rainer (Hg.): Widerspenstige Kulturen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 476-
531.

Cohn, Bernhard S./N.B. Dirks (1988): Beyond the Fringe: The Nation State, Co-
lonialism, and the Technologies of Power, in: Journal of Historical Sociology
1/2,S.224-228.

Comoroff, John/Comoroff, Jean (2002): Hausgemachte Hegemonie, in: Conrad,
Sebastian/Randeria, Shalini (Hg.): Jenseits des Eurozentrismus: Postkolonia-
le Perspektiven in den Geschichts- und Kulturwissenschaften, Frankfurt
a.M.: Campus, S. 247-282.

Conrad, Sebastian/Randeria, Shalini (Hg.) (2002): Jenseits des Eurozentrismus:
Postkoloniale Perspektiven in den Geschichts- und Kulturwissenschaften,
Frankfurt a.M.: Campus.

Conrad Sebastian/Randeria, Shalini (Hg.) (2002): Geteilte Geschichten: Europa
in einer postkolonialen Welt, in: Dies.: Jenseits des Eurozentrismus: Postko-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



310 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

loniale Perspektiven in den Geschichts- und Kulturwissenschaften, Frankfurt
a.M.: Campus, S. 9-49.

Costa, Sergio (2005): (Un-)Maglichkeit einer postkolonialen Soziologie. In:
Brunkhorst, H./Costa, S. (Hg.): Jenseits von Zentrum und Peripherie. Mun-
chen/Mering: Rainer Hampp, S.221-250.

Costa, Sérgio (2007): Vom Nordatlantik zum Black Atlantic. Sozialtheorie, Anti-
rassismus, Kosmopolitismus, Bielefeld: transcript.

Daniel, Anna/Hillebrandt, Frank (2012): Von der ,kollektiven Religion zur Viel-
falt religioser Erfahrungen. Zur Genealogie des religionssoziologischen Dis-
kurses In: Owetschkin, Dimitrij: Tradierungsprozesse im Wandel der Mo-
derne. Religion und Familie im Spannungsfeld von Konfessionalitdt und Plu-
ralisierung, Essen: Klartext Verlag, S. 31-52.

Daniel, Anna/Hillebrandt, Frank/Schafer, Franka/Wienold, Hanns (Hg.) (2012):
Doing Modernity — Doing Religion, Wiesbaden: VS Verlag.

Daniel, Anna/ Hillebrandt, Frank (2014): Von ,religidsen Vergemeinschaftun-
gen’ zur ,spirituellen Erfahrung’ — eine genealogische Betrachtung des reli-
gionssoziologischen Diskurses, in: Religionen in Bewegung, Peripherie Zeit-
schrift fiir Politik und Okonomie in der Dritten Welt 134/135, S. 187-211.

Davie, Grace (2001): Patterns of Religion in Western Europe: An Exceptional
Case Comoroff, John/Comoroff, Jean (2002): Hausgemachte Hegemonie,
in: Conrad,, in: Fenn, Richard K (Hg.): The Blackwell Companion to Sociolo-
gy of Religion, Malden: Blackwell Publishing, S. 264-278.

Davie, Grace (2008): From Believing without Belonging to Vicariouss Religion:
Understanding the Patterns of Religion in Modern Europe, in: Pollack,
Detlef/Olson, Daniel V.A. (Hg.): The Role of Religion in Modern Societies,
New York: Routledge, S. 165-176.

Dennaoui, Youssef (2010): Sinn und Macht in der globalen Moderne, Minster:
Lit Verlag.

Derrida, Jaques (1986): Positionen. Gesprdche mit Henri Ronse, Julia Kristeva,
Jean-Louis Houdebine, Guy Scarpetta, Graz [u.a.]: Bohlau.

Derrida, Jacques (1990): Chora, Wien: Passagen Verlag.

Derrida, Jacques, (1995): Dissemination, Wien: Passagen Verlag.

Derrida, Jacques (1998, frz. Erstausgabe 1967): Grammatologie, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Derrida, Jacques (2001): Glauben und Wissen. Die beiden Quellen der ,Religi-
on“ an den Grenzen der bloRen Vernunft, in: Ders. und Gianni Vattimo: Die
Religion, Frankfurt a.M., S. 9-106.

Derrida, Jacques (2004): Die différance. Ausgewahlte Texte, Ditzingen: Reclam

Descola, Philippe (2011): Jenseits von Kultur und Natur, Berlin: Suhrkamp.

Dianteill, Erwan (2010): Bourdieu on Religion: Imposing Faith and Legitimacy,
in: Journal of Religion 4, S. 603-609.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



LITERATUR | 311

Dilthey, Wilhelm (1962): Das Problem der Religion, in: Ders.: Die geistige Welt.
Einleitung in die Philosophie des Lebens. Zweite Hdilfte: Abhandlungen zur
Poetik, Ethik und Pddagogik. Gesammelte Schriften Bd. 6, hgg. von Georg
Misch, Stuttgart/Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Diaz-Bone, Rainer (2009): Diskurs und Okonomie, diskursanalytische Perspekti-
ven auf Mdrkte und Organisationen, Wiesbaden: VS Verlag.

Dobbelaere, Karel (1981): Secularization: A Multidimensional Concept, Dur-
ham: James A. Beckford.

Drehsen, Volker (1988): Neuzeitliche Konstitutionsbedingungen der prakti-
schen Theologie, Gitersloh: Gitersloher Verl.-Haus Mohn.

Drews, Paul (1900): Der Riickgang der Kommunikaten in Sachsen. Eine zeitge-
schichtliche Studie Uber kirchliche Sitten. Zeitschrift fiir Theologie und
Kirche 10, S. 148-166.

Duff, Alexander (1988, Erstausgabe 1839): India and India Missions: Including
Sketches of the Gigantic System of Hinduism Both in Theory and Practice.
Dehli: Swati Publications.

Dubuisson, Daniel (2003): The Western Construction of Religion. Myth,
Knowledge and Ideology. Baltimore: The John Hopkins University Press.
Durkheim, Emile (1988, Erstausgabe von 1893): Uber soziale Arbeitsteilung.
Studie (iber die Organisation héherer Gesellschaften, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp.

Durkheim, Emile (1973, Erstausgabe von 1897): Der Selbstmord. Neuwied und
Berlin: Luchterhand.

Durkheim, Emile (1976): Regeln der soziologischen Methode; Darmstadt/
Neuwied: Luchterhand.

Durkheim, Emile (1987): Schriften zur Soziologie der Erkenntnis. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Durkheim, Emile (1994): Die elementaren Formen des religiésen Lebens, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp.

Eisenstadt, Shmuel N. (1986): A Sociological Approach to comparative Civiliza-
tions. The Development and Directions of a Research Program, Jerusalem:
Hebrew University Press.

Eisenstadt, Shmuel (1992): Kulturen der Achsenzeit, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Eisenstadt, Shmuel (2000): Multiple Modernities, in: Deadalus, Bd.129, S. 1-30.

Eisenstadt, Shmuel (2003): Die institutionellen Ordnungen der Moderne. Die
Vielfalt der Modernen aus einer weberianischen Perspektive, in: Albert,
Gert/ Bienfait, Agathe/ Sigmund, Steffen/Wendt, Claus (Hg.): Das Weber
Paradigma, Tabingen: Mohr-Siebeck, S. 328-351.

Eisenstadt, Shmuel (2007): Multiple Modernities: Analyserahmen und Prob-
lemstellung, in: Bonacker, Thorsten/Reckwitz, Andreas (Hg.): Kulturen der
Moderne. Soziologische Perspektiven der Gegenwart, Frankfurt a.M.: Cam-
pus, S. 19-45.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



312 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Eisenstadt, Shmuel (2008a): Der Ursprung der Moderne in Westeuropa: Die
Westeuropaische Moderne, in: Die Vielfalt der Moderne, Velbrick Wissen-
schaft, Weilerswist, S. 9-45.

Eisenstadt, Shmuel (2008b): Die Vielfalt der Moderne, Weilerswist: Velbrick
Wissenschaft.

EndreR, Martin (2011): ,Postsdkulare Kultur“? Max Webers Soziologie und
Habermas’ Beitrag zur De-Sdkularisierungsthese, in Bienfait, Agathe (Hg).
Religion verstehen, Zur Aktualitdt von Max Webers Religionssoziologie,
Wiesbaden: VS Verlag, S. 123-149.

Falzon, Mark-Anthony (2009): Multi-sited Ethnography. Theory, Praxis and Lo-
cality in Contemporary Research, Aldershot: Ashgate Publishing.

Fanon, Frantz (1980, frz. Erstausgabe von 1952): Schwarze Haut, weifSse Maske,
Frankfurt a.M.: Syndikat.

Fanon, Frantz (1967): Black Skin, White Masks, New York: Grove Press.

Fanon, Frantz (1969): Aspekte der algerischen Revolution, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Feil, Ernst (2007): Religio IV. Die Geschichte eines neuzeitlichen Grundbegriffs
im 18. Und friihen 19. Jahrhundert, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.
Firsching, Horst/Schlegel, Matthias (1998): Religidse Innerlichkeit und Gesel-
ligkeit Zum Verhaltnis von Erfahrung, Kommunikabilitat und Sozialitat — un-
ter besonderer Beriicksichtigung des Religionsverstandnisses Friedrich
Schleiermachers in: Tyrell, Hartmann/Krech, Volkhard/Knoblauch, Hubert

(Hg.): Religion als Kommunikation, Wirzburg: Ergon, S. 31-82.

Fitzgerald, Timothy (1990): ,Hinduism and the ,World Religion’ fallacy’, in Reli-
gion 20, S. 101-118.

Fitzgerald, Timothy (2000): The Ideology of Religious Studies, Oxford/New
York: Oxford University Press.

Fitzgerald, Timothy (2007): Religion and the Secular: Historical and Colonial
Formations, London: Equinox.

Foucault, Michel (1969): Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des
Wahns im Zeitalter der Vernunft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (1973, frz. Erstausgabe von 1969): Archdologie des Wissens.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (1974): Die Ordnung des Diskurses, Minchen: Carl Hanser
Verlag.

Foucault, Michel (1994): Uberwachen und Strafen, die Geburt des Geféngnis-
ses, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (1996): Diskurs und Wahrheit, die Problematisierung der
Parrhesia; Berlin: Merve Verlag.

Foucault, Michel (2004): Geschichte der Gouvernementalitét. Band | und II,
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



LITERATUR | 313

Frazer, James G. (1910, Erstausgabe 1887): Totemism and Exogamy, London:
Macmillan.

Freud, Sigmund (1968): Totem und Tabu, in: Gesammelten Werke Band 9;
Frankfurt a.M.: Fischer Verlag.

Freud, Sigmund (1978): Neue Folgen der Vorlesungen zur Einfliihrung in die
Psychoanalyse, in: Studienausgabe 1, Frankfurt a.M.: Fischer Verlag.

Fuchs, Martin (1987): Fremde Kulturen und soziales Handeln. Max Webers
Analyse der Indischen Zivilisation, in: Kélner Zeitschrift fiir Soziologie und
Sozialpsychologie 39(4), S. 669-692.

Fuchs, Martin (2005): Interkulturelle Hermeneutik statt Kulturvergleich. Zur
sozialen Reflexivitdt der Deutungsperspektiven, in: Srubjar, Ilja/Renn,
Joachim/Wenzel, Ulrich (Hg.): Kulturen Vergleichen. Sozial- und kulturwis-
senschaftliche Grundlagen und Kontroversen, Wiesbaden: VS Verlag, S.
112-150.

Fillberg-Stollberg, Katja (2014): ,,Ein Sauerteig christlichen Lebens in der Mas-
se afrikanischen Heidentums.” Westindische Konvertiten an der Goldkiste
(1843-1850), in: Habermas, Rebekka/Ho6lzl, Richard: Mission Global. Eine
verflechtungsgeschichtliche Perspektive seit dem 19. Jahrhundert, KéIn u.a.:
Bohlau, S. 31-58.

Gabriel, Karl/Reuter, Hans-Richard (Hg.) (2004): Religion und Gesellschaft, Pa-
derborn: Schéningh UTB.

Gebhardt, Winfried (1993): Einleitung — Grundlinien der Entwicklung des Cha-
risma-Konzeptes in den Sozialwissenschaften. In: Ders./Zingerle,
Arnold/Michael, Ebertz (Hg.): Charisma. Theorie, Religion, Politik. Berlin: de
Gruyter, S. 1-12.

Gebhardt, Winfried (1994): Charisma als Lebensform. Zur Soziologie des alter-
nativen Lebens, Berlin: Reimer.

Geertz, Clifford (1987): Religion als kulturelles System, in: Ders.: Dichte Be-
schreibung. Beitrdge zum Verstehen kultureller Systeme, Frankfurt a.M., S.
44-95,

Gehlen, Arnold (1957): Die Seele im technischen Zeitalter. Sozialpsychologische
Probleme in der industriellen Gesellschaft, Reinbeck bei Hamburg: Rowohlt.

Gephart, Werner (2005): ,Spharen” als Orte der okzidentalen Rationalisierung.
Zu einer vergessenen Metapher in Max Webers Rationalisierungstheorie,
in: Aretz, Hans-Jlirgen/Lahausen, Christian (Hg.): Die Ordnung der Gesell-
schaft, Frankfurt a.M.: Peter Lang, S. 125-160.

Gilroy, Paul (1993): The Black Atlantic. Cambridge, Mass.: Harvard University
Press.

Gohre, Paul (1909): Die neuste Kirchenaustrittsbewegung aus den Landeskir-
chen in Deutschland, Jena: Diederichs.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



314 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Goldschmidt, Dietrich/Matthes, Joachim (Hg.)(1962): Probleme der Religions-
soziologie. Sonderband 6 der KéIner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsy-
chologie.

Goldschmidt, Dietrich/Greiner, Franz/Schelsky, Helmut (Hg.)(1960): Soziologie
der Kirchengemeinde, Stuttgart: Enke Verlag.

Gramsci, Antonio (1991-2002, Erstausgabe 1929): Gefdngnishefte. Kritische
Gesamtausgabe, Hamburg/Berlin: Argument Verlag.

Graf, Friedrich Wilhelm (2007): Die Wiederkehr der Gétter. Religion in der mo-
dernen Kultur, Miinchen: C.H. Beck.

Graf, Friedrich Wilhelm (2014): Gétter Global. Wie die Welt zum Supermarkt
der Religionen wird, Minchen: C.H. Beck.

Grossberg, Lawrence (1999): Was ist Cultural Studies? In: HOrning,
Karl/Winter, Rainer (Hg.): Widerspenstige Kulturen. Cultural Studies als
Herausforderung, Frankfurt a.M., S. 43-83.

Gugutzer, Robert (2012): Verkérperungen des Sozialen: neophdnomenologi-
sche Grundlagen und soziologische Analysen, Bielefeld: transcript.

Ha, Kien Nghi (2005): Hype um Hybriditdt. Kultureller Differenzkonsum und
postmoderne  Verwertungstechnik im  Spdtkapitalismus, Bielefeld:
transcript.

Habermas, Jiirgen (1981): Theorie des kommunikativen Handelns, (Bd.1: Hand-
lungsrationalitiit und gesellschaftliche Rationalisierung, Bd. 2: Zur Kritik der
funktionalistischen Vernunft), Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Habermas, Jiirgen (1985). Der philosophische Diskurs der Moderne, Frankfurt:
Suhrkamp.

Habermas, Jirgen (1990): Die Moderne — ein unvollendetes Projekt. Philoso-
phisch-politische Aufsatze, Leipzig: Reclam.

Habermas, Jirgen (2001a): Glauben und Wissen, Friedenspreis des deutschen
Buchhandels, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Habermas, Jiirgen (2001b): Zeit der Ubergdnge. Kleine Politische Schriften IX,
Frankfurt a. M.: Suhrkamp,

Habermas, Jirgen (2012): Nachmetaphysisches Denken I, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Habermas, Rebekka (2008): Mission im 19. Jahrhundert. Globale Netze des Re-
ligiose, in: Historische Zeitschrift 56, S. 629-679.

Habermas, Rebekka/Holzl, Richard (2014): Mission Global. Eine verflechtungs-
geschichtliche Perspektive seit dem 19.Jahrhundert, K6ln [u.a.]: Bohlau.
Habermann, Friederike (2012): Mehrwert, Fetischismus, Hegemonie: Karl
Marx’ ,Kapital’ und Antonio Gramscis ,Gefangnishefte’, in: Reuter, Ju-
lia/Karentzos, Alexandra (Hg.): Schliisselwerke der Postcolonial Studies,

Wiesbaden: Springer VS, S. 17-26.

Hahn, Alois (1974): Religion und der Verlust der Sinngebung. Identitdtsproble-

me in der modernen Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Herder und Herder.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



LITERATUR | 315

Hahn, Alois (1982): Zur Soziologie der Beichte und anderer Formen institutio-
nalisierter Bekenntnisse. Selbstthematisierung und Zivilisationsprozess, in:
Kélner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie 34, S. 408-434.

Hahn, Alois (2000): Konstruktionen des Selbst, der Welt und der Geschichte.
Aufsétze zur Kultursoziologie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Hahn, Alois (2008): Religioser Wandel in der deutschen Gegenwartsgesell-
schaft — Kontroversen um seine religionssoziologische Interpretation, in:
K6nig, M./Willaime, J.-P. (Hg.) (2008): Religionskontroversen in Frankreich
und Deutschland, Hamburg: Hamburger Edition, S. 237-270.

Hall, Stuart (1977): Uber die Arbeit des Centre for Contemporary Cultural Stu-
dies (Birmingham). Ein Gesprach mit H. Gustav Klaus, in: gulliver. Deutsch-
englische Jahrblicher/German-English Yearbooks, Bd. 2., S. 54-67.

Hall, Stuart (1989): Ideologie, Kultur, Rassismus. Ausgewdhlte Schriften 1,
Hamburg/Berlin: Argument.

Hall, Stuart (1994a): Rassismus und kulturelle Identitédt, Ausgewdhlte Schriften
2, Hamburg: Argument.

Hall, Stuart (1994b): Der Westen und der Rest: Diskurs und Macht, in. Ders.:
Rassismus und kulturelle Identitdt, Ausgewdhlte Schriften, Hamburg: Ar-
gument, S. 137-179.

Hall, Stuart (2000): Cultural Studies — ein politisches Theorieprojekt Ausgewdhl-
te Schriften, Hamburg: Argument.

Hall, Stuart (2002): Wann gab es ,das Postkoloniale‘. Denken an der Grenze, in:
Randeria, Shalini/Conrad Sebastian (Hg.) (2002b): Jenseits des Eurozentris-
mus: Postkoloniale Perspektiven in den Geschichts- und Kulturwissenschaf-
ten, Frankfurt a.M.: Campus, S. 219-246.

Hall, Stuart (Hg.)(2010): Representation. Cultural Representations and Signify-
ing Practices, London: Sage Publication.

Héring, Bernhard (1956): Macht und Ohnmacht der Religion: Religionssoziolo-
gie als Anruf, Salzburg: Otto Miiller Verlag.

Heelas, Paul/Woodhead, Linda (2004): The spiritual revolution — why religion is
giving way to spirituality; Malden, Oxford: Blackwell.

Heiser, Patrick/Kurrat, Christian (2012): Pilgern gestern und heute. Soziologi-
sche Beitrége zur religiésen Praxis auf dem Jakobsweg, Miinster: Lit Verlag.

Helle, Jirgen (1989): Einleitung, in: Simmel, Georg: Gesammelte Schriften zur
Religionssoziologie, Berlin: Duncker und Humblot.

Hepp, Andreas/Kronert, Veronika (2009): Medien- Event — Religion. Die Media-
tisierung des Religiésen, Wiesbaden: VS Verlag.

Hervieu-Leger, Daniele (2000): Religion as a Chain of Memory, New Brunswick,
NJ: Rutgers University Press.

Hervieu-Leger, Daniele (2003): Individualism, the Validation of Faith, and the
Social nature of Religion in Modernity, in: Fenn, Richard K (Hg.): The Black-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



316 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

well Companion to Sociology of Religion. Malden, Oxford: Blackwell, S. 161-
175.

Hillebrandt, Frank (2009): Praktiken des Tauschens. Zur Soziologie symboli-
scher Formen der Reziprozitdt, Wiesbaden: VS Verlag.

Hillebrandt, Frank (2010): Modernitat — zur Kritik eines Schlisselbegriffs sozio-
logischer Zeitdiagnose, in: Berliner Journal fiir Soziologie 20, S. 153-178.
Hillebrandt, Frank (2012): Die Soziologie der Praxis und die Religion — ein The-
orievorschlag, in: Daniel, Anna/Schafer, Franka/Hillebrandt, Frank/Wien-
old, Hanns (Hg.): Doing Modernity. Doing Religion. Wiesbaden: Springer

VS, S. 25-57.

Hillebrandt, Frank (2014a): Soziologische Praxistheorie. Eine Einfiihrung, Wies-
baden: Springer VS.

Hillebrandt, Frank (2014b): Die Religion als Praxisformation, in: Ludwig, Chris-
tian/Heiser, Patrick (Hg.): Sozialformen der Religion im Wandel. Wiesba-
den: Springer VS, S. 125-141.

Hobsbawm, Eric (1999): Das Zeitalter der Extreme. Weltgeschichte des 20.
Jahrhunderts, Miinchen: dtv.

Jager, Siegfried (1993): Kritische Diskursanalyse. Eine Einfiihrung, Duisburg:
DISS-Studien.

Jager, Siegfried (2008): Wie kritisch ist die Kritische Diskursanalyse? Ansditze zu
einer Wende kritischer Wissenschaft, Minster: Unrast.

Jager, Siegfried (2010): Lexikon Kritische Diskursanalyse eine Werkzeugkiste,
Minster, Unrast.

James, William (1997, Erstausgabe 1902): Die Vielfalt religiéser Erfahrungen.
Eine Studie iiber die menschliche Natur, Frankfurt a.M./Leipzig: Insel Ver-
lag.

Jaspers, Karl (1949): Vom Ursprung und Ziel der Geschichte. Miinchen: Piper.

Joas, Hans (1995): Der amerikanische Pragmatismus und die friihe Religionsso-
ziologie, in: Krech, Volkhard/Tyrell, Hartmann (Hg.), Religionssoziologie um
1900, Wiirzburg: Ergon, S. 195-208.

Joas, Hans (2004): Braucht der Mensch Religion? Uber Erfahrungen der Selbst-
transzendenz, Freiburg [u.a]: Herder.

Joas, Hans/Knobl, Wolfgang (2004): Sozialtheorie. Zwanzig einfiihrende Vorle-
sungen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Joas, Hans/Wiegandt, Klaus (2007): Sdkularisierung und Weltreligionen, Frank-
furt a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag.

Joas, Hans (2012): Geféhrliche Prozessbegriffe. Eine Warnung vor der Rede
von Differenzierung, Rationalisierung und Modernisierung, in: Gabriel,
Karl/Gartner, Christel/Pollack, Detlef: Umstrittene Sdkularisierung Soziolo-
gische und historische Analysen zur Differenzierung von Religion und Poli-
tik, Berlin: Berlin University Press.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



LITERATUR | 317

Kammler, Clemens/Parr, Rolf/Schneider, Ulrich Johannes (Hg.)(2008): Foucault
Handbuch. Leben — Werk — Wirkung, Stuttgart/Weimar: Verlag J. B. Metz-
ler.

Kapur, Anuradha (1993): Deity to Crusader: The Changing Iconography of Ram,
in: Pandey, Gyanendra (Hg.): Hindus and Others. The question of Identity in
India today, New Delhi: Viking, S. 74-107.

Kastner, Jens (2011): Koloniale Klassifikationen. Zur Genese postkolonialer So-
zialtheorie im kolonialen Algerien bei Frantz Fanon und Pierre Bourdieu, in:
Prinz, Sophia/Schafer, Hilmar/Suber, Daniel (Hg.): Pierre Bourdieu und die
Kulturwissenschaften. Zur Aktualitéit eines undisziplinierten Denkens, Kon-
stanz: UVK, S. 277-302.

Kastner, Jens (2012): Klassifizierende Blicke, manichaische Welt. Frantz Fanon:
,Schwarze Haut, weile Masken” und , Die Verdammten dieser Erde” In:
Reuter, Julia/Karentzos, Alexandra (Hg.): Schliisselwerke der Postcolonial
Studies, Wiesbaden: Springer VS, S. 85-97.

Kaufmann, Franz-Xaver (1989): Religion und Modernitdt. Sozialwissenschaftli-
che Perspektive, Tibingen: J.C.B. Mohr &Paul Siebeck.

Kaviraj, Sudipta (2004): Religion, Politik und Moderne, in: Randeria, Shali-
ni/Fuchs, Martin/Linkenbach, Antje (Hg.): Konfigurationen der Moderne:
Diskurse zu Indien, Soziale Welt Sonderband, 15, Baden-Baden: Nomos Ver-
lag, S. 199-214.

Keller, Reiner (2010): Handbuch sozialwissenschaftliche Diskursanalyse I,
Wiesbaden: VS Verlag.

Keller, Reiner (2011a): Handbuch sozialwissenschaftliche Diskursanalyse |, 3.
erw. Aufl., Wiesbaden: VS Verlag.

Keller, Reiner (2011b): Wissenssoziologische Diskursanalyse Grundlegung eines
Forschungsprogramms, Wiesbaden: VS Verlag.

King; Richard (1999): Orientalism and Religion: Postcolonial Theory, India and
, The Mystic East”, London/New York: Routledge.

Kippenberg, Hans. G. (1983): Diskursive Religionswissenschaft. Gedanken zu
einer Religionswissenschaft, die weder auf einer allgemein gultigen Defini-
tion von Religion noch auf einer Uberlegenheit der Wissenschaft basiert,
in: Gladigow, Burkhard/Kippenberg, Hans G. (Hg.): Neue Ansdtze in der Re-
ligionswissenschaft, Miinchen: Késel-Verlag, S. 9-28.

Kippenberg, Hans G. (1997): Die Entdeckung der Religionsgeschichte: Religi-
onswissenschaft und Moderne, Miinchen: C.H. Beck.

Kippenberg, Hans G./von Sturckrad, Kocku (2003): Einfiihrung in die Religions-
wissenschaft. Gegensténde und Begriffe, Miinchen: Beck.

Kippenberg; Hans G. (2010): Emile Durkheim, in: Michaelis Axel (Hg.): Klassiker
der Religionswissenschaft. Von Friedrich Schleiermacher bis Mircea Eliade,
Minchen: C.H. Beck.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



318 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Knoblauch, Hubert (1991): Die Verflichtigung der Religion ins Religiose
Thomas Luckmanns Unsichtbare Religion, in: Luckmann, Thomas: Die un-
sichtbare Religion, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 7-41.

Knoblauch, Hubert (1999): Religionssoziologie, Berlin: De Gruyter.

Knoblauch, Hubert (2004): Die Soziologie der religiosen Erfahrung, in: Ricken,
Friedo/Haeffner, Gerd (Hg.): Religiése Erfahrung. Ein interdisziplindrer Kld-
rungsversuch, Stuttgart, S. 69-80.

Knoblauch, Hubert (2006): Soziologie der Spiritualitdt, in: Karl Baier (Hg.):
Handbuch Spiritualitidt. Zugdnge, Traditionen, interreligiése Prozesse,
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, S. 91-111.

Knoblauch, Hubert (2009): Populére Religion. Auf dem Wegq in eine spirituelle
Gesellschaft, New York/Frankfurt a.M: Campus.

Knoblauch, Hubert (2013): Religion, Spiritualitdt und die Popularitat; in: Ber-
ger, Peter L. /Hock, Klau/ Klie, Thomas (Hg.)(2013): Religionshybride. Reli-
gion in posttraditionalen Kontexten, Wiesbaden: Springer VS, S. 121-135.

Knobl, Wolfgang (2001): Spielréume der Modernisierung. Das Ende der Eindeu-
tigkeit, Weilerswist: Velbriick Wissenschaft.

Knobl, Wolfgang (2007): Die Kontingenz der Moderne. Wege in Europa, Asien
und Amerika. Frankfurt a.M./New York: Campus.

Knobl, Wolfgang (2012): Aufstieg und Fall der Modernisierungstheorie und des
sakularen Bildes in modernen Gesellschaften. Versuch einer Historisierung,
in: Willems, Ulrich/Pollack, Detlef/Basu, Helene/Gutmann, Thomas, Spohn,
Ulrike (Hg.): Moderne und Religion — Kontroversen um Modernitét und Sé-
kularisierung, Bielefeld: transcript.

Koch, Anne (2006): ,Religionshybride’ Gegenwart — Religionswissenschaftliche
Analyse anhand des Harry-Potter-Phdnomens, in: Zeitschrift fiir Religions-
wissenschaft 14, S. 1-23.

Kohl, Karl-Heinz (1988): Geschichte der Religionswissenschaft, in: Cancik, Hu-
bert/Gladigow, Burghard/Kohl, Karl-Heinz (Hg.): Handbuch religionswissen-
schaftlicher Grundbegriffe, Bd.1, Stuttgart: Kohlhammer.

Konig, Réne (1976): Einleitung; in: Durkheim, Emile: Regeln der soziologischen
Methode, Darmstadt/Neuwied: Luchterhand.

Kénig, Matthias/Wolf, Christof (2013): Religion und Gesellschaft — Aktuelle
Perspektiven, in: Dieselben (Hg.): Religion und Gesellschaft, Sonderband 53
der Kélner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie, Wiesbaden:
Springer VS, S. 1-24.

Kossek, Brigitte (2012): Begehren, Fantasie, Fetisch. Postkoloniale Theorie und
Psychoanalyse (Sigmund Freud und Jacque Lacan), in: Reuter, Ju-
lia/Karentzos, Alexandra (Hg.): Schliisselwerke der Postcolonial Studies,
Wiesbaden: Springer VS, S. 51-69.

Krech, Volkhard/Tyrell, Hartmann (1995): Religionssoziologie um die Jahrhun-
dertwende. Zur Vorgeschichte, Kontext und Beschaffenheit einer Subdis-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



LITERATUR | 319

ziplin der Soziologie, in: Dies. (Hg.): Religionssoziologie um 1900, Wiirz-
burg: Ergon Verlag, S. 11-78.

Krech, Volkhard (1998): Georg Simmels Religionstheorie, Tubingen: Mohr Sie-
beck.

Krech, Volkhard (1999): Religionssoziologie, Bielefeld: transcript.

Krech, Volkhard (2002): Religion und Wissenschaft. Studien zur Geschichte der
Religionsforschung in Deutschland 1871 bis 1933, Tiibingen: Mohr Siebeck.

Krech, Volkhard (2003): Gétterdimmerung. Auf der Suche nach Religion, Biele-
feld: transcript.

Krech, Volkhard (2006): Wohin mit der Religionswissenschaft? Skizze zur Lage
der Religionsforschung und zu Moglichkeiten ihrer Entwicklung, in: Zeijt-
schrift fiir Religions- und Geistesgeschichte 58, 2, S. 97-113.

Krech, Volkhard (2011): Wo bleibt die Religion? Zur Ambivalenz des Religiésen
in der Moderne, Bielefeld: transcript.

Krech, Volkhard (Hg.)(2012): Dynamics in the history of religions between Asia
and Europe. Encounters, notions, and comparative perspectives, Leiden
[u.A.]: Brill.

Krech, Volkhard (2012): Uber Sinn und Unsinn soziologischer Prozessbegriffe,
in: Gabriel, Karl/Gartner, Christel/Pollack, Detlef: Umstrittene Sdkularisie-
rung Soziologische und historische Analysen zur Differenzierung von Religi-
on und Politik, Berlin: Berlin University Press, S. 565-603.

Krieger, David (2012): Was ist aus der Religionskritik der Moderne geworden,
nachdem die Moderne nicht stattgefunden hat? In: Daniel, An-
na/Hillebrandt, Frank/Schifer, Franka/Wienold, Hanns (Hg.) (2012): Doing
Modernity — Doing Religion, Wiesbaden: VS Verlag, S. 15-24.

Lacan, Jacques (1973): Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion wie sie
uns in der psychoanalytischen Erfahrung erscheint, in: Ders.: Schriften |,
hgg. von Haas, Norbert, Olten/Freiburg: Walter, S. 61-70.

Lacan, Jacques (1986): Funktion und Feld des Sprechens und der Sprache in
der Psychoanalyse. In: Ders.: Schriften Il, hgg. von Haas, Norbert: Ol-
ten/Freiburg: Walter.

Lacan, Jacques (1990): Das Seminar Buch | (1953-1954). Freuds technische
Schriften, Weinheim/Berlin: Quadriga.

Lacan, Jacques (1996): Das Seminar Buch XI (1964): Die vier Grundbegriffe der
Psychoanalyse, Weinheim/Berlin: Quadriga.

Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal (1985): Hegemony and Socialist Strategy. To-
wars a Radical Democratic Politics, London: Verso.

Laclau, Ernesto (1990): New Refelctions on the Revolution of our Time, London:
Verso.

Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal (2000): Hegemonie und radikale Demokratie.
Zur Dekonstruktion des Marxismus, Wien: Passagen Verlag.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



320 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Latour, Bruno (2002): War of the Worlds: What about peace?, Chicago: Prickly
Paradigm Press.

Latour, Bruno (2008, Erstausgabe 1998): Wir sind nie modern gewesen, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp.

Latour, Bruno (2011): Jubilieren. Uber religiése Rede, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Le Bras, Gabriel/Boulard, Ferdinand (1947): Carte de la practique religieuse
dans les campagnes, in: Cahiers du Clergé rural, Paris: Ed. de Cahiers du
Clergé rural.

Le Bras, Gabriel (1954/1955): Etudes de sociologie religieuse, 2Bde, Paris:
Presses Universitaires de France.

Lemert, Charles (1975): Defining Non-Church Religion, in: Review of Religious
Research 16/3, S. 186-197.

Lewis, W. Arthur (1956): Die Theorie des wirtschaftlichen Wachstums, Tlbin-
gen: Mohr (Siebeck).

Link, Jurgen/Jager, Siegfried (1993): Kritische Diskursanalyse. Eine Einfiihrung,
Duisburg: DISS.

Loimeier, Roman (2014): Gibt es eine ,islamische Mission‘? Die ,Muslim Bible
Preachers’ in Tansania im 20. Jahrhundert, in: Habermas, Rebekka/Hélzl,
Richard: Mission Global. Eine verflechtungsgeschichtliche Perspektive seit
dem 19. Jahrhundert, KoIn [u.a.]: Bohlau, S. 327-342.

Luckmann, Thomas (1960): Neuere Schriften zur Religionssoziologie, in: Kélner
Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie 12, S. 315-326.

Luckmann, Thomas (1963): Das Problem der Religion in der modernen Gesell-
schaft, Freiburg: Rombach.

Luckmann, Thomas (1991, engl. Erstausgabe 1967): Die unsichtbare Religion,
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Luckmann, Thomas (2002): Schrumpfende Transzendenzen, expandierende
Religionen, in: Ders.: Wissen und Gesellschaft, Ausgewdhlte Aufsditze 1981-
2002, Konstanz: UVK, S. 139-154,

Liddeckens, Dorothea/Wabhltert, Rafael (Hg.)(2010): Fluide Religion — neue re-
ligiose Bewegungen im Wandel; theoretische und empirische Systematisie-
rungen, Bielefeld: transcript.

Ludemann, Susanne (2011): Jacques Derrida zur Einfiihrung, Hamburg: Junius

Ludwig, Christian/Heiser, Patrick (2014) (Hg.): Sozialformen der Religion im
Wandel, Wiesbaden: Springer VS.

Libbe, Hermann (1998): Kontingenzerfahrung und Kontingenzbewaltigung, in:
von Graevenitz, Gerhart/Marquard, Odo (Hg.): Kontingenz, Paderborn:
Wilhelm Fink Verlag, S. 35-47.

Luhmann, Niklas (1975): Soziologische Aufkldrung, Bd. 2, Aufsdtze zur Theorie
sozialer Systeme, Opladen: Leske und Budrich.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



LITERATUR | 321

Luhmann, Niklas (1982) (urspr. 1977): Funktion der Religion, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Luhmann, Niklas (1984): Soziale Systeme. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Luhmann, Niklas (1993): Die Ausdifferenzierung der Religion, in: Ders.: Gesell-
schaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der modernen
Gesellschaft, Bd. 3, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 259-357.

Luhmann, Niklas (1998): Die Gesellschaft der Gesellschaft, 2 Bande, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Luhmann, Niklas (2000): Die Religion der Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Lyotard, Jean-Francois (1986, frz. Erstausgabe von 1979): Das postmoderne
Wissen, Graz u.a.: Bohlau.

Lyotard, Jean-Francois (1987): Der Widerstreit, Mlnchen: Fink.

Marcus, George E. (1998): Ethnography through Thick and Thin, Princeton:
University Press.

Martin, David (1978): A General Theory of Secularization, Agnicourt: The Book
Society of Canada.

Martin, David (2005): On Secularization. Towards a Revisited General Theory,
Aldershot: Ashgate.

Marx, Karl (1971): Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie, in: Ders.: Die
Friihschriften. Hgg. von Landshut, Siegfried, Stuttgart: Kroener, S. 207-224.

Masuzawa, Tomoko (2005): The Invention of World Religions: Or, How Europe-
an Universalism was preserved in the Language of Pluralism, Chica-
go/London: University of Chicago Press.

Matter, Christine (2007): ,New Word Horizon”. Religion, Moderne und ameri-
kanische Individualitdt, Bielefeld: transcript.

Matthes, Joachim (1964): Die Emigration der Kirche aus der Gesellschaft,
Hamburg: Furch Verlag.

Matthes, Joachim (Hg.)(1965): Religiéser Pluralismus und Gesellschaftsstruk-
tur. Internationales Jahrbuch fiir Religionssoziologie, K6ln/Opladen: West-
deutscher Verlag.

Matthes, Joachim (1967): Religion und Gesellschaft, Reinbeck bei Hamburg:
Rowohlt.

Matthes, Joachim (1992a): Auf der Suche nach dem Religiosen. Reflexionen zu
Theorie und Empirie religionssoziologischer Forschung. Beitrag zur Tagung
der Arbeitsgruppe Religionssoziologie in der Deutschen Gesellschaft fiir So-
ziologie in Bad Orb, 31.1. bis 1.2. 1992, in: Sociologica internationalis 30, S.
129-142.

Matthes, Joachim (1992b): The Operation Called , Vergleichen”, in: Ders. (Hg.):
Zwischen den Kulturen? Soziale Welt, Sonderband 8; Gottingen: Verlag Otto
Schwatz & Co, S. 75-102.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



322 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Matthes, Joachim (1993): Was ist anders an anderen Religionen. Anmerkun-
gen zur zentristischen Organisation des religionssoziologischen Denkens,
in: Bergmann, Jorg, Alois Hahn und Thomas Luckmann (Hg.): Religion und
Kultur, Sonderband 33 der Kélner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsy-
chologie, S. 17-30.

Matthes, Joachim (2005): Das Eigene und das Fremde. Gesammelte Aufsdtze
zu Gesellschaft, Kultur und Religion, Wirzburg: Ergon Verlag.

Mauss, Marcel (2012): Schriften zur Religionssoziologie, Berlin: Suhrkamp.

Mbembe, Achille(2014): Kritik der schwarzen Vernunft, Berlin: Suhrkamp.

McCutcheon, Russell (2000): The Imperial Dynamic in the Study of Religion:
Neocolonial Practices in an American Discipline, in: King, Richard C.: Post-
colonial America, Chicago: University of lllinois Press S. 275-302.

McCutcheon, Russell (2003): The Discipline of Religion, Structure, Meaning,
Rhetoric, London/New York: Routledge.

McLeod, Hugh (2007): The Religious Crisis of the 1960s, Oxford: Oxford Univer-
sity Press.

Merz-Benz, Peter-Ulrich (2007): Theorie der Ursprungsreligion. Die Hervorbil-
dung der Religionssoziologie im Kontext der ,Vergleichenden Religionsfor-
schung’ am Ende des 19. Jahrhunderts, in: Klingemann, Carsten (Hg.): Jahr-
buch fiir Soziologiegeschichte. Wiesbaden: VS Verlag, S. 69-87.

Meyer, Heinz (1988) Religionskritik, Religionssoziologie und Sdkularisation,
Frankfurt a.M.: Verlag Peter Lang.

Moebius, Stefan (2009): Strukturalismus/Poststrukturalismus, in: Kneer,
Georg/Schroer, Markus (Hg.): Handbuch Soziologische Theorie, Wiesbaden:
VS Verlag, S. 419-445.

Mill, James (1817): History of British India, London: Baldwin.

Mommsen, Wolfgang Justin (1974): Max Weber und die deutsche Politik 1890-
1920, Tiibingen: Mohr Siebeck.

Moore, Robert I. (1997): ,The Birth of European as a Eurasian Phenomenon’ in:
Modern Asian Studies 3 1/3, S. 583-601.

Moore-Gilbert, Bart J. (1997): Postcolonial theory. Contexts, Practices, Politics,
London [u.a.]: Verso.

Miller, Friedrich Max (1858): Essay on comparative mythology, London: Ox-
ford Essays.

Mdiller, Friedrich Max (1873): Introduction to the science of Religion: Four Lec-
tures Delivered at the Royal Institution; With Two Essays, On False Analo-
gies, and The Philosophy of Mythology, London: Longmans, Green.

Miller, Friedrich Max (Erstausgabe 1889) (1892): Natural Religion, in: Ders.:
Collected Works I, London/New York/Bombay: Longmans, Green.

Muller, Friedrich Max (Erstveroffentlichung 1891) (1892): Physical Religion. In:
Ders.: Collected Works Il, London [u.a]: Longmans, Green.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



LITERATUR | 323

Miller, Friedrich Max (1892): Anthropological Religion, in: Ders.: Collected
Works Ill, London [u.a.]: Longmans, Green.

Nassehi, Armin (1995): Religion und Biographie. Zum Bezugspunkt religioser
Kommunikation in der Moderne, in: Wohlrab-Sahr, Monika: Biographie
und Religion. Zwischen Ritual und Selbstsuche; Frankfurt a.M./New York:
Campus, S. 103-126.

Neuwirt, Angelika/Stock, Gunther (2010): Europa im Nahen Osten - Der Nahe
Osten in Europa, Berlin: Akademie-Verlag.

Nietzsche, Friedrich (1969): Werke in drei Bdnden. Hgg. von Karl Schlechta.
Minchen: Carl Hanser Verlag.

Nietzsche, Friedrich (1980): Die frohliche Wissenschaft, in: Kritische Studien-
ausgabe Band 3, hgg. von Collin, Giorgio/Montinari, Mazzino, Berlin/New
York: De Gruyter.

Norris, Pippa/Ronald Inglehart (2004): Sacred and Secular. Religion and Politics
Worldwide, Cambridge: Cambridge University Press.

Oevermann, Ulrich (1995): Ein Modell der Struktur von Religiositat. Zugleich
ein Strukturmodell von Lebenspraxis und von sozialer Zeit, in Wohlrab-
Sahr, Monika (Hg.): Biographie und Religion. Zwischen Ritual und Selbstsu-
che, Frankfurt a.M., S. 27-102.

Otto, Rudolf (1917): Das Heilige: Uber das Irrationale in der Idee des Géttlichen
und sein Verhdltnis zum Rationalen, Breslau: Trewendt & Granier.

Osterhammel, Jiirgen (2009): Die Verwandlung der Welt. Eine Geschichte des
19. Jahrhunderts, Miinchen: C.H. Beck.

Parsons, Talcott (1968, Erstausgabe 1951): The Social System, New York [u.a.]:
Free Press.

Parsons, Talcott (1971): The system of modern societies, Englewood Cliffs, New
Jersey: Prentice-Hall.

Parsons, Talcott (1971b): Evolutionédre Universalien der Gesellschaft, in: Zapf,
Wolfgang (Hg.): Theorien des sozialen Wandels, Kéln: Kiepenheuer und
Witsch, S. 55-74.

Parsons, Talcott (1972): Das System moderner Gesellschaften, Miinchen: Ju-
venta Verlag.

Parsons, Talcott (1974): Religion in Postindustrial America: The Problem of
Secularization, in: Social Research Vol. 41, No. 2, S. 193-225.

Pickel, Gert (2011): Religionssoziologie. Eine Einfiihrung in zentrale Themenbe-
reiche, Wiesbaden: VS Verlag.

Pickel, Gert/Sammet, Kornelia (2011): Religion und Religiositat im vereinigten
Deutschland zwanzig Jahre nach dem Umbruch, Wiesbaden: VS Verlag.
Pieterse, Jan Nederveen/Parekh, Bhikhu (Hg.): The Decolonization of Imagina-

tion: Culture, Knowledge and Power, Michigan: Zed Books.

Pollack, Detlef (2003): Sdkularisierung — ein moderner Mythos?, Tubingen:
Mohr-Siebeck.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



324 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Pollack, Detlef (2009): Riickkehr des Religiésen? Studien zum religiosen Wandel
in Deutschland und Europa, Tibingen: Mohr-Siebeck.

Pollack, Detlef (2012): Differenzierung und Entdifferenzierung als modernisie-
rungstheoretische Prozesskategorien, in: Gabriel, Karl/Gartner, Christel/
Ders: Umstrittene Sékularisierung Soziologische und historische Analysen
zur Differenzierung von Religion und Politik, Berlin: Berlin University Press,
S. 545-564.

Pollack, Detlef/Muller, Olaf/Pickel, Gert (Hg.)(2012): The Social Significance of
Religion in the Enlarged Europe. Secularization, Individualization and Plura-
lization, London: Ashgate.

Pollack, Detlef/Muiller, Olaf (2013): Religiositdt und Zusammenhalt in Deutsch-
land. Gitersloh: Bertelsmann Stiftung.

Pollack, Detlef/Miiller, Olaf/Rosta, Gergely/Friedrichs, Nils/Yendell, Alexander
(2014): Grenzen der Toleranz: Wahrnehmung und Akzeptanz religiéser Viel-
falt in Europa. Wiesbaden: Springer VS.

Pollack, Detlef/Rosta, Gergely (2015): Religion in der Moderne, ein internatio-
naler Vergleich; Frankfurt/New York: Campus.

Porter, Dennis (1994): Orientalism and its Problems, in: Williams, Patrick/
Chrismann, Laura (Hg.): Colonial Discourse and Postcolonial Theory. A
Reader; New York: Colombia University Press, S. 150-161.

Pries, Ludger (1998): Transnationale soziale Rdume. Theoretisch-empirische
Skizze am Beispiel der Arbeitswanderung Mexiko-USA, in: Beck, Ulrich
(Hg.): Perspektiven der Weltgesellschaft, Frankfurt a.M., S. 55-86.

Putz, Bogomir (2007): Es gibt immer nur eine Alternative, Wien: von Notz Ver-
lag.

Rai, Alok (1993): Religious Conversions and the Crisis of Brahmanical Hindu-
ism, in: Pandey, Gyanendra (Hg.): Hindus and Others. The question of Iden-
tity in India today, New Dehli: Viking, S. 225-237.

Randeria, Shalini (1996): Hindu-,Fundamentalismus‘: Zum Verhaltnis von Reli-
gion, Geschichte und Identitdt im modernen Indien, in: Weil, Christian et.
al. (Hg.): Religion — Macht — Gewalt: Religiéser ,Fundamentalismus’ und
Hindu-Moslem-Konflikte in Siidasien, Frankfurt a.M.: IKO Verlag fir inter-
kulturelle Kommunikation.

Randeria, Shalini (1999): Jenseits von Soziologie und soziokultureller Anthro-
pologie: Zur Ortsbestimmung der nicht-westlichen Welt in einer zukiinfti-
gen Sozialtheorie, in: Soziale Welt 50, 4, S. 373-382.

Randeria, Shalini (2003): (Post)koloniale Moderne: Kastensolidaritat und
Rechtspluralismus in Indien, in: Kantner, Cathleen (ed.): Indien: Postkoloni-
ale Moderne, Schwerpunktheft Berliner Debatte Initial, 14:3, S. 4-17.

Randeria, Shalini (2004): Verwobene Moderne: Zivilgesellschaft, Kastenbin-
dungen und nicht-staatliches Familienrecht im (post)kolonialen Indien, in:
Randeria, Shalini/Fuchs, Martin/Linkenbach, Antje (Hg.): Konfigurationen

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



LITERATUR | 325

der Moderne: Diskurse zu Indien, Soziale Welt Sonderband, 15, Baden-
Baden: Nomos Verlag, S. 155-178.

Randeria, Shalini (2007): Grenzziehungen und -verschiebungen: Hindu-
Nationalismus und die Politisierung religioser Identitaten im (post-) koloni-
alen Indien, in: Troger, Jochen (Hg.): Streit der Kulturen, Heidelberg: Uni-
versitatsverlag Winter, S. 67-102.

Randeria, Shalini/Fuchs, Martin/Linkenbach, Antje (Hg.) (2004): Konfiguratio-
nen der Moderne: Diskurse zu Indien, Soziale Welt Sonderband 15, Baden-
Baden: Nomos Verlag.

Reckwitz, Andreas (2003): Grundelemente einer Theorie sozialer Praktiken. Ei-
ne sozialtheoretische Perspektive, in: Zeitschrift fiir Soziologie 32, S. 282-
301.

Reckwitz, Andreas (2006): Ernesto Laclau — Diskurse, Hegemonie, Antagonis-
men, in: Moebius, Stefan/Quadflieg, Dirk (Hg.): Kultur. Theorien der Ge-
genwart, Wiesbaden: VS Verlag, S. 339-349.

Reckwitz, Andreas (2008): Unscharfe Grenzen. Perspektiven der Kultursoziolo-
gie, Bielefeld: transcript.

Reuter, Julia/Villa, Paula Irene (2009): Provincializing Soziologie. Postkoloniale
Theorie als Herausforderung, in: Dies. (Hg.): Postkoloniale Soziologie. Empi-
rische Befunde, theoretische Anschliisse, politische Interventionen, Biele-
feld: transcript, S. 11-47.

Riesebrodt, Martin (1990): Fundamentalismus als patriarchalische Protestbe-
wegung. Amerikanische Protestanten (1910-28) und iranische Schiiten
(1961-1979) im Vergleich, Tibingen: Mohr.

Riesebrodt, Martin (2000): Die Riickkehr der Religionen. Fundamentalismus
und der ,Kampf der Kulturen”, Miinchen: Beck.

Riesebrodt, Martin (2007): Cultus und Heilversprechen Eine Theorie der Religi-
onen, Miinchen: Verlag C.H. Beck.

Rodriguez Encarnacién, Gutiérrez (2003): Reprasentation, Subalternitat und
postkoloniale Kritik, in: Dies./Steyerl, Hito (Hg): Spricht die Subalterne
Deutsch? Migration und Postkoloniale Kritik, Miinster: Unrast Verlag, S. 17-
37.

Rohrbacher, Angelika (2006): Eurozentristische Religionswissenschaft? Dis-
kursanalytische Methodik an den Grenzen von Ost und West, Marburg: Tec-
tum Verlag

Roof, Wade Clark (1999): Spiritual Marketplace: Baby Boomers and the Re-
making of American Religion, Princeton: Princeton University Press.

Rossi, Pietro (2003): Universalgeschichte und interkultureller Vergleich, in: Al-
bert, Gert/Bienfait, Agathe/Sigmund, Steffen/Wendt, Claus (Hg.): Das We-
ber Paradigma, Tibingen: Mohr-Siebeck, S. 111-122.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



326 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Rostow, Walt W. (1960): Stadien wirtschaftlichen Wachstums: Eine Alternative
zur marxistischen Entwicklungstheorie, Géttingen: Vandenhoeck & Rup-
recht.

Sadjed, Ariane (2013): Fallstricke der Sakularisierung. In: Religion und Moder-
ne; Aus Politik und Zeitgeschehen 24, S. 17-20.

Said, Edward (1978): Orientalism, London: Routledge & Kegan Paul.

Said, Edward (2009): Orientalismus. Frankfurt a.M.: Fischer.

Said, Edward (1981): Covering Islam, Henley, London: Routledge and Paul.

Said, Edward (1993): Kultur und Imperialismus. Einbildungskraft und Politik im
Zeitalter der Macht, Frankfurt a.M.: Fischer.

Said, Edward (1994): The Pen and the Sword. Conversations with David Barsa-
mian, Monroe: Common Courage Press.

Salvatore, Armando: The Euro-Islamic Roots of Secularity, in: Asian Journal of
Social Science, 33 (2005) 3, S. 412-437.

Santos, Boaventura de Sousa (1995): Toward a new common sense: Law, sci-
ence and politics in the pragmatic transition, New York: Routledge.

Sarasin, Philipp (2007): War Michel Foucault ein Kulturwissenschaftler?, in:
Darmann, Iris/Jamme, Christoph (Hg.): Kulturwissenschaften. Konzepte,
Theorien, Autoren, Miinchen: Wilhelm Fink S. 313-329.

Saussure, Ferdinand (1967, Erstausgabe v. 1916): Grundfragen der allgemei-
nen Sprachwissenschaft, Berlin: De Gruyter.

Savarkar, V.D. (1949): Hindutva Who is a Hindu?, Poona: S.P. Gokhale.

Savramis, Demosthenes 1968a: Religionssoziologie. Eine Einfiihrung, Min-
chen: Nymphenburger.

Savramis, Demosthenes (1968b): Literaturbesprechung Religionssoziologie, in:
KélIner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie, Band 20, S. 858-862.

Scharpf; Fritz W. (1989): Politische Steuerung und politische Institutionen, in:
Politische Vierteljahresschrift 30, S. 10-21.

Schéfer, Franka/Wienold, Hanns (2012a): Glauben-Machen. Elemente und
Perspektiven einer soziologischen Analyse religioser Praxis nach Pierre
Bourdieu, in: Dies./Daniel, Anna/Hillebrandt, Frank: Doing Modernity —
Doing Religion, Wiesbaden: Springer VS, S. 61-112.

Schafer, Franka/Wienold, Hanns (2012b): Auf der Suche nach den Weltreligio-
nen: Vom christlichen Glauben zur universellen religiosen Erfahrung, in
Dies./Daniel, Anna/Hillebrandt, Frank: Doing Modernity — Doing Religion,
Wiesbaden: Springer VS, S. 169-204.

Schafer, Franka (2012): Armut im Diskursgewimmel — Eine kritische Analyse
des sozialwissenschaftlichen Diskurses, Wiesbaden: Springer VS.

Schéafer, Franka/Daniel, Anna/Hillebrandt, Frank: Methoden einer Soziologie
der Praxis, Bielefeld: transcript.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



LITERATUR | 327

Schelsky, Helmut (1965, Erstausgabe 1957): Ist die Dauerreflexion institutiona-
lierbar? Zum Thema einer modernen Religionssoziologie., in: Ders.: Auf der
Suche nach Wirklichkeit, Diisseldorf: Diedrich, S. 50-75.

Schlegel, Friedrich (1808): Ueber die Sprache und Weisheit der Inder. Ein Bei-
trag zur Begriindung der Alterthumskunde; Nebst metrischen Ubersetzun-
gen Indischer Gedichte, Heidelberg: Mohr und Zimmer.

Schleiermacher, Friedrich D. E. (1984, Erstausgabe 1799): Uber die Religion.
Reden an die Gebildeten unter ihren Verachtern, in: Ders. Kritische Ge-
samtausgabe, Bd. I/2: Schriften aus der Berliner Zeit 1769-1799, hgg. von
Glnter Meckenstock Berlin/New York: de Gruyter Verlag, S. 185- 326.

Schluchter, Wolfgang (1979): Die Entwicklung des okzidentalen Rationalismus.
Eine Analyse von Max Webers Gesellschaftsgeschichte, Tubingen: J. C. B.
Mohr (Paul Siebeck).

Schluchter, Wolfgang (1991): Religion und Lebensfiihrung. Bd. 2: Studien zu
Max Webers Religions- und Herrschaftssoziologie, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Schmitz, Markus (2012): Archdologie des okzidentalen Fremdwissens und
kontrapunktische Komplettierung. Edward W. Saids: ,Orientalism‘ und ,Cul-
tur and Imperialism’, in: Reuter, Julia/Karentzos, Alexandra (Hg): Schliis-
selwerke der Postcolonial Studies, Wiesbaden: Springer VS, S. 109-120.

Schneider, Irmela (2000): Hybridisierung als Signatur der Zeit, in: Robertson,
Caroline Y./Winter, Carsten (Hg.): Kulturwandel und Globalisierung, Baden-
Baden: Nomos, S. 175-187.

Schultheis, Franz (2006): Mit Weber (iber Weber hinaus: Pierre Bourdieus
Theorie des religiosen Feldes, in: Autour de la notion de Champ — Actes de
I’école d’été ESSE 4-9 Juillet 2005, Créte: Service de Presse de I’Université
de Créte, 2005, S. 92-111.

Schwinn, Thomas (2001): Differenzierung ohne Gesellschaft. Umstellung eines
soziologischen Konzepts, Weilerswist: Velbriick Wissenschaft.

Schwinn, Thomas (2013): Max Weber und die Systemtheorie. Studien zu einer
handlungstheoretischen Makrosoziologie, Tiibingen: Mohr-Siebeck.

Simmel, Georg (1922, Erstausgabe 1906): Die Religion, Frankfurt a.M.: Literari-
sche Anstalt Riitten & Loening.

Simmel, Georg (1989): Gesammelte Schriften zur Religionssoziologie, Berlin:
Duncker und Humblot.

Simojoki, Hedrik (2012): Peter Beyer: Religionen in der Weltgesellschaft; in:
Ders: Globalisierte Religion, Tibingen: Mohr Siebeck, S. 66-104.

Smith, Jonathan Z. (1982): Imagining Religion: From Babylon to Jonestown,
Chicago: University of Chicago Press.

Smith, William Robertson (1898): Lectures on the Religion of the Semites, Lon-
don: Adam and Charles Black.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



328 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Soeffner, Hans-Georg (1992): Die Ordnung der Rituale. Die Auslegung des All-
tags Il, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Soeffner, Hans-Georg (1993): Der Geist des Uberlebens. Darwin und das Pro-
gramm des 24. Deutschen Evangelischen Kirchentags, in: Bergmann,
Jérg/Hahn, Alois/Luckmann, Thomas (Hg.): Religion und Kultur, Sonderband
33 der Kélner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie, S. 191-205.

Soeffner, Hans-Georg (1994): Das ,Ebenbild’ in der Bilderwelt Religiositat und
die Religionen, in: Sprondel, Walter (Hg.): Die Objektivitit der Ordnungen
und ihre kommunikative Konstruktion, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 291-
318.

Spencer, Baldwin/Gillen, Francis James (1899): The Native Tribes of Central
Australia, London: Macmillian and Co.

Spivak, Gayatri Chakravorty (1994): Can the subaltern speak?, in: Williams,
Patrick/Chrisman (Hg.): Colonial Discourse and Post-Colonial Theory, New
York: Colombia University Press, S. 66-111.

Spivak, Gayatri Chakravorty (1990): The Postcolonial Critic. Interviews, strate-
gies, dialogues, New York: Routledge.

Spivak, Gayatri Chakravorty (1995): Ghostwriting, in: Diacritics 25 (2), S. 65-84.

Spivak, Gayatri Chakravorty (1999): A Critique of Postcolonial Reason. Towards
a History of the Vanishing Present, Calcutta/New Dehli: Seagull.

Spivak, Gayatri Chakravorty (2013): Kritik der postkolonialen Vernunft. Hin zu
einer Geschichte der verrinnenden Gegenwart, Stuttgart: Kohlhammer.

Stachura, Mateusz (2011): Ideen und Interessen. Die Seitenwechselproblema-
tik am Beispiel der Hinduismus- und Judentum-Studien von Max Weber, in:
Bienfait, Agathe (Hg.): Religionen verstehen. Zur Aktualitdt von Max We-
bers Religionssoziologie, Wiesbaden: VS Verlag; S. 18-40.

Stark, Rodney/Finke, Roger (2000): Acts of Faith. Explaining the Human Side of
Religion. Berkley, California: Univ. of California Press.

Steinmetz, George (2006): Decolonizing German theory: an introduction, in:
Postcolonial Studies Vol 9, No1, London: Routledge.

Steyerl, Hito/Rodriguez, Encarnacién, Gutiérrez (Hg.)(2003): Spricht die Subal-
terne Deutsch? Migration und Postkoloniale Kritik, Mlnster: Unrast Verlag.

Stietencron, Heinrich v. (1989): Hinduism: On the proper use of a deceptive
term, in: Sontheimer, Gunther/Kulke, Hermann (Hg.): Hinduism Reconsi-
dered, New Dehli: Manohar, S. 11-28.

Stoler, Ann Laura/Cooper, Frederick (1997): Between Metropole and Colony.
Rethinking a Research Agenda, in: Dies. (Hg.): Tensions of Empire. Colonial
Cultures in a Bourgeois World, Berkeley: University of California Press, S. 1-
56.

Stowers, Stanley (2008): The Ontology of Religion, in: Braun, Willi et al: Intro-
ducing religion. Essays in honor of Jonathan Z. Smith, London [u.a.]: Ex-
quinox, S. 434-449.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



LITERATUR | 329

Streicher, Ruth (2016): Imperialism, Buddhism, and the Secular in 19th-
Century Siam — Notes on Provincializing Secularism, in: TRAFO-Blog for
Transregional  Research, https://trafo.hypotheses.org/3941, (Stand:
25.4.2016).

Subrahmanyam, Sanjay (1997): Connected Histories: Notes towards a Recon-
figuration of Early Modern Eurasia. The Eurasian Context of the Early Mod-
ern History of Mainland South East Asia, 1400-1800, in: Modern Asian
Studies, 1997 (31), S. 735-762

Subrahmanyam, Sanjay (2005a): Explorations in Connected History. Mughals
and Franks, Oxford: Oxford University Press.

Subrahmanyam, Sanjay (2005b): Explorations in Connected History. From the
Tagus to the Ganges, Oxford: Oxford University Press.

Taylor, Edward Burnett (1871): Primitive Culture. Researches into the Devel-
opment of Mythology, Philosophy, Religion, Language, Art and Custom,
London: John Murray.

Taylor, Charles (2002): Die Formen des Religidsen in der Gegenwart, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Taylor, Charles (2009): Ein sdkulares Zeitalter, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Taylor, Charles (2010): Fir einen neuen Sakularismus. Zur Einflihrung, in: Den
Sdkularismus neu denken. Religion und Politik in Zeiten der Globalisierung.
Transit 39, S. 5-28.

Tenbruck, Friedrich H. (1975): Das Werk Max Webers. KéIner Zeitschrift fiir So-
ziologie und Sozialpsychologie 27, S. 663-702.

Tenbruck, Friedrich H. (1993): Die Religion im Maelstrom der Reflexion, in:
Bergmann, J6rg, Alois Hahn und Thomas Luckmann (Hg.): Religion und Kul-
tur, Sonderband 33 der Kélner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsycholo-
gie, Wiesbaden, S. 31-67.

Tilly, Charles (1984): Big Structures, Large Processes, Huge Comparisions, New
York: Russell Sage Foundation.

Tolstoi, Lew Nikolajewitsch (1968): Rede gegen den Krieg: Politische Flugschrif-
ten, Frankfurt a.M.: Insel Verlag.

Troeltsch, Ernst (1962, Erstausgabe 1913): Zur religiésen Lage, Religionsphilo-
sophie und Ethik, Aalen: Scientia Verlag.

Troeltsch, Ernst (1965, Erstausgabe 1912): Die Soziallehren der christlichen Kir-
chen und Gruppen, Aalen: Scientia Verlag.

Troeltsch, Ernst (1991): Christianity and the History of Religion, in: Ders.: Reli-
gion in History, Minneapolis: Fortress Press, S. 77-86.

Troeltsch, Ernst (1998, Erstausgabe 1912): Die Absolutheit des Christentums
und der Religionsgeschichte, in: Rendtorff, Trutz/Pautler, Steffen: Kritische
Gesamtausgabe Band 5, Berlin/New York: Walter de Gruyter.

Turner, Bryan (1994) Orientalism, postmodernism and globalism, London
[u.a.]: Routledge.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



330 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

Tyrell, Hartmann (1978): Anfragen an die Theorie der funktionalen Differenzie-
rung, in: Zeitschrift fiir Soziologie 7, S. 175-193.

Tyrell, Hartmann (1995): Von der ,Soziologie statt Religion’ zur Religionssozio-
logie, in: Derselbe/Krech, Volkhard (Hg.): Religionssoziologie um 1900,
Wirzburg: Ergon, S. 79-128.

Tyrell, Hartmann (1996): Religionssoziologie, in: Geschichte und Gesellschaft —
Zeitschrift fiir historische Sozialwissenschaft 22, Vandenhoeck & Ruprecht.

Tyrell, Hartmann (2008): Kulturkdmpfe in Frankreich und Deutschland und die
Anfange der Religionssoziologie, in: Koenig, Matthias und Jean-Paul Willi-
ame (Hg.): Religionskontroversen in Frankreich und Deutschland, Hamburg,
S.97-181.

Tyrell, Hartmann/Krech, Volkard/Knoblauch, Hubert (Hg.)(1998): Religion als
Kommunikation, Wiirzburg: Ergon Verlag.

Van der Veer, Peter/Lehmann, Hartmut (Hg.)(1999): Nation and Religion. Per-
spectives on Europe and Asia, Princeton, New Jersey: Princeton University
Press.

Van der Veer, Peter (2001): Imperial Encounters. Religion and Modernity in In-
dia and Britain, Princeton, Oxford: Princeton University Press.

von Stuckrad, Kocku (2010): Reflections on the Limits of Reflection: An Invita-
tion to Discursive Study of Religion, in: Method and Theory in the Study of
Religion, 22, S. 156-169.

Weber, Max (1948): Aus den Schriften zur Religionssoziologie, hgg. von Solms-
Roedelheim, Max Ernst, Frankfurt a.M.: Schauer.

Weber, Max (1980, Erstausgabe 1922): Wirtschaft und Gesellschaft. Grundrif3
der verstehenden Soziologie, Studienausgabe, Tiibingen: Mohr Siebeck.

Weber, Max (1988, Erstausgabe 1904): Die protestantische Ethik und der Geist
des Kapitalismus, in: Ders.: Gesammelte Aufsétze zur Religionssoziologie I,
Tibingen: Mohr Siebeck.

Weber, Max (1991a): Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen. Konfuzianismus
und Taoismus, (Schriften und Reden 1915-1920). Hgg. von Helwig Glint-
zer/Petra Kolonko, Tuibingen: Mohr Siebeck.

Weber, Max (1991b): Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen. Hinduismus
und Buddhismus Schriften 1916-1920 Studienausgabe. Tiibingen: J.C.B.
Mobhr (Paul Siebeck).

Weber, Max (1992, Erstausgabe 1919): Wissenschaft als Beruf, hgg. von Wolf-
gang J. Mommsen: Gesamtausgabe. Bd. 17 Tibingen: Mohr Siebeck.

Weber, Max (2011): Abril} der universalen Sozial- und Wirtschaftsgeschichte.
Mit- und Nachschriften 1919-1920, in: Max Weber-Gesamtausgabe. Band
111/6, hgg. v. Wolfgang Schluchter/Schréder, Joachim, Tibingen: Mohr Sie-
beck.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



LITERATUR | 331

Wensierski, Hans-Jirgen/von Liubcke, Claudia (2007): Junge Muslime in
Deutschland. Lebenslagen, Aufwachsprozesse und Jugendkulturen; Opla-
den: Budrich.

Widmer, Peter (1997): Subversion des Begehrens. Eine Einfiihrung, in: Jacques
Lacans Werk, Wien: Turia+Kant.

Wienold, Hanns (2014): Geglaubt wird tberall, Religion auf Reisen, in: Religion
in Bewegung; Peripherie Zeitschrift fiir Politik und Okonomie in der Dritten
Welt 134/135, S. 148-186.

Wienold, Hanns (im Erscheinen): Clifford Geertz: Von den ,religiosen Wirk-
lichkeiten“ zur ,Welt in Stlicken”. Eine Lektlre in religionssoziologischer
Absicht, in: Willems, Ulrich/Gértner, Christel/Spohn, Ulrike: Handbuch Mo-
derne und Religion. Frankfurt a.M.: Campus.

Wilson, Bryan (1982): Religion in Sociological Perspective, Oxford: University
Press.

Winter, Rainer (2001): Die Kunst des Eigensinns — Cultural Studies als Kritik der
Macht, Weilerswist: Velbriick Wissenschaft.

Winter, Rainer (2005): Der zu bestimmende Charakter der Kultur. Das Konzept
der Artikulation in der Tradition der Cultural Studies, in: Srubar, Ilja/Renn,
Joachim/Wenzel, Ulrich (Hg.): Kulturen vergleichen. Sozial- und kulturwis-
senschaftliche Grundlagen und Kontroversen. Wiesbaden: VS Verlag, S.
271-289.

Winter, Rainer (2012): Die Differenz leben. Stuart Hall: ,Der Westen und der
Rest’ und ,Wann war ,der Postkolonialismus®, in: Reuter, Julia/Karentzo,
Alexandra (Hg.): Schliisselwerke der Postcolonial Studies. Wiesbaden:
Springer VS, S. 131-142.

Wittgenstein, Ludwig (1984): Tractatus logico-philosophicus. Tagebicher
1914-1916. Philosophische Untersuchungen. Werkausgabe Band 1, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp.

Wohlrab-Sahr, Monika (2003): ,,Luckmann 1960“ und die Folgen. Neuere Ent-
wicklungen in der deutschsprachigen Religionssoziologie, in: Orth,
B./Schwietring, Th./WeiR, J. (Hg.): Soziologische Forschung. Stand und Per-
spektiven, Opladen: S. 427-448.

Wohlrab-Sahr, Monika/Burchardt, Marian (2011): Vielfiltige Sakularitaten.
Vorschlag zu einer vergleichenden Analyse religios-sdakularer Grenzziehun-
gen, in: Denkstrome. Journal der Séchsischen Akademie de, S. 53-71.

Young, Robert (1995): Colonial Desire. Hybridity in Theory. Culture and Race,
London/New York: Routledge.

Zimmerman, Andrew (2006): Decolonizing Weber. In: Postcolonial Studies Vol.
9, No 1, London: Routledge, part of the Taylor & Francis Group, S. 53-79.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



Religionswissenschaft

Frederik Elwert,

Martin Radermacher,

Jens Schlamelcher (Hg.)
Handbuch Evangelikalismus

Januar 2017, ca. 380 Seiten, Hardcover;, ca. 39,99 €,
ISBN 978-3-8376-3201-9

Christiane Konigstedt

Frankreich und seine »Sekten«
Konfliktdynamiken zwischen Katholizismus,
Laizismus und Religionsfreiheit

Mai 20106, 282 Seiten, kart., 34,99 €,
ISBN 978-3-8376-3427-3

Judith Kénemann, Saskia Wendel (Hg.)
Religion, Offentlichkeit, Moderne
Transdisziplinire Perspektiven

(unter Mitarbeit von Martin Breul)

Februar 2016, 350 Seiten, kart., 34,99 €,
ISBN 978-3-8376-3005-3

g{ge'z?gnwel T Juformationen und Psrsats‘ g% keiten

ie unter www. transcnpt-ver Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



Religionswissenschaft

Tommi Mendel

Common Roads — Pilgern und Backpacking
im 21. Jahrhundert

Buch und DVD

2015, 152 Seiten, kart., mit DVD, 24,99 €,
ISBN 978-3-8376-3019-0

Steffen Fiihrding

Jenseits von Religion?

Zur sozio-rhetorischen »Wende«
in der Religionswissenschaft

2015, 268 Seiten, kart., 34,99 €,
ISBN 978-3-8376-3138-8

g{ge'z?gnwel T Juformationen und Psrsats‘ g% keiten

ie unter www. transcnpt-ver Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet
Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



