
Anna Daniel
Die Grenzen des Religionsbegriffs

               
Religionswissenschaft   |  Band 6

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:08



 

               
Anna Daniel (Dr. phil.) ist wissenschaftliche Mitarbeiterin am Lehrgebiet Allge-
meine Soziologie und soziologische Theorie an der FernUniversität in Hagen.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:08



Anna Daniel

Die Grenzen des Religionsbegriffs
Eine postkoloniale Konfrontation

des religionssoziologischen Diskurses

               

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:08



Gedruckt mit freundlicher Unterstützung der FernUniversität in Hagen.
 

               
Bibliografische Information der Deutschen NationalbibliothekBibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deut-
schen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet
über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

© 2016 transcript Verlag, Bielefeld© 2016 transcript Verlag, Bielefeld

Die Verwertung der Texte und Bilder ist ohne Zustimmung des Verlages ur-
heberrechtswidrig und strafbar. Das gilt auch für Vervielfältigungen, Überset-
zungen, Mikroverfilmungen und für die Verarbeitung mit elektronischen Sys-
temen.

Umschlagkonzept: Kordula Röckenhaus, Bielefeld
Printed in Germany  
Print-ISBN 978-3-8376-3581-2
PDF-ISBN 978-3-8394-3581-6

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: http://www.transcript-verlag.de
Bitte fordern Sie unser Gesamtverzeichnis und andere Broschüren an unter:
info@transcript-verlag.de

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:08



 
 

Inhalt

Vorwort | 7

Einleitung | 9

1. Das analytische Potential der Postcolonial Studies | 19
1.1 Theoretische Anknüpfungspunkte | 21

          1.1.1 Jacques Derrida – Dekonstruktion | 21
          1.1.2 Michel Foucault – Diskurstheorie und Diskursanalyse | 24
          1.1.3 Antonio Gramsci – Hegemonie und Subalternität | 28
          1.1.4 Chantal Mouffe und Ernesto Laclau – Praxis der Artikulation | 29
          1.1.5 Jacques Lacan – Subjekt und Zeitlichkeit | 32
          1.1.6 Frantz Fanon – verkörperlichtes Wissen | 34

1.2 Das Potential der Dekonstruktion | 36
1.3 Die Frage der Repräsentation – wer spricht für wen? | 37
1.4 Europa provinzialisieren – Dekonstruktion 

          hegemonialer Erzählstrategien | 44
1.5 Kultur, kulturelle Differenz und kulturelle Hybridität | 47
1.6 Postkoloniale Konfrontation des religionssoziologischen Diskurses | 55

 
2. Der religionssoziologische Diskurs | 61 

2.1 Frühe Religionssoziologie – Religion als sozialer Tatbestand, 
          als Vergemeinschaftungsform und die Protestantismus-These | 64

2.2 Die Nachkriegsjahre – Strukturfunktionalismus und Kirchensoziologie | 75
2.3 Der Wandel der Religionssoziologie Ende der 1960er Jahre hin 

          zu einer Religion des Individuums | 80
2.4 Die kommunikationstheoretische Wende 

          des religionssoziologischen Diskurses | 87
2.5 Die kritisch-reflexiven Stimmen des religionssoziologischen Diskurses | 94
2.6 Globalisierung und der neue Hype um Religion | 101

 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



 
3. Hegemoniale Definitionen des religionssoziologischen  
    Diskurses  | 113 
    3.1 Die Universalie Religion  | 114 
    3.2 Religion als Wertsphäre, funktionales Teilsystem oder  
          besondere Erfahrung  | 117 
          3.2.1 Substanzieller Religionsbegriff  | 118 
          3.2.2 Funktionaler bzw. funktional-substanzieller Religionsbegriff  | 121 
    3.3 Institutionelle Religion  | 127 
    3.4 Individuelle Religion  | 131 
    3.5 Fluide Religion und Neue Religiöse Bewegungen  | 133 

 
4. Postkoloniale Entgegnungen – die Problematik  
    universeller Definitionsversuche  | 137 
    4.1 Das Aufkommen eines universellen Religionsbegriffs  | 140 
          4.1.1 Die christlich-eurozentrische Dimension der Religionsbegriffe  | 152 
    4.2 Das Konzept der Weltreligionen als Konzept kultureller Andersheit  | 167 

 
5. Hegemoniale Narrative des religionssoziologischen Diskurses  | 179 
    5.1 Die diskursive Verknüpfung der Begriffe Moderne und Religion  | 180 
          5.1.1 Gesellschaftliche Differenzierung  | 196 
          5.1.2 Säkularisierung  | 207 
          5.1.3 Individualisierung und Pluralisierung von Religion  | 222 
 
6. Postkoloniale Entgegnungen – die folgenreiche Verknüpfung  
    der Begriffe Moderne und Religion  | 231 
    6.1 Die Hybridität der Praxis  | 245 
    6.2 Welche Religion gilt als modern?  | 257 
 
7. Erkenntnisgewinn für eine neue Soziologie der Religion  | 271 
    7.1 Grenzen destabilisieren  | 272 
          7.1.1 Sachliche, soziale und theoretische Grenzziehungen  | 273 
          7.1.2 Disziplinäre, methodologische und narrative Grenzziehungen  | 279 
          7.1.3 Zeitliche und räumliche Grenzziehungen  | 283 
          7.1.4 Kulturelle und normative Grenzziehungen  | 288 
    7.2 Entwurf einer neuen Soziologie der Religion  | 294 
 
Literatur  | 305 
 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



 
 

Vorwort

Bei dem vorliegenden Buch handelt es sich um meine Dissertationsschrift, welche 
im Frühjahr 2015 von der FernUniversität in Hagen angenommen wurde und die 
ich für die Publikation in Teilen überarbeitet habe. Die Idee, den religionssoziologi-
schen Diskurs mit den Arbeiten der Postcolonial Studies zu konfrontieren, ist im 
Rahmen des Projekts Thematisierungsformen des Religiösen in den wichtigsten so-
ziologischen Modernitätsnarrativen der Gegenwart entstanden, welches unter der 
Leitung von Prof. Dr. Hanns Wienold und Prof. Dr. Frank Hillebrandt am Exzel-
lenzcluster Religion und Politik in den Kulturen der Vormoderne und Moderne der 
Westfälischen Wilhelms-Universität Münster angesiedelt war. Die im Rahmen des 
Projekts diskutierten Inhalte und Ergebnisse haben meine eigene Untersuchung we-
sentlich geprägt und bereichert und sind somit auch in den vorliegenden Text einge-
flossen. Aus diesem Grund möchte ich an erster Stelle Prof. Dr. Hanns Wienold, 
Prof. Dr. Frank Hillebrandt und Dr. Franka Schäfer für die konstruktiven und anre-
genden Diskussionen sowie für die kollegiale Projektarbeit danken, die außerdem
durch Marie Frühauf bereichert wurde. Als Betreuer der Arbeit haben mir Frank 
Hillebrandt und Hanns Wienold bei der Themensuche und der Konzeption nicht nur 
einen großen Freiraum gewährt, sie standen mir in den letzten Jahren zudem stets 
mit hilfreichen Hinweisen und Lektüreempfehlungen zur Seite. Für das entgegen-
gebrachte Vertrauen und die konstruktiven Anregungen gilt ihnen mein herzlicher 
Dank! 

Maria Schumacher, Alexander Yendell, Can Yüksel und den Mitgliedern der 
Graduate School of Sociology danke ich sowohl für inhaltliche Impulse als auch für 
die gute Zusammenarbeit am Institut für Soziologie in Münster.

Frank Hillebrandt und meinen Kolleginnen und Kollegen in Hagen – Sascha 
Bark, Michaela Bastkowski, Jasper Böing, Janine Cataluna Rosado, Andrea Hamp, 
Sarah Rempe und insbesondere Franka Schäfer – möchte ich außerdem für die hilf-
reichen Gespräche, die Unterstützung und Geduld während der intensiven 
Schreibphase danken. 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



8 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
Für die inhaltliche Durchsicht der Arbeit, die wertvollen Anmerkungen und die Hil-
fe bei der Formatierung bedanke ich mich bei Philipp Offermann. Besonders Co-
rinna Daniel und Carolin Weber möchte ich dafür danken, dass sie die Arbeit so 
engagiert, flexibel und verlässlich Korrektur gelesen haben. Auch Mei, Elisa, Jo-
hanna und Mischa bin ich für die Korrektur einzelner Kapitel sehr dankbar. Der 
Forschungsförderung der FernUniversität in Hagen danke ich zudem für die Ge-
währung des Druckkostenzuschusses für die Publikation.

Ein besonderer Dank gebührt aber natürlich Mischa, Felicia, Simon, Philip, Jo-
hannes, Wiebke, Floriane, Corinna, Hartmut, Kängle, Paula, Elisa, Marie, Carolin, 
Mei und Björn, ohne deren Unterstützung und Ermutigungen dieses Buch in dieser 
Form sicher nicht zustande gekommen wäre.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



 
 

Einleitung

Religion ist gegenwärtig ein fester Bestandteil der öffentlichen Auseinanderset-
zung: Nicht nur die vielen Kriege und Konflikte weltweit, in denen Religion eine 
Rolle spielt oder als Legitimationsgrund herangezogen wird, und welche Millionen
von Menschen zur Flucht zwingen, sind hier zu nennen, ebenso erhalten die im 
Namen einer Religion verübten Terrorakte ein breites Interesse in der Öffentlich-
keit. Darüber hinaus haben Ressentiments gegen bestimmte religiöse Gruppen, die 
sich nicht selten in Anschlägen auf Moscheen, Synagogen, Kirchen oder Tempel
manifestieren, dem Thema Religion eine neue Aufmerksamkeit verliehen. Auch die
Frage, ‚inwiefern der Islam zu Deutschland‘ gehöre, wurde öffentlich nicht nur in 
unterschiedlichen Zusammenhängen diskutiert, sondern sie wird in den letzten Jah-
ren zudem zum Schüren einer fremdenfeindlichen Stimmung zum Einsatz gebracht, 
was durch die sogenannte Flüchtlingskrise eine neue Dynamik erhielt und zu einem 
erschreckenden Anstieg rechtsradikaler Gewalt geführt hat. Religion wird derzeit in 
verschiedensten Zusammenhängen Aufmerksamkeit zuteil.1

Religion ist allerdings nicht nur zu einem vielbeachteten Thema in der öffentli-
chen Wahrnehmung geworden. In den Sozialwissenschaften ist das Thema Religion 
ebenfalls seit geraumer Zeit zu einem wichtigen Untersuchungsgegenstand avan-
ciert. Wurde dem Thema Religion durch den hegemonialen Stellenwert der Säkula-
risierungsthese, die von einem zunehmenden Bedeutungsverlust der Religion in der 
modernen Gesellschaft ausgeht, in der Soziologie lange Zeit ein marginaler Status 
zugesprochen, änderte sich dies spätestens um die Jahrtausendwende. Sowohl auf 
globaler Ebene, aber auch in Europa bzw. Deutschland wurde als Folge die Leben-
digkeit und Vielfältigkeit des Religiösen neu entdeckt, was in Buchtiteln wie Die
Wiederkehr der Götter (Graf 2007) oder Die Rückkehr der Religionen (Riesebrodt 
2005) seinen Ausdruck findet. So erfährt Religion nicht mehr nur in der Teildiszip-

                                                                 
1 Nicht zu vergessen ist hierbei natürlich das mediale Interesse an den Auftritten, Reisen 

und Statements des Papstes sowie des Dalai Lamas. Zudem finden religiöse Großveran-
staltungen und Feiertage meist ein breites Echo in der Medienlandschaft.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



10 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
lin der Religionssoziologie, sondern auch in der Soziologie im Allgemeinen ver-
stärkt Aufmerksamkeit. 

Im Zentrum der Auseinandersetzung steht hierbei die Frage, wie die spezifisch 
moderne religiöse Sozialform aussieht, bzw. welcher Stellenwert Religion in der 
modernen Gesellschaft zukommt. Neben einschlägigen religionssoziologischen Ar-
beiten wie etwa Martin Riesebrodts Die Rückkehr der Religionen (2001), Volkhard
Krechs Götterdämmerung – auf der Suche nach Religion (2003) oder Hubert Knob-
lauchs Populäre Religion – auf dem Weg in eine spirituelle Gesellschaft (2009) be-
fassen sich auch Ulrich Beck (2008) und Jürgen Habermas (2001a, 2012), in deren 
Zeitdiagnosen Religion bisher keine große Rolle gespielt hat, mit einer Neuveror-
tung von Religion in der Gegenwartsgesellschaft. 

Religion gerät im aktuellen religionssoziologischen Diskurs dabei jedoch meist
auf eine sehr spezifische Weise in den Blick. Nach wie vor prägen hier die Para-
digmen der gesellschaftlichen Differenzierung, der Säkularisierung, der Individuali-
sierung sowie der Pluralisierung wie Religion thematisiert wird. Besonders im Fo-
kus qualitativer Analysen stehen individualisierte religiöse Sozialformen, welche 
bereits Thomas Luckmann in seinem 1967 erschienenen Werk gegenüber der Säku-
larisierungsthese in Stellung gebracht hatte: Selbst wenn sich die Kirchen leeren –
so Luckmanns zentrale These – spiele die Religion im Privatleben der Menschen 
nach wie vor eine große Rolle. Zwar war Luckmann mit dieser These seiner Zeit si-
cher voraus, heute gehört die Annahme, dass das Religiöse für den Einzelnen nach 
wie vor von Bedeutung ist, jedoch vielfach zum religionssoziologischen Konsens 
(vgl. Knoblauch 2009; Krech 2011; Beck 2008). Dabei wird davon ausgegangen, 
dass weder die religiöse Sozialisation, noch die Einbindung in eine spezifische reli-
giöse Gemeinschaft von entscheidender Bedeutung ist, sondern es vielmehr in der 
Verantwortung des Einzelnen liegt, sich ein ganz individuelles religiöses Sinnsys-
tem zusammenzusuchen. Dem Aspekt der Globalisierung versucht man hierbei 
zwar Folge zu leisten. So konstatiert etwa Knoblauch, dass durch die zunehmenden 
globalen Vermischungen von Wissenstraditionen dem Individuum hierbei gegen-
wärtig ein reichhaltiges Angebot an religiösen Sinnsystemen zur Verfügung steht,
aus welchem es nicht nur wählen kann, sondern deren Elemente zudem nach eige-
nem Gutdünken kombiniert werden können (vgl. Knoblauch 2009). 

Den vielfältigen Zusammenhängen, in denen Religion gegenwärtig eine Rolle 
spielt und der globalen Heterogenität religiöser Praxis wird der religionssoziologi-
sche Diskurs durch den Fokus auf die individualisierte religiöse Sozialform aller-
dings nur bedingt gerecht. Zwar wird im Zusammenhang mit dem wieder erstarkten 
soziologischen Interesse an Religion durchaus die Frage diskutiert, inwiefern es 
sich bei der sogenannten Rückkehr der Religion um eine reale Wiederkehr handelt
oder ob die anhaltende Vitalität religiöser Praxis eventuell aufgrund theoretischer 
Engführungen des religionssoziologischen Diskurses keine Beachtung gefunden hat 
(vgl. Stark/Finke 2000: 79; Riesebrodt 2000: 9). Insbesondere die Säkularisierungs-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



                                                                                                                                     EINLEITUNG | 11 

 
these, die in den soziologischen Moderneerzählungen lange Zeit eine zentrale Rolle 
einnahm und durch welche von einem Bedeutungsverlust der Religion in der mo-
dernen Gesellschaft bzw. einer Privatisierung der Religion ausgegangen wurde, ist 
in diesem Zusammenhang aus verschiedenen Gründen in Kritik geraten (Casanova 
1994; Taylor 2009; Beck 2008). Die Art und Weise wie Religion in der Religions-
soziologie thematisiert wird, wird jedoch angesichts der wiederentdeckten Vielfalt 
religiöser Sozialformen jedoch nicht grundlegend in Frage gestellt. 

 
Dass im religionssoziologischen Diskurs Religion nur auf eine bestimmte Art und 
Weise in den Blick genommen werden kann, hängt meines Erachtens mit verschie-
denen Engführungen des religionssoziologischen Diskurses zusammen: Zum einen 
gehen die religionssoziologischen Analysen und Standortbestimmungen meist von 
einem allgemeinen Religionsbegriff aus, bzw. definieren Religion in allgemeingül-
tiger Weise. Um sich mit Religion wissenschaftlich befassen zu können, scheint ei-
ne vorherige Definition des Religionsbegriffs in der Religionssoziologie unabding-
bar zu sein. Diese Ansicht vertritt bereits Émile Durkheim, der gemeinsam mit We-
ber als einer der Klassiker des religionssoziologischen Diskurses gilt. Während 
Weber dafür plädierte, Religion ‚wenn überhaupt‘ am Ende einer Untersuchung de-
finitorisch zu fassen, hält Durkheim es für unerlässlich, den Untersuchungsgegen-
stand vorab möglichst genau zu bestimmen. Der gegenwärtige religionssoziologi-
sche Diskurs bleibt offensichtlich der durkheimschen Herangehensweise treu. Ins-
besondere wenn solcherlei Definitionen mit dem Anspruch auf universelle Gültig-
keit aufgestellt werden, hat dies stets eine Essenzialisierung eines spezifischen Re-
ligionsverständnisses zur Folge.  

Joachim Matthes hat in diesem Zusammenhang schon in den 1990er Jahren an 
Foucault anknüpfend problematisiert, dass bei den im religionssoziologischen Dis-
kurs aufgestellten Definitionen von Religion der Entstehungskontext des formulier-
ten Religionsbegriffs zu selten mitreflektiert werde. Diese Definitionen stellen so-
mit immer spezifische Repräsentationen eines durch die zeithistorischen und gesell-
schaftlichen Zusammenhänge, sowie durch die disziplinären Eigenheiten, die unter-
schiedlichen Narrative und theoretischen Präferenzen geprägten Religionsverständ-
nisses dar. Die Religionssoziologinnen und Religionssoziologen wären laut Matthes 
gut damit beraten, sich aus diesem Grund zunächst mit den eigenen methodologi-
schen Prämissen und Vorgehensweisen auseinanderzusetzen. Generell zeigt sich 
Matthes äußerst skeptisch hinsichtlich des Bemühens seiner Fachkolleginnen und 
-kollegen, die „‚Suche nach dem Religiösen‘ […] als einen methodischen Vorgang 
zu behandeln, in dem es darum geht, etwas, was es als eindeutig identifizierbar gibt, 
auf zuverlässige und gültige Weise zu ermitteln“ (Matthes 1992a: 129). Einem 
poststrukturalistischen Wissenschaftsverständnis folgend hat er sich gegen das übli-
che Vorgehen in der Religionssoziologie – einen allgemeinen Religionsbegriff auf-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



12 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
stellen zu wollen – ausgesprochen und sich einer konsequent diskursanalytischen 
Sichtweise auf Religion verschrieben. 

Im religionssoziologischen Diskurs haben diese Kritikpunkte bisher jedoch nur 
bedingt Berücksichtigung gefunden. Vielmehr zeigt sich dieser Diskurs gerade im 
deutschsprachigen Raum recht resistent gegenüber den analytischen Trendwenden 
der letzten Jahre. Während sich in den benachbarten Religionswissenschaften post-
strukturalistische Ansätze bereits etablieren konnten (vgl. Kippenberger 1983; Kip-
penberger/von Stuckrad 2003; McCutcheon 2003) und Religion hier nicht mehr als 
Phänomen sui generis verstanden wird, ist in der Religionssoziologie eine solche 
Sichtweise bisher selten zu finden, und außer der Kritik an der Säkularisierungsthe-
se wurde das analytische Vorgehen sowie methodische und theoretische Setting des 
religionssoziologischen Diskurses hinsichtlich der Herausforderung, der wiederent-
deckten globalen Vielfalt der religiösen Praxis gerecht zu werden, auch nicht dar-
über hinaus problematisiert.

Der anhaltende Trend unter Religionssoziologinnen und -soziologen, Religion 
vorab theoretisch zu bestimmen, ist in jüngerer Vergangenheit aus diesem Grund 
aus praxissoziologischer Perspektive kritisiert worden. Eine Soziologie der Praxis 
hat für das Verhältnis zwischen Theorie und Praxis sensibilisiert und darauf hinge-
wiesen, dass auch wissenschaftliche Aussagen als Praxis verstanden werden müs-
sen, die Logik der Praxis allerdings nicht mit der Logik der wissenschaftlichen 
Theorie über Praxis verwechselt werden darf. Während eine wissenschaftliche Pra-
xis die sozialen Prozesse, die es zu analysieren gilt, von der Alltagspraxis isoliert, 
also aus ihrer spezifisch ökonomischen, sozialen und insbesondere zeitlichen Ver-
haftung löst, um sie erklären zu können, ist laut Bourdieu die Logik der Praxis auf-
grund ihrer Eingebundenheit in gegenwärtige alltagspraktische Prozesse nicht in der 
Lage, ihre eigene Vorgehensweise zu reflektieren. „Das Eigentümliche der Praxis 
ist gerade, dass sie diese Frage [nach Begründung und Daseinsgrund der Praxis] gar 
nicht zulässt.“ (Bourdieu 1987: 165) Die Praxis erfolgt vielmehr spontan und un-
mittelbar, der ihr zugrunde liegende Sinn ist den Handelnden nicht immer bewusst. 
Aus diesem Grund sei die Logik der Praxis nicht theoretisch her leitbar, sondern 
kann nur aus der empirischen Forschung heraus entwickelt werden. Im religionsso-
ziologischen Diskurs dagegen – so der zentrale Kritikpunkt aus praxissoziologi-
scher Perspektive – werde Religion zu häufig einzig theoretisch hergeleitet. Anstatt 
Religion aus empirischen Beobachtungen fassen zu wollen, entstehe „[m]it den De-
finitionen der Religion […] eine soziologische Denksportpraxis, die sich, wie im 
Anschluss an Bourdieus Kritik der scholastischen Vernunft (vgl. Bourdieu 2001) 
gesagt werden kann, immer mehr scholastisch versteht und dadurch nicht nur den 
Kontakt zum diskursiven Entstehungsort des Religionsbegriffs, sondern auch zu der 
Praxis verliert, die sich im Alltag selbst als religiös beschreibt“ (Hillebrandt 2014b: 
127). In diesem Sinne erweist er sich als problematisch, wenn die diskursive Spezi-
fität der aufgestellten Definitionen nicht reflektiert und sogar unbedacht verallge-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



                                                                                                                                  EINLEITUNG | 13
 
meinert wird. Ebenso muss gefragt werden, inwiefern die Definitionen des religi-
onssoziologischen Diskurses den Blick auf die religiöse Praxis verstellen. Denn es 
ist zu vermuten, dass durch die dem Forschungsprozess vorangestellten Definitio-
nen von Religion der Analyseblickwinkel unnötig verengt wird, wodurch die Viel-
gestaltigkeit und historische Kontingenz der religiösen Praxis in den religionssozio-
logischen Betrachtungen nicht in den Blick geraten.

In Anbetracht der Tatsache, dass sich die Art und Weise, Religion in der modernen 
Gesellschaft zu denken nicht nur als recht eindimensional, sondern offenbar zudem 
als äußert beharrlich erweist und die globale Vielfältigkeit und Fluidität religiöser 
Praxis dadurch kaum zur Kenntnis genommen wird, reicht es meines Erachtens 
nicht aus, die Analyseperspektive einfach erweitern zu wollen, um die verschiede-
nen Zusammenhänge, in denen Religion eine Rolle spielt, berücksichtigen zu kön-
nen. Wie bereits von Matthes gefordert, ist es vielmehr notwendig, sich mit den 
theoretischen, disziplinären, zeithistorischen und narrativen Vorannahmen des reli-
gionssoziologischen Diskurses zu befassen, da diese den verengten Analyseblick-
winkel offenbar mit bedingen. Um Aufschluss darüber zu erhalten, inwiefern die im 
religionssoziologischen Diskurs formulierten Definitionen von Religion durch dis-
kursive Grenzziehungen geprägt sind, sollte dieser Diskurs vielmehr zunächst selbst 
zum Untersuchungsgegenstand gemacht werden.  

In der vorliegenden Arbeit nehme ich deswegen eine Dekonstruktion des religi-
onssoziologischen Diskurses vor und untersuche die verschiedenen theoretischen 
und narrativen Vorannahmen, die die Thematisierungsformen des Religiösen be-
dingen. Hierfür bedarf es nicht nur eines Forschungsansatzes, der die entsprechen-
den Analysewerkzeuge bereitstellt, sondern der sich zudem durch eine analytische 
Sensibilität gegenüber der Fluidität und Heterogenität der religiösen Alltagspraxis 
auszeichnet. Eine Forschungsrichtung, die sich sowohl durch ihre dekonstruktivisti-
schen Analysen einen Namen gemacht hat, als auch für die Hybridität der kulturel-
len Praxis einsteht und somit fruchtbare Anknüpfungspunkte für eine reflexive 
Auseinandersetzung mit der Religionssoziologie liefert, ist die der Postcolonial 
Studies. Diese Forschungsrichtung hat es sich zur Aufgabe gemacht, hegemoniales 
Wissen hinsichtlich seiner impliziten Eurozentrismen und postkolonialen Hierar-
chien zu hinterfragen. Während poststrukturalistische Ansätze das Andere meist le-
diglich als ‚konstitutives Außen‘ europäischer Wissensproduktionen thematisieren, 
schenken postkoloniale Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler neben den he-
gemonialen Wissenskonstruktionen gerade der postkolonial verfassten Welt beson-
dere Aufmerksamkeit. Sie fragen nicht nur, wer über Religion in welcher Weise 
und in welchen Zusammenhängen spricht, welche analytischen Grenzen hierbei ge-
zogen werden und auf welche Repräsentationen Bezug genommen wird, sondern 
interessieren sich ebenso dafür, wer im Diskurs Gehör findet. In diesem Sinne eig-
nen sich die Postcolonial Studies in besonderer Weise für eine Auseinandersetzung 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



14 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
mit den Definitionen von Religion. Dabei reflektiert eine postkoloniale Perspektive 
zudem, auf welche Weise diese Repräsentationen von Religion in ein spezifisches 
Geschichts- und Moderneverständnis eingelassen sind und welche religiösen Er-
scheinungsformen durch den eingenommenen Analyseblickwinkel ausgeschlossen 
werden. Das postkoloniale Kulturverständnis, welches gerade die Kontingenz und 
Dynamik kultureller Praxis hervorhebt, sensibilisiert zudem für die Hybridität und 
Heterogenität religiöser Praxis. Postkoloniale Wissenschaftlerinnen und Wissen-
schaftler befassen sich somit nicht nur kritisch mit der Formulierung universeller 
Religionsbegriffe, sie wollen auch der Heterogenität globaler Prozesse gerecht wer-
den und rücken aus diesem Grund häufig die performative Dimension ins Zentrum 
ihrer Analyse. Mit den Postcolonial Studies ist es also nicht nur möglich, den reli-
gionssoziologischen Diskurs einer Dekonstruktion zu unterziehen und den univer-
sellen Anspruch der hier aufgestellten Definitionen zu hinterfragen. Vielmehr ist es 
in Anschluss an die postkoloniale Analyseperspektive auch möglich, über eine Re-
vision des religionssoziologischen Diskurses nachzudenken. 

In diesem Sinne wird im Rahmen dieser Arbeit Religion quasi von den Grenzen 
her gedacht: Die im religionssoziologischen Diskurs aufgestellten Definitionen und 
Narrative werden hierbei zunächst hinsichtlich ihrer zeitlichen, räumlichen, sachli-
chen, kulturellen, strukturellen und normativen Grenzziehungen befragt, wobei ein 
besonderer Fokus auf die hier reproduzierten Asymmetrien gelegt wird. Ausgehend 
von einer Auslotung der diskursiven Möglichkeitsbedingungen des aktuellen religi-
onssoziologischen Diskurses und dessen postkolonialen Problematisierungen wird 
im Weiteren zudem über die Neuausrichtung eines soziologischen Analyseblick-
winkels auf Religion nachgedacht. Zwar zeigen sich postkoloniale Wissenschaftle-
rinnen und Wissenschaftler genau wie Vertreterinnen und Vertreter eines poststruk-
turalistischen Wissenschaftsverständnisses skeptisch gegenüber allgemeinen Defi-
nitionsversuchen, gerade ihr Beitrag zur kulturtheoretischen und verflechtungsge-
schichtlichen Perspektive eröffnet jedoch Möglichkeiten, die eine alternative Be-
trachtungsweise auf Religion in Aussicht stellen.

Während eine postkoloniale Perspektive im religionswissenschaftlichen Diskurs 
bereits vielfach Anklang findet (vgl. Mazusawa 2005; Van der Veer 2001;
McCutcheon 2000: 297f; Bergunder 2011; Rohrbacher 2009), ist sie in der Religi-
onssoziologie bisher nur marginal oder lediglich in negativer Weise rezipiert wor-
den. So hat etwa Volkhard Krech nur Ignoranz und Unverständnis für Forschungs-
richtungen wie den Cultural Studies oder den Postcolonial Studies übrig, wie fol-
gendes Zitat veranschaulicht:

„Diese [die Cultural Studies A.d.V.] verdanken sich in einem nicht geringen Maße Wert-
standpunkten der sogenannten political correctness, denen zufolge jedem kulturellen Seg-
ment eine je eigene Betrachtung zukommt und entsprechend Studien nur aus den Reihen 
der jeweils Betroffenen stammen dürfen, also: Postcolonial Studies dürfen nur von jenen be-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



                                                                                                                                  EINLEITUNG | 15
 
trieben werden, die aus ehemals kolonisierten Völkern stammen […] Diese Entwicklungen 
münden in den Kalauer, daß es – der Logik kultureller Segmentierung zufolge – Forschung 
über Geschichte und Gegenwart kleinwüchsiger Menschen afrikanischer Abstammung in der 
Upper East Side New Yorks geben müsse, diese aber – in der Logik ‚authentischer‘ Wissen-
schaft – nur durch Afro-Americans of restricted growth, die in dieser Wohngegend leben, 
angemessen durchgeführt werden können.“ (Krech 2006: 100) 

Der religionssoziologische Diskurs tut sich offenbar nach wie vor schwer mit einem 
solchen Wissenschaftsverständnis. Besonders der von Volkhard Krech karikierte 
Anspruch der Postcolonial Studies, Aussagepraktiken historisch und diskursiv zu 
kontextualisieren, ist für die Auseinandersetzung mit den analytischen Engführun-
gen des religionssoziologischen Diskurses äußerst gewinnbringend. Obgleich der 
Forschungsrichtung der Postcolonial Studies in den einschlägigen Monographien 
der letzten Jahre häufig ein paar Zeilen oder Seiten gewidmet werden (Riesebrodt 
2007; Knoblauch 2009), ist der allgemeine Tenor eher Skepsis oder sogar Polemik 
gegenüber dieser sich in den letzten Jahrzehnten zunehmend in den Kultur- und So-
zialwissenschaften etablierenden Forschungsrichtung. So fasst etwa Riesebrodt die 
Intention einer postkolonialen Perspektive wie folgt zusammen: Eine postkoloniale 
Perspektive problematisiere, 

„daß im Zuge des Kolonialismus der Religionsbegriff mißbraucht wurde, nichtwestliche Reli-
gionen nach dem Modell christlicher Religion zu interpretieren oder gar zu organisieren, an-
statt sie gemäß ihrer kulturellen Selbstdeutung und ihrer jeweiligen kulturellen Einbettung 
zu verstehen. Hinduismus, Buddhismus oder Konfuzianismus gelten ihnen als Erfindung von 
Kolonialbeamten, Missionaren und Orientalisten“ (Riesebrodt 2007: 31). 

Postkoloniale Ansätze stellen demgegenüber jedoch ein essenzialistisches Kultur-
verständnis gerade in Frage und postkolonial Forschende wie etwa Shalini Randeria 
haben zudem auf die Interaktions- und Austauschbeziehungen, die die Weltverhält-
nisse seit Jahrhunderten prägen, aufmerksam gemacht. Dem Anliegen vieler post-
kolonialer Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler, auf die Verflechtungsge-
schichte hinzuweisen, die durch die Kolonialherrschaft eine globale Dynamik er-
hielt, wird Riesebrodts generalisierende Betrachtung nicht gerecht. Denn eine sol-
che verflechtungsgeschichtliche Perspektive darf nicht lediglich als einseitiger, vom 
Westen ausgehender Prozess betrachtet werden, sondern muss vielmehr als kom-
plexes Zusammenspiel unterschiedlicher Einflussfaktoren der Kolonialmächte und 
der kolonisierten Gesellschaften gesehen werden. Die Postcolonial Studies setzen 
sich somit für eine differenzierte historische Betrachtungsweise ein und wollen ins-
besondere das Zusammenspiel globaler und lokaler Kräfte in ihren Analysen be-
rücksichtigen (vgl. Conrad/Randeria 2002b; Appadurai 1996, 2001). 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



16 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
Aufgrund ihres sensiblen Gespürs für ausschließende Formen der Wissensprodukti-
onen aber auch durch die verflechtungsgeschichtlichen Erweiterungen der Analyse-
perspektive erweisen sich die Arbeiten der Postcolonial Studies meines Erachtens 
somit als ein ausgesprochener Glücksfall für die Soziologie im Allgemeinen und 
die Religionssoziologie im Besonderen: Mit einer postkolonialen Perspektive lässt 
sich nicht nur der Erklärungsgehalt und -anspruch althergebrachter Theoriemodelle 
und analytischer Vorgehensweisen kritisch hinterfragen. In diesem Sinne weist eine 
postkoloniale Perspektive für das Vorhaben, Religion von den Grenzen her zu den-
ken, ein besonderes Potential der Dekonstruktion auf. Nicht nur der Vorschlag das 
Globale neu zu denken, sondern auch der Anspruch der Postcolonial Studies, der 
Hybridität der Praxis religiöser Erscheinungsformen gerecht zu werden, eröffnet 
zudem eine Analyseperspektive, die in Aussicht stellt, die Vielfältigkeit und Dyna-
mik religiöser Praxisformen auf adäquate Weise zu berücksichtigen. Vor dem Hin-
tergrund des zentralen Stellenwerts, den Religion im globalen Weltgeschehen nach 
wie vor einnimmt, scheint eine solche Erweiterung der Analyseperspektive des reli-
gionssoziologischen Diskurses unabdingbar zu sein.

In der vorliegenden Arbeit werde ich somit den religionssoziologischen Diskurs mit 
den Arbeiten der Postcolonial Studies konfrontieren. Der Fokus wird hierbei in ers-
ter Linie auf den Diskurs gelegt, wie er im deutschsprachigen Raum geführt wird, 
da im Gegensatz zum angloamerikanischen Raum postkoloniale Arbeiten hier bis-
lang kaum Berücksichtigung finden. Die konkrete Vorgehensweise wird dabei wie 
folgt aussehen: Zunächst werde ich das spezifische Potential der Dekonstruktion der 
Postcolonial Studies aufzeigen und das daraus erwachsende analytische Vorgehen 
für die postkoloniale Untersuchung des religionssoziologischen Diskurses vorstel-
len. Im ersten Kapitel werde ich somit das analytische Potential einer postkolonia-
len Perspektive aufzeigen.

Um an den Untersuchungsgegenstand heranzuführen, wird in einem weiteren 
Schritt eine historische Betrachtung des religionssoziologischen Diskurses erfolgen. 
Überblicksartig werde ich die unterschiedlichen Fokussierungen des religionssozio-
logischen Diskurses darlegen, wobei den diskursiven Brüchen hier besondere Auf-
merksamkeit geschenkt wird. 

Im Licht der Postcolonial Studies wird die Dekonstruktion des religionssoziolo-
gischen Diskurses im Weiteren dann in zwei Schritten erfolgen: Zunächst werde ich 
die zentralen Begriffe und Definitionen in den Blick nehmen. Hierbei werde ich die 
spezifisch religionssoziologischen Aussagemodalitäten, die begrifflichen Formatio-
nen, die dominanten Diskurspositionen und die Aussagestrategien identifizieren 
und analysieren, um diese durch die Konfrontation mit einer postkolonialen Per-
spektive dann hinsichtlich der inhärenten Engführungen problematisieren zu kön-
nen. In einem weiteren Schritt werde ich die spezifischen Narrative des religionsso-
ziologischen Diskurses analysieren. Diese nehmen meist großen Einfluss auf die 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



                                                                                                                                  EINLEITUNG | 17
 
Thematisierungsformen von Religion und stehen somit unter Verdacht, zur Veren-
gung des Analyseblickwinkels der gegenwärtigen Diskussion beizutragen, indem 
sie nämlich ein ganz spezifisches, mit der Geschichte der Soziologie eng verknüpf-
tes Bild der Moderne reproduzieren. Auf der Grundlage eines postkolonialen Wis-
senschaftsverständnisses werde ich sowohl auf die Schwierigkeiten hinsichtlich der 
hegemonialen religionssoziologischen Definitionen als auch auf die im religionsso-
ziologischen Diskurs eingelassenen Narrative und Argumentationsfiguren aufmerk-
sam machen.

Vor diesem Hintergrund werde ich in Anschluss an eine postkoloniale Perspek-
tive zudem einen alternativen Blickwinkel auf Religion entwickeln. Vor dem Hin-
tergrund der Dekonstruktion des religionssoziologischen Diskurses mittels der 
Postcolonial Studies werde ich insbesondere in Rekurs auf das spezifische Kultur-
verständnis und den verflechtungsgeschichtlichen Analyseansatz einer postkolonia-
len Perspektive der Frage nachgehen, inwiefern sich eine alternative Analyseper-
spektive auf Religion einnehmen lässt. Somit wird in der vorliegenden Arbeit eine 
Theoriearbeit vorgenommen, die sich aus einer postkolonialen Dekonstruktion des 
religionssoziologischen Diskurses speist.

 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



 
 

1. Das analytische Potential der Postcolonial 
Studies

Warum bieten sich die Postcolonial Studies nun als Reflexionsfläche für den religi-
onssoziologischen Diskurs in besonderer Weise an? Warum wird nicht im An-
schluss an Joachim Matthes und Michel Foucault eine diskursanalytische Betrach-
tung des religionssoziologischen Diskurses vorgenommen? Zweifelsohne besteht 
das Potential der Dekonstruktion der Postcolonial Studies zum einen in dem spezi-
fischen Blickwinkel, den diese einnehmen: Sie haben es sich u.a. zur Aufgabe ge-
macht, die hegemonialen Wissenstraditionen hinsichtlich der vorfindbaren postko-
lonialen Dimension zu hinterfragen. Das Präfix ‚post‘ darf dabei nicht lediglich als 
historische Kategorie im Sinne einer ‚nach-kolonialen Situation‘ aufgefasst werden, 
das auf die politische Unabhängigkeit der ehemaligen Kolonien von den Kolonial-
mächten abzielt. Der Begriff ist laut Villa und Reuter vielmehr 

„als eine politisch motivierte Analysekategorie zu verstehen, die einerseits die nachhaltige 
Prägung der globalen Situation durch Kolonialismus, Dekolonialisierung und neokolonialisti-
sche Tendenzen aufzeigt – und somit nicht nur die aktuelle Wirkmächtigkeit eines unabge-
schlossenen Kolonialdiskurses konstatiert, sondern auch ein chronologisches Geschichtsver-
ständnis kritisiert“ (Reuter/Villa 2009: 17).  

Insbesondere das europäische Moderneverständnis, welches den religionssoziologi-
schen Diskurs in erheblichem Maße prägt, haben postkoloniale Wissenschaftlerin-
nen und Wissenschaftler immer wieder kritisiert. Gerade das kritisch reflexive Po-
tential, welches althergebrachte Epistemologien zu hinterfragen weiß, macht eine 
postkoloniale Konfrontation des religionssoziologischen Diskurses so fruchtbar.1

                                                                 
1 Politische Vorläufer der Postcolonial Studies sind hauptsächlich in den antikolonialen 

Widerstandsbewegungen zu finden, die sich ab den 1930er Jahren in Afrika, Indien und
der Karibik herausgebildet haben. Zu nennen ist hier etwa die Négritude-Bewegung, die 
sich in den 30er Jahren gebildet hat. Schriftsteller und Politiker afrikanischer Herkunft 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



20 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
Zwar greifen die Postcolonial Studies insbesondere auf poststrukturalistische Theo-
retikerinnen und Theoretiker zurück, sie nehmen aber mit ihrem Fokus auf die 
postkolonialen Macht-Wissens-Komplexe einen besonderen Blickwinkel ein, wel-
cher sich für die Analyse des religionssoziologischen Diskurses als besonders ge-
winnbringend erweist.

Zweifellos sind die theoretischen Anknüpfungspunkte der Postcolonial Studies 
dabei von konstitutiver Bedeutung. Für das Wissenschaftsverständnis postkolonial 
Forschender sind die Arbeiten Jacques Derridas und Michel Foucaults von großer 
Bedeutung, schärften die meisten postkolonialen Theoretikerinnen und Theoretiker 
der ersten Stunde doch an den Überlegungen poststrukturalistischer Wissenschaftler 
wie etwa Derrida, Foucault oder auch Jaques Lacan ihren analytischen Blick. Dar-
über hinaus haben Marxismus und Neo-Marxismus den postkolonialen Diskurs in 
nicht unerheblichem Maße beeinflusst. Wie bereits gesagt, wurden die Arbeiten zu-
dem von Vertreterinnen und Vertretern der antikolonialen Befreiungsbewegungen 
in nicht unerheblichem Maße geprägt. Die wichtigsten Anknüpfungspunkte liefern 
hier die Werke Frantz Fanons. Des Weiteren haben auch die Cultural Studies die 
Schriften der Postcolonial Studies beeinflusst. Die Übergänge zwischen diesen bei-
den Forschungsrichtungen sind meist fließend: So hat sich beispielsweise Stuart 
Hall insbesondere mit postkolonialen Fragestellungen befasst und soll aus diesem 
Grund hier als Vertreter einer postkolonialen Perspektive betrachtet werden.

Im Folgenden werden nun zunächst die theoretischen Anknüpfungspunkte der 
Postcolonial Studies diskutiert, die sich insbesondere für die vorzunehmende Ana-
lyse als relevant erweisen. Hierbei wird insbesondere auf Derridas Methode der 
Dekonstruktion, Foucaults Diskursverständnis und Jacques Lacans Subjektver-
ständnis sowie auf den Hegemonie-Begriff bei Antonio Gramsci, die ‚Praxis der 
Artikulation‘ bei Chantal Mouffe und Ernesto Laclau und Frantz Fanon eingegan-
                                                                                                                                              

wie Leopold Sédar Senghor und Léon-Gontran Damas entwickelten gemeinsam mit dem 
auf Martinique geborenen Aimé Césaire eine Kritik an der kulturellen Hegemonie des 
Westens. Sie betonten die Eigenständigkeit der afrikanischen Wissens- und Kulturtraditi-
on und bemühten sich, diese genuine Kultur, die ihres Erachtens auf dem Land teilweise 
noch vorhanden war, zu rehabilitieren (vgl. Rodriguez 2003, S.22). Obgleich postkolonia-
le Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler sich später von einem solchen Kulturessen-
zialismus distanzierten, bildete die Négritude-Bewegung doch ein erstes Gegengewicht 
zum hegemonialen Diskurs. Auch der Pan-Afrikanismus stellt eine Inspirationsquelle der 
Postcolonial Studies dar. Das zentrale Anliegen dieser Bewegung, die aus den gewaltvol-
len Erfahrungen der Sklaverei entstand, war es, die globale Einheit aller Schwarzen un-
abhängig von Nation und Ethnie hervorzuheben und sich gegen Rassismus und Imperia-
lismus zu engagieren. Ebenso haben die antikolonialen Bewegungen in Algerien und hier 
insbesondere die Schriften von Frantz Fanon, auf dessen Werk im Folgenden noch näher 
einzugehen sein wird, die Postcolonial Studies geprägt.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



                                         DAS ANALYTISCHE POTENTIAL DER POSTCOLONIAL STUDIES | 21
 

 

gen. Daran anschließend wird das analytische Potential einer postkolonialen Per-
spektive verdeutlicht.

1.1 THEORETISCHE ANKNÜPFUNGSPUNKTE

Vertreterinnen und Vertreter des Poststrukturalismus weisen in Abgrenzung zum 
Strukturalismus auf die Historizität von Aussagen und Bedeutungsstrukturen hin.2

Während Ferdinand Saussure noch am Anspruch festhielt, eine allgemeine, über-
zeitliche Struktur der Sprache ausmachen zu können, radikalisieren Poststruktura-
listen und Poststrukturalistinnen die Annahme Saussures, dass Sprache nicht ein-
fach ein Abbild der Wirklichkeit ist, sondern Sprache vielmehr erst die Wirklichkeit 
herstellt, indem davon ausgegangen wird, dass Sprache nichts Ahistorisches, son-
dern stets an einen spezifischen sozio-historischen Kontext gebunden ist. Entspre-
chend haben die Vertreterinnen und Vertreter des Poststrukturalismus ver-
schiedentlich auf die historische Kontingenz sozialer Phänomene aufmerksam ge-
macht.

1.1.1 Jacques Derrida – Dekonstruktion

Für eine postkoloniale Auseinandersetzung mit dem religionssoziologischen Dis-
kurs zeitigt insbesondere Derridas Praxis der Dekonstruktion anhaltende Wirkung. 
Der französische Philosoph Jacques Derrida hat sich u.a. im Anschluss an Saussure 
mit der Struktur der Sprache bzw. der Schrift befasst. In seinem dekonstruktivisti-

                                                                 
2 Saussure hatte in seiner 1916 posthum veröffentlichten Vorlesungsreihe Allgemeine 

Sprachwissenschaft darauf hingewiesen, dass Sprache „immer in einem gewissen Maß 
vom Willen des Einzelnen oder der Gemeinschaft unabhängig“ (Saussure 1967, S.20) ist, 
also jedes Objekt nur in Beziehung zur Gesamtstruktur betrachtet werden kann bzw. 
durch diese überhaupt erst konstituiert wird. Saussure befasst sich nun mit einer der 
kleinsten Einheiten der Sprachstruktur, dem Zeichen. Dieses setzt sich laut de Saussure 
aus zwei Elementen zusammen: dem Signifikat als Vorstellung des Gegenstandes, also 
dem Bezeichneten und dem Signifikanten als Lautbild, dem Bezeichnenden (vgl. Saus-
sure 1967: 78). Bedeutung ergibt sich laut Saussure nicht aus den Signifikaten, ist also 
nicht der Sprachstruktur äußerlich, sondern Sinn wird erst über die Sprachstruktur, ge-
nauer über die Differenz der Signifikanten hergestellt. Bedeutung entsteht also immer erst 
in der Relation der Signifikanten zueinander. Somit werden Sinnzusammenhänge nicht 
mehr als subjektiv konstruiert oder vorsprachliches Abbild der Wirklichkeit gedacht, 
sondern sie ergeben sich vielmehr aus den Differenzen und Relationen der Sinn- und 
Sprachsysteme.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



22 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
schen Frühwerk De la Grammatologie (1967) macht er eine logozentrische Meta-
physik in der abendländischen Philosophie aus, also eine Hervorhebung des gespro-
chenen Wortes (logos) gegenüber der Schrift (gramme). Die gesprochene Sprache 
(phone) erhält ihren Sinn durch die Gegenwärtigkeit des sinnstiftenden Subjekts, so 
die Annahme des Logozentrimus. „Sprache erscheint in dieser Tradition als eine 
bloße Hülle für einen gemeinten oder erfahrenen Sinn, dem gesprochener Diskurs 
näher komme als geschriebener Diskurs.“ (Angermüller/Bellina 2012: 30) Auch bei 
Saussure werde laut Derrida dieser Logozentrismus nach wie vor aufrechterhalten. 
Derrida weist jedoch nun auf den Widerspruch hin, der sich dadurch in Saussures 
Werk ergebe: Seine Konzeption von Sprache als einem System von Differenzen 
verbiete es eigentlich, an der phonozentrischen Unterdrückung der Schrift festzu-
halten (vgl. Lüdemann 2011: 63). Er kritisiert, dass in Saussures schematischer Un-
terteilung des Zeichens in Signifikat und Signifikant, trotz der Annahme, dass sich 
Sinnzusammenhänge erst durch die differenzielle Beziehung der Zeichen ergeben, 
die Bedeutung der Differenz verwischt werde. Derrida kommt somit zu der Ansicht, 
dass man die Saussuresche Konzeption von Zeichen als Einheit von Signifikat und 
Signifikant nicht mehr aufrechterhalten kann, sondern Zeichen nur noch als reine 
Verweisstrukturen von Signifikanten gedacht werden sollten. Da es unendlich viele 
Kombinationsmöglichkeiten von Bedeutungsketten gibt, ist eine endgültige Schlie-
ßung der Verweisungszusammenhänge, wie sie etwa von Saussure konzipiert wird, 
nicht möglich. Damit Kommunikation möglich wird, muss es laut Derrida zeitwei-
lige oder partielle Schließungen der Verweisungszusammenhänge geben (vgl. 
Moebius 2009: 426). Als spezifisches Charakteristikum des abendländischen Den-
kens macht Derrida etwa das Denken in binären Begriffslogiken wie etwa Mann/
Frau, Kultur/Natur, religiös/säkular etc. aus. Anhand solcher Beispiele veranschau-
licht er auch die Dimension der Macht, die auf die Schließungen von eigentlich 
kontingenten und historisch variablen Sinnzusammenhängen einwirkt und schein-
bar alternativlose kulturelle Ordnungen produziert (vgl. Moebius 2009: 426). Die 
das abendländische Denken prägenden begrifflichen Gegensatzpaare sind somit 
immer hierarchisch strukturiert.

Mit seiner Praxis der Dekonstruktion möchte Derrida nun zeigen, dass dies kei-
ne natürlichen Gegensätze und unveränderlichen Hierarchien sind. Um die Hierar-
chie zu dekonstruieren, zeigt er beispielsweise auf, dass der erste Begriff nie ohne 
den anderen gedacht werden kann, der zweite vielmehr die Möglichkeitsbedingung 
des ersten bildet. Nur durch dieses ‚konstitutive Außen‘, wie Derrida es nennt, wel-
ches den Kontrast bildet, kann der Begriff überhaupt gedacht werden (vgl. Derrida 
1986: 87f). Die Praxis der Dekonstruktion besteht also aus einer „doppelten Geste“ 
(ebd.): In einem ersten Schritt soll aufgezeigt werden, dass der eine Begriff nicht 
ohne sein konstitutives Außen bestehen kann. Dass dies keine natürlichen Binaritä-
ten sind, sondern die Sinn- und Symbolsysteme sich nie als ganz geschlossen er-
weisen, veranschaulicht Derrida an seinem berühmten Beispiel der différance: Auch 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



                                         DAS ANALYTISCHE POTENTIAL DER POSTCOLONIAL STUDIES | 23
 

 

um dem abendländischen Phonozentrismus etwas entgegenzusetzen, entwickelt 
Derrida die Bezeichnung différance, deren Aussprache sich von dem Wort diffé-
rence nicht unterscheidet. Die Doppeldeutigkeit von différer, das sowohl ‚aufschie-
ben‘, ‚verzeitlichen‘ als auch ‚nicht identisch sein‘, ‚Anderssein‘ bedeutet, wird in 
dem Wort différence nicht mitgedacht. In der Wortschöpfung différance soll diese 
Vieldeutigkeit wiederhergestellt werden und insbesondere auf die Aktivität in diffé-
rer hingewiesen werden. Die Endung ance verweist dabei nicht auf eine direkte 
Wirkung einer Aktivität, vielmehr ist die Wirkung nicht vorhersehbar (vgl. Derrida 
2004: S 118f). Damit möchte Derrida auf die Offenheit von Verweisungszusam-
menhängen im Allgemeinen hinweisen: 

„[D]ie bezeichnete Vorstellung, der Begriff [ist] an sich nie gegenwärtig [...], in hinreichender 
Präsenz, die nur auf sich selbst verweise. Jeder Begriff ist seinem Gesetz nach in eine Kette 
oder in ein System eingeschrieben, worin er durch das systematische Spiel von Differenzen 
auf den anderen, auf die anderen Begriffe verweist. Ein solches Spiel, die différance, ist nicht 
einfach ein Begriff, sondern die Möglichkeit der Begrifflichkeit, des Begriffprozesses und -
systems überhaupt.“ (Derrida 1990: 88) 

In Anschluss an sein Konzept der différance hat er hierfür den Begriff der Dissemi-
nation (frz. dissémination: Ausstreuung des Samens, Verbreitung) geprägt, mit wel-
chem er in Abgrenzung zur Polysemie die nicht reduzierbare Mannigfaltigkeit ge-
nerativer Bedeutungsprozesse unterstreichen möchte (vgl. Derrida 1995). Es geht 
demnach bei der Dekonstruktion nicht um eine Neutralisierung der binären Gegens-
ätze, sondern um ein Überschreiten der binären Logik. Entsprechend warnt Derrida: 

„Wer diese Umbruchphase vernachlässigt, übersieht die konfliktgeladene und unterwerfen-
de Struktur des Gegensatzes. Wer zu rasch, und ohne den vorangegangenen Gegensatz im 
Auge zu behalten, zu einer Neutralisierung übergeht, die das frühere Feld praktisch intakt 
lässt, nimmt sich jede Möglichkeit, dort tatsächlich einzugreifen [...] denn die Hierarchie der 
dualen Gegensätze stellt sich immer wieder her.“ (Derrida 1986: 88) 

Mit der Bezeichnung différance möchte er gerade auf den Bedeutungsüberschuss 
hinweisen, der mittels binärer Unterscheidungen nicht erfasst wird (vgl. Costa 
2007: 110). In diesem Sinne gilt es, die Grenzziehungen der hegemonialen Diskurse 
zu dekonstruieren, um somit auf die Ausschließungen des Diskurses aufmerksam zu 
machen (vgl. Derrida 1986: 37f).

Das Aufspüren und Nachverfolgen der Verweisungszusammenhänge ist aller-
dings unterschiedlich aufgefasst worden. So bemängelt beispielsweise Stuart Hall, 
dass die Derrida-Rezeption Gefahr laufe, sich im endlosen Gleiten der Signifikan-
ten zu verlieren: „Genau in dem Moment, in dem sie Derridas Ausdruck der dif-
férance aus der Spannung zwischen ihren beiden Konnotationen ‚verschieden sein‘ 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



24 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
und ‚aufschieben‘ herauslösen und nur noch als ein endloses Spiel der Differenz 
fassen, wird das, was Derridas Politik ausmacht, fallengelassen.“ (Hall 1994a: 74f) 
Eine postkoloniale Perspektive verfolgt demgegenüber einen explizit politischen 
Analyseanspruch.

Die Arbeiten Derridas bieten für die postkoloniale Diskussion3 und somit für 
die vorliegende Arbeit in vielfacher Hinsicht fruchtbare Anknüpfungsmöglichkei-
ten: So wird z.B. davon ausgegangen, dass die Wirkmächtigkeit von Sprache ein 
asymmetrisches Verhältnis fortsetzt, welches postkoloniale Bedingungen hervor-
ruft, die eigentlich bereits historisch und politisch überwunden schienen. Dieses Pa-
radox zwischen faktisch politisch erlangter Unabhängigkeit und fortwährender kul-
tureller, psychischer und sozialer Kolonialisierung und die darin enthaltenen 
Machtmechanismen gilt es, im Sinne Derridas, zu dekonstruieren. Dafür muss die 
Kontextgebundenheit der Produktion und Reproduktion von durch Sprache vermit-
teltem Wissen in die Analyse mit einbezogen werden, um die Machtverhältnisse im 
globalen Diskurs- und Repräsentationssystem sichtbar zu machen. Derridas Praxis 
der Dekonstruktion hat die Arbeiten der Postcolonial Studies entscheidend geprägt 
und erweist sich für die Sichtbarmachung impliziter Eurozentrismen und Essenzia-
lismen und hinsichtlich des konstitutiven Außens des religionssoziologischen Dis-
kurses als besonders gewinnbringend.

1.1.2 Michel Foucault – Diskurstheorie und Diskursanalyse

Michel Foucault hat insbesondere mit seinem Verständnis von Diskurs die Kultur-
und Sozialwissenschaften im Allgemeinen und die Postcolonial Studies im Beson-
deren nachhaltig beeinflusst und ist somit für die vorzunehmende Analyse von gro-
ßer Bedeutung. Für Foucault gibt es keine diskursunabhängige Wirklichkeit. Unsere 
sinnliche und kognitive Wahrnehmung ist immer schon durch diskursiv vermitteltes 
Wissen geprägt. Wie Derrida geht er davon aus, dass sich Wissen in ständigem 
Wandel befindet, also historisch kontingent ist. Im Gegensatz zu Saussure sind für 
Foucault Diskurse jedoch nicht in erster Linie semiotische Strukturen, er möchte sie 
                                                                 
3 In der postkolonialen Auseinandersetzung mit den Schriften Derridas nimmt Gayatri 

Chakravorty Spivak eine zentrale Rolle ein: Durch ihre Übersetzung von Derridas Werk 
Grammatologie (1986) ins Englische hat sie Entscheidendes zur Rezeption Derridas im 
nordamerikanischen Wissenschaftsbetrieb, nicht nur durch die Postcolonial Studies, bei-
getragen. Für die Postcolonial Studies prägend sind aber auch Spivaks Auseinanderset-
zungen mit der Derridaschen Praxis der Dekonstruktion. In ihren Arbeiten verknüpft sie 
diese gewinnbringend mit marxistischen und feministischen Theorien. Derrida liefert 
darüber hinaus auch wichtige Anknüpfungspunkte für die kritische Selbstreflexion der an 
der Wissensproduktion beteiligten Intellektuellen, wie sie ebenfalls von Spivak aufgegrif-
fen wurden.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



                                         DAS ANALYTISCHE POTENTIAL DER POSTCOLONIAL STUDIES | 25
 

 

eher als Praktiken verstanden wissen, „die systematisch die Gegenstände bilden, 
von denen sie sprechen“ (Foucault 1973: 74). Insofern haben die Diskurse auch ei-
nen materiellen Charakter. Zwar bestünden die Diskurse aus Zeichen, allerdings 
werden diese für mehr zum Einsatz gebracht als nur zum Bezeichnen der Dinge. 
Dieses ‚mehr‘, verstanden als „Struktur, die eben nicht über die Logik der Zeichen 
und der Signifikanten organisiert ist, sondern über die ‚inhaltliche‘ Logik des im 
Raum eines je bestimmten Diskurses Sagbaren und nicht Sagbaren“ (Sarasin 2007: 
319), möchte Foucault nun aufspüren.

Diskurse errichten also innerhalb von Wissensräumen bestimmte Ordnungen, 
was bedeutet, dass soziale Wirklichkeit über die Systematik diskursiver Aussagen 
und nicht über die inhaltliche Dimension des Gesprochenen gebildet wird. Von die-
sen Systematiken spricht Foucault als Wissensordnungen, die jedoch nicht auf Dau-
er gestellt sind, sondern in sozialen Prozessen diskursiv hergestellt werden. Sieg-
fried Jäger hat in diesem Zusammenhang die passende Umschreibung von 
Foucaults Diskursbegriff als ‚Fluss von Wissen durch die Zeit‘ geprägt (Jäger 
1993). 

Den Diskursen muss bisweilen jedoch auch eine relative Dauerhaftigkeit zuge-
sprochen werden, insbesondere wenn es darum geht, das eigene Selbstverständnis 
gegenüber ‚dem Anderen‘ abzugrenzen. Zur Veranschaulichung soll hier ein Bei-
spiel angeführt werden, welchem Foucault in seiner Analyse zwar keine weitere 
Aufmerksamkeit schenkt, welches aber insbesondere durch Said eingehende Be-
trachtung fand und welches im Rahmen dieser Arbeit deshalb auf besonderes Inte-
resse stößt:

„In der Universalität der abendländischen Ratio gibt es den Trennungsstrich, den der Orient 
darstellt: der Orient, den man sich als Ursprung denkt, als schwindeligen Punkt, an dem das 
Heimweh und die Versprechen auf Rückkehr entstehen, der Orient, der der kolonisatori-
schen Vernunft des Abendlandes angeboten wird, der jedoch unendlich unzugänglich bleibt, 
denn er bleibt stets die Grenze. Er bleibt Nacht des Beginns, worin das Abendland sich gebil-
det hat, worin es aber auch eine Trennungslinie gezogen hat. Der Orient ist für das Abend-
land all das, was es selbst nicht ist, obwohl es im Orient das suchen muß, was seine ur-
sprüngliche Wahrheit darstellt. Die Geschichte dieser großen Trennung während der Ent-
wicklung des Abendlandes müssen wir schreiben und in ihrer Kontinuität und in ihrem 
Wechsel verfolgen; zugleich müssen wir sie aber auch in ihrer tragischen Versteinerung er-
scheinen lassen.“ (Foucault 1969:10) 

Die Rahmenbedingungen für die Wissensproduktion werden mittels einer soge-
nannten ‚Politik der Wahrheit‘ festgelegt, in welcher immer wieder neu ausgehan-
delt werde, wer wahr sprechen darf (vgl. Foucault 1996: 177). Wesentlich ist also 
die enge Verknüpfung von Macht und Wissen, die Foucaults Diskursverständnis 
prägt: Es

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



26 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
„ist wohl anzunehmen, dass die Macht Wissen hervorbringt (und nicht bloß fördert, anwen-
det, ausnutzt); dass Macht und Wissen einander unmittelbar einschließen; dass es keine 
Machtbeziehung gibt, ohne dass sich ein entsprechendes Wissensfeld konstituiert, und kein 
Wissen, das nicht gleichzeitig Machtbeziehungen voraussetzt und konstituiert. Diese 
Macht/Wissen-Beziehungen sind darum nicht von einem Erkenntnissubjekt aus zu analysie-
ren, das gegenüber dem Machtsystem frei oder unfrei ist. Vielmehr ist in Betracht zu ziehen, 
dass das erkennende Subjekt, das zu erkennende Objekt und die Erkenntnisweisen jeweils 
Effekte jener fundamentalen Macht/Wissen-Komplexe und ihrer historischen Transformati-
onen bilden“ (Foucault 1994: 39f). 

Diskurse sind also immer auch Machtpraktiken. Macht wird bei Foucault allerdings 
nicht in erster Linie mit Gewalt, Gesetz und Ausschluss assoziiert und als etwas 
verstanden, was von einzelnen Gruppen ausgeübt werden kann. Vielmehr ist Macht 
überall und allgegenwärtig, sie formt sämtliche gesellschaftliche Bereiche und sozi-
ale Beziehungen. Um die produktiven und antagonistischen Dimensionen von 
Macht in den Blick zu nehmen, hebt Foucault den relationalen Charakter von Macht 
hervor. Eine solche ‚Mikrophysik der Macht‘ bringt die gesellschaftlichen Verhält-
nisse und die Subjekte nicht nur hervor, diese sind gleichzeitig auch Träger der 
Macht und reproduzieren die diskursiven Wissensordnungen. „Macht existiert nur 
in actu, auch wenn sie sich, um sich in ein zerstreutes Möglichkeitsfeld einzu-
schreiben, auf permanente Strukturen stützt.“ (Foucault 1994: 254) Aufgrund des 
relationalen Charakters von Macht gibt es laut Foucault immer auch Gegenmacht. 
In diesem Sinne bricht Foucault gerade in Bezug auf das Verhältnis von Wissen 
und Macht mit herkömmlichen Auffassungen hierarchischer oder personengebun-
dener Machtmodelle.

Wie lassen sich Diskurse nach Foucault nun analysieren? In seinen frühen Wer-
ken Die Ordnung der Dinge und Archäologie des Wissens richtet er seinen Blick 
zunächst auf die epistemologischen Bedingungen von Wissen, d.h. auf die histo-
risch spezifischen Denkweisen und Regulierungspraktiken, die den Diskurs durch 
eine gewisse Regelmäßigkeit formen. Er interessiert sich also besonders für die 
spezifischen Konstitutionsbedingungen und Formationen aber auch für die Trans-
formationen von Aussagen, die den Diskurs bilden:

„In dem Fall, wo man in einer bestimmten Zahl von Aussagen ein ähnliches System der 
Streuung beschreiben könnte, in dem Fall, in dem man bei den Objekten, den Typen der Äu-
ßerungen, den Begriffen, den thematischen Entscheidungen eine Regelmäßigkeit […] defi-
nieren könnte, wird man übereinstimmend sagen, daß man es mit einer diskursiven Forma-
tion zu tun hat. […] Man wird Formationsregeln die Bedingungen nennen, denen die Ele-
mente dieser Verteilung unterworfen sind (Gegenstände, Äußerungsmodalitäten, Begriffe, 
thematische Wahl). Die Formationsregeln sind Existenzbedingungen (aber Bedingungen der 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



                                         DAS ANALYTISCHE POTENTIAL DER POSTCOLONIAL STUDIES | 27
 

 

Koexistenz, der Aufrechterhaltung, der Modifizierung und des Verschwindens) in einer ge-
gebenen diskursiven Verteilung.“ (Foucault 1973: 58) 

In seiner Analyse konzentriert er sich somit auf die Gegenstände, die Äußerungs-
modalitäten beziehungsweise die Subjektpositionen, die Begriffe und Strategien 
von Diskursen. Im Gegensatz zur gängigen chronologischen Fortschrittserzählung 
machen seine Analysen deutlich, dass sich die Diskurse auch durch Diskontinuitä-
ten und Brüche auszeichnen.

In der Archäologie des Wissens hat er sich u.a. mit den Formationen der Wis-
senschaft auseinandergesetzt, wobei er vier zentrale Phasen ausmacht. Der erste 
Schritt – der der Positivität – auf dem Weg vom Wissen zur Wissenschaft sei ge-
macht, wenn ein bis zu einem gewissen Grad autonomes Formationssystem von 
Aussagen im Diskurs auftritt und sich in diesem spezifische Normen herausbilden, 
welche den Verhaltenskodex, das Methodenbündel und die Fachbegriffe verifizie-
ren und somit den inneren Zusammenhalt vorgeben. Auf diese Weise kann dann das 
Wissen zur Erkenntnis deklariert werden und es passiert somit als weiteren Schritt 
die Schwelle der Epistemologisierung. Von Wissenschaft spricht Foucault, wenn 
die Aussagen mit den spezifischen Konstruktionsgesetzen auf der Ebene der Propo-
sitionen, also der durch den Satz ausgedrückten Sachverhalte übereinstimmen und 
somit schließlich in einer vierten Phase eine eigene Formalisierung erfahren. Gera-
de weil Wissenschaften dadurch immer mit einer Aura der Faktizität versehen wür-
den, und dem produzierten Wissen nicht selten ein universeller Anschein vermittelt 
werde, gelte es dieses immer auch zu hinterfragen (vgl. Schäfer 2012: 96f).

In Die Ordnung des Diskurses richtet Foucault seinen Blick dann eher auf die 
äußeren Formationsbedingungen von Diskursen: Er geht davon aus, dass Diskurse 
bestimmten Regulierungen unterliegen, die beeinflussen, was gesagt und was nicht 
gesagt werden kann. Foucault unterscheidet zwischen Strategien der ‚Ausschlie-
ßung‘ z.B. in Form von Verboten, aber auch von Grenzziehungen im Sinne von 
Vernunft und Wahnsinn, normal und nicht normal, zwischen der ‚Reglementierung‘ 
von Diskursen, verstanden als Prozeduren der Diskursverknappung, wie sie bei-
spielsweise die Instanz des Autors darstellt und zwischen der ‚Regulierung des Zu-
gangs‘ zu Diskursen, zum Beispiel durch spezifische Qualifikationen (vgl. Kamm-
ler/Parr/Schneider 2008: 235).4

                                                                 
4 Die beiden Werkphasen zusammenführend, lässt sich vereinheitlichend sagen: „Diskurse 

sind materiell nachweisbare Formen gesellschaftlicher Rede, die stets nach Praxisberei-
chen spezialisiert und institutionalisiert sind, sodass es Diskurse mit distinkten Forma-
tions- und Ausschließungsregeln und jeweils eigener Operativität gibt.“ (Kamm-
ler/Parr/Schneider 2008: 235) Auch wenn Foucault selbst nie eine spezifische diskursana-
lytische Methodologie entwickelt hat, gibt es heute zahlreiche Wissenschaftlerinnen und 
Wissenschaftler, die es sich zur Aufgabe gemacht haben, ein diskursanalytisches Pro-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



28 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
Foucaults Arbeiten zur wirklichkeitskonstituierenden Wirkung von Diskursen ha-
ben postkoloniale Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler maßgeblich geprägt. 
Für die vorliegende Arbeit erweist sich nicht nur Foucaults Diskursverständnis ver-
standen als Macht-Wissens-Komplexe als konstitutiv. Auch der Blickwinkel, den er 
auf die von ihm analysierten Diskurse einnimmt, hat in gewisser Weise Vorbildcha-
rakter für die Untersuchung des religionssoziologischen Diskurses: In Anlehnung 
an Foucault wird mit den Postcolonial Studies der Blick nicht nur auf die zentralen 
Aussagesysteme und Begriffe gelenkt, die den Diskurs prägen, es sollen zudem die 
diskursiven Brüche und Verschiebungen untersucht werden. 

1.1.3 Antonio Gramsci – Hegemonie und Subalternität                               

Obschon Marx für seinen eurozentrischen Blickwinkel seitens der Postcolonial Stu-
dies immer wieder kritisiert wurde, spielen Marxismus und Neomarxismus eine 
nicht unbedeutende Rolle für deren Arbeiten. Insbesondere Gayatri Spivak knüpft 
in ihren Analysen der globalen Arbeitsteilung immer wieder an Marx’ Schriften an 
und erweitert diese. Breite Verwendung findet im postkolonialen Diskurs aber ins-
besondere das Hegemonie-Konzept des Neomarxisten Antonio Gramsci. Dieser 
geht davon aus, dass keine Gesellschaft lediglich durch Zwang aufrechterhalten 
werden kann. Aus diesem Grund unterscheidet er zwischen Herrschaft und Hege-
monie: Unter kultureller Hegemonie versteht er einen Typus von Herrschaft, dem es 
gelingt, die eigenen Interessen als gesellschaftliche Interessen zu etablieren. Der 
Kampf um kulturelle Hegemonie werde in der Zivilgesellschaft ausgefochten. Hier 
streiten die unterschiedlichen Parteien um die Deutungshoheit über gesellschaftli-
che Wirklichkeit. Wer den Kampf gewinnt, übernimmt nicht nur die politische 
Herrschaft, sondern auch die Definitionsmacht über die kulturelle Hegemonie. Die-
se darf nicht allein ideologisch beschaffen sein, sie muss vielmehr gewisse Zuge-
ständnisse an die Beherrschten beinhalten, so dass sie als gesellschaftlicher Kon-
sensus gesehen und von den Gesellschaftsmitgliedern als sinnvoll und notwendig 
erfahren wird (vgl. Gramsci 1929: 1016f). Auf diese Weise manifestiere sich die 
kulturelle Hegemonie im Alltagsverstand der Gesellschaft und werde von dieser 
gleichsam reproduziert und aufrechterhalten. Staat und hegemoniale Klasse können 
somit auf den Konsens der Bevölkerung bauen. Wenn sich eine Klasse längerfristig 
als führungsfähig behauptet, spricht Gramsci von historischem Block (vgl. ebd.: 
1490). Herrschaft, die nicht auf konsensuale Legitimierung setzt, werde lediglich 
gegenüber jenen ausgeübt, die nicht Teil der Zivilgesellschaft sind (vgl. ebd.: 1947, 
vgl. auch Habermann 2012: 22). Für Menschen, die in keiner Weise an der Gesell-
schaft partizipieren, hat Gramsci den Begriff der Subalternität geprägt, welcher 
                                                                                                                                              

gramm weiter zu spezifizieren und zur Anwendung zu bringen (vgl. Jäger 2008, 2010; 
Link/Jäger 1993; Keller 2010, 2011a, 2011b, Diaz-Bone 2009).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



                                         DAS ANALYTISCHE POTENTIAL DER POSTCOLONIAL STUDIES | 29
 

 

nicht nur von der South Asian Subaltern Studies Group aufgegriffen, sondern auch 
von Gayatri Spivak prominent rezipiert wird. Die Beteiligung der Subalternen hat 
hinsichtlich der Stabilität der hegemonialen Ordnung kein Gewicht, ihre Stimme 
findet aus diesem Grund kein Gehör. Darüber hinaus sind diese subalternen Men-
schen selten im Stande, die bestehenden Verhältnisse zu hinterfragen, ist ihre Welt-
sicht doch ebenfalls vom hegemonialen Diskurs geprägt. Gleichwohl liegt aber 
auch das, was sie zu sagen hätten, außerhalb des gesellschaftlich Gedachten und ge-
fährdet somit in gewissem Sinne die bestehenden hegemonialen Verhältnisse. Da 
ihre Stimme kein Gehör findet, sind sie nicht in der Lage sich aus ihrer subalternen 
Position zu befreien.

Auch wenn Gramsci gegenüber dem traditionellen Marxismus einen erweiterten 
Blickwinkel einnimmt, indem er nicht lediglich nur die Beziehung zwischen Kapi-
talisten und Lohnarbeiterinnen untersucht, sondern verschiedene gesellschaftliche 
Gruppen in seinem Hegemonie-Konzept berücksichtigt, hält er an der Vorstellung 
des Hauptwiderspruches fest: Weitere mögliche Formen der Benachteiligung finden 
bei Gramsci keine Berücksichtigung. Aus diesem Grund wurde Gramscis Hegemo-
nie-Konzept auch verschiedentlich weiterentwickelt. Von besonderer Bedeutung für 
den postkolonialen Diskurs erweisen sich die Überlegungen Ernesto Laclaus und 
Chantal Mouffes: 

1.1.4 Chantal Mouffe und Ernesto Laclau –
         Praxis der Artikulation

In Anschluss an Gramsci sowie an die Arbeiten Derridas und Foucault verfolgen 
Chantal Mouffe und Ernesto Laclau in ihrem Buch Hegemony and Socialist Strate-
gy (1985) das Anliegen, sowohl Konstellationen kultureller Hegemonie als auch de-
ren historisch unabwendbare Erschütterungen begrifflich zu fassen, sowie die für 
diese Prozesse relevanten Logiken der Öffnung und Schließung des Diskurses 
sichtbar zu machen. Indem sie davon ausgehen dass sich die relationalen Sinnzu-
sammenhänge nicht nur in der sprachlichen Kommunikation, sondern ebenso in den 
Praktiken des Umgangs mit Objekten oder Institutionen manifestieren, vertreten sie 
ein sehr weites Diskursverständnis, welches die von Foucault aufgestellte Unter-
scheidung zwischen diskursiven und nichtdiskursiven Praktiken bewusst überwin-
den möchte. Gerade durch die Aufhebung der Unterscheidung zwischen Diskurs 
und Praxis wird es möglich, die Differenz von Struktur und Kultur, von Basis und 
Überbau zu dekonstruieren. Denn auch scheinbar vorkulturelle Strukturen der Ge-
sellschaft, wie etwa die von Produktionsverhältnissen und Produktivkräften, stellen 
sich in einer solchen Perspektive als praktisch erzeugte sinnhafte Differenzsysteme 
dar (vgl. Reckwitz 2006: 342). Laclau und Mouffe haben für diesen Zusammen-
hang den Begriff der Artikulation geprägt, der von vielen postkolonialen Wissen-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



30 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
schaftlerinnen und Wissenschaftlern aufgegriffen wird: Diskurse existieren immer 
nur in der Praxis ihrer Artikuliertheit „articulation is a practice, and not the name of 
a given relational concept“ (1985: 93). Differenzen sind somit – der Maxime des 
Poststrukturalismus folgend – nichts objektiv Gegebenes, sondern vielmehr zeitlich 
verfasst und werden in der „Praxis der Artikulation“ (Laclau/Mouffe 2000: 151) 
stets neu ausgehandelt. Zwar würde hier immer auch auf bewährte Sinnproduktio-
nen zurückgegriffen, jedoch bestimmt der Kontext nie vollkommen den Inhalt; auf 
diese Weise komme es immer zu einer Verschiebung der Signifikate.  

Das Feld des Diskursiven ist in seiner Grundstruktur somit in gewisser Weise 
immer instabil und polysemisch, durch hegemoniale Projekte, die insbesondere auf 
Identitätskonstruktionen abzielen, werde jedoch regelmäßig versucht, bestimmte 
Sinnzusammenhänge auf Dauer zu stellen. Kultureller Hegemonie wohne neben 
dem stabilisierenden Moment jedoch immer auch ein destabilisierendes Moment 
inne, denn sie baut stets auf sozialen Antagonismen zu einem verworfenen Außen 
auf, das den universalen Horizont der Hegemonie gleichsam in Frage stelle. In Ab-
wandlung des Hegemonie-Konzepts von Gramsci sind Laclau und Mouffe somit 
der Ansicht, dass kulturelle Hegemonie, verstanden als „ein politischer Typus von 
Beziehung, eine Form [...] von Politik, aber keine bestimmbare Stelle innerhalb der 
Topographie der Gesellschaft“ (Laclau/Mouffe 2000: 181), immer eines Antago-
nismus bedarf, der nicht nur machttheoretisch, sondern auch diskurs- und differenz-
theoretisch zu verstehen ist: Von kultureller Hegemonie könne dann gesprochen 
werden, wenn es einem Diskurs gelingt, sich über einen längeren Zeitraum als uni-
versal und alternativlos darzustellen. Indem bestimmte Identitäten als attraktiv und 
erstrebenswert präsentiert werden, kann es gelingen, dass die zwangsläufig partiku-
laren Subjektpositionen und Differenzsysteme mittels verschiedener rhetorischer 
Strategien in einen universellen Horizont eingebunden werden. Auf diese Weise 
habe die moderne Gesellschaft mittels Konzepten von der bürgerlichen Gesellschaft 
oder dem fordistischen Projekt einer wohlfahrtsstaatlichen Massendemokratie be-
stimmte Subjektpositionen zugleich als erstrebenswert und verbindlich etablieren 
können. Dabei arbeite die Hegemonie in erster Linie mit den sogenannten ‚leeren 
Signifikanten‘, also Begriffen wie Zivilisation, Moderne, Freiheit, da diese durch 
ihre Unbestimmtheit prädestiniert sind, eine ‚imaginäre Einheit‘ des Diskurses zu 
liefern (vgl. Reckwitz 2006: 344). 

Um eine relative Stabilisierung kultureller Hegemonie herbeizuführen, erweist 
sich jedoch gerade das konstitutive Außen von zentraler Bedeutung: Hierbei handelt 
es sich jedoch nicht einfach um eine weitere Differenz, vielmehr gilt es zwischen 
der Logik der Differenz und der Logik der Äquivalenz zu unterscheiden: Die Logik 
der Differenz liegt jedem Diskurs zugrunde. Ein jeglicher Diskurs besteht aus vie-
len miteinander verwobenen Differenzen, man denke etwa an die Interessensgrup-
pen in einer liberalen Demokratie, in der verschiedene Interessen nebeneinander, 
aber auch miteinander in Konflikt also in Differenz zueinander stehen. In der Ab-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



                                         DAS ANALYTISCHE POTENTIAL DER POSTCOLONIAL STUDIES | 31
 

 

grenzung zu einem radikal Anderen lassen sich diese Unterschiede aber zu einer 
übergreifenden Identität vereinheitlichen. Hier greift dann die Logik der Äquiva-
lenz: Angesichts eines z.B. unzivilisierten Außens werden die Unterschiede zwi-
schen arm und reich, Mann und Frau etc. aufgehoben. Kulturelle Hegemonien be-
stehen also aus einem dezentralen, komplexen Gefüge, welches Partikularem einen 
universellen Anschein gibt, um sich so als allgemeingültig und alternativlos zu prä-
sentieren. Für ihre Universalisierungsprojekte braucht die kulturelle Hegemonie 
somit ein ‚konstitutives Außen‘ – das paradoxerweise eben außerhalb dieser Uni-
versalität steht – und von dem sie sich abgrenzen und darüber die Identität des ‚In-
nen‘ stabilisieren und bestimmen kann (vgl. Reckwitz 2006: 345). Allerdings wirkt 
diese Grenzziehung gegenüber einem Außen nicht nur stabilisierend, sondern im-
mer auch destabilisierend, denn indem die diskursive Hegemonie ein radikal Ande-
res als ihr Außen konstituiert, unterminiert es gleichzeitig immer auch die eigene 
Universalität: 

„Der hegemoniale Diskurs beansprucht Allgemeingültigkeit und Alternativlosigkeit und de-
monstriert durch das sinnhafte Präsenthalten eines Außens, das sich nicht in die universale 
Ordnung fügt, seine eigene Kontingenz und Partikularität. Angesichts des grundsätzlichen 
Potentials der Polysemie und des Bedeutungsüberschusses von Sinnelementen kann dieses 
sinnhaft präsent gehaltene Außen damit zu einer Quelle unberechenbarer Signifikationsef-
fekte werden, welche die Grenzen zwischen Innen und Außen instabil werden lassen. […] 
Das Außen wirkt gegenüber dem Innen der dominanten kulturellen Ordnung sowohl positiv 
als auch negativ konstitutiv, es ist zugleich Bedingung der Möglichkeit der Hegemonie und 
ihrer Subjektpositionen und Bedingung ihrer Unmöglichkeit als alternativloser, totalisieren-
der Horizont. Es bewirkt in letzterer Hinsicht das, was Laclau als destabilisierende ‚Disloka-
tion‘ von Diskursen und Identität umschreibt: ‚every identity is dislocated insofar as it de-
pends on an outside which both denies that identity and provides the condition of possibility 
at the same time.‘ ([Laclau] 1990: 39)“ (Reckwitz 2006: 345) 

Gesellschaft ist als kulturelle geschlossene und konsensuale Einheit für Laclau und 
Mouffe aus diesem Grund undenkbar. Vielmehr breche sich gerade in Konstellatio-
nen, die den diskursiven Horizont zu schließen versuchen, eine Politisierung Bahn, 
die jedoch nicht als Prozess der Gesellschaftssteuerung zu verstehen ist, sondern für 
Laclau steckt das Politische vielmehr das Feld ab, in welchem die Kontingenz von 
Diskursen und Identitäten offensichtlich und Sinnproduktionen dadurch brüchig 
werden. Wie wir sehen werden, wird ein ähnliches Politikverständnis auch von den 
Postcolonial Studies geteilt. 

Der Fluchtpunkt, auf welchen gesellschaftliche Diskurse zumeist zulaufen, ist 
die Identität der Subjekte. Während Laclau hierbei zunächst ein in erster Linie kul-
turalistisches Subjektverständnis vertritt – das Subjekt besteht hier aus den, durch 
gesellschaftliche Diskurse inkorporierten kulturellen Subjektpositionen –, wird sei-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



32 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
ne Konzeption vom Subjekt späterhin stark von den psychoanalytischen Schriften 
Jacques Lacans beeinflusst. Da diese auch für postkoloniale Subjektkonzeptionen 
von entscheidender Bedeutung sind, wird auf Lacans Subjektverständnis aber auch 
auf dessen Konzeption von Zeitlichkeit im Weiteren eingegangen. 

1.1.5 Jacques Lacan – Subjekt und Zeitlichkeit

Für die postkoloniale Rezeption der Psychoanalyse Lacans erweist sich in diesem 
Kontext insbesondere die Infragestellung der im westlichen Diskurs vorherrschen-
den Vorstellung vom autonomen, rational und seiner selbst bewusst agierenden 
Subjekt als relevant. Zudem hat Lacans Verständnis von Zeitlichkeit den postkolo-
nialen Diskurs geprägt.

Lacans Konzeption von Subjektivität, die immer sprachlich/gesellschaftlich 
festgelegt und vermittelt wird, ist durch drei zusammenwirkende und unauflöslich 
miteinander verknüpfte psychische Ordnungen bzw. Register gekennzeichnet: Das 
Symbolische (1), das Imaginäre (2) und das Reale (3): Unter dem Symbolischen 
versteht Lacan das Feld der Sprache, der Diskurse und Gesetze samt deren Über-
schreitungen, welches er als „Ort der Darstellung des Unbewussten und des Begeh-
rens“ (Widmer 1997: 23) fasst. Das Subjekt ist somit bei Lacan am ‚Schauplatz des 
Unbewussten‘ (ebd.: 40) angesiedelt und entsteht erst durch die Aneignung von 
Sprache, also die Annahme einer symbolische Ordnung:

„Durch Sprache wird das visuell Wahrgenommene in innere Bilder, Fantasien und Träume 
verwandelt. Das Unbewusste ist nicht auf das Innere des Subjektes beschränkt, sondern 
durch Sprache immer bereits nach außen verlagert. Gerade weil das Unbewusste sprachlich, 
d.h. gesellschaftlich konstituiert ist, ist es auch der Deutung zugänglich. Deutung bedeutet 
jedoch nicht einfach Interpretation, sondern bezieht sich auf die Untersuchung der Produk-
tion von Bedeutung (Signifizierung) und ihren Bedingungen, die z.B. mittels Metapher (Ver-
schiebung, Substitution) und durch Metonymie (Verdichtung, Aufschieben) zum Ausdruck 
gebracht werden.“ (Kossek 2012: 54) 

Lacan bricht – wie bereits Freud – somit mit der Vorstellung des Unbewussten als 
Bereich irrationaler Triebe. Vielmehr sei das Unbewusste der durch Verdrängung 
vom Bewusstsein abgetrennte Bereich. Dadurch werde das Subjekt als sich selbst 
entfremdet aufgefasst. Entfremdet, im Sinne eines Gespalten-Seins in das Subjekt 
der Aussage (Sujet de l’énonciation) und Subjekt des Ausgesagten (sujet de 
l’énoncé), welchem durch das Sprechen der Anderen andere Wünsche, Hoffnungen 
etc. auferlegt werden. In diesem Sinne hält Lacan fest „das Begehren des Menschen 
ist das Begehren der Anderen“ (Lacan 1996: 165). Dieser Widerspruch werde als 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



                                         DAS ANALYTISCHE POTENTIAL DER POSTCOLONIAL STUDIES | 33
 

 

unüberwindbar aufgefasst. Aus der Erfahrung dieses Mangels resultiere der Wunsch 
nach Erfüllung, der das Feld des Begehrens somit unabschließbar mache.

Das Imaginäre umfasst bei Lacan wiederum das illusionäre ganzheitliche Bild 
von Identität und Körper, welches mit einem bewusst gedachten Ich in Zusammen-
hang gestellt wird. Lacan stellt hier sein berühmtes Konzept des Spiegelstadiums 
auf: Im Alter von ca. sechs Monaten entdecke das Kleinkind im Spiegel oder durch 
die primäre Bezugsperson erstmals ein imaginäres Bild seiner eigenen körperlichen 
Gestalt. Gleichwohl es sich selbst als physisch unkoordiniert und von Emotionen 
überwältigt erfährt, finde es im Spiegelbild plötzlich ein kohärentes anziehendes 
Bild seiner selbst, welches es mit einer jubelnden Geste begrüße. Durch die Identi-
fizierung mit dem Spiegelbild nehme das Kind nun ein Ich an, das außerhalb von 
ihm liege, da es nicht über die körperliche Wahrnehmung entwickelt würde. Mit 
Lacan ist das Spiegelstadium somit 

„ein Drama, dessen innere Spannung von der Unzulänglichkeit auf die Antizipation über-
springt und für das an der lockenden Täuschung der räumlichen Identifikation festgehaltene 
Subjekt Phantasmen ausheckt, die, ausgehend von einem zerstückelten Bild des Körpers, in 
einer Form enden, […] und in einem Panzer, der aufgenommen wird von einer wahrhaften 
Identität, deren starre Strukturen die ganze mentale Entwicklung des Subjekts bestimmen 
werden“ (Lacan 1973: 67).  

Nach Lacan ist das Spiegel-Ich das „Ideal-Ich“, die Quelle der imaginären Projekti-
on, die nie realisiert werden kann. Das Spiegelstadium steht nicht nur für den Ein-
tritt in die imaginäre Ordnung, sondern auch in die symbolische: Denn der Blick der 
Anderen bzw. der Mutter sei machtvoller als das eigene Bild, womit sich das Ge-
fühl des Gespalten-Seins manifestiere.

Das dritte der psychischen Register, die das Subjekt konstituieren, ist bei Lacan 
das Reale. Hierunter fasst dieser die Körperlichkeit des Subjekts, welche aber im-
mer durch die Repräsentation entfremdet bleibe. Der Versuch, das Reale mittels der 
gängigen Sprachsysteme adäquat zu symbolisieren, sei von vornherein zum Schei-
tern verurteilt. „Das Reale, das diesseits der Sprache situiert ist, entzieht sich der 
Begrifflichkeit und ist mit dem Instrument der Logik nicht erfassbar […]. Es ist uns 
sprachlich als ein Ort der Fantasie, des Unfassbaren und Zeitlosen, nicht zugäng-
lich.“ (Kossek 2012: 57f) Mit dem Register des Realen möchte Lacan zeigen, dass 
das menschliche Sein durch mehr konstituiert ist als das durch Sprache konstituierte 
Subjekt.

Neben Lacans Subjekt-Begriff erweist sich außerdem seine Vorstellung von 
Zeitlichkeit als relevant für den postkolonialen Diskurs. Lacan hält hierzu fest: „Wir 
lehren das Subjekt, die geschichtliche Aktualisierung der Tatsachen zu vollenden, 
die im Laufe seines Lebens eine gewisse Zahl von historischen ‚Wendepunkten‘
bestimmt haben. Aber wenn sie diese Rolle gespielt haben, so waren sie selbst be-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



34 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
reits geschichtliche Tatsachen und das bedeutet: in einem bestimmten Sinn aner-
kannt oder einer bestimmten Ordnung entsprechend zensiert.“ (Lacan 1986: 100f)
Während die Zeitstruktur der klassischen Psychoanalyse die abgeschlossene Ver-
gangenheit ist, ist es bei Lacan die Vorzukunft, also das, was geschehen sein wird. 
Mit Lacan ist Geschichte nicht mit Vergangenheit in eins zu setzen, vielmehr sei 
„Geschichte […] Vergangenheit nur, sofern diese in der Gegenwart historisiert ist“ 
(Lacan 1990: 20). Entsprechend komme es weniger darauf an „sich der Geschichte 
zu erinnern, als sie noch einmal zu schreiben“ (ebd.).

Dieser Punkt ist von elementarer Bedeutung für den postkolonialen Diskurs, 
wird dort doch ein Verständnis von Postkolonialismus im Sinne eines einfachen 
‚Danach‘ als verkürzt wahrgenommen. Vielmehr möchten die Postcolonial Studies 
dem linearen Geschichtsverständnis des hegemonialen Diskurses etwas entgegen-
setzen. In diesem Sinne gilt es, die postkoloniale Geschichte immer wieder neu zu 
schreiben. Theoretische Anleihen finden sich hierfür u.a. in der Diskussion um den 
Postmodernismus, der das Ende der großen Erzählungen ausgerufen hat. Mit ihm 
teilen die Postcolonial Studies das Postulat einer Dezentrierung der Narrationen und 
hinterfragen insbesondere das Moderneverständnis, welches jahrzehntelang den 
Wissenschaftsbetrieb dominiert hat. Allerdings wird laut Costa „der Postmodernis-
mus als ein theoretisches und politisches Programm [...] in Anbetracht dessen zu-
rückgewiesen, dass für den Postkolonialismus der Kampf gegen Unterdrückung und 
für eine effektive soziale Transformation eine zentrale Stelle innerhalb des For-
schungsprogramms einnimmt“ (Costa 2007: 93, vgl. auch Gilroy 1993: 107).

1.1.6 Frantz Fanon – verkörperlichtes Wissen

In Hinblick auf die kulturtheoretischen Debatten, wie sie ab Mitte des letzten Jahr-
hunderts über Kultur, Kolonialismus und Rassismus geführt wurden, gilt Frantz 
Fanon als wichtiger Stichwortgeber (vgl. Kastner 2012: 85). Er ist eines der be-
kanntesten Mitglieder der antikolonialen Befreiungsbewegung und seine Bücher, in 
denen er sich mit Rassismus und kolonialer Unterdrückung, aber auch den Mög-
lichkeiten von deren Überwindung befasst, gelten als Vorläufer postkolonialer The-
oriebildung. Zentrale Gegenstände seiner Analyse sind neben der Sprache, dem Se-
hen und Begehren auch Körperlichkeit und Sexualität, da er hier die Prozesse des 
Rassismus und der Dominanz auf besondere Weise manifestiert sieht. In dieser 
Hinsicht erweisen sich Fanons Arbeiten als ausgenommen interessant für die post-
koloniale Rezeption.

In seinem Frühwerk Schwarze Haut, weiße Maske (1952) befasst sich Fanon mit 
den Auswirkungen, die Rassismus und Unterdrückung auf die Selbstwahrnehmung 
der Schwarzen haben. Er greift hierbei u.a. auf eigene Erfahrungen zurück, um auf-
zuzeigen, wie sich die fundamentalen Widersprüche der französischen Gesellschaft, 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



                                         DAS ANALYTISCHE POTENTIAL DER POSTCOLONIAL STUDIES | 35
 

 

in welcher trotz des humanistischen Anspruchs der Gleichheit Schwarze aufgrund 
ihrer Hautfarbe diskriminiert werden, tief in seinen eigenen Körper einschreiben. Er 
rekurriert auf Jean Paul Sartres theoretisches Modell vom Ich und dem Anderen,
um die Beziehung zwischen den verschiedenen, als Rassen klassifizierten Gruppen 
zu beschreiben. Dieser hatte postuliert, dass sich der Einzelne nur über den aner-
kennenden Blick des Anderen erkennt, sich durch den Anderen aber gleichzeitig 
seiner eigenen existenziellen Freiheit gewahr wird. Da dieses konstitutive Verhält-
nis zwischen Ich und Anderem als eine Beziehung zwischen Gleichen konzipiert 
ist, durch den Rassismus Schwarze jedoch nicht als Gleiche angesehen würden, 
sondern vielmehr als minderwertig gelten, geht Fanon mit Lacan davon aus, dass 
diese dazu verdammt sind, weiße Masken aufzusetzen (vgl. Kastner 2012: 86), um 
vom Anderen anerkannt zu werden. Anhand des vielzitierten Beispiels, in welchem 
er schildert, wie ein Kind auf einer französischen Straße bei seinem Anblick ausruft 
„Sieh, ein Schwarzer!“ möchte er seine zentrale These bekräftigen, dass erst im 
Blick der Weißen Schwarze anerkannt würden. Das Körperbewusstsein der
Schwarzen könne immer nur ein „third person consciousness“ sein (Fanon 
1967:110). Schwarze seien aufgrund dieses ungleichen Verhältnisses einer weißen 
Matrix ausgesetzt, die die ganze Kultur umfassen, und sich entsprechend sowohl in 
der Sprache, als auch in den Körpern manifestiere und die soziale Hierarchie auf 
diese Weise fortschreibe.

Fanon veranschaulicht diesen wirkmächtigen Prozess anhand der Schwarzen 
aus den Kolonien, die sich nach einem Frankreichbesuch nicht nur anders ausdrü-
cken würden, sondern richtiggehend körperlich mutiert seien. Im Gegensatz etwa zu 
den Vertreterinnen und Vertretern der Negrituden-Bewegung macht sich Fanon 
aber nun nicht auf die Suche nach der Bedeutung schwarzer Identität, sondern be-
greift das, was häufig als ‚schwarze Seele‘ bezeichnet wird, vielmehr als Produkt 
der Weißen (vgl. Fanon 1967: 14).

Für Walter Mignolo ist dieses Einfordern des Körpers als Ausgangspunkt 
menschlicher Bewusstwerdung eine epistemologische Wende (vgl. Mignolo 2010: 
95, zitiert nach Kastner 2011). Mit Fanon kann Dekolonialisierung nur begriffen 
werden, wenn ihre verkörperlichte Intelligibilität verstanden werde. Indem Fanon 
Prozesse der Verkörperlichung historisch und nicht biologisch fasst, kann er als 
Vorläufer einer Sozialwissenschaft gesehen werden, die – entgegen der Vertreterin-
nen und Vertreter der Handlungstheorie, die die Akteure meist als rational Han-
delnde begreifen – die Praktiken in den Vordergrund rückt und explizit auch auf die 
Bedeutung der habitualisierten Körper hinweist (vgl. Kastner 2011). Speziell dieser 
Punkt liefert nicht nur fruchtbare Anknüpfungsmöglichkeiten für die Arbeiten der 
Postcolonial Studies – auf welche im Folgenden nun näher eingegangen werden 
wird –, sondern auch für die hier vorzunehmende Analyse des religionssoziologi-
schen Diskurses.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



36 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
1.2 DAS POTENTIAL DER DEKONSTRUKTION

Ohne Zweifel sind die soeben diskutierten theoretischen Annahmen von zentraler 
Bedeutung für die Einnahme einer postkolonialen Perspektive. Für das Vorhaben, 
Religion von den Grenzen her zu denken, eröffnet jedoch erst die postkoloniale 
Perspektive den spezifischen Analyseblickwinkel, der für die Untersuchung des re-
ligionssoziologischen Diskurses so gewinnbringend erscheint. Denn während sich 
etwa Derrida lediglich mit dem Postkolonialen als dem konstitutiven Außen der eu-
ropäischen hegemonialen Diskurse befasst, lenken die Postcolonial Studies hierauf 
ihren besonderen Fokus. Dieser Analyseblickwinkel wird im Folgenden nun genau-
er ausgeführt, wobei insbesondere auf drei Argumentationsstränge eingegangen 
wird. Bevor ich auf diese näher eingehe soll zunächst noch einmal auf die große 
Heterogenität postkolonialer Studien hingewiesen werden (vgl. Castro Vare-
la/Dhawan 2009). Diese zeigt sich nicht nur in der Mannigfaltigkeit der Untersu-
chungsgegenstände postkolonialer Studien, sie wird auch in den divergierenden 
theoretischen Bezugnahmen und Betrachtungsweisen sichtbar, die oft in offenem 
Widerspruch münden bzw. andere Schwerpunkte setzen und auf diese Weise 
fruchtbare Spannungsverhältnisse entstehen lassen. Gleichwohl sind mit der ge-
meinsam geteilten postkolonialen Perspektive einige grundlegende Fragestellungen 
verknüpft. Im Rahmen dieser Arbeit werden neben diesen grundlegenden Fragestel-
lungen insbesondere die Arbeiten, die sich in irgendeiner Weise mit Religion befas-
sen, rezipiert. Hierbei wird eine recht weite Auffassung postkolonialer Studien ver-
treten, werden doch sowohl die Arbeiten Talal Asads als auch die Schriften Stuart 
Halls unter diesem Nenner gefasst. Auch Studien, die etwa im Bereich der Religi-
onswissenschaften entstanden sind, sich aber in erster Linie auf ein postkoloniales 
Wissenschaftsverständnis berufen, werden im Rahmen dieser Arbeit herangezogen.

Inhaltlich wird zum einen die Frage der Repräsentation aufgegriffen, die wis-
senschaftstheoretisch in den letzten Jahrzehnten für einigen Wirbel gesorgt hat und 
der sich auch der religionssoziologische Diskurs nicht länger entziehen sollte. Ins-
besondere Edward Said hat mit seiner Orientalismus-Studie für die Frage sensibili-
siert, wer für wen in welchem Zusammenhang spricht und in Anschluss an Foucault 
auf die Notwendigkeit aufmerksam gemacht, aufgestelltes Wissen immer als 
machtvolles Wissen zu begreifen. In Anschluss an Said haben Wissenschaftlerinnen 
und Wissenschaftler zudem unterschiedliche hegemoniale Denkformen des europä-
ischen wissenschaftlichen Diskurses in Frage gestellt. Auch das hegemoniale Reli-
gionsverständnis wurde aus unterschiedlicher Perspektive in dieser Hinsicht disku-
tiert. Für die hier vorzunehmende Analyse des religionssoziologischen Diskurses 
erweisen sich zum anderen diejenigen Arbeiten von Interesse, die das hegemoniale 
Geschichts- und Moderneverständnis des wissenschaftlichen Diskurses dekonstruie-
ren, spielt dieses doch eine nicht unbedeutende Rolle im religionssoziologischen 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



                                         DAS ANALYTISCHE POTENTIAL DER POSTCOLONIAL STUDIES | 37 

 

 

Diskurs. Den dritten Anknüpfungspunkt bietet das spezifische Kulturverständnis 
der Postcolonial Studies. Neben den Arbeiten Homi Bhabhas soll hier zudem das 
Kulturverständnis Stuart Halls in den Fokus gerückt werden. Am religionssoziolo-
gischen Diskurs scheint der cultural turn, den der sozialwissenschaftliche Diskurs 
nicht zuletzt durch Cultural- und Postcolonial Studies vollzogen hat, mehr oder we-
niger spurlos vorbeigegangen zu sein. Gerade dieses spezifische Kulturverständnis 
bietet aber eine fruchtbare alternative Betrachtungsweise auf Religion. 

 
 

1.3 DIE FRAGE DER REPRÄSENTATION –  
       WER SPRICHT FÜR WEN? 
 
Ein zentrales Verdienst der Postcolonial Studies ist es, die Produktion von Wissen 
über ‚den Anderen‘ kritisch zu hinterfragen. Hierfür steht paradigmatisch Saids 
Werk Orientalismus (1978). In seiner Orientalismus-Studie analysiert Said auf der 
Grundlage von Foucaults Diskursverständnis und Gramscis Arbeiten zur Hegemo-
nie, wie die europäischen Repräsentationen des Orients in einen umfassenden 
Macht-Wissens-Komplex eingebunden sind, der nicht nur mit dem europäischen 
Selbstverständnis verbunden ist, sondern gerade im Kolonialismus seine materielle 
Wirkkraft zeigt.5 Er interessiert sich entsprechend nicht nur für die „Denkweise, die 
sich auf eine ontologische und epistemologische Unterscheidung zwischen ‚dem 
Orient‘ und (in den meisten Fällen zumindest) ‚dem Okzident‘ stützt“ (Said 2009: 
11), sondern beleuchtet auch deren materielle, historische Dimension, also „die Le-
gitimation von Ansichten, Aussagen, Lehrmeinungen und Richtlinien zum Thema 
sowie für ordnende und regulierende Maßnahmen“ (ebd.).6  

                                                                 
5  Neben den theoretischen Anleihen poststrukturalistischer und neomarxistischer Proveni-

enz knüpft er jedoch auch an die arabisch-muslimische Orientalismuskritik an, wie sie 
seit Ende des 19.Jahrhunderts aus den antikolonialen Diskursen hervorgeht, wobei er sich 
insbesondere auf die Kritik von Anwar Abdel-Malek und Abdallah Laroui am hegemoni-
alen Orientbild stützt (vgl. Schmitz 2012: 110f). Schmitz stellt entsprechend fest: „Erst 
aus dem Zusammentreffen von westlicher Avantgardetheorie, linker Imperialismus-Kritik 
und palästinensischem Befreiungsdiskurs bezieht die Analyse ihrer kulturellen Bedeu-
tungsherstellungen im Spannungsfeld von Macht und Repräsentation ihre besondere in-
haltliche Ausrichtung.“ (Schmitz 2012: 111) 

6  Hier wird bereits die Verknüpfung von orientalischen Wissenspraktiken und imperialen 
Machtinteressen deutlich, welche Said anhand der Besetzung Ägyptens durch Napoleon 
im Jahre 1798 nachzeichnet: Die als ‚ägyptische Expedition‘ in die europäischen Ge-
schichtsbücher eingehende Besetzung machten sich die hegemonialen Orientbilder 
zunutze, um ihre Invasion als zivilisatorischen Akt darzustellen und auf diese Weise zu 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



38 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS 

 
Die hegemoniale Denkform, die dem Diskurs über den Orient, wie er Ende des 19. 
Jahrhunderts sowohl in den unterschiedlichen wissenschaftlichen Disziplinen als 
auch in künstlerischen Auseinandersetzungen und dem Kolonialdiskurs geführt 
wurde, zugrunde liege, zeichnet sich laut Said nun gerade durch die Gegenüberstel-
lung von Orient und Okzident aus, in welchem Europa eine exponierte Stellung 
einnimmt. Der Orient stellt somit für Europa das ‚konstitutive Außen‘ dar, durch 
welches sich Europa als modern und überlegen begreifen konnte. Said zeichnet 
nach, wie sich durch die Ansammlung von Informationen über die Geschichte und 
Kultur des Orients nicht nur die Orientalistik als wissenschaftliche Disziplin her-
auskristallisierte, sondern auch ein europäisches Aussagesystem über den Orient 
etabliert wurde, welches sich fortwährend in den Diskursen über den Orient repro-
duziere. Während der Orient als besonders sagenumwoben, unzivilisiert oder barba-
risch dargestellt wurde, konnte sich Europa demgegenüber als aufgeklärt, rational 
und zivilisiert begreifen. Durch die hegemoniale Diskursposition der Kolonial-
mächte spiegeln diese Repräsentationen nicht nur die Eigeninteressen der Kolonial-
herrscher wider, sondern der Orient werde durch diese Wissensproduktionen 
gleichsam erst erschaffen. 

Generell konzentriert sich Said in seiner Analyse auf die Großmächte England 
und Frankreich, denen er eine Vormachtstellung im ‚Orient‘ sowie in der Wissens-
produktion über den Orient attestiert (Said 2009: 27f). Grundlage seiner Analyse 
bilden hierbei nicht nur wissenschaftliche Auseinandersetzungen, sondern ebenfalls 
die Werke von Schriftstellern, die zum Teil direkt in administrativen Funktionen 
oder als Berater der Kolonialmächte eingestellt waren. Er analysiert darüber hinaus 
auch gewöhnliche Reiseberichte und journalistische Schriften.7  

Indem er nicht nur aufzeigt, wie das Wissen über den Orient mit dem Kolonia-
lismus, sondern auch mit Eurozentrismus und Rassismus verknüpft ist, etabliert er 
eine spezifisch postkoloniale Form der Diskursanalyse. Gegenüber Foucault zeich-
net sich eine solche Perspektive gerade dadurch aus, dass sie den Orient in den Fo-
kus rückt. Foucault reflektiert zwar die Bedeutung, die das Wissen über den Ande-
                                                                                                                                              

legitimieren. Die Repräsentationen des Orients würden also gezielt durch administrative 
und exekutive Kräfte zum Einsatz gebracht, um die gewaltsame Besetzung durch den 
Dienst am Fortschritt zu rechtfertigen. Der Orient werde somit auf militärischer, aber 
auch auf politischer und juristischer Ebene erst produziert. 

7    Während er sich im ersten Teil seiner Studie insbesondere dieser soziopolitischen und his-
torischen Dimension widmet, zeichnet er im zweiten Teil den neueren Orientalismusdis-
kurs in „grob chronologischer Weise“ nach und zeigt anhand der Werke bedeutender 
Dichter, Künstler und Wissenschaftler auf, dass sich die Repräsentationen oftmals glei-
chen. Im dritten Teil befasst er sich mit der Phase der großen kolonialen Expansion in 
den Orient bis zum Zweiten Weltkrieg und endet dann mit der Ablösung der imperialen 
Vormachtstellung Frankreichs und Englands durch die USA im 20. Jahrhundert. 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



                                         DAS ANALYTISCHE POTENTIAL DER POSTCOLONIAL STUDIES | 39 

 

 

ren für das europäische Selbstverständnis einnimmt, befasst sich allerdings nicht 
weiter mit diesem Wissen (vgl. Foucault 1969: 10). Von Foucaults Machtverständ-
nis weicht Said also insofern ab, als dass er „die Dominierung der Welt durch den 
Westen [als] einen bewussten und intendierten Prozess individueller und institutio-
neller Praxen“ begreift (Castro Varela/Dhawan 2005: 37). Dass er an Konzepten der 
Intentionalität und Handlungsmacht festhält, kann mit seinem Beharren auf der hu-
manistischen Tradition in Zusammenhang gebracht werden, in diesem Sinne be-
zeichnet Said Orientalism auch als Versuch, die gewaltvollen Formen des Denkens 
zu überwinden (vgl. Said 1993: 337).Vor diesem Hintergrund ist es immer von 
zentraler Bedeutung, die Produktion von Wissen zu kontextualisieren.8 

Saids Orientalismus-Studie hat nicht nur die wissenschaftliche Disziplin der 
Orientalistik, sondern auch die geistes- und sozialwissenschaftliche Forschungs-
landschaft im Allgemeinen in erheblichem Maße beeinflusst und verändert. Er hat 
sowohl für die Produktion des Wissens über ‚den Anderen‘ sensibilisiert, aber auch 
auf die Notwendigkeit hingewiesen, dieses Wissen historisch zu verorten. So ist in 
den letzten Jahren eine nicht mehr zu überschauende Zahl an Studien in den unter-
schiedlichsten Fachgebieten entstanden, die verschiedentlich an Said anknüpfen. 
Saids Orientalismus-Studie ist jedoch aus verschiedenen Gründen auch in Kritik ge-
raten. So konstatiert beispielsweise Moore-Gilbert, dass sich in Saids Werk eine 
Unentschlossenheit bemerkbar mache, die Heterogenität der kolonialen Diskurse 
anzuerkennen (vgl. Moore-Gilbert 1997: 48). In seinem Bestreben, die konstituie-
rende Funktion ‚des Orient‘ für ‚den Okzident‘ darzustellen, bleibt er zu häufig 
selbst einer homogenisierenden Sichtweise verhaftet und essenzialisiere und stabili-
siere den Dualismus von ‚Orient‘ und ‚Okzident‘ noch (vgl. Castro Varela/Dhawan 

                                                                 
8    In seinem weiteren Werk Culture and Imperialism, das 1993 erschien, erweiterte Said die 

bereits in Orientalism angelegte Argumentationsfigur. Er betont hier noch stärker den 
Zusammenhang von Kultur und Imperialismus: Erst durch die Kultur wird das imperialis-
tische Unternehmen zur ‚zivilisatorischen Mission‘. Über die Kultur könne laut Said eine 
‚ideologische Befriedung‘ hergestellt werden (vgl. Said 1994: 67). In diesem Sinne sind 
Kulturproduktionen jeglicher Art auch immer politischer Natur. Gerade die Unsichtbar-
keit dieses Zusammenhangs macht die Effektivität der zugrundeliegenden Ideologie aus. 
Um die enge Verknüpfung zwischen europäischer Kultur und imperialistischem Unter-
nehmen aufzuzeigen, schlägt er die Methode des kontrapunktischen Lesens vor, ein Le-
sen aus der Sicht der Kolonisierten, die das Verschwiegene aufzeigt. Die Geschichte der 
Marginalisierten könne auf diese Weise endlich Gehör und Achtung finden. Im Gegen-
satz zu Orientalism nimmt er nun auch Kulturproduktionen, die nicht der westlichen Fe-
der entstammen, in den Blick und distanziert sich in Culture and Imperialism zunehmend 
von Foucault, dessen Machtverständnis er für zu deterministisch erachtet. (Castro Vare-
la/Dhawan 2005, S.49f) 

 Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



40 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS 

 
2005: 39ff). In der Geschichtswissenschaft wurden Saids Analysen vielfach als zu 
verallgemeinernd empfunden, gerade die nationalen diskursiven Unterschiede ge-
rieten somit nicht in den Blick (vgl. Turner 1994: 5), genauso würden auch die 
jahrhundertealten kulturellen Verflechtungen durch eine kontrastierende Darstel-
lung von ‚Orient‘ und ‚Okzident‘ außen vor gelassen (vgl. Neuwirth/Stock 2010).9 
Generell wurde kritisiert, dass Said die Kolonialisierten bzw. Orientalisierten haupt-
sächlich passiv dargestellt habe und sich durch die homogenisierende Gegenüber-
stellung von ‚Orient‘ und ‚Okzident‘ den Blick auf Praktiken des Widerstandes 
verbaue (vgl. Ahmad 1992; vgl. auch Castro Varela/Dhawan 2005: 42). Häufig 
werden aber die Kritikpunkte an Saids Orientalismus-Studie auch aufgegriffen und 
fruchtbar zum Einsatz gebracht. Dies trifft etwa auf Homi Bhabha sowie auf Gayat-
ri Chakravorty Spivak zu. Spivak hat sich beispielsweise intensiv mit der Frage be-
fasst, wer im hegemonialen Diskurs Gehör findet. 

Allgemein lässt sich ihr Werk als marxistisch-feministische Dekonstruktion be-
schreiben (vgl. Castro Varela/Dhawan 2005: 55), allerdings möchte sie auch die 
Ausschließungen und Grenzen dieser einzelnen Theorierichtungen und Diskurse 
aufzeigen. Neben Fragen der Repräsentation befasst sie sich mit neokolonialen 
wirtschaftlichen Zusammenhängen und interessiert sich insbesondere für die margi-
nalisierten Positionen subalterner Frauen. Westliche feministische Strömungen kri-
tisierend, bezweifelt sie die Möglichkeit einer ‚globalen Schwesternschaft‘ und 
zeigt auf, dass die Interessenlagen aufgrund differenter materieller Rahmenbedin-
gungen ganz unterschiedlich ausfallen und nicht selten sogar in Konflikt treten (vgl. 
Spivak 1994: 84). An Derrida anknüpfend möchte sie gerade diese ‚machtvollen 
Bezeichnungen‘ (masterwords, Spivak 1990: 104), welche die unterschiedlichsten 
Lebenserfahrungen unter einem Begriff – in diesem Falle die Frauen – subsumieren 
und Differenzen somit zum Schweigen bringen, dekonstruieren. Generell ist es ihr 
ein Anliegen, die Mechanismen der Diskurse offenzulegen. Derridas Praxis der De-
konstruktion hält sie für eine ergiebige Strategie, um die Macht- und Herrschafts-
verhältnisse von innen heraus zu destabilisieren. Sie wirft Derrida jedoch auch vor, 
die Allmacht des Kapitalismus unterschätzt zu haben (vgl. Spivak 1995). Um die 
Ausbeutung der Subalternen durch den internationalen Kapitalismus zu analysieren, 

                                                                 
9    Außerdem stehe Saids Bestreben, insbesondere die Beharrlichkeit orientalisierender Wis-

sensgenerierungen nachzuzeichnen, im Widerspruch zum Foucaultschen Diskursver-
ständnis, das gerade die Diskontinuitäten und Brüche von Diskursen hervorheben wollte 
(vgl. Moore-Gilbert 1997: 48.; Porter 1994: 152). Die These Saids, dass die Entwicklung 
des Wissens über ‚den Orient‘ mit der kolonialen Expansion Hand in Hand ginge, würde 
außerdem durch den großen Einfluss der deutschen Orientalistik in Frage gestellt (vgl. 
Clifford 1988: 267). 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



                                         DAS ANALYTISCHE POTENTIAL DER POSTCOLONIAL STUDIES | 41
 

 

erweitert sie die marxistische Perspektive.10 Um auf die Heterogenität der verschie-
denen Interessenlagen und Kontexte hinzuweisen, analysiert sie koloniale Subjekt-
positionen nicht nur hinsichtlich unterschiedlicher Klassenlagen, sondern nimmt 
gezielt Genderaspekte in den Blick. Sie weist darauf hin, dass die subalternen Frau-
en im Süden in besonderer Weise ausgebeutet werden: Zum einen verlagern große 
Konzerne zunehmend ihre Produktion in die Länder des Südens, da die Arbeiterin-
nen – nicht zuletzt aufgrund geographischer Zerstreutheit – dort nur selten gewerk-
schaftlich organisiert sind, zum anderen werden Frauen aufgrund patriarchaler 
Strukturen innerhalb von Familien, Religion und Staat besonders beansprucht.

In ihrem viel beachteten Aufsatz Can the Subaltern speak? (1994) beschäftigt 
sie sich etwa mit der Position der Subalternen bzw. mit der Frage, ob die Subalter-
nen in der Lage sind, für sich selbst zu sprechen. Repräsentation bedeutet für 
Spivak mit Marx sowohl ‚Darstellen‘ im Sinne eines ‚Sprechens von‘ als auch 
‚Vertreten‘ im Sinne eines ‚Sprechens für‘. Ihr geht es in ihrer Analyse nicht darum 
die Stimme eines präkolonialen, authentischen subalternen Subjekts auszumachen. 
Dies ist aufgrund divergierender Einflüsse ihres Erachtens gar nicht möglich, viel-
mehr interessiert sie sich für die Kontextualisierungen und Einschreibungen der un-
terschiedlichen Subjektpositionen und die Frage, inwiefern die Subalternen im he-
gemonialen Diskurs Gehör finden. Anhand des Verbots der Witwenverbrennung 
‚Sati‘ durch die indische Kolonialverwaltung zeichnet sie nach, dass sich hier zwei 
essenzialisierende Diskurspositionen gegenüberstehen – die Kolonialverwaltung, 
die die Frauen als passive Opfer der eigenen Kultur darstellt und die brahmanische 
Ideologie, die die Frauen ebenfalls nicht selber sprechen lässt – die beide den An-
spruch erheben, die Frauen zu repräsentieren, die diesen aber letztlich kein Gehör 
schenken. Die Frauen, um die es in der Debatte um Witwenverbrennung geht, wer-
den also vom hegemonialen Diskurs ausgeschlossen. Spivaks rhetorische Frage 
„can the subaltern speak?“ muss also verneint werden, da Sprechen für Spivak be-
deutet, einen Sprechakt vollständig zu vollziehen und dazu gehöre auch, dass die 
Frauen gehört werden.

Spivak kritisiert aus diesem Grund Intellektuelle wie etwa Foucault oder Deleu-
ze, die in einem Gespräch über die Ereignisse im Mai des Jahres 1968 zu dem 
Schluss kommen, ‚die Arbeiter‘ können für sich selber sprechen (Spivak 1994: 87). 
Sie grenzen sich hiermit von der Position Jean Paul Sartres ab, der proklamierte, 
dass ‚die Arbeiter‘ jemanden benötigen, der ihre Interessen repräsentiere und sich 
nicht selten selbst dieser Rolle annahm. Spivak macht nun darauf aufmerksam, dass 
die These Foucaults, die Masse könne für sich selber sprechen, seinem Diskurs- und 
                                                                 
10 Marx selbst hat sich in seinen Studien bekanntlich meistens nur auf die Verhältnisse in 

Europa bezogen und dem Imperialismus laut Spivak zu wenig Beachtung geschenkt, ent-
sprechend sieht er im Kampf des westlichen Proletariats im 19. Jahrhundert für ökonomi-
sche Gleichheit die Interessen der gesamten Menschheit vertreten.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



42 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
Subjektverständnis zuwiderlaufe, geht er doch davon aus, dass das Subjekt nicht als 
der Ursprung seines Handels gedacht werden kann, sondern es vielmehr ein Produkt 
der Diskurse ist. Indem Foucault und Deleuze die aufständigen Massen feiern, ver-
schleiern sie ihre eigene Diskursposition, sprechen sie doch nicht nur über die Ar-
beiter, sondern auch an ihrer Stelle und damit für sie. Sie kritisiert außerdem das 
universalisierende Vokabular, dessen sich Deleuze und Foucault bedienen, wenn sie 
von den Arbeitern, den Massen etc. sprechen. Auf diese Weise laufen sie Gefahr, 
die spezifische französische Situation zu verallgemeinern. Auch wenn sich im Mai 
1968 in Frankreich ein ‚revolutionäres Bewusstsein‘ unter Studierenden und Arbei-
tern herausgebildet habe, könne man trotzdem nicht davon ausgehen, dass dies in 
anderen Zusammenhängen wieder passiere. Entsprechende Aussagen müssen in de-
konstruktivistischer Manier immer kontextualisiert werden, indem gefragt wird, wer 
spricht für wen? Zu welcher Zeit? Und unter welchen Umständen? Obwohl es sich 
manchmal nicht vermeiden lasse, anstelle von und für Andere zu sprechen – so sei 
es doch notwendig, die eigene Sprecherposition zu reflektieren.

Dass postkoloniale Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler hier eine durch-
aus ambivalente Position einnehmen, hat Gayatri Chakravorty Spivak immer wieder 
thematisiert. Zum einen ist fraglich, wen postkoloniale Forschende im wissen-
schaftlichen Diskurs repräsentieren können, für wen Sie sprechen können, sind trotz 
häufigen Migrationshintergrunds ihr Status und die damit einhergehenden Interes-
sen doch ganz andere als die der indischen Frau vom Land. Vor diesem Hintergrund 
ist umstritten, ob es angesichts globaler Statusdifferenzen sinnvoll ist, migrantische 
Intellektuelle als subaltern zu begreifen. So sei laut Spivak die Subalternisierung 
von Migrantinnen und Migranten in erster Linie von Vorteil für diese Gruppe 
selbst, aber auch für die Dominanzkultur, kann sie doch durch den Dialog mit die-
sen „Ersatz-Subalternen“ ihr Wohlwollen unter Beweis stellen, ohne sich den an-
klagenden Stimmen und Forderungen aus der ‚Dritten Welt‘ stellen zu müssen. 
Deswegen warnt Spivak explizit davor, als migrantische Intellektuelle den Raum 
der Subalternen zu besetzen.11

Aus diesem Grund ist die Selbstreflexion ein zentrales methodisches Moment 
der Postcolonial Studies. Postkoloniale Intellektuelle müssen sich selbst verorten, 
d.h. ihre eigene machtvolle Position hinterfragen und analysieren, inwiefern sie 
selbst einen Beitrag zum ‚Nicht-Gelingen‘ der Dekolonialisierung leisten.
                                                                 
11  Die postkoloniale Theoretikerin Rey Chow begreift die Fokusverschiebung von den mate-

riellen Kämpfen der Ärmsten im Süden zu den Interessen der intellektuellen Migranten 
im Norden als Veruntreuung – der Begriff der Subalternität verliere dadurch sein kriti-
sches Potential. „Eine der schwerwiegendsten Folgen einer solchen ‚Selbstsubalternisie-
rung‘ (self-subalternization) der Intellektuellen bedeutet nach Chow das erneute – dies-
mal doppelt legitimierte – Zum-Schweigen-Bringen der Entrechteten und Entmächtig-
ten.“ (Castro Varela/Dhawan 2005: 132, vgl. auch Chow 1993: 13)

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



                                         DAS ANALYTISCHE POTENTIAL DER POSTCOLONIAL STUDIES | 43
 

 

In ihrem Buch A Critique of Postcolonial Reason (1999) knüpft Spivak unmittelbar 
an Saids Orientalismus Studie an, wenn sie etwa darauf hinweist, dass Kants Men-
schenbild nicht nur eurozentrisch und androzentrisch ist, sondern insbesondere da-
für sensibilisiert, dass Kants Philosophie in historischer Perspektive auch im Zu-
sammenhang mit der zivilisatorischen Rechtfertigung des Kolonialismus gelesen 
werden muss. Sie stellt jedoch Kant nicht lediglich als Orientalisten dar, sondern
erkennt an, dass ihr eigenes Wirken von der Philosophie Kants und Hegels maßgeb-
lich geprägt wurde. Es sei nicht möglich, die historischen und kulturellen Zusam-
menhänge, in welche man hineingeboren würde, einfach hinter sich zu lassen. Vor 
diesem Hintergrund erweise sich auch die Dekonstruktion als unmögliches Projekt: 
„Deconstruction can only speak in the language of the thing it criticises. So, as Der-
rida says, it falls prey to its own critique, in a certain way.” (Spivak 1990: 130)
Trotzdem ist die Praxis der Dekonstruktion ihres Erachtens die beste Strategie, um 
die hegemonialen Diskurse von innen heraus zu kritisieren.

In dieser Weise gilt es auch, das hegemoniale Religionsverständnis zu hinterfragen. 
Im Umkreis der Postcolonial Studies sind in den letzten Jahrzehnten eine Vielzahl 
an Arbeiten entstanden, die sich in unterschiedlicher Weise mit Dekonstruktion des 
hegemonialen Religionsverständnisses befassen. In Anschluss an Said und mit den 
Hilfsmitteln der Derridaschen Praxis der Dekonstruktion und Foucaults Diskursana-
lyse wird darauf hingewiesen, dass es sich bei dem Religionsbegriff um einen sehr 
jungen Begriff handelt, welcher außerdem zunächst hauptsächlich von der christ-
lich-abendländischen Geschichte und der spezifischen Moderneerzählung geprägt 
wurde (vgl. Asad 1993a; King 1999). Nicht nur ein universelles Religionsverständ-
nis, sondern auch Konzepte wie etwa das der Weltreligion werden vor diesem Hin-
tergrund problematisiert (vgl. Mazusawa 2005), worauf im Weiteren dann genauer 
einzugehen sein wird. 

Zunächst werden jedoch die folgenden Fragen an den religionssoziologischen 
Diskurs gestellt: Wie wird über Religion gesprochen? Welche räumlichen, zeitli-
chen, sachlichen, kulturellen und hierarchisierenden Grenzziehungen werden dabei 
vorgenommen? Wird ein universeller Religionsbegriff aufgestellt? Wer spricht für 
wen und in welchem Kontext? Welche Positionen finden Gehör im religionssozio-
logischen Diskurs? Mit welchen historischen Erfahrungen werden die Definitionen 
von Religion verknüpft? Und was für ein Selbstverständnis wird hierbei erkennbar? 
Welche Generalisierungen lassen sich hierbei finden und welche Auslassungen prä-
gen den Diskurs?

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



44 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
1.4 EUROPA PROVINZIALISIEREN – DEKONSTRUKTION 

HEGEMONIALER ERZÄHLSTRATEGIEN

Wie in dem vorangegangenen Kapitel deutlich wurde, ist es notwendig, die hege-
monialen Diskurse immer zu kontextualisieren, um ihnen auf diese Weise ihren 
quasi natürlichen Charakter zu nehmen, der nicht selten in dem Anspruch universel-
ler Gültigkeit gipfelt. In diesem Sinne gilt es nicht nur hegemoniale Wissensformen 
zu dekonstruieren, sondern auch das europäische Geschichtsverständnis in Frage zu 
stellen. In seinem viel beachteten Buch Provincializing Europe (2000) hat sich 
Chakrabarty der Frage gewidmet, wie es dazu kam, dass „seit Generationen […] 
Philosophen und Sozialwissenschaftler Theorien aufgestellt [haben], welche für die 
gesamte Menschheit Gültigkeit beanspruchen“ (Chakrabarty 2000: 42). Er macht 
darauf aufmerksam, dass diese Theorien meistens in „absoluter Unkenntnis der Er-
fahrungen der Mehrheit der Menschheit“ – also derjenigen Menschen, die nicht in 
westlichen Kulturen leben – aufgestellt wurden (ebd.). Eine solch paradoxe Vorge-
hensweise sieht Chakrabarty nun darin begründet, dass Philosophen und Sozialwis-
senschaftler 

„in die europäische Geschichte eine Entelechie der universalen Vernunft hineingelesen ha-
ben […] Nur ‚Europa‘, so würde die Argumentation wohl lauten, ist theoretisch (das heißt ka-
tegorial, auf der Ebene der grundlegenden Kategorien, die das hierarchische Denken prägen) 
erkennbar.“ (Ebd.)  

Entsprechend bestimmen nach wie vor Kategorien und Begrifflichkeiten wie Natio-
nalstaat, bürgerlich oder kapitalistisch das historische Denken. Auch das hegemoni-
ale Verständnis von Religion ist in entscheidendem Maße durch die europäische 
Moderneerzählung geprägt. Was mit diesen Kategorien nicht beschrieben werden 
kann, wird entweder im Sinne einer Entwicklungsgeschichte z.B. als vormodern 
bezeichnet oder überhaupt nicht wahrgenommen. Dadurch, dass die als indisch oder 
chinesisch bezeichnete Geschichte nach wie vor lediglich als „Variationen der einen 
Meistererzählung“ (Chakrabarty 2010: 41) erzählt werden, sei die Geschichts-
schreibung weiterhin durch ein asymmetrisches Verhältnis geprägt. Dass es immer 
auch andere Erzählungen gibt, stellt Chakrabarty außer Zweifel, diese werden –
wenn überhaupt – immer nur in transformierter Form Eingang in die Meta-
Erzählung der Geschichte finden. Entsprechend macht er Geschichte als den Ort 
aus, „an dem sich der Kampf um die Aneignung dieser anderen Konfigurationen 
der Erinnerung im Namen des Modernen abspielt“ (Chakrabarty 2010: 59).

Aus diesem Grund gilt es nun, Europa zu provinzialisieren, um die Hegemonie 
der europäischen Geschichtsschreibung in ihre Schranken zu verweisen. Kulturellen 
Relativismus hält er hierbei allerdings nicht für die geeignete Strategie:

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



                                         DAS ANALYTISCHE POTENTIAL DER POSTCOLONIAL STUDIES | 45
 

 

„Es kann nicht aus der Haltung hervorgehen, dass Vernunft, Wissenschaft und der Anspruch 
auf Universalität, die dazu beitragen, Europa als das Moderne zu definieren, einfach ‚kultur-
spezifisch‘ sind und daher nur den europäischen Kulturen angehören. Denn es geht nicht da-
rum, dass der Rationalismus der Aufklärung in sich unvernünftig ist, sondern es soll vielmehr 
dokumentiert werden, wie und durch welchen historischen Prozess der Eindruck – der 
schließlich nicht für jeden zu allen Zeiten evident war – erweckt werden konnte, dass die 
‚Vernunft‘ der Aufklärung auch weit über den Ort hinaus, an dem sie entwickelt wurde, ‚of-
fenkundig‘ sei.“ (Chakrabarty 2010: 62) 

Mit seiner programmatischen Aufforderung, Europa zu provinzialisieren, möchte er 
dazu aufrufen, zu dokumentieren, durch welche historischen Prozesse diese spezifi-
sche Erzählung Verbreitung fand. Er macht darauf aufmerksam, dass ‚das Europa‘ 
oder ‚der Westen‘, auf welchen sich diese Moderneerzählungen immer beziehen, 
ebenfalls lediglich imaginäre Identitäten seien. Das Projekt, Europa zu provinziali-
sieren, müsse deshalb auch das Eingeständnis beinhalten, „dass bereits Europas An-
eignung des Adjektivs ‚modern‘ ein Stück globale Geschichte ist, von der die Ge-
schichte des europäischen Imperialismus einen untrennbaren Teil bildet, und die 
Einsicht, dass diese Gleichsetzung einer bestimmten Version von Europa mit der 
‚Moderne‘ nicht allein das Werk von Europäern ist“ (ebd.). Entsprechend möchte er 
für die Rolle der Geschichtsschreibung sensibilisieren, die in einem engen Bündnis 
mit modernem Imperialismus und Kolonialismus stehe. Er möchte also die Mo-
derneerzählung nicht pauschal ablehnen, vielmehr geht es darum, „in die Geschich-
te der Moderne die Ambivalenzen, die Widersprüche, die Gewaltanwendungen und 
die Tragödien und Ironien einzuschreiben, die sie begleiten“ (ebd.: 63). Eine so ver-
standene Geschichtsauffassung als heterogene Geschichten muss es sich zur Aufga-
be machen, auf den Zusammenhang von Idealismus und Gewalt hinzuweisen, durch 
welchen die Moderneerzählung „auf gleichsam natürliche Weise“ zur einzig legiti-
men Metaerzählung werden konnte, um so „ein hyperreales Europa aus dem Zent-
rum der historischen Einbildungskraft zu verdrängen“ (ebd.: 64). Beispielsweise 
müsse man sich etwa mit den dem Nationalstaat zugrundeliegenden Ideen ausei-
nandersetzen, und diese Kategorien – indem man ihnen ihre universelle Gültigkeit 
abspricht – erneut zum Gegenstand politischer Philosophie machen (ebd.). Das Mo-
derne möchte er als „ein Feld der Auseinandersetzung“ verstanden wissen, „um die 
bislang privilegierten Erzählungen der Staatsbürgerschaft mit Erzählungen anderer 
menschlicher Bindungen zu überschreiben, die sich von erträumten Vergangenhei-
ten und Zukunftsentwürfen nähren, in denen Kollektivitäten weder durch die Ritua-
le der Staatsbürgerschaft noch durch den Alptraum der durch die ‚Moderne‘ ge-
schaffenen ‚Tradition‘ definiert sind“ (Chakrabarty 2010: 65).

In ähnlicher Weise kritisiert Shalini Randeria ein Geschichtsmodell, welches 
das Aufkommen der Moderne allein der spezifischen europäischen Kulturgeschich-
te zuschreibt. Sie insistiert darauf, dass man die europäische bzw. westliche Ent-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



46 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
wicklung nicht abgekoppelt vom Rest der Welt betrachten kann, sondern möchte 
gerade die Verwobenheiten und Verflechtungen der europäischen und außereuropä-
ischen Welt zum Ausgangspunkt von Geschichtsschreibung machen (vgl. Con-
rad/Randeria 2002b: 10, vgl. auch Randeria 1999: 377). Durch die der Geschichts-
schreibung zugrundeliegenden binären Aufteilungen in den ‚West‘ und seinen 
‚Rest‘, sowie die Paradigmen unterschiedlicher Kulturen und Nationen sei eine re-
lationale Perspektive viel zu lange vernachlässigt worden. So habe sich auch in den 
im 19. Jahrhundert entstandenen wissenschaftlichen Disziplinen die Dichotomisie-
rung zwischen Europa und dem Rest der Welt verfestigen können: In der Heraus-
bildung der sozialwissenschaftlichen Disziplinen wurde laut Randeria beispielswei-
se die imperiale Gegenüberstellung zwischen Europa als Subjekt und den Kolonien 
als Objekt institutionalisiert: Während die Politikwissenschaft, die Soziologie und 
die Nationalökonomie die Moderne in Europa betrachten, blieb das Analysieren 
‚vormoderner‘ Kulturen der Ethnologie und Anthropologie überlassen (vgl. Con-
rad/Randeria 2002b: 21). Durch diese ‚disziplinäre Aufsplitterung‘ könnten gegen-
stands-immanente Verwobenheiten in der Analyse keine Berücksichtigung finden 
(vgl. Randeria 1999: 375). Auch der religionssoziologische Diskurs ist in entschei-
dendem Maße von dieser disziplinären Arbeitsteilung geprägt: So ging man etwa in 
Soziologie und Politikwissenschaft der Säkularisierungsthese folgend lange Zeit 
von einem Verschwinden der Religion aus, während andernorts überall Religion 
„entdeckt“ wurde.

Randeria will nun Geschichte als ‚entanglement‘ verstanden wissen und die 
transnationalen Abhängigkeiten und Verflechtungen zum Ausgangspunkt der Ana-
lyse machen. Einem solchen Geschichtsverständnis folgend spricht sie von ‚geteil-
ten Geschichten‘ (Randeria 1999). Der Begriff ‚geteilt‘ soll hierbei sowohl im Sin-
ne von shared als auch divided verstanden werden, d.h. der Fokus soll auf eine ge-
meinsame Geschichte der Interaktion und des Austauschs gelenkt werden, ebenso 
sollen die Ambivalenzen und Abgrenzungsprozesse in den Blick genommen wer-
den (vgl. Conrad/Randeria 2002b: 17). So sei die europäische Expansion zuneh-
mend von einem Verlangen nach Partikularität und der Hervorhebung von Diffe-
renzen begleitet gewesen. 

Dass die Austauschbeziehungen in Randerias Verflechtungsperspektive im 
Vordergrund stehen, darf aber nicht dazu verleiten, diese Verhältnisse immer als 
gleichberechtigt wahrzunehmen. Vielmehr liegt den meisten Interaktionen eine hie-
rarchische Strukturiertheit zugrunde, die im Falle des Kolonialismus und der Skla-
verei zum Teil höchst gewaltvolle Dimensionen annahm. Die Hervorhebung der re-
lationalen Dimension sagt also noch nicht direkt etwas über die Beschaffenheit der 
Austauschbeziehungen aus, diese können ganz unterschiedlich gestaltet sein. Die 
Einheiten der Verflechtungsgeschichte möchte Randeria ebenso wenig vorgeben, 
sie hält es für sinnvoller, die Analyseeinheit vom jeweiligen Untersuchungsfeld ab-
hängig zu machen. Selbstverständlich bestehen auch nicht zu jeder Zeit zwischen 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



                                         DAS ANALYTISCHE POTENTIAL DER POSTCOLONIAL STUDIES | 47 

 

 

allen Regionen, Akteuren etc. Austauschbeziehungen, vielmehr ist der Grad der 
Verwobenheiten von Kontext zu Kontext unterschiedlich. Insofern bedarf es immer 
einer genauen Analyse und Kontextualisierung jeweils spezifischer geschichtlicher 
Verflechtungen. 

 
Aus diesen Gründen gilt es, den religionssoziologischen Diskurs auf seine hegemo-
nialen Narrative und geschichtlichen Zusammenhänge hin zu befragen. Welches 
Geschichts- und Moderneverständnis prägt den religionssoziologischen Diskurs? 
Von welchen Differenzproduktionen sind diese geprägt? Wie nehmen die Mo-
derneerzählungen Einfluss auf die Definitionen von Religion? Welcher Stellenwert 
wird Religion in der modernen Gesellschaft zugesprochen? Auf der Grundlage wel-
cher historischen Erfahrungen wird Religion zu fassen gesucht? Und inwiefern 
spielen die europäischen Selbstrepräsentationen hierbei eine Rolle? Finden Kolo-
nialismus und Mission Erwähnung in den religionssoziologischen Narrativen? In-
wiefern wird eine verflechtungsgeschichtliche Perspektive eingenommen? Welchen 
Stellenwert nimmt der Diskurs um Globalisierung im religionssoziologischen Dis-
kurs ein? Welche Brüche und Verschiebungen lassen sich über die Zeit in den Mo-
derneerzählungen und den damit verknüpften Religionsdefinitionen ausmachen? 

 
 

1.5 KULTUR, KULTURELLE DIFFERENZ UND  
       KULTURELLE HYBRIDITÄT 
 
Für die Auseinandersetzungen und Theoretisierungen des Kulturbegriffs erweisen 
sich insbesondere die Arbeiten Halls und Bhabhas als herausragende Diskursereig-
nisse.12 Bhabha, der neben Said und Spivak als das dritte Gründungsmitglied der 
Postcolonial Studies gehandelt wird, hat sich insbesondere mit Fragen der Kultur 
befasst und hierbei den Begriff der kulturellen Hybridität geprägt. Bhabha geht es 
im Gegensatz zu Said und Spivak nicht so sehr darum aufzuzeigen, wie die europäi-
schen Wissensproduktionen und -logiken den Kolonialdiskurs gestützt haben. Im 
Gegensatz zu Said ist er der Ansicht, dass die Macht niemals ausschließlich im Be-
sitz der Kolonisatoren war, sondern dem Foucaultschen Machtverständnis folgend 
geht er von einem multiplen, dezentralen Machtgeflecht aus. Entsprechend möchte 
er die dem Kolonialdiskurs zugrundeliegende binäre Denkweise überschreiten, da 

                                                                 
12  Auch wenn Stuart Hall als Gründungsmitglied des Center for Contemporary Cultural 

Studies natürlich in erster Linie der Forschungsrichtung der Cultural Studies zugerechnet 
wird, soll auf seine Schriften aufgrund seines großen Engagements hinsichtlich postkolo-
nialer Fragen an dieser Stelle ebenfalls eingegangen werden. 

 Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



48 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
eine solche Dichotomie diesen nur reproduziere und keinen Platz für Zwischenräu-
me zulasse. So problematisiert er an Vertreterinnen und Vertretern des Poststruktu-
ralismus, dass diese in ihrem Bemühen, das Andere des modernen Diskurses zu de-
konstruieren, diesem Anderen die Macht absprechen, selbst Deutung zu produzie-
ren:

„[…] Barthes’ Japan, Kristevas China, Derridas Nambikwara-Indianer, Lyotards Cashinahua-
Heiden sind Teil dieser Strategie der Eindämmung, die den anderen Text/den Text des Ande-
ren (the Other text) auf ewig zum exegetischen Horizont der Differenz statt zur aktiven Quel-
le der Artikulation macht. Das Andere wird zitiert, angeführt, in einen Rahmen gestellt, be-
leuchtet, in die serielle Aufklärung dienende Strategie von Aufnahme/Gegenaufnahme 
(shot/reverse shot) eingebettet. Die Narrative und die kulturelle Politik der Differenz werden 
zum geschlossenen Interpretationszirkel. Das Andere verliert seine Macht, zu signifizieren, 
zu negieren, sein historisches Begehren ins Spiel zu bringen, seinen eigenen institutionellen 
und oppositionellen Diskurs zu etablieren.“ (Bhabha 2000: 48) 

Sowohl Hall und Bhabha setzen sich demgegenüber für ein performatives Kultur-
verständnis ein, in welchem kulturelle Differenzen erst in der Praxis ausgehandelt 
werden. Insbesondere die Cultural Studies haben sich einen Namen damit gemacht, 
die kulturelle Praxis neu zu denken. Sie verstehen „Kultur eher im Hinblick auf ihre 
Beziehung zwischen einer sozialen Gruppe und den Dingen, die deren Lebensweise 
ausdrückt, […] als in Hinblick auf die Dinge selbst – also nicht das Bild, der Ro-
man, das Gedicht, die Oper, sondern die Beziehung zu der sozialen Gruppe, deren 
Leben sich in diesen Objekten widerspiegelt“ (Hall 1977: 55). Auf diese Weise 
möchte Hall aufzeigen, dass Kultur nichts Überzeitliches, von den menschlichen 
Praktiken Losgelöstes ist, sondern durch diese vielmehr erst erzeugt wird. Anhand 
eines etwas längeren Zitats soll veranschaulicht werden, wie Hall diesen Zusam-
menhang fasst:

„The emphasis on cultural practices is important. It is participant in a culture who gives 
meaning to people, objects and events. Things ‚in themselves‘ rarely if ever have any one, 
single, fixed and unchanging meaning. Even something as obvious as a stone can be a stone, 
a boundary marker or a piece of sculpture, depending on what it means […]. It is by our use 
of things, and what we say, think and feel about them – how we represent them – that we 
give them a meaning. In part, we give objects, people and events meanings by the frame-
work of interpretation which we bring to them. In part, we give things meaning by how we 
use them, or integrate them into our everyday practices. It is our use of a pile of bricks and 
mortar which makes it a ‚house‘; and what we feel, think or say about it, that makes a 
‚house‘ a ‚home‘. In part, we give things meaning by how we represent them – the words we 
use about them, the stories we tell about them, the images of them we produce, the emo-
tions we associate with them, the ways we classify and conceptualize them, the values we 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



                                         DAS ANALYTISCHE POTENTIAL DER POSTCOLONIAL STUDIES | 49
 

 

place on them. Culture, we may say, is involved in all those practices which are not simply 
genetically programmed into us – like the jerk of the knee we tapped – but which carry 
meaning and value for us, which need to be meaningfully interpreted by others, or which 
depend on meaning for their effective operation. Culture, in this sense, permeates all of 
society.“ (Hall 2010: 3) 

Kultur ist für Hall ein Repräsentationssystem13, das die menschlichen Praktiken 
nicht nur anleiten, sondern die in den Praktiken erst (re)produziert und dabei auch 
modifiziert wird. Mit den Vertreterinnen und Vertretern des Poststrukturalismus 
geht er davon aus, dass Bedeutungen keine überzeitliche Gültigkeit besitzen, son-
dern vielmehr in den sprachlichen Praktiken erst ausgehandelt werden müssen. Er 
spricht diesbezüglich von ‚signifying practices‘ und greift hierbei insbesondere auf 
Laclaus Konzept der Artikulation zurück. Gegenüber einem rein diskursiven Wirk-
lichkeitsverständnis möchte er die materielle Verfasstheit sozialer Praxis hervorhe-
ben: 

„Ich denke, dass wir […] über die Art und Weise nachdenken müssen, in der ideologische, 
kulturelle, diskursive Praxen im bestimmten Kraftfeld materieller Beziehungen existieren. 
Materielle Bedingungen sind notwendige, aber nicht hinreichende Bedingungen jeder histo-
rischen Praxis. Natürlich müssen wir die materiellen Bedingungen in ihrer spezifischen dis-
kursiven Form denken, nicht als fixiert und absolut. Ich glaube die diskursive Position ist oft 
in Gefahr, ihre Beziehung zur materiellen Praxis und zu den historischen Bedingungen zu 
verlieren.“ (Hall 2000: 72) 

Eine ähnliche Auffassung von Kultur hat Homi Bhabha. Seine bedeutsame Rolle in 
den Postcolonial Studies kommt ihm vor allem durch seine in The Location of Cul-
ture dargelegten Konzeption von Kultur zu: Auch er möchte Kultur als Artikulati-
onsraum verstanden wissen, in dem kulturelle Zeichen und Praktiken stets aufs 
Neue verhandelt werden.14 Sich gegen ein substantialistisches und hierarchisieren-
des Kulturverständnis abgrenzend, legt er also ebenso den Fokus auf die Performa-
tivität und Aushandlung kultureller Praktiken.15 Indem er das Verhältnis zwischen 
                                                                 
13 Er verwendet den Terminus ‚Repräsentation‘ nicht im selben Sinne wie Said und Spivak. 

Ihm geht es vielmehr um Repräsentation als soziale Praxis.
14 Während Hall Kultur als Praxis begreift, fasst Bhabha diese aufgrund seines literaturwis-

senschaftlichen Fokuses meist auf der Zeichenebene.
15 Er knüpft hierbei an Lacan an: „Die in jedem performativen kulturellen Akt wirksame 

sprachliche Differenz wird auch in der geläufigen semiotischen Darstellung der Disjunk-
tion zwischen dem Subjekt einer Proposition (énoncé) und dem Subjekt der Äußerung 
(énoniciation) hervorgehoben, das in der Aussage nicht repräsentiert ist, in dem aber den-
noch die diskursive Einbettung und Ausrichtung (address) der Aussage, ihre kulturelle 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



50 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
Zeichen und Praktiken und den mit ihnen verbundenen Deutungen als ein dynami-
sches begreift, geht er davon aus, dass sich diese in einem ständigen Wandel befin-
den, zwar aneinander anschließen sich aber nie ganz gleichen können. Der Aus-
handlungskontext ist von entscheidender Bedeutung in einer solchen Kulturkonzep-
tion: Äußerungen kultureller Zeichen und das Ausführen kultureller Praktiken wer-
den in unterschiedlichen Situationen realisiert, und somit jeweils situativ unter-
schiedlich gedeutet. „Dieser zwischenräumliche Übergang zwischen festen Identifi-
kationen eröffnet die Möglichkeit einer kulturellen Hybridität, in der es einen Platz 
für Differenz ohne eine übernommene und verordnete Hierarchie gibt.“ (Bhabha 
2000: 5) Kulturelle Differenz konzeptionalisiert er somit nicht im Sinne differenter 
Kulturen, sondern vielmehr als Produktion von Differenz in der Praxis. Mit dem 
Hybriditätsbegriff möchte er gerade auf den Prozesscharakter und die Unabschließ-
barkeit kultureller Deutungen hinweisen, welche in dem „dritten Raum des Aus-
sprechens“ stets und unermüdlich ausgehandelt würden. Hier zeigt sich die beson-
dere Dynamik seines Kulturbegriffs:

„Die Einführung dieses Raumes stellt unsere Auffassung von der historischen Identität von 
Kultur als einer homogenisierenden, vereinheitlichenden Kraft, die aus der originären Ver-
gangenheit ihre Authentizität bezieht und in der nationalen Tradition des Volkes am Leben 
gehalten wurde, sehr zu Recht in Frage. […] Erst wenn wir verstehen, dass sämtliche kultu-
rellen Aussagen und Systeme in diesem widersprüchlichen und ambivalenten Äußerungs-
raum konstituiert werden, begreifen wir allmählich, weshalb hierarchische Ansprüche auf 
die inhärente Ursprünglichkeit oder ‚Reinheit‘ von Kulturen unhaltbar sind, und zwar schon 

                                                                                                                                              
Positionierung, ihr Bezug auf eine gegenwärtige Zeit und einen spezifischen Raum zum 
Ausdruck kommt. Der interpretatorische Pakt besteht nie einfach in einem Akt der Kom-
munikation zwischen dem in der Aussage festgehaltenen Ich und Du. Um Bedeutung zu 
produzieren, ist es erforderlich, daß diese beiden Orte in eine Bewegung versetzt werden, 
bei der sie einen Dritten Raum durchlaufen. Dieser Raum repräsentiert sowohl die allge-
meinen Bedingungen der Sprache als auch die spezifische Implikation der Äußerung in-
nerhalb einer performativen und institutionellen Strategie, derer sich die Äußerung nicht 
‚in sich‘ bewußt sein kann. Durch diese unbewußte Beziehung kommt es zu einer Ambi-
valenz im Akt der Interpretation. Es ist dem pronominalen Ich der Proposition nicht mög-
lich, sich – in eigenen Worten – an das Subjekt der Äußerung zu wenden, da dieses nicht 
personifizierbar ist, sondern eine räumliche Relation innerhalb der Schemata und Strate-
gien des Diskurses bleibt. Die Bedeutung der Äußerung ist ganz wortwörtlich weder das 
eine noch das andere. Diese Ambivalenz wird noch deutlicher, wenn wir erkennen, daß 
der Inhalt der Proposition auf keinerlei Art die Struktur ihrer Proposition enthüllen kann; 
es ist unmöglich, den Kontext aus dem Inhalt mimetisch abzuleiten.“ (Bhabha 2000: 55)

 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



                                         DAS ANALYTISCHE POTENTIAL DER POSTCOLONIAL STUDIES | 51
 

 

bevor wir auf empirisch-historische Beispiele zurückgegriffen haben, die ihre Hybridität de-
monstrieren.“ (Bhabha 2000: 56f) 

Mit dieser Konzeption von Kultur möchte er sich bewusst von den Diskursen des 
Multikulturalismus und der Vielfalt der Kulturen abgrenzen. Für ihn verweist der 
Diskurs über ein Nebeneinander der Kulturen nicht nur auf ein essenzialistisches 
und homogenisierendes Moment: „als Position in einem zeitlichen Rahmen des Re-
lativismus führt diese Anerkennung dann zu liberalen Begriffen wie Multikultura-
lismus, kultureller Austausch oder der Kultur der Menschheit. Ferner repräsentiert 
die Rede von der kulturellen Diversität eine radikale Rhetorik der Trennung von 
Kulturen, die als Totalität gesehen werden und so, nicht besudelt von der Intertex-
tualität ihrer historischen Orte, in der Sicherheit der Utopie einer mythischen Erin-
nerung an eine einzigartige kollektive Identität ihr Leben fristen.“ (vgl. Bhabha 
2000: 52) Kultur ist somit nicht an feste Räume oder Gruppen gebunden, wie das 
etwa Konzepte wie Nation oder Völker suggerieren. Vielmehr sei Kultur als Über-
lebensstrategie sowohl transnational als auch translational.

Eine ähnliche Sichtweise vertritt Arjun Appadurai. Als Entgegnung auf die Dis-
kurse der Globalisierung, die sich meist durch eine homogenisierende Sichtweise 
auszeichnen und die Diskurse der Lokalisierung, die partikularistisch ausgeprägt 
sind, hat er auf die zunehmende Enträumlichung kultureller Dynamiken aufmerk-
sam gemacht und in diesem Zusammenhang die Begriffe der ethnoscapes, medias-
capes, ideoscapes etc. eingeführt um auf den fluiden Charakter dieser Prozesse hin-
zuweisen (vgl. Appadurai 1996). Durch die Wanderung von Migrantinnen, Flücht-
lingen, Exilanten und Gastarbeiterinnen komme es zu einer Enträumlichung ehe-
mals regionaler Werte und Gegenstände. Die zunehmende Mediatisierung ermögli-
che zudem einen globalen fluiden Transfer von Wissen und Informationen, 
wodurch Menschen nicht mehr an lokale Informationsquellen gebunden sind, 
wodurch u.a. aber auch neue Gemeinschaften, welche nicht an einen Ort gebunden 
sind, entstehen können. Appadurai hat zudem insbesondere auf die konstitutive Rol-
le von Dingen in diesen Prozessen hingewiesen. Gleichwohl weisen die medias-
capes aber auch eine große Nähe zu den ideoscapes auf. Hierunter versteht Ap-
padurai die Landschaft an Verkettungen von Begriffen und Bildern mit ideologi-
schen oder politischen Inhalten, wie etwa Demokratie, Freiheit, Gerechtigkeit etc., 
deren Interpretation vom jeweiligen Diskurszusammenhang abhängt und die auf-
grund dessen nicht selten auch eine radikale Umdeutung erfahren.16 All diese 
scapes sind höchst fluide und disjunkt, folgen ihren eigenen Regeln und sind somit 
nicht auf eine Formel zu bringen, sondern müssen, möchte man ihre Komplexität 
verstehen, jeweils einzeln betrachtet werden.
                                                                 
16 Neben den genannten scapes macht Appadurai darüber hinaus auch noch technoscapes 

und financescapes aus.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



52 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
Gegenüber Appadurai heben Bhabha und Hall jedoch noch stärker die Dimension 
der Macht hervor. Bhabha ist hierbei der Ansicht, dass auch in klaren Dominanz-
verhältnissen wie etwa dem Kolonialismus Räume der Aushandlung entstehen kön-
nen, in welchen es den Subalternen möglich ist, Bedeutungen zu verschieben und 
somit auch Gegenmacht zu produzieren. Er möchte auf die Zwischenräume hinwei-
sen, die der koloniale Diskurs produziert. Mit seinem Konzept der Mimikry zeich-
net er beispielsweise nach, dass die Übersetzungen partikularer Ideen der Metropo-
len in die Kolonien niemals mit dem ‚Original‘ identisch sind. Eine vollständige 
Nachahmung ist nicht möglich, vielmehr sind diese kolonialen Subjektivierungs-
weisen durch Verschiebungen und Lücken gekennzeichnet. Somit eröffnet die Un-
möglichkeit das ‚Englischsein‘ vollständig zu internalisieren eben potentiell auch 
eine Lücke, die die Unabgeschlossenheit des kolonialen Diskurses offenbart und 
somit die Autorität der Kolonisatoren fragmentiert (vgl. Bhabha 2000: 87). 

Er möchte mit dem Hybriditätsbegriff also auf die Möglichkeitsräume hinwei-
sen, die auch in eigentlich starren hierarchischen Verhältnissen Autoritäten in Frage 
stellen. Dabei versteht er diese Aushandlungsprozesse allerdings nicht als einen po-
litisch intendierten Akt. Vielmehr stellt er mit seinem Konzept der Hybridität Lacan 
folgend die klassische Vorstellung von Intentionalität und Handlungsmacht des 
Subjekts in Frage und untergräbt auf diese Weise eine weitere die Konzeption der 
westlichen Moderne prägende Denkfigur. Er geht nicht von festen Identitäten aus, 
sondern vielmehr von einem Konglomerat gängiger Identitätsfaktoren wie etwa 
Rasse, Klasse, Geschlecht, Generation, Region (vgl. Bhabha 1997: 30), die wiede-
rum alle nicht starr, sondern ebenfalls höchst veränderlich sind: 

„Identification is a process of identifying with and through another object, an object of oth-
erness, at which point the agency of identification – the subject – is itself always ambivalent, 
because of the intervention of that otherness. But the importance of hybridity is that it 
bears the trace of those feelings and practices which inform it, just like a translation, so that 
hybridity puts together the traces of certain other meanings or discourses.“ (Bhabha 1990: 
211) 

Bhabhas Konzept der Minderheitendifferenz hat auch über den postkolonialen Dis-
kurs hinaus einiges an Berühmtheit erlangt. Es ermöglicht, Identifizierung und Dif-
ferenz gleichzeitig zu denken und die Hybridität nicht als Mangel oder Bedrohung, 
sondern als eine das Subjekt konstituierende Eigenschaft wahrzunehmen. Wenn die 
Differenz als je einzigartige und im ständigen Wandel begriffene Konstellation ver-
schiedener Identitätsmerkmale erscheint und nicht mehr als das dem Eigenen ge-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



                                         DAS ANALYTISCHE POTENTIAL DER POSTCOLONIAL STUDIES | 53
 

 

genüberstehende Andere, können binäre hierarchische Unterscheidungen und un-
gleiche Machtverhältnisse noch schwieriger legitimiert und durchgesetzt werden.17

In diesem Sinne irritiert Bhabha auch bewusst die binäre Logik, durch welche 
Kolonisierte entweder als aktive Widerstandskämpfer oder als Opfer angesehen 
werden können18, und folgt somit einem anderen Erkenntnisinteresse als der Post-
strukturalismus: 

„Kultur wird also ebenso sehr zu einer ungemütlichen, verstörenden Praxis des Überlebens 
und der Supplementarität – zwischen Kunst und Politik, Vergangenheit und Gegenwart, dem 
Öffentlichen und dem Privaten –, wie ihr strahlendes Wesen zugleich ein Moment der Lust, 
der Aufklärung oder Befreiung ist. Gerade von diesen narrativen Positionen aus sucht das 
postkoloniale Privileg eine neue Dimension der Zusammenarbeit, sowohl innerhalb der 
Grenzen des Nation-Raumes als auch über die Trennlinie zwischen Nation und Völker hin-
weg, zu festigen und auszudehnen. Die Art und Weise, wie ich die poststrukturalistische 
Theorie anwende, ergibt sich aus dieser postkolonialen Gegenmoderne. Ich versuche darzu-
stellen, wie der ‚Westen‘ mit seiner Autorisierung der ‚Idee‘ der Kolonisation gewissenma-
ßen, und möglicherweise sogar zwangsläufig, gescheitert ist. Indem ich meine Inspiration 
                                                                 
17 Zur Veranschaulichung seines Verständnisses von subalterner Handlungsmacht greift er 

u.a. auf Barthes’ Konzept des lauten Schreibens zurück: „Lautes Schreiben ist für Barthes 
weder die ‚Ausdrucks‘-Funktion der Sprache als Intention des Autors oder des Genres, 
noch personifizierte Bedeutung.[…] Es ähnelt der von der klassischen Rhetorik unter-
drückten actio, und es ist die ‚körperliche Veräußerung des Diskurses‘. Es ist die Kunst, 
den eigenen Körper so in den Diskurs einzuführen, daß der individuierte Aufstieg des 
Subjekts zum Signifikanten und seine Auslöschung in ihm auf paradoxe Art von seinem 
Überrest, einer ‚Nachgeburt‘, einem Doppel begleitet wird. Seine Geräusche – ‚Knistern, 
Schaben, Schneiden‘[…] geben dem Kampf, der die Einführung von Handlungsmacht –
Wunde und Bogen, Tod und Leben – in den Diskurs begleitet, über den Fluß des kom-
munikativen Codes des Satzes hinweg Stimme und Gesicht.“ (Bhabha 2000: 275, vgl. 
Barthes 1974: 98)

18 Für sein Konzept der Hybridität und des dritten Raumes ist Bhabha aber auch ver-
schiedentlich kritisiert worden: So wird ihm vorgeworfen, dass das Konzept der Hybridi-
tät das gewaltvolle Ungleichgewicht zwischen Kolonialmacht und der kolonisierten Be-
völkerung verharmlose (vgl. Castro Valera/Dhawan 2005: 103). Das Konzept der Hybri-
dität und des dritten Raumes beinhalte kein Konzept einer Politik der Verortung, wie es 
etwa in Halls Konzept der Politik der Repräsentation zu finden sei (ebd.: 102). Auch er-
weise es sich gerade für Menschen, die nicht nach Europa oder in die USA migriert sind
als viel schwieriger, im hegemonialen Diskurs gehört zu werden. Robert Young erinnert 
außerdem an die Begriffsgeschichte des Terminus Hybridität, der sowohl in der Botanik 
als auch in rechtsradikalen Ideologien als Kreuzung von zwei Species Verwendung finde 
(Young 1995: 10).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



54 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
weniger vom Scheitern des Logozentrismus als von der subalternen Geschichte der Ränder 
der Moderne beziehe, habe ich versucht, zumindest in kleinem Maßstab das Bekannte zu 
revidieren, das Postmoderne aus der Position des Postkolonialismus neu zu benennen.“ 
(Bhabha 2000: 261) 

Hall hebt demgegenüber auch die relative Stabilität von Machtverhältnissen hervor: 
Durch soziale Hierarchien und kulturelle Hegemonie können kulturelle Repräsenta-
tionssysteme den Anschein natürlicher Gültigkeit erlangen. Hall zeigt dies in sei-
nem vielbeachteten Aufsatz Der Westen und der Rest. Diskurs und Macht auf: Er 
befasst sich mit der diskursiven Konstruktion des Westens, in welcher die europäi-
sche Gesellschaft im Zuge der Aufklärung als die entwickelteste und fortschritt-
lichste repräsentiert wird. Durch diesen Überlegenheitsanspruch konnte ein Reprä-
sentationssystem entstehen, welches die Welt in den durch Entwicklung, Industria-
lisierung, Wissenschaft, Säkularisierung und Urbanisierung repräsentierten ‚Wes-
ten‘ und Unterentwicklung, Magie etc. repräsentierten ‚Rest‘ einteilt und auf diese 
Weise Expansion, Ausbeutung und Kolonialherrschaft legitimieren konnte. Erst 
durch eine solche homogenisierende Gegenüberstellung konnte dieses Repräsenta-
tionssystem diese enorme Wirkkraft entfalten. Entsprechend hält Hall fest: „Das ist 
es, was den Diskurs des ‚Westens und des Rests‘ so zerstörerisch macht – er trifft 
grobe und vereinfachte Unterscheidungen und konstituiert eine absolut vereinfachte 
Konzeption von ‚Differenz‘.“ (Hall 1994b: 142f) Im Anschluss an Antonio Gramsci 
hat aber auch Hall darauf aufmerksam gemacht, dass Hegemonie in den All-
tagspraktiken der Menschen Materialisierung findet, in dem die als normal aner-
kannten Verhältnisse reproduziert werden. Er legt somit den Fokus auf die Prakti-
ken, über welche sich Hegemonie konstituiert. Hegemonie sei nie vollkommen ge-
geben, sondern müsse vielmehr „ständig unablässig erneuert, neu inszeniert wer-
den“ (Hall 1989: 201).

Hall verfolgt den politischen Anspruch der Cultural Studies nicht nur mit der 
Dekonstruktion solcher wirkmächtigen Repräsentationssysteme. Mit seinem Kon-
zept der Politik der Repräsentation möchte er – ähnlich dem Konzept der Minder-
heitendifferenz von Bhabha – Wege aufzeigen, mit welchen solche dichotomisie-
renden und homogenisierenden Denkfiguren, die charakteristisch für klassifizieren-
de Formen der Unterdrückung sind, überwunden werden können. Um den universa-
listischen Charakter des westlichen Diskurses in Frage zu stellen, müssten die große 
Heterogenität, die Differenzen und unterschiedlichen Positionierungen aufgezeigt 
werden. Er plädiert dafür, sich gerade die große Vielfalt marginalisierter Positionen 
zunutze zu machen und aufzuzeigen, dass Individuen sich aus vielen sozialen Iden-
titäten, nicht aus einer einzigen zusammensetzen. Um den hegemonialen Diskurs in 
Frage zu stellen, benötigt es Repräsentationssysteme, die gerade nicht absolut er-
scheinen, sondern vielmehr reflexiv ihre eigene Kontingenz sichtbar machen. Zwar 
bedarf es trotz des Wissens um die Kontingenz einer Positionierung, dabei ist man 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



                                         DAS ANALYTISCHE POTENTIAL DER POSTCOLONIAL STUDIES | 55 

 

 

sich allerdings stets bewusst, dass diese Repräsentationen durch Prozesse der Aus-
handlungen entstanden sind. Kollektive stellen somit immer imaginäre Konstrukte 
dar (vgl. Winter 2012: 133). 

 
Ein umfassendes Verständnis von Kultur, wie es sowohl Bhabha als auch Hall ver-
treten, welches sich dadurch auszeichnet, dass es ein kulturelles Blockdenken be-
wusst hinter sich lassen will und Kultur vielmehr in den hybriden Artikulationen 
und Alltagspraktiken verortet und zudem den Stellenwert der Körper und Dinge 
hinsichtlich der Aushandlungen von Bedeutungen berücksichtigt, eignet sich bes-
tens, den religionssoziologischen Diskurs hinsichtlich der hier auffindbaren Auffas-
sungen von Kultur zu analysieren. Welches Kulturverständnis prägt den religions-
soziologischen Diskurs? Wie beeinflusst das Kulturverständnis die Definitionen 
von Religion? Welche kulturellen Differenzen werden hierbei produziert? Werden 
Religionen etwa als kohärente Einheiten der Sinnproduktion beschrieben? Über 
welche theoretische Ebene wird Religion zu fassen versucht? Inwiefern findet die 
performative Dimension Berücksichtigung? 

 
 

1.6 POSTKOLONIALE KONFRONTATION  
       DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES 
 
Wie gezeigt wurde, bieten die Arbeiten der Postcolonial Studies für das Vorhaben, 
Religion von den Grenzen her zu denken, in vielerlei Hinsicht eine wichtige Refle-
xionsfläche und gehen dabei – wie insbesondere das letzte Kapitel gezeigt hat – 
deutlich über das Ansinnen des Poststrukturalismus hinaus. Die postkoloniale For-
schungsrichtung hat sich auf verschiedene und vielfältige Weise mit den im wissen-
schaftlichen Diskurs hegemonialen Begriffen, Wissensproduktionen und Narrativen 
befasst und ihre Skepsis gegenüber universellen Begriffen und Definitionen auf un-
terschiedliche Weise zum Ausdruck gebracht. Sie eignet sich nicht nur dafür, räum-
liche, zeitliche, kulturelle, strukturelle und sachliche Grenzziehungen im religions-
soziologischen Diskurs auszumachen, sondern lenkt ihren Blick ebenso auf euro-
zentrische und anthropozentrische Engführungen. Eine postkoloniale Perspektive 
setzt sich damit auseinander, wie diese Differenzen produziert werden und arbeiten 
gleichermaßen die in den Grenzziehungen impliziten Verhältnisbestimmungen her-
aus, die entweder ein gleichwertiges, ein asymmetrisches oder ein normatives Ver-
hältnis effizieren.19 

                                                                 
19  Reckwitz hat in Anschluss an die poststrukturalistische Verwendung des Begriffs der 

Grenze auf die vielfältigen Konnotationen dieses Begriffs hingewiesen: „Der Begriff der 
Grenze kombiniert dabei von vorneherein drei Konnotationen, die in den entsprechenden 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



56 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS 

 
Mit der Frage nach der Repräsentation haben sie in Anschluss an die Vertreterinnen 
und Vertreter des Poststrukturalismus darauf aufmerksam gemacht, wer in welchem 
Zusammenhang über Religion spricht. Said hat aufgezeigt, dass es zentral ist, zu 
analysieren, wer über wen und für wen spricht und welche Abgrenzungsmechanis-
men damit verbunden sein können. Spivak hat sich zum einen gefragt, wer in he-
gemonialen Diskursen Gehör findet, zum anderen darauf hingewiesen, dass es nicht 
möglich ist, den Diskursen zu entfliehen, in die man hineingeboren wurde. Trotz-
dem gilt es den Diskurs von innen heraus zu irritieren, in dem etwa geschichtliche 
Zusammenhänge und Ambivalenzen aufgezeigt werden und scheinbar universell 
gültige Begriffe hinterfragt und kontextualisiert werden. 

In diesem Sinne sollen auch die Thematisierungsformen des religionssoziologi-
schen Diskurses beleuchtet werden. Zentrale Fragen sind hierbei: Welche Formati-
onen des Wissens über Religion werden generiert? Und wie sind diese zu kontextu-
alisieren? Wer spricht für wen? Zu welcher Zeit und in welchem diskursiven Zu-
sammenhang? Welche Differenzproduktionen und Generalisierungen lassen sich 
hierbei finden und welche Auslassungen prägen den Diskurs? Wie wird Religion 
jeweils thematisiert? Wird im Singular oder plural von Religion gesprochen? Wer-
den räumliche und zeitliche Konkretisierungen vorgenommen? Welche Definitio-
nen von Religion werden formuliert? Wird diesen Definitionen universelle Gültig-
keit zugesprochen? Gibt es gewisse Begriffe, die sich als besonders zentral erwei-
sen? Und auf welchen Ebenen wird Religion zu fassen gesucht? Werden Abgren-
zungen vorgenommen und wenn ja, wovon wird Religion abgegrenzt? Gibt es De-
finitionen, die im religionssoziologischen Diskurs einen besonderen Zuspruch er-
halten? Welche Verallgemeinerungen und Auslassungen lassen sich im religionsso-
ziologischen Diskurs finden? 

 
Es gilt ebenso zu diskutieren, in welche Narrative die Thematisierungen von Reli-
gion jeweils eingebunden sind. Nicht selten stehen die Thematisierungen von Reli-
gion in einem diskursiven Zusammenhang zu den Moderneerzählungen. Die Frage 
nach dem Stellenwert der Religion in der modernen Gesellschaft ist von entschei-
dender Bedeutung für den religionssoziologischen Diskurs. Nicht selten prägen ge-

                                                                                                                                              
englischen Begriffen separiert werden: die Konnotation von border, von boundary und 
von limit. Border bezeichnet in erster Linie eine räumliche Grenze, eine Grenze zwischen 
Territorien, die mit den Merkmalen der Sichtbarkeit und Materialität ausgestattet ist. 
Boundary verweist auf Grenzen in einem übertragenen, symbolischen Sinne, auf sinnhaf-
te Markierungen und Separierungen. Limit schließlich bezieht sich auf eine normative 
und asymmetrische Grenze, auf jene zwischen dem Normalen und Erlaubten, dem Legi-
timen und der illegitimen Transgression, hinter der etwas wartet, was die Grenze in Rich-
tung des Pathologischen wie Faszinierenden überschreitet.“ (Reckwitz 2008: 302) 

 Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



                                         DAS ANALYTISCHE POTENTIAL DER POSTCOLONIAL STUDIES | 57
 

 

rade gängige Erzählungen des Meta-Narrativs der Moderne wie etwa die der Säku-
larisierung oder der Individualisierung die hegemonialen Definitionen des religi-
onssoziologischen Diskurses. Aus diesem Grund ist es für die vorzunehmende Ana-
lyse von zentraler Bedeutung, den analytischen Blick auf die den religionssoziolo-
gischen Diskurs prägenden Narrative zu legen. Generell ist es ein großes Anliegen 
der Postcolonial Studies Universalismen, wie etwa die Moderneerzählung der Säku-
larisierung, der Individualisierung etc. zu dekonstruieren, um zum einen auf die 
Macht-Wissens-Komplexe die sich in diesen Begriffen und Narrativen manifestie-
ren aufmerksam zu machen, zum anderen aber auch auf die Auslassungen dieser 
Diskurse hinzuweisen. Chakrabarty etwa fordert vor diesem Hintergrund, Europa 
zu provinzialisieren, um aufzuzeigen, dass bereits die europäische Aneignung des 
Adjektivs modern ein globales Unterfangen war. Wie Randeria fordert er die Mo-
dernegeschichte nicht als eine von Europa ausgehende Diffusionsgeschichte zu er-
zählen, sondern auch die geschichtlichen Verwobenheiten und gewaltvollen Zu-
sammenhänge dieser Erzählung sichtbar zu machen.

In diesem Sinne muss der religionssoziologische Diskurs mit den folgenden 
Fragen konfrontiert werden: Welches Geschichts- und Moderneverständnis ist im 
religionssoziologischen Diskurs zu finden? Welche konkreten Narrative und Argu-
mentationsstrukturen prägen den religionssoziologischen Diskurs? Und inwiefern 
beeinflussen diese Erzählungen die Definitionsversuche von Religion? Welche 
Grenzziehungen werden durch diese Narrative etwa in räumlicher und zeitlicher 
Hinsicht vorgenommen? Welcher Stellenwert wird Religion jeweils in der Gesell-
schaft zugesprochen? Und welche Zusammenhänge lassen sich hinsichtlich der ge-
sellschaftlichen Wahrnehmung von Religion ausmachen? Welche diskursiven Brü-
che und Verschiebungen lassen sich seit den Anfängen der Soziologie finden? Wie 
wird Religion etwa im Zusammenhang mit Globalisierung gefasst? Werden hierbei 
verflechtungsgeschichtliche Zusammenhänge thematisiert?

Von besonderer Bedeutung für die hier vorzunehmende Arbeit zeigt sich zudem das 
spezifische Kulturverständnis der Postcolonial Studies: Wie die Cultural Studies 
grenzen sie sich nicht nur von einem kulturellen Blockdenken ab, wie es u.a. in der 
Multikulturalismus-Debatte zu finden ist. Sie setzen sich vielmehr für einen allum-
fassenden, dynamischen und performativen Kulturbegriff ein. Kultur wird als etwas 
Hybrides verstanden, was sich in jeder Situation neu artikuliert. Viele postkoloniale 
Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler räumen der performativen Dimension al-
so eine zentrale Rolle ein. Dies gilt gleichermaßen für ihr Religionsverständnis. 
Wie ersichtlich wurde, sind es gerade diese Praktiken der Artikulation und des 
Aushandelns, die nicht nur Bhabha, sondern auch Hall oder Appadurai interessie-
ren. Wie Appadurai aufgezeigt hat, führt auch eine zunehmende Globalisierung 
nicht zu einer größeren Homogenität der Religionsvorstellungen.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



58 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
Für die Analyse des religionssoziologischen Diskurses ergeben sich vor diesem 
Hintergrund folgende Fragen: Welches Kulturverständnis liegt den religionssozio-
logischen Definitionen zugrunde? Welche kulturellen Differenzproduktionen wer-
den hierbei vorgenommen? Werden Religionen als feste Entitäten konzipiert? Wer-
den Religionsvergleiche angestellt? Welche Aspekte werden als zentral erachtet? 
Wird eher der Glauben oder werden die religiösen Praktiken, die Rituale oder die 
religiösen Erfahrungen in den Mittelpunkt gerückt? Wird der performativen Dimen-
sion von Religion Beachtung geschenkt? Welche Bedeutung wird hierbei der Mate-
rialität religiöser Praxis geschenkt? Welcher Stellenwert wird etwa den menschli-
chen Körpern und Dingen in den religionssoziologischen Arbeiten zugeschrieben?

Es ist also die Verknüpfung von Poststrukturalismus, am Begriff der Praxis ausge-
richteten postkolonialen Arbeiten wie die von Fanon, Bhabha oder Hall und der 
spezifische Analyseblickwinkel der Postcolonial Studies, welche diese Forschungs-
richtung für die Kontrastierung des religionssoziologischen Diskurses so fruchtbar 
machen: Durch ihre poststrukturalistische Ausrichtung kann es gelingen, die religi-
onssoziologischen Bemühungen Religion zu bestimmen, mittels einer an Derridas 
und Foucaults Methode der Dekonstruktion geschulten Analyse aus postkolonialer 
Perspektive zu unterziehen, um auf diese Weise Aufschluss über die diskursiven 
Grenzziehungen, Verknüpfungen und Auslassungen des religionssoziologischen 
Diskurses zu erhalten. Die Postcolonial Studies haben sich in den letzten Jahrzehn-
ten insbesondere auch durch die Analyse der Wissenschaftsgeschichte einen Namen 
gemacht und bieten sich aus diesem Grund für eine Analyse des religionssoziologi-
schen Diskurses ebenfalls in besonderem Maße an. Die Arbeiten Fanons, Halls, 
Bhabhas und Appadurais, die sich in verschiedener Weise mit den Eigenständigkei-
ten und der Hybridität kultureller Praktiken befassen und auf die Möglichkeitsspiel-
räume und Widerständigkeiten gegenüber dem hegemonialen Diskurs hinweisen, 
können äußert hilfreiche methodologische Hinweise für die Auseinandersetzung mit 
Religion liefern.

In dem Bemühen, Religion von den Grenzen her zu denken, werde ich anhand 
dieser Fragen zunächst eine Dekonstruktion des religionssoziologischen Diskurses, 
wie er insbesondere im deutschsprachigem Raum geführt wurde, vornehmen. Mit 
den Postcolonial Studies wird die analytische Vorgehensweise hierbei in vier 
Schritten erfolgen: In einem ersten Schritt wird eine kurze Genealogie des religi-
onssoziologischen Diskurses von den Anfängen um 1900 bis in die Gegenwart vor-
genommen. Hierbei werde ich die zentralen Werke des religionssoziologischen 
Diskurses analysieren und die unterschiedlichen Thematisierungsformen von Reli-
gion in historischer Abfolge diskutieren. Mit Foucault werde ich dabei ein besonde-
res Augenmerk auf die diskursiven Brüche und Verschiebungen legen, lassen sich 
die begrifflichen Bauweisen und Narrative der Diskurse doch meistens anhand der 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



                                         DAS ANALYTISCHE POTENTIAL DER POSTCOLONIAL STUDIES | 59
 

 

diskursiven Diskontinuitäten besonders gut analysieren. Auch werde ich diese dis-
kursiven Brüche und Verschiebungen zeithistorisch reflektieren.

Vor dem Hintergrund der aus den Arbeiten der Postcolonial Studies gewonne-
nen Untersuchungsfragen werde ich im Weiteren eine doppelte Untersuchungsstra-
tegie verfolgen: Zunächst werde ich die hegemonialen Thematisierungsformen von 
Religion, die sich im religionssoziologischen Diskurs finden lassen untersuchen. 
Hierbei wird das Augenmerk insbesondere auf die theoretischen und begrifflichen 
Bauweisen der unterschiedlichen Definitionen von Religion gelenkt.

In einem zweiten Schritt werde ich dann die Narrative des religionssoziologi-
schen Diskurses einer Dekonstruktion unterziehen. Hier werde ich analysieren, 
welcher zentraler Argumentationsfiguren sich der religionssoziologische Diskurs 
bedient und inwiefern diese Erzählungen Einfluss auf die vorgenommenen Defini-
tionsversuche von Religion nehmen. In diesem Sinne handelt es sich also um eine 
analytische Trennung dieser eng miteinander verknüpften narrativen und definitori-
schen Zusammenhänge. Eine solche doppelte Analysestrategie ermöglicht es je-
doch, die Grenzziehungen des religionssoziologischen Diskurses nicht nur hinsicht-
lich der definitorischen Bemühungen, sondern auch hinsichtlich des spezifischen 
Geschichts- und Moderneverständnisses zu untersuchen, die den religionssoziologi-
schen Diskurs in erheblichem Maße zu prägen scheinen. Sowohl die zentralen Reli-
gionsbegriffe als auch die diskursiven Verschiebungen werde ich dann mit den Ar-
beiten der Postcolonial Studies konfrontieren und mithilfe einer postkolonialen Per-
spektive dekonstruieren. Dazu werde ich zunächst die hegemonialen Begriffe des 
religionssoziologischen Diskurses historisch kontextualisieren, bevor ich im Weite-
ren dann auf die spezifischen Grenzziehungen dieser Definitionen eingehen werde. 
Die gleiche Strategie werde ich auch in Bezug auf die Narrative verfolgen, auch 
diese sollen zunächst kontextualisiert und im Weiteren dann hinsichtlich der inhä-
renten Verengungen des Analyseblickwinkels befragt werden. Hierbei werde ich 
der gegenwärtigen Diskussion um Religion besondere Aufmerksamkeit schenken 
und fragen, inwiefern eine globale Analyseperspektive auf Religion vor der postko-
lonialen Reflexion Bestand hat. 

Eine solche Vorgehensweise bietet dann die Basis für den vierten Arbeitsschritt: 
Vor dem Hintergrund einer solchen Konfrontation des religionssoziologischen Dis-
kurses mit den Arbeiten der Postcolonial Studies ist es mir dann möglich, ausge-
hend von den Grenzen des religionssoziologischen Diskurses Überlegungen hin-
sichtlich der Formulierung einer neuen Perspektive auf Religion anzustellen und zu 
diskutieren, inwiefern diese sich als fruchtbare Alternative zu religionssoziologi-
schen Zugängen zeigen kann.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



 
 

2. Der religionssoziologische Diskurs

Während Émile Durkheim, Georg Simmel und Max Weber, die zur Etablierung der 
Soziologie als wissenschaftlicher Disziplin beigetragen haben, für einen Zugang 
stehen, der Religion möglichst neutral betrachten möchte, ist die Entstehung der 
Soziologie Mitte des 19. Jahrhunderts zunächst eng mit der im Zuge der Aufklärung 
entstandenen Religionskritik verknüpft. Bei Marx sind Religionskritik und Gesell-
schaftskritik noch aufs Engste miteinander verbunden: Er versteht Religion be-
kanntlich als „Opium des Volkes“ (Marx 1971: 208), als eine Ideologie, die die 
Kompensation des irdischen Leidens ins Jenseits verlagere und somit die bestehen-
den Produktions- und Herrschaftsbedingungen verfestige. Obgleich er Religion als 
etwas von Menschen Gemachtes begreift und zudem ihre gesellschaftliche Funktion 
bestimmt, sich somit also eindeutig soziologische Komponenten in seinen Überle-
gungen zu Religion finden lassen, ist seine Auseinandersetzung mit Religion in ers-
ter Linie kritisch angelegt, wie folgendes Zitat veranschaulicht: 

„Die Aufhebung der Religion als des illusorischen Glücks des Volkes ist die Forderung seines 
wirklichen Glücks. Die Forderung, die Illusionen über seinen Zustand aufzugeben, ist die For-
derung, einen Zustand aufzugeben, der der Illusionen bedarf. Die Kritik der Religion ist also 
im Keim die Kritik des Jammertales, dessen Heiligenschein die Religion ist.“ (Ebd.) 

Auch Comte formuliert in seinem Bemühen, Soziologie als Wissenschaft zu etab-
lieren, sein religionskritisches Drei-Phasen-Gesetz: Er geht davon aus, dass die 
Menschheit drei Stadien durchläuft, der Entwicklung vom Kind zum Erwachsenen 
vergleichbar: Im ersten Stadium erklärt der Mensch die ihn umgebenden Erschei-
nungen, indem er diesen ein dem Menschen vergleichbares Wesen zuschreibt. Im 
zweiten Stadium schreibt er diese Kräfte abstrakten Wesenheiten wie z.B. der Natur 
zu und im dritten Stadium begnügt sich der Mensch damit, die Erscheinungen zu 
beobachten und Zusammenhänge auszumachen. Während er die Religion bzw. 
Theologie für das erste Stadium und die Metaphysik für das zweite Stadium als 
charakteristisch erachtet, gipfelt diese Entwicklung in der positiven Wissenschaft, 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



62 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
insbesondere in der Soziologie. Comte attestiert Religion somit eine fortschritts-
hemmende Wirkung (vgl. Tenbruck 1993: 63).

Dennoch werden in diesen frühen gesellschaftskritischen Arbeiten bereits ver-
schiedene grundlegende soziologische Aspekte angesprochen: So wird bei Marx 
und Comte eine gesellschaftliche Funktion von Religion bestimmt, indem Comte 
Religion als einen, wenn auch überholten Erklärungsrahmen der Welt begreift, der 
dem Einzelnen als Orientierung dient. Dieser Gedanke ist bereits bei Voltaire zu 
finden, der im christlichen Glauben eine Ideologie sieht, die dazu dient, die Un-
mündigkeit des Volkes zu fördern und das herrschende Regime somit zu stützen. 
Seine Kritik richtet sich insbesondere gegen die katholische Kirche und deren Ein-
fluss auf die weltliche Macht. Gleichwohl gesteht Voltaire Religion auch positive 
Funktionen hinsichtlich der Stärkung des gesellschaftlichen Zusammenhalts zu. In 
diesem Zusammenhang ist der Ausspruch „gäbe es Gott nicht, so müssten wir ihn 
erfinden“ zu sehen (zit. nach Knoblauch 1999: 24). 

Neben der Funktion der Religion werden zudem sozialpsychologische und herr-
schaftssoziologische Fragestellungen bei Marx aber auch bei Nietzsche und Freud 
angesprochen: Entsprechend ist etwa Nietzsches berühmter Ausspruch ‚Gott ist tot‘ 
zu kontextualisieren.1 Um seine niederen Triebe zu verdecken, schaffe der Mensch 
eine künstliche Ideenwelt: Die Idee des Guten entwickelt der Mensch, um seine 
Bösartigkeit zu verdecken – die der Wahrheit, um seinen Hang zu Lügen zu ver-
heimlichen. Im Christentum trete dieser Widerspruch besonders deutlich hervor: In 
der Nächstenliebe sieht er eine Verbergung von Machtinteressen, religiöse Vorstel-
lungen dienen also in erster Linie denjenigen, die sie vertreten.2 Dieser Gedanke 
                                                                 
1 In dem Aphorismus Der tolle Mensch aus seinem Werk Fröhliche Wissenschaft (1882) 

heißt es genauer: „Wohin ist Gott? rief er, ich will es euch sagen! Wir haben ihn getödtet, 
– ihr und ich! Wir Alle sind seine Mörder! Aber wie haben wir dies gemacht? Wie ver-
mochten wir das Meer auszutrinken? Wer gab uns den Schwamm, um den ganzen Hori-
zont wegzuwischen? Was thaten wir, als wir diese Erde von ihrer Sonne losketteten? 
Wohin bewegt sie sich nun? Wohin bewegen wir uns? Fort von allen Sonnen? Stürzen 
wir nicht fortwährend? Und rückwärts, seitwärts, vorwärts, nach allen Seiten? Giebt es 
noch ein Oben und ein Unten? Irren wir nicht wie durch ein unendliches Nichts? Haucht 
uns nicht der leere Raum an? Ist es nicht kälter geworden? Kommt nicht immerfort die 
Nacht und mehr Nacht? […] Gott ist todt! Gott bleibt todt! Und wir haben ihn getödtet! 
Wie trösten wir uns, die Mörder aller Mörder?“ (Nietzsche 1980: 480f)

2 Neben seiner Kritik an der Moral des Christentums übt Nietzsche nicht nur Kritik an der 
Wissenschaft im Allgemeinen, sondern explizit auch an einer Soziologie à la Comte: Die-
se hält er für eine versteckte Form „des Kultus des christlichen Moral-Ideals“ (Nietzsche 
1969 II: 165). Auch Herbert Spencer und John Stuart Mill werden von dieser Kritik nicht 
ausgeschlossen. So heißt es an anderer Stelle: „Mein Einwand gegen die ganze Soziolo-
gie in England und Frankreich bleibt, daß sie nur die Verfalls-Gebilde aus Erfahrung 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



                                                                                DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS | 63 

 

 

wird bei Nietzsche jedoch nicht auf so systematische Weise ausgeführt wie in 
Marx  Basis-Überbau Theorem. 

Freud wiederum vergleicht ethnologische Berichte über religiöse Gemeinschaf-
ten mit seinen eigenen Beobachtungen an Kindern sowie Neurotikern und rückt Re-
ligion somit in die Nähe von Verhaltensanormalitäten. Psychische Erkrankungen 
resultieren daraus, auferlegte Triebverzichte zu bewältigen. Religion fasst Freud 
somit als eine, den Einzelnen entlastende Zwangsneurose: Entsprechend heißt es 
etwa in Totem und Tabu: „Nach diesen Übereinstimmungen und Analogien könnte 
man sich getrauen, die Zwangsneurose als pathogenes Gegenstück der Religions-
bildung aufzufassen, die Neurose als eine individuelle Religiosität, die Religion als 
eine universelle Zwangsneurose zu bezeichnen.“ (Freud 1968: 91) Wenn der 
Mensch der Realität nicht gewachsen sei, suche er sich Götter, die ihm Sicherheit 
geben. Religion übernehme also drei Funktionen für die Menschen:  

 
„Sie gibt ihnen Aufschluss über Herkunft und Entstehung der Welt, sie versichert ihnen 
Schutz und endliches Glück in den Wechselfällen des Lebens, und sie lenkt ihre Gesinnungen 
und Handlungen durch Vorschriften, die sie mit ihrer ganzen Autorität vertritt.“ (Freud 1987: 
589) 
 
Während bei Comte und Marx ein explizit kritischer Zugang gewählt wurde und 
Religion als Relikt der Vergangenheit betrachtet wird, welches als nicht vereinbar 
mit einer aufgeklärten, modernen Gesellschaft gilt (vgl. Matthes 2005: 243), kommt 
es mit der Jahrhundertwende zu einer dezidiert analytischen Auseinandersetzung 
mit dem Thema Religion (vgl. Krech 1999: 7; Matthes 2005: 242).  

Der Fokus soll im Folgenden nun insbesondere auf die religionssoziologischen 
Zugänge Émile Durkheims und Max Webers gerichtet werden, haben deren Ansät-

                                                                                                                                              
kennt und vollkommen unschuldig die eigenen Verfalls-Instinkte als Norm des soziologi-
schen Werturteils nimmt […]. Unsere Sozialisten sind décandents, aber auch Herr Herbert 
Spencer ist ein décadent – er sieht im Sieg des Altruismus etwas wünschenswertes.“ 
(Nietzsche 1969 II: 1014) Die Skepsis gegenüber der Comtschen Soziologie wird auch 
von Wilhelm Dilthey und Leo Tolstoi geteilt: Dilthey verdächtigte diese, wie auch die 
Geschichtsphilosophie, Metaphysik zu sein. Während letztere glaube, den Plan und Sinn 
des gesamten Weltgeschehens ausmachen zu können steigere die Soziologie „noch diesen 
Anspruch der Erkenntnis, indem sie vermöge der Erfassung dieses Zusammenhangs eine 
wissenschaftliche Leitung der Gesellschaft herbeizuführen hofft“ (Dilthey 1962: 93). 
Tolstoi wiederum wollte Religion weder durch Wissenschaft ersetzt sehen, noch war er 
der Ansicht, dass religiöse Fragen mit wissenschaftlichen Mitteln behandelt werden 
könnten (vgl. Tolstoi 1968: 109f; vgl. auch Tyrell 1995: 93f).  

 
 

,

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



64 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
ze nicht nur hinsichtlich des Aufkommens der Religionssoziologie, sondern auf den 
religionssoziologischen Diskurs überhaupt großen Einfluss genommen und somit 
eine größere Wirkung erzielt als etwa die religionssoziologischen Überlegungen 
Georg Simmels oder Ernst Troeltschs. Gleichwohl sollen deren Werke auch zu den-
jenigen ihrer Zeitgenossen in Beziehung gesetzt werden. In diesem Sinne wird nicht 
nur auf Troeltsch und Simmel, sondern auch auf William James eingegangen.

2.1 FRÜHE RELIGIONSSOZIOLOGIE – RELIGION ALS 
SOZIALER TATBESTAND,
ALS VERGEMEINSCHAFTUNGSFORM 
UND DIE PROTESTANTISMUS-THESE

Zweifelsohne hat die Religionskritik die Religionssoziologie in entscheidendem 
Maße geprägt, gleichwohl ist es in der Diskussion über die Anfänge der Religions-
soziologie umstritten, inwiefern die frühe Religionssoziologie in Kontinuität zur 
Religionskritik steht: So zeichnet Tenbruck nach, dass es auch Durkheim und We-
ber genau wie Marx und Comte stets um das Verhältnis von Religion und Wissen-
schaft bzw. um eine Abgrenzung der Wissenschaft von der Religion gegangen sei. 

„Es ging damals gar nicht, wie man heute meint, um die vage Aufgabe, die Beziehung zwi-
schen Religion und Gesellschaft zu erforschen, sondern um eine konkrete Problemlage, die 
in Europa mit dem Streit um Wissen und Glauben entstanden war und sich zu einem Kampf 
zwischen Wissenschaft und Religion gesteigert hatte. Es ging darum, ob der unaufhaltsame 
Fortschritt der empirischen Wissenschaft nun das Versprechen der Aufklärung einlösen 
werde, die von aller Irrationalität befreite Gesellschaft zu errichten, in der nur mehr die Ver-
nunft herrsche, ob also das Ende der ‚positiven‘ Religion gekommen sei. Nicht aus einem 
theoretischen Interesse am Verhältnis von Religion und Gesellschaft entstand damals die Re-
ligionssoziologie, sondern aus einer konkreten Problemlage, die alle als persönliche und ge-
sellschaftliche Schicksalsfrage erlebten.“ (Tenbruck 1993: 62f) 

Tenbruck folgert daraus, dass „[m]an […] die Klassiker der Religionssoziologie 
nicht begreifen [kann], wenn man nicht klar erkennt, daß es ihnen allen letztlich um 
den Ausgang des Kampfes zwischen Religion und Wissenschaft ging“ (ebd.). Ten-
bruck spielt hier auf die Erfahrung des Kulturkampfes an, der Ende des 19. Jahr-
hunderts sowohl die Lage in Frankreich als auch in Deutschland geprägt und das 
Schaffen Durkheims und Webers maßgeblich beeinflusst hat. Gerade in ihrem Be-
mühen, Religion in allgemeiner Weise zu ergründen, spiegelt sich der Wille wider, 
dem Katholizismus in seiner Dominanz etwas entgegenzusetzen. 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



                                                                                DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS | 65
 

 

Gegenüber der Religionskritik eines Marx oder Comte sprechen sie Religion jedoch 
eine bedeutende Rolle hinsichtlich des gesellschaftlichen Zusammenhalts und dem 
Aufkommen der modernen Gesellschaft zu.

Durkheim hat sich bereits in seinen frühen Schriften zum Selbstmord (1897) mit 
dem Thema Religion befasst.3 Sein religionssoziologisches Hauptwerk ist jedoch 
das 1912 erschienene Buch Die elementaren Formen des religiösen Lebens. Im Ge-
gensatz zu Comte und Marx ist er der Ansicht, dass Religion ein Grundzug der 
menschlichen Existenz ist. Er hält sie für ein universales Phänomen und nimmt an, 
dass gewisse Grundelemente in allen Religionen gleichermaßen vorhanden sind. In 
den elementaren Formen des religiösen Lebens will er diese Grundelemente aufspü-
ren. Dabei geht er davon aus, dass Religionen im Lauf der Zeit zwar ihre Form än-
dern, gewisse Aspekte jedoch immer bestehen bleiben (vgl. Durkheim 1994: 21). 

Einem evolutionistischen Verständnis folgend, wie es für die Zeit sehr verbrei-
tet war, ist er der Ansicht, dass diese Grundelemente am offensichtlichsten nicht in 
der modernen Gesellschaft zutage treten, sondern bei den ‚primitiven‘ Religionen, 
da die Landschaft der Religion dort noch nicht so vielfältig ist, wie in der modernen 
Gesellschaft (vgl. ebd.: 22). Deshalb konzentriert er sich bei seiner Analyse auf Un-
tersuchungen über den Totemismus der australischen Ureinwohner.4 Er definiert 
Religion hierbei zunächst wie folgt: 
 
„Eine Religion ist ein solidarisches System von Überzeugungen und Praktiken, die sich auf 
heilige, d.h. abgesonderte und verbotene Dinge, Überzeugungen und Praktiken beziehen, 
die in einer und derselben moralischen Gemeinschaft, die man Kirche nennt, alle vereinen, 
die ihr angehören.“ (Durkheim 1994: 75) 

Durkheim möchte unter heiligen Dingen nicht nur „jene persönlichen Wesen ver-
stehen, die Götter oder Geister genannt werden“, vielmehr kann auch ein Kiesel o-
der ein Baum ein heiliges Wesen sein (vgl. ebd.: 62). Auch wenn sich mit der Un-
terscheidung von Heiligem und Profanen ein substanzieller Aspekt in dieser Defini-
tion finden lässt, definiert Durkheim Religion hauptsächlich als sozialen Sachver-
halt: Als ein System von kollektiv geteilten Regeln und Wissensformen, die sich in 
Praktiken materialisieren. Der verbindliche Charakter ergebe sich aus einer gewis-
                                                                 
3    Die folgenden Ausführungen sind in ähnlicher Form bereits in verschiedene Aufsätze ein-

geflossen, die ich gemeinsam mit Frank Hillebrandt geschrieben habe (vgl. Daniel/Hille-
brandt 2012; Daniel/Hillebrandt 2014).

4 Der Zeit entsprechend betrieb Durkheim also ethnographische Studien von seinem 
Schreibtisch aus. Er stützt sich hierbei insbesondere auf Arbeiten der Feldforscher B. 
Spencer und F.J. Gillen (1899), aber auch die Schriften W.R. Smith (1898) haben Durk-
heims Auseinandersetzung mit Religion geprägt (vgl. Kippenberg 2010: 107ff). 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



66 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS 

 
sen Dauerhaftigkeit der Überzeugungen, die im Rahmen der Gemeinschaft stets 
aufs Neue realisiert würden.5 

Indem er den Fokus auf die Sozialdimension von Religion legt, stellt sich Durk-
heim gegen seinen Zeitgenossen, den bekannten US-amerikanischen Religionspsy-
chologen William James, der in seinem Werk Die Vielfalt religiöser Erfahrungen 
(1902) die individuelle Erfahrung zum Ausgangspunkt seiner Analyse macht und 
Religion somit wie folgt definiert: „Daher soll Religion […] bedeuten: die Gefühle, 
Handlungen und Erfahrungen von einzelnen Menschen in ihrer Abgeschiedenheit, 
die von sich selbst glauben, dass sie in Beziehung zum Göttlichen stehen.“ (James 
1997: 63f.; Hervorh. weggelassen) Mit dieser Definition von Religion steht James 
in einer Tradition mit Friedrich Schleiermacher und Rudolph Otto: Für Schleierma-
cher ist das Wesen der Religion in seinem 1799 erstmals veröffentlichten Werk 
Über die Religion  
 
„weder Denken noch Handeln, sondern Anschauung und Gefühl. Anschauen will sie das Uni-
versum, in seinen eigenen Darstellungen und Handlungen will sie es andächtig belauschen, 
von seinen unmittelbaren Einflüssen will sie sich in kindlicher Passivität ergreifen und erfül-
len lassen“ (Schleiermacher 1984: 211f). 
 
Religion wird hier als Wahrnehmungsmodus sui generis gefasst. Auch Otto thema-
tisiert in seinem Werk Das Heilige (1917) die Vorstellung einer religiösen Erfah-
rung mit universeller Gültigkeit. Er beruft sich dabei auf seine eigenen Erfahrungen 
des Heiligen, die er an unterschiedlichen Orten der Welt, insbesondere aber in einer 
jüdischen Synagoge in Marokko gemacht hat und die ihn in besonderer Weise er-
griffen haben. Er versucht, die Momente dieser Erfahrung als mysterium tre-
mendum und mysterium fascinans zu charakterisieren. Das Heilige offenbare sich 
als überwältigende Macht, vor der man erschaudert und die als das ganz Andere die 
menschliche Vernunft transzendiert. Neben diesem Gefühl des Erschauderns wird 
das Heilige zudem als faszinierende und beglückende Erfahrung wahrgenommen. 
                                                                 
5   Insbesondere Durkheim ist aufgrund seiner strikt immanenten Sozialerklärung von Religi-

on eine Nähe zur Religionskritik zugesprochen worden (vgl. Meyer 1988: 139f). Krech 
und Tyrell weisen darauf hin, dass Religion „immer ein Kollektivsachverhalt […] und als 
‚sozialer Tatbestand‘ von ‚zwingender‘ Beschaffenheit, damit reflexiv kaum hintergeh-
bar, geschweige denn instrumentalisierbar“ war (Krech/Tyrell 1995: 16f). Eine herr-
schaftskritische Betrachtungsweise lag ihm also eher fern. Kohl postuliert sogar, dass er 
die bei Comte fortgeführte Religionskritik der Aufklärung in ihr Gegenteil verwandelte: 
„Religion wird hier weder als ein Produkt der übersteigerten menschlichen Einbildungs-
kraft noch als ein Instrument zur Beherrschung der Massen aufgefaßt, sondern vielmehr 
als ein notwendiger und unverzichtbarer Bestandteil des sozialen Lebens“ (Kohl 1988: 
248). 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



                                                                                DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS | 67
 

 

Otto bezeichnet das Heilige als etwas Numinoses, das weder durchschaubar noch 
hinterfragbar ist (vgl. auch Firsching/Schlegel 1998). 

In einem solchen Verständnis sind religiöse Gemeinschaften und Institutionen 
immer nur sekundäre Produkte, die, wie James ausführt, im Verhältnis zur tieferen 
Quelle der religiösen Erfahrung lediglich „der Übersetzung eines Textes in eine an-
dere Sprache vergleichbar“ sind (James 1997: 426). In diesen Definitionen wird 
somit den individuellen religiösen Erfahrungen und nicht etwa religiösen Praktiken 
oder kollektiv geteilten Glaubensüberzeugungen der zentrale Stellenwert beigemes-
sen. Auch wenn eine solche Definition von Religion bei Durkheim wenig Anklang 
findet, kommt ihr – wie zu zeigen sein wird – ab den 1960er Jahren ein zentraler 
Stellenwert zu. 

In der 1913/1914 gehaltenen Vorlesung Pragmatismus und Soziologie analysiert 
Durkheim die Schriften von James, um sich von dessen Sichtweise abzugrenzen.6

Er stellt fest, dass der Pragmatismus die Dualität übersehe, „die zwischen der auf 
individuellen und der auf kollektiven Erfahrungen beruhenden Denkweise besteht. 
Die Soziologie dagegen erinnert uns daran, dass das Soziale stets eine höhere Wür-
de hat als das Individuelle“ (Durkheim 1987: 113). Wie ernst es ihm ist, Religion 
als sozialen Tatbestand definieren zu wollen, lässt sich daran erkennen, dass Durk-
heim ohne die Vorstellung von etwas Göttlichem oder Transzendentem auskommt. 
Der Gegenstand der religiösen Riten und Glaubensvorstellungen ist seines Erach-
tens vielmehr die Gesellschaft selbst: 

                                                                 
6 In der zwölften Vorlesung befasst er sich explizit mit James’ Buch Die Vielfalt der reli-

giösen Erfahrungen. Ein weiterer Verweis lässt sich in Die elementaren Formen des reli-
giösen Lebens finden: Durkheim bezeichnet James dort als „Glaubensverteidiger“ (Durk-
heim 1994: 559). Auch der Neffe Durkheims, Marcel Mauss, hat sich im Rahmen einer 
Rezension auf recht kritische Weise mit James’ Werk befasst: Er kritisiert nicht nur die 
unklare Definition des Gegenstandsbereiches, sondern zudem die Implikationen eines li-
beral amerikanischen Protestantismus sowie metaphysische und ontologische Prämissen, 
die in James’ Religionsverständnis zu finden sind. Insbesondere stört er sich jedoch am 
methodischen Vorgehen James’, der als Ausgangspunkt das individuelle Bewusstsein 
wählt und auf diese Weise der Psychologie und nicht etwa Soziologie oder Geschichte 
den Vortritt lässt (vgl. Mauss 2012: 410ff). Eine etwas andere Sichtweise auf die Dinge 
hat diesbezüglich Hans Joas. Er spricht in Bezug auf Mauss’ kritische Betrachtungsweise 
von schulmeisterlichem Gebaren und bemängelt, dass Mauss in seinem belehrenden Ton-
fall James sogar einen anderen Titel für sein Buch vorschlagen würde (vgl. Joas 1995: 
198). Um die begrenzte Reichweite von James’ Ansatz deutlich zu machen, hatte Mauss 
vorgeschlagen, das Buch mit „eine Studie über einige mit der Religion zusammenhän-
gende psychologische Zustände“ bzw. „über einige Formen religiöser Gefühle“ zu beti-
teln (vgl. Mauss 2012: 415).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



68 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
„Die religiösen Vorstellungen sind Kollektivvorstellungen, die Kollektivwirklichkeiten ausdrü-
cken; die Riten sind Handlungen, die nur im Schoß von versammelten Gruppen entstehen 
können und die dazu dienen sollen, bestimmte Geisteszustände dieser Gruppe aufrechtzu-
erhalten oder wieder herzustellen.“ (Durkheim 1994: 28) 

Hier wird der funktionale Charakter deutlich, welcher den Kern von Durkheims Re-
ligionsverständnis bildet: Die gemeinsam praktizierten religiösen Riten und Glau-
bensüberzeugungen tragen entscheidend zum Zusammenhalt einer Gemeinschaft 
bzw. Gesellschaft bei. Glaubensvorstellung und Riten üben für Durkheim eine in-
tegrierende Funktion aus, sie sind die moralische Instanz der Gesellschaft. Für 
Durkheim ist das religiöse Leben der „konzentrierte Ausdruck des gesamten kol-
lektiven Lebens“ (Durkheim 1994: 561). „Die Idee der Gesellschaft“ ist für ihn 
gleichsam „die Seele der Religion“ (ebd.).

In ähnlicher Weise definiert auch Simmel Religion (1906): Zwar konstatiert er, 
dass Religion grundsätzlich auf eine Gottesvorstellung Bezug nimmt, ähnlich wie 
Durkheim kommt er zu dem Schluss, dass diese Gottheiten als Formel für die 
„transzendenten Orte der Gruppenkräfte“ stehen (zitiert n. Knoblauch 1999: 66). Er 
vergleicht die Beziehung des Individuums zur Gesellschaft mit dessen Verhältnis zu 
Gott. Gott stelle die vollendete Form dessen dar, was im Diesseits die Gesellschaft 
sei. Im Gegensatz zu Durkheim interessiert sich Simmel nicht für die gesellschaftli-
che Funktion von Religion, sondern vielmehr für die Leistung, die sie für das Indi-
viduum übernimmt. Religion erfülle für den Einzelnen den Wunsch nach einem 
Orientierungspunkt im Leben, nach Heilung des unvollkommenen Lebens, nach 
Gerechtigkeit und Glück. Hier wird der Unterschied zu Durkheim sehr deutlich, 
denn Simmels Religionsbegriff wurzelt in religiösen Trieben, also in psychologi-
schen Tatbeständen. Zwar gehören diese Triebe zu den feineren des Menschen, 
gleichwohl möchte er den Wunsch nach Glück nicht bereits mit Religion gleichset-
zen und nennt diese vielmehr ‚religiös‘ oder ‚religioid‘ (vgl. Simmel 1989: 126). Er 
unterscheidet somit zwischen Religiosität und Religion: Während Religiosität für 
die Befindlichkeit oder Offenheit und Erlebnisbereitschaft gegenüber einer Begeg-
nung mit dem Mysterium steht, betrachtet er Religion als Kulturform, die aus dem 
kontinuierlichen Zusammenwirken sozialer Beziehungen objektiviert werde (vgl. 
Helle 1989: 34). Diese manifestieren sich etwa in der Institution der Kirche oder in 
religiösen Lehren. Die Entwicklungsdynamik von Religion ergebe sich aus der Dis-
krepanz zwischen der institutionalisierten Form der Religion und dem in der indivi-
duellen Religiosität angelegten Streben nach etwas Höherem. Wenn dies in der in-
stitutionalisierten Form der Religion nicht mehr gefunden werden kann, suche die 
individuelle Religiosität neue Formen der Religion (vgl. Simmel 1989: 125).

Durkheim hebt demgegenüber die kollektive Dimension hervor: Durch das mo-
ralische Gerüst der Religion sollen Anomien von der Gesellschaft abgewendet wer-
den. Der Religionsbegriff bei Durkheim ist somit nicht nur eng mit dem Gesell-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



                                                                                DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS | 69
 

 

schaftsbegriff verknüpft, sondern auch mit dem Begriff der Moral. Diesen überzeit-
lichen funktionalen Charakter der Religion herausstellend hält er an anderer Stelle 
fest:
 
„In der Religion ist also etwas Ewiges, dass das Schicksal hat, alle Einzelsymbole zu überle-
ben, mit denen sich das religiöse Denken nach und nach bekleidet hat. Es gibt keine Gesell-
schaft, die nicht das Bedürfnis fühlte, die Kollektivgefühle und die Kollektivideen in regelmä-
ßigen Abständen zum Leben zu erwecken und zu festigen. Diese moralische Wiederbelebung 
kann nur mit Hilfe von Vereinigungen, Versammlungen und Kongregationen erreicht wer-
den, in denen die Individuen, die einander stark angenähert sind, gemeinsam ihre gemein-
samen Gefühle verstärken. Daher die Zeremonien, die sich durch ihren Zweck, durch die Er-
gebnisse, die sie erzielen, durch die Verfahren, die dort angewendet werden, ihrer Natur 
nach nicht von den eigentlichen religiösen Zeremonien unterscheiden. Welchen wesentli-
chen Unterschied gibt es zwischen einer Versammlung von Christen, die die wesentlichen 
Stationen aus Christi Leben feiern, oder von Juden, die den Auszug aus Ägypten oder die 
Verkündigung der Zehn Gebote zelebrieren, und einer Vereinigung von Bürgern, die sich der 
Erreichung einer neuen Moralcharta oder eines großen Ereignisses des nationalen Lebens 
erinnern?“ (Durkheim 1994: 571) 

Hier findet sich ein wichtiger Hinweis, wie Durkheim die Entwicklung der Religion 
in der modernen Gesellschaft fasst: Im Zusammenhang mit den gesellschaftlichen 
Differenzierungsprozessen komme es zu einer zunehmenden Individualisierung und 
somit zu einer Verschiebung der gesellschaftlichen Funktionserfüllung: Der Zu-
sammenhalt der Gesellschaft wird nun nicht mehr durch Religion, sondern vielmehr 
durch Bereiche der Politik übernommen. Durkheim spricht in diesem Sinne von ei-
ner Art Zivilreligion, die sich im Feiern nationaler Feste und Zeremonien manifes-
tiere. Er geht jedoch nicht von einem völligen Verschwinden der Religion in der 
modernen Gesellschaft aus. Aufgrund der funktionalen Bedeutung der Religion für 
die Integration der Gesellschaft sei dies gar nicht möglich. Lediglich ihre Form
könne sich einhergehend mit einem strukturellen Wandel ändern. Im Gengensatz zu 
Comte, der von einer marginalen Rolle der Religion in der modernen Gesellschaft 
überzeugt war, hat Durkheim mit seinem funktionalen Religionsverständnis den 
Weg dafür bereitet, Religion als wichtigen Bestandteil der modernen Gesellschaft 
zu fassen.7

                                                                 
7 Auch seine These des Kults des Individuums, die er in Über soziale Arbeitsteilung (1893) 

geäußert hat, findet Niederschlag im religionssoziologischen Diskurs:Vor dem Hinter-
grund des mit der Arbeitsteilung und der Ausdifferenzierung der Gesellschaft einherge-
henden Wegfalls gemeinsamer Sinnhorizonte geht Durkheim der Frage nach, wie gesell-
schaftlicher Zusammenhalt dann noch zu gewährleisten ist. Durkheim spricht hier von ei-
nem ‚Kult des Individuums‘, der den gesellschaftlichen Zusammenhalt gewährleisten 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



70 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
Max Weber ist der zweite wichtige Protagonist der frühen Religionssoziologie, der 
die Auseinandersetzung mit Religion maßgeblich geprägt hat.8 Im Vergleich zu 
Durkheim interessiert er sich nicht für die elementaren Aspekte, die jeder Religion 
zugrunde liegen, sondern verfolgt eine soziologisch-historische Betrachtungsweise. 
Noch strikter als Durkheim strebt er ein soziologisches Vorgehen an, das sich ein-
zig aus der empirischen Beobachtbarkeit speist. In Wirtschaft und Gesellschaft
(1922) stellt er in diesem Sinne fest, dass „Religiös oder magisch motiviertes Han-
deln […] in seinem ursprünglichen Bestande diesseitig ausgerichtet“ ist.9 Weber 
vermeidet es bewusst, eine Definition von Religion zu formulieren: „Eine Definiti-
on dessen, was Religion ist, kann unmöglich an der Spitze, sondern könnte allen-
falls am Schlusse einer Erörterung wie der nachfolgenden stehen.“ (Weber 1980: 
245) Folgerichtig macht er darauf aufmerksam, dass man es aus der soziologischen 
Perspektive 

„überhaupt nicht mit dem ‚Wesen‘ der Religion, sondern mit den Bedingungen und Wirkun-
gen einer bestimmten Art von Gemeinschaftshandeln zu tun [hat], dessen Verständnis auch 
hier nur von den subjektiven Erlebnissen, Vorstellungen, Zwecken der Einzelnen – vom ‚Sinn‘ 
– aus gewonnen werden kann, da der äußere Ablauf ein höchst vielgestaltiger ist.“ (Ebd.)  

Den „subjektiv gemeinten Sinn“ des Religiösen sieht er jedoch durch die entspre-
chende Gemeinschaft geprägt. Wie bei Durkheim steht bei Weber das religiöse 
Handeln somit im Kontext der Gemeinschaft. Die Wesensfrage ist für Weber nur 
dann interessant, wenn sie sich zu einem sozialen Gebilde entwickelt. Denn das 
„Übernatürliche“ und „Außeralltägliche“, auf das sich die Religion bezieht, ist für 
ihn „lediglich“ ein Produkt der Entwicklung der Religion. Um Religion verstehen 

                                                                                                                                              
soll: „In dem Maße, in dem alle anderen Überzeugungen und Praktiken einen immer we-
niger religiösen Charakter annehmen, wird das Individuum der Gegenstand einer Art Re-
ligion.“ (Durkheim 1988: 227)

8 Es ist kein Hinweis zu finden, dass Weber und Durkheim ihr religionssoziologisches 
Schaffen gegenseitig wahrnahmen. Dies liegt zum einen daran, dass Weber über Religion 
zu Durkheims Lebzeiten kaum etwas publiziert hatte, zum anderen liegt es aber auch an 
dem jeweilig unterschiedlichen Erkenntnisinteresse, welches ihrer Beschäftigung mit dem 
Thema Religion zugrunde lag (vgl. Tyrell 1995: 106).

9 Die Unterscheidung zwischen magischem und religiösem Handeln trifft Weber wie folgt: 
Während magisches Handeln von Kausalbeziehungen ausgeht, die das Verhältnis von 
Welt und Hinterwelt bestimmen, magische Handlungen also mit Handlungen im Diesseits 
verbunden sind und somit unter einem starken Begründungsdruck stehen, da sie auf ihre 
Wirksamkeit überprüft werden können, schreibt religiöses Handeln den Göttern die 
Macht zu. 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



                                                                                DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS | 71
 

 

zu können, muss nach Weber somit ihre Genese untersucht werden. In diesem Sin-
ne stellt er fest: 

„Nicht die Persönlichkeit oder Unpersönlichkeit oder Überpersönlichkeit ‚übersinnlicher‘ 
Mächte ist das zunächst spezifische dieser ganzen Entwicklung [der Religion], sondern: Dass 
jetzt nicht nur Dinge und Vorgänge eine Rolle im Leben spielen, die da sind und geschehen, 
sondern außerdem solche, welche und weil sie etwas ‚bedeuten‘. Der Zauberer wird 
dadurch aus einer direkten Kraftwirkung zu einer Symbolik.“ (Weber 1980: 248; Hervorh. im 
Original) 

Die Symbole erzeugen folglich das Heilige, die „übernatürlichen Mächte“.10 Auf 
diese Weise „ist nun aber einmal ein Reich der Seelen, Dämonen und Götter ent-
standen, welches ein nicht im Alltagssinn Greifbares, sondern ein regelmäßig nur 
durch Vermittlung von Symbolen und Bedeutungen zugängliches hinterweltliches 
Dasein führt“ (ebd.). 

Für die Transferierung von außeralltäglichen Symbolen ins Alltägliche ist die 
Ausbildung von Charisma von besonderer Bedeutung. Eine zentrale Rolle spricht 
Weber hierbei dem Charisma der Propheten zu: Diese übermitteln Inhalte in Form 
von Lehren und Geboten, aber auch spezifische Ethiken und erschaffen somit eine 
religiöse Wertsphäre, die mit einer bestimmten Weltsicht verknüpft ist.

Weber interessiert sich also dafür, wie die Formen der religiösen Vergemein-
schaftung Symbole der Religion als Handlungszusammenhänge hervorbringen. In 
diesem Sinne spricht er in dem, um 1910 herum verfassten Kapitel zur Religionsso-
ziologie, welches in Wirtschaft und Gesellschaft abgedruckt ist, in erster Linie von 
Typen religiöser Vergemeinschaftung:

 „Vergemeinschaftung soll eine Beziehung heißen, wenn und soweit die Einstellung des sozi-
alen Handelns – im Einzelfall oder im Durchschnitt oder im reinen Typus – auf subjektiv ge-
fühlter (affektueller oder traditionaler) Zusammengehörigkeit der Beteiligten beruht.“ (We-
ber 1980: 21) 

Für die christliche Religion sind seines Erachtens insbesondere die Kirchen und 
Sekten von zentraler Bedeutung. Webers Weggefährte Ernst Troeltsch ergänzt diese 
beiden Typen noch um eine weitere Form, die der Mystik: „Die Mystik ist eine 
Verinnerlichung und Unmittelbarmachung der in Kult und Lehre verfestigten Ide-
enwelt zu einem rein persönlichen innerlichen Gemütsbesitz, wobei nur fließend 
und ganz persönlich bedingte Gruppenbildungen sich sammeln können, im übrigen 
Kultur, Dogma und Geschichtsbeziehung zur Verflüssigung neigen.“ (Troeltsch 
                                                                 
10 Hier verwendet Weber eine Differenz zwischen dem Symbolischen und dem Tatsächli-

chen, die in der gegenwärtigen Kultursoziologie kaum noch so vertreten wird. 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



72 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
1965: 967) Diese fluide Vergemeinschaftungsform der Mystik findet in jüngerer 
Zeit auch im religionssoziologischen Diskurs wieder Beachtung.11

Webers Schriften zu den Typen religiöser Vergemeinschaftung haben im religi-
onssoziologischen Diskurs vergleichsweise wenig Beachtung gefunden, vielmehr 
wurde seine Studie Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus
(1904) breit rezipiert.12 Hier geht es Weber um die Weltbilder, die mit Religionen 
verbunden sind. Diese möchte er in ihren Wirkungen auf die Entstehung des Kapi-
talismus untersuchen. Ausgangspunkt seiner Analyse ist somit die Frage, wie es im 
Okzident zur Herausbildung eines spezifisch modernen Rationalismus kommen 
konnte. Als wichtigste Triebkräfte für diese Entwicklung identifiziert er, sich von 
Marx abgrenzend, besonders kulturelle Faktoren. Normen und Ideale üben seines 
Erachtens einen großen Einfluss auf die Formierung gesellschaftlicher Strukturen 
aus.13 So stellt er etwa einen Zusammenhang zwischen sozialem Status und Kon-
fessionszugehörigkeit fest, der sich auch in der konfessionellen Gesellschaftsstruk-
tur eines Landes manifestiere: Er zeigt auf, dass protestantische Staaten im Ver-
gleich erfolgreicher sind als nichtprotestantische Staaten. Dies bringt er nun mit der 
protestantischen Ethik in Zusammenhang und sieht insbesondere in der Lutherschen 
Berufsethik und in der calvinistischen Prädestinationslehre, gekoppelt mit einer be-
stimmten Lebensführung, einen gewissen Rationalismus angelegt, der in einer 
Wahlverwandtschaft zum modernen Kapitalismus steht: Laut der Prädestinations-
lehre ist die Gnadenwahl Gottes bereits von vornherein festgeschrieben, d.h. der 
Mensch kann durch sein eigenes Tun sein Schicksal nicht mehr beeinflussen (vgl. 
                                                                 
11  Obwohl er diese Sozialform der Religion anhand der mittelalterlichen Mystik identifiziert, 

stellt er sie doch als eine allgemeine Sozialform der Religion dar, welche sich gerade 
durch den besonderen Individualismus auszeichne. Hier zeigt sich eine gewisse Nähe 
Troeltschs zur Religionspsychologie. Seine Aufgabe sieht er darin, Religion in ihrer „Tat-
sächlichkeit und sachlichen Eigentümlichkeit“ (Troeltsch 1922: 492) zu erforschen.

12 Aufgrund der unterschiedlichen Ausrichtung macht es für die Religionssoziologie einen 
Unterschied, ob sie auf Wirtschaft und Gesellschaft oder auf die Gesammelten Aufsätze 
zur Religionssoziologie Bezug nimmt.

13 Allerdings darf hieraus nicht vorschnell der Schluss gezogen werden, dass es Weber um 
eine rein idealistische Betrachtungsweise geht. Entsprechend heißt es im Schlussabschnitt 
der Protestantischen Ethik: „Denn obwohl der moderne Mensch im ganzen selbst beim 
besten Willen nicht im Stande zu sein pflegt, sich die Bedeutung, welche religiöse Be-
wusstseinsinhalte auf die Lebensführung, die ‚Kultur‘ und die ‚Volkscharaktere‘ gehabt 
haben, so groß vorzustellen, wie sie tatsächlich gewesen ist, so kann es dennoch natürlich 
nicht die Absicht sein, sie anstelle einer einseitig spiritualistischen kausalen Kultur- und 
Geschichtsdeutung zu setzen. Beide sind gleich möglich, aber mit beiden ist, wenn sie 
nicht Vorarbeit, sondern Abschluss der Untersuchung zu sein beanspruchen, der histori-
schen Wahrheit gleich wenig gedient.“ (Weber 1988: 205f, Hervorh. im Original)

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



                                                                                DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS | 73
 

 

Weber 1988: 93).14 Deswegen gehe man dazu über, sich bereits im Diesseits der 
Gnadenwahl Gottes versichern zu wollen. Als sicherer Hinweis auf die Erwähltheit 
durch Gott dient hauptsächlich der Erfolg im Beruf. Entsprechend versuchen die re-
ligiösen Laien im Berufsleben durch harte Arbeit und eine asketische Lebensfüh-
rung sich der Gnadenwahl Gottes zu versichern (vgl. Weber 1988: 167). Mit einer 
solch asketischen Lebensführung geht laut Weber dann eine gewisse Rationalisie-
rung einher. Dadurch, dass eine solch strukturierte Lebensführung nicht nur von 
einzelnen ausgeübt wird, sondern viele gläubige Protestanten sie praktizieren, kann 
sie das gesellschaftliche Gesamtgefüge und auf diese Weise das Aufkommen des 
modernen Kapitalismus, wenn auch nicht kausal beeinflussen so doch mit begünsti-
gen. Entscheidend ist hierbei für Weber die spezifische rationale Wertebasis, die 
sich nun zunehmend aus religiösen Zusammenhängen löst und eine Aufwertung in 
allen Lebensbereichen erfährt. 

Auch bei Weber lässt sich somit ein zeitdiagnostisches Moment finden: Er geht 
davon aus, dass sich diese insbesondere im Protestantismus vorzufindende Lebens-
führung im Laufe der Zeit von ihren religiösen Wurzeln löst und spricht insofern
von einer ‚Entzauberung der Welt‘:

„Die zunehmende Intellektualisierung und Rationalisierung bedeutet also nicht eine zuneh-
mende allgemeine Kenntnis der Lebensbedingungen, unter denen man steht. Sondern sie 
bedeutet etwas anderes: das Wissen davon oder den Glauben daran: dass man, wenn man 
nur wollte, es jederzeit erfahren könnte, dass es also prinzipiell keine geheimnisvollen unbe-
rechenbaren Mächte gebe, die da hineinspielen, dass man vielmehr alle Dinge – im Prinzip – 
durch Berechnen beherrschen könne. Das aber bedeutet: die Entzauberung der Welt. Nicht 
mehr, wie der Wilde, für den es solche Mächte gab, muss man zu magischen Mitteln greifen, 
um die Geister zu beherrschen oder zu erbitten. Sondern technische Mittel und Berechnung 
leisten das. Dies vor allem bedeutet die Intellektualisierung als solche.“ (Weber 1992: 488) 

Sein spezifisches Religionsverständnis ist somit eingebettet in ein spezifisches Mo-
derneverständnis: Die Entzauberung der Welt wird zu einem wichtigen Charakteris-
tikum der Moderneentwicklung, und Weber geht mit der Annahme der ‚Entzaube-
rung der Welt‘ nicht nur als Wegbereiter der Säkularisierungsthese in den religions-
soziologischen Diskurs ein, sondern prägt – mittels seiner vergleichenden For-
schungsanlage – zudem die Vorstellung einer in Europa entstandenen endogenen 
Moderneentwicklung.15 Denn seiner Ausgangsfrage – warum sich diese spezifische 
                                                                 
14 Sein Blick ist insbesondere auf die protestantischen Strömungen des 16. und 17. Jahrhun-

derts gerichtet. 
15 Auch in Bezug auf Weber ist der Grad der Einflussnahmen durch die Religionskritik um-

stritten: So problematisiert etwa Tyrell die von Joachim Matthes aufgestellte These, dass 
es sich bei Webers Entzauberungsthese um „das Erbe der Religionskritik“ (Matthes 1967: 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



74 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
Form des Kapitalismus nur im Okzident ausbreiten konnte – nachgehend, unter-
sucht Weber sowohl die protestantische Ethik, als auch die im Taoismus, Konfuzia-
nismus, Buddhismus, Hinduismus und Judentum vermittelten Weltsichten, um Auf-
schluss über die jeweils transportierten Ethiken – oder genauer gesagt Wirtschafts-
ethiken – zu erhalten (vgl. Weber 1991a).16 Von besonderer Bedeutung ist für We-
ber in diesem Zusammenhang das Problem der Theodizee – also die Frage, warum 
den Menschen, trotz der Allmacht Gottes, auf Erden Leid und Ungerechtigkeit wi-
derfährt – und wie die unterschiedlichen Religionen den Umgang mit diesem Prob-
lem lösen. Seine Auseinandersetzung mit Hinduismus, Judentum etc. erfolgt vor 
dieser konkreten Fragestellung. Dabei geht er davon aus, dass sich das Verhältnis 
zur Welt jeweils über eine Kombination von Heilsgütern und Heilswegen konstitu-
iert. In den Erlösungsreligionen etwa werden die Heilsgüter dadurch bestimmt, 
„‚wovon‘ und ‚wozu‘ man ‚erlöst‘ sein wollte – und nicht zu vergessen: – konnte“ 
(Weber 1991: 11a). Die Heilswege wiederum legen fest, welche Mittel – Askese, 
Meditation, magisches oder rituelles Handeln – angewandt werden müssen, um die-
se Güter zu erlangen. In vereinfachter Weise kann „zwischen innerweltlichen und 
außerweltlichen Heilsgütern, sowie zwischen aktiven und kontemplativen Mitteln 
unterschieden werden“ (Stachura 2011: 20). Somit ist es Weber möglich, zwischen 
der „weltflüchtigen“ Haltung des Hinduismus, welche sich aus den auf Erlösung 
von dem irdischen Dasein ausgerichteten Heilsgütern ergebe und welcher mit kon-
                                                                                                                                              

32ff; 74f) handele, „zum einen, weil Webers primäres Interesse gerade den religiösen Ur-
sprüngen der modernen Wirtschaft, Wissenschaft u.a. galt, zum anderen, weil seine ‚gro-
ße Erzählung‘ gerade nicht die einer geradlinig-notwendigen ‚Verfallsgeschichte‘, son-
dern die tragische der ‚Selbstaufhebung‘ der Religion war“ (Tyrell 1995: 109). Tyrell er-
innert außerdem an die Fortschrittslogik, die der Religionskritik im Allgemeinen und ins-
besondere Comtes Denken zugrunde liege, hier ginge es um eine Ersetzung der Religion 
durch die Wissenschaft. Gerade in der Abgrenzung zu einem solchen Fortschrittsdenken 
kann sich nach Tyrell die Religionssoziologie herausbilden: „Religion und Wissenschaft 
sind solcherart dann aber statt auf funktionale Differenzierung […], auf Funktionsgleich-
heit und Konkurrenz sowie (zeitlich) auf Sukzession hin ins Verhältnis gesetzt – mit der 
Konsequenz, daß man nun der Wissenschaft (und erst recht der den Wissenschaftsbau 
krönenden Soziologie) Religionsartiges abverlangt und dem wissenschaftlichen Fort-
schritt und dem, was er bewirkt, Züge von ‚säkularer Heilsgeschichte‘ verleiht. […] erst 
da, wo die Soziologie ein ‚religiös ernüchtertes‘ Verhältnis zu sich selbst gewinnt, wo sie 
die religioiden Ambitionen und die geschichtsphilosophischen Implikate abschüttelt und 
überdies die Funktionsdifferenz (der Wissenschaft) zur Religion einzuräumen bereit ist, 
erst da hat sie auch die nötige Bescheidenheit, um zur ‚wissenschaftlichen Disziplin‘ zu 
taugen.“ (Tyrell 1995: 82)

16 Aufgrund seiner Krankheit und seines frühen Todes ist die Auseinandersetzung mit dem 
Islam nur rudimentär geblieben.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



                                                                                DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS | 75 

 

 

templativen Heilswegen zu erlangen sei und der weltbeherrschenden Haltung des 
Protestantismus zu unterscheiden, welche durch ethisches und asketisches Handeln 
auf Erden erhoffe, auf diese Weise die Gnadenwahl Gottes zu erlangen (vgl. 
Stachura 2011: 20f). 

Wie aufgezeigt, findet sich in den religionssoziologischen Ansätzen Durkheims 
und Webers eine große Vielfalt an Thematisierungsformen des Religiösen: Religiö-
se Überzeugungen, die sich in Wissenssystemen und -formen materialisieren, sind 
für die Klassiker der Religionssoziologie ebenso wichtig wie religiöse Praktiken 
und Handlungen, die sich in Ritualen, Zeremonien und Kulten materialisieren. In 
diesem Zusammenhang weisen Durkheim und Weber zudem auf die religiösen 
Symbole hin, ohne die Religion sich kaum vollziehen würde. Außerdem macht 
Weber auf die geschichtliche Verfasstheit von Religion aufmerksam und plädiert 
aus diesem Grund für eine genealogische Betrachtungsweise auf Religion.17 Inwie-
fern diese Thematisierungsformen im religionssoziologischen Diskurs Berücksich-
tigung finden, werde ich im Folgenden nachzeichnen. 

 
 

2.2 DIE NACHKRIEGSJAHRE – STRUKTURFUNKTIONALISMUS 
UND KIRCHENSOZIOLOGIE 

 
Die Soziologie der Nachkriegszeit steht ganz im Zeichen des Strukturfunktionalis-
mus von Talcott Parsons, der in seinem Werk u.a. die Arbeiten Webers und Durk-
heims zusammenführen wollte. In diesem Sinne besteht für Parsons Religion aus 
Strukturen von Glaubensvorstellungen und Systemen von Handlungen, Objekten 
und Symbolen. Er fasst Religion als Subsystem des kulturellen Systems, dessen 
Funktion für die Gesamtgesellschaft in der integrierenden Ordnungsstiftung und der 
Legitimierung von Werten und Normen einer Gesellschaft zu sehen ist (vgl. Par-
sons 1968). Auf Gesellschaftsebene erfüllt Religion somit zentrale Funktionen: Die 
integrative Wirkung wird zum einen durch die Zusammenführung von vorherr-
schenden Gruppennormen und den Wünschen der Individuen erzielt. Durch die In-
ternalisierung von persönlichkeitsleitenden Normen werden nicht nur expressive 
und emotionale Handlungsmuster, sondern auch Bewertungsmaßstäbe für die eige-
nen Handlungen und die Handlungen Anderer bereitgestellt. Durch die Verschie-
bung der Erfüllungen von Erwartungen und Hoffnungen in eine nicht absehbare 
und nicht überprüfbare Zukunft stützt Religion somit das kulturelle System. Inso-

                                                                 
17   Das religionssoziologische Schaffen Webers und Durkheims fand unmittelbar nach dem 

Tod Webers und Durkheims keine direkte Nachfolge. Joachim Wach grenzte sich eher 
von Webers Schaffen ab und die Vertreter der Durkheim-Schule wandten sich nach dem 
1.Weltkrieg neuen Themengebieten zu (Tyrell 1995: 108f). 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



76 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
fern geht Parsons auch von einer Notwendigkeit der Existenz von Religion aus. Je-
doch nimmt er an, dass im Zuge der funktionalen Differenzierung der Moderne tra-
ditionelle Formen der Religion an Bedeutung verlieren. Eine zunehmende Plurali-
sierung befördere die Privatisierung von Religion und funktionale Äquivalente, wie 
etwa politische Ideologien oder Zivilreligion, übernähmen die Ausübung der bis-
lang von der Religion erfüllten Funktionsleistung.18

Parsons’ Werk wurde bekanntlich auch in einen modernisierungstheoretischen 
Zusammenhang gestellt. Mit der Annahme einer weltweiten Modernisierung wird 
somit ein in allen Gesellschaften zu erwartender Bedeutungsverlust der Religion 
ausgemacht, der sich insbesondere durch die Minderung des öffentlichen Einflusses 
der Kirchen zeige (vgl. Knöbl 2012: 90).19

Auch die Religionssoziologie blieb von den Schriften Parsons’ nicht unbeein-
flusst (vgl. Drehsen 1988: 92f). Entsprechend war der religionssoziologische Dis-
kurs in Deutschland in den Nachkriegsjahren insbesondere von der Säkularisie-
rungsdebatte geprägt und der Fokus in der Religionssoziologie wurde auf die Insti-
tution Kirche und ihre (verschwindende) Rolle in der Gesellschaft gelegt. In dieser 
neuen Ausrichtung der Religionssoziologie wird Religiosität fortan lediglich mit 
Kirchlichkeit gleichgesetzt. Von zentraler Bedeutung erweist sich hier die soge-
nannte Kirchensoziologie, welche in den 1950er und 1960er Jahren zur vorherr-
                                                                 
18 Der Gedanke der Zivilreligion wurde auch von Parsons Schüler Robert Bellah weiterge-

führt. Dieser hatte mit seinem Aufsatz Civil Religion in America (1967) für Diskussions-
stoff über die Bedeutung der Religion im Zusammenhalt moderner Gesellschaften ge-
sorgt, geht er doch davon aus, dass die Gesellschaft durch eine religiöse, aber Religionen 
übergreifende, Identität stiftende Überzeugung normativ geprägt sei. Er veranschaulicht 
dies an den USA, für welche er die Überzeugung des Auserwähltseins der USA und die 
Verbindung zu Gott als Kernpunkte dieser von den meisten Bürgern geteilten Überzeu-
gung bestimmt. Sie wird durch gemeinsame Symbole und Riten gestärkt.

19 In seinem Spätwerk diagnostiziert Parsons außerdem eine Demokratisierung des Chris-
tentums, die auch religionsintern Individualisierung und Privatisierung des Glaubens zur 
Folge habe (Parsons 1974). Allerdings sei es zu voreilig, von einem völligen Bedeu-
tungsverlust religiöser Normen in der modernen Gesellschaft auszugehen. Vielmehr ver-
steht er beispielsweise unter dem Begriff der Säkularisierung eine Annäherung von säku-
laren Orientierungsmustern im alltäglichen Leben und normativen Maßgaben der Religi-
on. Insofern sei die Säkularisierung auch als Christianisierung zu verstehen (Parsons 
1971a). Er greift aber auch die Ideen der Zivilreligion Robert Bellahs auf, die er als eine 
Sammlung an Werten und Überzeugungen fasst, welche die Leitprinzipien des gesell-
schaftlichen Zusammenlebens bilden und somit als religiöse Basis verstanden werden 
können (Brandt 1993: 270). Im Anschluss an Weber hat Parsons’ Schüler Robert Bellah 
den Einfluss der Religion auf den wirtschaftlichen Aufschwung Japans untersucht, wo-
rauf in Kapitel 5.1 noch genauer eingegangen wird (Bellah 1957).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



                                                                                DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS | 77
 

 

schenden Position im religionssoziologischen Diskurs wurde.20 Wegweisend waren 
hier insbesondere die Arbeiten des französischen Juristen und Kirchenhistorikers 
Gabriel Le Bras (1947; 1954/1955), welcher sich unter Verwendung von deskriptiv-
statistischen Methoden vornehmlich für geographische, demographische und sozio-
graphische Aspekte in Bezug auf Kirchenmitgliedschaften interessierte. 

Vor dem Hintergrund einer zunehmenden Sorge vor Mitgliederschwund wurde 
seitens der kirchlichen Institutionen unterschiedlicher Konfessionen nun unter Be-
zugnahme auf Le Bras die religiöse Praxis der Gläubigen untersucht, um auf diese 
Weise die Auswirkung der modernen Gesellschaft auf die kirchliche Mitgliedschaft 
zu ermitteln. Es lässt sich also eine Vereinnahmung der Religionssoziologie durch 
kirchliche bzw. konfessionelle Fragestellungen diagnostizieren. In rein positivisti-
scher Manier wurde sich hier der Untersuchungsmethoden Le Bras’ bedient, um die 
seelsorgerische Krise zu bewältigen (vgl. Savramis 1968a: 65). Beispielhaft für die 
kirchliche Vereinnahmung der Religionssoziologie in der Bundesrepublik steht die 
Arbeit von Bernhard Häring mit dem Titel Macht und Ohnmacht der Religion
(1956): Gegenüber einer voraussetzungslosen Soziologie im Sinne Webers hebt er 
gerade die „Zielstrebigkeit der Religionssoziologie“ hervor, wenn diese „auf der 
Basis einer klaren Sozialtheologie und Sozialphilosophie ruht“ (Häring 1956: 19). 
Das Hauptanliegen seines Buches ist, „zu zeigen, wie die religionssoziologische 
Fragestellung und die praktische Forschung theologisch sinnvoll ist und welchen 
Dienst sie der Theologie und der Seelsorge leisten kann“ (ebd.; vgl. auch Savramis 
1968a: 68). 

Es kommt in der Nachkriegszeit also nicht nur zu einer Theologisierung, son-
dern auch zu einer Konfessionalisierung der Religionssoziologie, wobei festgehal-
ten werden muss, dass Studien vonseiten der katholischen Kirche diejenigen der 
evangelischen Kirchen an Zahl und Bedeutung klar übersteigen (vgl. Savramis 
1968a: 69).

Diese Ausrichtung der sogenannten Kirchensoziologie gerät allerdings schon 
bald in Kritik. In seiner vielbeachteten Sammelbesprechung religionssoziologischer 
Studien hält beispielsweise Thomas Luckmann 1960 fest: „Die Anzahl der in den 
letzten Jahren auf dem Gebiet der Religionssoziologie veröffentlichten Arbeiten ist 
eindrucksvoll. Allerdings ist im Vergleich mit der Problemstellung der klassisch re-
ligionssoziologischen Periode Emile Durkheims und Max Webers eine geradezu 
radikale Verengung des Ansatzes zu bemerken.“ (Luckmann 1960: 315) Er kriti-
siert die kirchensoziologische bzw. kirchengemeindesoziologische Ausrichtung der 
                                                                 
20 Die in erster Linie empirisch ansetzende Kirchensoziologie hat ebenfalls um 1900 ihren 

Anfang genommen (Brieger 1894; Göhre 1909; vgl. auch Krech/Tyrell 1995: 28f). Insbe-
sondere in den Arbeiten Paul Drews wird die dezidiert empirisch-quantitative Ausrich-
tung der späteren Kirchensoziologie vorweggenommen (Drews 1900; vgl. Krech/Tyrell 
1995: 29).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



78 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
Religionssoziologie im Allgemeinen und expliziert diese Kritik etwa an dem von 
Dietrich Goldschmidt, Franz Greiner und Helmut Schelsky herausgegebenen Sam-
melband Soziologie der Kirchengemeinde (1960): 

„Ihr Forschungsgegenstand ist als ‚messbare religiöse Praxis‘ aufgefaßt, ihre Forschungsme-
thode ist soziographisch, ihre Ausdeutungsversuche bleiben in Korrelationen der Variablen 
stecken. Soziologisch fundierte Untersuchungen der Einbettung der Kirchlichkeit in die ge-
samtgesellschaftliche Rollenstruktur und die soziale Schichtung, nach lokal-institutionell be-
stimmten Situationen modifiziert, fehlen vollkommen.“ (Luckmann 1960: 318) 

Demosthenes Savramis konstatiert in seiner Einführung in die Religionssoziologie 
noch im Jahr 1968: „Es ist nicht mehr das akademische Interesse an den Wechsel-
beziehungen zwischen Religion und Gesellschaft, das die Impulse gibt zu den Fra-
gestellungen und Forschungen, sondern die religiöse Problematik der Gegenwart 
bestimmt die Thematik und Methode der Arbeiten, die man heute als Religionsso-
ziologie bezeichnet. Je nachdem, welchem Zweck oder welchen Interessen diese 
Religionssoziologie dient, liegt eine Ideologisierung oder Konfessionalisierung un-
serer Disziplin vor.“ (Savramis 1968a: 88)

Lediglich Schelsky wird ein Ausnahmestatus zugesprochen: In Anschluss an die 
Philosophische Anthropologie Arnold Gehlens wirft dieser die Frage auf, welche 
Reaktionen innerhalb der Religion und des Christentums durch die Entwicklungen 
der modernen Gesellschaft zu beobachten sind. Die Anpassung der Religion an die 
Gegebenheiten ihrer Umwelt zum Gegenstand zu machen, ist für Schelsky die zent-
rale Aufgabe der Religionssoziologie. Diese Anpassung vollziehe sich mittels ex-
pliziter oder impliziter Selektion, unpassend Gewordenes drohe ins Hintertreffen zu
geraten (vgl. Tyrell 1996: 451). Um den kirchensoziologischen Fokus zu überwin-
den, macht er einen Wandel der religiösen Sozialform aus. Er vertritt die These, 
dass die moderne Glaubensform sich in Dauerreflexion äußere: „Eben diese in der 
Reflexion unauslotbare Innerlichkeit, die nicht zum endgültigen Vorstellungs- und 
Aussagegegenstand gerinnen kann, ist es aber, die heute Gott gegenübersteht, d.h., 
in ihr wird das moderne Verhältnis des Ichs zu sich selber gesucht.“ (Schelsky 
1957: 258) Vor dem Hintergrund dieser Diagnose befasst er sich nun mit der Frage, 
ob und inwiefern Dauerreflexion institutionalisierbar ist und kommt zu folgendem 
Ergebnis:

„Die soziale Verbindlichkeit ritueller oder nomineller Glaubensaussagen setzt eine Gleichheit 
der inneren religiösen Erfahrung und der Gegenständlichkeit ihres Bewußtwerdens voraus, 
die im dynamischen Innenleben der modernen Subjektivität und Individualität nicht mehr so 
ohne weiteres gefunden werden kann; so muß man als primären sozialen Prozeß erst einmal 
die subjektiven Erfahrungen und Selbstdeutungen des anderen zu Gesicht bekommen, zu 
verstehen versuchen und sich womöglich auf einen Bestand von Gemeinsamkeiten der Sub-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



                                                                                DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS | 79
 

 

jektivität, auf ein Verständigtsein einigen, das als sozial gemeinsame Grundlage einer Ge-
meinschaft im Glauben dienen kann. Da der Gefühls-, Gedanken-, Vorstellungs- und Rede-
strom, die Reflexion der Subjektivität aber weiterfließen und sich auf keine Objektivierung 
fixieren lassen, bleibt auch diese Grundlage unstabil, und ihre Wiederherstellung – das Ge-
spräch – wird chronisch und fundamental für das Leben einer Glaubensgemeinschaft mo-
derner Menschen.“ (Schelsky 1957: 268f) 

Gleichwohl konnte sich die von Schelsky vertretene These nicht wirklich durchset-
zen. Savramis etwa ist der Ansicht, dass Schelsky die menschliche Fähigkeit zur 
Reflexion überschätzt habe (vgl. Savramis 1968a: 71). Savramis begrüßt zwar die 
erweiterte religionssoziologische Fragestellung, weist aber auch auf eine damit ein-
hergehende Verengung hin, denn der analytische Blick werde einzig auf die Verän-
derung der Glaubensformen, also nur einen spezifischen Aspekt von Religion ge-
richtet. Indem Schelsky fragt, wie „diese neue, reflektierende Spiritualität absoluter 
Innerlichkeit institutionalisierbar zur Gemeinde und Kirche“ ist, bleibt seine Ausei-
nandersetzung wiederum allein der Sozialform der Kirche verhaftet. Anfang der 
1960er Jahre mehren sich allerdings die kritischen Stimmen (vgl. Goldschmidt/
Matthes 1962; Matthes 1964) und es ist zudem eine Internationalisierung des religi-
onssoziologischen Diskurses zu verzeichnen, die sich dem Anliegen verschrieben 
hat, „der internationalen religionssoziologischen Diskussion wieder zu jenem enge-
ren Bezug zur allgemeinen soziologischen Theorie zu verhelfen, dessen Fehlen in 
den letzten Jahren wiederholt beklagt worden ist“ (Matthes 1965: 7). Dennoch ver-
dächtigt Savramis vor dem Hintergrund des Buches Religion und Gesellschaft 
(1967) auch Joachim Matthes noch, ein „Fürsprecher und Theoretiker jener soge-
nannten ‚neueren‘ Religionssoziologie“ zu sein, „die die religionssoziologische 
Forschung bzw. ihre Thematik konsequent auf den Rahmen der Kirchensoziologie 
beschränken will“ (Savramis 1968b: 860).

Einen nachhaltigen diskursiven Wandel deuten die Überlegungen Luckmanns 
an. Dieser stellt in seiner Sammelbesprechung bereits 1960 fest, dass sich die Reli-
gionssoziologie nicht in erster Linie mit der

„Problematik der ‚Säkularisierung‘ [befassen solle (Anmerk. d. V.)] und ihrer strukturellen 
Voraussetzungen, die zur Entleerung bestimmter Sinnzusammenhänge, zum Wirklichkeits-
verlust ganzer symbolischer Realitätsschichten und zur Privatisierung der traditionellen 
Kirchlichkeit führen. Die soziologisch zentrale Frage wird vielmehr sein müssen, was denn 
der Sinnzusammenhang der jetzt gültigen oder gültig werdenden symbolischen Realität sei, 
wie die innere Struktur ihrer Thematik beschaffen sei und inwiefern sie eine christliche 
Thematik weiterführt. Ferner wird zu fragen sein, wie diese ‚Religion‘ in der modernen Ge-
sellschaft institutionell vorgeformt und ‚verteilt‘ wird. Ferner, ob die neuen ‚religiösen 
Selbstverständlichkeiten‘ nur thematische Änderungen repräsentieren oder ob sie vielmehr 
in (durch die moderne Massengesellschaftsstruktur) veränderten Sozialisierungsprozessen 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



80 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
vermittelt und durch wesensmäßig neue Komplexe sozialen Handelns in der modernen Per-
sonenstruktur bestätigt werden.“ (Luckmann 1960: 326) 

Im religionssoziologischen Diskurs manifestieren konnte sich diese Stoßrichtung 
erst Ende der 1960er Jahre. Neben Thomas Luckmann spielte Peter Berger hierbei 
eine wichtige Rolle.

2.3 DER WANDEL DER RELIGIONSSOZIOLOGIE 
ENDE DER 1960ER JAHRE HIN ZU EINER RELIGION 
DES INDIVIDUUMS

Während in der Nachkriegszeit Religion in der Religionssoziologie nur noch hin-
sichtlich der institutionellen Ausformung thematisiert wurde und an Weber an-
schließend meist von einem Bedeutungsverlust der Religion ausgegangen wurde, 
kommt es Ende der 1960er Jahren zu einem entscheidenden diskursiven Wandel in 
der Bestimmung von Religion. Im Zusammenhang mit den Veränderungen der mo-
dernen Gesellschaft wird insbesondere durch Luckmann und Berger nun eine indi-
vidualisierte Sozialform der Religion ausgemacht. 

Theoretisch sind Berger und Luckmann zum einen in der phänomenologischen 
Linie ihres Lehrers Alfred Schütz zu verorten.21 Gerade ihr religionssoziologisches 
Schaffen ist aber auch durch die Philosophische Anthropologie Helmut Plessners 
und Arnold Gehlens beeinflusst worden. Die von ihnen eingeleitete Trendwende im 
religionssoziologischen Diskurs ist aber natürlich zudem mit den veränderten öko-
nomischen und sozialstrukturellen Verhältnissen während des Wirtschaftsauf-
schwungs in der westlichen Welt, sowie mit den weitgreifenden kulturellen Trans-
formationen, die in dieser Zeit ihren Anfang nahmen, in Zusammenhang zu stellen. 
Eric Hobsbawm bezeichnet die „soziale Revolution 1945-1990“ sogar als die 
„größte und höchst dramatische, schnellste und universellste soziale Transformation 
in der Menschheitsgeschichte“ (Hobsbawm 1999: 364). Durch zunehmenden Wohl-
stand, das Aufweichen traditioneller Bindungen und hierarchischer Strukturen, ei-
nen anwachsenden Liberalismus und das Aufkommen neuer Weltanschauungen und 
Lebensformen, welche einen allgemeinen Trend zum Individualismus fördern, 
kommt es zu einem Bedeutungsverlust der Kirchen (vgl. McLeod 2007: 123). 
Durch die Verbreitung von Informationstechnologien und Mobilitätszugewinne 
werden in weiten Teilen der Bevölkerung westlicher Länder neue Formen der Frei-

                                                                 
21 Luckmann und Berger haben beide an der New School for Social Research in New York 

u.a. bei Schütz studiert.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



                                                                                DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS | 81
 

 

zeitgestaltung ermöglicht, die attraktiver sind als der sonntägliche Kirchgang (vgl. 
McLeod 2007: 102ff).22

Die Protestbewegung der 68er Jahre wendet sich nicht nur als Zeichen der Re-
bellion gegen die konventionellen Strukturen von der Religion der Elterngeneration 
ab. Es wird zudem – nicht selten aus den Gemeinden heraus – offen Kritik an den 
autoritären Strukturen der Kirche geübt. Auf diese Weise kommt es auch innerhalb 
der Kirchen zu Reformbestrebungen.23 Neue Gemeinden, die insbesondere die indi-
viduelle Freiheit und Verantwortung fördern, gewinnen an Zulauf und läuten das
Ende des konfessionellen Zeitalters ein (vgl. McLeod 2007:101). Während sich 
weite Teile der 68er Bewegung als atheistisch verstehen, finden etliche Gefallen an 
anderen, nichtchristlichen Glaubensformen. Insbesondere hinduistische und bud-
dhistische Strömungen, gefolgt von New Age und Esoterik stehen bei Teilen der 
68er Bewegung hoch in Kurs, wobei eine zunehmende Vermischung von Glaubens-
formen und Praktiken unterschiedlicher Religionen und spiritueller Bewegungen 
beobachtet wird (vgl. McLeod 2007: 140ff; Taylor 2009: 843-895).

Vor diesem gesellschaftlichen Hintergrund erscheinen im Jahr 1967 sowohl In-
visible Religion von Thomas Luckmann als auch The Sacred Canopy von Peter 
Berger, die u.a. in Anlehnung an Gehlens allgemeine Theorie der modernen Subjek-
tivierung24 von einer zunehmenden Privatisierung der Religion ausgehen. Der Fo-
kus wird hierbei auf den Wandel der Religion in westlichen Gesellschaften gelegt, 
wobei Berger, der Modernisierungstheorie folgend annimmt, dass Religion auch in 
anderen Gesellschaften ein ähnliches Schicksal ereilen wird, wie in den westlichen 
(vgl. Berger 1973: 162).

Luckmann möchte zum einen die kirchensoziologische Engführung der Religi-
onssoziologie überwinden, bezweifelt aber auch, dass sich die Veränderungen des 
Verhältnisses von Individuum und Gesellschaft in der modernen Gesellschaft mit 
einer „strukturfunktionalen Theorie der Sozialisation und des sozialen Wandels“ 
mit universellem Geltungsanspruch angemessen beschreiben lasse: 
                                                                 
22 Zu nennen ist hier besonders das Aufkeimen der Jugendkultur: Erstmals wird die Jugend 

als unabhängige soziale Kraft und diese Lebensphase nicht mehr lediglich als Über-
gangsphase zum Erwachsensein wahrgenommen. Jugend gilt als Lebensgefühl, welches 
wiederum durch einen neuen Markt an Musik, Mode etc. bedient wird. Zudem kenn-
zeichnet ein „erstaunlicher Internationalismus“ (Hobsbawm 1999: 406) die Jugendkultur.
Nicht zuletzt durch die zunehmende Migration kam ein globalerer Geist auf.

23 Zu denken ist etwa an das 2.Vatikanische Konzil, welches Anfang der 1960er stattfand 
und zu einer Anerkennung und Öffnung gegenüber anderen Religionsgemeinschaften und 
einer Internationalisierung der katholischen Kirche führte. Auch in der protestantischen 
Kirche fanden zeitgleich ähnliche Erneuerungsbestrebungen statt.

24 Sie beziehen sich in erster Linie auf Gehlens Buch Die Seele im technischen Zeitalter aus 
dem Jahre 1957 (vgl. Berger 1973: 128, 143; Luckmann 1991: 137).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



82 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
„Im allgemeinen setzt die Theorie der Sozialisation identische Prozesse der Verinnerlichung 
kultureller ‚Inhalte‘ in einem gegebenen ‚sozialen System‘ voraus. Sie gründet auf die ahisto-
rische Vorstellung einer Beziehung zwischen ‚sozialen‘ und ‚psychischen‘ Systemen. […] 
Wenn es qualitativ unterschiedliche Muster der Verortung des Einzelnen in der Gesellschaft 
gibt und wenn institutionelle Veränderungen zu qualitativ unterschiedlichen Formen von 
Gesellschaften führen, dann ist eine ahistorische Vorstellung von Sozialisation und von insti-
tutionellem Wandel nicht mehr angemessen. In diesem Fall sind von der Soziologie neue 
theoretische Anstrengungen gefordert.“ (Luckmann 1991: 47) 

Religion wird von Luckmann nicht mehr als etwas Überkommenes betrachtet, 
vielmehr geht er davon aus, dass Religion in der modernen Gesellschaft ihre Gestalt 
ändere. Aus diesem Grund übt er in seinem Werk Die unsichtbare Religion25 schar-
fe Kritik an der kirchensoziologischen Ausrichtung der Religionssoziologie der 
Nachkriegsjahre. Diese habe es versäumt, die sich wandelnde soziale Basis der Re-
ligion auch über ihre institutionelle Organisation hinaus zu untersuchen. Entspre-
chend attestiert er der aktuellen Kirchensoziologie im Vergleich zur Religionssozio-
logie Webers oder Durkheims eine „radikale Verengung des Ansatzes“ (Luckmann 
1960: 315). Durkheim und Weber hätten bereits erkannt, „dass das Problem der in-
dividuellen Daseinsführung in der modernen Gesellschaft ein ‚religiöses‘ Problem 
ist“ (Luckmann 1991: 49). Entsprechend müsse man beim Individuum ansetzen, um 
Religion in ihrer modernen Ausformung fassen zu können. Dies gelingt ihm durch 
die anthropologische Ausrichtung seines Zugangs:

„Religion wurzelt in einer grundlegenden anthropologischen Tatsache: Das Transzendieren 
der biologischen Natur durch den menschlichen Organismus. [...] Die gesellschaftlichen For-
men der Religion beruhen somit in gewissem Sinne auf einem individuellen religiösen Phä-
nomen: Die Individuation des Bewusstseins und des Gewissens auf dem Boden und nach 
dem Muster der menschlichen Intersubjektivität.“ (Luckmann 1991: 108) 

Mit einer solch allgemeinen Definition kann Luckmann zwischen unterschiedlichen 
Sozialformen der Religion unterscheiden: In noch recht unspezifischer aber univer-
sell gültiger Weise definiert er Religion zunächst als „das Transzendieren der bio-
logischen Natur durch den menschlichen Organismus“. Seinen sozialkonstruktivis-
                                                                 
25 Luckmanns Buch Invisible Religion erscheint 1967 in englischer Sprache, stützt sich je-

doch im Wesentlichen auf sein 1963 veröffentlichtes Büchlein Das Problem der Religion 
in der modernen Gesellschaft. Erst im Jahre 1991 erscheint Die unsichtbare Religion
erstmals in deutscher Sprache. Gegenüber der Fassung aus dem Jahre 1963 enthält diese 
Veröffentlichung ein Kapitel zur anthropologischen Bedingung der Religion und eines zu 
modernen religiösen Themen (vgl. Knoblauch 1991: 7ff). Auch der Nachtrag ist für die 
Rezeption Luckmanns von Bedeutung, wie später zu zeigen sein wird.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



                                                                                DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS | 83
 

 

tischen Annahmen folgend geht Luckmann davon aus, dass das Ablösen von der 
unmittelbaren Lebensumwelt zentrales Charakteristikum der Menschwerdung ist. 
Nur so gelingt es dem Menschen, Sinnzusammenhänge herzustellen, nur so kann er 
sich in Raum und Zeit verorten und seinen Platz im Verhältnis zu den Mitmenschen 
und der gesellschaftlichen Ordnung finden. Er unterscheidet mit Schütz hierbei 
zwischen kleinen, mittleren und großen Transzendenzen. Überschreitet etwas die 
unmittelbare Erfahrung in zeitlicher oder räumlicher Hinsicht, spricht er von klei-
nen Transzendenzen. Mittlere Transzendenzen hingegen beziehen sich auf die Her-
stellung von Sinnzusammenhängen im zwischenmenschlichen Austausch. Die gro-
ßen Transzendenzen beziehen sich nun auf Bereiche, die der Alltagswelt nicht mehr 
zugänglich sind wie Träume, Ekstase aber auch Erfahrungen, die die Routinen des 
Alltags bedrohen: 

„Solche Erfahrungen reichen von der Hilflosigkeit im Angesicht unkontrollierbarer natürli-
cher Ereignisse bis zum Wissen um den Tod. Sie werden regelmäßig von Angst oder Ekstase 
(…) begleitet. Erfahrungen dieser Art werden in aller Regel als unmittelbare Äußerung der 
Wirklichkeit des sakralen Bereichs aufgefasst.“ (Luckmann 1991: 96)  

Luckmann spricht von diesen Sinnzusammenhängen als der Weltansicht und fasst 
sie als grundlegende Sozialform der Religion. Die Weltansicht, als Grundform der 
Religion, sei, wenn auch nur in unspezifischer Form, in allen Gesellschaften zu fin-
den und erfülle mit der Transzendierung des menschlichen Bewusstseins eine zent-
rale Funktion für den Einzelnen.26

Luckmann siedelt nun aber nicht wie Durkheim die Funktion der Religion auf 
der Ebene der Gesellschaft an, sondern konzipiert diese auf der Sozialebene: Reli-
gion bildet bei Luckmann mit den sich in der Weltansicht manifestierenden Sinnzu-
sammenhängen den Kern des Sozialen und findet somit bereits Niederschlag auf 
der Ebene der individuellen Erfahrungen (vgl. Knoblauch 1991:13). Gegenstand der
Soziologie kann allerdings nur die intersubjektiv geteilte Wirklichkeit sein. In An-
schluss an Gehlen sieht Luckmann diese besonders durch sinnhafte Handlungen 
konstituiert (ebd: 15).

In unterschiedlichen Gesellschaften und verschiedenen historischen Zusam-
menhängen kann diese Weltansicht nun mannigfaltige Formen annehmen. Der Hei-
lige Kosmos der christlichen Kirche etwa sei eine spezialisierte, institutionalisierte 
Form von Religion. In der ‚vormodernen‘ Zeit konnte dieser spezifisch christliche 
Heilige Kosmos aufgrund seines primären Status als System letzter Bedeutungen, 
als übergeordneter Deutungsrahmen für den Einzelnen dienen. Mit dem Aufkom-
men der Moderne und einer zunehmenden institutionellen Ausdifferenzierung der 
                                                                 
26 Hier wird die Nähe zu Durkheim deutlich, dieser hatte die Funktion der Religion als die 

Transzendierung des Gesellschaftlichen gefasst.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



84 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
Kirche treten die Wirklichkeitskonstruktionen der religiösen Laien und der religiö-
sen Experten jedoch immer weiter auseinander.27 Durch die Spezialisierung des re-
ligiösen Expertenwissens kann die Funktion der Religion seitens der Kirche für die 
religiösen Laien nicht mehr in dem Maße erfüllt werden. 

Das heißt nach Luckmann nicht, dass Religion vollkommen verschwinde, ledig-
lich die spezifische institutionalisierte Form verliere in der modernen Gesellschaft 
an Bedeutung. Indem er Religion mit der Funktion der Sinngebung im Allgemeinen 
in Zusammenhang stellt, gelingt es ihm, ein individualisiertes Religionsverständnis 
zu etablieren und somit eine Entwicklung hin zur unsichtbaren Religion zu konsta-
tieren: Die spezifische Funktion der Religion, die Herstellung von Sinnzusammen-
hängen, bleibt nach wie vor bestehen, sie wird jedoch im Rahmen dieser Entwick-
lung zur ‚Privatsache‘.28

Da die primären, öffentlichen Institutionen nicht mehr zur Prägung des indivi-
duellen Bewusstseins und der Persönlichkeit beitragen, ist es fortan dem Individu-
um überlassen, sich eine eigene Identität zu konstruieren und sich ein individuelles 
System letzter Bedeutungen zusammenzusuchen (vgl. Luckmann 1991: 141). Die 
persönliche Identität bildet somit die „universale Form der individuellen Religiosi-
tät“ (Luckmann 1991: 109). Religiöse Themen umkreisen somit immer mehr die 
persönliche Identität und Belange der Privatsphäre, Selbstverwirklichung wird zu
einem der zentralen Themen der unsichtbaren Religion.29 Insofern ist auch von ei-
nem Schrumpfen der Transzendenzen die Rede: Nicht mehr der Bezug auf Außer-
alltägliches, sondern vielmehr die Beziehung innerhalb der Familie, die körperli-
chen Erfahrungen, Sexualität und die Suche nach dem Glück, die eigentlich zu den 
Themen der kleinen und mittleren Transzendenzen gehören, rücken immer mehr in 
den Vordergrund (vgl. Knoblauch 1999: 127). 

Dafür steht den Individuen ein reichhaltiges Angebot an Sinnsystemen zur Ver-
fügung. Die Individuen treten mit steigender Konsumorientierung und einem erhöh-
ten Streben nach Autonomie somit als Konsument enund Käufer auf, die sich aus 
dem reichhaltigen Angebot an religiösen Sinnsystemen das passende heraussuchen 
können. Diese Angebote haben aber nicht mehr einen so offiziellen Status wie die 
                                                                 
27 Hinsichtlich der sozialpsychologischen Folgen der institutionellen Segmentierung stützt 

sich Luckmann in erster Linie auf Gehlens Buch Die Seele im technischen Zeitalter
(1957; vgl. Luckmann 1991: 137).

28 Der Begriff Privatisierung findet im Zusammenhang mit Religion erstmals bei Parsons 
Verwendung, wird unter dem Einfluss Gehlens zudem von Berger aufgegriffen (1961).

29 Die Familie spielt bei der Aneignung religiöser Sinnsysteme eine nicht unbedeutende 
Rolle: „Die in den Industriegesellschaften vorherrschende sogenannte Kleinfamilie übt 
eine wichtige Funktion aus, da sie eine vergleichsweise stabile strukturelle Grundlage für 
die ‚private‘ Produktion von (sonst eher freischwebenden) Systemen ‚letzter‘ Bedeutung 
bildet.“ (Luckmann 1991: 149)

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



                                                                                DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS | 85
 

 

Kirche ihn einst innehatte. Sie nehmen laut Luckmann „im Vergleich zu den au sé-
rieux internalisierten ‚offiziellen‘ Modellen letzter Bedeutungen eher synkretisti-
sche und verschwommene Züge an“ (Luckmann 1991: 141). Zur Ausbildung indi-
vidueller Religiosität bedarf es nun hauptsächlich der Wahlentscheidungen des In-
dividuums. Indem im modernen Heiligen Kosmos die Autonomie des Individuums 
hervorgehoben wird, wird ihm quasi ein „sakraler Status“ zugesprochen (Luckmann 
1991:153).

Es ist zweifellos ein Verdienst Luckmanns, dass er durch seinen breit angeleg-
ten Religionsbegriff verschiedene Sozialformen der Religion und insbesondere zwi-
schen institutioneller und individueller Religion unterscheiden kann.30 Allerdings 
ist er gerade wegen der Breite seines Religionsbegriffs in Kritik geraten: So bemän-
gelte bereits sein Weggefährte Peter L. Berger, dass es bei einer funktionalen Defi-
nition von Religion nicht gelingen kann, den Sinnkosmos der Religion von anderen 
Sinnsystemen wie etwa der Wissenschaft, Politik etc. zu unterscheiden (vgl. Berger 
1973: 167f).31 Nur über die inhaltliche Bestimmung von Religion, also eine sub-
stanzielle Definition, lasse sich das Spezifische an dieser Sozialform ausmachen. 
Das Bezugsproblem zeichne sich seiner Ansicht nach durch Krisensituationen wie 
etwa Tod, Leid, aber auch Zufälle aus, die mit der sinnhaften Ordnung der gesell-
schaftlich konstruierten Wirklichkeit nur schwer zu erklären seien. 

Die zentrale Aufgabe der Religion sei somit die Bereitstellung eines entspre-
chenden Sinnkosmos, der sich durch die Bezugnahme auf das Heilige ausweise. 
Hier knüpft Berger an Otto an und sieht das spezifisch Religiöse durch die substan-
tiale Erfahrung des Heiligen bestimmt, also jener 

„numinosen, furchterregenden Mächtigkeit, die der Mensch anders als sich selbst und doch 
mit ihm verbunden erlebt und von der er glaubt, sie hause in bestimmten Objekten der Er-
fahrung[…]. Der Mensch erlebt das Heilige als etwas, das von den Routinen des Alltagslebens 
‚absticht‘, als etwas Außerordentliches“ (Berger 1973: 26). 

Diesen Erfahrungen wohne eine besondere Qualität inne: „Das innerste Wesen des 
religiösen Phänomens besteht in vorreflektiver, vortheoretischer Erfahrung.“ (Ebd.). 

Durch die Säkularisierung ist Religion allerdings nicht mehr der einzige Deu-
tungskosmos, der dem Einzelnen in Krisensituationen der modernen Welt zur Ver-
                                                                 
30 Auch wenn sich eine solche Unterscheidung bereits bei James und Simmel finden lässt, 

ist es in erster Linie Luckmanns Diagnose der unsichtbaren Religion, die den religionsso-
ziologischen Diskurs maßgeblich beeinflusst.

31 Bergers zentrales religionssoziologisches Werk The Sacred Canopy erscheint wie Luck-
manns Invisible Religion im Jahre 1967. Die deutsche Ausgabe des Buches trägt den Titel 
Zur Dialektik von Religion und Gesellschaft. Elemente einer soziologischen Theorie und 
erscheint im Jahre 1973.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



86 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
fügung steht, sondern auch andere Weltanschauungen helfen, mit außeralltäglichen 
Erfahrungen umzugehen.32 Laut Berger untergräbt aber nun gerade der Pluralismus 
in der Moderne die Plausibilitätsstrukturen der einzelnen Kosmen: Aufgrund ge-
stiegener Wahlmöglichkeiten hinsichtlich des Deutungsangebots in Krisensituatio-
nen hegt das Individuum Zweifel an althergebrachten Deutungssystemen:

„Die pluralistische Situation vervielfacht die konkurrierenden Plausibilitätsstrukturen und re-
lativiert ipso facto die religiösen Inhalte. Diese werden, genauer gesagt, ‚entobjektiviert‘, 
d.h. ihres Gewißheits-Status und des Charakters objektiver Wirklichkeit im Bewußtsein be-
raubt. Sie werden ‚subjektiviert‘ in doppeltem Sinne. Einmal wird ihre ‚Wirklichkeit‘ zur ‚Pri-
vatangelegenheit‘, d.h. verliert damit die Selbstverständlichkeit intersubjektiver Plausibilität, 
so daß ‚man wirklich nicht mehr von Religion sprechen kann‘. Zweitens wird diese ‚Wirklich-
keit‘, soweit der einzelne sie sich bewahren kann, eher als begründet im Bewußstsein des 
einzelnen als in Sachverhalten der äußeren Welt verstanden, so daß Religion nicht mehr auf 
Weltall und Geschichte verweist, sondern auf die individuelle ‚Existenz‘ oder Psychologie.“ 
(Berger 1973: 144f) 

Berger beschreibt diesen Prozess als Zwang zur Häresie (1980).33

Auch wenn es sich bei diesen Thematisierungsformen um zentrale Ereignisse 
des weiteren soziologischen Diskurses handelt, ist die von Berger und Luckmann 
aufgestellte These der Privatisierung der Religion häufig für die Forschung als nicht 
operationalisierbar erachtet worden (Lemert 1975; Meyer 1988: 278). Für die theo-
retische Diskussion um eine adäquate Definition von Religion ist die These der Pri-
vatisierung von Religion – wie ich im Folgenden aufzeigen werde – jedoch von 

                                                                 
32 Trotz der unterschiedlichen theoretischen Fassung von Religion geht Berger wie Luck-

mann von einem schwindenden Einfluss der Kirchen in der modernen Gesellschaft und 
einem Auseinanderdriften von Kirchlichkeit und Religiosität aus, die mit einer Pluralisie-
rung und einer Privatisierung von Religion einhergehen (Knoblauch 1999: 120).

33 Dass diesem Prozess auf gesamtgesellschaftlicher Ebene mitunter eine gewisse Dramatik 
zugesprochen wurde, veranschaulicht die Einleitung des Buches Religion und der Verlust 
der Sinngebung – Identitätsprobleme in der modernen Gesellschaft (1974) von Alois 
Hahn: „Der gegenwärtig häufig festgestellte, oft bestrittene, jedenfalls sehr unterschied-
lich interpretierte ‚Schwund‘ der Kirchlichkeit erscheint meist nur als organisatorisches 
Problem der Kirchen, nicht aber als Problem von gesamtgesellschaftlicher Bedeutung. Es 
stellt sich jedoch die Frage, ob nicht der gesunkene Einfluß kirchlicher und darüberhinaus 
religiöser Sinngebungsformen für den Menschen unserer Gesellschaft zumindest langfris-
tig Orientierungs- und Legitimationsnöte beschert, die dann auch als gesamtgesellschaft-
liches Legitimationsdefizit spürbar werden.“ (Hahn 1974: 7)

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



                                                                                DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS | 87
 

 

bleibender Bedeutung.34 In ihren unterschiedlichen definitorischen Herangehens-
weisen manifestiert sich zudem die, den religionssoziologischen Diskurs nach wie 
vor bestimmende, Frage nach den Vorzügen und Nachteilen einer weiten bzw. en-
gen Fassung des Religionsbegriffs.

Für den aktuellen religionssoziologischen Diskurs erweist sich jedoch noch eine 
weitere diskursive Verschiebung als relevant, die auch für den methodologischen 
Zugang zu Religion von Bedeutung ist. Die Rede ist hier von der sogenannten 
kommunikationstheoretischen Wende, die verknüpft mit den Werken von Haber-
mas und Luhmann die soziologische Landschaft veränderte und ihre Spuren u.a. im 
religionssoziologischen Diskurs hinterließ.

2.4 DIE KOMMUNIKATIONSTHEORETISCHE WENDE 
DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES

Machen Berger und Luckmann in ihrem Buch Die gesellschaftliche Konstruktion 
der Wirklichkeit (1966) die menschliche Sprache als zentrales Medium gesellschaft-
licher Objektivation aus, bleibt der Prozess der Vermittlung zumindest in Luck-
manns zentraler religionssoziologischer Schrift merkwürdig unterbelichtet (vgl. Ty-
rell/Krech/ Knoblauch 1998: 14). Durch die anthropologische Begründung des Re-
ligionsbegriffs stützt er sich insbesondere auf die Transzendenzerfahrungen, also 
auf die kognitive Dimension sozialen Handelns. Die Frage nach der sozialen Kon-
struktion religiöser Sinnsysteme gewinnt gerade vor dem Hintergrund der Diagno-
se, dass die institutionelle Religion ihre allgemeine Gültigkeit einbüßt, zunehmend 
an Relevanz. Hinsichtlich der Ebene sozialer Vermittlungsprozesse erweist sich hier 
die folgende Textpassage als besonders aufschlussreich:

„Religiöse Themen entspringen aus Erfahrungen in der ‚Privatsphäre‘. Sie beruhen haupt-
sächlich auf Gefühlen und Empfindungen und sind so instabil, daß ihre Artikulation Schwie-
rigkeiten bereitet. Sie sind in hohem Maße ‚subjektiv‘; d.h., sie werden nicht von primären 

                                                                 
34 Eine Ausnahme stellt sicher das Religionsverständnis von Clifford Geertz dar: Demnach 

ist eine Religion „(1) ein Symbolsystem, das darauf zielt, (2) starke, umfassende und 
dauerhafte Stimmungen und Motivationen in den Menschen zu schaffen, (3) indem es 
Vorstellungen einer allgemeinen Seinsordnung formuliert und (4) diese Vorstellung mit 
einer solchen Aura von Faktizität umgibt, dass (5) die Stimmungen und Motivationen 
völlig der Wirklichkeit zu entsprechen scheinen.“ (Geertz 1987: 48) An diese Definition 
wurde vor allem in der Anthropologie und Ethnologie angeschlossen und weniger in der 
Religionssoziologie. Auch lassen sich in dieser Religionsdefinition – wie später zu zeigen 
sein wird – grundlegende Schwierigkeiten finden. 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



88 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
Institutionen verbindlich festgelegt. Sie können aber von sozusagen ‚sekundären‘ Institutio-
nen aufgenommen werden, die die ‚privaten‘ Bedürfnisse ‚autonomer‘ Konsumenten eigens 
beliefern. Diese Institutionen versuchen, die in der Privatsphäre aufkommenden Themen zu 
artikulieren und sie dann päckchenweise den potentiellen Konsumenten wieder anzubieten. 
Die in vielen Zeitungen veröffentlichten Ratgeberseiten, ‚erbauliche‘ Literatur, Abhandlun-
gen über positives Denken im Playboy, populärpsychologische Versionen im Reader’s Digest 
oder die Lyrik der Popmusik, all dies artikuliert die tatsächlichen Elemente von ‚letzter Be-
deutung‘. Freilich sind diese Modelle nicht verpflichtend, so daß sie auf einem im Prinzip 
freien Markt miteinander konkurrieren müssen.“ (Luckmann 1991: 146f) 

Mit dem Verweis auf Zeitungen und Ratgeberliteratur lassen sich zwar schon 
Schlüsse hinsichtlich der Ebene der Vermittlung ziehen, es findet sich aber erst in 
dem Nachtrag der Neuauflage von 1991 ein Abschnitt, wo näher auf Zeichen und 
Symbole eingegangen wird, und als wichtigste Vermittlungsinstanz der alltäglichen 
Wirklichkeit und des intersubjektiven Austauschs das Zeichensystem der Sprache 
benannt wird (Luckmann 1991: 175). Hier möchte er nicht nur die modernen Sozi-
alformen der Religion mittels des Kommunikationsbegriffs analysierbar machen, 
sondern er möchte auch darauf hinweisen, dass die „gesellschaftlichen Konstruktio-
nen einer ‚anderen‘ oder ‚außerordentlichen‘ Wirklichkeit“ immer „auf den kom-
munikativen Rekonstruktionen der subjektiven Erfahrungen von Transzendenz“ 
aufbauen (ebd.: 171). Dies bedeutet wiederum, dass die individuellen Rekonstrukti-
onen der religiösen Erfahrungen „der gesellschaftlichen Kontrolle bedürfen. Sie 
müssen vor allem richtig gedeutet werden, die Deutungen müssen aufeinander be-
zogen werden, sodass sie übereinstimmen […] Wo dies nicht möglich sein sollte, 
müssen die Erfahrungen selbst – und nicht nur ihre Rekonstruktionen verworfen 
werden.“ (Ebd.: 172)

Etwas anders verhält sich diese Problematik bei Berger: Er führt zwar einige 
theoretische Überlegungen zum Medium der Sprache an (Berger 1973: 8), er sieht 
jedoch das Religiöse in der vorreflexiven Erfahrung begründet, was einen soziolo-
gischen Zugang ebenfalls schwierig macht. Der religionssoziologische Zugang der 
späten sechziger Jahre ist also zunächst durch die Ebene der Handlungen und Erfah-
rungen geprägt. 

Dies ändert sich am Ende der 1970er, Anfang der 1980er Jahre. Luckmanns 
Nachtrag in der deutschen Ausgabe der Unsichtbaren Religion sowie sein vielbe-
achteter Aufsatz aus dem Jahre 1986 mit dem Titel Grundformen der gesellschaftli-
chen Vermittlung des Wissens: kommunikative Gattungen stehen paradigmatisch für 
die sogenannte kommunikationstheoretische Wende innerhalb der deutschsprachi-
gen Soziologie, die insbesondere mit Jürgen Habermas und Niklas Luhmann ver-
knüpft ist.35 Beide hatten Anfang der 1980er Jahre eine ganz eigene Kommunikati-
                                                                 
35 Luckmann bezieht sich jedoch stärker auf die Schriften von Alfred Schütz.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



                                                                                DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS | 89
 

 

onstheorie vorgelegt: Während sich Habermas’ Theorie auf das kommunikative 
Handeln stützt (1981), richtet Luhmann seine Systemtheorie nun endgültig kommu-
nikationstheoretisch aus (1984). 

Für die Rezeption im religionssoziologischen Diskurs erweisen sich insbesonde-
re die Arbeiten Luhmanns als anschlussfähig, hatte sich dieser im Gegensatz zu 
Habermas doch bereits frühzeitig mit Religion befasst. Insbesondere sein Buch 
Funktion der Religion, in welchem die kommunikationstheoretische Fundierung 
seiner Systemtheorie bereits angelegt ist, gelangt zu einer gewissen Popularität im 
religionssoziologischen Diskurs. Somit erstrahlt Ende der 1970er Jahre mit Luh-
mann ein weiterer Stern am religionssoziologischen Himmel, der diesen insbeson-
dere durch die kommunikationstheoretische Ausrichtung seines Werkes prägen soll-
te. 

Wie am Buchtitel seines Werkes Funktion der Religion aus dem Jahre 1977 un-
schwer zu erkennen ist, hat Luhmann ein funktionales Verständnis von Religion, al-
lerdings ist es seiner Theorie entsprechend auf der Systemebene angesiedelt. Im 
Anschluss an Parsons geht er davon aus, dass in der differenzierten Gesellschaft die 
einzelnen Systeme spezifische Funktionen übernehmen.36 Diese unterschiedlichen 
Systeme versucht Luhmann mittels ihrer jeweils eigenen Kommunikation zu fassen: 
Er geht davon aus, dass die Kommunikation eines jeden Subsystems um einen spe-
zifischen Code gelagert ist und sich die Subsysteme insofern von ihrer Umwelt un-
terscheiden.37 Für die Kommunikation des Religionssystems identifiziert er den 
Code Immanenz/Transzendenz. Das spezifische Bezugsproblem der Religion, um 
das herum sich die religiöse Kommunikation zu einem Funktionssystem verdichtet, 
bildet für ihn der kommunikative Umgang mit Kontingenz. 

„Religion hat demnach, so können wir die bisherigen Überlegungen zusammenfassen, für 
das Gesellschaftssystem die Funktion, die unbestimmbare, weil nach außen (Umwelt) und 
nach innen (System) hin unabschließbare Welt in eine bestimmbare zu transformieren.“ 
(Luhmann 1982: 26) 

                                                                 
36 Hier unterscheidet sich sein Ansatz allerdings insofern von dem Parsons’, als dass sich 

die Subsysteme bei Luhmann um die Funktionen lagern und nicht mehr vorgegebenen 
Strukturen folgen. 

37 Bereits Mitte der Siebziger weist Luhmann mit seinem Begriff der Weltgesellschaft auf 
die Globalität seiner Theorieanlage hin (1975). Der Begriff der Weltgesellschaft ist genau 
wie der Begriff der Modernität Form der Selbstbeschreibung des Zustands weltweiter 
Kommunikation. Europäische Modernität ist also prinzipiell immer auf Welt gerichtet. Es 
ist jedoch die strukturelle und die funktionale Bestimmung der Differenzierung sozialer 
Systeme, in welchem die weltgesellschaftliche Perspektive von vornherein angelegt ist 
(Luhmann 1975: 61f; vgl. auch Dennaoui 2010: 324).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



90 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
Indem er davon ausgeht, dass religiöse Kommunikation, die sich am spezifischen 
Code Immanenz/Transzendenz ausrichtet, das Kontingenzproblem zu bearbeiten 
hilft, bestimmt er Religion nicht nur funktional, sondern auch substanziell (vgl. 
Knoblauch 1999: 128). 

In späteren Schriften (2000) stellt Luhmann dann das Problem aller Operationen 
in den Mittelpunkt, nämlich die Beobachtung des Nichtbeobachtbaren, welches Re-
ligion seines Erachtens nach paradigmatisch bearbeitet. Religion versuche, einen 
Umgang mit dem nicht beobachtbaren Medium Sinn zu finden. Ihre Aufgabe beste-
he demnach darin das Unbeobachtbare zu beobachten, das nicht Kommunizierbare 
zu kommunizieren. Laut Luhmann kommuniziert das religiöse Subsystem nicht nur 
sinnhaft, sondern kann – anders als die anderen Subsysteme – auch über Sinn 
kommunizieren. Mit einem solchen Religionsbegriff kann er konstatieren, dass Re-
ligion trotz Säkularisierung in der modernen Gesellschaft bestehen bleibt (vgl. Gab-
riel/Reuter 2004: 177).

Allerdings stehe Religion dabei vor einem paradoxen Problem: Denn obwohl 
sie beim Prozess der Ausdifferenzierung eine Vorreiterrolle einnehmen konnte und 
durch die Säkularisierung quasi erst zu sich selbst fand,38 verliert ihre Funktion in 
der ausdifferenzierten Gesellschaft an Relevanz für die Gesamtgesellschaft (vgl. 
Luhmann 1982: 225ff). Auf diese Weise kommt es im Zuge der Moderne zu einem 
Bedeutungsverlust des religiösen Subsystems, der sich etwa am Mitgliederschwund 
der Kirchen zeigen lässt. Wie Luckmann spricht auch Luhmann von einer Privati-
sierung der Religion: 

„Für den Religionsbereich bedeutet Privatisierung, daß die Beteiligung an geistlicher Kom-
munikation (Kirche) ebenso wie das Glauben des Glaubens zur Sache individueller Entschei-
dungen wird, daß Religiosität nur noch auf der Grundlage individueller Entscheidungen er-
wartet werden kann und daß dies bewußt wird. Während vordem Unglaube Privatsache 
war, wird jetzt Glaube zur Privatsache.“ (Luhmann 1982: 239) 

Mit der werkgeschichtlichen Verschiebung seines Blickwinkels auf die „Gesell-
schaftsstruktur und Semantik“ macht er außerdem einen mit Privatisierung und In-
dividualisierung der Lebensverhältnisse zusammenhängenden Wandel der religiö-
sen Semantik aus: 

„In der neueren Literatur wird oft gesagt, daß es auf (religiöse) Erfahrung ankomme. Die Er-
fahrung gilt als inkommunikabel, man kann sich nur auf sie berufen, ohne damit anderen 
den Zugang zu solcher Erfahrung zu erschließen. Der Sprachgebrauch bestätigt mithin den 
                                                                 
38 Mit Hahn kann man somit von der Religion als „erste Tochter der Moderne“ reden, „die 

als erste begreifen lernen musste, dass sich Welt ‚polykontextural‘ beschreiben lässt“ 
(Hahn 2008: 259).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



                                                                                DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS | 91
 

 

modernen Individualismus, und er bestätigt zugleich die unüberbrückbare Differenz von 
psychischem Erleben und sozialer Kommunikation.“ (Luhmann 2000: 293) 

Damit formuliert Luhmann in prägnanter Weise ein zentrales Problem, um welches 
die gegenwärtigen Definitionsversuche des religionssoziologischen Diskurses krei-
sen und welches er mittels seines kommunikationstheoretischen Zugangs zu fassen 
versuchte, indem er eben nicht auf die psychischen, sondern auf die sozialen Sys-
temreferenzen abzielt. Ähnlich wie die von Luckmann und Berger diagnostizierte 
individuelle Sozialform der Religion den religionssoziologischen Diskurs der 
Folgejahre bestimmen sollte, hat auch Luhmanns kommunikationstheoretischer Zu-
gang den Diskurs in nicht unerheblichem Maße geprägt.

Detlef Pollack etwa weist in Rekurs auf Luhmann und Hermann Lübbe (1998) 
darauf hin, dass die Kontingenz nicht als solche existiert, sondern lediglich indivi-
duell erfahren werden kann. Dabei gibt es unterschiedliche Wege, die Kontingen-
zerfahrung zu bewältigen. Neben Religion stellen auch Wissenschaft oder Psycho-
therapie Lösungsansätze bereit. Der spezifische Lösungsweg, den die Religion ein-
schlägt, ist laut Pollack durch zwei Momente gekennzeichnet: Einerseits wird, um 
die Kontingenzerfahrung zu bewältigen, der alltägliche Erfahrungsraum überschrit-
ten. Eine solche Transzendierung findet andererseits immer unter Bezugnahme auf 
eben diese Alltagswelt statt. Der Mensch kann paradoxerweise nur im Unzugängli-
chen Sicherheit finden – alles, was ihn unmittelbar umgibt, kann er hinterfragen. 
Trotzdem muss der Sinnbereich der Transzendenz, um Antwort auf das Kontin-
genzproblem zu geben, für den Einzelnen lebenspraktische Relevanz besitzen (vgl. 
Pollack 2003: 48ff.). In Anschluss an Luhmann plädiert er also für einen funktional-
substanziellen Religionsbegriff. Zu nennen sind außerdem die Ansätze von 
Volkhard Krech und Armin Nassehis Bestreben, aus Luhmanns Religionsverständ-
nis eine „Individualisierung der Religion“ abzuleiten. Nassehi und Krech knüpfen 
dabei eher an die späteren kommunikationstheoretischen Arbeiten Luhmanns an.

Religionssoziologen und Religionssoziologinnen, die eher in der Tradition 
Luckmanns stehen, machen nun auf die Bedeutung der Kommunikation – wenn 
auch nicht im direkten Zugriff auf Luhmann – aufmerksam und deuten so den Be-
griff des Transzendierens nun auch kommunikationstheoretisch aus: 

„In der Interaktion beziehen sich Alter und Ego kraft des Transzendierens aufeinander. Diese 
Kraft ist allerdings keine metaphysische Größe: Es ist nicht das Göttliche, das als ein verbin-
dendes Drittes ins Spiel gebracht wird, sondern es ist etwas notwendig Wahrnehmbares: 
Das Dritte zwischen Alter und Ego sind die Zeichen und Symbole. Zeichen und Symbole sind 
nicht nur Ausdrucksformen, in denen die Transzendenz sich gleichsam materialisiert; sie er-
lauben es erst, eine gemeinsame Wirklichkeit zu gestalten.“ (Knoblauch 2009: 68) 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



92 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
Auch Ulrich Oevermanns religionssoziologischer Ansatz ist kommunikationstheo-
retisch ausgerichtet: Indem er in Anschluss an Weber die Alltagspraxis des Indivi-
duums als Ausgangspunkt für seine Definition von Religion nimmt, um „Religiosi-
tät als allgemeinen Strukturzusammenhang aus den Konstitutionsbedingungen der 
Praxis zu entwickeln“ (Oevermann 1995: 31; 2006), zielt er u.a. auf die Bedeutung 
der Sprache ab. Auf diese Weise möchte er sich explizit sowohl von Zugängen, die 
auf der Erfahrungsebene ansetzen, als auch von funktionalen Zugängen abgrenzen 
und wählt stattdessen einen anthropologischen Zugang: Er sieht die Struktur der 
Religion in der Bewährungsdynamik begründet, der jeder Mensch aufgrund der 
Endlichkeit des Lebens ausgesetzt ist. Nicht nur das sogenannte Bewährungsprob-
lem enthalte in Form der Begründungsverpflichtung eine kommunikative Ebene, 
auch der Bewährungsmythos, der dem Einzelnen Hoffnung auf Bewährung ver-
spricht, ist kommunikativ vermittelt. Und auch den Ausformungen der Gemein-
schaften, der Riten und der Praktiken, die auf die Beweisstellung der Evidenz des 
Bewährungsmythos abzielen, liege eine kommunikative Ebene zugrunde (vgl. 
Krech 2011: 33f). 

Die kommunikationstheoretische Wende im religionssoziologischen Diskurs
besitzt zwar nicht die Relevanz, die der Hinwendung zur individuellen Religiosität 
zugesprochen wurde, gleichwohl ist es doch recht auffällig, dass diejenigen Religi-
onsbegriffe, die Religion einzig über die Erfahrungsebene begründen wollen, zu-
nehmend ins Hintertreffen geraten bzw. kommunikationstheoretisch fundiert wer-
den.

Infolge dieses analytischen Wandels hin zur individualisierten Religion wird in den 
1980er und 1990er Jahren die Begleiterscheinung dieser Entwicklung in Anschluss 
an Berger insbesondere in Hinblick auf den nun aufblühenden Jahrmarkt der reli-
giösen Möglichkeiten zum Untersuchungsgegenstand gemacht und der Frage nach-
gegangen, welche Konsequenzen sich daraus sowohl für die institutionalisierten 
Formen der Religion, als auch für die der individualisierten Formen von Religion 
und das religiöse Feld überhaupt ergeben. So diagnostiziert Soeffner 1993 in seiner 
Analyse des 24. Deutschen Evangelischen Kirchentags, dass die Messe zum „reli-
giösen Jahrmarkt“ für „eine relativ frei flottierende Religiosität“ werde, auf wel-
chem „Therapeuten, Lebensstilbarbiere und Seelenbader […] an ihren Problemlö-
sungsständen Religion und ‚Selbstfindungs‘-Techniken anbieten“ (Soeffner 1993: 
196f). 

In ähnlicher Weise hatte bereits Pierre Bourdieu 1982 im gleichnamigen Auf-
satz die Auflösung des Religiösen ausgemacht (vgl. Bourdieu 2009). Die Heilung 
der Seele falle nun nicht mehr allein der Priesterschaft zu, die historisch gewachse-
ne Arbeitsteilung zwischen Medizin (Heilung des Körpers) und Religion (Heilung 
der Seele) habe sich vielmehr aufgelöst und die Grenzen zwischen Wissenschaft, 
Religion und Magie verschwimmen zunehmend. Entsprechend gewinnen ‚neue 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



                                                                                DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS | 93
 

 

Geistliche‘ mehr und mehr an Einfluss, die untereinander darum ringen, wer den 
größten Einfluss auf die Weltansicht und das Seelenheil der Akteure nehmen kann: 

„Alle diese Leute, die darum kämpfen, sagen zu dürfen, wie die Welt zu sehen ist, sind Pro-
fessionelle einer Form magischen Handelns, die mittels Wörtern, die zum Körper sprechen, 
ihn ‚berühren‘, ‚treffen‘ können, eine bestimmte Sicht und einen Glauben erzeugen und da-
mit völlig reale Effekte, Handlungen hervorbringen.“ (Bourdieu 2009: 245f) 

Als einen zentralen Grund für eine solche Entwicklung nennt Bourdieu die Bil-
dungsexpansion insbesondere der Frauen, sowie den Zusammenbruch der kol-
lektiven Kontrolle durch Urbanisierung und Privatisierung. Mit dem gehobenen 
Bildungsniveau verändere sich sowohl das religiöse Angebot als auch die Nachfra-
ge nach Selbigem. Das mit der Bildung einhergehende Gefühl, selbst sein eigener 
und bester Fürsprecher zu sein, führt zu einer Zurückweisung des herkömmlichen 
Delegationsprinzips. Vielmehr kommt es zu einer Intellektualisierung des religiösen 
Angebots und zur Gründung eigenständiger religiöser Gruppierungen. Mit dem 
Monopolverlust der traditionellen Geistlichen nehmen körperliche Rituale mehr und 
mehr ab und es kommt zu einer zunehmenden Versprachlichung der Praktiken, um 
zu gewährleisten, dass die Partizipierenden dem Geschehen auch folgen können 
(Bourdieu 2009: 249).

Laut Soeffner erhalte Peter Bergers Bild vom „Supermarkt“ der Weltanschau-
ungen in besonderem Maße seine Berechtigung. Wesentlicher Faktor für diese 
Entwicklung ist nach Soeffner, dass sich in den letzten Jahren zunächst die protes-
tantische Kirche für Elemente der Populärkultur geöffnet habe, die wiederum in ers-
ter Linie von Markt und Medien geprägt sei. Diese „Verschmelzungsprozesse“ äu-
ßern sich nicht nur im „Feierabend-Mahl“, sondern auch auf dem Kirchentag ange-
botenen Formaten wie etwa den an Talkshows angelehnten Talk-Treffs, Konzerte 
christlicher Rock- und Popgruppen oder Auftritte von Kabarettisten, deren Quelle 
der Inspiration die Medien und insbesondere das „Medium Fernsehen“ sei (vgl. So-
effner 1993: 194). Entsprechend diagnostiziert Soeffner: 

„Der protestantische Gläubige, ursprünglich stolz auf die Errungenschaft der Reformation: 
Auf die persönliche ‚Reichsunmittelbarkeit‘ gegenüber seinem Gott, hat sich, soweit er sich 
von Gemeinde und ‚Schrift‘ (dem ‚in der Welt geoffenbarten Gott‘ [Luther]) gelöst hat, zum 
Unternehmen seiner eigenen Sinn- und Selbstgestaltung entwickelt.“ (Soeffner 1993: 202) 

Spiritualität und Selbstverwirklichung fallen laut Soeffner somit zusammen: „Das 
Heilige, zu dem der Kirchentagspilger sich heute zur Wallfahrt aufmacht, ist er 
selbst in der Menge.“ (Soeffner 1993: 197) Auch Franz Xaver Kaufmann hält Iden-
tität und Selbstverwirklichung für „quasi religiöse Metaphern“ (Kaufmann 1989: 
193). 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



94 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
2.5 DIE KRITISCH-REFLEXIVEN STIMMEN 

DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES

Im Zuge der poststrukturalistischen Wende in den Sozialwissenschaften werden 
vereinzelt kritische Stimmen im religionssoziologischen Diskurs laut: Während un-
ter den übrigen Fachkolleginnen und Fachkollegen weitgehend Einigkeit darüber 
herrscht, dass Religion mit wissenschaftlichen Mitteln zu erfassen, dem Religiösen 
also irgendwie beizukommen ist, gibt es insbesondere mit Joachim Matthes eine 
Stimme, die einem solchen Unterfangen weit skeptischer gegenüber steht.39 Wie in 
der Einleitung bereits erwähnt, hat Joachim Matthes davor gewarnt, die „‚Suche 
nach dem Religiösen‘ […] als einen methodischen Vorgang zu behandeln, in dem 
es darum geht, etwas, was es als eindeutig identifizierbar gibt, auf zuverlässige und 
gültige Weise zu ermitteln“ (Matthes 1992a: 129). 

Aus diesem Grund kann es nicht darum gehen, dem Begriff Religion über defi-
nitorische Bemühungen beizukommen, sondern Matthes erinnert vielmehr daran, 
dass es sich bei Religion um ein kulturelles Konzept handelt, welches zudem noch 
an die okzidentale Entwicklung der nachreformatorischen Zeit gebunden ist (vgl. 
ebd.: 131). Diese kulturelle Prägung des Religionsbegriffs werde in den Sozialwis-
senschaften zu häufig ausgeblendet. Die sozialen und kulturellen Zusammenhänge, 
die zur Entstehung des Begriffs beigetragen haben und die Begriffsgeschichte prä-
gen, werden in den Definitionsversuchen nicht mitberücksichtigt (vgl. Matthes 
2005: 244). So macht Matthes beispielsweise darauf aufmerksam, dass Durkheims 
Denken ein Wissenschaftsverständnis zugrunde liegt, in welchem die 

„Begriffsbildungen, in die die Gesellschaftsmitglieder selber ihre Wirklichkeitserfahrungen 
fassen, systematisch und methodisch auszuschalten seien, und dass die eigentlich wissen-
schaftliche Forschung zu beginnen habe mit einer gesellschaftlich und kulturell unvorbelas-
teten definitorischen Arbeit.“ (Matthes 1993: 18) 

Obgleich eine solche Ansicht dem spezifischen Wissenschaftsverständnis des frü-
hen 20.Jahrhunderts geschuldet gewesen sein mag, habe sie doch ihre Wirkung ge-
zeitigt und sei dem heutigen Wissenschaftsverständnis nicht völlig fremd (vgl. 
ebd.). Eine solche Sichtweise ist es laut Matthes jedoch gerade, die das Selbstver-

                                                                 
39 Für die vorliegende Arbeit ist die von Matthes geäußerte Kritik von besonderem Interesse 

und findet aus diesem Grund an dieser Stelle ausführliche Beachtung. Dies soll jedoch 
nicht den Eindruck vermitteln, dass die Arbeiten von Joachim Matthes im religionssozio-
logischen Diskurs breit rezipiert worden sind. Gegenteiliges war der Fall. Dass Matthes 
Arbeiten jedoch nicht ganz wirkungslos geblieben sind, soll am Ende des Kapitels ver-
deutlicht werden. 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



                                                                                DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS | 95
 

 

trauen der Forschenden in die Definitionsmacht gesellschaftlicher Phänomene stei-
gere und dazu führen würde, „dass die reflexive Kontrolle über das Verhältnis von 
wissenschaftlich-definitorischer Begrifflichkeit und sprachlich-begrifflicher Ver-
fasstheit der gesellschaftlichen Wirklichkeit verloren geht“ (Matthes 1993: 19). 

Geht man aber nun wie Matthes von der diskursiven Verfasstheit sozialer Wirk-
lichkeit aus, also davon, dass die gesellschaftlichen Phänomene durch die gesell-
schaftlich gegebenen begrifflichen und konzeptuellen Fassungen leben, erweist sich 
eine Vorgehensweise, die Religion über definitorische Bemühungen zu fassen ver-
sucht, in mehrfacher Hinsicht als problematisch: Durch die Ausblendung der dis-
kursiven Verfasstheit von Religion wird Religion nur allzu leicht zu etwas Ontolo-
gischem stilisiert und die spezifischen kulturellen Prägungen des Religionskonzep-
tes und die spezifische Begriffsgeschichte bleiben auf diese Weise unberücksichtigt. 
Matthes möchte Religion also als diskursiven Tatbestand verstanden wissen und 
sieht es als zentrale Aufgabe der Kultur- und Sozialwissenschaften an, „sich des 
Stellenwerts all dessen zu vergewissern, was unter der Selbstbezeichnung ‚Religi-
on‘ ins gesellschaftliche und kulturelle Leben […] eingerückt ist“ (ebd.).40

Nehme man eine solche Vorgehensweise ernst, sei die christliche Prägung des 
Religionsbegriffs bzw. die okzidentale Kulturgeschichte seit der Reformation, die 
auch so manche religionssoziologische Definition bestimme, nicht mehr zu überse-
hen. Das heutige Religionsverständnis ist laut Matthes etymologisch zum einen ins-
besondere mit der Zeit der Reformation verknüpft: Von entscheidender Bedeutung 
war hierbei Luthers These des allgemeinen Priestertums aller Gläubigen.

„Dieses protestantische Prinzip schuf den Bedeutungsbereich, in dem der kulturelle Begriff 
‚Religion‘ nun wichtig wurde: als Bezeichnung für eine Art christlichen Glaubens und für ein 
Leben abseits vom, wenn nicht gar in Widerspruch zum institutionellen Rahmen der Kirche 
und dem dogmatischen System, das sie repräsentierte und lehrte.“ (Matthes 2005: 246; 
Tenbruck 1993: 59) 

In Opposition zur katholischen Kirche, die einen alleinigen Anspruch auf die Aus-
legung des christlichen Glaubens geltend gemachte hatte, gestand Luther insbeson-
dere den gläubigen Laien zu, die Bibel zu interpretieren und ihren Alltag auf eigen-
ständige Weise nach christlichen Maßgaben zu gestalten. In der Annahme vom 
Priestertum aller Gläubigen lässt sich zum ersten Mal die Bedeutungskomponente 

                                                                 
40 Nicht nur Joachim Matthes hat dafür plädiert, den soziologischen Diskurs um Religion 

selbst zum Untersuchungsgegenstand zu machen, auch Friedrich Tenbruck ist der An-
sicht, dass man die theoretische und begriffliche Arbeit der Religionssoziologie genau 
unter die Lupe nehmen sollte, geht er doch davon aus, dass gerade die Religionssoziolo-
gie den Begriff der Religion auf entscheidende Weise geprägt hat. (Tenbruck 1993: 61)

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



96 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
der unmittelbaren Beziehung zwischen Gläubigem und Gott identifizieren (vgl. 
Matthes 2005: 247). 

Der zweite etymologische Ansatz zur Erklärung der Bedeutung des heutigen 
Religionsbegriffs steht ebenfalls im Zusammenhang mit der Zeit der Reformation: 
Nach der Aufspaltung des europäischen Christentums in Katholiken und Protestan-
ten kamen die Vertreter der unterschiedlichen konfessionellen Ausrichtungen bald 
zu der Einsicht, dass es eines allgemeingültigen Begriffes für das bedurfte, was das 
Christentum über die konfessionellen Grabenkämpfe hinweg auszeichnete. Eine 
solche Einsicht stand zum einen im Zusammenhang mit den zermürbenden Erfah-
rungen des Dreißigjährigen Krieges, zum anderen auch mit einem sich in Europa 
zunehmend verbreitenden Bewusstsein für andere Glaubensrichtungen (vgl. 
Matthes 2005: 248; Tenbruck 1993: 59). Religion wird somit zu einer Sammelbe-
zeichnung für die unterschiedlichen konfessionellen Strömungen, die sich alle dem 
Christentum zugehörig fühlen. 

Die Geschichte des Religionsbegriffs ist also erst einmal aufs Engste verknüpft 
mit der spezifischen abendländischen Geschichte (vgl. Matthes 1992a: 129; Tyrell 
1996: 442; Tenbruck 1993: 36). Ein begriffliches Äquivalent für einen mit dieser 
spezifischen Konnotation ausgestatteten Religionsbegriff sei etwa in Asien zunächst 
noch nicht zu finden (vgl. Tenbruck 1993: 37). Durch Kolonisation und Mission 
und nicht zuletzt durch das Aufkommen der komparativen Wissenschaft findet der 
Begriff in dieser spezifisch verallgemeinernden Konnotation Ende des 19. Jahrhun-
derts Verbreitung.

Der religionssoziologische Diskurs sei in entscheidendem Maße von einer sol-
chen Vorstellung von Religion geprägt: So ist laut Matthes gerade die Tatsache 
„dass ‚Religion‘ immer und überall mit einer Scheidung der Welten und der Dinge 
in ‚heilige‘ und ‚profane‘ zu tun habe, wie es uns in der Religionssoziologie seit 
Durkheim geläufig ist, […] eine christozentrische Projektion par excellence“
(Matthes 1993: 22; vgl. Matter 2007: 21). Eine solche Sichtweise wurde im nachre-
formatorischen Denken geprägt, wo von einer unteilbaren diesseitigen Wirklichkeit 
ausgegangen wurde, die als profan galt, in der aber über symbolische Repräsentati-
onen auch Heiliges enthalten war (vgl. Matthes 1993: 22). Erst durch eine solche 
Unterteilung, die sich im Folgenden dann auch im religionswissenschaftlichen Ge-
brauch des Religionsbegriffs finden lässt, kann sich die Vorstellung entwickeln, 
dass Religion sich vom sonstigen Leben unterscheidet. 

Eine solche Vorstellung ist laut Matthes in den chinesischen oder indischen 
Kulturen zunächst nicht zu finden. Bei einer genaueren Analyse würde man viel-
mehr „auf ein multiples Konzept von vielfältigen geschichteten Wirklichkeiten sto-
ßen, in dem die hier und jetzt gelebte alltägliche Wirklichkeit von allen anderen, die 
man so kennt (die der Naturkräfte, der Vorfahren, der Geister und schließlich der 
Götter) nicht nur nicht säuberlich getrennt, sondern geradezu auf ‚Kommunikation‘
mit ihnen angelegt ist […]“ (ebd.). Vor diesem Hintergrund erweise sich eine uni-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



                                                                                DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS | 97
 

 

versell angelegte, auf der Trennung zwischen heilig und profan beruhende Definiti-
on von Religion als nicht länger haltbar.

Laut Matthes enthalte eine solche Definition die folgende, eng mit der christli-
chen Geschichte verknüpfte Konnotation:

„Da ist, zum Beispiel, die Konnotation von der ‚Religion‘ als etwas ‚Apartem‘, als ein Etwas, 
das sich als eine eigenartige Gefühls-, Denk- und Handlungswelt darstellt, apart von dem, 
was man sonst noch alles fühlt, denkt und tut. Diese Vorstellung stellt eine gleichsam ‚säku-
larisierte‘ Version der asymmetrischen und in sich doppeldeutigen kulturellen Unterschei-
dung von ‚heilig‘ und ‚profan‘ dar. Dem westlichen Christenmenschen ist spätestens seit der 
allmählichen Auflösung der nachreformatorischen sozialen Formen der Frömmigkeit mehr 
und mehr geläufig geworden, sein ‚religiöses‘ Leben – und überhaupt die Existenz von ‚Reli-
gion‘ – als eine eigene, gesonderte Sphäre zu erfahren und zu betrachten.“ (Matthes 1993: 
23)41 

Auch die Unterscheidung zwischen expliziter (institutionalisierter) und impliziter 
(persönlicher) Religion, für die Luckmann sich in seinem Bemühen, Religion all-
gemeiner fassen zu wollen, stark gemacht hat, liegt laut Matthes ein spezifisch 
christliches Religionsverständnis zugrunde: 

„Wenn Sozialwissenschaftler von ‚Religion‘ sprechen, verstehen sie diese, theoretisch wie 
begrifflich, als zweigeteilt in Institution und Individuum (Kirche – Gläubiger), wie das für die 
kulturelle Entwicklung des europäischen Christentums charakteristisch ist. In ihrer empiri-
schen Forschung neigen sie, gemäß reformatorischem Religionsverständnis, dazu, die ‚Reli-
gion‘ des Glaubenden ins Zentrum zu rücken.“ (Matthes 2005: 251) 

Deswegen hegt Matthes eine gewisse Skepsis gegenüber Luckmanns Konzeption 
einer „unsichtbaren Religion“. Da diese begrifflichen Einlassungen nicht explizit 
gemacht werden, berge ein solcher Ansatz die Gefahr, zu vergessen, dass es sich 
hierbei um einen spezifisch kulturgeschichtlichen Prozess handele. Zwar habe 
Luckmann mit seinem Konzept der unsichtbaren Religion die kirchensoziologische 
Engführung umschifft, eine erweiterte kulturgeschichtliche bzw. kultursoziologi-
sche Perspektive, welche auch all jene Verständnisweisen und Phänomenbestim-
                                                                 
41 Eng damit verknüpft ist die Vorstellung von Religion als etwas, das außerhalb der Nor-

malität steht. Durch die Erfahrung der Reformation sei es außerdem wichtig geworden, 
religiöse Zugehörigkeit eindeutig bestimmen zu können, was bedeutet, dass auch die reli-
giöse Ausübung klar bestimmbar und von den Praktiken anderer Religionen oder Konfes-
sionen klar unterscheidbar sein muss. All diese Vorstellungen sind also aufs Engste mit 
der christlichen Religionsgeschichte verknüpft. Das Prinzip der Eindeutigkeit etwa lässt 
sich auf diese Weise im Buddhismus nicht finden (vgl. Matthes 1993: 24f).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



98 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
mungen in den Blick nimmt, die sich mit dem verbinden, was wir ‚Religion‘ nen-
nen, konnte er zu Matthes Bedauern auf diese Weise für die religionssoziologische 
Forschung allerdings nicht begründen (vgl. Matthes 1993: 17). Auch in den aktuel-
leren religionssoziologischen Diskursen bleibt eine solch kultursoziologische Er-
weiterung meist aus.

Eine solche Ausblendung der Begriffsgeschichte erweise sich laut Matthes 
ebenso in der komparativen Religionsforschung als äußert problematisch. Gerade 
wenn man von einem diskursiven Verständnis von Religion ausgeht, wird ersicht-
lich, welche Konsequenzen sich aus einer solchen Unterlassung ergeben: 

„In etwa eineinhalb Jahrhunderten religionswissenschaftlicher Forschung haben wir die reli-
giösen Welten außerhalb unserer eigenen nach unserem Maße stilisiert und zu erforschen 
versucht. Was wir heute als ‚Weltreligion‘ bezeichnen, ist in diesem Vorgang als Gegenstand 
des Forschens erst so entstanden, und dies hat dann alle weitere Forschung über ihn ange-
leitet; man könnte zum Beispiel, leicht pointiert, von der Geburt des ‚Hinduismus‘ aus dem 
Geist der Forschung über ihn sprechen.“ (Matthes 1993: 27) 

So müsse man davon ausgehen, dass etwa das, was in der Perspektive westlicher 
Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler unter Hinduismus verstanden wird, seine 
konstituierende Wirkung auch über den wissenschaftlichen Kontext hinaus entfaltet 
habe. Auf diese Weise sei das unter dem Begriff Hinduismus subsumierte und stili-
sierte Selbst zu einer Wirklichkeit geworden (vgl. ebd.). Jedoch dürfe man nicht so 
weit gehen, hinsichtlich der Übertragung des christlichen Religionsverständnisses 
auf andere Religionen von einer „strukturellen Verchristlichung“ zu sprechen. „Ins-
besondere dort, wo der ‚Hinduismus‘, im Unterschied zum zeitgenössischen Chris-
tentum, eigentlich ‚lebt‘, nämlich in den komplexen Verhältnissen des gesellschaft-
lichen und kulturellen Alltags, ist von solchen Transformationen wenig zu spüren, 
wohl aber durchaus dort, wo sich der ‚Hinduismus‘ in Organisationsformen höherer 
Ordnung und in neuartigen Kanonisierungen von Wissens- und Lehrgehalten zeigt.“ 
(Ebd.: 28) Widerstand wurde einer solchen Vereinheitlichung auch auf dieser Ebe-
ne entgegengebracht.

Auch wenn also nicht von einer „Verchristlichung“ anderer Religionen die Rede 
sein kann, müsse man dennoch davon ausgehen, dass den Menschen vielerorts be-
kannt sei, was das spezifisch europäische Religionsverständnis ausmache. Nach-
drücklich vor Augen geführt wurde Matthes dies, als eine in Singapur lebende jun-
ge Inderin ihm nach einem Interview folgende Botschaft mit auf den Weg gab:

„Bitte beachten Sie, dass Sie mich gebeten haben, Ihnen zu erzählen, wie ich mich als Hindu 
sehe. Ich habe nach bestem Wissen darauf geantwortet. Aber bitte, verstehen Sie das alles 
nicht so, als hätte ich ihnen etwas über meine ‚Religion‘ gesagt. Ich habe hier in Singapur ei-
ne westliche Schulbildung erhalten und glaube, ich weiß ziemlich gut, wie Sie als Bewohner 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



                                                                                DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS | 99
 

 

der westlichen Hemisphäre über Mensch und Gott und ‚Religion‘ denken. Ich habe also so zu 
Ihnen gesprochen, als sei der Hinduismus meine ‚Religion‘, damit Sie verstehen können, was 
ich meine. Wenn Sie selbst Hindu wären, hätte ich in ganz anderer Weise mit Ihnen geredet, 
und ich bin sicher, wir hätten beide gelacht bei dem Gedanken, dass ‚Hinduismus‘ eine ‚Reli-
gion‘ sein könnte oder dass so etwas wie ‚Hinduismus‘ überhaupt existiert. Bitte vergessen 
Sie das nicht, wenn Sie all das Zeug analysieren, dass Sie auf Ihren Tonbändern haben.“ 
(Matthes 2005: 261) 

In diesem Sinne dürfe mit Matthes nicht vergessen werden, „dass wir es bei einem 
Begriff wie dem der Religion vorab mit einem kulturellen Konzept zu tun haben, in 
dem sich, […] ein ganzer kultureller Prozess ‚semiotisch zusammenzieht‘, und das 
daher jeder unter Exaktheitsanspruch gestellten Definition trotzt“ (Matthes 1993: 
27). 

Es mag mit Matthes Kritik zusammenhängen, dass sich die wissenschaftsge-
schichtlichen Auseinandersetzungen in den 1980er und 1990er Jahren mehren. 
Auch wenn die von Matthes geäußerten Probleme des religionssoziologischen Dis-
kurses nur bedingt Gehör fanden, ist gerade hinsichtlich der Konstituierungsphase 
der Religionssoziologie eine gesteigerte Reflexion zu verzeichnen. Treibende Kräf-
te sind hierbei insbesondere Hartmann Tyrell und Volkhard Krech, die den Sam-
melband zur Religionssoziologie um 1900 herausgegeben haben (Krech/Tyrell 
1995; vgl. auch Tyrell 1996; Krech 1998; Knoblauch 1999). Hier werden die religi-
onssoziologischen Arbeiten insbesondere Webers und Durkheims nicht nur wissen-
schaftsgeschichtlich eingeordnet, sondern es wird auch eine soziohistorische Kon-
textualisierung des Schaffens der beiden Klassiker vorgenommen.

Auch Franz Xaver Kaufmann nimmt in seinem Buch Religion und Modernität
(1989) u.a. eine religionssoziologische Bestandsaufnahme vor, aus welcher er ein 
heuristisches Raster der Mehrfunktionalität von Religion ableitet. Er macht insge-
samt sechs Funktionen aus, die Religion in der Religionssoziologie zugeschrieben 
werden: Seines Erachtens übernimmt Religion bei Gehlen aber auch bei Luckmann 
die Funktion der Affektbindung und Angstbewältigung, welche insbesondere auch 
für die Identitätskonstitution von Bedeutung ist (1). Des Weiteren kommt Religion 
die Funktion der Handlungsführung im Außeralltäglichen zu, welche sich etwa in 
Magie, Ritual oder Moral manifestiert (2). Lübbe aber auch Weber stellten mit dem 
Problem der Theodizee insbesondere die Funktion der Kontingenzbewältigung in 
den Vordergrund, also die Verarbeitung von Unrecht, Leid, Schicksalsschlägen (3). 
Durkheim wiederum stellt die Funktion der Sozialintegration und der Gemein-
schaftsbildung in den Mittelpunkt (4). Darüber hinaus macht er außerdem die Funk-
tion der Kosmisierung (5) und die Funktion der Weltdistanzierung von Religion aus 
(6). Kaufmann möchte dann von Religion sprechen, wenn ein Deutungsmuster 
mehrere dieser Funktionen zugleich zu erfüllen vermag (Kaufmann 1989: 82ff).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



100 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
Es findet somit auch eine Rückbesinnung auf die Klassiker statt. Insbesondere die 
Arbeiten Webers dienen nach wie vor als wichtiger Anknüpfungspunkt. So wird 
verschiedentlich an sein Charisma-Konzept angeschlossen (vgl. Schluchter 1991; 
Gebhardt 1993; 1994; Soeffner 1992), Martin Riesebrodt greift zudem in seiner 
Fundamentalismus-Studien explizit auf Weber zurück (Riesebrodt 1990) und auch 
Alois Hahns Soziologie der Beichte wurde von Webers Annahme geprägt, dass 
Formen der ethischen Kontrolle des Handelns gegenüber der rituellen Kontrolle an 
Bedeutung gewinnen werden (Hahn 1982; vgl. auch Wohlrab-Sahr 2003). 

Bourdieu ist sicherlich der bekannteste Rezipient von Webers religionssoziolo-
gischen Überlegungen, auf den auch in der neuen Diskussion verstärkt zurückge-
griffen wird (Schultheis 2005; Dianteill 2010). Webers idealtypische Religionskon-
zeption, in welcher er Herrschaftssoziologie und Religionssoziologie miteinander 
verknüpft, wie er sie insbesondere im Kapitel Religionssoziologie (Typen religiöser 
Vergemeinschaftung) in Wirtschaft und Gesellschaft vornimmt, bildet die Grund-
struktur für Bourdieus Konzeption gesellschaftlicher Felder. Bourdieu greift hierbei 
insbesondere den Zusammenhang der religiösen Arbeit auf, „welche mit institutio-
neller oder nicht institutioneller Macht ausgestattete Produzenten und spezialisierte 
Wortführer verrichten, um mittels eines bestimmten Typus von Praxis und Diskurs 
auf eine besondere Kategorie von Bedürfnissen zu antworten, die bestimmten sozia-
len Gruppen zu eigen sind“ (Bourdieu 2009: 34). Die religiösen Experten kämpfen 
im religiösen Feld somit um die Monopolstellung bei der Definition von Heilsgü-
tern und Heilswegen. Bourdieu interessiert sich hierbei nicht nur für die Generie-
rung symbolischen Kapitals, sondern – seiner Theorie der sozialen Ungleichheit 
entsprechend – ebenfalls für die Strukturfigurationen des religiösen Feldes: 

„Das religiöse Kapital, über das die unterschiedlichen religiösen Instanzen, Akteure oder In-
stitutionen, im Konkurrenzkampf um das Monopol über die Verwaltung der Heilsgüter und 
der legitimen Ausübung der religiösen Macht verfügen, ist entscheidend für die Natur, die 
Form und die Durchsetzungskraft der Strategie, welche diese Instanzen in den Dienst der Be-
friedigung ihrer religiösen Interessen stellen können, sowie für die Funktionen, die sich in-
nerhalb der Teilung der religiösen Arbeit übernehmen. In Wirklichkeit geht die Anpassung 
des religiösen Angebots als die Gesamtheit der religiösen Dienstleistungen und Heilsgüter, 
welche die unterschiedlichen Instanzen je nach Position in der Struktur der religiösen Kräf-
teverhältnisse, also in Abhängigkeit von ihrem religiösen Kapital, zu produzieren und anzu-
bieten gehalten sind, und der den verschiedenen Laienkategorien eigenen Nachfrage nach 
Dienstleistungen und Heilsgütern aus der Homologie zwischen den Stellungen der Produzen-
ten in der Struktur des Produktionsfeldes und den von den Konsumenten ihrer Produkte 
eingenommenen Positionen im sozialen Raum hervor.“ (Bourdieu 2009: 62) 

Wie sich die im religiösen Feld umkämpften Interessen ausgestalten und welche 
Akteure hierbei das Sagen haben, ist von der jeweiligen historischen Situation ab-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



                                                                                DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS | 101
 

 

hängig, denn wie Weber vertritt Bourdieu eine konsequent historische Perspektive 
auf Religion. Entsprechend hält Bourdieu den geistlichen Idealtypen bei Weber –
den katholischen Priester als Mandatsträger einer geistlichen Körperschaft, der 
nicht nur die legitime Handhabung der Heilsgüter bestimmt, sondern das Sakrale 
verwaltet – eben nur für eine begrenzte historische Zeitphase für angebracht (vgl. 
ebd.). Das religiöse Feld wird in dieser Perspektive als der Raum begriffen, in dem 
Feldeffekte wirken, die Grenzen des religiösen Feldes liegen entsprechend da, wo 
religiöse Kräfte keine Wirkung mehr zeigen (vgl. Schäfer/Wienold 2012a: 72). Wie 
oben bereits dargestellt wurde, sieht er das religiöse Feld gegenwärtig zunehmend 
in Auflösung begriffen.  

An der Frage nach den Vorzügen und Nachteilen eines engen oder weiten Reli-
gionsbegriffs scheiden sich im religionssoziologischen Diskurs – wie bereits bei 
Berger und Luckmann – nach wie vor die religionssoziologischen Definitionsbe-
mühungen. Während Bourdieu diese Frage historisch klären will, werden die ent-
sprechenden Präferenzen im religionssoziologischen Diskurs weiterhin an der Art 
und Weise der Definition von Religion festgemacht. In diesem Sinne verwundert es 
nicht, dass die Religionssoziologie in den 1990er Jahren auch von vielen Grund-
satzdebatten, wie etwa der Verhältnisbestimmung von Religion und Kultur (Berg-
mann/Hahn/Luckmann 1993) geprägt ist. Auch die Frage der Perspektive wird vor 
dem Hintergrund der Erfahrung einer sich zunehmend globalisierenden Welt neu 
verhandelt.

2.6 GLOBALISIERUNG UND DER NEUE HYPE UM RELIGION

Neben Luhmann, der seine systemtheoretische Perspektive bereits früh als Weltge-
sellschaftstheorie anlegt, lässt sich insgesamt eine zunehmende Öffnung des religi-
onssoziologischen Diskurses hin zu einer globalen Betrachtungsweise feststellen. 
Beeinflusst wird diese Diskussion u.a. von Shmuel Eisenstadts Konzept der Multip-
le Modernities: Er möchte die Ausbreitung der Moderne nicht als europäische Dif-
fusionsgeschichte verstanden wissen. Vielmehr möchte er jeder Kultur bzw. Zivili-
sation und damit auch den religiösen Einflüssen eine eigene endogene Dynamik zu-
gestehen. Er knüpft hierbei an Webers Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziolo-
gie an, legt den Fokus aber gegenüber Weber nicht nur auf die europäische Dyna-
mik der Moderneentwicklung (2008a), sondern spricht auch den anderen Kultur-
kreisen eine eigene Dynamik zu (vgl. Eisenstadt 2000: 12; 2008b).

Während Eisenstadt in erster Linie die endogene Dynamik der unterschiedli-
chen Religionen in den Blick nimmt, interessiert sich der kanadische Religionssozi-
ologe Peter Beyer hauptsächlich für die Verfassung der Religion in einer globali-
sierten Welt. Um diese in den Blick zu bekommen, knüpft er an Luhmanns Theorie 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



102 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
der Weltgesellschaft an und reichert diese in Anschluss an Roland Robertson kul-
tursoziologisch an (Beyer 1994; 2006).

In der Diskussion um eine globalere Betrachtungsweise religiöser Phänomene 
erhält in der internationalen Diskussion insbesondere die Säkularisierungstheorie 
viel Beachtung. Diese wird zunehmend der Kritik ausgesetzt. So zieht etwa José 
Casanova in seinem viel beachteten Buch Public Religions (1994) die Säkularisie-
rungstheorie, verstanden als Marginalisierung und Privatisierung von Religion, in 
Zweifel. Zwar hält er an einem Verständnis von Säkularisierung im Sinne einer 
Trennung von religiöser und politischer Sphäre fest, von einem Bedeutungsverlust 
der Religion in der Öffentlichkeit kann seines Erachtens aber nicht die Rede sein:

„What was new and unexpected in the 1980s was not the emergence of new religious 
movements, religious experimentation and new religious consciousness […] but rather the 
revitalization and the assumption of public roles by precisely those religious traditions which 
both theories of secularization and cyclical revitalization of religious revival has assumed 
were becoming even more marginal and irrelevant in the modern world.“ (Casanova 1994: 
5) 

Er diagnostiziert ein zunehmendes Bestreben der institutionalisierten Religionen, an 
den politischen Prozessen öffentlich und aktiv mitwirken zu wollen, um u.a. die 
Willensbildungsprozesse der Zivilgesellschaft zu beeinflussen (vgl. 2004). Er stellt 
somit nicht nur den Bedeutungsverlust der institutionellen Religionsformen, son-
dern mit ihr die Individualisierungsthese in Frage, geht er doch davon aus, dass Re-
ligion weltweit nach wie vor eine wichtige Rolle hinsichtlich der Formulierung 
zentraler Fragen der Gesellschaft einnimmt.42 Casanova steht genau wie Beyer und 
Eisenstadts Ansatz der Multiple Modernities für eine Trendwende hin zu einer glo-
balen Betrachtungsweise, dem sich auch der religionssoziologische Diskurs in 
Deutschland spätestens seit der Jahrtausendwende nicht mehr entziehen kann.

Es mag mit der verstärkten Sichtbarkeit und Thematisierung von Religion in der 
globalen Öffentlichkeit zusammenhängen, dass es zu Beginn des neuen Jahrtau-
sends zu einem regelrechten Hype um das Thema Religion kommt. Es sind nicht 
nur die Reisen und Besuche des Papstes oder des Dalai Lamas sowie der starke 
Zuwachs, den evangelikale Bewegungen weltweit erfahren. Insbesondere die is-
lamistischen Terroranschläge in New York, London und Madrid haben in der west-
lichen Welt zu einer veränderten Wahrnehmung geführt (Knoblauch 2009: 32fff; 
Pickel 2011: 9). 

Viele Religionssoziologinnen und Religionssoziologen fühlen sich vor diesem 
Hintergrund verpflichtet, eine Neuverortung von Religion in der modernen Gesell-
                                                                 
42 Weitere zentrale Autoren in der Debatte um Säkularisierung sind Bryan Wilson (1982), 

David Martin (1978), Karel Dobbelaere (1981) und Steve Bruce (1992; 1996).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



                                                                                DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS | 103
 

 

schaft vorzunehmen (König/Wolf 2013: 2). Entsprechend prägen Publikationen mit 
dem Titel Die Rückkehr der Religionen (Riesebrodt 2000), Säkularisierung – ein 
moderner Mythos? (Pollack 2003), Populäre Religion – auf dem Weg in eine spiri-
tuelle Gesellschaft (Knoblauch 2009), Ein säkulares Zeitalter (Taylor 2009) oder 
Fluide Religion (Lüddeckens/Walthert 2010) den religionssoziologischen Diskurs 
der Folgejahre. Aber auch den muslimischen Migranten und Migrantinnen in 
Deutschland bzw. Europa sowie der Akzeptanz religiöser Vielfalt in Europa wird 
vor diesem Hintergrund neue Aufmerksamkeit zuteil (Brettfeld/Wetzels 2008; 
Wensierski/von Lübcke 2007; Pollack et al 2013; 2014).43

Nicht selten wird in diesen Büchern dieses plötzliche Wiedererstarken der Auf-
merksamkeit für Religion selbst zum Thema gemacht. So heißt es etwa in der Ein-
leitung zu Riesebrodts Rückkehr der Religionen:

„Die dramatische weltweite Rückkehr der Religionen und ihrer Bedeutung als öffentliche 
Macht hat die meisten von uns überrascht, ob wir nun Sozialwissenschaftler sind oder nicht. 
Wir glaubten alle mehr oder weniger zu wissen, daß ein solches Wiedererstarken von Religi-
on nicht möglich sei. Denn der westliche Modernisierungsmythos hatte uns gelehrt, einen 
fortschreitenden Trend in Richtung einer Säkularisierung und Privatisierung von Religionen 
zu erwarten. Es gab verschiedene Optionen für die Religion in der modernen Welt, aber we-
der ihre Rückkehr als politische Kraft und Kennzeichen sozialer Identität noch ihre Fähigkeit, 
Menschen nach ihrem eigenen Ethos zu formen, befanden sich darunter.“ (Riesebrodt 2000: 
9) 

Die Meinungen gehen auseinander, ob es sich bei diesem Trend tatsächlich um eine 
Rückkehr der Religion handelt oder vielmehr der soziologische Blick auf Religion 
durch Annahmen wie etwa die der Säkularisierungsthese versperrt blieb, die Jahr-
zehnte lang den soziologischen Diskurs prägte. So stellen etwa Stark und Finke 
fest: „Nach beinah drei Jahrzehnten großartig gescheiterter Prognosen und irrefüh-
render Einschätzungen der Vergangenheit und Zukunft ist es nun an der Zeit, die 
Säkularisierungsthese auf dem Friedhof der falschen Theorien zu begraben und dort 
ein ‚requiscat in pace‘ zu flüstern.“ (Stark/Finke 2000: 79; zit. nach Knoblauch 

                                                                 
43 In der Art und Weise wie Religion hierbei betrachtet wird, zeigt sich eine deutliche Dis-

krepanz zwischen quantitativ und qualitativ ausgerichteten Ansätzen, die auch den religi-
onssoziologischen Diskurs im Allgemeinen prägt: Während die quantitativen Arbeiten 
die Religionszugehörigkeit in den Blick nehmen und den Bedeutungsverlust der Religion 
in Europa an dem zunehmenden Mitgliederschwund der Kirchen festmachen, nehmen 
qualitativ arbeitende Religionssoziologinnen und -soziologen meist Formen der individu-
alisierten Religionsausübung in den Blick.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



104 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
2009: 15)44 Welche Position in dieser Frage auch eingenommen wird, klar scheint 
zu sein, dass der öffentliche Stellenwert von Religion in der globalen Moderne 
nicht mehr bestritten wird und dieser Zusammenhang nun Niederschlag in den vie-
len Publikationen findet, die auch über den religionssoziologischen Diskurs hinaus 
breite Beachtung finden.45 Auch Soziologen, die in ihrem vorherigen Wirken Reli-
gion keine Aufmerksamkeit geschenkt haben, fühlen sich nun plötzlich zu einer 
Auseinandersetzung mit Religion bemüßigt (vgl. Beck 2008; Habermas 2001a; 
2012).

Während vor dem Hintergrund der Diagnose der globalen Präsenz religiöser 
Themen zunächst eine Art Bestandsaufnahme der bisherigen Annahmen über den 
Stellenwert von Religion in westlichen Gesellschaften erfolgte und etwa die Frage 
nach der Säkularisierungsthese neu aufgerollt wurde (Norris/Inglehart 2004; Martin 
2005; Bruce 2002; Stark/Finke 2000), sowie der öffentliche Charakter bisher im 
Privaten verorteter Religionsformen thematisiert wird (Casanova 2006, Knoblauch 
2009), zeichnet sich auch der deutschsprachige religionssoziologische Diskurs der 
letzten Jahre verstärkt durch eine Hinwendung zur globalen Betrachtungsweise aus 
(Joas/Wiegandt 2007; Krech 2012; Graf 2014; Pollack/Rosta 2015).

Die globale Präsenz von Religion wird hierbei auf unterschiedliche Weise zu 
fassen versucht: So haben etwa Norris und Inglehart einen Zusammenhang zwi-
schen Religiosität und Deprivation, verstanden als das Fehlen von existentieller Si-
cherheit für den Menschen, auf globaler Ebene ausgemacht (2004): Anhand welt-
weit vergleichender Daten veranschaulichen sie, dass Religion hauptsächlich in Re-
gionen von großer Bedeutung und Präsenz ist, wo Menschen mit sozialen Unsi-
cherheiten, insbesondere materiellen Unsicherheiten konfrontiert sind. Laut Norris 
und Inglehart stellen sowohl körperliche, gesellschaftliche aber auch persönliche 
Risiken, egal ob sie im Laufe der Sozialisation oder akut auftreten, Ursachen für die 
Hinwendung zu Religion dar. Auf diese Weise werde erklärbar, dass Religion nicht 
nur in Westeuropa, sondern auch in Kanada, Australien, Neuseeland und Japan an 
Bedeutung verliere. Dadurch, dass die demographisch im Wachstum befindlichen 
Gesellschaften Religion einen größeren Stellenwert einräumen, gibt es global gese-
hen immer mehr religiöse Menschen. Darüber hinaus machen sie noch historisch 
                                                                 
44 Es handelt sich hierbei um einen Trend, der zwar etwas zeitversetzt sowohl im religions-

soziologischen Diskurs in den USA als auch in Europa zu verzeichnen ist, wobei das 
Wiedererstarken religiöser Themen gleichermaßen für Verwunderung sorgte. Während in 
den USA die Diskussion – angestachelt von Huntingtons Kulturkampfthese – bereits Mit-
te der Neunziger an Fahrt aufnahm, hat der Hype um Religion hierzulande erst nach der 
Jahrtausendwende religionssoziologische Wellen geschlagen.

45 Im Rahmen dieses neu erwachsenen Interesses an Religion werden auch die Schriften 
von Pierre Bourdieu oder Marcel Mauss zu Religion erstmals gesammelt veröffentlicht 
(Bourdieu 2009; Mauss 2012).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



                                                                                DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS | 105
 

 

gewachsene kulturelle Unterschiede als wichtige Einflussquellen aus und stellen 
diesbezüglich eine Pfadabhängigkeit von Säkularisierung fest.46

Die globale Präsenz von Religion stellt aber die Plausibilität der Säkularisie-
rungstheorie, die im religionssoziologischen Diskurs lange Zeit bestimmend war, 
im Allgemeinen in Frage. War die Säkularisierungstheorie aufgrund der anhalten-
den, nicht zu übersehenden religiösen Vitalität in den USA zunehmend mit dem 
Fokus auf Europa geführt worden, wurde deren globale Bedeutung zunächst nicht 
wirklich bezweifelt. 

Mit dem Jahrtausendwechsel wird dann nicht nur die Linearität von Säkularisie-
rungsprozessen, sondern ihre globale Reichweite im Allgemeinen in Zweifel gezo-
gen (vgl. Berger 1999). Im Zuge dessen wird die Säkularisierungsthese auch hin-
sichtlich ihrer Bedeutung in Europa neu diskutiert: Jürgen Habermas, der der Säku-
larisierungsthese folgend lange Zeit von einem Bedeutungsverlust der Religion 
ausging, spricht heute – aufgrund des veränderten Stellenwerts von Religion in der 
öffentlichen Wahrnehmung – von postsäkularen Gesellschaften (Habermas 2012). 
Einen solchen Bewusstseinswandel führt er vor allem auf drei Phänomene zurück: 
Zum einen vermittele die mediale Berichterstattung, die weltweite Konflikte in ers-
ter Linie als religiöse Konflikte präsentiere, eine anhaltende Bedeutung von Religi-
on im globalen Gesamtgefüge. Aber auch auf nationaler Ebene gewinne Religion 
wieder an Bedeutung: Aufgrund der Gespaltenheit pluralistischer Gesellschaften in 
puncto Wertefragen übernähmen religiöse Gemeinschaften zunehmend die Rolle 
von Interpretationsgemeinschaften hinsichtlich der politischen Belange einer säku-
larisierten Gesellschaft. Auch die Frage nach einem toleranten Zusammenleben ver-
schiedener Religionsgemeinschaften, welche insbesondere durch zunehmende Mig-
ration aufkomme, sieht Habermas als Stimulus eines postsäkularen Bewusstseins-
wandels (vgl. Habermas 2012: 313f).47

Anstatt von postsäkularen Gesellschaften zu sprechen, wird dem Säkularisie-
rungsbegriff hinsichtlich seiner Bedeutung in Europa oder den USA nicht selten 
auch eine ganz neue Bedeutung zugesprochen: So hebt etwa Beck, der ebenfalls 
                                                                 
46 Eine ähnliche Sichtweise vertritt auch David Martin, er stellt die lineare Säkularisierungs-

theorie von universeller Reichweite in Frage. Er hat sich insbesondere mit den religiösen 
Entwicklungen in Nord- und Südamerika befasst und aufgezeigt, dass hier ganz unter-
schiedliche Muster religiöser Vitalität zu beobachten seien. Auch die Beziehungsstruktur 
zwischen Politik und Religion sei unterschiedlich ausgeprägt, was er insbesondere mit 
der divergierenden historisch-konfessionellen Prägung in Zusammenhang bringt (2005). 

47 Nach wie vor gibt es jedoch Verteidiger und Verteidigerinnen der Säkularisierungsthese. 
In der internationalen Diskussion hat sich insbesondere Steve Bruce dadurch hervorgetan 
(Bruce 2002). Hierzulande ist es hauptsächlich Detlef Pollack (2003; 2009) sowie Gert 
Pickel (2011) und Kornelia Sammet (2011), die vor dem Hintergrund quantitativer Erhe-
bungen an der Säkularisierungsthese festhalten. 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



106 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
lange Zeit von einem Bedeutungsverlust der Religion in der modernen Gesellschaft 
ausgegangen war, Säkularisierung in seinem Buch Der eigene Gott (2008) nun als 
besondere Chance der Religion hervor: Durch die Säkularisierung werde die Reli-
gion gezwungen, „nichts anderes als Religion zu werden; also die unaufhebbare 
Spiritualität des Menschseins, das Transzendenzbedürfnis und -bewußstsein der 
menschlichen Existenz zu wecken, zu kultivieren, zu praktizieren, zu zelebrieren, 
zu reflektieren und auf diese Weise subjektiv und öffentlich zur Geltung zu brin-
gen“ (Beck 2008: 41f). 

Auch Charles Taylor möchte in seinem Monumentalwerk Ein säkulares Zeital-
ter (2009) Säkularität als Bedingung des Glaubens verstanden wissen: 

„So aufgefasst, besteht der Wandel hin zu Säkularität unter anderem darin, daß man sich 
von einer Gesellschaft entfernt, in der der Glaube an Gott unangefochten ist, ja außer Frage 
steht, und daß man zu einer Gesellschaft übergeht, in der dieser Glaube eine von mehreren 
Optionen neben anderen darstellt, und zwar häufig nicht die bequemste Option.“ (Taylor 
2012: 14)  

Die Verknüpfung von Säkularisierungstheorie und Individualisierungsthese erfreut 
sich allgemein großer Beliebtheit. Auch die Arbeiten der französischen Religions-
soziologin Daniele Hervieu-Leger (2000, 2003) und der britischen Soziologin 
Grace Davie (2001, 2008) widmen sich diesem Zusammenhang und prägen mit 
Schlagworten wie „believing without belonging“ (Davie 2001: 267) den deutschen 
Diskurs.48

Die Auseinandersetzung kreist also nach wie vor sehr stark um Themen wie In-
dividualisierung, Pluralisierung und Synkretisierung von Religion. Obwohl die in-
dividuelle Religion weiterhin im Zentrum der Aufmerksamkeit steht, finden auch 
einige diskursive Verschiebungen statt: So plädiert etwa Hubert Knoblauch dafür, 
hinsichtlich der gegenwärtigen Religionsformen nicht mehr von unsichtbarer Reli-
gion zu sprechen, sondern von ‚populärer Religion‘ oder ‚Spiritualität‘ (siehe auch 
Knoblauch 2006), um den öffentlichen, fluiden Charakter dieser neuen Religiosität 
zu verdeutlichen, der sich vor dem Hintergrund einer zunehmenden Globalisierung 
                                                                 
48 Hervieu-Leger hat insbesondere auf den Zusammenhang zwischen kulturellem Gedächt-

nis und sozialer Gemeinschaft hingewiesen (Hervieu-Leger 2000; 2003). In Folge der Er-
fahrung mit den Großkirchen sei in Europa eine Entkirchlichung zu verzeichnen, private 
Formen der Religiosität bleiben jedoch nach wie vor bestehen. Auch die Kirche behalte 
nach wie vor einen gesellschaftlichen Stellenwert als öffentliches Gut, welches nach Be-
darf – etwa zu spezifischen Feiern im Lebenslauf – abgerufen werden könne (Davie 
2008: 169). Gerade in Krisenzeiten, besinne sich man des in der Kultur verankerten Wer-
tes von Religion und so verwundere es nicht, dass es mit den Unsicherheiten der Moderne 
auch zu einer „Explosion des Glaubens“ komme (Hervieu-Leger 2000:73).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



                                                                                DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS | 107
 

 

insbesondere auch durch die Kommunikationsmedien durch eine Vermischung glo-
baler Wissenstraditionen auszeichne. 

So werde etwa dem Papstbesuch nicht zuletzt durch die mediale Präsenz und 
Berichterstattung ein Eventcharakter verliehen, welcher mit dem Auftritt eines Pop-
stars vergleichbar ist (vgl. Knoblauch 2009: 252). Im Gegensatz zu Luckmann, der 
von einer Privatisierung und somit einem ‚Unsichtbar Werden‘ der Religion aus-
ging, diagnostiziert Knoblauch eine mit der Popularisierung religiöser und spirituel-
ler Erfahrungen und den neuen Medien einhergehende Entgrenzung von Privatsphä-
re und Öffentlichkeit, die immer mehr zunimmt. Beispielsweise könne man heute 
seine Nahtoderfahrung in ein entsprechendes Internetforum stellen, womit das, was 
noch vor wenigen Jahren höchst privat war, öffentlich zugänglich gemacht wird 
(vgl. Knoblauch 2009: 209). In diesem Sinne spricht er von der „Sichtbarkeit des 
Unsichtbaren“, die sich insbesondere aus der Entgrenzung der Kommunikation 
ergibt (vgl. Knoblauch 2009: 270). Casanovas These, dass Vertreterinnen und Ver-
treter religiöser Gemeinschaften und Institutionen auch in zivilgesellschaftlichen 
Belangen starkes Engagement zeigen und daher von einer öffentlichen Religion ge-
sprochen werden müsse, möchte Knoblauch allerdings nicht zustimmen. Von einem 
solchen Verständnis von „öffentlicher Religion“ grenzt er sich vielmehr entschie-
den ab: Ihm geht es „nicht um die öffentlichen Verlautbarmachungen von Instituti-
onen und auch nicht um die Gemeinschaft räsonierender Bürger im öffentlichen 
Raum“ (Knoblauch 2009: 210), sondern darum, dass der Einzelne in seiner Pri-
vatsphäre durch die neuen technischen Möglichkeiten des Internets sowohl mit an-
deren kommunizieren kann, als auch prinzipiell stets an die Öffentlichkeit ange-
schlossen ist.

Angesichts des fluiden Charakters des Religiösen stellt sich die Frage, wie Reli-
gion heute noch von anderen Angeboten auf dem Jahrmarkt der Weltanschauungen 
zu unterscheiden sei. Bereits Luckmanns weites Religionsverständnis hatte diesbe-
züglich Anlass zur Kritik gegeben. Knoblauch nimmt deswegen eine begriffliche 
Schärfung des Transzendenzbegriffs vor. Während Luckmann allen Transzen-
denzerfahrungen eine religiöse Grundlegung zuspricht, möchte Knoblauch lediglich 
diejenigen Transzendenzerfahrungen als religiös verstanden wissen, „in denen gro-
ße Transzendenzerfahrungen auf eine symbolische außerweltliche Weise gedeutet 
werden“ (Knoblauch 2004: 101). Allerdings würden diese Erfahrungen heute mehr 
und mehr als spirituelle Erfahrungen gedeutet (vgl. Heelas/Woodhead 2004). So 
verwendeten die neuen erfahrungsorientierten religiösen Bewegungen wie etwa 
pfingstlerische oder charismatische Gruppierungen, die in den letzten Jahrzehnten 
überall auf der Welt einen enormen Zulauf erfahren haben, aber auch alternativ-
religiöse Bewegungen, wie etwa Ayurveda, Homöopathie, Yoga und Esoterik den 
Begriff der Spiritualität zunehmend als Selbstbezeichnung. Knoblauch greift bei der 
Konzipierung des Spiritualitätsbegriffs auf die von Troeltsch diagnostizierte Sozial-
form der Mystik zurück, welche ähnliche Merkmale wie die neuen spirituellen Be-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



108 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
wegungen aufweise: Sie zeichnen sich zum einen durch eine dogmatische Distanz 
zu den „offiziellen Modellen der Religion“ aus, indem sie die religiöse Erfahrung 
ins Zentrum stellen und somit zu einer Generalisierung des Charismas beitragen. 
Zum anderen unterscheiden sie sich auch in ihrer Organisationsform von Kirchen 
und Sekten:

„Während der Begriff der Religion (oder auch Religiosität) eine deutliche Orientierung an 
spezifischen, institutionell festgelegten Vorgaben besonderer religiöser Lehren und Liturgien 
sowie die Anerkennung der Legitimität eines besonderen religiösen Personals suggeriert, 
scheint die Spiritualität in all ihrer synkretistischen Beliebigkeit ihre Begründung nicht im So-
zialen, sondern im Subjekt selbst zu suchen. Sie bezeichnet die zunehmende Tendenz von 
Gesellschaftsmitgliedern, die eigenen Transzendenzerfahrungen als Quelle, Evidenz- und 
‚Güte‘ -kriterium der eigenen Religion zu sehen. Spiritualität ist deswegen zutiefst subjekti-
vistisch, denn sie verlegt den Grund für den Glauben ins eigene ‚Ich‘.“ (Knoblauch 2004: 80) 

Wie bereits Troeltsch feststellte, richten sich diese Bewegungen nicht nur an einer 
unsichtbaren Universalkirche aus, sondern auch am Prinzip der Ganzheitlichkeit, da 
sie alle wichtigen Themenbereiche des Einzelnen wie Gesundheit, Psyche, Bezie-
hungen etc. umfassen (Knoblauch 2004: 108). Diese neuen spirituellen Bewegun-
gen stehen in enger Verbindung mit „einer Ethik der Authentizität“, wie Charles 
Taylor es nennt. Gekennzeichnet sei die mit der Ethik der Authentizität in Verbin-
dung stehende Spiritualität durch eine Art Suche, auf die sich die Einzelnen bege-
ben (vgl. auch Roof 1999: 92, 106): „Ich selbst muß meinen Weg zur Ganzheit und 
zur spirituellen Tiefe finden.“ (Taylor 2012: 847) Nicht selten wird das Bild des 
spirituellen Wanderers bemüht, der sich offen für verschiedene Impulse auf eine Art 
innere Suche begibt (vgl. Matter 2007; Bochinger/Engelbrecht/Gebhardt 2009).

Der Begriff der religiösen Erfahrung ist im aktuellen religionssoziologischen 
Diskurs in aller Munde. Teilweise wird hierbei direkt auf James, aber auch auf Otto 
oder Schleiermacher Bezug genommen, zum Teil werden deren Konzepte auch 
kommunikationstheoretisch weiterentwickelt, um sie für den religionssoziologi-
schen Diskurs fruchtbar zu machen. Hans Joas nimmt explizit auf William James 
Bezug, um die Religion zu bestimmen. Joas stellt die Erfahrung der Selbsttranszen-
denz in den Mittelpunkt seiner Überlegungen: 

„Erfahrungen, in denen eine Person sich selbst übersteigt, nicht aber, zumindest zunächst 
nicht, im Sinne einer moralischen Überwindung ihrer selbst, sondern im Sinne eines Hinaus-
gerissenwerdens über die Grenzen des eigenen Selbst, eines Ergriffenwerdens von etwas, 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



                                                                                DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS | 109
 

 

das jenseits meiner selbst liegt, einer Lockerung oder Befreiung von Fixierung auf mich 
selbst.“ (Joas 2004: 17)49 

Allerdings wird die individuelle Form der Religion auch noch in einer etwas ande-
ren Konnotation thematisiert: Was bei Durkheim als Kult des Individuums angelegt 
ist und von Luckmann bereits als Sakralisierung des Ich thematisiert wurde, wird 
im aktuellen religionssoziologischen Diskurs noch weiter zugespitzt. Die von Luh-
mann in Gesellschaftsstruktur und Semantik hervorgebrachte Überlegung, dass re-
ligiöse Kommunikation neuerlich verstärkt auf die Belange des Individuums Bezug 
nehme, wurde etwa von Volkhard Krech und Armin Nassehi aufgegriffen. So 
drängt Volkhard Krech darauf, zwischen Individualisierung der Religion in der So-
zial- und in der Sachdimension zu unterscheiden. Während er unter ‚Individualisie-
rung in der Sozialdimension‘ die Privatisierung der Religion fasst, dass also religiö-
se Sinnbildung erst durch private Wahl und Kombination unterschiedlicher Deu-
tungsmuster zur Geltung gelange, besteht die ‚Individualisierung in der Sachdimen-
sion‘ darin, „dass der Einzelne mehr und mehr zur Sache der Religion, das Selbst 
zentraler Gegenstand religiöser Sinnbildung wird“ (Krech 2011: 164).50 Zur Präzi-
sierung des Religionsbegriffs möchte er mit Simmel allerdings zwischen religiöser 
und religioider Kommunikation unterscheiden und hat in diesen Zusammenhang 
den Begriff der Sakralisierung weiter entwickelt (vgl. Krech 2011: 23, 163).

                                                                 
49 Joas begreift James, der sich bekanntlich selbst als Religionspsychologe versteht, als 

wichtigsten Ausgangspunkt der Religionssoziologie, während er Max Weber nur einen 
marginalen Platz in der Geschichte der Religionssoziologie zuspricht (vgl. Joas 2004:
67). Dass Webers Rolle für die Religionssoziologie nicht zu unterschätzen ist, sollte deut-
lich geworden sein (vgl. Wohlrab-Sahr 2003: 428). Nicht nur Luckmann bezieht sich auf 
Weber, auch Berger schließt an dessen Entzauberungsthese an und Oevermann konzipiert 
sein Religionsverständnis in Anschluss an Weber explizit auf der Handlungsebene. Aller-
dings findet auch neuerlich die „elementare Heterogenität kultureller Orientierungsmus-
ter“ in Webers Werk Zulauf (Endreß 2011: 135). Generell wird gegenwärtig die Aktuali-
tät von Webers Religionssoziologie wieder verstärkt diskutiert (Bienfait 2011; Schwinn 
2013). Joas Darstellung entspringt wohl eher der Intention, seinen Spiritus Rector James 
ins rechte Licht rücken zu wollen. Auch wenn der Erfahrungsbegriff heute sehr promi-
nent in der Religionssoziologie platziert ist, ist James’ religionspsychologischer Ansatz 
sehr kritisch diskutiert worden (vgl. Luckmann 1991: 79; Knoblauch 2009: 67; Krech 
2011: 27, 46).

50 Krech macht die Konjunktur asiatischer Religionen als Zeichen dieser Entwicklung aus 
(vgl. 2011: 164). Er interessiert sich also für die Wechselwirkung zwischen religiöser 
Semantik und Sozial- bzw. Gesellschaftsstruktur und unterscheidet demnach zwischen 
funktionaler und vertikaler Differenzierung.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



110 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
Auch Armin Nassehi diagnostiziert, dass sich Religion, „nachdem die Welt als 
Ganzes sich ihr entzogen hat“ nun kommunikativ auf die Individualität von Perso-
nen Bezug nimmt, ist doch das Individuum „der einzige Ort, an dem die disparaten 
Teile der Gesellschaft verbunden werden“ (Nassehi 1995: 114). Das Seelenheil 
wird somit immer mehr in die Individuen hineinverlagert: Während Nassehi die in-
dividuelle Biographie als Bezugspunkt religiöser Kommunikation betrachtet, macht 
Krech die individuelle Erfahrung als relevanten Bezugspunkt aus. Es seien gesell-
schaftsstrukturelle und keine anthropologischen Begründungen, die die individuelle 
Biographie bzw. individuelle Erfahrung zum Bezugspunkt religiöser Kommunikati-
on machten. Insofern ist auch nicht jede Reflexion über das eigene Leben und die 
gemachten Erfahrungen religiös, sondern nur Formen der Kommunikation, die sich 
am spezifischen religiösen Code Immanenz/Transzendenz ausrichten (vgl. ebd.: 
118). Allerdings müsse Religion Kommunikation auf die individuelle Ebene bezie-
hen, möchte sie anschlussfähig bleiben.

Kennzeichnend für eine solche Sakralisierung des Ich sei, dass der Umgang mit 
Transzendenzerfahrung nicht mehr gesellschaftlich ausgehandelt werde, sondern 
der letzte Referenzpunkt vielmehr nun in der inneren Erfahrungswelt des Individu-
ums gesichtet wird: Entsprechend hält etwa Christine Matter fest: 

„Das Individuum wird zum Ort der ‚großen‘ Transzendenz und in diesem Prozess mit einer 
entsprechenden Symbolik und Semantik aufgeladen. [...] Das moderne Individuum ist einer-
seits das auf das ganz andere verweisende Symbol, andererseits ist es selbst von genuin 
transzendenter Qualität – es wird zu seiner eigenen ‚anderen Wirklichkeit‘. Innerweltlichkeit 
und deren Überwindung fallen nun im Subjekt, das selbst in der Welt leben muss, zusam-
men.“ (Matter 2007: 48) 

Beck spricht in diesem Sinne auch von einem eigenen Gott, den sich jeder aus sei-
nen eigenen religiösen Erfahrungen zusammenbaue (Beck 2008: 30f).

Charles Taylor bringt diese Entwicklung mit einem „selbstgenügsamen Huma-
nismus“, in Verbindung, der weder letzte Ziele, die über das menschliche Gedeihen 
hinausgehen, noch irgendwelche Instanzen jenseits dieses Gedeihens akzeptiere 
(Taylor 2012: 42f). In ähnlicher Weise wie Matter formuliert auch Knoblauch sein 
Konzept der doppelten Subjektivierung:

„Zum einen wird das Subjekt zum aktiven Ansprechpartner, zum Ausgangspunkt der Religio-
sität, die nicht nur das Gemeinsame im Innern entdeckt, sondern das Innere als öffentliches 
Thema entfaltet und damit die Grenzen von ‚öffentlich‘ und ‚privat‘ sprengt. Das Subjekt ist 
aber nicht nur eine Konstruktion der populären Kommunikation, die es schafft, indem sie es 
anspricht, und die ihm vorgibt, welche Erfahrung es zu machen hat. Denn zum anderen wird 
das Subjekt selbst für die Religion wie auch für das gesamte soziale System sozusagen von 
‚innen heraus‘ fruchtbar gemacht. Das Subjekt muss etwas Subjektives vorweisen, das dann 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



                                                                                DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS | 111
 

 

zum Thema der religiösen Kommunikation gemacht werden kann. In diesem Fall handelt es 
sich um die Erfahrungen, die das zentrale Thema der Spiritualität sind.“ (Knoblauch 2009: 
272) 

Während die meisten Religionssoziologinnen und Religionssoziologen gegenwärtig 
die Religion über die individuelle Biographie, die religiöse Erfahrung, bzw. die 
Kommunikation über diese Erfahrung theoretisieren, sieht außer Bourdieu einzig 
Martin Riesebrodt gerade in Hinblick auf die globale Perspektive einen methodolo-
gischen Mehrwert darin, Religion über die Ebene der Praktiken theoretisieren zu 
wollen. Die Vorteile eines solchen Zugangs sieht er zum einen darin, dass über die 
Ebene der Praktiken sowohl die subjektive als auch die objektive Dimension, also 
die Handlungsebene und die institutionelle Ebene von Religion in den Blick gerate 
(Riesebrodt 2000: 38ff). Für eine allgemeine Religionstheorie ist es seines Erach-
tens von zentraler Wichtigkeit, sich einer Definition von Religion zu bedienen, wel-
che nicht allein aus der religiösen Sonderentwicklung der westlichen Moderne ge-
neriert werde (vgl. ebd.).51 Allerdings sind solch kritische Töne eher die Ausnahme 
im religionssoziologischen Diskurs.52 Lediglich Casanova verteidigt nach wie vor 
die von ihm vorgebrachte Kritik an der These der Individualisierung bzw. Privati-
sierung der Religion, und moniert, dass gemeinschaftsbildende Aspekte von Religi-
on in einer solchen Perspektive zum archaischen Relikt erklärt würden (vgl. Casa-
nova 2011), die Konzentration auf die individualisierte Sozialform der Religion ge-
rät hierzulande aber erst jüngst in Kritik (vgl. Ludwig/Heiser 2014).

Während sich die religionssoziologische Auseinandersetzung Webers und 
Durkheims dadurch auszeichnete, dass sowohl religiöse Praktiken und Glaubens-
systeme, Prozesse der Vergemeinschaftung und funktionale Aspekte von Religion, 
aber auch der religiöse Einfluss auf die Lebensführung des Einzelnen und das Auf-
kommen der modernen Gesellschaft thematisiert wurden, wird mit der Diagnose der 
Privatisierung der Religion in den 1960er Jahren ganz der persönliche Glaube ins 
Zentrum des Interesses gerückt. Im Einklang mit der Säkularisierungsthese wird 
zunächst angenommen, dass religiöse Praktiken und Riten mit der institutionellen 
Religion an Bedeutung verlieren. Das hängt auch mit der Veränderung des räumli-
chen und zeitlichen Analyseblickwinkels zusammen, der mit diesem diskursiven 
                                                                 
51 Auch Riesebrodts Untersuchungsgegenstand unterscheidet sich insofern vom Mainstream 

religionssoziologischer Studien, als er seinen Blick insbesondere auf religiöse Fundamen-
talismen richtet (Riesebrodt 1990; 2000). Erst in Cultus und Heilsversprechen (2007) 
wirft er dann einen allgemeinen Blick auf Religion und baut seine Religionstheorie weiter 
aus.

52 Entgegen einer praxissoziologischen Betrachtung hält es Riesebrodt jedoch für zentral,
Religion vorab zu definieren und nicht wie es eine Soziologie der Praxis fordert, aus der 
Empirie zu generieren (vgl. Hillebrandt 2012, 2014).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



112 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
Wandel einhergeht: War die Auseinandersetzung der Klassiker mit Religion in 
räumlicher und zeitlicher Hinsicht durch einen sehr weiten Analyseblickwinkel ge-
kennzeichnet, so konzentriert sich die Diskussion seit Parsons auf den religiösen 
Wandel in Europa und den USA und somit hauptsächlich auf die christliche Religi-
on. Es mag mit dem Einfluss der Modernisierungstheorie zusammenhängen, dass 
Berger und Luckmann aber auch Luhmann ihren Blick, genau wie Parsons, ledig-
lich auf die westliche Entwicklung lenken. Zwar ist ihr Analysefokus hierbei nicht 
allein auf die institutionelle Ausformung der Religion ausgerichtet, wie das etwa in 
der Nachkriegszeit der Fall war. Gleichwohl kann es erst durch die Konzentration 
des Blickwinkels auf die westliche Welt mit der Jahrtausendwende zu der erstaun-
ten Diagnose des plötzlichen Wiederauflebens religiöser Themen kommen. Obwohl 
die Säkularisierungsthese vor diesem Hintergrund nicht selten in Zweifel gezogen 
wird, hält sich eine individualisierte Religionsvorstellung recht beharrlich im religi-
onssoziologischen Diskurs. 

Im Folgenden werden ich nun die hegemonialen Begriffe und deren theoretische 
Bauweisen noch einmal im Einzelnen kurz darstellen, bevor ich diese dann im 
Lichte der Postcolonial Studies reflektieren werde.

 
 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:09



 
 

3. Hegemoniale Definitionen                            
des religionssoziologischen Diskurses

Wie deutlich geworden ist, wird Religion im religionssoziologischen Diskurs ganz 
unterschiedlich definiert und zu fassen versucht. Im Folgenden werden die hege-
monialen Begriffe des religionssoziologischen Diskurses, die sich also durch eine 
gewisse Stabilität auszeichnen, anhand des aus der postkolonialen Perspektive ge-
nerierten Analyserasters, hinsichtlich der auffindbaren Wissensformen über Religi-
on und der ‚spezifischen begrifflichen Bauweisen‘ diskutiert. Zentrale Fragen wer-
den hierbei sein: Welche Formationen des Wissens über Religion werden generiert? 
Wie sind diese zu kontextualisieren? Wer spricht für wen, zu welcher Zeit und in 
welchem Zusammenhang? Welche Generalisierungen lassen sich hierbei finden und 
welche Auslassungen prägen den Diskurs? Wie wird Religion jeweils thematisiert? 
Wird im Singular oder plural von Religion gesprochen? Werden räumliche und 
zeitliche Grenzziehungen vorgenommen? Welche sachlichen, strukturellen und kul-
turellen Grenzziehungen werden vorgenommen? Welche hegemonialen Definitio-
nen von Religion werden formuliert? Wird diesen Definitionen universelle Gültig-
keit zugesprochen? Und auf welchen Ebenen wird Religion zu fassen versucht? 
Wird eher der Glauben oder werden die religiösen Praktiken, die Rituale oder die 
religiösen Erfahrungen ins Zentrum des Interesses gerückt? 

Während nun zunächst auf die zentralen Religionsbegriffe eingegangen wird, 
werden in Kapitel 5 die spezifischen, den religionssoziologischen Diskurs prägende 
Narrative in den Blick genommen, nehmen diese, wie bereits deutlich wurde, doch 
ebenfalls auf die theoretischen Konzeptionen von Religion Einfluss. Sowohl die 
Religionsbegriffe als auch die Narrative des religionssoziologischen Diskurses wer-
den in einem weiteren Schritt dann mithilfe der postkolonialen Perspektive dekon-
struiert.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



114 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
3.1 DIE UNIVERSALIE RELIGION

Die wissenschaftliche Auseinandersetzung mit Religion jenseits theologischer Be-
trachtungsweisen steckt zu Lebzeiten der Klassiker Émile Durkheim und Max We-
ber gerade erst in den Kinderschuhen. Trotzdem verwenden sie bereits wie selbst-
verständlich einen allgemeinen Begriff der Religion.1 Sowohl in Frankreich als 
auch in Deutschland wird um die Jahrhundertwende davon ausgegangen, dass Reli-
gion als etwas begriffen werden kann, dem universelle Gültigkeit zukommt. Ent-
sprechend ist meist von der Religion, also von Religion im Singular die Rede.2 Die 
Bemühungen, einen allgemeingültigen Religionsbegriff zu formulieren, werden je-
doch mittels verschiedener Herangehensweisen eingeholt. Durkheims Zugang in 
Die elementaren Formen des religiösen Lebens ist noch stark von den evolutionisti-
schen Auseinandersetzungen geprägt, wie sie im 19. Jahrhundert in Ethnologie und 
Religionswissenschaft vorherrschend waren.3 So greift er etwa die Ursprungsidee 
auf, die sich insbesondere in der britischen Anthropologie seiner Zeit großer 
Beliebtheit erfreute.4 Für die Formulierung eines universellen Religionsbegriffs 
wählt er eine „primitive Religion“ – konkret den australischen Totemismus – als 

                                                                 
1 Die Formulierung eines allgemeinen Religionsbegriffs im wissenschaftlichen Diskurs 

wird im Wesentlichen in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts verortet und hauptsäch-
lich mit der vergleichenden Religionsforschung Friedrich Max Müllers verknüpft, wie im 
nächsten Kapitel noch genauer gezeigt wird. Ihm diente bekanntlich die linguistische 
Klassifikation der Religionen als Vergleichsbasis. Auch wenn die Koppelung von Religi-
on und Linguistik bereits aufgrund seiner rassistischen Konnotationen in Kritik geriet, der 
Gedanke, dass Religionen miteinander verglichen werden können, ohne dass ihre jeweili-
gen Besonderheiten aus dem Blick geraten, setzte sich in der wissenschaftlichen For-
schungslandschaft schnell durch.

2 Laut Friedrich Tenbruck erweist sich für die Etablierung der Religionssoziologie als wis-
senschaftliche Teildisziplin das Aufkommen eines allgemeinen Religionsbegriffs als kon-
stitutiv (Tenbruck 1993: 36).

3 Neben der Animismus-Forschung der Ethnologie sind insbesondere Edward Burnett Tay-
lor (1871), Walter Baldwin Spencer und Francis James Gillen (1899) sowie James G. 
Frazer (1887) zu nennen, außerdem wurde Durkheim insbesondere auch durch Friedrich 
Max Müller (1858; 1889; 1891; 1892) beeinflusst.

4 Wegweisend war hier etwa die Auseinandersetzung Edward Burnett Taylors (1871, vgl. 
auch Krech/Tyrell 1995: 30f). Auch im Denken Friedrich Max Müllers ist die Ursprungs-
idee zu finden. Durkheims Interpretation weicht jedoch insofern von der Interpretation 
Müllers ab, als dieser eine solche Idee nur als Wesensbestimmung verstanden wissen 
will, während Durkheim sie als Beginn einer realen Entwicklung fasst (vgl. Merz-Benz 
2007: 81).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                        HEGEMONIALE DEFINITIONEN DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 115
 

 

Ausgangspunkt, da diese ihm „geeigneter erschien als jede andere, die religiöse Na-
tur des Menschen verständlich zu machen, d.h. uns einen wesentlichen und dauern-
den Aspekt der Menschheit zu offenbaren“ (Durkheim 1994: 19f). Die „neuesten 
Religionen“ lassen sich nur verstehen, „wenn wir in der Geschichte die Art und 
Weise verfolgen, wie sie sich allmählich zusammengesetzt haben“ (ebd.: 20). Es 
geht ihm jedoch nicht allein darum die Entwicklungen nachzuzeichnen, die die Re-
ligionen im Laufe der Zeit genommen haben, es sei noch wichtiger, zu analysieren 
„was die Religion im allgemeinen ist“ (ebd.). Durkheim kommt nun zu dem 
Schluss:

 „Da alle Religionen vergleichbar sind, da sie alle Abarten einer und derselben Gattung sind, 
gibt es notwendigerweise wesentliche Elemente, die ihnen allen gemeinsam sind. […] An der 
Basis aller Glaubenssysteme und aller Kulte muß es notwendigerweise eine bestimmte An-
zahl von Grundvorstellungen und rituellen Handlungen geben, die trotz der Vielfalt der For-
men, die die einen und die anderen haben annehmen können, überall die gleiche Funktion 
erfüllen. Diese beständigen Elemente bilden das, was in der Religion ewig und menschlich 
ist. Sie bilden den objektiven Inhalt der Idee, die man meint, wenn man von der Religion im 
allgemeinen spricht.“ (Durkheim 1994: 21f) 

Durkheim definiert Religion somit nicht nur universell, er geht auch von einem 
transhistorischen und transkulturellen Kern des Religiösen aus: Durch die Annah-
me, dass Religion in ihrer Ausprägung zwar variieren kann, die Funktionen aber 
gleich bleiben, liegt Durkheims Religionsbegriff neben dem evolutionistischen auch 
ein überzeitliches Moment zugrunde.

Auch Weber setzt sich in allgemeiner Weise mit Religion auseinander; dabei 
geht es ihm nicht darum, einen universellen Religionsbegriff zu formulieren, viel-
mehr ist sein Schaffen durch eine historische Betrachtungsweise geprägt. Er befasst 
sich neben den christlichen Vergemeinschaftungsformen vor dem Hintergrund sei-
nes spezifischen Erkenntnisinteresses mit Taoismus, Konfuzianismus, Hinduismus, 
Buddhismus und antikem Judentum, wobei er allerdings nur Konfuzianismus, Hin-
duismus, Buddhismus, Christentum und Islam den Status einer Weltreligion zu-
spricht. Weber richtet anders als Durkheim, dem es darum ging, die elementaren 
Formen des Religiösen zu ergründen, seinen Blick auf unterschiedliche Religionen 
in ihren jeweiligen zeitlichen, räumlichen und kulturellen Kontexten. Anhand der 
Frage nach dem Umgang mit dem Problem der Theodizee arbeitet Weber in seiner 
idealtypischen Rekonstruktion die Unterschiede in den Glaubensvorstellungen der 
Weltreligionen und den inhärenten Ethiken heraus. Auch wenn er sich einer ideal-
typischen Vorgehensweise bedient, kann doch festgehalten werden, dass er hierbei 
eine deutliche Unterscheidung zwischen Weltreligionen und anderen Religionen 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



116 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
vornimmt,5 die zwar wertfrei verstanden werden soll, die jedoch mit Ausschließun-
gen verbunden ist. Auch werden die unterschiedlichen Weltreligionen durch Weber 
als klar abgrenzbare und differente Entitäten betrachtet. In dieser Form findet der 
Begriff der Weltreligion nach wie vor selbstverständliche Verwendung im religi-
onssoziologischen Diskurs, wobei auch das Judentum heute als Weltreligion gehan-
delt wird (vgl. Joas 2007: 21).

Diskursbestimmend ist in der deutschen Religionssoziologie jedoch ein allge-
meingültiger Religionsbegriff. So heißt es etwa bei Luhmann: 

„Von der katholischen Kirche zum Voodoo-Kult, vom Inkarnationsglauben der Spiritisten bis 
zum Zen Buddhismus: es ist immer noch Religion; und dies nicht wegen eines heiligen 
Zentralmysteriums oder weil die Glaubensartikel ineinander übersetzbar sind, sondern des-
halb, weil sich alle religiösen Formen in der Gesellschaft als Religion von anders gerichteten 
Funktionssystemen, aber auch von der religionsfreien Alltagskommunikation unterschei-
den.“ (Luhmann 2000: 273) 

Während sich ein universeller Religionsbegriff im religionssoziologischen Diskurs 
als hegemonial durchsetzen konnte, verlor der bei Weber zu findende vergleichs-
weise breite Blickwinkel auf Religion zunehmend an Bedeutung. Der analysierende 
Blick wurde etwa bei Parsons hauptsächlich auf das Christentum als die Religion 
gerichtet, die die moderne Gesellschaft seines Erachtens maßgeblich beeinflusst 
hat. Auch Luhmann leitet seinen universellen Religionsbegriff aus dem Aufkom-
men der modernen europäischen Gesellschaft als funktional differenzierter Gesell-
schaft ab und stützt sich – trotz weltgesellschaftlicher Theorieanlage – somit auf die 
spezifisch europäischen Vorstellungen von Religion. Gleichwohl findet aber auch 
der Begriff der Weltreligion noch bei ihm Verwendung.

Etwas anders verhält es sich bei Luckmann, der Religion zunächst in unspezifi-
scher Weise als Weltansicht bestimmt, die sich zu Heiligen Kosmen verdichten 
kann und in historisch unterschiedlicher Weise institutionalisiert wird. Seinen Blick 
richtet Luckmann insbesondere auf die anthropologische Bedingung von Religion, 
die er als sozialisierende Einordnung des Individuums in einen den Einzelnen trans-
zendierenden Sinnkosmos fasst und der er somit universelle Gültigkeit zuspricht 
(vgl. Luckmann 1991). Die anthropologische Bestimmung von Religion dient 
Luckmann aber insbesondere dazu, die neue individualisierte Sozialform der Reli-
gion, die in der modernen Gesellschaft neben der institutionalisierten Religion ent-
standen ist, zu analysieren. Hinsichtlich der Unterscheidung zwischen der individu-
alisierten und der institutionalisierten Sozialform von Religion wird im religionsso-
                                                                 
5 Eine Ausnahme bildet hier lediglich das Judentum, welchem er in seinen Studien auf-

grund des Einflusses den es auf Christentum und Islam ausgeübt hat, größere Beachtung 
zuteilwerden lässt (Weber 1991a: 1). 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                        HEGEMONIALE DEFINITIONEN DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 117
 

 

ziologischen Diskurs bisweilen an die von Simmel eingeführte begriffliche Unter-
scheidung religiös und Religion angeknüpft (vgl. Beck 2008: 71).

Im Folgenden soll nun diskutiert werden, welche diskursiven Formationen im 
religionssoziologischen Diskurs entstehen konnten, welche Begriffe hier von hege-
monialer Bedeutung sind, welche Dimensionen von Religion hier in besonderer 
Weise in den Blick genommen werden und wie Religion theoretisch beizukommen 
versucht wird, also welche Einheit als theoretische Referenz herangezogen wird.

3.2 RELIGION ALS WERTSPHÄRE, FUNKTIONALES 
TEILSYSTEM ODER BESONDERE ERFAHRUNG

Religion wird vom Großteil der religionssoziologischen Arbeiten in irgendeiner 
Weise als etwas von anderen Bereichen Abgrenzbares betrachtet, als ein spezifi-
sches, unvergleichliches Gefühlserleben, einen bestimmten Sinnhorizont oder einen 
gesellschaftlichen Teilbereich. Hierbei wird Religion jeweils eine gewisse Autono-
mie gegenüber anderen Bereichen, Sphären, Feldern etc. zugesprochen. Als ‚konsti-
tutives Außen‘ von Religion werden meist andere gesellschaftliche Teilbereiche –
vornehmlich Politik und Wissenschaft – angeführt, da diese mehr als andere gesell-
schaftliche Bereiche für das Säkulare stehen. Ein solches Denken ist bereits bei den 
Klassikern angelegt: Max Weber fasst Religion z.B. als spezifische Wertsphäre, bei 
Durkheim erfüllt Religion eine ganz bestimmte Funktion für die Gesamtgesell-
schaft. Auch in Bourdieus Feldbegriff ist eine differenzierungstheoretische Betrach-
tung angelegt. William James hebt hingegen die besondere Qualität der religiösen 
Erfahrung hervor. Der Gedanke von Religion als etwas von anderen Bereichen Un-
terscheidbares findet bei Luhmann seine radikalste Ausformulierung: Eine differen-
zierte Gesellschaft, in welcher die unterschiedlichen Teilbereiche wie etwa Religi-
on, Politik, Wirtschaft etc. jeweils unterschiedliche Funktionen übernehmen, ist bei 
Luhmann das entscheidende Charakteristikum einer modernen Gesellschaft.6 Reli-
gion wird dabei meist aus einer bestimmten Gesellschaftsform oder Kultur abgelei-
tet, mitunter wird ihr aber auch ein überzeitlicher Status zugesprochen.

Allerdings wird das Spezifische der Religion auf je unterschiedliche Weise the-
oretisiert: Während Religion in der Tradition der Religionspsychologie und der Re-

                                                                 
6 Lediglich Luckmann bildet hier eine Ausnahme, da er mit seiner Diagnose der Verschie-

bung des religiösen Sinnhorizonts von den großen zu den mittleren und kleinen Trans-
zendenzen davon ausgeht, dass Religion nicht mehr lediglich über Außeralltägliches zu 
bestimmen ist, sondern für den Einzelnen vielmehr alltägliche Funktionen übernimmt. In 
Anschluss an Luckmann geht im gegenwärtigen Diskurs auch Knoblauch von einem sol-
chen Religionsverständnis aus (Knoblauch 2009).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



118 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
ligionsphänomenologie über ihr spezifisches Wesen bzw. ihren Inhalt bestimmt 
wird, fasst der Großteil der Religionssoziologinnen Religion über die von Religion 
übernommenen Funktionen für das menschliche Handeln und die Gesellschaft.7

Im religionssoziologischen Diskurs erweisen sich somit entweder substanzielle 
oder funktionale Religionsbegriffe als hegemonial. Diesen beiden Konzeptionen 
von Religion wird nun im Einzelnen gesonderte Aufmerksamkeit geschenkt, wobei 
insbesondere auf die jeweiligen theoretischen Konzeptionen und ihre impliziten 
Schlussfolgerungen eingegangen wird.

3.2.1 Substanzieller Religionsbegriff

Substanzielle Definitionen von Religion sind bereits bei dem evangelischen Theo-
logen Friedrich Schleiermacher zu finden. Dessen zentrale Schrift Über die Religi-
on. Reden an die Gebildeten unter ihren Verächtern (1799) wird gemeinhin der 
Epoche der Romantik zugeordnet und kann als ein früher Referenzpunkt solcher 
theoretischer Zugänge betrachtet werden, die Religion als irreduziblen Erfahrungs-
modus des Individuums begreifen wollen. Für Schleiermacher ist das Wesen der 
Religion „weder Denken noch Handeln, sondern Anschauung und Gefühl“ (Schlei-
ermacher 1984: 211). Religion ist Anschauung des Universums, das sich dem Men-
schen offenbart und ihn tief berührt. In diesem Sinne schreibt er auch von Religion 
als „Sinn und Geschmack fürs Unendliche“ (ebd.: 212). Die Anschauungen des 
Universums variieren dabei von Mensch zu Mensch und sollten eigentlich in 
gleichberechtigter Weise nebeneinanderstehen. Da im Christentum eine Verbindung 
zwischen Gott und Mensch – also zwischen Unendlichem und Endlichem – ange-
strebt wird, und dies der Wesenskern der Religion selbst sei, spricht er diesem eine 
herausragende Stellung unter den Religionen zu. Religion wird von Schleiermacher 
als etwas Angeborenes betrachtet (vgl. ebd.: 252), in ihr ist auch ein Moment der 
Geselligkeit enthalten, insofern er davon ausgeht, dass die Menschen sich über ihr 
religiöses Erleben austauschen wollen. Der religiösen Gemeinschaft selbst spricht 
er jedoch eine zweitrangige Rolle zu. Insofern kann festgehalten werden, dass die 
reine Innerlichkeit der religiösen Erfahrung zwar durch Kommunikation transzen-
diert wird, die mitteilende Erfahrung allerdings nicht mit der Erfahrung selbst 
gleichzusetzen ist.

Die von Schleiermacher aufgestellten Annahmen über das Wesen der Religion 
erweisen sich als mehr oder weniger paradigmatisch für die substanziellen Religi-
onsdefinitionen. So versteht der evangelische Theologe und Religionswissenschaft-
ler Rudolph Otto Religion als Erfahrung von universeller Gültigkeit, welche sich 

                                                                 
7 Wie zu zeigen sein wird, kommen auch die funktionalen Religionsbegriffe größtenteils 

nicht ohne die Bezugnahme auf inhaltliche Komponenten des Religionssystems aus.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                        HEGEMONIALE DEFINITIONEN DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 119
 

 

durch die Bezugnahme auf das Heilige besonders auszeichne.8 Otto bezeichnet das 
Heilige letztlich als etwas Numinoses, was weder durchschaubar noch hinterfragbar 
ist (vgl. auch Firsching/Schlegel 1998: 42). 

Einen besonderen Einfluss übt die Definition des US-amerikanischen Religi-
onspsychologen William James aus, der die Vielfalt der religiösen Erfahrung auf 
die folgende einheitliche Formel bringt:

„Würde man gebeten, das religiöse Leben in den denkbar weitesten und allgemeinsten Be-
griffen zu charakterisieren, so könnte man sagen, es bestehe in der Überzeugung, dass es 
eine unsichtbare Ordnung gibt und dass unser höchstes Gut in einer harmonischen Anpas-
sung an diese liegt. Diese Überzeugung und diese Anpassung machen die religiöse Geistes-
haltung aus.“ (James 1997: 85) 

In einem solchen Verständnis sind religiöse Gemeinschaften und Institutionen im-
mer nur sekundäre Produkte, die laut James im Verhältnis zur tieferen Quelle der 
religiösen Erfahrung lediglich „der Übersetzung eines Textes in eine andere Spra-
che vergleichbar“ sind (James 1997: 426).

Gerade aus diesem Grund sind diese Definitionen im religionssoziologischen 
Diskurs auch in Kritik geraten oder weiter entwickelt worden. Auch wenn Luck-
mann seinem Buch ein Zitat von James voranstellt,9 äußert er sich skeptisch gegen-
über einem „Homo psychologicus“ à la James: „Es wäre wenig gewonnen, entdeck-
te man, dass die Religion einige innerpsychische Funktionen erfüllt, wenn man 
nicht zuerst die Konstitution der sozialen Tatsachen erklärt, die in der Lage ist, sol-
che Funktionen für das Individuum zu erfüllen. Religion aus einigen angeblich in-
nerpsychischen Mechanismen eines hypothetischen Homo psychologicus abzulei-
ten, wäre ein offenkundiger Widersinn.“ (Luckmann 1991: 79) Der Sinn gründet al-
so nicht in der subjektiven Erfahrung, sondern stellt sich erst über die soziale Deu-
tung der Erfahrung her (vgl. ebd.: 81). Allerdings führt Luckmann in seinem Werk 
Die unsichtbare Religion nicht in systematischer Weise aus, wie man sich diese 
Vermittlungsleistungen vorzustellen habe (vgl. Tyrell/Krech/Knoblauch 1998: 14).
                                                                 
8 Er charakterisiert die Momente dieser Erfahrung als mysterium tremendum und mysteri-

um fascinans. Das Heilige offenbare sich als überwältigende Macht, vor der man er-
schaudert und die, als das ganz Andere, die menschliche Vernunft transzendiert. Neben 
diesem Gefühl des Erschauderns wird das Heilige allerdings auch als faszinierende und 
beglückende Erfahrung wahrgenommen.

9 „Wie es auf diese Weise keine einheitlichen elementaren religiösen Emotionen zu geben 
scheint, sondern nur einen gemeinsamen Fundus von Emotionen, den religiöse Objekte in 
Anspruch nehmen können, so könnte es denkbarerweise auch Anhaltspunkte dafür geben, 
dass es keine spezifische und wesentliche Art religiöser Objekte und keine spezifische 
und wesentliche Art religiöser Akte gibt.“ (James zit. nach Luckmann 1991: 44)

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



120 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
Zwar möchte in Anschluss an Otto auch Peter Berger Religion als allgemeingültige 
Erfahrung betrachten: „Religion läßt sich als menschliche Projektion verstehen, 
weil sie in menschlichen Symbolen kommuniziert wird. Doch eben diese Kommu-
nikation wird ausgelöst durch eine Erfahrung, mit der eine übermenschliche Erfah-
rung in das menschliche Leben injiziert wird.“ (Berger 1980: 65) Auch wenn Reli-
gion in der Erfahrung der Menschen mit dem Übernatürlichen gründet, möchte 
Berger aufgrund seiner sozialkonstruktivistischen Theorieanlage Religion jedoch in 
erster Linie als gesellschaftliche Projektion begreifen, mittels welcher durch inner-
weltliche Symbole auf Erfahrungen mit dem Außerweltlichen verwiesen wird: „In 
all ihren Manifestationen ist Religion eine gigantische Projektion menschlicher 
Sinnhaftigkeit in die öde Leere des Universums – eine Projektion freilich, die als 
fremde Wirklichkeit in die Menschenwelt zurückkehrt und ihre Hervorbringer 
heimsucht.“ (Berger 1973: 97)10 Diese Projektionen werden konstruiert, um Erfah-
rungen des Übernatürlichen verarbeiten zu können.

In der aktuellen Diskussion geht Volkhard Krech noch einen Schritt weiter: In 
Abgrenzung zu Berger weist er darauf hin, dass man zwischen religiöser Wahrneh-
mung und religiöser Kommunikation unterscheiden muss. Er vertritt die Ansicht, 
dass in der Kommunikation der religiösen Erfahrung die „Differenz von Bewusst-
sein und Sozialem, von Wahrnehmung und Kommunikation zum Ausdruck“ kommt 
(Krech 2011: 48). Diese lasse sich auf diese Weise als Form der Selbstthematisie-
rung von Religion verstehen: „In dieser Konzeption ist religiöse Erfahrung im Un-
terschied zum bewusstseinsförmigen religiösen Erleben mitteilbar, weist aber zu-
gleich darauf hin, dass das Kommunizierte immer nur der als inadäquat erachtete 
Ausdruck von etwas Inkommunikablem ist.“ (Krech 2011: 48)

Im gegenwärtigen Diskurs wird allerdings noch unmittelbar an James’ Definiti-
on von Religion angeknüpft. Joas macht in Anschluss an James die religiöse Erfah-
rung als Erfahrung der Selbsttranszendenz zum Ausgangspunkt seiner Religionsde-
finition. Die besondere Qualität der religiösen Erfahrung fasst er als „ein Ergriffen-
sein von einem Unbedingten, einem Unverfügbaren“ (Joas 2004: 22). Casanova hat 
wiederum darauf aufmerksam gemacht, dass ein solches Religionsverständnis, wel-
ches in der individuellen religiösen Erfahrung seinen Ausgangspunkt nimmt, im 
Widerspruch zu Durkheims Konzeption von Religion steht, auf welche Joas an an-
derer Stelle seiner Religionstheorie zurückgreift (vgl. Joas 2004: 129): 
 

                                                                 
10 Entsprechend folgert Berger daraus: „So kann man also sagen, daß Religion in der Ge-

schichte als welterhaltende und als welterschütternde Macht auftritt. In beiderlei Gestalt 
hat sie sowohl entfremdend gewirkt als auch Entfremdung aufgehoben. Häufig hat sie ei-
ner ihr immanenten Qualität wegen entfremdend gewirkt, aber unter besonderen histori-
schen Umständen war auch das Umgekehrte der Fall.“ (Berger 1973: 97)

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                        HEGEMONIALE DEFINITIONEN DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 121
 

 

„Wenn man nun die beiden Definitionen der Religion von James und Durkheim gegenüber-
stellt, dann bleibt das Problem, wie zwischen der fundamentalen Dualität des Religiösen zu 
vermitteln ist, wie also die Spannung zwischen dem Religiösen als der irreduziblen Erfahrung 
der Transzendenz einerseits und dem Religiösen als der kollektiven Erfahrung des Sozialen 
als des Heiligen andererseits aufzulösen ist.“ (Casanova 2011: 177) 

Trotz der genannten Problematisierungen hält sich ein substanzieller Religionsbe-
griff relativ stabil im religionssoziologischen Diskurs und ihm kann somit nach wie 
vor ein hegemonialer Status zugesprochen werden. 

3.2.2 Funktionaler bzw. funktional-substanzieller 
Religionsbegriff

Ein funktionaler Religionsbegriff wurde in der religionssoziologischen Diskussion 
insbesondere durch Émile Durkheim geprägt und erfreut sich sowohl bei Luckmann 
und ebenso bei Luhmann großer Beliebtheit. Aus diesem Grund hat sie bis heute 
nichts an Aktualität eingebüßt. Religion wird hier über die spezifische Funktion, die 
sie für die Gesamtgesellschaft oder den Einzelnen ausübt, definiert. In diesen he-
gemonialen Konzeptionen ist Religion um ein bestimmtes Bezugsproblem gelagert, 
welches Religion als einziges oder aber in Konkurrenz zu anderen Systemen ste-
hendes zu bearbeiten versucht. Während Durkheim Religion hauptsächlich die 
Funktion des gesellschaftlichen Zusammenhalts zusprach, ändert sich die Funkti-
onszuschreibung von Religion im religionssoziologischen Diskurs, wie gesehen, in 
den 1960er Jahren. Als zentrale Funktion der Religion werden im neueren religi-
onssoziologischen Diskurs gemeinhin identitätsstiftende Aspekte bzw. die Bewälti-
gung von Kontingenz identifiziert.

3.2.2.1 Die Stärkung des gesellschaftlichen Zusammenhalts

Wie sein gesamtes Schaffen ist auch Durkheims religionssoziologische Auseinan-
dersetzung davon geprägt, Religion als ‚soziale Angelegenheit‘ zu bestimmen: „Die 
religiösen Vorstellungen sind Kollektivvorstellungen, die Kollektivwirklichkeiten 
ausdrücken; die Riten sind Handlungen, die nur im Schoß von versammelten Grup-
pen entstehen können und die dazu dienen sollen, bestimmte Geisteszustände dieser 
Gruppe aufrecht zu erhalten oder wieder herzustellen.“ (Durkheim 1994: 28) Seine 
Nähe zur Religionsethnologie lässt sich vor dem Hintergrund der spezifischen Kul-
turkampfkonstellation in Frankreich erklären: In Abgrenzung zum zeitgenössischen 
Katholizismus galt es, einen möglichst allgemeinen Religionsbegriff zu formulie-
ren, dessen grundlegende Funktion zwar mit der Ausrichtung auf die Festigung der 
sozial-moralischen Ordnung auf Aufgaben gerichtet war, die auch die katholische 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



122 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
Kirche zu erfüllen beanspruchte, der jedoch nicht aus der christlichen Religion, 
sondern gesellschaftstheoretisch hergeleitet werden sollte (vgl. Krech/Tyrell 1995: 
48). Vor dem Hintergrund der institutionellen Instabilität der dritten Republik und 
der gesellschaftlichen Ausdifferenzierung wollte er gerade die unbewusste kollekti-
ve Dimension der Gesellschaft ergründen und sah hierbei die ‚primitive Religion‘ 
als geeigneten Untersuchungsgegenstand:

„Seit langem weiß man, dass die ersten Denksysteme, die sich der Mensch von der Welt und 
von sich selbst gemacht hat, religiösen Ursprungs sind. […] Man hat aber weniger gesehen, 
daß die Religion sich nicht darauf beschränkt hat, den vorher ausgebildeten menschlichen 
Geist mit einer bestimmten Anzahl von Ideen zu bereichern; sie hat dazu beigetragen, ihn 
überhaupt zu bilden. Die Menschen verdanken ihr nicht nur zu einem bedeutsamen Teil den 
Inhalt ihrer Kenntnisse, sondern auch die Form, nach der diese Kenntnisse sich gebildet ha-
ben. An den Wurzeln unserer Urteile steht eine bestimmte Anzahl von wesentlichen Begrif-
fen, die unser ganzes intellektuelles Leben beherrschen; es sind die Begriffe, die die Philoso-
phie seit Aristoteles die Kategorien des Urteilsvermögens nennt: Zeit, Ort, Substanz, Quanti-
tät, Qualität, Relation, Tätigkeit, Leiden, Verhalten, Befinden. […] Sie sind das Gerüst der In-
telligenz. Wenn man die primitiven religiösen Glaubensüberzeugungen methodisch analy-
siert, begegnet man zwanglos den hauptsächlichsten dieser Kategorien. Sie sind in der Reli-
gion und aus der Religion entstanden.“ (Durkheim 1994: 27f) 

Durkheim geht davon aus, dass „fast alle großen Institutionen aus der Religion ge-
boren wurden“ (ebd.: 561) und folgert daraus: „Wenn die Religion alles, was in der 
Gesellschaft wesentlich ist, hervorgebracht hat, dann deshalb, weil die Idee der Ge-
sellschaft die Seele der Religion ist.“ (Ebd.) Er hebt also insbesondere den über „ein 
solidarisches System von Überzeugungen und Praktiken“ (Durkheim 1994: 75) er-
langten gesellschaftlichen Zusammenhalt seitens der Religion hervor. Glaubens-
überzeugungen und religiösen Praktiken wird hierbei also gleichermaßen eine zent-
rale Stellung eingeräumt.

Einen besonderen Stellenwert nimmt bei der Hervorhebung der kollektiven Di-
mension von Religion auch die Verhältnisbestimmung von Religion und Moral ein. 
Durkheim setzt Moral und Religion insofern in eins, als dass er Religion als symbo-
lischen Ausdruck der Moral versteht.11

Es muss noch auf ein weiteres Charakteristikum einer funktionalen Bestimmung 
von Religion aufmerksam gemacht werden: Indem Durkheim Religion als „ein so-
                                                                 
11 Laut Krech und Tyrell stehen Durkheim und Weber stärker in einer neukantianischen 

Tradition, die die ethische und moralische Komponente des Handelns in den Mittelpunkt 
stellt. Troeltsch und Simmel hingegen knüpfen eher an Schleiermacher an, welcher dem 
Religiösen „eine eigene Provinz im Gemüte“ zuweist und bewusst von Moral und Meta-
physik abgrenzt (Krech/Tyrell 1995: 38f).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                        HEGEMONIALE DEFINITIONEN DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 123
 

 

lidarisches System von Überzeugungen und Praktiken“ definiert, die sich von ande-
ren Überzeugungen und Praktiken dadurch unterscheiden, dass sie sich „auf heilige, 
d.h. abgesonderte und verbotene Dinge, Überzeugungen und Praktiken“ (Durkheim
1994: 75) beziehen, liegt dem durkheimschen Religionsbegriff mit der Unterschei-
dung von Sakralem und Profanem somit auch ein substanzielles Moment zugrunde. 
Um religiöse Praktiken und Überzeugungen von anderen Handlungen unterscheiden 
zu können, bedarf es einer substanziellen Basis des Religionsbegriffs. Diese erweist 
sich, wie im Folgenden noch vertieft wird, als symptomatisch für eine funktionalis-
tische Bauweise des Religionsbegriffs und in diesem Sinne ist hier auch von funkti-
onal-substanziellen Religionsbegriffen die Rede.

Durkheims funktionalistische Definition von Religion zeichnet sich dadurch 
aus, dass er insbesondere die Stärkung des gesellschaftlichen Zusammenhalts durch 
Religion hervorhebt. Eine solche Konnotation ist auch noch bei Parsons zu finden: 
Auch Parsons sieht die Funktion von Religion in der integrierenden Ordnungsstif-
tung und der Legitimierung von Werten und Normen und somit in der Stabilisie-
rung kultureller Wertemuster. Bei ihm tritt neben der gesellschaftstheoretischen 
Ebene in Bezug auf die Konzeption von Religion auch die sozialtheoretische Ebene 
hervor, die bei Durkheim ebenfalls schon angelegt ist: Durch die Internalisierung 
von persönlichkeitsleitenden Normen werden nicht nur expressive und emotionale 
Handlungsmuster, sondern auch Bewertungsmaßstäbe für die eigenen Handlungen 
und die Handlungen Anderer bereitgestellt. Hier wird also die gesellschaftstheoreti-
sche und die sozialtheoretische Ebene gleichermaßen in den Blick genommen. 
Luhmann hat an dieser engen Verzahnung von Religion und Gesellschaftsbegriff 
explizit Kritik geübt: So habe „sich eine funktionale Definition des Religionsbe-
griffs (z.B. durch Integration) entwickelt, die Mühe hat, die Funktion der Religion 
zu unterscheiden, von der Funktion, die das Gesellschaftssystem selbst erfüllt“ 
(Luhmann 2000: 301). Er macht die zentrale Funktion der Religion, wie auch 
Luckmann, Berger und die neueren religionssoziologischen Ansätze, in der Identi-
tätsstiftung und der Bewältigung von Kontingenz aus.

3.2.2.2 Identitätsstiftung und Kontingenzbewältigung

Berger und Luckmann konzentrieren sich ab den 1960er Jahren auf die sozialtheo-
retische Ebene von Religion. Vor dem Hintergrund der Diagnose einer zunehmen-
den Individualisierung der Gesellschaft sprechen beide Religion zunächst eine be-
sondere Rolle für die Bewältigung von Krisenmomenten und somit auch identitäts-
stiftendes Potential zu. Sie bedienen sich allerdings verschiedener Argumentations-
stränge: Um die individualisierte Sozialform der Religion zu fassen, begründet 
Luckmann seinen Religionsbegriff anthropologisch. Erst durch die Transzendierung 
der biologischen Natur werde der Mensch zum Menschen. Luckmann unterscheidet 
mit Schütz zwischen großen, mittleren und kleinen Transzendenzerfahrungen. Wäh-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



124 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
rend er Religion zunächst als Sinnhorizont fasst, der auf Außeralltägliches Bezug 
nimmt und diesen auf der Ebene der großen Transzendenzerfahrung verortet 
(Luckmann 1991: 96), lasse sich mit der Privatisierung der Religion auch eine zu-
nehmende Verschiebung der Religion hin zu mittleren und kleineren Transzen-
denzerfahrungen wahrnehmen. Mit der Privatisierung der Religion rücken in ver-
stärktem Maße Themen wie Selbstverwirklichung, körperliche oder sexuelle Belan-
ge, die Familie etc. ins Zentrum des persönlichen Heiligen Kosmos:

„Die Themen der individuellen Autonomie treten in sehr vielfältigen Gestalten in Erschei-
nung. Da der ‚innerliche‘ Mensch ja nun wirklich eine unbestimmbare Einheit ist, macht sei-
ne vermeintliche Entdeckung ein lebenslanges Suchen erforderlich. Das Individuum, das die 
Quelle ‚letzter‘ Bedeutung auf der subjektiven Seite seiner Biographie vermutet, strebt nach 
Selbstverwirklichung, ein zwar nicht unablässig verfolgtes Ziel […], das aber sicher uner-
reichbar bleibt. Verwirklichung des Selbst stellt die wichtigste Form des im Heiligen Kosmos 
vorherrschenden Themas der individuellen ‚Autonomie‘ dar.“ (Luckmann 1991: 154) 

Religion übernimmt in einem solchen Religionsverständnis somit eine zentrale Rol-
le bei der Identitätsfindung des Einzelnen. Das Ich wird zunehmend zum Zentrum 
religiöser Funktionserfüllung, weswegen Luckmann in Anlehnung an Durkheims 
‚Kult des Individuums‘ auch das Schlagwort Sakralisierung des Ichs geprägt hat. 
Diese Thematisierung des Religiösen erfreut sich insbesondere in der jüngeren Dis-
kussion besonderer Beliebtheit (vgl. Knoblauch 2009, Matter 2007, Krech 2011).

Aus einem solch breit angelegten Religionsbegriff resultiert nun, dass er nur 
noch schwerlich als eigenständiger Sinnhorizont zu erkennen ist. Aus diesem Grund 
hatte Berger für einen substanziellen Religionsbegriff plädiert, lässt sich doch mit 
Luckmanns breitangelegtem Religionsbegriff Religion nicht von anderen Bereichen 
des gesellschaftlichen Lebens unterscheiden. Er sieht die Kontingenzbewältigung 
als zentrale Funktion der Religion an, geht allerdings davon aus, dass diese Funkti-
onen in der modernen Gesellschaft nicht allein von Religion übernommen werden 
können, sondern sich auch politische oder sonstige Sinnhorizonte für die Bearbei-
tung von Kontingenzproblemen als fruchtbar erweisen. Berger sieht den spezifisch 
religiösen Sinnhorizont durch die Erfahrung mit ‚dem Heiligen‘ ausgewiesen (vgl. 
Berger 1973: 26).

Dem funktionalen Verständnis von Religion ist es geschuldet, dass Berger und 
Luckmann und zuvor bereits Durkheim und Parsons nicht von einem Verschwinden 
der Religion ausgehen, sondern annehmen, dass Religion in ‚der Moderne‘ lediglich
ihre Gestalt ändere. Gleiches gilt auch für den Religionsbegriff Luhmanns: Er sieht 
die zentrale Funktion der Religion in der Bewältigung von Kontingenz. Religion 
habe „für das Gesellschaftssystem die Funktion, die unbestimmbare, weil nach au-
ßen (Umwelt) und nach innen (System) hin unabschließbare Welt in eine bestimm-
bare zu transformieren, in der System und Umwelt in Beziehung stehen können, die 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                        HEGEMONIALE DEFINITIONEN DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 125
 

 

auf beiden Seiten Beliebigkeit der Veränderung ausschließt“ (Luhmann 1982: 26). 
Dies trifft nicht nur auf gesellschaftliche Kontingenzen, wie etwa politische oder 
wirtschaftliche Krisen, sondern auf die dauerhafte ‚Bedrohung‘ des sozialen Sys-
tems durch die Umwelt zu. Auch für personale Systeme stellt Religion Lösungswe-
ge im Umgang mit den nicht vorhersehbaren Einbrüchen der Umwelt bereit.12 In 
diesem Zusammenhang hat Luhmann auch den Begriff der Kontingenzerfahrung 
geprägt. Dass die Erfahrung der Kontingenz irgendwie bewältigt werden muss, 
kann Luhmann nur schwerlich aus der Kommunikation ableiten, was die Vermu-
tung nahelegt, dass sich in seiner Theorie, neben dem substanziellen Moment, der 
sich im spezifisch religiösen Code Immanenz/Transzendenz niederschlägt, auch ei-
ne anthropologische Unterfütterung finden lässt (vgl. Daniel/Hillebrandt 2012: 46).

Auch die neueren religionssoziologischen Ansätze machen als zentrales Be-
zugsproblem von Religion die Kontingenzbewältigung aus (vgl. Pollack 2003, 
2009). So spricht Charles Taylor etwa von einem inneren Ort der Fülle, der zwar 
nicht zwangsläufig religiös verstanden werden muss, dessen religiöse Variante sich 
aber durch die Bezugnahmen auf ein in irgendeiner Weise göttlich geartetes Wesen 
auszeichne (vgl. Taylor 2009: 20f).

Während zunächst die Funktion von Religionen in der Stärkung des gesell-
schaftlichen Zusammenhalts ausgemacht wurde, wird in neueren Ansätzen auf der 
Erfahrungsebene angesetzt und die Herstellung von Sinn als zentrale Aufgabe der 
Religion für den Einzelnen erachtet. Beiden Ansätzen kommt in der Religionssozio-
logie eine hegemoniale Stellung zu. Dabei fällt auf, dass auch die funktionalen De-
finitionen nicht ohne eine substanzielle oder anthropologische Unterfütterung des 

                                                                 
12 Zusammenfassend hält Luhmann diesbezüglich fest: „Bei der Frage nach dem Bezugs-

problem der Religion muß man Außen- und Innenhorizonte sozialer und personaler Sys-
teme unterscheiden. Außen – und Innenhorizonte korrelieren, da die Umwelt intern als 
Interdependenzunterbrecher rezipiert wird und da die Art, in der das geschieht, die dem 
System zugängliche Diskreditierung und Typifizierung der Umwelt bestimmt. Überdies 
sind personale und soziale Systeme wechselseitig füreinander Umwelt, so dass die Rela-
tionierung der Außen- und Innenhorizonte in keinem dieser Systeme ganz unabhängig 
davon erfolgen kann, was für das je andere System möglich und konkret aktualisierbar 
ist. Diese Grundbedingungen der Funktion von Religion können im Laufe der gesell-
schaftlichen Evolution durch Zunahme der Systemdifferenzierungen auseinandergezogen, 
die Parameter können abstrahiert, die Funktion der Religion kann spezifiziert werden. 
Zugleich sichert aber der Umstand, dass alle Veränderung nur möglich ist als Verände-
rung der Grundrelation von System und Umwelt, die Einheit und Kontinuität des Ge-
schehens. Der Formwandel der Religion und selbst die Transformationen des Bezugs-
problems der Religion schließen die Möglichkeit nicht aus, Religion als selbstsubstitutive 
Ordnung funktional zu identifizieren.“ (Luhmann 1982: 32)

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



126 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
Religionsbegriffs auskommen.13 Hierbei wird meist die Unterscheidung zwischen 
Sakralem und Profanem bzw. Immanentem und Transzendentem als zentrales Cha-
rakteristikum von Religion benannt. Nicht selten wird dabei auf Jaspers Theorie der 
Kulturen der Achsenzeit zurückgegriffen, welche besagt, dass sich in der Zeitspan-
ne von 800 bis 200 v. Christus in unterschiedlichen und voneinander unabhängigen 
Kulturräumen bedeutende Entwicklungen in Philosophie und Technik herausbilde-
ten, die die gesellschaftliche und kulturelle Entwicklung enorm beeinflussten und 
u.a. alle Weltreligionen in der uns heute bekannten Form erst hervorbrachten (vgl. 
Jaspers 1949). Ausschlaggebend hierfür sei die Ausbildung der Vorstellung der 
Transzendenz gewesen. Prominent hat natürlich Shmuel Eisenstadt an Jaspers Kon-
zept angeschlossen, darüber hinaus bezieht sich aber auch Taylor oder Joas auf Jas-
pers Ausführungen (Eisenstadt 1992; Taylor 2009: 260, Joas/Knöbl 2004: 454). 
Joas gibt den von Jaspers beschriebenen Zusammenhang wie folgt wieder:

„Gemeint ist damit die Tatsache, daß es in jenen Religionen und Philosophien zu einer schar-
fen, quasi-räumlichen Trennung zwischen dem Weltlichen und dem Göttlichen kam und daß 
Vorstellungen entwickelt wurden, wonach es ein jenseitiges, eben transzendentes Reich ge-
be. Während zuvor, im mythischen Zeitalter, das Göttliche in der Welt und Teil der Welt war, 
also keine wirkliche Trennung zwischen dem Göttlichen und dem Irdischen stattgefunden 
hatte und die Geister und Götter direkt beeinflußt und manipuliert werden konnten […], tut 
sich mit den neuen Religionen der Achsenzeit eine erhebliche Kluft auf zwischen beiden 
Sphären. Das Göttliche – so der zentrale Gedanke – ist das Eigentliche, das Wahre, das ganz 
Andere, dem gegenüber das Irdische nur defizitär sein kann.“ (Joas/Knöbl 2004: 454) 

Dass in religionssoziologischen Arbeiten weder auf eine substanzielle noch auf eine 
funktionale Bestimmung zurückgegriffen und Religion entsprechend nicht expressis 
verbis definiert wird, ist eher die Ausnahme im religionssoziologischen Diskurs. 
Webers Anliegen ist es, sich explizit aus historischer Perspektive mit Religion zu 
befassen. Jedoch lässt sich insbesondere in seiner vergleichenden Analyse der Welt-
religionen auch ein substanzielles Moment ausmachen, indem er den Religionen 
jeweils einen unterschiedlichen Umgang mit dem Problem der Theodizee attestiert. 
Sein Ansatz unterscheidet sich aber deutlich von den substanziellen Definitionen 
von Religion, welche nicht selten gerade den transhistorischen und transkulturellen 
Charakter von religiösen Erfahrungen herausstellen wollen. Die meisten funktiona-
listischen Definitionsversuche nehmen demgegenüber häufig einen historischen 
Blickwinkel ein und befassen sich entweder mit der gegenwärtigen Verfasstheit von 
                                                                 
13 Aus diesem Grund ist es auch verwunderlich, dass Pollacks Vorschlag, Religion sowohl 

substantiell als auch funktional zu definieren (vgl. Pollack 2003: 52), derzeit als neuartige 
und willkommene Alternative gegenüber den alten Frontstellungen zwischen substantiel-
len und funktionalen Religionsdefinitionen aufgefasst wird. 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                        HEGEMONIALE DEFINITIONEN DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 127
 

 

Religion oder untersuchen wie Luhmann die Ausdifferenzierung des religiösen 
Funktionssystems. Allerdings lassen sich in diesen Definitionen auch gewisse ahis-
torische Momente finden, wenn Luckmann Religion z.B. anthropologisch begrün-
det oder aufgrund einer funktionalen Bestimmung eine Welt ohne Religion nicht 
vorstellbar ist.

In der Tradition Webers haben insbesondere Shmuel Eisenstadt und Pierre 
Bourdieu in ihren Arbeiten die historische Perspektive ins Zentrum ihres Interesses 
gerückt. Allerdings beruht auch Bourdieus Theoriefigur des religiösen Feldes auf 
einer funktionalen Bestimmung von Religion, welche jedoch stets gesellschaftlich 
rückgebunden ist: 

„Wenn es so etwas wie gesellschaftliche Funktionen der Religion gibt […] so erwarten die 
Laien von ihr nicht – oder nicht nur – Rechtfertigung für ihr Dasein, die sie der existentiellen 
Angst vor den Wechselfällen des Lebens und der Verlassenheit sowie dem biologischen 
Elend, der Krankheit, dem Leiden und dem Tod entheben können, sondern auch und vor al-
lem Rechtfertigungen dafür, in einer bestimmten gesellschaftlichen Position zu existieren 
und zwar so zu existieren wie sie existieren, also mit allen Eigenschaften, die ihnen gesell-
schaftlich anhaften.“ (Bourdieu 2009: 57) 

Theodizeen sind somit gleichzeitig immer auch Soziodizeen. Den persönlichen 
Charakter der Religiosität, der wie Bourdieu bemängelt „allzu oft als zum Wesen 
jeglicher religiösen Erfahrung gehörig angesehen wird“ (Bourdieu 2009: 57), sei 
erst mit dem Aufkommen des städtischen Bürgertums entstanden, welchem daran 
gelegen war, die menschliche Geschichte nicht als Schicksal sondern vielmehr als 
Produkt von Verdiensten und Verfehlungen darzustellen (ebd.).

Eine primär soziologisch-historische Zugangsweise ist, wie die von Matthes 
propagierte diskursive Betrachtungsweise, nach wie vor eher selten im religionsso-
ziologischen Diskurs zu finden. Wie sich in diesem Kapitel gezeigt hat, variiert die 
Ebene, auf der Religion theoretisch gefasst wird.

3.3 INSTITUTIONELLE RELIGION

In der frühen Religionssoziologie wird Religion vornehmlich über ihre kollektive 
Dimension zu fassen versucht. Wie wir bei Durkheim gesehen haben, interessiert er 
sich insbesondere für die gemeinschaftsstiftenden Glaubenssysteme und Praktiken. 
Ebenso befasst sich Parsons hauptsächlich mit der systemstützenden Funktion von 
Religion und nimmt hierbei ebenfalls die Glaubens- und Handlungssysteme in den 
Blick. Besondere Aufmerksamkeit erfährt zudem die institutionelle bzw. organisa-
tionale Ausformung der Religion. Seit den 1960er Jahren wird die institutionalisier-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



128 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
te Sozialform der Religion explizit der individualisierten Religion gegenüberge-
stellt. Diese unterschiedlichen Ebenen der Thematisierung von Religion erhalten 
somit schon früh einen hegemonialen Status im religionssoziologischen Diskurs.

Inwiefern institutionelle Aspekte hier ins Licht gerückt werden, hängt wiederum 
vom spezifischen Erkenntnisinteresse ab. Weber beispielsweise beschäftigt sich in 
besonderem Maße mit dem Zusammenhang von Religion und Lebensführung. In 
diesem Sinne spricht er auch von religiösen Wertsphären, die auf das Verhalten des 
Einzelnen und der Gemeinschaft Einfluss nehmen. Zudem hat er sich mit religiösen 
Vergemeinschaftungsformen befasst und es lässt sich bei ihm diesbezüglich die fol-
gende Typologie finden: Weber unterscheidet zwischen Kirchen und Sekten. Von 
Kirchen spricht Weber

„wenn 1. ein besonderer nach Gehalt, Avancement, Berufspflichten, spezifischem (außerbe-
ruflichem) Lebenswandel reglementierter und von der ‚Welt‘ ausgesonderter Berufspries-
terstand entstanden ist, – 2. die Hierokratie ‚universalistische‘ Herrschaftsansprüche erhebt, 
d.h. mindestens die Gebundenheit an Haus, Sippe, Stamm überwunden hat, in vollem Sinn 
erst, wenn auch die ethnisch-nationalen Schranken gefallen sind, also bei völliger religiöser 
Nivellierung, – 3. wenn Dogma und Kultus rationalisiert, in heiligen Schriften niedergelegt, 
kommentiert und systematisch […] Gegenstand des Unterrichts sind, – 4. wenn dies alles 
sich in einer anstaltsartigen Gemeinschaft vollzieht. Denn der alles entscheidende Punkt, 
dessen Ausflüsse diese, in sehr verschiedenen Graden von Reinheit entwickelten Prinzipien 
sind, ist die Loslösung des Charismas von der Person und seine Verknüpfung mit der Institu-
tion und speziell: mit dem Amt.“ (Weber 1948: 254) 

Von Sekten unterscheiden sich Kirchen laut Weber wie folgt:

„Denn die ‚Kirche‘ ist von der ‚Sekte‘ im soziologischen Sinn dieses Wortes dadurch unter-
schieden: daß sie sich als Verwalterin einer Art von Fideikommiß ewiger Heilsgüter betrach-
tet, die jedem dargeboten werden, in die man – normalerweise – nicht freiwillig, wie in ei-
nen Verein, eintritt, sondern in die man hineingeboren wird, deren Zucht auch der religiös 
nicht Qualifizierte, Widergöttliche unterworfen ist, mit einem Wort: nicht, wie die ‚Sekte‘ als 
eine Gemeinschaft rein persönlicher charismatisch qualifizierter Personen, sondern als Trä-
gerin und Verwalterin eines Amtscharismas.“ (Weber 1948: 254f) 

Weber sieht Kirchen in dem von ihm definierten Sinn neben dem Christentum nur 
im Islam und Judentum ausgebildet.14 Im Buddhismus sei mit dem „Lamaismus“ 
eine – weil nationalbegrenzte – abgeschwächte Form ausgebildet. Rollenspezifisch 
unterscheidet Weber zwischen Priestern, Propheten und Laien: Während erstere „im 
                                                                 
14 Lediglich im Mahdismus und in spätägyptischer Hierokratie seien diejenigen Formen von 

kirchlichen Vergemeinschaftungsformen zu finden (Weber 1948: 255).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                        HEGEMONIALE DEFINITIONEN DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 129
 

 

Dienst einer heiligen Tradition“ – der Kirche – stehen, beanspruche „der Prophet 
dagegen kraft persönlicher Offenbarung und Gesetzes Autorität“ (Weber 1984: 
178). Von Gemeindereligiosität wiederum möchte Weber nur sprechen, wenn „die 
Laien 1. zu einem dauernden Gemeinschaftshandeln vergesellschaftet sind, auf des-
sen Ablauf sie 2. irgendwie auch aktiv einwirken“ (ebd.: 199).

Mit seiner Unterscheidung zwischen Kirchen und Sekten knüpft Weber an die 
von Ernst Troeltsch in seinem Buch Die Soziallehre der christlichen Kirchen und 
Gruppen (1912) aufgestellte Typologie von Formen religiöser Gemeinschaften an. 
Dieser hatte sich, wie der Titel des Buches verrät, mit dem Christentum befasst und 
Kirchen und Sekten in ähnlicher Weise charakterisiert wie Weber. Auch für ihn 
sind Sekten der Gestalt nach freie Vereinigungen „strenger und bewusster Christen, 
die als wahrhaft Wiedergeborene zusammentreten, von der Welt sich scheiden, auf 
kleine Kreise beschränkt bleiben“ (Troeltsch 1965: 967). Troeltsch hat neben Kir-
che und Sekte allerdings noch eine dritte religiöse Organisationsform ausgemacht, 
die der Mystik. Diese zeichne sich durch „fließende und ganz persönliche Gruppen-
bindungen aus“ (ebd.). Kulten und Dogmen wird hier kein zentraler Stellenwert 
eingeräumt, vielmehr sei die Mystik die „Verinnerlichung und Unmittelbarmachung 
der in Kult und Lehre verfestigten Ideenwelt zu einem rein persönlich-innerlichen 
Gemütsbesitz“ (ebd.).

Diese von Troeltsch beschriebene lose Vergemeinschaftungsform der Mystik 
erfährt mit der Rede von den Neuen Religiösen Bewegungen im aktuellen religions-
soziologischen Diskurs neue Aufmerksamkeit (vgl. Knoblauch 2006: 107). Im 
Zentrum der religionssoziologischen Betrachtung stand aber lange Zeit die kirchli-
che Ausformung der Religion. Hinsichtlich der Reproduktion und Wahrung der re-
ligiösen Lehren und Riten kommt der Kirche eine entscheidende Rolle zu, wie etwa 
auch Bourdieu herausstellt: 

„Die dauernde Verwaltung des Vorrats an religiösem Kapital, welches das Produkt der ak-
kumulierten religiösen Arbeit ist, und die notwendige religiöse Arbeit, die für die Gewähr-
leistung der Fortdauer dieses Kapitals durch die Gewährleistung der Wahrung und Wieder-
herstellung des symbolischen Marktes, auf dem es gültig ist, nötig ist, können nur durch ei-
nen bürokratischen Apparat erbracht werden, der, wie die Kirche, dauerhaft zum Vollzug 
des zur Sicherung seiner eigenen Reproduktion notwendigen kontinuierlichen, d.h. gewohn-
heitsmäßigen Handelns imstande ist.“ (Bourdieu 2009: 65) 

Die Institutionalisierung bzw. Bürokratisierung spiegelt sich hierbei in der Festset-
zung der Kompetenzbereiche und reglementierten Hierarchisierung der Ämter und 
den somit vorgezeichneten Ausbildung- und Karrierewegen ebenso wider wie in der 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



130 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
Rationalisieurng und Vereinheitlichung der ‚Arbeitsinstrumente‘, also der Dogmen 
und Liturgien (ebd: 65f).15

Ein Höhepunkt in der Auseinandersetzung mit der Institution der Kirche ist 
zweifellos in der Religionssoziologie der 1950er und 1960er Jahren zu finden, der 
von Luckmann und anderen bescheinigt wurde, in erster Linie Kirchensoziologie zu 
sein.

Aus den Reihen der aktuelleren Religionssoziologen hat sich insbesondere 
Luhmann intensiv mit der institutionellen Sozialform der Religion befasst: Wäh-
rend der Blick auf die institutionellen und organisationalen Ausformungen bei 
Durkheim und auch bei Parsons weitestgehend gesellschaftstheoretisch verbaut ist –
durch ihren allgemeinen Fokus auf die zusammenhaltstiftende Funktion der Religi-
on geraten die institutionellen Ausformungen nicht in den Blick16 – nimmt Luh-
mann auch organisationale Aspekte in den Blick. Seines Erachtens werde die Funk-
tion des Religionssystems „unmittelbar durch das System geistlicher Kommunikati-
on erfüllt, das man Kirche nennt“ (Luhmann 1982: 56). Jedoch können die Leistun-
gen des Religionssystems, „die anderen gesellschaftlichen Teilsystemen sowie per-
sonalen Systemen zugute kommen […] nicht allein durch Erfüllung der Funktion 
erbracht werden, weil die empfangenden Systeme nicht mit dem gesamtgesell-
schaftlichen System identisch sind“ (ebd.: 57f). Luckmann unterscheidet somit zwi-
schen Leistungen, die das Religionssystem für andere Teilsysteme übernimmt, und 
Leistungen, die es für das personale System erbringt: Erstere fasst Luhmann unter 
dem Begriff der Diakonie, für die kennzeichnend sei, dass sie sozialstrukturelle
Probleme in personalisierter Form behandele: „Diese Wahrnehmungsweise ermög-
licht es dem Religionssystem, Zuständigkeiten für ‚Restprobleme‘ oder Personbe-
lastungen und Schicksale in Anspruch zu nehmen, die in anderen Funktionssyste-
men erzeugt, aber nicht behandelt werden.“ (Luhmann 1982: 58) Die Leistungen 
für personale Systeme begreift er als Seelsorge. Die Reflexion des Religionssys-
tems wiederum werde von der Theologie übernommen (vgl. ebd.: 58f). Luhmann 
unterscheidet darüber hinaus zwischen drei Arten von Mitgliedschaft: „(1) rein 
rechnerische, lediglich Geldleistungen beitragende Mitglieder, (2) aktive, auch An-
wesenheit und Interaktion beitragende Mitglieder und (3) Amtsträger, die hauptbe-
ruflich Arbeitsleistungen beisteuern und dafür ein Gehalt beziehen“ (Luhmann 
1982: 300).
                                                                 
15 Mit Weber unterscheidet Bourdieu zwischen Kirchen und Sekten, wobei der Grad der In-

stitutionalisierung und Bürokratisierung hier das entscheidende Differenzkriterium ist: 
„Jede Sekte, der es gelingt, zur Kirche, also zur mit ihren Hierarchien und ihren Dogmen 
identifizierten Bewahrerin und Hüterin einer Orthodoxie zu werden, ist aus diesem Grund 
dazu bestimmt, eine erneute Reformation auszulösen.“ (Bourdieu 2009: 66)

16 Allerdings finden die Begriffe Kirche und Religion (Durkheim), aber auch Kirche, Reli-
gion und Christentum (Parsons), bisweilen synonym Verwendung.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                        HEGEMONIALE DEFINITIONEN DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 131
 

 

Luhmann, aber auch Luckmann, gehen davon aus, dass es aufgrund des Prozesses 
der funktionalen und institutionellen Ausdifferenzierung zu einer „Privatisierung 
des Entscheidens“ kommt. Bei Luhmann hat sich dieses funktionale Äquivalent „in-
folge funktionaler Differenzierung als Korrelat zu Inklusionserfordernissen erge-
ben“ (Luhmann 1982: 238). Die These der Privatisierung von Religion gehört schon 
bald zum Common Sense in der Religionssoziologie, welcher einzig Casanova ve-
hement widerspricht (Casanova 2011). In der Tradition Luckmanns dient die insti-
tutionalisierte Religion dabei als Abgrenzung für seine Konzipierung eines neuen, 
individualisierten Religionsbegriffs. Die kirchensoziologische Prägung der Nach-
kriegsjahre wurde von Luckmann nicht nur scharf kritisiert, erst in Abgrenzung zu 
dieser konnte er einen Religionsbegriff formulieren, der die Diskussion bis heute 
prägt.

3.4 INDIVIDUELLE RELIGION

Die persönliche Dimension des religiösen Erlebens wurde in der Religionspsycho-
logie und in der Religionsphänomenologie in den Vordergrund gerückt, aber auch 
in Webers protestantischer Ethik, bei Parsons und Schelsky wird sie schon ange-
sprochen. Im Mittelpunkt stehen hier der individuelle Glaube und die persönliche 
Erfahrung. Zum zentralen Thema wird die individuelle Dimension von Religion im 
religionssoziologischen Diskurs erst durch Luckmann gemacht. Mittels seiner anth-
ropologischen Fundierung des Religionsbegriffs gelingt es ihm, Religion auch jen-
seits ihrer institutionellen Ausformung in den Blick zu nehmen. Aufgrund der insti-
tutionellen Ausdifferenzierung entspreche der spezialisierte Heilige Kosmos religi-
öser Funktionäre nun nicht mehr den Bedürfnissen der Laien. In diesem Sinne 
komme es nicht nur zu einer Privatisierung der Religion, sondern es lassen sich 
auch zunehmend synkretistische Tendenzen feststellen. Für das Individuum bedeu-
tet dies, dass es sich nun selbstständig seinen religiösen Sinnhorizont zusammen-
basteln kann. Religion wird hier also stets auf der Ebene loser Glaubensvorstellun-
gen und religiöser Erfahrungen in den Blick genommen. Bei Luckmann können 
diese sehr vielfältige Gestalt annehmen und zeichnen sich nicht mehr allein durch 
die Bezugnahmen auf etwas Außeralltägliches aus. Vielmehr sind die sekundären 
religiösen Angebote zunehmend auf die alltäglichen Belange des Individuums aus-
gerichtet. Hubert Knoblauch hat aus diesem Grund auch dafür plädiert, in Bezug 
auf diese neue Sozialform der Religion eher von Spiritualität als von Religion zu 
reden, um deren fluiden, persönlichen Charakter zu verdeutlichen. Um Religion 
bzw. Spiritualität von anderen Bereichen des alltäglichen Lebens abgrenzen zu 
können, macht er neben der erfahrungstheoretischen Ebene auch eine kommunika-
tionstheoretische Perspektive stark. Religiöse Erfahrungen möchte er nicht inhalt-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



132 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
lich, sondern der Form nach bestimmen. In der kommunikationstheoretischen Tra-
dition Luhmanns wird die religiöse Erfahrung bzw. die Kommunikation über diese 
Erfahrung – wenn auch mit erweiterter Reflexionsschleife – nach wie vor über die 
Ausrichtung am spezifischen Code Immanenz/Transzendenz von anderen Kommu-
nikationssystemen unterschieden (Krech 2011: 40).17

Auch variieren die Einschätzungen, inwiefern es sich bei der individuellen Re-
ligion um eine öffentliche oder private Angelegenheit handele. Luckmann aber 
auch Berger und Luhmann gehen von einer zunehmenden Privatisierung der Religi-
on aus und machen gerade die Verschiebung in die Privatsphäre als das wesentliche 
Charakteristikum der modernen Sozialform der Religion aus:

„Unter diesen Umständen manifestiert sich die Religion in ihrem spezifisch modernen Ge-
wand, d.h. als ein legitimierender Komplex, den eine nicht unter Zwang stehende Klientel 
freiwillig annimmt. Sein gesellschaftlicher Ort ist die private Sphäre der Alltagswelt, er trägt 
alle Merkmale dieser Sphäre der modernen Gesellschaft. Eines der wesentlichen Merkmale 
ist die ‚Individualisierung‘. Die privatisierte Religion ist eine Sache der ‚Wahl‘ oder der ‚Vor-
liebe‘ des einzelnen oder der Kernfamilien und hat ipso facto wenig Allgemeinverbindlich-
keit.“ (Berger 1973: 128) 

In der jüngeren Diskussion wird etwa durch Hubert Knoblauch demgegenüber der 
öffentlicher Charakter von Religion hervorgehoben (Knoblauch 2009; vgl. auch Ca-
sanova 2004). Zwar teilt beispielsweise Knoblauch die Annahme, dass Religion in 
der modernen Gesellschaft an Allgemeingültigkeit verliere und Religion somit zur 
individuellen Angelegenheit werde, jedoch finde diese Auseinandersetzung sehr 
wohl auch im öffentlichen Raum statt. Knoblauch führt hier als Beispiele nicht nur 
religiöse Großevents wie etwa den Kirchentag oder Pilgerreisen an, sondern auch 
das Internet als Austauschplattform für spirituell Suchende. Gleichwohl werden et-
wa religiöse Großereignisse stets in Hinblick auf das individuelle Erleben und nicht 
hinsichtlich gemeinschaftlicher Dynamiken in den Blick genommen.18

Radikalste Ausformulierung findet die Individualisierung der Religion momen-
tan in Becks Rede vom eigenen Gott:

„Die Erzählung des eigenen Gottes hat den kirchlichen Bann gebrochen und, befreit von 
Dogmen, Liturgien, Exegesen, eine zugleich individualisierte und standardisierte lebensprak-
tische, gleichsam auf Gegenseitigkeit beruhende, vielleicht sogar demokratisierte und doch 
unergründliche, alltägliche Gesprächsform zum mitmenschlichen Mitgott gefunden. […] Der 
                                                                 
17 Um zwischen Religion und religiösen Äquivalenten zu trennen, greift Krech auf Simmels 

Unterscheidung zwischen ‚religiös‘ und ‚religioid‘ zurück (Krech 2011: 23).
18 Auch die performative Dimension findet außer in den religiösen Erfahrungen der Einzel-

nen bzw. der Kommunikation über diese Erfahrung kaum Beachtung.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                        HEGEMONIALE DEFINITIONEN DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 133
 

 

eigene Gott ist teilbar und zusammensetzbar wie das Individuum selbst, Garant der Unab-
hängigkeit des Individuums und der Unabhängigkeit Gottes.“ (Beck 2008: 26) 

In der modernen Welt entscheide weder die Herkunft oder religiöse Organisation, 
nur noch sekundäre Deutungsangebote, sondern einzig das Individuum über den ei-
genen Glauben. Eine solche Individualisierung des Glaubens führt in Becks Augen 
aber nicht zu einer Atomisierung der Gesellschaft. Vielmehr setzen „die religiösen 
Praktiken, die mit dem eigenem Gott einhergehen, […] Wahl-Vergemeinschaftung 
voraus oder antizipieren diese als zukünftiges Konstrukt, sie finden transnational in 
entsprechend organisierten Netzwerken und Bewegungsorganisationen statt“ (Beck 
2009: 109). In diesem Zusammenhang ist im religionssoziologischen Diskurs auch 
von den gemeinschaftlichen Gegenstücken der Individualisierung der Religion die 
Rede, die sich von den institutionalisierten Formen der Kirche deutlich abheben.

Auch wenn der religionssoziologische Diskurs bisher eher der Individualisie-
rung des Glaubens als diesen neuen Organisationsformen Aufmerksamkeit ge-
schenkt hat, finden die Neuen Religiösen Bewegungen bereits auf unterschiedliche 
Weise Erwähnung im religionssoziologischen Diskurs, was an dieser Stelle eben-
falls thematisiert werden soll.

3.5 FLUIDE RELIGION UND NEUE RELIGIÖSE BEWEGUNGEN

Mit den mystischen Gemeinschaften hat bereits Troeltsch gegenüber den institutio-
nalisierten Formen eine losere religiöse Vergemeinschaftungsform ausgemacht. 
Teilweise in direktem Rückgriff auf Troeltsch ist in den letzten Jahren dieser Wan-
del verschiedentlich analytisch und begrifflich zu fassen versucht worden. Aus-
gangspunkt ist hierbei die Beobachtung,

„dass in Religionen im westeuropäischen Kontext dauerhafte und umfassende Zugehörigkei-
ten zunehmend durch unverbindliche, zeitlich beschränkte und spezifischere Beteiligungen 
abgelöst werden, zentrale Vorgaben und Hierarchien an umfassender Bedeutung verlieren 
und die Religiosität der Individuen durch eine Vielzahl sozialer Beziehungen und eine diesbe-
zügliche Dynamik geprägt wird. Dieser wachsenden Mobilität auf der individuellen Ebene 
entspricht auf der Seite der religiösen Anbieter eine wachsende Vielfalt und eine Öffnung für 
Beteiligungen, die nicht auf umfassender Zugehörigkeit basieren. Mobilität und Vielfalt wie-
derum führen zu einer zunehmenden Pluralität von strukturellen Formen und kulturellen 
Bezügen.“ (Lüddeckens/Wahltert 2010: 9f) 

Im deutschsprachigen religionssoziologischen Diskurs hat sich neben Lüddeckens 
und Walthert insbesondere Knoblauch mit diesen fluiden Religionsformen und 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



134 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
Neuen Religiösen Bewegungen befasst. Die Bezeichnung Neue Religiöse Bewegun-
gen wurde zunächst als Fachbegriff für Bewegungen verwendet, die erst nach dem 
2. Weltkrieg gegründet wurden und nicht den Weltreligionen zugeordnet werden 
können (Knoblauch 2009: 101). Er sollte den zumeist negativ konnotierten Sekten-
begriff ersetzen. Unter diesem Sammelbegriff werden insbesondere esoterische und 
New Age Bewegungen gefasst, die Knoblauch zudem mit dem Begriff der spirituel-
len Bewegungen umschreibt. Spirituelle Angebote aus dem Bereich der Astrologie, 
dem Yoga, der Aromatherapie, der Homöopathie oder dem Reiki erfreuen sich in 
der gegenwärtigen Gesellschaft bei vielen Menschen großer Beliebtheit. Der Be-
griff der Neuen Religiösen Bewegungen konnte sich im religionssoziologischen 
Diskurs als übergeordneter Begriff für diese divergierenden Bewegungen durchset-
zen und ihm kann somit im gegenwärtigen Diskurs bereits ein hegemonialer Status 
zugesprochen werden. Auffällig ist hier die breite Rezeption östlicher Religionen, 
die Knoblauch mit der 68er Bewegung in engen Zusammenhang stellt: Synkretisti-
sche Praxen, die in verschiedener Weise auf diese Angebote zurückgreifen, hätten 
zunächst in bürgerlichen und intellektuellen Zirkeln Verbreitung gefunden (vgl. 
ebd.: 14). „Die religiösen Formen und Inhalte, die unter den Begriffen New Age 
oder Esoterik gefasst werden, sind selbst nicht nur flexibel kombinierbar und im 
zeitlichen Verlauf austauschbar. Sie begrenzen sich auch immer weniger auf eine 
bestimmte Szene.“ (Lüddeckens/Wahltert 2010: 13) Vielmehr seien diese spirituel-
len Formen in der Mitte der Gesellschaft angekommen. Wie Knoblauch festhält, 
handelt es sich bei dieser neuen Spiritualität nicht um eine einfache Form des Glau-
bens, sondern vielmehr um Erkenntnisweisen, die eine andere Sicht auf die Welt 
fördern wollen (vgl. ebd.: 109). Das Feld der spirituellen Bewegungen ist, wie be-
reits angeklungen, sehr heterogen und „zeichnet sich gerade durch das Fehlen eines 
dogmatischen Kerns“ (Knoblauch 2009: 110) und starrer sowie hierarchischer 
Strukturen aus. Gemeinsam ist diesen Strömungen laut Knoblauch, dass sie alle von 
einer grundsätzlichen Erfahrbarkeit der Transzendenz ausgehen.

Der Fokus auf die Transzendenzerfahrung wird auch von den erfahrungsorien-
tierten christlichen Bewegungen geteilt, die sich weltweit zunehmender Beliebtheit 
erfreuen und aus diesem Grund in der jüngeren Diskussion neben New Age und 
Esoterik meist als Paradebeispiele neuer religiöser Organisationsformen herangezo-
gen werden.

Zu diesen neuen erfahrungsorientierten christlichen Bewegungen sind sowohl 
die fundamentalistischen, evangelikalen, die charismatischen, als auch pfingstlichen 
und neupfingstlichen Bewegungen zu zählen, die alle eine persönliche innerliche 
Beziehung zu Gott ins Zentrum stellen und insbesondere auf Emotionalität und Ex-
pressivität setzen (vgl. Knoblauch 2009: 81ff). Diese Bewegungen stellen die Be-
dürfnisse, Ängste und Wünsche der Menschen in den Mittelpunkt, worin meist der 
Grund für den enormen Zulauf gesehen wird, den diese Bewegungen momentan er-
fahren (vgl. ebd.: 96). Sie sind ebenso undogmatisch wie New Age und Esoterik. 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                        HEGEMONIALE DEFINITIONEN DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 135
 

 

Allgemein macht Knoblauch die folgenden Gemeinsamkeiten zwischen diesen un-
terschiedlichen Bewegungen aus:

„Ideologisch zeichnen sie sich durch das aus, was man einen religiösen Positivismus bzw. ei-
nen religiösen Materialismus nennen kann. Die einen bestehen auf den wörtlichen Sinn der 
Bibel, dem sie absolute Unfehlbarkeit zuschreiben: Was in der Bibel steht, hat eine unbe-
streitbare Realität. Die anderen glauben an Mythen, wie etwa die Reinkarnation, Atlantis 
oder Ufos, deren Realität, wie sie glauben, mit empirischen Methoden überprüft werden 
könne. Alle Bewegungen anerkennen die Autorität einer Wissenschaft – allerdings einer 
‚etwas anderen‘ Wissenschaft, die sich entweder an die Vorgaben der Bibel hält und mit 
dem entsprechenden Schöpfungsglauben ‚kreationistisch‘ argumentiert, oder die als Grenz-
wissenschaft andere Formen der Erfahrung und des (gnostischen) Wissens zulässt, die mit 
dem siebten Sinn, dem inneren Auge oder anderen ungewöhnlichen Sensorien gemacht 
werden können. Und in allen Bewegungen praktiziert man eine ‚demokratische‘ Form der 
Religiosität, die sich kaum oder so wenig wie möglich institutionalisieren und bürokratisier-
ten Kontrollen unterordnet. Alle suchen die eine Form des umfassenden Sinns, die es dem 
Individuum erlaubt, dem fragmentierten Alltag einen festen Rahmen zu geben. Schließlich 
und nicht zuletzt wird in all diesen Bewegungen die Religion im Inneren des Subjekts und 
seinen Erfahrungen verankert. Entweder wird das Ziel verfolgt, eine persönliche Transforma-
tion zu durchleben oder man hofft auf die Möglichkeit einer psychosomatischen (Wunder-) 
Heilung oder man erwartet eine persönliche Art der Offenbarungserfahrung.“ (Knoblauch 
2009: 82) 

Auch Beyer hat vor dem Hintergrund der Globalisierung die Luhmannsche Unter-
scheidung zwischen Interaktionssystem, Organisationssystem und Gesellschaftssys-
tem um das System sozialer Bewegungen erweitert, welches gegenüber den anderen 
Systemen einige Besonderheiten aufweist:

„Like the functional systems, social movements are much more structured around the par-
ticular issues and particular elements that inform them and far less on the basis of a distinc-
tion between members and non-members […]. Yet like organizations and unlike function 
systems social movements are adaptable to almost any purpose, are relatively easily gener-
ated, and come and go individually without the society being changed in any fundamental 
way.“ (Beyer 2006: 52) 

Soziale Bewegungen konstituieren sich hauptsächlich über Events, also mobilisie-
rende Kommunikationen, die sich außerdem durch eine hohe Erlebnisqualität aus-
zeichnen. Sie sind nicht an spezifische Strukturen oder Formen gebunden und sind 
somit elastischer, tendenziell aber auch kurzlebiger als institutionalisierte Formen 
(vgl. ebd.: 53; vgl. auch Simojoki 2012: 74). Ähnlich wie Beyer zielen Lüddeckens 
und Wahltert mit ihrem Begriff der fluiden Religion auf die Beweglichkeit dieser 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



136 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
Religionsformen ab, wobei sie diese nicht nur in Hinblick auf das Individuum, son-
dern auch hinsichtlich des kulturellen Vokabulars und der sozialen Formen in den 
Fokus rücken (vgl. Lüddeckens/Wahltert 2010: 17). Auch von Religionshybriden 
ist in diesem Zusammenhang seit Neuestem die Rede (vgl. Berger et al 2013). Der 
Fokus wird in der aktuellen Diskussion neben der individuellen Sozialform der Re-
ligion, des individuellen Glaubens und der individuellen Erfahrung zunehmend 
auch auf die einer individualisierten Religion entsprechenden fluiden religiösen 
Bewegungen gerichtet. 

Nach dieser überblicksartigen Rekonstruktion der hegemonialen Thematisie-
rungsformen des Religiösen im religionssoziologischen Diskurs werde ich nun im 
Weiteren eine postkoloniale Dekonstruktion der hier genannten Religionsbegriffe 
vornehmen.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



 
 

4. Postkoloniale Entgegnungen –                     
die Problematik                                  
universeller Definitionsversuche

Wie in der Auseinandersetzung mit dem religionssoziologischen Diskurs deutlich 
wurde, gibt es kaum Religionssoziologinnen und -soziologen, die ohne eine Defini-
tion von Religion auskommen. Diese Definitionen von Religion werden zudem 
meist mit einem Anspruch auf universelle Gültigkeit aufgestellt. Wie gesehen, wer-
den hier unterschiedliche Wege eingeschlagen, Religion definitorisch zu fassen. 
Nicht selten wird bei diesen Definitionen auch ein Alltags-Verständnis von Religi-
on vorausgesetzt, bzw. für die Plausibilität herangezogen: So bezieht sich James bei 
seiner Bestimmung von Religion darauf, was Religion „für den gewöhnlichen Men-
schen bezeichnet“ (James 1997: 70). Was der „gewöhnliche Mensch“ unter Religi-
on versteht, wird jedoch nicht thematisiert. Auch in aktuelleren Definitionsversu-
chen wird eine solche Allgemeingültigkeit vorausgesetzt, wenn Riesebrodt z.B. 
schreibt „Zunächst einmal hat die Definition aus meiner Sicht den Vorteil, dass sie 
auf alle Phänomene, die gemeinhin als religiös verstanden werden, zutrifft.“ (Rie-
sebrodt 2007: 116; vgl. auch Bergunder 2011: 12) Dass es sich bei Religion keines-
falls um einen allgemeinen, sondern vielmehr um einen äußerst begründungsbedürf-
tigen Begriff handelt, sollte die Vielzahl der Definitionsversuche eigentlich verdeut-
lichen. 

All diesen Definitionsversuche liegt dabei die Annahme zugrunde, dass Religi-
on etwas ist, dem man mithilfe wissenschaftlich-definitorischer Mittel beikommen 
kann, es sich also um etwas handelt, das durch theoretische Abstraktionen zu be-
stimmen ist.

Wie in der Auseinandersetzung mit den Postcolonial Studies bereits aufgezeigt 
wurde, erweisen sich Definitionen von Religion aus mehreren Gründen als proble-
matisch. Eine Schwierigkeit ergibt sich bereits aus den grundlegenden Annahmen 
des Poststrukturalismus: Derrida hat die Unterteilung der Zeichen in Signifikate und 
Signifikanten, wie Saussure sie vorgenommen hat, verworfen und möchte Zeichen 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



138 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
nur noch als reine Verweisstrukturen von Signifikanten verstanden wissen. Es gibt 
demnach nichts, was als solches als Religion bezeichnet werden könnte, sondern 
erst durch das Zusammenspiel mit anderen Signifikanten erhält das, was als Religi-
on bezeichnet wird, Bedeutung. Aufgrund der unendlich vielen Kombinationsmög-
lichkeiten von Bedeutungsketten erweisen sich Schließungen dieser Verweisungs-
zusammenhänge, wie sie durch das Ansinnen, Religion definieren zu wollen, vor-
genommen werden, immer als homogenisierend und essenzialisierend. Zwar müs-
sen laut Derrida zeitweilige oder partielle Schließungen der Verweisungszusam-
menhänge vorgenommen werden, damit Kommunikation überhaupt möglich ist, 
dabei dürfe jedoch nicht der machtvolle Prozess vergessen werden, der sich in den 
Schließungen von eigentlich kontingenten und historisch variablen Sinnzusammen-
hängen manifestiert und spezifischen Ordnungen einen natürlichen Anschein ver-
leiht. Entsprechend nehmen nicht nur die spezifischen Theorieschulen enormen 
Einfluss auf die Thematisierungsformen des Religiösen, sondern auch der historisch 
spezifische Kontext, in welchem diese Definitionen aufgestellt werden. Postkoloni-
al arbeitende Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler haben immer wieder auf 
die historische Bedingtheit der Vorstellungen von Religion aufmerksam gemacht 
und verdeutlicht, dass in unterschiedlichen Zusammenhängen jeweils Unterschied-
liches unter Religion verstanden wird und sich solche Vorstellungen in einem kon-
tinuierlichen Wandel befinden. Die historische Bedingtheit, aber auch die konstitu-
tive Rolle spezifischer Verweisungszusammenhänge werden in den Definitionen 
von Religion, wie im Folgenden aufgezeigt werden soll, zu selten berücksichtigt. In 
diesem Sinne hat beispielsweise Derrida in Bezug auf die Diskussion um die Wie-
derkehr der Religion geäußert:

„Man wird so lange nicht verstehen, was es mit der brandenden ‚islamischen‘ Bewegung auf 
sich hat, man wird sich so lange nicht dazu verhalten können, wie man es versäumt, das In-
nere und das Äußere dieses Grenzortes zu untersuchen; so lange, wie man sich damit be-
gnügt, eine innere Erklärung zu geben (eine Erklärung aus der Innensicht der Geschichte des 
Glaubens, der Religion, der Sprache oder der Kultur als solcher). Man muss den Übergang 
zwischen dem Innen und jenen Dimensionen bestimmen, die dem Anschein nach bloß äuße-
re Dimensionen sind, wissenschaftstechnische und tele-bio-technologische Dimensionen, 
Dimensionen auch des Politischen und Sozioökonomischen.“ (Derrida 2001: 36) 

Die Begriffe des religionssoziologischen Diskurses werden im Folgenden in ähnli-
cher Weise kontextualisiert. Dabei soll nicht nur der Religionsbegriff in seinen dis-
kursiv-historischen Zusammenhang gestellt werden, sondern insbesondere die Pro-
duktionen von Grenzen in den Blick genommen werden. Wer in welcher Weise 
über Religion spricht und welche Belege und Daten hierbei herangezogen werden 
findet ebenso wenig Berücksichtigung im religionssoziologischen Diskurs wie die 
Frage, inwiefern der historische Kontext und die verschiedenen Theorieschulen die 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                                                                                              POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 139
 

 

Religionsbegriffe beeinflussen oder welche räumlichen, zeitlichen, inhaltlichen, 
hierarchischen und kulturellen Grenzziehungen hierbei trotz des meist aufgestellten 
universellen Gültigkeitsanspruches implizit vorgenommen werden.

In Rückgriff auf postkoloniale Arbeiten zum Religionsbegriff und mithilfe des 
in Kapitel 1.6 gewonnenen Fragenkatalogs werde ich mich nun im Weiteren mit 
dem Diskurs um einen allgemeinen Religionsbegriff und der Herstellung von Sinn-
zusammenhängen in den Diskursen über Religion auseinandersetzen und veran-
schaulichen, welche Verweisungszusammenhänge den Definitionen zugrunde lie-
gen, aber auch welche Homogenisierungen, Essenzialisierungen und Ausschließun-
gen hierbei vorgenommen werden. Auf diese Weise werden die Grenzziehungen 
des religionssoziologischen Diskurses sichtbar. 

Zwar gab es immer schon Stimmen, die sich kritisch gegenüber der Möglichkeit 
geäußert haben, Religion definieren zu wollen: Zu denken ist etwa an Max Weber, 
aber nicht zuletzt auch durch Joachim Matthes‘ Einwände sind diese Versuche auch 
innerhalb der Religionssoziologie bereits problematisiert worden. Durch poststruk-
turalistische Arbeiten beeinflusst, hatte Matthes bekanntlich darauf hingewiesen, 
dass wir es „im Fall von „Religion“, […] mit den Auswirkungen tief verankerter 
kultureller Traditionen auf die Konzeptbildung in den Sozialwissenschaften zu tun 
[haben], die nicht ein für alle Male durch irgend eine terminologische oder definito-
rische Anstrengung ausgeschaltet werden können“ (Matthes 2005: 252). 

Anders als in der Religionswissenschaft finden solche Hinweise im religionsso-
ziologischen Diskurs jedoch nur selten Gehör. Innerhalb der Religionswissenschaft 
hat die von Jonathan Smith Anfang der 1980er Jahre geäußerte These, dass Religi-
on lediglich ein Produkt der Wissenschaft sei, zu einer umfassenden Diskussion der 
wissenschaftlichen Auseinandersetzung mit Religion geführt (vgl. Fitzgerald 2000; 
Fitzgerald 2007; McCutcheon 2003). Smith hatte seinerzeit diagnostiziert: 

„there is no data for religion. Religion is solely the creation of the scholar’s study. It is creat-
ed for the scholar’s analytic purposes by his imaginative acts of comparison and generaliza-
tion. Religion has no existence apart from the academy“ (Smith 1982: xi).  

Auch gegenüber einer solchen Sichtweise zeigt sich ein an den Arbeiten von Homi 
Bhabha oder Dipesh Chakrabarty geschulter Blick eher skeptisch, wird die Defini-
tionsmacht – das, was unter Religion verstanden werden soll – einzig der Wissen-
schaft zugesprochen. Zwischenräume und Bedeutungsverschiebungen sind in einem
solchen Diskursverständnis nicht vorstellbar. Auch wenn man der Aussage von 
Smith mit Skepsis begegnet, wird die Kritik an der idealistischen Herangehenswei-
se, die die Auseinandersetzung mit Religion bestimmt, geteilt. Obwohl sich religiö-
se Praktiken auf einfache Weise beobachten und analysieren lassen, wird Religion 
im wissenschaftlichen Diskurs mittels idealtypischer Konstruktion zu fassen ge-
sucht (vgl. Stowers 2008: 435). In den folgenden Kapiteln sollen die hegemonialen 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



140 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS 

 
Religionsbegriffe des religionssoziologischen Diskurses mit den Postcolonial Stu-
dies nun kritisch hinterfragt werden, wobei zunächst eine historische Kontextuali-
sierung der Genese eines allgemeinen Religionsbegriffes vorgenommen wird. 

 
 
4.1 DAS AUFKOMMEN EINES UNIVERSELLEN 

RELIGIONSBEGRIFFS 
 
In der wissenschaftlichen Auseinandersetzung wird heute zumeist davon ausgegan-
gen, dass es sich bei der gegenwärtigen Verwendungsweise des Religionsbegriffs 
um eine sehr junge Auslegung handelt, die erstmals in den europäischen Debatten 
des 19. Jahrhunderts aufgetreten ist. Auch im gegenwärtigen religionssoziologi-
schen Diskurs wird dies meist thematisiert, wobei häufig auf begriffsgeschichtliche 
Arbeiten Bezug genommen wird. Krech hält fest, dass sich die Ausbildung eines 
„Religionsbegriffs im Sinne eines Kollektivsingulars“ nicht nur als konstitutiv für 
die durch Max Müller repräsentierte vergleichende Religionsforschung in der zwei-
ten Hälfte des 19. Jahrhunderts erwies, sondern für die Auseinandersetzung mit Re-
ligion überhaupt (vgl. Krech 2011: 152f). Krech geht in Anschluss an Ernst Feil 
(2007), der eine der umfassenden begriffsgeschichtlichen Arbeiten zum Terminus 
Religion vorgelegt hat, davon aus, dass es sich bei der gegenwärtigen Konnotation 
von Religion um ein Produkt sowohl der Aufklärung als auch der Romantik handele 
und dieser Begriff somit eine „doppelte Bestimmung“ mit sich führe, nämlich eine 
moralische, für die insbesondere Immanuel Kant stehe und eine ästhetische, wie sie 
bei Schleiermacher zu finden sei (vgl. Krech 2011: 153).1 

Feil und andere betreiben Begriffsgeschichte allerdings meist als Ideengeschich-
te, wobei in erster Linie Texte herangezogen werden, die die Begriffe in einer be-
sonderen Klarheit präsentieren. Die historische Kontextualisierung dieser Quellen 
bleibt – genau wie die Hinzunahme weniger prominenter Quellen – hingegen nur 
eine zweitrangige Angelegenheit (vgl. Bergunder 2011: 26).2 

                                                                 
1   Etymologisch wird Religion von dem lateinischen Wort ‚religio‘ abgeleitet, wobei die In-

terpretationen variieren, ob es eher mit dem Verb ‚relegere‘ (sorgsam beachten) oder dem 
Verb ‚religare‘ (verbinden) in Verbindung steht: Während Cicero in der vorchristlichen 
Zeit ersteres befürwortet und Religion als ‚die sorgfältige Beachtung alles dessen, was 
zum Kult der Götter gehört‘ verstanden wissen will, möchte etwa der christliche Schrift-
gelehrte Lactantius, welcher im 3. Jahrhundert gelebt hat, ‚religio‘ von ‚religare‘ ableiten 
und wie später auch Augustinus religio als Verbindung mit Gott verstehen (vgl. King 
1999: 35ff). 

2    Laut Bergunder muss sich ein begriffsgeschichtliches Vorgehen jedoch noch einer grund-
legenderen Kritik aussetzen: „Die entscheidende Schwäche betrifft die vermeintlich klare 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                                                                                              POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 141
 

 

Die Annahme, dass es sich bei dem Religionsbegriff in seiner universellen Be-
deutung um ein europäisches Produkt handelt, hat in den letzten Jahren nicht zuletzt 
durch die poststrukturalistische Denkweise weite Verbreitung gefunden. Derrida 
hatte diesbezüglich z.B. festgehalten:

„[Ü]ber ‚Religion‘ nachzudenken bedeutet, das ‚Römische‘ zu denken. […] Alles, was man in 
ihrem Namen sagt und tut, müßte die kritische Erinnerung an ihre Namensgebung wachhal-
ten. Die Religion, eine europäische Angelegenheit, gehört zunächst in den Sprachraum des 
Lateinischen. Dies ist eine Gegebenheit, deren Gestalt, deren Grenze, deren gestalthafte Ab-
grenzung kontingent und zugleich bedeutsam ist. Sie fordert, daß man sie beachtet, daß 
man sie reflektierend einholt, daß man sie thematisiert und datiert.“ (Derrida 2001: 14) 

Viele Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler, die sich einem poststrukturalisti-
schen Wissenschaftsverständnis verpflichtet fühlen, haben sich vor diesem Hinter-
grund mit den christlich-europäischen Diskursen um Religion auseinandergesetzt 
(Fitzgerald 2000, Dubuisson 2003, Balagangadhara 1994, 2012): Nicht selten raten 
diese Studien, von einem allgemeinen Gebrauch des Religionsbegriffs aufgrund 
seiner christlich-europäischen Prägung abzusehen.

Eine solche Sichtweise bleibt jedoch, genau wie begriffsgeschichtliche Unter-
nehmungen, die sich allein auf Schriften europäischer Philosophen und Theologen 
beziehen, einer eurozentrischen Perspektive verhaftet. Denn dass der Terminus Re-
ligion heute überall auf der Welt Gebrauch findet, steht außer Zweifel. Entspre-
chend muss also danach gefragt werden, wie es dazu kam, dass dieser Terminus 
heute global Verwendung findet und in welchem historischen Zusammenhang es zu 
dem Aufkommen eines solchen Religionsverständnisses kam.

Verschiedene Vertreterinnen und Vertreter der Postcolonial Studies haben be-
züglich dieser Fragestellung die Bedeutung der Konfrontation mit ‚anderen Religi-
onen‘ für die Formulierung eines allgemeinen Religionsbegriff hervorgehoben, wie 
sie insbesondere durch Mission und Kolonisation stattgefunden haben. Gerade die 
vom Überlegenheitsanspruch getragenen Missionsversuche wurden durch andere 
Religionen vor große Herausforderungen gestellt, und nicht selten wurde der christ-
liche Universalismus durch diese Begegnungen selbst in Zweifel gezogen. Bhabha 

                                                                                                                                              
Unterscheidungsmöglichkeit zwischen Wort, Begriff und Sache, die ihre Pointe darin hat, 
dass die Begriffsgeschichte die im Begriff gefasste Sache, wie z.B. einen ‚politisch sozia-
len Bedeutungs- und Erfahrungszusammenhang‘, zum eigentlichen Thema hat. Für die 
‚Religion‘ bedeutet dies, dass die im Religionsbegriff zum Ausdruck kommende Sache 
als eigentliches Thema der Begriffsgeschichte konkret benannt werden kann und muss. 
Letzteres führt aber automatisch zu analytischen Religionsdefinitionen als Ausgangs-
punkt der begriffsgeschichtlichen Untersuchung.“ (Bergunder 2011: 26f)

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



142 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
veranschaulicht dies anhand eines Zitats aus dem Werk des presbyterianischen Mis-
sionars Alexander Duffs India and India Missions (1839):

„Man kommt schließlich auf eine Doktrin zu sprechen, von der man glaubt, sie sei aus-
schließliches Kennzeichen der Offenbarung; man belehre die Menschen, sie müßten wieder- 
oder neugeboren werden, da sie ansonsten niemals ‚Gott sehen‘ können: Und im Handum-
drehen wenden sie sich schon zum Gehen und sagen: ‚Oh, daran ist nichts Neues oder Selt-
sames; dasselbe sagt uns auch unser Shastras; wir wissen und glauben, daß wir wiedergebo-
ren werden müssen; nichts anderes ist unser Schicksal.‘ Aber was verstehen sie unter die-
sem Ausdruck? Er bedeutet, daß es ihre Bestimmung ist, immer wieder geboren zu werden, 
aber in einer anderen Form, die mit ihrem eigenen System der Seelenwanderung oder wie-
derholten Geburt übereinstimmt. Um den Anschein zu vermeiden, eine derartig absurde 
und schädliche Doktrin gutzuheißen, wird man sich dann anders ausdrücken und ihnen sa-
gen, daß es eine zweite Geburt geben muß – daß sie zweimal geboren werden müssen. Nun 
ist es aber so, daß diese Ausdrucksweise und sämtliche anderen, ihr ähnlichen schon anders 
belegt sind. Die Söhne eines Brahmanen müssen sich mehreren zeremoniellen Reinigungs- 
und Initiationsriten unterziehen, um ihrerseits Brahmanen sein zu können. Beim letzten die-
ser Riten wird ihnen der heilige Faden verliehen, worauf ihnen der Gayatri, der heiligste Vers 
der Veden mitgeteilt wird. Diese Zeremonie stellt ‚religiös und metaphorisch ihre zweite Ge-
burt‘ dar; von da an tragen sie die charakteristische und besondere Bezeichnung eines 
Zweimal- oder Wiedergeborenen. Aus diesem Grund kann der Versuch, sich besser auszu-
drücken, leicht den Eindruck vermitteln, es müßten nur alle Menschen vollkommene Brah-
manen werden, damit sie ‚Gott sehen‘ können.“ (Duff 1988: 347 zit. n. Bhabha 2000: 50f; 
Hervorh. im Original) 

Nicht nur die Bibel, sondern auch die „Evidenz des Christentums“ und seine histo-
rische Priorität, die für die evangelikale Mission so bedeutsam war, werden hier in 
Frage gestellt. Entsprechend hält Bhabha fest: „Das Wort der göttlichen Autorität 
wird hier durch das Beharren auf dem einheimischen Zeichen mit einem gravieren-
den Makel infiziert, während die Sprache des Herrn in der Praxis der Herrschaft 
selbst hybrid wird und nunmehr weder das eine noch das andere ist. […] Sobald der 
europäische Missionar es in der kolonialen Welt aussprach oder niederschrieb, 
konnte man nicht mehr darauf vertrauen, daß das Wort Gottes die Wahrheit in sich 
trug.“ (Bhabha 2000: 51)

Postkoloniale Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler haben sich auf unter-
schiedlichen Diskursebenen mit diesem Zusammenhang von kolonialer Begegnung 
und dem Aufkommen und der Verbreitung des Religionsbegriffs befasst (Van der 
Veer 2001; Mazusawa 2005). Tomoko Mazusawa beschäftigt sich beispielsweise 
mit dem Diskurs um die sogenannten Weltreligionen und zeigt auf, dass dieser 
nicht nur in engem Zusammenhang mit der kolonialen Erfahrung steht, sondern 
auch mit der Genese eines allgemeinen Religionsverständnis und der Etablierung 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                                                                                              POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 143 

 

 

der Religionswissenschaften an europäischen Universitäten.3 In ihrem Buch The In-
vention of World Religions or how European Universalism was preserved in the 
Language of Pluralism (2005) setzt sie sich mit der Frage auseinander, wie es dazu 
kam, dass die Einteilung von Religionen in Christen, Juden, Mohammedaner und 
den Rest,4 die Jahrhunderte lang Bestand hatte, in der ersten Hälfte des 19. Jahr-
hunderts plötzlich ihre Gültigkeit verlor.  

Während lange Zeit allein das Christentum als einzig wahrhafte und universell 
gültige Religion galt und anderen aufgrund geographischer und ethnischer Beson-
derheiten nur ein partikularer Charakter zugesprochen wurde – prägend war hier die 
Unterscheidung zwischen dem Christentum als einziger Weltreligion und den Sons-
tigen als Landesreligion – wird im 19. Jahrhundert noch einer weiteren Religion der 
Status der Weltreligion zugesprochen. Die Rede ist nicht etwa vom ‚Islam‘, der 
nicht zuletzt durch die geographische Nähe und die geschichtliche Verwobenheit 
Europa am nächsten stand, sondern vielmehr von dem, was man heute Buddhismus 
nennt. Philipp Almond, auf den Mazusawa in dieser Frage rekurriert, hat die ‚Ent-
deckung des Buddhismus‘ umfassend beschrieben: Europäische Gelehrte stellten 
hierbei zunächst fest, dass sich eine spezifische Tradition im Süden und Osten Asi-
ens, aber auch in Zentralasien finden lasse. Zwar konnte in den rituellen Praktiken 
kein einheitliches System erkannt werden, entsprechend ging man eher davon aus, 
dass es sich um eine Sekte handele – götzendienerisch und atheistisch zugleich –, in 
der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts verdichteten sich jedoch die Hinweise, dass 
es sich hier um eine religiöse Tradition handele, die von Nordindien aus ihren An-
fang nahm und über Asien hin Verbreitung fand (vgl. Almond 1988).  

Das Kolonialverhältnis war für die ‚Entdeckung des Buddhismus‘ von zentraler 
Bedeutung: Brian Hodgson, ein Angestellter der British East India Company stieß 
in Kathmandu auf einige Sanskrit-Schriften, die ihm für den Buddhismus im All-
gemeinen von großer Signifikanz zu sein schienen. Zur weiteren Expertise sandte er 
diese an verschiedene ausgewiesene Institute und Gesellschaften in Europa (vgl. 
Mazusawa 2005: 125). Die Schriftstücke wurden nun von verschiedenen europäi-
schen Gelehrten eifrig studiert und im Jahre 1844 wurde von dem Pariser Philolo-
gen Eugène Burnouf die erste systematische Einführung in die Geschichte des Bud-
dhismus veröffentlicht. Für die ‚Entdeckung des Buddhismus‘ erweisen sich haupt-
sächlich die identifizierten Ähnlichkeiten mit dem Christentum von zentraler Be-
deutung: Neben der Figur des Prinzen Gautama waren die vielen Schriftstücke, die 
überall in Asien zu finden sind, die wichtigsten Identifikationsmerkmale für ein 
                                                                 
3   Neben den im 19. Jahrhundert entstandenen wissenschaftlichen Disziplinen der verglei-

chenden Philologie und der vergleichenden Religionswissenschaft kommt zudem der 
vergleichenden Theologie – insbesondere evangelischer Provenienz – eine bedeutende 
Rolle für das Aufkommen dieses Diskurses zu. 

4  Hierunter werden neben Heiden und Götzenanbetern auch Polytheisten gefasst. 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



144 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS 

 
einheitliches Verständnis der buddhistischen Religion, welche der christlichen Re-
ligion ebenbürtig zu sein schien. Für die Erhebung des Buddhismus in den Status 
einer Weltreligion stellten sich weniger die religiösen Praktiken, sondern insbeson-
dere die Schriftdokumente als zentral heraus (vgl. Mazusawa 2005: 126).  

Die Entdeckung des Buddhismus hatte weitreichende Folgen für die Diskurse 
um Religion: Auf diese Weise ergaben sich nicht nur neue Möglichkeiten einer ver-
gleichenden Diskussion, wie Mazusawa veranschaulicht: „Not only had the philo-
logical scholarship yielded – discovered, constructed, invented? – Buddhism to 
begin with, but in so doing, it had created a whole new configuration of nations and 
people, as it opend an entirely new ground for comparison.“ (Mazusawa 2005: 143) 
Mazusawa stellt das Aufkommen des Weltreligion-Diskurses in einen Zusammen-
hang mit der Transformation des europäischen Selbstverständnisses, welche durch 
eine grundlegende Veränderung der Wahrnehmung der außereuropäischen Welt 
durch Kolonialismus und die gewaltige Expansion des Freihandels bedingt wurde. 
Die europäische Hegemonie wurde laut Mazusawa durch diese Transformations-
prozesse nicht in Frage gestellt, ganz im Gegenteil, gerade durch die Produktion 
von Wissen über die anderen konnten die Kolonialmächte ihren hegemonialen Sta-
tus manifestieren (vgl. auch Van der Veer 2001: 113).5 

Die Vermutung, dass der Buddhismus auf eine längere Tradition zurückblicken 
konnte als das Christentum und dieses womöglich beeinflusst habe, führte außer-
dem unter den Gelehrten der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts zu einer großen 
Verunsicherung (vgl. Mazusawa 2005: 140f). Die Frage nach dem Ursprung der 
Religionen bildete – in dem Bemühen die christliche Vorherrschaft aufrechtzuerhal-
ten – den zentralen Kristallisationspunkt der theologischen und religionswissen-
schaftlichen Diskussionen, wobei nicht selten auf Erkenntnisse der Philologie zu-
rückgegriffen wurde, da der Sprache hinsichtlich der Kulturentwicklung eine ent-
scheidende Bedeutung zugesprochen wurde. Während die Wurzeln Europas bisher 
im Hellenistischen und Hebräischen ausgemacht wurden (vgl. ebd.: 147), wird im 
19. Jahrhundert auch erstmals eine Sprachverwandtschaft mit den sogenannten ari-
schen Sprachen, wie sie in Indien und Persien gesprochen wurden, entdeckt (Ma-
zusawa 2005: 154).6 
                                                                 
5   Wie Chakrabarty nimmt sie an, dass der Diskurs um Weltreligionen beispielhaft für die 

nachaufklärerische Entwicklung stehe, die bestimmten politischen, wirtschaftlichen und 
kulturellen Praktiken eine universelle Gültigkeit zuspricht, und es somit möglich wurde, 
eine differenzierende Kartographierung der Welt vorzunehmen. Materielle Praktiken 
würden in diesem Prozess gleichsam spiritualisiert und somit in einen suprahistorischen 
Status erhoben (Mazusawa 2005: 20). 

6   Friedrich Schlegel hatte in seinem 1808 veröffentlichten Buch Über die Sprache und 
Weisheit der Inder Sanskrit als die Ursprache ausgemacht, von welcher die griechische, 
lateinische, persische und gotische Sprache abstamme. 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                                                                                              POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 145
 

 

Die entstehende vergleichende Philologie interessierte sich insbesondere für die 
Flexionen innerhalb der unterschiedlichen Sprachen, welche zum entscheidenden 
Kriterium für die Identifizierung von Sprachverwandtschaften wurde. Anhand der 
Ausprägung der Flexion einer Sprache glaubte man nun, die Entwicklungsstufe ei-
ner Sprache ablesen zu können. So hielt man beispielsweise die indo-europäische 
Sprachfamilie für wesentlich weiter entwickelt als die semitischen Sprachen und 
übertrug diesen Entwicklungsgedanken auch auf die Menschen bzw. Völker, die 
diese Sprache sprechen. 

Ein Protagonist dieser Diskussion war Friedrich Max Müller, der 1868 als Ers-
ter einen Lehrstuhl für vergleichende Religionsforschung in Oxford erhielt. Er un-
terschied zwischen drei Sprachfamilien, der Arischen, der Semitischen und der 
Turanischen und schrieb den beiden ersteren eine entscheidende Bedeutung für die 
Herausbildung von Schriftreligionen zu. Während die arische Sprache den Brahma-
nismus und darauf aufbauend den Buddhismus hervorgebracht habe, sei aus dem 
Hebräischen die mosaische (jüdische) Religion und das Christentum entstanden. Al-
le diese Religionen sind seines Erachtens um einen zentralen Text gelagert. Jedoch 
geht Müller davon aus, dass es sich bei den dritten religiösen Schriften dieser Tradi-
tionen – der zaratustrischen und dem Koran um eine Replik der brahmanistischen 
bzw. mosaischen Religion handele, während er bei Buddhismus und Christentum 
davon ausging, dass diese erst durch die Ablehnung von Seiten ihrer Ursprungsreli-
gion und der daraus erwachsenden sprachlichen Ablösung ihre enorme Wirkkraft 
entfalten konnten. Er nimmt also nicht nur eine genealogische Einordnung dieser 
Religionen vor, sondern misst diesen auch einen hierarchischen Stellenwert zu. So 
postuliert er, dass der Buddhismus zur wichtigsten Religion des Turanismus wurde 
und das Christentum zur wichtigsten der Arier (vgl. Mazusawa 2005: 214): 

„Buddhism, which is the offspring of, but at the same time marks a reaction against the an-
cient Brahmanism of India, withered away after a time on the soil from which it had sprung, 
and assumed its real importance only after it had been transplanted from India, and struck 
root among Turanian nations in the very center of the Asiatic continent. Buddhism, being at 
its births an Aryan religion, ended by becoming the principal religion of the Turanian world. 
The same transference took place in the second stem. Christianity, being the offspring of 
Mosaism, was rejected by the Jews as Buddhism was by the Brahmans. It failed to fulfil its 
purpose as a mere reform of the ancient Jewish religion, and not till it had been transferred 
from Semitic to Aryan ground, from the Jews to the Gentiles, did it develop its real nature 
and assume its world-wide importance. Having been at its birth a Semitic religion, it became 
the principal religion of the Aryan world. “ (Müller 1873: 105f zit. nach Mazusawa 2005: 214) 

Obwohl er an einer Hierarchisierung der Religionen festhält, verwirft Müller die 
von Cornelius Petrus Thiele und Chanterpie de la Saussaye vorgenommene Unter-
scheidung zwischen Weltreligionen und Landesreligionen. Mit der von ihm heraus-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



146 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS 

 
gegebenen Reihe The Sacred Books of the East, welche im Zeitraum von 1879-
1910 erschien und neben zentralen Texten aus Hinduismus, Buddhismus und Islam 
auch zoroastrische, konfuzianische, taoistische und jainistische Schriften – ins Eng-
lische übersetzt – enthielt, ebnete er den Weg für die um die Jahrhundertwende auf-
kommende Konzeption von Weltreligion. 

Obgleich Müller zeit seines Lebens selbst nie einen Fuß auf den Boden briti-
scher Kolonien setzte, erwies sich für ihn die Kolonialherrschaft von zentraler Be-
deutung. Nur durch die enge Zusammenarbeit mit der East India Company und 
brahmanischen Gelehrten konnte er zentrale Sanskrit-Texte wie etwa die Rigveda 
ins Englische übersetzen.  

Den Textdokumenten kommt hinsichtlich des Aufkommens eines allgemeinen 
Religionsbegriffs somit eine äußerst zentrale Stellung zu: Während die Weitergabe 
der Veden in Indien über Jahrtausende als körperliche Praxis zelebriert wurde und 
ihnen gerade durch Inkorporierung und Rezitation solch ein zentraler Stellenwert 
beigemessen wurde7, nahmen für die Europäer – als Zeichen der Zivilisiertheit – 
Schriftdokumente einen besonderen Stellenwert ein. Dass dies natürlich auch weit-
reichende Folgen für die indischen Religionen nach sich zog, wird im Kapitel zur 
Weltreligion noch genauer diskutiert. Für die Kodifizierung der Religionen waren 
somit textliche Dokumente von zentraler Bedeutung: Erst in schriftlicher Form 
wurde die Religion der Anderen für die westliche Welt greifbar. Die Basis der Wis-
sensproduktion über Religion bildeten also die textlichen Produkte. 

Postkoloniale Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler haben in diesem Zu-
sammenhang auch die Schwierigkeiten solcher Übersetzungspraktiken aufgezeigt. 
Zur Verdeutlichung wird häufig auf den Aufsatz von Walter Benjamin rekurriert, 
den dieser im Jahre 1923 über die Aufgabe des Übersetzers geschrieben hat. Ben-
jamin macht hier auf den Unterschied zwischen ‚dem Gemeintem‘ und ‚der Art des 
Meinens‘ aufmerksam, wie folgendes Zitat veranschaulicht: 

 
„In ‚Brot‘ und ‚pain‘ ist das Gemeinte zwar dasselbe, die Art, es zu meinen, dagegen nicht. In 
der Art des Meinens nämlich liegt es, daß beide Worte dem Deutschen und Franzosen je et-
was Verschiedenes bedeuten, daß sie für beide nicht vertauschbar sind, ja sich letzten Endes 
auszuschließen streben; am Gemeinten aber, daß sie, absolut genommen, das Selbe und 
Identische bedeuten. Während dergestalt die Art des Meinens in diesen beiden Wörtern ei-
nander widerstrebt, ergänzt sie sich in den beiden Sprachen, denen sie entstammen. Und 
zwar ergänzen sich in ihnen die Art des Meinens zum Gemeinten. Bei den einzelnen, den 
unergänzten Sprachen nämlich ist ihr Gemeintes niemals in relativer Selbstverständlichkeit 
anzutreffen, wie bei den einzelnen Wörtern oder Sätzen, sondern vielmehr in stetem Wan-
del begriffen, bis es aus der Harmonie all jener Arten des Meinens als die reine Sprache her-
                                                                 
7    Van der Veer geht sogar davon aus, dass es durch die mündliche Weitergabe eine zentrali-

sierte Aufzeichnung aller Veden bis dato nicht gegeben hat (vgl. 2001: 117). 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                                                                                              POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 147
 

 

auszutreten vermag. So lange bleibt es in den Sprachen verborgen. Wenn aber diese derart 
bis ans messianische Ende ihrer Geschichte wachsen, so ist es die Übersetzung, welche am 
ewigen Fortleben der Werke und am unendlichen Aufleben der Sprachen sich entzündet, 
immer von neuem die Probe auf jenes heilige Wachstum der Sprachen zu machen […]. Da-
mit ist allerdings zugestanden, daß alle Übersetzung nur eine irgendwie vorläufige Art ist, 
sich mit der Fremdheit der Sprachen auseinanderzusetzen.“ (Benjamin 1972: 14) 

Dieser Gedanke wurde in der poststrukturalistischen und postkolonialen Debatte 
breit rezipiert. Übersetzung und Original können niemals ganz übereinstimmen, 
vielmehr befindet sich Sprache in einem ständigen Wandel, der eine endgültige 
Übersetzung unmöglich macht. Bhabha hat in Anschluss an Benjamin insbesondere 
die Unmöglichkeit kultureller Übersetzung hervorgehoben, welche sich aus dem 
Unterschied von ‚Gemeintem‘ und der ‚Art des Meinens‘ ergibt: „Die ‚Fremdheit‘ 
der Sprache ist deren ‚unübersetzbarer Kern‘, der die Übertragung von Inhalten 
zwischen kulturellen Texten oder Praktiken sprengt. Der Bedeutungstransfer zwi-
schen oder innerhalb von Bedeutungssystemen kann nie vollständig sein, da ‚die 
Sprache der Übersetzung ihren Gehalt wie ein Königsmantel in weiten Falten 
[umgibt]‘ (Benjamin 1972: 15). […] Der schlechtsitzende Mantel der Sprache ver-
fremdet den Inhalt dergestalt, daß sie ihn des unmittelbaren Zugangs zu einem 
stabilen und holistischen Bezugsgegenstand ‚außerhalb‘ seiner selbst beraubt.“ 
(Bhabha 2000: 243f) Im Gegensatz zu Derrida hebt Bhabha aber nun nicht auf die 
„metonymische Fragmentierung der Originals“ ab, es geht ihm vielmehr um die 
Hervorhebung des Dazwischen auf welches Benjamin neben Original und Überset-
zung verweist, also 

„um das ‚fremde‘ Element, welches das Zwischenräumliche enthüllt, nachdrücklich auf den 
textilen Überfluß an Falten und Winkeln hinweist und zum ‚instabilen Element der Verknüp-
fung‘, zur indeterminierten Zeitlichkeit des Da-zwischen wird, mit dem man sich auseinan-
dersetzen muß, um die Bedeutung zu schaffen, durch die das ‚Neue in die Welt kommt‘. Das 
fremde Element ‚zerstört die Referenz und die Sinnstrukturen des Originals und auch der 
Kommunikation‘ nicht einfach, indem es das Original negiert, sondern durch die Verhand-
lung der Disjunktion, in der sukzessive kulturelle Zeitlichkeiten ‚im Werk der Geschichte er-
halten und gleichzeitig gelöscht [werden]. Die nahrhafte Frucht des historisch Begriffenen 
hat die Zeit als den kostbaren, aber des Geschmacks entratenden Samen in ihrem Innern. 
[…] Übersetzung ist die performative Natur kultureller Kommunikation. Sie ist Sprache in ac-
tu (Äußerung, Positionalität) statt Sprache in situ (énoncé, oder Propositionalität). Und das 
Zeichen der Übersetzung erzählt oder ‚kündet‘, beständig die verschiedenen Zeiten und 
Räume zwischen der kulturellen Autorität und ihren performativen Praktiken.“ (Bhabha 
2000: 340, Hervorh. im Original) 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



148 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
Während Bhabha stärker auf die Hybridität der sprachlichen Praxis verweist, hebt 
Asad das Machtgefälle der Sprachen hervor (vgl. Asad 1993b: 321). Aufgrund der 
Hegemonie der westlichen Welt werden andere Sprachen durch die Übersetzung 
nicht nur eher transformiert, ebenso steht es in der Macht der westlichen Welt legi-
times Wissen zu produzieren (vgl. ebd.: 323). 

Ruth Streicher weist jedoch darauf hin, dass es natürlich auch außerhalb Euro-
pas Diskurs um die Verortung des Religiösen auf dem Weg in eine moderne Gesell-
schaft gab und veranschaulicht dies am Beispiel Siams bzw. dem Buch Kitchanukit
aus dem Jahr 1867, welches zumindest in Teilen aus der Feder des damaligen Kö-
nigs Mongut stammen soll. Hier wurde der Buddhismus sowohl in vergleichender 
Perspektive zu den anderen Weltreligionen betrachtet als auch in Verhältnis zur 
Wissenschaft gesetzt (Streicher 2016). 

Für die Rekonstruktion des religionssoziologischen Diskurses ist allerdings das 
Aufkommen eines allgemeinen Religionsverständnisses innerhalb der Zentren der 
europäischen Wissensproduktionen bedeutsamer: Wie Mazusawa aufzeigt, war es 
gerade das Wissen über die anderen Religionen, welches der christlichen Vor-
machtstellung maßgeblich zusetzte und in der Konsequenz zu einem allgemeinen 
Religionsverständnis führte: So sah etwa Ernst Troeltsch, (der Weggefährte Max 
Webers, der sich bewusst als gläubiger Protestant positionierte), das Christentum 
durch nichts so sehr herausgefordert, wie durch das relativierende Wissen über die 
Geschichtlichkeit aller Religionen: „The rise of comparative history of religion has 
shaken the christian more deeply than anything else.“ (Troeltsch 1991: 77; zit. n. 
Mazusawa 2005: 310) Er sieht darin allerdings nicht nur eine Bedrohung für die 
christliche Religion, sondern generell für Religion als eigene Sphäre des gesell-
schaftlichen Lebens. Angesichts dieser äußeren Bedrohung des Christentums und 
der Religion überhaupt, wird nun im Privaten die eigentliche religiöse Erfahrung 
ausgemacht: 

„Then the deepest core of the religious history of humanity reveals itself as an experience 
that cannot be further analyzed, an ultimate phenomenon that constitutes, like moral judg-
ment and aesthetic perception and yet with characteristic differences, a simple fact of psy-
chic life. Everywhere the basic reality of religion is the same: a derivable, purely positive, 
again and again experienced contact with the deity.” (Troeltsch 1991: 79; zit. n. Mazusawa 
2005: 310) 
 
Die hier vertretene Vorstellung von Religion hebt das religiöse Erleben von etwas 
Göttlichem, Heiligem hervor, welches die Religion überall in der Welt gleicherma-
ßen kennzeichne, also universelle Gültigkeit besitze. Ein solches Religionsver-
ständnis erwächst jedoch aus einem in erster Linie protestantischen Religionsver-
ständnis, welches wiederum in einer historisch spezifischen Zeit aufkam und das – 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                                                                                              POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 149
 

 

bedingt durch die Hervorhebung der persönlichen Beziehung jedes Einzelnen zu 
Gott – eine verinnerlichte Religion ins Zentrum stellt.

Erst aus dem, durch die Konfrontation mit anderen Religionen gewonnenen eu-
ropäischen Wissen über die Geschichtlichkeit aller Religion entsteht laut Mazusawa 
das Bedürfnis nach einem allgemeinen Religionsbegriff. 

Auch von anderer Seite wird hierbei protestantischen Strömungen eine heraus-
ragende Bedeutung zugesprochen, wodurch sich auch der besondere Stellenwert 
von Textdokumenten erklären lässt, der für das Aufkommen eines universellen Re-
ligionsbegriffs von so zentraler Bedeutung ist. 

So diagnostiziert etwa King, dass in Anschluss an Luthers Postulat, jeder Ein-
zelne solle in einer Verbindung zu Gott stehen, protestantische Strömungen eine 
stärker innerliche Religion befürworteten und vor diesem Hintergrund eine eigen-
ständige Lektüre der Bibel anpriesen. Begünstigt durch die Übersetzung der Bibel 
durch Luther und die Erfindung des Buchdrucks, erfuhr die Bibel im Laufe der Zeit 
insbesondere durch die Protestanten eine enorme Aufwertung. Die massenhafte 
Verbreitung gedruckter Texte führte im 18. Jahrhundert dazu, dass in westlichen 
Ländern Lesen und Schreiben als Tätigkeiten gesehen werden, denen man alleine 
und im Stillen nachgeht (vgl. King 1999: 63). Zuvor haben mündliche Überliefe-
rungen in der Geschichte der religiösen Praxis immer eine größere Rolle gespielt. 
So ist im Mittelalter hauptsächlich laut und öffentlich gelesen worden und das Rezi-
tieren heiliger Texte blieb einzig den Gelehrten vorbehalten. Die Hervorhebung der 
heiligen Texte und die Betonung des individuellen Glaubens haben nun, so Kings 
These, neben der Aufklärung, die die Wissenschaft in entscheidendem Maße beein-
flusst hat, die wissenschaftliche Auseinandersetzung mit Religion, wie sie ab Mitte 
des 19. Jahrhunderts auch über die Theologie hinaus aufkam, stark geprägt.

Auch Jürgen Osterhammel, ein Vertreter der Globalgeschichtsforschung stellt 
einen engen Zusammenhang von protestantischem Religionsverständnis und der 
Herausbildung eines allgemeinen Religionsbegriffs fest:

„ein abstrakter und universal gemeinter Begriff von ‚Religion‘ ist ein Produkt europäischer, 
insbesondere protestantisch orientierter Intellektueller des 19. Jahrhunderts. Er schloss die 
in Europa seit etwa 1600 denkbare Idee einer Pluralität der Religionen jenseits der Trias von 
Christentum, Judentum und Islam ein, war aber oft mit dem unausgesprochenen Hinterge-
danken verbunden, das Christentum sei die entwicklungsgeschichtlich fortgeschrittenste, 
damit also die einzig wirklich universale Religion. Ein solcher Begriff kombiniert zumeist vier 
Elemente: (1) die Existenz eines zentralen heiligen Textes (wie Bibel oder Koran) bzw. eines 
klar definierbaren Kanons sakraler Schriften, (2) das Moment der Exklusivität, also die Ein-
deutigkeit der religiösen Loyalität und der Selbstidentifizierung mit einer Religion, die man 
‚besitzt‘; (3) die Trennung von anderen Sphären des Lebens; (4) eine gewisse objektivieren-
de Lösung vom persönlichen Charisma mitreißender Führergestalten (auch wenn dies nicht 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



150 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
unbedingt zum Aufbau einer hierarchischen Kirche führen muss).“ (Osterhammel 2009: 
1241f) 

Ein solches Religionsverständnis konnte jedoch nur durch die Begegnung mit ande-
ren Religionen entstehen und erst durch Mission und Kolonialzeit fand der lateini-
sche Religionsbegriff Verbreitung.8

Die Bedeutung, die das Aufeinandertreffen der christlichen Religion mit ande-
ren Religionen für das Aufkommen eines universellen Religionsverständnisses hat-
te, wird im religionssoziologischen Diskurs etwa auch durch Knoblauch reflektiert. 
Dieser konstatiert: 

„Bei dem Ausdruck Religion handelt es sich um eine vergleichsweise junge Bezeichnung. Erst 
in der europäischen Neuzeit gewinnt der lateinische Begriff substanziell an Bedeutung, näm-
lich genau in dem Zeitraum, als man sich im Okzident in wachsendem Maße mit anderen Re-
ligionen als der christlichen konfrontiert sah. Seit Beginn des 19. Jahrhunderts bemühen sich 
die Wissenschaften, den Religionsbegriff zu festigen, jedoch entzieht er sich immer wieder 
allen Versuchen einer exakteren Bestimmung.“ (Knoblauch 2009: 43)  

Er bringt das Bemühen, Religion in allgemeiner Weise definieren zu wollen, zwar 
mit der Begegnung mit anderen Religionen in Zusammenhang, unterzieht vor die-
sem Hintergrund die Praxis des religionssoziologischen Diskurses, Religion defini-
torisch beikommen zu wollen, jedoch keiner grundlegenden Kritik.

Ein universelles Religionsverständnis, wie es auch den religionssoziologischen 
Diskurs prägt, nimmt durch den spezifischen historischen Kontext und durch die 
hegemoniale Diskursposition protestantischer Glaubensvertreter, die das Aufkom-
men eines universellen Religionsbegriffs maßgeblich beeinflusste, hauptsächlich 
auf ein christlich-protestantisches Religionsverständnis Bezug. Während Religi-
onswissenschaftler wie beispielsweise Timothy Fitzgerald aufgrund dieser Prägung 
das Konzept der Religion als theologisches Konzept betrachten und darauf hinge-
wiesen worden ist, dass die christliche Prägung des Religionsbegriffs die Wahr-
                                                                 
8  Für die Verbreitung des lateinischen Religionsbegriffs waren neben Kolonialzeit und 

Mission u.a. auch Diskursereignisse wie etwa das 1893 erstmals stattfindende ‚Worlds 
Parliament of Religions‘ in Chicago ausschlaggebend. Das Ansinnen der Veranstalter war 
es, nicht nur die Vielfalt der Religionen anzuerkennen, sondern es sollten auch Friedfer-
tigkeit und ein religiöser Universalismus gestärkt werden. Aus diesem Anlass wurden 
Vertreter der zehn größten Religionen der Welt geladen, die ihre Religion nicht nur re-
präsentieren, sondern diese Punkte auch gemeinsam diskutieren sollten. Auch wenn sich 
die römische Kirche im Nachhinein sehr skeptisch gegenüber dem ‚Worlds Parliament of 
Religions‘ äußerte, wird es doch häufig als ein wichtiges Ereignis auf dem Weg zu einer 
pluralistischen Sichtweise auf Religionen gewertet (vgl. Mazusawa 2005: 265).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                                                                                              POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 151
 

 

nehmung anderer Religionen in entscheidendem Maße beeinflusst habe (vgl. Fitz-
gerald 1990: 101f; Balagangadhara 1994: 307), will eine postkoloniale Perspektive 
Religion vielfach nicht einzig als Produkt des Westens betrachten. Zwar werde als 
Folge der Kolonialzeit in den unterschiedlichen Religionen dieser Welt etwa die 
Verfügung über die schriftlich niedergelegten ‚Grundaussagen‘ der einzelnen Reli-
gionen als wesentlich erachtet, daraus dürfe aber nicht vorschnell der Schluss gezo-
gen werden, dass sich ein solches christlich geprägtes Religionsverständnis eins zu 
eins überall auf der Welt verbreitet habe. Vielmehr müsse das Religionsverständnis 
mit anderen Einflussfaktoren, wie etwa historischen und sozialen Gegebenheiten in 
Zusammenhang gestellt werden. Aus diesem Grund zeigen sich postkolonial arbei-
tende Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler auch äußerst skeptisch gegenüber 
universellen Definitionen von Religion. So hatte sich Talal Asad in dem 1993 er-
schienenen Aufsatz The construction of religion as an anthropological category
klar gegen einen Religionsbegriff gewandt, der universelle Gültigkeit beansprucht: 

„My argument is that there cannot be an universal definition of religion, not on-
ly because its constituent elements and relationships are historically specific, but 
because that definition is itself the historical product of discursiv process.“ (Asad 
1993a: 29)

Zwar sei es wichtig, die Aufmerksamkeit auf die wissenschaftlichen und theo-
logischen Konzeptionen von Religion zu lenken, um die dort vertretenen Annah-
men auf etwaige Homogenisierungen, Essenzialisierungen und Eurozentrismen zu 
untersuchen. Genauso bedeutsam erweist es sich zudem zu fragen, wie es dazu 
kam, dass die indischen religiösen Strömungen nun unter dem Sammelbegriff Hin-
duismus gefasst werden und ihnen somit ein einheitlicher Charakter zugesprochen 
wird.9 Ein solcher Prozess kann nicht als einfache Diffusionsgeschichte erzählt 
werden, vielmehr gilt es diesen als performativen Akt geschichtlicher Verwoben-
heiten aufzufassen, die sich etwa in den Praktiken der Kolonialzeit manifestieren. In 
diesem Sinne gilt es die „ambivalenten Beziehungen zwischen dem Globalen und 
dem Lokalen, dem Allgemeinen und dem Besonderen“ (Bayly 2008: 14) zu analy-
sieren (vgl. auch King 1999: 69). Nur auf diese Weise ist es möglich, den histori-
schen Prozessen und der Vielfalt der Auffassungen von Religion gerecht zu werden.

Ansinnen dieser Arbeit ist es aber zunächst die Grenzen der religionssoziologischen 
Definitionsversuche aufzuzeigen. Wichtig hierbei ist den universellen Anspruch der 
im religionssoziologischen Diskurs formulierten Religionsbegriffe mit ihren diskur-
siven und historischen Entstehungszusammenhängen zu konfrontieren, um zu ver-
deutlichen, dass das vermeintlich Allgemeingültige immer im Partikularen gründet. 

Während sich Religionswissenschaftlerinnen und Religionswissenschaftler mit 
diesem Erbe bereits seit einigen Jahrzehnten auch hierzulande auf unterschiedliche 
                                                                 
9  Hierauf wird im Kapitel zur Weltreligion noch genauer eingegangen.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



152 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
Weise auseinandersetzen (vgl. Kippenberg 1997; Rohrbacher 2009, von Stuckrad 
2010), ist eine solche Analyse im religionssoziologischen Diskurs noch nicht er-
folgt, und auch die religionswissenschaftliche Auseinandersetzung über die christli-
che Prägung des Religionsbegriffs wird nur selten rezipiert. Vor dem Hintergrund 
der Arbeiten der Postcolonial Studies und insbesondere der Frage der Repräsentati-
on werden die zentralen Begriffe und Definitionen des religionssoziologischen Dis-
kurses, die im vorangegangenen Kapitel besprochen wurden, dahingehend unter-
sucht, welche Partikularismen – trotz des Anspruchs auf universelle Gültigkeit – in 
den Religionsbegriffen finden lassen. 

4.1.1 Die christlich-eurozentrische Dimension                         
der Religionsbegriffe

Dass ein Begriff immer seinem spezifischen Entstehungs- und Verweisungszusam-
menhang verpflichtet und somit in gewisser Weise immer partikular ist, sollte durch 
die Einwände poststrukturalistischen Theoretiker und Theoretikerinnen deutlich 
geworden sein. In diesem Sinne ist es prinzipiell auch nicht verwerflich, sich in der 
Auseinandersetzung mit Religion in erster Linie mit christlichen Strömungen in Eu-
ropa zu befassen. Problematisch wird es jedoch, wenn man der Auseinandersetzung 
mit einer spezifischen religiösen Gruppe nun universelle Gültigkeit beimisst oder 
auf der Basis der gewonnenen Erkenntnisse einen allgemeinen Religionsbegriff 
aufstellt. Ebenso problematisch ist es, wenn bei dem Bemühen einen allgemeingül-
tigen Religionsbegriff zu formulieren, der diskursive Entstehungszusammenhang 
nicht mitreflektiert, sondern als eine durch theoretische Abstraktionen gewonnene 
Definition präsentiert wird. 

Die im religionssoziologischen Diskurs formulierten Religionsbegriffe werden 
häufig nicht nur mit einem universellen Anspruch aufgestellt, sondern werden dabei 
mal mehr und mal weniger explizit mit dem Vorhaben verknüpft, diesen von den 
christlichen Religionsvorstellungen zu lösen. In Abgrenzung zum Katholizismus 
seiner Zeit wollte etwa Durkheim Religion explizit in allgemeiner Weise definieren 
und hat aus diesem Grund bei den sogenannten primitiven Religionen angesetzt, da 
er einem evolutionistischen Verständnis folgend davon ausging, dass sich hier die 
elementaren Formen des religiösen Lebens besonders gut identifizieren lassen. 

Nicht nur bei Durkheim sondern in der Mehrzahl der Definitionsversuche bleibt 
– trotz der Abstraktionsbemühungen – der spezifisch christlich-europäische Entste-
hungskontext der Definitionen nicht ohne Einfluss auf die inhaltliche Bestimmung 
von Religion, wird jedoch seitens der Religionssoziologen und Religionssoziolo-
ginnen zu selten reflektiert: Es ist insbesondere die im religionssoziologischen Dis-
kurs so dominante Auffassung von Religion als etwas Außeralltäglichem und von 
anderen Bereichen klar Abgrenzbaren, das mit einem christlich-europäischen Reli-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                                                                                              POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 153
 

 

gionsverständnis eng verknüpft ist. Wie aufgezeigt wurde, wird Religion in den re-
ligionssoziologischen Definitionsversuchen entweder über die inhaltliche oder die 
funktionale Ebene bestimmt. In beiden Fällen wird Religion auf diese Weise von 
anderen Bereichen abgegrenzt, wobei nicht selten die funktionelle und die substan-
zielle Ebenen miteinander kombiniert werden, um somit eine klare Eingrenzung des 
Religiösen vorzunehmen. In diesem Sinne wird eine deutliche Grenzziehung zwi-
schen einem Innen und einem Außen, etwa zwischen System und Umwelt vorge-
nommen. Auch wenn seit den 1960er Jahren verstärkt versucht wird, den Religi-
onsbegriff durch Abstraktionssteigerungen vom christlichen Kulturerbe zu lösen 
(vgl. Tyrell 1996: 440), gelingt dies auch weiterhin nur bedingt: Während sich die 
frühen Schriften Luhmanns noch durch die Gleichsetzung von Religion und Kirche 
auszeichnen, konzentriert er sich in seinen weiteren Schriften immer stärker auf den 
Code der Religion, um universelle Gültigkeit in seiner Auseinandersetzung mit Re-
ligion beanspruchen zu können. Dass jedoch auch der religiöse Code von Imma-
nenz und Transzendenz nicht vor einer in erster Linie christlichen Konnotation ge-
feit ist, soll im Folgenden noch verdeutlicht werden.

Auch die Unterscheidung zwischen institutioneller und individueller Religion 
ist hauptsächlich mit der spezifisch europäischen Situation in Zusammenhang zu 
stellen. Zwar möchte auch Luckmann nicht nur den Fokus auf die institutionalisier-
te Religion, sondern ebenso die christliche Engführung in der Auseinandersetzung 
mit Religion überwinden. Gerade vor dem Hintergrund der weitreichenden Struk-
turveränderungen in der modernen Gesellschaft, dürfe der Fokus auf das Christen-
tum nicht den Blick auf andere Formen der Religion verstellen: „Das Überleben 
traditioneller Formen der kirchengebundenen Religion, das Fehlen einer institutio-
nalisierten Gegenkirche im Westen und die alles überragende Bedeutung des Chris-
tentums für die Entwicklung der westlichen Welt verstellen – zusammengenommen 
– die Sicht auf die Möglichkeit, dass eine neue Religion im Entstehen sein könnte.“ 
(Luckmann 1991: 76) Er plädiert aus diesem Grund für einen Religionsbegriff, der 
gerade das Verhältnis von Individuum und Gesellschaft in den Blick nimmt, und 
setzt daher bei der anthropologischen Bedingung der Religion an. Auf diese Weise 
hofft er zu einer allgemeingültigen Bestimmung von Religion zu kommen: „Was 
für gewöhnlich bloß für ein Symptom für den Rückgang des traditionellen Christen-
tums gehalten wird, könnte Anzeichen für einen sehr viel revolutionäreren Wandel 
sein: die Ersetzung der institutionell spezialisierten Religion durch eine neue Sozi-
alform der Religion.“ (Luckmann 1991: 132) Er spricht sich für eine funktionale 
Definition von Religion aus, um die ethnozentrische Prägung eines substanziellen 
Religionsbegriffs zu vermeiden (vgl. ebd.: 78f). Luckmann möchte sich zwar vom 
Fokus auf die christliche Religion befreien, er abstrahiert hierbei jedoch die spezifi-
sche historische Erfahrung eines Bedeutungsverlusts der institutionalisierten christ-
lichen Religion, um zu einem allgemeingültigen Religionsbegriff zu kommen. In-
dem er zwischen institutionalisierter und individueller Religion unterscheidet, ge-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



154 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
lingt es ihm nicht, die christlichen Konnotationen des Religionsbegriffs hinter sich 
zu lassen, wie im Folgenden noch näher gezeigt werden soll.

4.1.1.1 Religion als etwas ‚Apartes‘

Die Annahme von Religion als gesonderter Sphäre ist eine zentrale Argumentati-
onsfigur des religionssoziologischen Diskurses. Sie ist nicht nur bei Weber zu fin-
den, sie bildet auch die Grundlage der von Durkheim eingeführten funktionalen Be-
stimmung von Religion, die in den folgenden Jahren Schule im religionssoziologi-
schen Diskurs macht: Sie hat sowohl das strukturfunktionalistische Denken Parsons 
und die Systemtheorie Luhmanns beeinflusst als auch Bourdieus Konzeption des re-
ligiösen Feldes geprägt. Gleiches gilt für die substanziellen Definitionsversuche, 
welche das Religiöse über die besondere Qualität des Glaubens, der Erfahrung zu 
fassen versuchen. Um Religion bestimmen zu können, ist es offenbar von zentraler 
Bedeutung, sie von anderen Bereichen klar unterscheiden zu können. Die Grenzzie-
hung wird hier also auf sachlicher Ebene vorgenommen und die unterschiedlichen 
gesellschaftlichen Bereiche oder Sinnsphären werden dabei meist als gleichwertig 
erachtet. 

Dabei lassen sich sowohl in den substanziellen als auch in den funktionalen De-
finitionen, die die religionssoziologische Diskussion prägen, Einlassungen eines in 
erster Linie christlich-europäischen Religionsverständnisses finden, das im 19. Jahr-
hundert an Bedeutung gewann und hauptsächlich durch protestantische Wissen-
schaftler formuliert wurde. 

Joachim Matthes hatte bereits Anfang der 1990er Jahre die „Konnotation von 
der ‚Religion‘ als etwas ‚Apartem‘, als ein Etwas, das sich als eine eigene und ei-
genartige Gefühls-, Denk- und Handlungswelt darstellt, apart von dem, was man 
sonst noch alles fühlt, denkt und tut“ (Matthes 1993: 23), problematisiert und darauf 
hingewiesen, dass ein solches Religionsverständnis dem Sozialforscher „nur allzu 
willkommen [ist], ermöglicht ihm dieses Verständnis doch eine verhältnismäßig 
klare ‚definitorische‘ Abgrenzung seines ‚Gegenstandes‘.“ (Matthes 1993: 23).

Auch Talal Asad und Richard King haben sich kritisch gegenüber einer solchen 
Definition von Religion geäußert. Asad diagnostiziert, dass das Religionsverständ-
nis im 19. Jahrhundert noch von evolutionistischen und rationalistischen Religions-
auffassungen geprägt war, Religion jedoch im 20. Jahrhundert nicht mehr als etwas 
Archaisches betrachtet wird, sondern Religion vielmehr als ein Bereich des 
menschlichen Lebens – neben anderen Bereichen – angesehen wird (vgl. Asad 
1993a: 27). Eine solche Grenzziehung zwischen den unterschiedlichen gesellschaft-
lichen Teilbereichen sei eng verknüpft mit der Forderung der europäischen Aufklä-
rung, dass Religion sich aus Angelegenheiten der Politik und Wissenschaft heraus-
halten solle. Asad ist der Ansicht, dass gerade eine solche Sichtweise es ermöglicht, 
Religion als etwas Transhistorisches und Transkulturelles zu definieren (vgl. Asad 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                                                                                              POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 155
 

 

1993a: 28). Wissenschaftler und Wissenschaftlerinnen, die sich einem postkolonia-
len Wissenschaftsverständnis verpflichtet fühlen, erinnern nun daran, dass Religion 
in anderen Zusammenhängen nicht zwangsläufig als etwas von Wissenschaft, Poli-
tik etc. Getrenntes wahrgenommen wird. Entsprechend hält etwa King fest:

„The category of religion, in fact, is simply the production of the cognitive ‚filtering out‘ or 
abstraction of certain aspects of a much broader cultural dynamic. This process of abstrac-
tion is founded upon the presuppositions of the Enlightenment. Other cultures and pre-
Enlightenment Western culture did not carve up the world in the way that we do. Religious 
phenomena were always seen as part and parcel of political, social and other cultural forms. 
The separation of religion from those is founded on secular Enlightenment approach.“ (King 
1999: 19) 

Obgleich ein säkulares Denken durch die enge Verknüpfung mit dem Konzept des 
Nationalstaats weite Verbreitung gefunden hat, wird seitens postkolonialer Wissen-
schaftlerinnen und Wissenschaftler häufig das Ineinandergreifen von Politik und 
Religion als markantes Gegenbeispiel hinsichtlich der Vorstellung von Religion als 
abgeschlossenem Sinnsystem herangeführt (vgl. Asad 1993a: 28). Obwohl das 
Konzept des Säkularismus verschiedentlich Ausformulierung findet, kann von einer 
vollständigen Separierung von Religion und Politik sowohl außerhalb als auch in-
nerhalb Europas nicht die Rede sein (vgl. Van der Veer/Lehmann 1999). 

Chakrabarty hatte aus diesem Grund von einem hyperrealen Status gesprochen, 
der die europäischen Modernenarrative kennzeichnet. Die Schwierigkeit solcher 
Definitionen liegt somit auch im differenzierungstheoretischen Denken begründet, 
welches die europäischen Modernevorstellungen entscheidend prägt. Diese Argu-
mentationsfigur zur Bestimmung eines universellen Religionsbegriffs heranzuzie-
hen erweist sich vor diesem Hintergrund als äußerst problematisch.

Neben der Nähe zu einem christlich-protestantischen Religionsverständnis sind 
die substanziellen und funktionalen Definitionen, durch welche Religion als etwas 
Apartes, von anderen Bereichen klar Abgrenzbares bestimmt wird, jedoch noch 
durch weitere Schwierigkeiten und Grenzziehungen gekennzeichnet. So müssen 
auch die Definitionsversuche, die Religion über die Ebene der Erfahrung zu fassen 
versuchen, problematisiert werden. Ein solches Religionsverständnis ist etwa in den 
von Friedrich Schleiermacher, Rudolph Otto, Mircea Eliade, William James oder 
Ernst Troeltsch vorgenommenen Proklamierungen eines religiösen Universalismus 
zu finden, der davon ausgeht, dass alle Menschen auf irgendeine Art und Weise in 
Verbindung mit dem Heiligen stehen, welches sich in der spezifischen religiösen 
Erfahrung offenbart. Zum einen ist ein solches Religionsverständnis, wie Mazusa-
wa aufgezeigt hat, nicht nur durch ein spezifisch protestantisches Religionsver-
ständnis geprägt und wird insbesondere bei evangelischen Theologen wie Schlei-
ermacher, Otto oder Troeltsch stark von der Sorge getragen, dass Religion durch die 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



156 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
Begegnung mit anderen Religionen im Allgemeinen an Einfluss verliere. Die spezi-
fischen Entstehungsbedingungen des Religionsbegriffs, der auf der Ebene der reli-
giösen Erfahrung ansetzt, werden im religionssoziologischen Diskurs jedoch zu-
meist weder berücksichtigt, noch wird die Universalisierung eines solchen Religi-
onsbegriffs in Frage gestellt. Lediglich Knoblauch weist darauf hin, dass es sich als 
problematisch erweist, ein solches Religionsverständnis auf andere Religionen zu 
übertragen: „So geschieht es leicht, dass Religion in der abendländischen Tradition 
in einem starken Maße nach einem christlichen Muster gedeutet und auf alle Reli-
gionen übertragen werde, wie etwa bei Schleiermacher, der Religion als Gefühl 
schlechthinniger Abhängigkeit bezeichnet oder eben bei Otto.“ (Knoblauch 2009: 
62)

Dem anderen Punkt, der sich bei der Konzeption von Religion als persönlicher 
Gotteserfahrung als problematisch erweist, wird auch im religionssoziologischen 
Diskurs demgegenüber weitaus mehr Aufmerksamkeit geschenkt: Die religiöse Er-
fahrung gilt in dieser Tradition nicht selten als inkommunikabel, was sich aus so-
ziologischer Perspektive als äußerst problematisch erweist. Denn Religion ist in ei-
ner solchen Konzeption nicht soziologisch fassbar. Sie beruht ganz auf theoreti-
schen Annahmen und ihr ist mit empirischen Mitteln nicht beizukommen. Dass ein 
Begriff, der in erster Linie das innere Erleben dieser Erfahrung, dessen Qualität für 
James gerade in der Inkommunikabilität dieser besonderen Erfahrung liegt, aus so-
ziologischer Perspektive nur schwerlich einholbar ist, wird auch durch Religionsso-
ziologinnen und Religionssoziologen bemängelt. So problematisiert etwa Tyrell, 
dass „das Soziale – verstanden als Kommunikation – […] auf diese Art zum Religi-
ösen sekundär und ‚kontaminierend‘“ stehe (Tyrell 1996: 435). Und auch Soeffner 
hatte darauf hingewiesen, dass die Religionssoziologie sich an die objektiven Aus-
drucksformen halten muss, also sichtbar sein muss, da alles andere für die Soziolo-
gie nicht greifbar sei (vgl. Soeffner 1994: 312). Wie an Joas Konzeption der religiö-
sen Erfahrung gesehen, wird aber auch im gegenwärtigen Diskurs noch an einen 
Religionsbegriff angeknüpft, der die individuelle Erfahrung ins Zentrum stellt.

In ähnlicher Weise wie der soeben besprochene Erfahrungsbegriff erweist sich 
auch Luckmanns Konzeption der unsichtbaren Religion in Bezug auf die soziologi-
sche Fassbarkeit als problematisch. Denn auch in einem solchen Konzept findet die 
Ebene der sozialen Vermittlung und Verortung zu wenig Berücksichtigung. Empi-
risch erhoben und zur Kenntnis genommen werden kann soziologisch nur, dass was 
auch für die Forschenden sichtbar ist.

Es lassen sich jedoch noch weitere Schwächen in den spezifisch funktionalen 
Definitionen von Religion finden: Natürlich ist mit den Postcolonial Studies auch 
die evolutionistische Denkweise, wie sie Durkheims Religionsbegriff zugrunde 
liegt, zu problematisieren. Begrifflichkeiten wie primitive Religion, Naturreligion, 
Animismus, Totemismus etc. sind ein typisches Produkt einer evolutionistischen 
Sichtweise, wie sie zu Durkheims Zeit prägend war, und in welchem eine hierarchi-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                                                                                              POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 157
 

 

sche Strukturierung deutlich erkennbar wird. Ein evolutionistisches Denken, wie es 
Durkheims religionssoziologisches Schaffen prägt, ist im religionssoziologischen 
Diskurs heute nur noch selten zu finden. Gleichwohl wird den sogenannten Weltre-
ligionen in der religionssoziologischen Betrachtungsweise nach wie vor ein größe-
rer Stellenwert eingeräumt.

In einer postkolonialen Perspektive muss darüber hinaus auch generell auf das 
ahistorische Moment, welches sich in funktionalen Definitionen finden lässt, auf-
merksam gemacht werden: Wenn Religion funktional bestimmt wird und ihr somit 
die Übernahme zentraler Aufgaben sowohl in Hinblick auf die Gesellschaft als auch 
auf das Individuum zugesprochen wird, wird Religion zu etwas Überzeitlichem 
gemacht. Eine Welt ohne Religion ist in einem funktionalen Verständnis von Reli-
gion nicht mehr vorstellbar.

Theoretiker wie Bourdieu, die sich dem Gegenstand Religion nur aus histori-
scher Perspektive nähern wollen, weisen zwar auf die historische Kontingenz und 
Heterogenität des religiösen Feldes hin:

„Ebenso wie die gemeinhin als christlich bezeichneten Glaubensinhalte und Praktiken (de-
nen kaum mehr als der Name gemein ist) ihren Fortbestand über die Zeit dem Umstand ver-
danken, dass sie nicht aufgehört haben, sich in dem Maße zu wandeln wie die Funktionen 
sich wandelten, die sich bei den sich beständig erneuernden Gruppen, die sie aufnahmen, 
erfüllen, verdanken auch synchron gesehen die religiösen Vorstellungen und Verhaltenswei-
sen, die sich auf ein und dieselbe Ursprungsbotschaft berufen, ihre Verbreitung im sozialen 
Raum einzig der Tatsache, dass sie für die verschiedenen Gruppen völlig unterschiedliche 
Bedeutungen und Funktionen haben.“ (Bourdieu 2009: 60) 

Allerdings gewinnt auch Bourdieu sein Konzept des religiösen Feldes hauptsächlich 
in Auseinandersetzung mit der christlichen Religion und er versäumt es, die Spezi-
fik der hier beobachteten Strukturfigurationen hinsichtlich ihrer Übertragbarkeit auf 
andere Religionen in Frage zu stellen. 

Luhmann und Luckmann greifen zudem auf eine anthropologische Fundierung 
zurück. Luhmanns Religionsbegriff enthält sogar – genau wie die an Luhmann an-
schließenden Konzeptionen – eine christlich religiöse Unterfütterung, da auch die 
Annahme, dass Kontingenz etwas ist, was bewältigt werden muss, in engem Zu-
sammenhang mit einem modernen christlich-theologischen Religionsverständnis 
steht (vgl. Daniel/Hillebrandt 2012: 46). Religionssoziologische Definitionen tun 
sich offenbar schwer damit, Religion genuin soziologisch zu bestimmen. Bei Taylor 
macht Chakrabarty ebenfalls eine gewisse Unentschlossenheit hinsichtlich einer ge-
schichtlichen oder anthropologischen Fundierung des Transzendenzbedürfnisses 
aus:

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



158 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
„Aus seiner Darstellung geht nicht hervor, ob das Bedürfnis, sich der Transzendenz zuzu-
wenden, zur Grundausstattung des Menschen gehört oder ob es sich dabei um etwas han-
delt, was den Menschen erst relativ spät in ihrer Geschichte, nämlich seit den achsenzeitli-
chen Religionen, anerzogen worden ist. ‚Sofern die transzendentale Betrachtungsweise 
recht hat‘, erklärt Taylor, ‚haben die Menschen die unauslöschliche Neigung, auf etwas Jen-
seitiges anzusprechen. Es wirkt einengend, wenn man dagegen angeht‘(1061). Ob Taylor 
selbst die transzendentale Betrachtungsweise teilt, ist nicht klar. Ebenso wenig lässt sich 
aber das Gegenteil behaupten.“ (Chakrabarty 2010: 177) 

Nun ergeben sich aus den unterschiedlichen Herangehensweisen natürlich gravie-
rende Konsequenzen hinsichtlich der Konzeption von Religion: Geht Taylor einer-
seits von einer anthropologischen Fundierung des Transzendenzbedürfnisses aus, 
dann bleibt erklärungsbedürftig, warum die vorachsenzeitlichen Kulturen dieses 
nicht hervorgebracht haben. Genauso müsse erklärt werden, wie es möglich ist, dass 
die Mehrheit der Weltbevölkerung lebt, ohne auf dieses innere Bedürfnis zu reagie-
ren (vgl. Chakrabarty 2009: 9). Taylor geht allerdings davon aus, dass dieses Be-
dürfnis in den Menschen sehr präsent ist. Entsprechend bedarf die Annahme, dass 
die vorachsenzeitlichen Religionen auf das menschliche Gedeihen ausgerichtet wa-
ren, einer Revision. Wenn andererseits davon ausgegangen wird, dass es sich bei 
dem Bedürfnis nach Transzendenz um ein historisch gewachsenes handelt, ist es 
auch möglich, dieses hinter sich zu lassen und nach menschlichem Gedeihen zu 
streben, ohne die Entwicklung zum abgepufferten Selbst zu beschreiten, wie die 
westliche Welt dies getan habe (vgl. Chakrabarty 2009: 9).

Funktionale Definitionsversuche haben, wie in Kapitel 3.2.2 verdeutlicht wurde, 
außerdem die Schwierigkeit, dass die Funktionen der Religion auch von anderen 
Bereichen übernommen werden können und sie deren Besonderheit somit nicht 
mehr allein über die Funktion von anderen Bereichen abgrenzen können. Aus die-
sem Grund greifen Befürworter und Befürworterinnen einer funktionalen Definition 
meist auf eine substanzielle Unterfütterung ihres Religionsbegriffs zurück: So ge-
hen etwa Luhmann aber auch Taylor davon aus, dass in der modernen Gesellschaft 
die besondere Aufgabe der Religion nicht mehr allein von dieser übernommen wer-
den kann, sondern dass auch andere gesellschaftliche Bereiche, bei Luhmann etwa 
die Wissenschaft, den Umgang mit Kontingenz übernehmen können. Bei Taylor 
darf ebenso der sogenannte Ort der Fülle nicht mehr allein religiös bestimmt wer-
den. Um Religion trotzdem noch von anderen gesellschaftlichen Bereichen unter-
scheiden zu können, kommen diese funktionalen Definitionsversuche nicht ohne ei-
ne substanzielle Unterfütterung aus. Dabei greifen sie alle auf die Differenzierung 
in heilig und profan (Durkheim) oder Immanenz und Transzendenz zurück (Luh-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                                                                                              POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 159
 

 

mann, Taylor) und auch Riesebrodts Definition der religiösen Praktiken zeichnet 
sich durch die Bezugnahme auf etwas Göttliches aus (vgl. Riesebrodt 2000: 40).10  

Erst durch eine solche Unterteilung kann sich die Vorstellung entwickeln, dass 
Religion sich vom sonstigen Leben unterscheide. Bereits für Matthes ist die Tatsa-
che, „dass ‚Religion‘ immer und überall mit einer Scheidung der Welten und der 
Dinge in ‚heilige‘ und ‚profane‘ zu tun habe, wie es uns in der Religionssoziologie 
seit Durkheim geläufig ist, eine christozentrische Projektion par excellence“ 
(Matthes 1993: 22).11 Eine solche Vorstellung ist laut Matthes in den chinesischen 
oder indischen Kulturen zunächst nicht zu finden. Bei einer genaueren Analyse 
würde man vielmehr „auf ein multiples Konzept von vielfältigen geschichteten 
                                                                 
10  Nicht nur Taylor (2009), sondern auch Eisenstadt (1992), Joas und Bellah (2012) stützen

sich dabei auf das Konzept der Achsenzeit, welches von Karl Jaspers entwickelt wurde. 
Mit den Postcolonial Studies muss das Konzept der Achsenzeit jedoch auch kritisch hin-
terfragt werden, ist dieses doch bereits von verschiedenen Wissenschaftlerinnen und Wis-
senschaftlern u.a. aufgrund seiner entwicklungstheoretischen Annahmen widerlegt wor-
den. Zu nennen sind hier insbesondere die Arbeiten von Jan und Aleida Assmann. Jan 
Assmann bescheinigt Jaspers eine „eigentümliche Blindheit“ für geschichtliche Bedingt-
heiten und Prozesse. Jaspers glaubt an die Selbstdurchsetzung der großen Gedanken 
(2005: 41f). Während Eisenstadt sich insbesondere für die Institutionalisierung achsen-
zeitlicher Ideen interessiert hat, befasst sich Jan Assmann stärker mit der Rolle der 
Kommunikation. Auch stellt Jan Assmann Jaspers Auslegung der Achsenzeit als Epo-
chenschwelle in Frage, wurde die von Jaspers prognostizierte ungefähre Gleichzeitigkeit 
des Aufkommens bestimmter Phänomene doch bereits widerlegt. Vielmehr deutet er die 
Achsenzeit als typisches historisches Vorkommen, welches sich in diesem Fall in der 
„Transformation von ritueller zu textueller Kohärenz“ manifestiert. „In dieser Zeit entste-
hen nicht nur die fundierten Texte, sondern auch die kulturellen Institutionen, mit deren 
Hilfe die normativen und formativen Impulse dieser Texte über die sich wandelnden 
Sprachen, Gesellschaftssysteme, politischen Ordnungen und Wirklichkeitskonstruktionen 
hinweg in Kraft gehalten und die Rahmenbedingungen eines Dialogs mit den Vorgängern 
über Jahrtausende hinweg geschaffen werden.“ (1992: 291) Grundsätzlicher noch hat 
Aleida Assmann Jaspers Konzept der Achsenzeit in Frage gestellt: Sie kritisiert, dass die-
ser sich in erster Linie für die Einheit der Geschichte interessiere und der großen Hetero-
genität geschichtlicher Prozesse nicht gerecht werde. Deswegen kritisiert sie auch den 
evolutionistischen Gestus, den das Konzept der Achsenzeit impliziere, indem es diese 
zum allgemeinen Maßstab macht (1989: 336).

11 Auch im gegenwärtigen religionssoziologischen Diskurs wird ein auf der Unterscheidung 
zwischen Immanenz und Transzendenz beruhendes Religionsverständnis vereinzelt prob-
lematisiert (vgl. Knoblauch 2009: 44, Beyer 2006). Knoblauchs Vorschlag religiöse 
Kommunikation nicht nach dem Inhalt, sondern der Form nach zu bestimmen, wird von 
ihm aber nur im Ansatz ausformuliert.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



160 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
Wirklichkeiten stoßen, in dem die hier und jetzt gelebte alltägliche Wirklichkeit von 
allen anderen, die man so kennt (die der Naturkräfte, der Vorfahren, der Geister und 
schließlich der Götter) nicht nur nicht säuberlich getrennt, sondern geradezu auf 
‚Kommunikation‘ mit ihnen angelegt ist“ (Matthes 1993: 22). Allerdings ist auch 
hinsichtlich solcher Verallgemeinerungen Vorsicht geboten. Wie sich gezeigt hat, 
ist es nicht nur sehr fragwürdig von einem einheitlichen Christentum zu sprechen, 
ebenso problematisch ist es auch, substanzielle Repräsentationen anderer Religio-
nen vorzunehmen. Homi Bhabha hat diesbezüglich festgehalten: 

„Ganz gleich wie untadelig das Wissen über den Inhalt einer ‚anderen‘ Kultur sein mag, ganz 
gleich wie antiethnozentrisch sie repräsentiert wird: ihre Verortung als Abschluß großer 
Theorien und die Forderung, daß sie in analytischer Hinsicht immer das gute Objekt der Er-
kenntnis, die gefügige Summe der Differenz zu sein hat, reproduziert eine Beziehung der 
Herrschaft über sie und stellt somit die schwerwiegendste Anklage der institutionellen 
Macht kritischer Theorie dar.“ (Bhabha 2000: 48) 

Wie gesehen, weisen auch die funktionalen und substanziellen Religionsversuche in 
einer postkolonialen Reflexion in vielfacher Hinsicht Probleme auf. Auch die im re-
ligionssoziologischen Diskurs gängige Unterscheidung zwischen institutionalisier-
ter und individueller Religion erweist sich vor diesem Hintergrund als problema-
tisch.

4.1.1.2 Institutionelle und individuelle Religion

Ein Grund für die anhaltende Popularität der Theorien Luckmanns und Luhmanns 
in der aktuellen religionssoziologischen Diskussion ist sicher, dass ein solcher An-
satz es zwar ermöglicht, von einem zunehmenden Bedeutungsverlust von Religion 
auf der gesellschaftlichen Ebene, jedoch nicht von einem vollkommenen Ver-
schwinden von Religion in der modernen Gesellschaft auszugehen. Möglich wird 
dies insbesondere durch die Grenzziehung zwischen institutioneller und individuel-
ler Religion, wie Luckmann sie starkgemacht hat.

Auch diese Unterscheidung ist in erster Linie mit der europäischen Geschichte 
und insbesondere auch mit dem europäischen Selbstbild verknüpft, welches sich in 
der Moderneerzählung widerspiegelt, und erweist sich für die Formulierung eines 
universellen Religionsbegriff als nicht geeignet. In diesem Sinne hält etwa Richard 
King fest: „In this context the consequences of the Enlightenment dichotomy be-
tween public and private has been not only the delegitimization of institutional reli-
gion (i.e. religion as a social and political phenomenon) but also the increasing ten-
dency to locate religion within the private sphere, thereby separating or excluding it 
from the realm of politics and power.“ (King 1999: 13). Begünstigt wurde ein sol-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                                                                                              POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 161
 

 

ches Religionsverständnis also durch den spezifisch europäischen Kontext. So lässt 
sich zu der hochbürokratisierten christlichen Kirche nur schwerlich ein Äquivalent 
in anderen Religionen finden, auch eine auf dem individuellen Glauben beruhende 
Zugehörigkeit ist in anderen Religionen nicht zu finden. Randeria hat hinsichtlich 
der hinduistischen Strömungen festgehalten, dass diese: „weder dieselbe Trennung 
zwischen dem Sakralen und Profanen wie das Christentum noch eine Kirche oder 
gemeinsame religiöse Autorität mit Alleinvertretungsanspruch [kenne]. Ein einheit-
liches Dogma und Orthodoxie fehlt dem Hinduismus genauso wie eine auf indivi-
duellem Glauben basierende Zugehörigkeit zur Religion“ (Randeria 2007: 15).

Dass die starke institutionelle Verankerung in erster Linie in der christlichen 
Religion zu finden ist, wird zwar bereits bei Weber reflektiert, und auch Riesebrodt 
spricht sich aus diesem Grund explizit gegen eine Unterscheidung zwischen institu-
tioneller und individueller Ebene aus und möchte Religion stattdessen über die 
Ebene der Praktiken theoretisieren. Er legt allerdings vorab fest, was unter religiö-
sen Praktiken verstanden werden soll und grenzt sich somit von einem Praxisver-
ständnis wie Bhabha oder Hall es verstehen, deutlich ab. Das von den Postcolonial 
Studies vertretene Praxisverständnis setzt sich nicht nur immer in historisch spezifi-
scher Weise mit Religion auseinander, sondern macht auch die Ebenen der Unter-
suchung am konkreten Untersuchungsgegenstand fest. In diesem Sinne wird auch 
die theoretische Trennung zwischen methodologischem Individualismus und me-
thodologischen Strukturalismus, die offenbar auch den religionssoziologischen Dis-
kurs prägt, mit Bourdieu als ein Produkt der theoretischen Wissenschaftspraxis aus-
gemacht. 

Im religionssoziologischen Diskurs ist bisher weder diese Grenzziehung zwi-
schen den beiden theoretischen Ebenen reflektiert worden, noch der historischen 
Prägung eines zwischen individueller und institutioneller Religion unterscheiden-
den Religionsverständnisses genügend Aufmerksamkeit geschenkt worden. Dies 
hängt auch mit dem spezifischen, in diese Grenzziehung eingelassenen Moderne-
verständnis zusammen. Denn von zentraler Bedeutung für die Unterscheidung zwi-
schen institutioneller und individueller Religion im religionssoziologischen Diskurs 
ist insbesondere auch die Säkularisierungstheorie, auf welche im nächsten Kapitel 
noch genauer eingegangen wird. Der diagnostizierte geringere Einfluss religiöser 
Institutionen auf gesamtgesellschaftliche Prozesse wurde nicht selten in einen Zu-
sammenhang mit einer zunehmenden Individualisierung der Gesellschaft gestellt.

Den Fokus allein auf die individualisierte Sozialform zu legen, wie dies im reli-
gionssoziologischen Diskurs ab den 1960er Jahren verstärkt geschieht, erweist sich 
nicht nur in globaler Hinsicht als verkürzt. Zwar werden gegenwärtig zunehmend 
auch Neue Religiöse Bewegungen und Organisationsformen zum Gegenstand der 
Untersuchung gemacht, diese geraten jedoch meist als Organisationsform eines in-
dividualisierten, auf subjektive Erfahrungen abzielenden Glaubens ins Zentrum des 
analytischen Interesses. Bereits Casanova hat darauf aufmerksam gemacht, dass 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



162 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
kollektiven religiösen Zusammenhängen – ob institutionalisiert oder nicht – heute 
ein quasi archaischer Charakter zugesprochen wird bzw. gemeinschaftlichen As-
pekten keine Beachtung im aktuellen religionssoziologischen Diskurs geschenkt 
werde (vgl. Casanova 2011). Dies ist nicht nur hinsichtlich des nach wie vor vitalen 
christlichen Gemeindelebens in Deutschland ein Forschungsdesiderat, sondern ge-
rade in Hinblick auf eine sich zunehmend globalisierende Welt ist die Ausklamme-
rung kollektiver religiöser Aspekte ein großes Versäumnis des religionssoziologi-
schen Diskurses. Es liegt die Vermutung nahe, dass der religionssoziologische Dis-
kurs auch durch normative Grenzziehungen geprägt ist, die die individualisierte So-
zialform der Religion in ein besseres Licht rücken als die gemeinschaftlichen As-
pekte der Religion. 

Asad weist zudem auf die Gefahr hin, dass durch ein individualisiertes Religi-
onsverständnis zu leicht verkannt werde, dass legitimierende Diskurse über Religi-
on auch immer machtvolle Diskurse sind. Zwar wird die diskursive Eingebunden-
heit des Religionsverständnisses auch im gegenwärtigen religionssoziologischen 
Diskurs reflektiert. Krech hat in seinen Arbeiten zur Konversionsforschung auf die 
Eingebundenheit der Konvertiten in religiöse Deutungssysteme hingewiesen (vgl. 
Krech 2011: 50ff). Und auch Knoblauch stellt fest: „Doch auch die Subjekte sind in 
der Rekomposition nicht frei und autonom. Denn das Subjekt zehrt von dem Wis-
sen, das kulturell angeboten wird.“ (Knoblauch 2009: 79) Allerdings stellt das Sub-
jekt „den inhaltlichen Kern“ dieser religiösen Rekompositionen dar. Der Einzelne 
werde „in der Kommunikation vielmehr fortwährend zur Selektion gezwungen und 
wird sich in dieser Selektion erst seiner Subjektivität gewahr. Die Selektion kann 
deswegen sicherlich verschiedenen Kriterien folgen. Die Auswahl kann den gesell-
schaftlichen Anforderungen entsprechen und zu Klasse, Milieu oder Lebensstil pas-
sen. Sie kann kreativ sein und ‚Eigenes‘ enthalten, und sie kann sicherlich auch 
vernünftig, oder wenigstens zweckrational und instrumentell sein […]. In jedem 
Fall muss sie von einem Subjekt betrieben werden“ (Knoblauch 2009: 79f). Knob-
lauch hält somit an der Vorstellung eines handlungsmächtigen Subjekts fest. Ein 
solches Subjektverständnis steht allerdings nicht nur in engem Zusammenhang mit 
einem spezifischen Moderneverständnis, es bedingt auch wiederum, auf welche Art 
und Weise ein entsprechendes Religionsverständnis theoretisiert wird. Denn in ei-
ner solchen Konzeption wird Religion in erster Linie hinsichtlich der kognitiven 
Dimension thematisiert, also hinsichtlich des Glaubens, der Erfahrungen und der 
handlungsanleitenden Symbol- und Sinnzusammenhänge, die meist über die Ebene 
der Kommunikation soziologisch zu fassen versucht werden. Zwar hebt Knoblauch 
an anderer Stelle auch die körperliche Dimension der Spiritualität hervor (Knob-
lauch 2009: 140) und auch Luhmann spricht der Vollständigkeit halber von biologi-
schen Systemen, die materielle Dimension der religiösen Praktiken bleibt im Gro-
ßen und Ganzen jedoch meist unterbelichtet. Religiöse Orte oder Gegenständen ge-
raten entsprechend kaum in den Blick. Ein solches Religionsverständnis ist somit 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                                                                                              POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 163
 

 

stark anthropozentrisch ausgerichtet und nimmt eine klare Hierarchisierung zuguns-
ten der menschlichen Sinnproduktionen und deren kommunikativen Vermittlungen 
von Religion vor. Gleichwohl wird an einem solchen Religionsverständnis in der 
Religionssoziologie nach wie vor festgehalten. Dies verwundert umso mehr, als es 
heute häufig bereits reflektiert wird, dass es sich bei der individualisierten Sozial-
form um eine in erster Linie in westlichen Kulturkreisen auftretende Erscheinung 
handelt (vgl. Krech 2011: 164). 

Dass jedoch auch Definitionen von Religion, die ein breiteres Religionsver-
ständnis formulieren, weder vor der Problematik theoretischer Engführungen noch 
vor der Schwierigkeit Religion nicht historisch zu kontextualisieren gefeit sind, hat 
Asad anhand einer Auseinandersetzung mit der von Clifford Geertz aufgestellten 
universellen Definition von Religion veranschaulicht. Geertz versteht Religion als

„(1) ein Symbolsystem, das darauf zielt, (2) starke, umfassende und dauerhafte Stimmungen 
und Motivationen in den Menschen zu schaffen, (3) indem es Vorstellungen einer allgemei-
nen Seinsordnung formuliert und (4) diese Vorstellung mit einer solchen Aura von Faktizität 
umgibt, dass (5) die Stimmungen und Motivationen völlig der Wirklichkeit zu entsprechen 
scheinen.“ (Geertz 1987: 48) 

Asad problematisiert nun, dass Geertz zwischen der Ebene der kulturellen Symbol-
systeme und der Ebene der sozialen Praktiken unterscheidet. Indem Geertz postu-
liert, dass sich ethnologische Forschung als erstes für die „Erforschung der Bedeu-
tungssysteme, wie sie sich in den Symbolen materialisieren, die die eigentliche Re-
ligion ausmachen“ (Geertz 1966: 93) interessieren müsse, und in einem zweiten 
Schritt dann zu analysieren habe, wie diese mit den soziokulturellen und psycholo-
gischen Prozessen in Beziehung zu setzen seien, verleihe er den kulturellen Sym-
bolsystemen einen transhistorischen Charakter. Die Annahme eines von der Praxis 
losgelösten Symbolsystems nimmt nicht nur eine Hierarchisierung der kulturellen 
Praxis vor, es ist zudem schwierig, eine differenzierte Betrachtungsweise von reli-
giösen Phänomenen vorzunehmen, die die Kontingenz der Geschichte berücksich-
tigt. Asad sieht in dieser Trennung zwischen kultureller und sozialer und psychi-
scher Ebene einen Rückgriff auf den theoretischen Ansatz Talcott Parsons, der 
weitreichende Folgen für die Definition von Religion habe: „This resort to Parsoni-
an theory creates a logical space for defining the essence of religion. By adopting it, 
Geertz moves away from a notion of symbols that are intrinsic to signifying and or-
ganizing practices, and back to a notion of symbols as meaning-carrying objects ex-
ternal to social conditions and states of the self.“ (Asad 1993a: 32) Geertz geht zwar 
davon aus, dass Symbole handlungsanleitend sind, sie beeinflussen nicht nur die 
Stimmungen, sondern auch die Motivationen der Menschen, jedoch weist Asad da-
rauf hin, dass auch diskutiert werden müsse, in welchem historischen Kontext diese 
religiösen Symbole als Dispositionssysteme fungieren und in welche Macht-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



164 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
Wissens-Komplexe sie jeweils integriert sind, also wie sie auch mit den anderen 
Bereichen des gesellschaftlichen Lebens in Verbindung stehen.

Asad macht darauf aufmerksam, dass Kirchenvätern des Mittelalters, nament-
lich Augustinus, die Bedeutung von Zwang und Disziplin für die Produktion und 
Aufrechterhaltung religiöser Wahrheiten durchaus bewusst waren (vgl. Asad 1993a:
34), deswegen wundert er sich darüber, dass die Produktionsbedingungen der reli-
giösen Symbole und Dispositionssysteme bei Geertz nicht diskutiert werden. Auch 
wenn sich die Figurationen der Macht und mit ihnen die religiösen Symbol- und
Dispositionssysteme im Laufe der Zeit verändert haben, können diese nicht jenseits 
autorisierender Diskurse stehen. Asad möchte deswegen nun genau diese Separie-
rung der Religion von Prozessen der Macht in den Blick nehmen: Er verortet diese 
Trennung in der Zeit, in der die Kirchen die Notwendigkeit erkannten, sich von den 
säkularen Mächten abzugrenzen. Im Zuge dessen setzen sie weniger auf Diszipli-
nierung, sondern vielmehr auf die Gefühle und Erfahrungen des individualisierten 
Gläubigen. Asad weist nun einmal mehr darauf hin, dass die hervorgehobene Stel-
lung des Glaubens – wie sie auch Geertz’ Definition von Religion zugrunde liege, 
ein spezifisches Produkt der christlichen Religion sei. Während Geertz den Glauben 
als etwas mit den kulturellen Symbolsystemen in Beziehung stehendes begreift, 
wird Glaube nicht selten auch als etwas den Wissensprozessen vorgelagertes begrif-
fen. Aber indem Geertz in erster Linie die kognitiven Prozesse in den Vordergrund 
stellt, erweist sich auch sein Ansatz als problematisch: 

„Geertz is thus right to make a connection between religious theory and practice, but wrong 
to see it as essenzially cognitive, as a mean by which a disembodied mind can identify reli-
gion from an Archimedian point. The connection between religious theory and practices is 
fundamentally a matter of intervention – of constructing religion in the world (not in the 
mind) through definitional discourses, interpreting true meanings, excluding some utteranc-
es and practices and including others.“ (Asad 1993a: 44) 

Die Vielschichtigkeit der Praxis wird durch die Hervorhebung der kognitiven Ebene 
nicht berücksichtigt. Auch macht Asad eine anthropologische Unterfütterung des 
Geertzschen Religionsverständnis aus, denn dieser nimmt an, dass der Menschen 
ein grundlegendes Bedürfnis nach Sinn und Ordnung habe. Es bereitet ihm nicht 
nur Furcht „an Grenzen seiner analytischen Fähigkeiten“ zu gelangen, sondern auch 
an die Grenze seiner Leidensfähigkeit und seiner ethischen Sicherheit (vgl. Geertz 
1987: 61). Mittels der Symbolsysteme schafft Religion nun Möglichkeiten, mit sol-
chen Situationen umzugehen. Dabei wird nicht bestritten, dass es ungeklärte Ereig-
nisse gibt oder dass das Leben schmerzvoll sein kann, vielmehr werden Wege an-
geboten, mit diesen Momenten des Chaos umzugehen. Dieser bescheidene An-
spruch ist laut Asad ein Sinnbild des marginalen Stellenwerts, der der Religion in 
der europäischen Gesellschaft noch zukomme. Dabei ist der Anspruch Schmerz be-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                                                                                              POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 165
 

 

kämpfen zu wollen, ebenso ein Produkt der nachaufklärerischen Gesellschaft wie 
die individualisierten Wege, die aufgezeigt werden (Asad 1993a: 45f).

In den Definitionen von Religionen spielen – trotz eines universellen Anspruchs 
– die Diskurse, in die die Forschenden durch ihre spezifische Sozialisation einge-
bunden sind, eine große Rolle. Sie prägen nicht nur das Religionsverständnis in 
ganz spezifischer Weise, sondern auch die theoretische Ebene, auf welcher Religion 
zu fassen versucht wird. In diesem Sinne müssen nicht nur die Auslassungen, die 
sich in Hinblick auf die globale und historisch kontingente Heterogenität religiöser 
Praxis finden lassen problematisiert werden, sondern ebenso die Hervorhebung ei-
ner spezifischen Dimension religiöser Praktiken kritisiert werden. Asad hält in die-
sem Sinne fest, dass Symbole, sofern sie wie Wörter als ein Vehikel für Bedeutung 
verstanden werden, nicht losgelöst von den sozialen Zusammenhängen betrachtet 
werden können, da sie in den Diskursen und Praktiken gleichsam erst produziert 
werden. Es gelte aber ebenso, die religiösen Symbole historisch zu kontextualisie-
ren und sie zu den nichtreligiösen Symbolsystemen in Beziehung zu setzen. Ent-
sprechend dürfen die Symbolsysteme, aber auch die religiösen Erfahrungen und 
Praktiken nicht abgelöst von den Machtverhältnissen betrachtet werden, die sie her-
vorbringen, legitimieren und produzieren.
 
Der religionssoziologische Diskurs ist, wie aufgezeigt, von verschiedenen Grenz-
ziehungen geprägt, die häufig in den disziplinären und theoretischen Herangehens-
weisen selbst begründet zu sein scheinen. Randeria hat bereits auf die disziplinäre 
Engführung der Soziologie hingewiesen, durch welche der Fokus lediglich auf die 
modernen europäischen Gesellschaften gerichtet wird. Und auch Reckwitz stellt in 
ähnlicher Weise fest: „Die Soziologie als disziplinäres Unternehmen hat bei der 
Perspektivierung ihres Gegenstandes, der modernen Gesellschaft, bestimmte fun-
damentale Markierungen von Grenzen schon auf der grundbegrifflichen Ebene ein-
gebaut.“ (Reckwitz 2008: 302) Nicht nur die sachliche Grenzziehung zwischen Re-
ligion und anderen gesellschaftlichen Phänomenen und Teilbereichen sei hier ge-
nannt, ebenso stellen etwa auch das Vorhaben Religion entweder über die Funktion 
oder die Substanz zu bestimmen aber auch die Trennung zwischen der Ebene ge-
sellschaftlicher Strukturen oder individueller Handlungen, sowie die Fokussierung 
auf die kognitive Dimension von Religion richtungsweisende Grenzziehungen des 
religionssoziologischen Diskurses dar. Aus diesem Grund scheint es dringend not-
wendig, sich neben den Definitionen des religionssoziologischen Diskurses mit den 
entsprechenden Modernenarrativen auseinanderzusetzen, die nicht nur den religi-
onssoziologischen Diskurs sondern den soziologischen Diskurs im Allgemeinen 
prägen und die Hervorbringungspraxis der soziologischen Theoriebildung wesent-
lich bestimmen.

Nicht zuletzt vor diesem Hintergrund erweisen sich die religionssoziologischen 
Definitionen hinsichtlich der Prämisse eines universellen Geltungsanspruches aus 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



166 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
vielerlei Gründen als problematisch. Es wurde veranschaulicht, dass diese – trotz 
eines gesteigerten Abstraktionsniveaus – nicht selten ein Religionsverständnis als 
impliziten Referenzpunkt verwenden, welches nicht weltweit zu finden ist, sondern 
in erster Linie mit dem diskursiven Entstehungszusammenhang in Verbindung 
steht. Auch „[d]en Religionsbegriff mittels Abstraktionserhöhungen vom christli-
chen Kulturerbe zu lösen“, wie es Tyrell dem religionssoziologischen Diskurs be-
scheinigt hat (1996: 432), gelingt in diesem Zusammenhang nur bedingt. So wird 
nicht nur auf die Unterscheidung von Transzendenz und Immanenz zurückgegriffen 
und hauptsächlich der Glauben ins Zentrum dieser Definitionen gerückt, es wird 
auch davon ausgegangen, dass die Vorstellung von Religion als etwas von anderen 
Bereichen Getrenntes überregionale Gültigkeit besitzt. Es erweist sich als proble-
matisch, dass der spezifische Entstehungszusammenhang eines solchen Religions-
verständnisses zu selten mitreflektiert und der Heterogenität der religiösen Erschei-
nungsformen im religionssoziologischen Diskurs so wenig Aufmerksamkeit ge-
schenkt wird. Von Verallgemeinerungen eines solchen Religionsverständnisses 
muss somit gewarnt und die Aufstellung universeller Religionsdefinitionen vor die-
sem Hintergrund kritisiert werden.

Die Schwierigkeiten des Religionsbegriffs werden in der gegenwärtigen Dis-
kussion bisweilen problematisiert. Manchmal wird in diesem Zusammenhang sogar 
direkt auf die Arbeiten der Postcolonial Studies verwiesen. So möchte Knoblauch 
etwa an die Arbeiten des „Orientalismus und Postkolonialismus“ erinnern, er trifft 
jedoch nicht das Anliegen der Postcolonial Studies, wenn er zusammenfasst, dass 
„hier […] der westlichen Theologie und der Religionswissenschaft vorgehalten 
[wurde], dass ihre Definitionen von einem abendländischen Religionsmodell aus-
gingen, das alle anderen Religionen aus dieser verzerrten Perspektive betrachtete“ 
(Knoblauch 2009: 44). Es geht den Postcolonial Studies – wie im ersten Kapitel be-
reits gezeigt – nicht darum, einzelne Wissenschaftsdisziplinen zu beschuldigen ein 
christliches Religionsverständnis verbreitet zu haben, auch sprechen sie nicht von 
einer Verwestlichung anderer Kulturen, wie Knoblauch dies suggeriert (vgl. ebd.). 
Vielmehr machen sie auf die historische Bedingtheit der Definitionen von Religion 
aufmerksam. Nicht nur dasjenige, was unter Religion verstanden wird, ist in zeitli-
chen Kontexten und spezifischen Zusammenhängen jeweils unterschiedlich, son-
dern auch die den Definitionen von Religion zugrunde liegenden Diskurse und 
Wissenssysteme variieren beständig. Zugänge zu Religion sind selbst also immer 
Produkt nicht nur spezifischer disziplinärer Grenzen und bestimmter Theorieschu-
len, sondern auch historisch spezifischer Denkformen und Ausschließungsdiskurse, 
die in den Definitionsversuchen selbst aber nur selten reflektiert werden. Aus die-
sem Grund wollen die Postcolonial Studies die unterschiedlichen Vorstellungen von 
Religion zum einen kontextualisieren, zum anderen aber auch auf ihren etwaigen 
essenzialistischen, eurozentrischen und ahistorischen Gehalt hin befragen.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                                                                                              POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 167
 

 

Auch eine begriffsgeschichtliche Herangehensweise wäre verflechtungsgeschicht-
lich neu zu überdenken, ist es doch gerade die Begegnung mit anderen Religionen, 
die unter europäischen Wissenschaftlern den Anspruch erweckt, einen universellen 
Religionsbegriff zu formulieren. Eine postkoloniale Perspektive plädiert somit eben 
gerade nicht für das Aufgeben des Religionsbegriffs. Vielmehr wird darauf hinge-
wiesen, dass es nicht in der Macht der Wissenschaft stehe, Begriffe, die im Alltags-
gebrauch Verwendung finden, aufzugeben, es müsse lediglich deren allgemeine und 
homogenisierende Verwendung hinterfragt werden. 

Aus diesem Grund ist es auch von Bedeutung, sich näher mit den – den Defini-
tionen von Religion zugrundeliegenden – Moderneverständnissen auseinanderzu-
setzen, kommt dem Modernebegriff für die Entstehung der Soziologie, wie gese-
hen, eine konstitutive Rolle zu. Wie sich gezeigt hat, erweist sich die Annahme der 
funktionalen Differenzierung oder der Individualisierung wie sie das soziologische 
Moderneverständnis prägen, nicht nur für die Soziologie im Allgemeinen, sondern 
insbesondere auch für die Religionssoziologie als von zentraler Bedeutung. Bevor 
nun näher auf den diskursiven Zusammenhang von Moderne und Religion einge-
gangen wird, wird zunächst noch der Begriff der Weltreligion in den Blick genom-
men, steht dieser doch in enger Verbindung mit dem universellen Religionsver-
ständnis der Religionssoziologie.

 
4.2 DAS KONZEPT DER WELTRELIGIONEN ALS KONZEPT 

KULTURELLER ANDERSHEIT

Neben dem allgemeinen Religionsbegriff findet im religionssoziologischen Diskurs 
zudem der Begriff der Weltreligion häufige Verwendung. Mit dem Konzept der 
Weltreligion möchten Autoren wie Weber oder Luhmann der Vielfalt der Religio-
nen gerecht werden. 

Ähnlich wie ein universeller Religionsbegriff erweist sich auch das Konzept der 
Weltreligionen aus einer postkolonialen Lesart in vielerlei Hinsicht als problema-
tisch.12 Zwar werden auch die religionssoziologischen Arbeiten Max Webers, ins-
besondere seine Schriften zur Wirtschaftsethik der Weltreligionen, die Anfang des 
20. Jahrhunderts erschienen sind, als Schritt zu einer pluralistischen Betrachtungs-
weise auf Religion gewertet: Er wollte unter Weltreligionen „in ganz wertfreier Art 
jene fünf religiösen oder religiös bedingten Systeme der Lebensführung“ verstan-
den wissen, „welche ganz besonders große Mengen an Bekennern um sich zu scha-

                                                                 
12 Dass dem Diskurs um den Begriff der Weltreligion im Zusammenhang mit dem Auf-

kommen eines universellen Religionsverständnisses eine bedeutende Rolle zukommt, hat 
Mazusawa bereits veranschaulicht.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



168 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
ren gewusst haben: die konfuzianische, hinduistische, buddhistische, christliche, is-
lamische Ethik“ (Weber 1988: 237f). Weber steht mit seiner Betrachtungsweise zu-
nächst für eine historische Sicht auf Religion, die nicht mehr von einer wertenden 
Vorrangstellung einer bestimmten Religion ausgeht, sondern die zu analysierenden 
Religionen stets im Zusammenhang mit den politischen, sozialen und wirtschaftli-
chen Kontexten betrachten möchte. Allerdings ist auch Webers Verwendung des 
Begriffs der Weltreligionen nicht nur durch eine homogenisierende Betrachtungs-
weise, sondern zudem durch kulturalisierende Grenzziehungen geprägt, in denen 
sich sowohl ein hierarchisierendes, als auch ein evolutionistisches Moment finden 
lässt. Zwar stand er dem Evolutionismus seiner Zeit skeptisch gegenüber (Mo-
mmsen 1974: 3), allerdings scheint er vor evolutionistischen Annahmen nicht ganz 
gefeit zu sein (vgl. Tenbruck 1975: 697). So stellt Weber etwa in seinem Aufsatz 
„Wirtschaftsgeschichte“ fest: 

„Die Magie zu brechen und Rationalisierung der Lebensführung durchzusetzen, hat es zu al-
len Zeiten nur ein Mittel gegeben: große rationale Prophetien […] Prophetien haben die Ent-
zauberung der Welt herbeigeführt und damit auch die Grundlage für unsere moderne Wis-
senschaft, die Technik und den Kapitalismus geschaffen.“ (Weber 2011: 389)  

Wolfgang Schluchter hat Weber vor diesem Hintergrund ein ‚evolutionistisches 
Minimalprogramm‘ bescheinigt (vgl. Schluchter 1979: 262).

Bereits der Ausgangspunkt seiner vergleichenden Untersuchung der Wirt-
schaftsethik der Weltreligionen – die Frage, warum sich einzig im Westen der okzi-
dentale Rationalismus herausbilden konnte – muss mit den Postcolonial Studies als 
ein Paradebeispiel gelesen werden, dass ein europäisches Selbstverständnis immer 
auf ein konstitutives Außen angewiesen ist, was in der Folge dazu führt, dass die 
Geschichte anderer Länder und Regionen durch die Folie der europäischen Mo-
derneerzählung immer nur als Geschichte des Mangels gelesen wird (Chakrabarty 
2010: 41). Einer solchen Fragestellung liegt außerdem die Annahme zugrunde, dass 
es verschiedene universelle Mechanismen gibt, die aber historische und partikulare 
Besonderheiten aufweisen. Einerseits müssen die universellen Regelmäßigkeiten 
identifiziert werden, andererseits müssen diese in Beziehung zu den partikularen 
historischen Bedingungen gesetzt werden.13

                                                                 
13 Die Analyse anderer Religionen wird somit nicht nur epistemologisch geprägt, neben der 

theoretischen und methodischen Herangehensweise nimmt auch der spezifische Blick-
winkel erheblichen Einfluss auf die Analyse anderer Religionen. Diese analysieren zu 
können, wird von Weber selbst nicht in Frage gestellt. 
Eine ähnliche Vorgehensweise findet sich auch in Durkheims vergleichender Soziologie. 
Diese ist für Durkheim nicht „nur ein besonderer Zweig der Soziologie; sie ist insoweit 
die Soziologie selbst, als sie aufhört, rein deskriptiv zu sein, und danach strebt, sich über 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                                                                                              POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 169
 

 

Dass hierbei jeweils das europäische Modell zum Maßstab aller Geschichte ge-
macht wird, lässt sich anhand seiner Analyse der Wirtschaftsethik in China gut auf-
zeigen. Weber stützt sich hier hauptsächlich auf Berichte der Missionsliteratur, um 
dem Zusammenhang von wirtschaftlichem Handeln und religiöser Ethik auf den 
Grund zu gehen und kommt hinsichtlich der wesentlichen Charaktereigenschaften 
der Chinesen u.a. zu folgendem Schluss:

„Einige stets hervorgehobene Beobachtungen: die auffällige Abwesenheit von ‚Nerven‘ in 
dem spezifischen Sinne des Worts, den der Europäer heute damit verbindet, die grenzenlose 
Geduld und beherrschte Höflichkeit, die Zähigkeit des Haftens am Gewohnten, die absolute 
Unempfindlichkeit gegen Monotonie und die pausenlose Arbeitsfähigkeit, die Langsamkeit 
der Reaktion auf ungewohnte Reize, speziell auch in der intellektuellen Sphäre: dies alles 
scheint eine in sich gut verständlich zusammenhängende Einheit darzustellen.“ (Weber 
1991a: 196; vgl. auch Zimmermann 2006: 72) 
 
                                                                                                                                              

die Tatsachen Rechenschaft abzulegen“ (Durkheim 1976: 216). Joachim Matthes hat da-
rauf aufmerksam gemacht, dass Durkheims Denken ein Wissenschaftsverständnis zu-
grunde liegt, in welchem die „Begriffsbildungen, in die die Gesellschaftsmitglieder selber 
ihre Wirklichkeitserfahrungen fassen, systematisch und methodisch auszuschalten seien, 
und dass die eigentlich wissenschaftliche Forschung zu beginnen habe mit einer gesell-
schaftlich und kulturell unvorbelasteten definitorischen Arbeit“ (Matthes 1993: 18). Es 
geht Durkheim um die Herausarbeitung transkultureller Mechanismen und gesellschaftli-
cher Funktionsweisen. Theoretisieren heißt im durkheimschen Sinne immer auch verglei-
chen, wie bereits René König in der Einleitung zu Regeln der soziologischen Methode
feststellt (vgl. König 1976: 75). Talal Asad hat jedoch nun darauf hingewiesen, dass Ge-
sellschaft kein Text ist, „der sich dem geübten Leser eigenständig mitteilt. Es sind Men-
schen, die sprechen. Und die letztliche Bedeutung von dem, was sie sagen, liegt nicht in 
der Gesellschaft – Gesellschaft ist die kulturelle Voraussetzung, unter der Sprecher han-
deln und unter der sie Gegenstand des Handelns sind“ (Asad 1993a: 320). Joachim
Matthes hatte seinerzeit Durkheims Vorstellung von Soziologie bereits dekonstruiert und 
aufgezeigt, dass eine solche Vorgehensweise auf der „kulturell verankerten Vorstellung 
von der gereinigten Konzeptualisierungsmacht, die der Soziologie – wie der ‚Wissen-
schaft‘ überhaupt – auf dem Boden der sich universalisierenden okzidentalen ‚Moderne‘ 
zuwächst“, beruht (Matthes 1992b: 79f). „Das soziologische Theoretisieren auf diese 
Weise für genuin transkulturell zu erklären, entspricht zwar dem kulturellen Selbstver-
ständnis ‚modernen‘ Denkens und ist zudem geeignet, der soziologischen Forschungs-
praxis Selbstbewusstsein zu verleihen. Zugleich wird jedoch damit das soziologische 
Theoretisieren der reflexiven Kontrolle auf seine eigenen kulturellen Präformationen ent-
rückt, und die Möglichkeit, ja, das Erfordernis, andere Wirklichkeit als die vertraute aus 
sich selbst heraus wahrzunehmen, wird ausgeblendet.“ (Ebd)

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



170 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
Insbesondere das Fehlen einer inneren konsistenten Ethik macht er dafür verant-
wortlich, dass es in China nicht zu der selbstständigen Entwicklung einer kapitalis-
tischen Gesellschaft kommen konnte:

„Eine echte Prophetie schafft eine systematische Orientierung der Lebensführung an einem 
Wertmaßstab von innen heraus, der gegenüber die ‚Welt‘ als das nach der Norm ethisch zu 
formende Material gilt. Der Konfuzianismus war umgekehrt Anpassung nach außen hin, an 
die Bedingung der ‚Welt‘. Ein optimal angepaßter, nur im Maße der Anpassungsbedürftigkeit 
in seiner Lebensführung rationalisierter Mensch ist aber keine systemische Einheit, sondern 
eine Kombination nützlicher Einzelqualitäten. Das Fortbestehen der animistischen Vorstel-
lung von der Mehrheit der Seelen des Einzelnen in der chinesischen Volksreligiosität könnte 
fast als ein Symbol dieses Tatbestandes gelten. Wo alles Hinausgreifen über die Welt fehlte, 
mußte auch das Eigengewicht ihr gegenüber mangeln. Domestikation der Massen und gute 
Haltung des Gentleman konnten dabei entstehen. Aber der Stil, welchem sie der Lebensfüh-
rung verliehen, mußte durch wesentlich negative Elemente charakterisiert bleiben und 
konnte jenes Streben zur Einheit von innen heraus, das wir mit dem Begriff ‚Persönlichkeit‘ 
verbinden, nicht entstehen lassen. Das Leben blieb eine Serie von Vorgängen, kein metho-
disch unter ein transzendentes Ziel gestelltes Ganzes.“ (Weber 1991a: 199) 

Das durch die spezifische Analyseperspektive bedingte hierarchisierende Moment 
in Webers Religionssoziologie tritt hier deutlich zutage. Seine Analyse stützt er ins-
besondere auch auf die Schriften von J.J.M. de Groot, der dafür bekannt war, dass 
er China lediglich für ‚semi-zivilisiert‘ hielt. Seiner Zeit entsprechend betrieb We-
ber seine Analyse von seinem Schreibtisch aus, Indien oder China hat Weber selbst 
nie betreten. Seine Ausführungen beziehen sich also in erster Linie auf Sekundärli-
teratur, was sich nicht nur in diesem Fall als äußerst problematisch erweist (vgl. 
Steinmetz 2006: 9).

Auch geht Weber nicht auf das Wachstum des Kapitalismus Ende des 19. Jahr-
hunderts ein und ignoriert zudem die fesselnden externen Faktoren, maßgeblich na-
türlich den westlichen Imperialismus (vgl. ebd.). Genauso wenig reflektiert Weber 
den Einfluss, den die Kolonialzeit auf die ‚Herausbildung der Weltreligionen‘ ge-
nommen hat. Van der Veer gibt in seiner Studie zu den Transformationen von Reli-
gion während der Kolonialzeit, welche er anhand der Entwicklungen in England 
und Indien untersucht, aus diesem Grund zu bedenken, dass Weber wirkmächtige 
Prozesse, die auch auf Religion Einfluss nehmen, übersieht: 

„It escaped him that nineteenth-century Protestantism, which had shaped his understanding 
of sixteenth- and seventeenth-century, had been formed precisely during that transfor-
mation of the modern world in which colonial interaction had been crucial. The location of 
religion shifts dramatically in nineteenth-century Europe and India, and this affects Weber’s 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                                                                                              POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 171
 

 

understanding of religion and rationality in ways that are impossible for him to historicize“ 
(Van der Veer 2001: 11) 
 
Die Daten des ‚Census of India‘, auf die sich Weber in seiner Indienstudie nicht nur 
stützt, sondern deren soziologischen Wert er auch ausführlich lobt, spielen eine 
nicht unbedeutende Rolle beim Aufkommen einer einheitlichen Vorstellung vom 
Hinduismus. Weber schrieb in seiner Studie zum Hinduismus: „Namentlich der 
Zensus von 1901 förderte zum ersten Male umfassendes Material für ganz Indien 
zutage, welches der Zensus von 1911 in wichtigen Punkten ergänzte. Die General- 
und Provinzialberichte von Risley – dem Verfasser der Castes and Tribes of Bengal 
[…] – Blunt, Gait u.a. gehören zum besten, was die soziologische Literatur über-
haupt aufzuweisen hat.“ (Weber 1991b: 1)

Aus den Reihen der Postcolonial Studies hat u.a. Randeria auf die homogenisie-
renden Wirkungen des Zensus Reports hingewiesen. Wissenschaftliche Erkenntnis-
se aus solchen kolonialen Dokumenten zu ziehen, werde der Komplexität des Auf-
kommens einer einheitlichen Vorstellung vom Hinduismus nicht gerecht. Vielmehr 
ist ein solches Religionsverständnis einem kulturellen Blockdenken geschuldet, 
welches durch den Rekurs auf solcherlei homogenisierende Dokumente noch gefes-
tigt werde. In diesem Sinne ist es nicht nur notwendig, sich mit den wissenschaftli-
chen Diskursen über die sogenannten Weltreligionen zu befassen, wie Mazusawa 
dies getan hat, sondern aus postkolonialer Perspektive ist es auch notwendig, die 
komplexen historischen Prozesse zu analysieren, die ein Verständnis vom Hinduis-
mus als einer weitestgehend einheitlichen Religion hervorgebracht haben.

Randeria hat sich beispielweise sehr eingehend mit der Frage befasst, wie es zu 
einer solchen Vorstellung der hinduistischen Religion kommen konnte und hat dem 
Zensus Report hierbei eine nicht unbedeutende Rolle zugesprochen. Sie weist da-
rauf hin, dass es im vorkolonialen Indien keine übergreifende Bezeichnung für all 
die Anhänger unterschiedlicher religiöser Strömungen und Konfessionen gegeben 
hat. Vielmehr handelt es sich bei dem Terminus ‚Hindu‘ um einen aus dem Persi-
schen kommenden Begriff, mit dem in seiner ursprünglichen Bedeutung die Men-
schen bezeichnet wurden, die jenseits des Flusses Sindhu (bzw. Indus im heutigen 
Pakistan) wohnten. Das Wort Hindu und das daraus abgeleitete Wort Hinduismus 
sind also keine Kategorien der Selbstbeschreibung, sondern vielmehr Fremdbe-
zeichnungen, die in der Kolonialzeit von der Kolonialverwaltung und von indischen 
Gelehrten übernommen wurden (vgl. Randeria 2007: 71; 1996, vgl. auch Stieten-
cron 1989: 11; King 1999). Im vorkolonialen Indien wurde die soziale Identität ei-
ner Person hauptsächlich über die Stellung in der sozialen Hierarchie des Heimat-
dorfes bestimmt und nicht etwa über die Religion oder die Zugehörigkeit zu einer 
größeren religiösen Gemeinschaft. Auch waren diese Identitäten situationsabhängig 
und somit fließend und flexibel. Randeria hält diesbezüglich fest: „Es gab keine 
monolithische, übergreifende ethnische Identität, die Kaste, Region, Heimatdorf 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



172 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS 

 
sowie Religionsgemeinschaft oder Sekte transzendiert hätte.“ (Randeria 2003: 6) 
Erst im 19. Jahrhundert habe die Bezeichnung Hindu unter den städtischen Eliten 
für die Identitätskonstruktion einen zunehmenden Stellenwert erhalten und sich in 
Folge einer anwachsenden Politisierung kollektiver Identitäten auf andere Bevölke-
rungsgruppen ausgebreitet (Randeria 2007: 72). 

Der Wandel von diesen lokalen, diffusen Bindungen hin zu modernen Interes-
sengemeinschaften wird dementsprechend nicht selten als unbeabsichtigte Neben-
folge kolonialer Politik verstanden. So haben beispielsweise Kartographie und 
Volkszählungen die modernen Identitätskategorien maßgeblich geformt und gefes-
tigt. In dem Bemühen, Wissen und Macht über die indische Gesellschaft zu erlan-
gen, wurde laut Randeria für die Kolonialverwaltung die hierarchisch strukturierte 
Aufteilung in Kasten zur zentralen Ordnungskategorie. „Um [...] ‚objektive‘ Infor-
mationen zu erhalten, mussten die fließenden Grenzen einer Kasteneinheit ebenso 
wie die situationsabhängigen und segmentierten Identitäten und Mitgliedschaften 
zugunsten eindeutiger Kategorien aufgegeben werden.“ (Ebd. 75) Der Politologe 
Sudipta Kaviraj bezeichnet – darum bemüht den Unterschied zwischen vorkolonia-
len Vorstellungen von Gemeinschaft und modernen Konzeptionen begrifflich zu 
fassen – die traditionellen Vorstellungen als ‚fuzzy‘ und die neueren Auffassungen 
von Gemeinschaft als ‚enumerated‘. Er ist der Ansicht, dass die Volkszählungen, 
wie sie von der Kolonialverwaltung institutionalisiert worden sind, die Handlungs-
orientierung der unterschiedlichen Gemeinschaften entscheidend beeinflussten: 
Während diffuse Gemeinschaften noch nicht von der Möglichkeit der Einflussnah-
me auf geschichtliche Prozesse überzeugt waren, stärkten die regelmäßig stattfin-
denden Zählungen nicht nur das Gruppengefühl der Gemeinschaften, sondern die 
zahlenmäßige Mehrheit bildete auch die Grundlage der politischen Legitimität im 
kolonialen Nationalstaat (vgl. Kaviraj 2004: 202; Randeria 2007: 73). Randeria 
warnt allerdings vor einer evolutionstheoretischen Vereinfachung dieser Transfor-
mationsprozesse. Beispielsweise seien die Kasten schon vor den Klassifizierungs- 
und Kategorisierungsbestrebungen der Kolonialbeamten größtenteils selbstverwal-
tete lokale Gruppierungen gewesen, das heißt, sie stellten bereits damals eigenstän-
dige politische und juridische Gebilde und keine vorpolitischen Gemeinschaften 
dar. Und auch in einer numerisch erfassten Welt mit Gemeinschaften von nationaler 
Tragweite fungieren Kasten auf lokaler Ebene nach wie vor als territorial gefasste 
Gruppen mit eigenen Verfahrensweisen und Normen (vgl. Randeria 2004: 167).14 
                                                                 
14   Dass  die  Frage  nach  der  Gruppenzugehörigkeit  durch  koloniale  Maßnahmen  wie  etwa  der  

Einführung des Zensus auch überregional an Bedeutung gewann, bestreitet Randeria al-
lerdings nicht. Sie veranschaulicht diesen Prozess anhand der in der Kastenhierarchie 
ganz unten stehenden sogenannten ‚Kaste der Unberührbaren‘. Im kolonialen Indien hat-
ten zunächst Ethnographen verschiedene Praktiken der Diskriminierung gegenüber am 
Rande lokaler Kastenhierarchien stehenden Gruppen beobachtet und diese Diskriminie-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                                                                                              POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 173
 

 

Die Kolonialbeamten wussten wohl von der Schwammigkeit der Kategorien wie
‚Kaste‘ oder ‚Hindu‘, so merkte beispielsweise der Madras Census Report aus dem 
Jahre 1881 zum Begriff Hindu an: „Als Definition der Religion oder gar Rasse be-
trachtet, ist er eher großzügig als genau.“ (Zit. nach Randeria 2003: 7) Dennoch 
fanden diese Kategorien nicht nur bei Volkszählungen Anwendung, sondern wur-
den durch die von der kolonialen Politik eingeführten Quotenregelung nach Kasten-
zugehörigkeit auch bei der Verteilung von Arbeitsplätzen in der Verwaltung und 
Sitzen in Vertretungsorganen zum Einsatz gebracht. Insgesamt wurde es nun zum 
Gegenstand bürokratischer Klassifikation, als Mitglied einer Gemeinschaft angese-
hen zu werden. Randeria weist darauf hin, dass es also nicht nur um Fragen der kol-
lektiven Identität und des Selbstverständnisses von Gemeinschaften ging, sondern 
für die unterschiedlichen Kasten standen damit auch auf nationaler Ebene zentrale 
ökonomische und politische Interessen auf dem Spiel (vgl. Randeria 2007: 73). So 
ist beispielsweise die Politik der Kastenquotierung, die von der britischen Kolonial-
verwaltung eingeführt und vom postkolonialen Staat beibehalten wurde, sehr um-
stritten. Kastenorganisationen und kommunalistische Parteien versuchten bereits zu 
Beginn des 20. Jahrhunderts anhand dieser klassifikatorischen Kategorien landes-
weit Wähler zu mobilisieren, denen sie, in der Hoffnung ihren politischen und öko-
nomischen Einfluss steigern zu können, versprachen, ihre spezifischen Interessen 
zu vertreten (vgl. Randeria 2003: 7). Die von der Kolonialverwaltung eingeführten 
Klassifikationen entwickelten im Lauf der Zeit also eine ganz eigene Dynamik und 
zeitigten zahlreiche Folgen, die sicher von den Kolonialbeamten nicht so intendiert 
gewesen sind. Bei den kolonialen Interaktionsprozessen handelt es sich also kei-
neswegs um eine einfache und gerichtete Transferierung europäischer Ideen und In-
                                                                                                                                              

rungen übergreifend im Begriff ‚Unberührbarkeit‘ zu fassen versucht, ein Terminus, der 
schließlich auch in die Volkszählung mit aufgenommen und somit zu einer überregiona-
len Kategorie erhoben wurde (vgl. Randeria 2007: 74). Je nachdem, welche Diskriminie-
rungen als Definitionskriterien verwandt wurden, etwa das Verbot des Zugangs zu Brun-
nen und Tempeln, die Ausübung unreiner Tätigkeiten oder ein niedriger Status in der 
Kastenhierarchie, schwankte die Anzahl der Zuordnungen zur ‚Kaste der Unberührba-
ren‘. In den 1920er Jahren zog dann die Frage, ob die sogenannten Unberührbaren auch 
zur Gemeinschaft der Hindus gehörten, eine erbitterte öffentliche Auseinandersetzung 
nach sich. Zur Sicherung der Mehrheit im politischen Zahlenspiel erschien jedoch die 
Einbeziehung der ‚Kaste der Unberührbaren‘ in die hinduistische Gemeinschaft unbe-
dingt notwendig zu sein. Vor diesem Hintergrund wurden vielfach Reformen des Hindu-
ismus gefordert, die insbesondere auch den unteren Kasten zugutekommen sollten. Auf 
diese Weise sollte die Gefahr, dass die Hindu-Bevölkerung durch Religionsübertritte 
schrumpfen könne, gebannt werden (vgl. Randeria 2007: 77). In Kapitel 6.2 wird noch 
genauer darauf eingegangen, inwiefern die sogenannte Hindutva-Bewegung den Diskurs 
um die ‚Kaste der Unberührbaren‘ vereinnahmt hat.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



174 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
stitutionen, sondern um komplexe Vorgänge, in denen häufig eine Umdeutung der 
eingeführten Kategorien und Praktiken seitens der Kolonialisierten stattgefunden 
hat. Daher ist es laut Randeria so wichtig, diese Prozesse der Verflechtungen in den 
Blick zu nehmen. Gleichwohl sei nicht zu bestreiten, dass sich „der Hinduismus“ 
während seines „über die letzten Jahrhunderte andauernden Prozesses der Homoge-
nisierung an den semitischen Religionen orientiert“ habe (Randeria 2007: 81):

„Dies hat zu einem Phänomen geführt, das Thapar (1985) zutreffend als ‚syndicated Hindu-
ismus‘ bezeichnet hat. Der Hinduismus hat versucht, den Charakter einer ‚Weltreligion‘ an-
zunehmen, mitsamt eines Missionsauftrags und dem Anspruch, eine Hindu-Mehrheit zu ver-
treten (Frykenberg 1989). Begleitet wurde dieser Prozess von der Suche nach einem zentra-
len Text (erst der Gita und später dem Ramayana) und nach einem einzigen Gott (Ram), der 
als historische Person mit einem konkreten Geburtsort konzipiert wurde. Die Bildung der 
VHP zur Vereinigung verschiedener Hindu-Konfessionen war ein weiterer Schritt auf dem 
Weg, dem Hinduismus eine ökumenische Ordnung überzustülpen (Basu u.a. 1993: 63f).“ 
(Randeria 2007: 81) 

Das Vorhaben, die hinduistischen Religionen zu homogenisieren, stellte ein Unter-
fangen dar, welches von verschiedenen Akteuren verfolgt wurde und u. a. dazu füh-
ren sollte, dem Hinduismus den Charakter einer Weltreligion zu verleihen (vgl. Wi-
enold/Schäfer 2012b). Richard King weist etwa auf die Rolle Vivekanandas, Be-
gründer der Ramakrishna Mission, hin. Dieser begriff sich selbst zwar als Hindu, 
vertrat aber die Auffassung, dass die großen Religionen sich nicht widersprechen, 
sondern untereinander vielmehr ergänzen und alle Teil der einen großen universel-
len Wahrheit sind (King 1999: 140). Durch seine Teilnahme am World Parliament 
of Religions und zahlreiche Vortragsreisen durch die USA und Europa fand seine 
dekontextualisierte Version eines nichtdualistischen Advaita Vedanta großen An-
klang, präsentierte er Spiritualität der indischen Kultur als gutes Heilmittel gegen 
den westlichen Nihilismus und Materialismus. Somit wurde durch Vivekananda das 
romantische sehnsuchtsvolle Bild auf die indische Spiritualität z.B. auch selbst re-
produziert. King zeigt ebenso auf, dass Vivekananda genau wie Mohanda K. 
Ghandi die ‚vereinigende Kraft des Hinduismus‘ auch im antikolonialen nationalen 
Befreiungskampf hervorhebe. Auf diese Weise wird die koloniale Vorstellung eines 
einheitlichen Hinduismus auch für den antikolonialen Befreiungskampf zum Ein-
satz gebracht. Ein solcher Prozess der Homogenisierung des Hinduismus, wie er 
beispielsweise von der Hindutva-Bewegung vorangetrieben wurde,15 geht mit einer 
Selektion und Vereinfachung von Symbolen und Werten einher und führt außerdem 
zu einer Standardisierung der vielfältigen religiösen Praktiken (Randeria 2007: 14). 
Randeria macht darauf aufmerksam, dass den aufgegriffenen Symbole und Prakti-
                                                                 
15  Auf diesen Punkt wird in Kapitel 6.2 noch genauer eingegangen.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                                                                                              POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 175
 

 

ken hierbei keine überzeitliche Bedeutung zukommt, sondern sie vielmehr einem 
ständigen Wandel unterliegen. Sie rekurriert hierbei auf Kapur, die anhand der Un-
tersuchung verschiedener bildlicher und textlicher Darstellungen der Gottheit Ram 
veranschaulicht und aufgezeigt hat, dass Darstellungen aus dem 8. Jahrhundert, die-
sen als jugendlichen, androgynen, verletzlichen Charakter abbilden, während die 
hindu-nationalistischen Strömungen Ram als eine aggressive, muskuläre und mili-
tante Figur zeichnen (vgl. ebd., vgl. auch Kapur 1993).

Im Diskurs um die Weltreligionen werden aufgrund der spezifischen Grenzzie-
hungen die inter- und intrareligiösen Dynamiken insgesamt zu selten zur Kenntnis 
genommen. Aus diesem Grund muss der Begriff der Weltreligion nicht nur auf-
grund seiner hierarchisierenden Momente, sondern auch wegen der homogenisie-
renden und essenzialisierenden Tendenzen problematisiert werden. Dem Konzept 
der Weltreligionen liegt die Argumentationsfigur der kulturellen Andersheit zu-
grunde, wie sie für die Kartographierung der Welt durch das im 19. Jahrhundert 
entstandene Geschichtsverständnis prägend war. So geht auch Weber davon aus, 
dass die Religionen sich in ihren Glaubenssystemen, religiösen und rituellen Prakti-
ken voneinander unterscheiden und diesen Unterschieden auch mit wissenschaftli-
chen Mitteln beizukommen ist. Hier werden also die spezifischen Grenzziehungen 
im Sinne bestimmter kultureller Unterschiede, die sich auch in einer regionalen 
Dimension manifestieren, vorgenommen. In diesem Sinne wohnt Webers Ansatz 
eine homogenisierende und essenzialisierende Tendenz inne. Auch wenn Weber 
seine Studie zur Wirtschaftsethik der Weltreligionen idealtypisch anlegt, durch den 
komparativen Zuschnitt seiner Analyse hebt er auf Kosten der Heterogenität und 
der kulturellen Verwobenheit hauptsächlich die Unterschiede zwischen einzelnen 
Religionen hervor. Aus diesem Grund haben etwa Van der Veer und Lehmann We-
bers idealtypisch angelegte Vergleichsstudie problematisiert: „One of the problems 
of that approach is that it compares civilizations as unified wholes. It thus tends to 
neglect the interaction between societies in the capitalist world system, and more 
specifically, it tends to ignore the colonial process.“ (Van der Veer/Lehmann 1999: 
8)

Aufgrund des zentralen Stellenwerts, dem Webers Beitrag auch über die Sozio-
logie hinaus im Diskurs über die Weltreligionen zugesprochen wird, kann somit 
festgehalten werden, dass durch seine Analyse der Weltreligionen nicht nur eine 
homogenisierende Vorstellung von Religion gefestigt wird, sondern den Weltreligi-
onen gegenüber anderen Religionen auch ein bedeutender Stellenwert beigemessen 
wird. So befasst man sich im heutigen religionssoziologischen Diskurs nach wie vor 
fast ausschließlich mit den sogenannten Weltreligionen. Zudem ist der Diskurs um 
die Weltreligionen durch ein Religionsverständnis geprägt, welches von homoge-
nen Entitäten ausgeht, wie etwa Luhmanns Ausführungen über die sogenannten 
Weltreligionen zeigt:

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



176 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
„Zu den wichtigsten Ergebnissen bisheriger religiöser Evolution wird man das Entstehen von 
Weltreligionen zählen müssen. Damit sind nicht Religionen gemeint, die eine mehr oder we-
niger ausgearbeitete Kosmologie, also letztlich einen Weltbegriff mitführen. Das ist ja der 
typische Fall. Weltreligion sind vielmehr Religionen, die ihre Glaubensinhalte allen Men-
schen anbieten ohne ethnische, völkische oder territoriale Einschränkung. Das ist keines-
wegs selbstverständlich. Es gilt nicht für die jüdische Religion, es gilt nicht für den japani-
schen Shintoismus. Wenn eine Weltreligion angeboten wird, muß auf ethnische, völkische 
oder regionale Abstützungen verzichtet werden. Davon wird abstrahiert. Das heißt auch, 
daß der historische Ursprung der eigenen Religion oft vergessen oder retuschiert wird. Es 
soll jedermann angesprochen werden, der als Mensch erkennbar ist, und man sieht sofort, 
daß damit von vielem abstrahiert wird, was für den Einzelnen lieb und teuer sein mag.“ 
(Luhmann 2000: 275f) 

Obschon Luhmann im Vergleich zu Weber von einer zunehmenden Entregionalisie-
rung der Weltreligionen ausgeht, werden diese nach wie vor als eindeutige, klar 
voneinander abgrenzbare Einheiten gefasst. Auch Theoretikerinnen und Theoreti-
ker, die die Vermischung religiöser Wissensformen zum Thema haben, wie etwa 
Hubert Knoblauch, sprechen nach wie vor von den Weltreligionen, namentlich dem 
Christentum, dem Buddhismus, dem Hinduismus und dem Islam (Knoblauch 2009: 
46).16 Luhmann geht nicht nur von den Weltreligionen als homogene Einheiten aus, 
sondern vertritt die Ansicht, dass sich die Weltreligionen untereinander angleichen: 
Denn laut Luhmann hat ein weltreligiöser Anspruch auch Konsequenzen für die 
Glaubensinhalte. Seines Erachtens muss von sozialstrukturellen Aspekten, die für 
den Zugang von Religion wesentlich sein könnten, wie etwa familiären oder ethi-
schen Aspekten abstrahiert werden, „und auch die Götter müssen de-regionalisiert 
werden“ (ebd.: 276). Er folgert daraus, dass es am wirksamsten ist, wenn „es in An-
gelegenheiten der Religion allein auf den Glauben ankomme: Die Glaubwürdigkeit 
des Glaubens ergibt sich dann aus der Glaubenserfahrung selbst, und wenn dies zu 
tautologisch, zu beliebig, zu individuenbezogen klingt, mag darauf verwiesen wer-
den, daß eine solche Erfahrung eine besondere Gnade Gottes ist“ (Luhmann 2000: 
276). Mit den Postcolonial Studies muss jedoch auch eine solche Vereinheitlichung 
der sogenannten Weltreligionen und der Auflösung des Spannungsverhältnisses von 
Globalem und Lokalem in Zweifel gezogen werden.

Die Begriffsgeschichte des Terminus Weltreligion wird zwar bisweilen reflek-
tiert. Dessen Entstehung verortet Hans Joas in der Religionswissenschaft des 19. 
Jahrhunderts und weist auf die unterschiedlichen Verwendungsweisen hin: „So 
kann man mit dem Begriff ‚Weltreligion‘ einfach auf die großen Religionen zielen, 
                                                                 
16 In den Bemühungen von Asad, aber auch von Matthes, auf die Verallgemeinerungen des 

Religionsdiskurses hinzuweisen, lassen sich – wie gesehen – ebenfalls essenzialisierende 
Momente finden.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                                                                                              POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 177
 

 

auf Religionen also, die sich in weiten Teilen der Erde finden und zahlreiche Anhä-
nger haben. Oder man verwendet den Begriff als einen Gegenbegriff zu ‚primiti-
ven‘ Religionen und bezeichnet damit eine wie auch immer geartete Höherwertig-
keit einzelner Religionen gegenüber anderen. Und schließlich kann man diejenigen 
Religionen meinen, die in sich einen Ausbreitungsanspruch tragen, die also aktiv 
werden, um neue Gläubige zu finden, und die alle Menschen unabhängig von ihrer 
Ethnizität und ihrem bisherigen Glauben aufzunehmen bereit sind.“ (Joas 2007: 
19f) Zwar stellt er fest, dass lediglich die erste Verwendungsweise wertfrei ist, den 
Begriff der Weltreligion selbst und dessen Aussagekraft zieht er aber nicht in Zwei-
fel, sondern hält ihn vielmehr für unverzichtbar (Joas 2007: 20).

Nicht nur ein universelles Religionsverständnis, auch der Begriff der Weltreli-
gion, der Anfang des 20. Jahrhunderts bereits bei Max Weber Verwendung findet 
und auch heute noch den religionssoziologischen Diskurs prägt, erweist sich im 
Lichte der Postcolonial Studies als problematisch. Nicht selten wird durch diese 
Diskurse eine Vereinheitlichung von heterogenen Lehren, Glaubensvorstellungen 
und Praktiken diagnostiziert (vgl. auch Schäfer/Wienold 2012a: 177). Zwar wird 
etwa von Bourdieu durchaus auf die Vielfalt religiöser Dogmen und Rituale hinge-
wiesen, die sich hinter den Homogenisierungstendenzen jeder Religion verberge:

„Die religiösen Repräsentationssysteme erwecken den Anschein von Einheitlichkeit nur 
dadurch, dass sie hinter einem Minimum an gemeinsamen Dogmen und Riten die von ihnen 
autorisierte Vielfalt der abweichenden, ja sogar gegensätzlichen Interpretation verschleiern. 
Jede der großen Weltreligionen gibt Stoff für eine solche Pluralität von Lesarten. […] Der Ef-
fekt der Doppeldeutigkeit, der sich unausweichlich und ohne dass man ihn explizit suchen 
müsste, immer dann einstellt, wenn eine einheitliche Botschaft unter Bezugnahme auf ge-
gensätzliche Existenzbedingungen interpretiert wird, ist ohne Zweifel nur eine der Vermitt-
lungen, durch die sich der Effekt der logischen Durchsetzung vollzieht, den jede Religion be-
wirkt.“ (Bourdieu 2009: 61f) 

Wenn auch von einer relativen Heterogenität des religiösen Feldes ausgegangen 
wird, so werden die Weltreligionen doch im religionssoziologischen Diskurs meist 
als klar voneinander abgrenzbare Entitäten begriffen, was dazu führt, dass die Ver-
flechtungen unter den unterschiedlichen Religionsgemeinschaften ebenso wenig in 
den Blick geraten wie die machtvolle Dimension, die das Aufkommen des Weltre-
ligions-Diskurses impliziert. Der Fokus wird vielmehr auf die Unterschiede zwi-
schen den Weltreligionen gelegt. 

Die Postcolonial Studies haben nun die machtvolle Dimension dieses Diskurses 
in den Fokus gerückt, aber auch die Heterogenität und Hybridität religiöser Prakti-
ken aufgezeigt. In einer postkolonialen Perspektive kann die Verbreitung eines sol-
chen Religionsverständnisses nicht als eine einfache, vom Westen ausgehende, Dif-
fusionsgeschichte erzählt werden. Zwar gilt es die Grenzziehungen des Diskurses 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



178 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
um die Weltreligionen zu reflektieren, ebenso müssen aber auch die geschichtlichen 
Verwobenheiten, die sich etwa in den Praktiken der Kolonialzeit manifestieren, 
analysiert werden. Nur so ist es möglich, den historischen Prozessen und der Viel-
falt der religiösen Praktiken gerecht zu werden. Die koloniale Erfahrung gerät im 
religionssoziologischen Diskurs jedoch genauso wenig in den Blick wie die histori-
schen Besonderheiten religiöser Vorstellungen. Vielmehr ist der religionssoziologi-
sche Diskurs durch eine Religionsvorstellung geprägt, welche in vielfacher Hinsicht 
auch mit dem spezifischen Moderneverständnis in Verbindung steht und den sozio-
logischen Diskurs im Allgemeinen, aber insbesondere auch den religionssoziologi-
schen Diskurs prägt, wie bereits aufgezeigt wurde. Ohne eine Analyse der diskursi-
ven Verknüpfung der Begriffe Moderne und Religion lassen sich die Grenzziehun-
gen und die damit einhergehenden Auslassungen des religionssoziologischen Dis-
kurses nicht in Gänze reflektieren. Aus diesem Grund werde ich im Folgenden nun 
die einzelnen Erzählstränge des religionssoziologischen Diskurses genauer in den 
Blick nehmen und hinsichtlich der eingelassenen Modernenarrative diskutieren. 
Anschließend werde ich diese diskursive Verknüpfung aus einer postkolonialen 
Perspektive heraus reflektieren um auf diese Weise die Engführungen des religions-
soziologischen Diskurses aufzuzeigen.
 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



 
 

5. Hegemoniale Narrative                                     
des religionssoziologischen Diskurses 

Die Narrative des religionssoziologischen Diskurses sind sowohl im zweiten als 
auch im dritten Kapitel dieser Arbeit bereits verschiedentlich durchgeschimmert, an 
dieser Stelle sollen sie ins Zentrum der Analyse gestellt werden. Wie gesehen, ist 
ein häufiger Ausgangspunkt der religionssoziologischen Bemühungen die Frage 
nach dem Stellenwert von Religion in modernen Gesellschaften. Es wird also nach 
der Kompatibilität von Moderne und Religion sowie den gesellschaftlichen und re-
ligiösen Wandlungsprozessen und den damit einhergehenden modernen Ausfor-
mungen der Religion gefragt. Der Moderne-Erzählung kommt also eine nicht unbe-
deutende Rolle im religionssoziologischen Diskurs zu und sie nimmt somit auch 
Einfluss auf die Definitionen von Religion. Wie zu zeigen ist, wird hierbei aber auf 
ein ganz spezifisches Religions- und Moderneverständnis rekurriert. 

Im Folgenden werde ich zunächst in allgemeiner Weise auf die diskursive Ver-
knüpfung der Begriffe Moderne und Religion eingehen, bevor ich die hegemonialen 
Narrative des religionssoziologischen Diskurses näher in den Fokus rücken werden. 
Die zentralen Fragen hinsichtlich dieses diskursiven Verhältnisses sind hierbei die 
folgenden: In welchen Zusammenhang werden die Begriffe Moderne und Religion 
seit den Anfängen der Soziologie gestellt? Welcher Stellenwert wird Religion je-
weils in der modernen Gesellschaft zugesprochen? Welches Geschichts- und Mo-
derneverständnis prägt den religionssoziologischen Diskurs? Auf welche gesell-
schaftlichen und historischen Ereignisse und Gegebenheiten wird Bezug genom-
men? Welche räumlichen und zeitlichen Grenzziehungen werden hierbei vorge-
nommen? Und welche normativen Implikationen sind zu finden? Inwiefern beein-
flussen die Moderneerzählungen die Definitionsversuche von Religion? Welche 
diskursiven Brüche und Verschiebungen lassen sich seit den Anfängen der Soziolo-
gie finden? Und welche Auswirkungen haben diese Brüche auf die Definitionsver-
suche? Welche Konsequenzen hat etwa die Eröffnung einer globalen Perspektive 
auf Religion? Wird durch diese nun zunehmend auch verflechtungsgeschichtlichen 
Zusammenhängen Aufmerksamkeit geschenkt?

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



180 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
5.1 DIE DISKURSIVE VERKNÜPFUNG DER BEGRIFFE 

MODERNE UND RELIGION 

Bereits die Entstehung der Soziologie als wissenschaftliche Disziplin war eng mit 
dem Modernebegriff verknüpft und noch heute nimmt dieser eine hegemoniale Stel-
lung im soziologischen Diskurs ein. Aber auch Religion kommt hinsichtlich der so-
ziologischen Konzeption einer modernen Gesellschaft eine bedeutende Rolle zu. 
Wie die Moderneerzählung den religionssoziologischen Diskurs beeinflusst hat, 
wird im Folgenden nun diskutiert, wobei es besonders vielversprechend scheint, die 
diskursiven Brüche und Verschiebungen in den Blick zu nehmen, da sich hier die 
diskursiven Zusammenhänge der begrifflichen Konzeptionen von Moderne und Re-
ligion in besonderer Weise zeigen. In diesem Sinne werden nun die unterschiedli-
chen soziologischen Konzeptionen von Moderne, Modernisierung und Modernität 
im historischen Zeitverlauf zunächst überblicksartig dargestellt, bevor dann die re-
ligionssoziologischen Narrative näher in den Fokus gerückt und hinsichtlich des 
diskursiven Zusammenhangs von Moderneerzählung und Religionsverständnis ana-
lysiert werden.

Das Aufkommen der Moderne wird in den soziologischen Modernenarrativen 
ganz klar in Europa verortet, wobei die Reformation, die französische Revolution, 
die Aufklärung, die Herausbildung der Nationalstaaten und entsprechender Institu-
tionen und Rechte, die Industrialisierung und die gesellschaftlichen Strukturverän-
derungen, die zu einer Freisetzung des Individuums aus beruflichen, ständischen 
und familiären Strukturen führen, gemeinhin als wichtige Meilensteine auf dem 
Weg in eine moderne Gesellschaft ausgemacht werden. Gegenstand der soziologi-
schen Auseinandersetzung sind also gerade bei den Klassikern der Soziologie in 
erster Linie die gesellschaftlichen Entwicklungen innerhalb Europas. Die Art und 
Weise, gesellschaftliche Entwicklung zu denken, ist nicht nur in Comtes Arbeiten 
noch stark von den Einflüssen des Evolutionismus geprägt. Der gesellschaftliche 
Wandel, der im Eintritt in die Moderne gipfelt wird auch bei Luhmann und Parsons 
– wenn auch eher in idealtypischer Form – als eine Abfolge unterschiedlicher ge-
sellschaftlicher Entwicklungsstufen gedacht. 

Die Klassiker der Soziologie hinterfragen zwar zumeist den Fortschrittsgedan-
ken als zentrale Leitkategorie, gleichwohl wird Modernität – insbesondere bei 
Simmel und Durkheim – in erster Linie als geschichtliche Zäsur zwischen Tradition 
und Moderne thematisiert. Das Neue, Moderne der Gesellschaft wird in Kontrast zu 
traditionellen, archaischen Gesellschaftstypen ausgemacht. So unterscheidet Durk-
heim zwischen segmentärer und moderner, arbeitsteiliger Gesellschaft: Während 
archaische Gesellschaften in Clans, Familien oder Stämmen organisiert waren, also 
aus relativ autarken Segmenten mit relativ geringen Interdependenzen bestanden, ist 
die durch ein gesteigertes Bevölkerungswachstum und die Industrialisierung ent-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                             HEGEMONIALE NARRATIVE DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 181
 

 

standene arbeitsteilige Gesellschaft durch ungleichartige, spezialisierte Segmente 
geprägt, die in einem hohen Maße voneinander abhängig, ja quasi allein nicht über-
lebensfähig sind. Den Integrationsmodus dieser beiden Gesellschaftsformen fasst 
Durkheim mithilfe zweier unterschiedlicher Solidaritätsformen: So sieht er in seg-
mentär differenzierten Gesellschaften hauptsächlich eine mechanische Solidarität 
am Werk, die sich aus der Ähnlichkeit der Mitglieder ergibt und dazu führt, dass al-
le die gleichen Deutungs- und Wahrnehmungsschemata haben, wobei insbesondere 
der Religion eine integrierende Funktion zukommt. In den modernen Gesellschaften 
zeichnet sich der gesellschaftliche Zusammenhalt demgegenüber durch eine organi-
sche Solidarität aus, die nicht kultureller Natur ist, sondern sich vielmehr aus der 
dauerhaften Leistungsabhängigkeit der unterschiedlichen Teile ergibt. 

Ebenso gewinnt Simmel sein Moderneverständnis aus einer Kontrastierung 
vormoderner Gesellschaftsformen: Während in vormodernen Gesellschaften eher 
diffuse, kaum getrennte Gemengelagen unterschiedlicher Betätigungen in wenigen 
Rollen konzentriert waren, tendieren moderne Gesellschaften zu immer spezialisier-
teren Rollen. Für Simmel hat Religion in der vormodernen Gesellschaft die Funkti-
on eines überbordenden Deutungs-Kosmos, der mit der Ausdifferenzierung der so-
zialen Rollen jedoch an Bedeutung verliert. 

Durch die Kontrastierung mit traditionellen Gesellschaftsformen wird bei sozio-
logischen Klassikern wie Durkheim oder Simmel also nicht nur eine zeitliche 
Grenzziehung vorgenommen. Indem die moderne Gesellschaft als etwas Neues 
thematisiert wird, wird sie zum zentralen Problemkomplex der Soziologie gemacht. 
Auf diese Weise gewinnt die Soziologie ihren zentralen Analysegegenstand, wie 
Hillebrandt festhält: 

„Denn erst die von der frühen Soziologie als typisch modern bezeichnete Erfahrung, dass die 
soziale Ordnung nicht mehr mit einer natürlich und religiös legitimierten Feudal- und/oder 
Staatsordnung zusammenfällt und deshalb als komplex und analysebedürftig erfahren wird, 
erlaubt es ihr, das Besondere der neu entstandenen sozialen Ordnung oder Unordnung, die 
sie später im Begriff der Modernität der Gesellschaft bündelt, als ihren Gegenstand zu fin-
den.“ (Hillebrandt 2010: 156f) 

Insbesondere Webers Theorie gilt in der Soziologie nach wie vor als eine der profi-
liertesten Erzählungen in Bezug auf die Entstehung der Moderne. Da sie paradig-
matisch für die wichtigsten Entwicklungen hin zu einer modernen Gesellschaft steht 
und in der Religionssoziologie vielfach auf Weber Bezug genommen wird, soll hier 
anhand von Weber das spezifisch Neue der modernen Gesellschaftsordnung exemp-
larisch herausgearbeitet werden. 

Die Rationalisierungsthese steht bekanntlich im Mittelpunkt von Webers Erzäh-
lung und fungiert hierbei zugleich als Unterscheidungsformel und Entwicklungs-
formel (vgl. Gephart 2005: 127). Die Rationalisierung der Gesellschaft ist für We-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



182 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
ber nicht nur das entscheidende Kriterium, moderne von vormodernen Gesellschaf-
ten zu unterscheiden, sie ist auch der Motor der Moderneentwicklung. Die Rationa-
lisierungskategorie umfasst bei Weber die Ebenen der Gesellschaft, der Kultur und 
des Individuums: Auf gesellschaftlicher Ebene sieht er einen Differenzierungspro-
zess von Wertsphären mit jeweils unterschiedlichen Eigenwerten am Werk. Auf der 
Ebene der Kultur beobachtet er sie in Form rationaler Organisation und auf der in-
dividuellen Ebene spricht er von einer methodisch-rationalen Lebensführung und 
Selbstdisziplinierung (vgl. Dennaoui 2010: 200; Habermas 1981). Der Rationalisie-
rungsprozess, der die strukturellen Eigenschaften der Gesellschaft grundlegend ver-
ändert und auch auf die Lebensführung des Einzelnen maßgeblich Einfluss nimmt, 
konnte – so lautet Webers zentrale Annahme – nur im Okzident entstehen. Um die-
se These zu untermauern, macht Weber es sich zur Aufgabe, zu ergründen, wie die 
spezifische historische Konstellation des Okzidents, die sich durch die Rationalisie-
rung und institutionelle Differenzierung der Wirtschaft, der Wissenschaft, der 
Technik, der Kunst, der Kultur, des Rechts, der Politik, der Religion und der Erotik 
auszeichne, entstehen konnte. Wie bereits in Kapitel 2.1 und 4.2 aufgezeigt, be-
gnügt sich Weber hierbei nicht damit, die spezifischen Kulturerscheinungen des 
modernen Okzidents aufzuzählen, sondern er versucht in seinen Schriften zur Wirt-
schaftsethik der Weltreligionen diese global mit den Entwicklungen in anderen Kul-
turen zu vergleichen und auf diese Weise methodologisch zu sichern. 

Einem solchen Moderneverständnis liegt ein holistisches Kulturverständnis zu-
grunde, welches die historisch und kontextbedingte Differenz der Kulturen hervor-
heben will. Weber begreift Kulturen als historisch spezifische Lebensformen, die 
sich anhand dreierlei Einheiten festmachen: Sie prägen eine Gemeinschaft von Per-
sonen in einem gemeinsam geteilten, spezifischen geographischen Raum und sind 
gebunden an bestimmte historische Traditionen, sind also auch in der Kontinuität 
der Zeit verankert. In Webers Analysen kommt Religion hinsichtlich der Kul-
turentwicklung eine zentrale Bedeutung zu, die zentrale Analyseeinheit bildet je-
doch – wie in den anderen Modernenarrativen auch – der Nationalstaat, als der von 
einer kulturellen Gemeinschaft gemeinsam geteilte Raum.

Von überragender Bedeutung ist für das Aufkommen der modernen Gesell-
schaftsordnung die Herausbildung einer kapitalistischen Ordnung. Das Streben 
nach Gewinn und Erwerbstrieb habe es Webers Ansicht nach auch in anderen Ge-
sellschaften gegeben, diese Maximen sind allerdings nicht mit dem kapitalistischen 
Geist des Okzidents gleichzusetzen. Das Besondere am rationalen kapitalistischen 
Betrieb definiert Weber vielmehr wie folgt: „Ein ‚kapitalistischer‘ Wirtschaftsakt 
soll uns heißen zunächst ein solcher, der auf Erwartung von Gewinn durch Ausnüt-
zung von Tauschchancen ruht: auf (formell) friedlichen Erwerbschancen also.“ 
(Weber 1988: 4; Hervorh. im Original)

Eine zentrale Voraussetzung für die Entstehung des modernen Kapitalismus im 
Okzident ist seiner Auffassung nach also „die rational-kapitalistische Organisation 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                             HEGEMONIALE NARRATIVE DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 183
 

 

von (formell) freier Arbeit“ (Weber 1988: 7), die sich etwa auch in der Buchfüh-
rung und der Trennung von Haushalt und Betrieb niederschlägt. Von großer Bedeu-
tung für die spezifische okzidentale Konstellation waren zudem die Herausbildung 
des rationalen Staates und die damit einhergehende Entwicklung des Verwaltungs-
apparats und des Fachbeamtentums (vgl. Weber 1988: 3f; vgl. auch Dennaoui 2010: 
202f). Für Weber macht gerade das Zusammenspiel von kapitalistischer Wirt-
schaftsform und der Organisationsform des Nationalstaates die Einzigartigkeit der 
okzidentalen Entwicklung aus: 

„In einer Universalgeschichte der Kultur ist also für uns, rein wirtschaftlich, das zentrale 
Problem letztlich nicht die überall nur in Form wechselnder Entfaltung kapitalistische Betäti-
gung als solcher […], sondern vielmehr die Entstehung des bürgerlichen Betriebskapitalismus 
mit seiner rationalen Organisation der freien Arbeit. Oder, kulturgeschichtlich gewendet: die 
Entstehung des abendländischen Bürgertums und seiner Eigenart, die freilich mit der Ent-
stehung kapitalistischer Arbeitsorganisation zwar im nahen Zusammenhang steht, aber na-
türlich doch nicht einfach identisch ist. Denn ‚Bürger‘ im ständischen Sinn gab es schon vor 
der Entwicklung des spezifisch abendländischen Kapitalismus. Aber freilich: nur im Abend-
lande.“ (Weber 1988: 10) 

Darüber hinaus macht Weber noch weitere wesentliche Faktoren für die Herausbil-
dung der okzidentalen Konstellation aus: Die neue empirische Wissenschaft mit ih-
ren Techniken der Wissenserzeugungen in Experiment und Beweisführung nehme 
hinsichtlich der Produktion rationalen Wissens eine bedeutende Rolle ein, und ohne 
die Entstehung des formalen Rechts sei das Ineinandergreifen von staatlicher und 
wirtschaftlicher Ordnung nicht vorstellbar. 

Die Entstehung der modernen Gesellschaftsformation fasst Weber also zunächst 
auf der Ebene ihrer Organisations- und Betriebsweise und differenziert hier zwi-
schen unterschiedlichen gesellschaftlichen Sphären, die jeweils über eigene Gesetz-
lichkeiten und Dynamiken verfügen. Diese Sphären sind um einen spezifischen 
Sinn- und Wertbereich herum organisiert und geben somit unterschiedliche Hand-
lungsanweisungen vor. Die Bedeutung der Lebensführung nimmt bei Weber einen 
nicht minder bedeutenden Stellenwert ein, wie sich anhand der von ihm diagnosti-
zierten Wahlverwandtschaft zwischen der Entstehung des Kapitalismus und der 
Berufsaskese des Puritaners erkennen lässt. Wie im Kapitel zu den Klassikern des 
religionssoziologischen Diskurses bereits aufgezeigt, ist die Rationalisierung der 
Lebensführung aus der protestantischen Ethik, insbesondere der lutherischen Be-
rufsethik und der calvinistischen Prädestinationslehre heraus entstanden. Hier möge 
das folgende Zitat genügen, um diese wirkmächtige Dynamik zu veranschaulichen: 

„Entscheidend [war die] Auffassung des religiösen ‚Gnadenstandes‘ eben als eines Standes, 
welcher den Menschen von der Verworfenheit des Kreatürlichen, von der ‚Welt‘ abscheidet, 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



184 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS 

 
dessen Besitz aber […] nicht durch irgendwelche magisch-sakralen Mittel oder durch Entlas-
tung in der Beichte oder durch einzelne fromme Leistungen garantiert werden konnte, son-
dern nur durch die Bewährung in einem spezifisch gearteten, von dem Lebensstil des ‚natür-
lichen‘ Menschen unzweideutig verschiedenen Wandel. Daraus folgte für den Einzelnen der 
Antrieb zur methodischen Kontrolle seines Gnadenstandes in der Lebensführung und damit 
zu deren asketischer Durchdringung. Dieser asketische Lebensstil aber bedeutet eben […] 
eine an Gottes Willen orientierte rationale Gestaltung des ganzen Daseins. Und diese Askese 
war […] eine Leistung, die jedem zugemutet wurde, der seiner Seligkeit gewiß sein wollte. 
Jenes religiös geforderte, vom ‚natürlichen Leben‘ verschiedene Sonderleben […] spielte sich 
[…] innerhalb der Welt und ihrer Ordnungen ab. Diese Rationalisierung der Lebensführung 
innerhalb der Welt im Hinblick auf das Jenseits war die Wirkung der Berufskonzeption des 
asketischen Protestantismus.“ (Weber 1988: 200f) 
 
Die Reformation wird bei Weber somit zum Angelpunkt der gesamten okzidentalen 
Kulturentwicklung erklärt, da diese die Grundlage für die Verbreitung der inner-
weltlichen Askese auch außerhalb der Klöster darstellt (vgl. Dennaoui 2010: 210f). 
Der protestantischen Religion wird in Webers Modernenarrativ also eine herausra-
gende Bedeutung zugesprochen. Weber ist der Ansicht, dass die spezifisch protes-
tantische Lebensführung für das Aufkommen des kapitalistischen Geistes von kon-
stitutiver Bedeutung sei, allerdings gehe diese Form der Lebensführung immer 
mehr im okzidentalen Rationalismus auf und verliere somit nach und nach ihren re-
ligiösen Gehalt.1 Entsprechend geht er von einer ‚Entzauberung‘ der modernen Ge-
sellschaft aus, die insbesondere durch den Glauben an das rationale Wissen bedingt 
sei:  

 
„Wo immer […] rational empirisches Erkennen die Entzauberung der Welt und deren Ver-
wandlung in einen kausalen Mechanismus konsequent vollzogen hat, tritt die Spannung ge-
gen die Ansprüche des ethischen Postulats: daß die Welt ein gottgeordneter, also irgendwie 
ethisch sinnvoll orientierter Kosmos sei, endgültig hervor. Denn die empirische und vollends 
die mathematisch orientierte Weltbetrachtung entwickelt prinzipiell die Ablehnung jeder 
Betrachtungsweise, welche überhaupt nach einem ‚Sinn‘ des innerweltlichen Geschehens 
fragt.“ (Weber 1988: 564) 
 
                                                                 
1   Weber steht der zunehmenden Rationalisierung der unterschiedlichen Gesellschaftsberei-

che und Lebensformen durchaus kritisch gegenüber: Zu häufig seien die ausdifferenzier-
ten Wert- und Handlungssphären selbst nur noch mit der Steigerung ihrer eigenen Ratio-
nalitätsgewinne beschäftigt, was zu Spannungsverhältnissen der einzelnen Wertsphären 
untereinander führe. Daraus erwachsen dann wiederum gesteigerte Rationalisierungsan-
forderungen an das Individuum. Dem Menschen drohe somit die totale Unterwerfung un-
ter die rationale Lebensführung. 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                             HEGEMONIALE NARRATIVE DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 185
 

 

Diese Form der Selbst- und Weltbeherrschung konnte laut Weber allein im okzi-
dentalen Rationalismus entstehen. Auch wenn die protestantische Religion für das 
Aufkommen des okzidentalen Rationalismus von zentraler Bedeutung war, wird die 
Fortentwicklung der Moderne bei Weber mit einem zunehmenden Bedeutungsver-
lust von Religion gleichgesetzt. 

Nicht nur bei Weber, sondern in den Anfängen der Religionssoziologie allge-
mein stellt das Verschwinden der Religion ein zentrales Identifikationsmerkmal ei-
ner modernen Gesellschaftsordnung dar. Obgleich dies nirgends so eine radikale 
Ausformulierung findet wie in Comtes Drei-Phasen-Gesetz, welches besagt, dass 
Religion in der modernen Gesellschaft durch die Wissenschaft ersetzt werde, gehen 
auch Durkheim und Simmel von einem zunehmenden Relevanzverlust der Religion 
in der modernen Gesellschaft aus.

Die moderne Gesellschaft wird in den frühen Moderneerzählungen also in Dif-
ferenz zur vormodernen Gesellschaft theoretisiert. Diese Abgrenzung wird dabei –
wie gesehen – nicht nur in zeitlicher, sondern auch in räumlicher Perspektive vor-
genommen. Gegenstand der Auseinandersetzung sind hierbei in erster Linie die 
Wandlungsprozesse innerhalb der europäischen Gesellschaften, wobei der Natio-
nalstaat die gängige Analyseeinheit bildet. Während dem Aufkommen des okziden-
talen Rationalismus und der kapitalistischen Wirtschaftsform hierbei ein zentraler 
Stellenwert eingeräumt wird, werden globale Zusammenhänge wie der seit Jahr-
hunderten bestehende Handel mit asiatischen, afrikanischen und amerikanischen 
Handelspartnern, aber auch die Sklaverei und die europäische Kolonialisierung wei-
ter Teile der Welt in diesen Moderneerzählungen fast vollkommen ausgeblendet. 
Eine grundlegende Annahme, die sowohl die Moderneerzählungen der Klassiker als 
auch die gegenwärtige Diskussion um Modernität prägt, ist vielmehr die Vorstel-
lung von der Moderne als einem in Europa entstandenen endogenen gesellschaftli-
chen Veränderungsprozess, dem jedoch in der Folge eine globale Wirkkraft beige-
messen wird. Die Moderne wird somit nicht nur hinsichtlich ihrer sachlichen und 
zeitlichen, sondern auch in Bezug auf ihre räumliche Dimension definiert. 

Auch wenn sich die zentrale Fragestellung des soziologischen Diskurses um die 
Moderne im Laufe der Jahre verschiebt, und es nun in erster Linie darum geht, nach 
dem Motor der von Europa ausgehenden Diffusion der Moderneentwicklung zu 
fragen, bleibt die diskursive Verknüpfung zwischen Modernität und Religion beste-
hen. Radikalste Ausformulierung findet die Vorstellung einer vom Westen ausge-
henden Expansion der Moderne ohne Zweifel in der Modernisierungstheorie der 
1950er und 1960er Jahre: Vor dem Hintergrund der Dichotomisierung von Moderne 
und Tradition wird hier das Erkennen der Bedingungen von Modernisierungspro-
zessen wie auch die Analyse von Entwicklungshindernissen und deren Beseitigung 
zum zentralen theoretischen Anspruch erhoben (Lewis 1956; Rostow 1960). Die 
Modernisierungstheorie macht somit den Fortschrittsgedanken zu ihrer zentralen 
Maxime. Insbesondere Parsons’ Moderneerzählung wird hier als theoretische Hin-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



186 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS 

 
tergrundfolie herangezogen. Ähnlich wie Weber fasst Parsons die Modernisierung 
von Gesellschaften als einen multidimensionalen Wandel, der keinen gesellschaftli-
chen Bereich unverändert lässt. Er sieht die Moderneentwicklung insbesondere 
durch vier Entwicklungsprozesse gekennzeichnet: den Prozess der Inklusion, den 
der Wertgeneralisierung, den der Differenzierung und den der Standardhebung 
durch Anpassung (Parsons 1972: 20ff). Die gesellschaftliche Differenzierung wird 
somit nur als ein Prozess der Modernisierung neben anderen gewertet. Hinsichtlich 
der Entwicklungen von Gesellschaften spricht er dem Differenzierungsprozess je-
doch eine zentrale Rolle zu, ermöglicht die Kategorie der Differenzierung doch, die 
Entwicklung von diffusen Gesellschaftsformen hin zu modernen Gesellschaften als 
Prozess der Ausdifferenzierung von Funktionsbereichen wie Religion, Regierung 
und Wirtschaft zu fassen (Dennaoui 2010: 253ff). Für die europäische und ab dem 
17. Jahrhundert auch für die US-amerikanische Gesellschaft macht er insbesondere 
die Reformation, die industriellen und demokratischen Revolutionen als zentrale 
Entwicklungsstufen hin zu einer modernen Gesellschaft aus, deren Entwicklung mit 
der Bildungsexpansion der 1950er und 1960er Jahre noch eine weitere evolutionäre 
Stufe erklomm. Während er sich zunächst besonders auf die Entwicklung in Europa 
und den USA konzentriert, arbeitet er mit seinem Konzept der kulturellen Universa-
lien auch universale Entwicklungsprinzipien aus, die für alle Gesellschaften gelten 
sollen (Parsons 1971b). Das erste Stadium menschlicher Entwicklung sieht er durch 
religiöse Inhalte geprägt. Im Laufe der Moderneentwicklung verlieren diese aller-
ding ihre identitätsstiftende Wirkung und werden durch strukturelle Innovationen, 
wie die rationale bürokratische Organisationsform zur Realisierung kollektiver Zie-
le, Geld- und Marktsysteme, ein allgemeingültiges Rechtssystem und die demokra-
tische Regierungsform ersetzt (Parsons 1971b: 72f; vgl. auch Dennaoui 2010: 257).  

Parsons’ ‚pattern variables‘ wurden hier zu entwicklungstheoretischen Indikato-
ren der Moderneentwicklung gemacht, mithilfe derer es auch möglich war, außereu-
ropäische Gesellschaften hinsichtlich ihrer Entwicklungen von einer traditionalen 
Ordnungsstruktur zur modernen Gesellschaftsform zu untersuchen.2 Knöbl macht 
darauf aufmerksam, dass die ‚pattern variables‘  
 
„alle wesentlichen von den Klassikern getroffenen Aussagen zu sozialen Wandlungsprozes-
sen in der Moderne integrieren, synthetisieren und damit sogar überbieten konnten. Mit 
Blick auf das Weber’sche Erbe, das nun erst in der amerikanischen Soziologie in vollem Um-
fang gewürdigt zu werden begann, konnte man etwa folgendermaßen argumentieren: We-
bers Ausführungen zum Prozess der okzidentalen Rationalisierung lassen sich mit der dicho-
                                                                 
2   Parsons’ ‚pattern variables‘ umfassen fünf Gegensatzpaare, die es ermöglichen sollen, 

menschliches Handeln innerhalb dieses Schemas zu verorten: Kollektiv- vs. Selbstorien-
tierung, Diffusität vs. Spezifität, Affektivität vs. affektive Neutralität, Partikularismus vs. 
Universalismus und Zuschreibung vs. Leistungsorientierung.  

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                             HEGEMONIALE NARRATIVE DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 187 

 

 

tomischen Anlage der ‚pattern variables‘ durchaus einholen. Schließlich kann kein Zweifel 
daran bestehen, dass sich alle wesentlichen Teildynamiken in diesem großen abendländi-
schen Rationalisierungsprozess (Bürokratisierung, das Auseinanderdriften der Wertsphären, 
die Entzauberung religiöser Weltbilder usw.) mit der Aussage vereinbaren lassen, dass der 
Modernisierungsprozess immer mehr zu rationalen, universalistischen und funktional spezi-
fischen Handlungsorientierungen und Rollenmustern führen wird. Ja mehr noch: Eine Theo-
rie, die sich von den ‚pattern variables‘ ableiten lässt, ist in der Lage, die Weberschen Thesen 
insofern noch zu übertreffen, als sie nicht nur Aussagen zur abendländischen Geschichte 
machen kann.“ (Knöbl 2001: 167f; Hervorh. im Original) 
 
Vielmehr kann ein solches Modell zur Erklärung globaler Wandlungsprozesse bei-
tragen, es beansprucht also Gültigkeit für alle Regionen dieser Welt. Auch dieser 
Auffassung liegt ein Verständnis von Kultur zugrunde, welches von historisch und 
geographisch divergierenden Lebensformen spezifischer Gemeinschaften ausgeht, 
wobei es auf dem Weg in die Moderne bestimmte Traditionen hinter sich zu lassen 
gilt. Im Gegensatz zu Parsons, der sein Modell der ‚pattern variables‘ lediglich als 
analytisches Instrumentarium zur Analyse divergierender gesellschaftlicher Struktu-
ren begriffen hat, wurde es von den Modernisierungstheoretikern als ein Erklä-
rungsmodell für makrosoziologische Wandlungsprozesse aufgefasst (vgl. Dennaoui 
2010: 244).3 Der Nationalstaat bildet auch in den modernisierungstheoretischen Ar-
beiten die zentrale Analyseeinheit: Durch die Analyse ‚entwickelter‘ und ‚unter-
entwickelter‘ Länder meint man die Bedingungsfaktoren und Hemmnisse für die 
modernen Gesellschaftsentwicklungen klar identifizieren zu können (Lewis 1956; 
Rostow 1960). 

Das europäische Vorbild gibt hierbei auch die Entwicklungslinie für Religion in 
modernen Gesellschaften vor. Wolfgang Knöbl hat darauf hingewiesen, dass in den 
                                                                 
3   Allerdings setzt auch Parsons Modernisierung mit einer zunehmenden Verwestlichung 

gleich: „Der Trend zur Modernisierung ist heute in der gesamten Welt zu verzeichnen. 
Besonders die Eliten der meisten nichtmodernen Gesellschaften erkennen entscheidende 
Aspekte der Werte der Moderne an, besonders die wirtschaftliche Entwicklung, die Bil-
dung, die politische Unabhängigkeit und eine gewisse Form der ‚Demokratie‘. Obwohl 
die Institutionalisierung dieser Werte ungleich und konfliktbeladen ist – und lange blei-
ben wird –, wird der Trend zur Modernisierung in der nicht-westlichen Welt wahrschein-
lich anhalten. Wir können auf ziemlich lange Zeit hinaus kein klares Resultat des gegen-
wärtigen nachimperialistischen Gärungsprozesses erwarten. Doch liegt die Last der Be-
weisführung bei denjenigen, die behaupten, irgendein wichtiger Teil der Welt werde im 
Verlauf der nächsten paar Jahrhunderte auf einem eindeutig nicht-modernen Gesell-
schaftsmuster aufbauen, selbst wenn sich wahrscheinlich herausstellen wird, daß die Va-
riationsmöglichkeiten innerhalb des modernen Gesellschaftstypus sehr groß sind.“ (Par-
sons 1972: 173f) 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



188 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
Modernisierungstheorien die Moderneentwicklung mit der Säkularisierung der Ge-
sellschaft gleichgesetzt wurde:

„Einerseits war man sich also theoretisch sicher, dass über kurz oder lang Modernisierung zu 
einer säkularen Moderne führen würde; andererseits deuteten die Schwierigkeiten der rea-
len Entwicklung ‚vor Ort‘ darauf hin, dass mit der Lebendigkeit der Religionen gerechnet o-
der gar der Religion eine gewisse Funktionalität zugesprochen werden müsse, um den Mo-
dernisierungsprozess zu meistern. Dies bedeutete aber, dass sich die in der Modernisie-
rungstheorie angelegte scharfe Trennung zwischen Tradition und Moderne, zwischen tradi-
tionalen religiösen und modernen säkularen Gesellschaften nur dann aufrechterhalten ließ, 
wenn man – zumindest mit Blick auf die Länder der ‚Dritten Welt‘ – den dortigen Durch-
bruch hin zu einer wirklich ‚modernen Gesellschaft‘ immer weiter nach hinten, d.h. in die 
Zukunft schob. Denn nur dann funktionierte die angesprochene Dichotomie, nur dann ließ 
sich noch behaupten, dass zumindest ‚in the long run‘ die Modernisierung zu den Ergebnis-
sen führen würde, welche die Modernisierungstheoretiker immer schon vorausgesagt hat-
ten.“ (Knöbl 2012: 94) 

Die normative Aufladung des Modernitätsbegriffs findet in der Modernisierungs-
theorie dieser Zeit seinen vorläufigen Höhepunkt. Hinsichtlich der Generalisierung 
und Universalisierung der Modernevorstellung kommt der Modernisierungstheorie 
aus diesem Grund ein zentraler Stellenwert zu (vgl. Dennaoui 2010: 38f). 

Das Bild einer einheitlichen Moderne, in welcher einzig der ‚Reifegrad‘ (Boatca 
2006: 282) von Gesellschaft zu Gesellschaft variiere, wird in den 1960er und 
1970er Jahren zunehmend in Zweifel gezogen. Neben Dependencia- und Weltsys-
temtheorie wird auch von den Verteidigern und Verteidigerinnen einer modernisie-
rungstheoretischen Perspektive bisweilen Kritik an einer solch einheitlichen Mo-
dernekonzeption geübt. Robert Bellah hatte in seinem Buch Togugawa Religion
(1957) bereits die Gegenüberstellung von Tradition und Moderne implizit in Frage 
gestellt, indem er vielmehr auch außerhalb europäischer und US-amerikanischer 
Gesellschaften nach dynamischen Wertmustern suchte, die imstande waren, einen 
modernen Gesellschaftstypus hervorzubringen. Er interessierte sich also für etwaige 
funktionale Äquivalente zu der von Weber diagnostizierten protestantischen Ethik. 
Für Japan macht er Politik als zentralen Entwicklungsmotor aus, der Tradition und 
Moderne in ein neues Verhältnis setzt, wie Dennaoui veranschaulicht: 

„Der japanische Aufbruch in die Moderne könne nur stattfinden, weil es dort eine starke 
partikularistische Bindung aller gesellschaftlichen Eliten an die kaiserliche Familie und dar-
über hinaus den Hintergrund effizienzorientierter militärischer Werte gab. Mit dieser Argu-
mentation hat Bellah die Leitunterscheidung Moderne/Tradition relativiert, denn eine parti-
kularistische Wertorientierung lässt sich, wie das Beispiel Japan zeigt, offenbar nicht ohne 
Weiteres den traditionalen Gesellschaften zuschlagen und religiöse Werte können von säku-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                             HEGEMONIALE NARRATIVE DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 189 

 

 

laren Werten nicht einfach ersetzt werden. Bellah zeigt, dass Religion in Japan nicht einfach 
verschwand, sondern in der japanischen Gesellschaft eine neue Form an- und einen neuen 
Platz eingenommen hatte.“ (Dennaoui 2010: 250) 
 
Große Resonanz erfährt auch Eisenstadts Konzept der Vielfalt der Modernen: Er 
kritisiert ebenfalls die Dichotomisierung von Tradition und Moderne. In seiner 
Sichtweise komme es gerade durch die heterogene kulturelle Beschaffenheit der Zi-
vilisationen zu einer Vielzahl an unterschiedlichen Moderneprozessen.4 Die Religi-
onen nehmen in dieser Perspektive ebenfalls eine bedeutsame Rolle in Hinblick auf 
die Moderneentwicklung ein. Zwar spricht er Europa in diesem Prozess noch eine 
Vorreiterrolle zu, allerdings möchte er Modernisierung nicht als eine einseitige Dif-
fusionsgeschichte begreifen. Vielmehr haben sich die verschiedenen institutionellen 
Komplexe der Moderne, die Wirtschaft und die Politik, die Bildung und die Fami-
lie, unabhängig voneinander in unterschiedlichen Gesellschaften und zu unter-
schiedlichen Zeitpunkten auf verschiedene Weise entwickelt (vgl. Eisenstadt 2007: 
20). Mit seinem Konzept der Multiple Modernities möchte er einen Rahmen für die 
Untersuchung „dieser kulturellen Differenzen und sich neu formierenden internati-
onalen Systeme unter globalen Bedingungen bereitstellen“ (ebd.: 45). Sein Ansatz 
steht im Diskurs um Moderne und Modernisierung somit für die kulturelle Diver-
genz der Modernisierungspfade.  

Ob mit multidimensionaler Anlage oder nicht, generell wird in den prägenden 
Moderneerzählungen der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts an dem herausragen-
den Stellenwert von Religion für das Aufkommen der modernen Gesellschaft fest-
gehalten. Nicht nur Luhmann bescheinigt der christlichen Religion für die Entste-
hung der funktional differenzierten Gesellschaft eine Vorreiterrolle – worauf im 
nächsten Kapitel noch genauer eingegangen wird –, auch Habermas schreibt der jü-
                                                                 
4    Um diese Vielfalt zu fassen, schlägt er eine andere Lesart von Webers vergleichenden Re-

ligionsstudien vor: „Es gibt jedoch noch eine andere Lesart von Webers Werk, die für das 
Verständnis der vielfältigen Moderne höchst bedeutsam ist. Dazu muß man seine Ge-
sammelten Aufsätze zur Religionssoziologie als Studien zur inneren Dynamik der ver-
schiedenen Großen Zivilisationen betrachten. Dort nämlich werden diese Zivilisationen 
in ihrer Eigenart – in ihrer eigenen Rationalität – dargestellt, wobei besonders die Aus-
wirkung der Heterodoxie und der Sektenbewegungen auf ihre innere Dynamik betrachtet 
wird. Ein solches Verständnis von Weber wird durch die Tatsache bestärkt, daß diese 
‚anderen‘ Ausprägungen der Moderne ‚späte‘ sind. Weber analysiert vornehmlich die ers-
te Moderne – die westliche, europäische – und nahm nicht an, daß die späteren Erschei-
nungsformen der Moderne nur unter den gleichen Bedingungen entstehen könnten. Also 
führt die Lektüre Max Webers fast zwangsläufig zu der Frage, wie die Dynamik, die ei-
gene Geschichte jeder Zivilisation, die Besonderheiten der von ihr entwickelten Moderne 
beeinflussen – wenngleich gewiß nicht determinieren mag.“ (Eisenstadt 2000: 12f) 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



190 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
dischen und christlichen Religion einen zentralen Stellenwert für die Entstehung der 
moralischen Grundordnung der modernen Gesellschaft zu:

„Der egalitäre Universalismus, aus dem die Ideen von Freiheit und solidarischem Zusammen-
leben, von autonomer Lebensführung und Emanzipation, von individueller Gewissensmoral, 
Menschenrechten und Demokratie entsprungen sind, ist unmittelbar ein Erbe der jüdischen 
Gerechtigkeits- und der christlichen Liebesethik. In der Substanz unverändert, ist dieses Erbe 
immer wieder kritisch angeeignet und neu interpretiert worden. Dazu gibt es bis heute keine 
Alternative. Auch angesichts der aktuellen Herausforderungen einer postnationalen Konstel-
lation zehren wir nach wie vor von dieser Substanz. Alles andere ist postmodernes Gerede.“ 
(Habermas 2001b: 175) 

Gleichwohl zeichnen sich die moderne Gesellschaft für Habermas gerade dadurch 
aus, dass tradierte religiöse Weltbilder nicht mehr in der Lage sind, universelle Le-
bensanschauungen und normative Handlungsorientierung überzeugend zu vermit-
teln, sondern die moderne Gesellschaft müsse „ihre Normativität aus sich selber 
schöpfen“ (Habermas 1985: 16). In diesem Sinne wird die Moderne bei Habermas 
zu einem unvollendeten Projekt (1990), da sich die moderne Gesellschaft durch 
vernünftige Kommunikation stets aufs Neue ihrer selbst vergewissern müsse.

Durch poststrukturalistische Problematisierungen und insbesondere durch die De-
batte um die Postmoderne werden die soziologischen Moderneerzählungen im All-
gemeinen, aber auch die Diagnosen hinsichtlich der Religionsentwicklung in den 
Folgejahren zunehmend herausgefordert.

Jean-François Lyotards, der den Begriff der Postmoderne geprägt hat (1979), 
will mit der Rede vom „Ende der großen Erzählungen“ verdeutlichen, dass die Zeit 
ein für alle Mal vorbei sei, in welcher Aufklärung, Idealismus und Historismus als 
alles erklärende Meta-Erzählungen galten, und die Heterogenität der sozialen Welt 
zugunsten klarer Aussagen geopfert werde, welche mittels einzelner Erklärungsmo-
delle (z.B. Vernunft, Gott, Subjekt) oder Gesellschaftsverständnisse (Systemtheorie, 
kritische Theorie etc.) eingeholt würden. Gegenüber der einen Moderneerzählung, 
die die Vielfalt ausklammere bzw. unter eine allgemeine Betrachtungsweise zwinge 
und sie somit aller Besonderheiten beraube, gelte es den vielen und teilweise höchst 
widersprüchlichen Sprachspielen und Erzählungen unserer Zeit Gehör zu schenken 
(vgl. auch Lyotard 1987). 

Auf den religionssoziologischen Diskurs nimmt die Kritik der Postmoderne je-
doch nur begrenzt Einfluss. Von größerer Bedeutung für den Diskurs um Moderni-
tät im Allgemeinen, aber auch für die Religionssoziologie ist jedoch die Debatte um 
die Globalisierung, die quasi als eine Fortführung der Moderneerzählung unter glo-
balen Vorzeichen zu betrachten ist. Zwar finden globale Zusammenhänge auch bei 
den Klassikern und in der Modernisierungstheorie Beachtung, diese rückten aller-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                             HEGEMONIALE NARRATIVE DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 191
 

 

dings jeweils die Moderneentwicklungen der einzelnen Nationalstaaten und Zivili-
sationen ins Zentrum des soziologischen Interesses, während nun verstärkt eine 
globale Perspektive auf Gesellschaften eingenommen wird. Der Modernediskurs 
verlagert sich also zunehmend ins Globale, wodurch die räumliche Dimension in 
den Vordergrund rückt und die bisherige Leitunterscheidung zwischen Tradition 
und Moderne des Modernediskurses gegenüber der Unterscheidung global/lokal 
nun endgültig an Strukturierungskraft verliert (vgl. Dennaoui 2010: 317). Das Mo-
derne wird in einer solchen Perspektive auch durch die Gleichzeitigkeit von Tradi-
tion und Moderne bestimmt. Die Frage nach Divergenz bzw. Konvergenz, die die 
Debatte um die Globalisierung nach wie vor bestimmt, kann nun prinzipiell ohne 
Rekurs auf die übliche Fortschrittssemantik gestellt werden. Auch der Gesell-
schaftsbegriff wandelt sich durch eine solche Perspektivverschiebung (vgl. ebd.: 
319). 

Die Ansätze, die diese Perspektivverschiebung ernst nehmen wollen, variieren 
dabei beträchtlich, so ist nicht nur von Globalisierung, sondern auch von Weltge-
sellschaft oder Weltkultur die Rede. Die jeweiligen Zugänge stehen hier auch für 
unterschiedliche Zugriffe auf die Ordnungsebenen der globalen Moderne. Im Fol-
genden sollen diese divergierenden Zugangsweisen kurz anhand von Luhmanns 
Ansatz der Weltgesellschaftstheorie und Becks Theorie der Reflexiven Moderne
veranschaulicht werden, die die deutsche Soziologie und auch den religionssoziolo-
gischen Diskurs maßgeblich geprägt haben. 

Bei Luhmann ist die globale Perspektive bereits in seiner kommunikationstheo-
retischen Theoriefigur der funktionalen Differenzierung angelegt, die moderne Ge-
sellschaften kennzeichnet: 

„Geht man von Kommunikation als der elementaren Operation aus, deren Reproduktion Ge-
sellschaften konstituiert, dann ist offensichtlich in jeder Kommunikation Weltgesellschaft 
impliziert, und zwar ganz unabhängig von der konkreten Thematik und der räumlichen Dis-
tanz zwischen den Teilnehmern. Es werden immer weitere Kommunikationsmöglichkeiten 
vorausgesetzt und immer weitere symbolische Medien verwendet, die sich nicht auf regio-
nale Grenzen festlegen lassen. […] Weltgesellschaft ist das Sich-Ereignen von Welt in der 
Kommunikation.“ (Luhmann 1998: 150) 

In diesem Fall bezeichnet Globalisierung also keine Veränderungen der sozialen 
Strukturen moderner Gesellschaften, sondern der Begriff bezieht sich vielmehr auf 
die Verschiebung der Perspektive in den Sozialwissenschaften (vgl. Dennaoui 
2010: 320). Mit der Theoriefigur der Weltgesellschaft lassen sich die Regionen der 
Welt nun ebenfalls als mehr oder weniger modernisiert darstellen, je nachdem wie 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



192 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS 

 
funktional ausdifferenziert sie sind.5 Dabei lehnt Luhmann die klassische Gegen-
überstellung zwischen Tradition und Moderne ab. Vielmehr werde in der Weltge-
sellschaft selektiert, welche Traditionen für die Moderne förderlich sind, z.B. im 
Bereich der Schichtung, der Organisation oder auch der Religion (vgl. Dennaoui 
2010: 330).  

Mit seiner Theorie der Weltgesellschaft interessiert sich Luhmann weiterhin 
insbesondere für die Ordnungskategorie der funktionalen Differenzierung und 
nimmt auf diese Weise die Autopoiesis und Nichtsubstituierbarkeit der unterschied-
lichen gesellschaftlichen Teilbereiche auch auf globaler Ebene in den Blick. Nicht 
die Nationalstaaten stehen somit im Zentrum seines Interesses, sondern vielmehr 
die globalen Funktionssysteme.6  
                                                                 
5  „Offensichtlich partizipieren die einzelnen Regionen in sehr unterschiedlichem Maße an 

den Vorteilen und den Nachteilen funktionaler Differenzierung, und soweit Nachteile 
vorherrschen, scheinen die bereits ausdifferenzierten Funktionssysteme, zum Beispiel Po-
litik und Wirtschaft, einander wechselseitig zu behindern. Aber das rechtfertigt es nicht, 
von verschiedenen Regionalgesellschaften auszugehen; denn es ist gerade die Logik 
funktionaler Differenzierung und der Vergleich – nicht mit anderen Gesellschaften, son-
dern mit den Vorteilen der Vollrealisierung funktionaler Differenzierung, der diese Prob-
leme ins Auge springen läßt.“ (Luhmann 1998: 163) 

6   Ganz ohne die Kategorie des Nationalstaats kommt jedoch die Theorie der Weltgesell-
schaft auch nicht aus. Wie insbesondere Hahn veranschaulicht hat, bekommt die Theorie 
funktionaler Differenzierung jedoch ein Problem, wenn sie Welt und Nationalstaat zu-
sammen denken will: Durch Nationalstaaten sind in der Weltgesellschaft, auch wenn es 
in der Moderne eigentlich keine regionale Differenzierung mehr geben sollte, auch noch 
segmentäre Differenzstrukturen von entscheidender Bedeutung (vgl. Hahn 2000: 20ff). 
Luhmann hat aus diesem Grund seine Theorie der Weltgesellschaft in Anschluss an Hahn 
einer Revision unterzogen: „[R]egional differenzierbar in der Form von Staaten ist nur 
das politische System und mit ihm das Rechtssystem der modernen Gesellschaft: Alle 
anderen operieren unabhängig von Raumgrenzen. Gerade die Eindeutigkeit von Raum-
grenzen macht klar, daß sie weder von Wahrheiten noch von Krankheiten, weder von 
Bildung noch von Fernsehen, weder vom Geld […] noch von der Liebe respektiert wer-
den. Anders gesagt: Das Gesamtphänomen des umfassenden Systems Gesellschaft läßt 
sich nicht innerhalb von Raumgrenzen wiederholen so wie ein Mikrokosmos im Makro-
kosmos. Die Bedeutung der Raumgrenzen liegt in den Interdependenzen zwischen dem 
politischen System und dem Rechtssystem auf der einen und den übrigen Funktionssys-
temen auf der anderen Seite. Sie wirken vermittelt durch Einflüsse der Währungsunter-
schiede und Notenbanksysteme auf die Wirtschaft, vermittelt durch Bildungszertifikate 
auf Erziehung und Berufsordnung. Solche Unterschiede lassen sich im Kontext einer 
Weltgesellschaft sehr wohl begreifen und durch Politik verstärken oder abschwächen. 
Aber man würde ihre Spezifik verkennen, wollte man sie als Unterschiede auf regionale 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                             HEGEMONIALE NARRATIVE DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 193 

 

 

Becks Theorie der reflexiven Moderne, die unter anderem auf eine Unrevidierbar-
keit der entstandenen Globalität abzielt, hat ihren Ausgangspunkt zunächst eben-
falls in der Ausdifferenzierung der unterschiedlichen gesellschaftlichen Teilberei-
che. Mit seinem Weltrisikoansatz weist er darauf hin, dass die Ausdifferenzierung 
zu einer Steigerung der Risiko- und Gefahrenlage geführt hat, deren Folgen von 
globaler Bedeutung sind. Mit Robertson und Albrow differenziert er zwischen ver-
schiedenen Dimensionen der Globalisierung, welche entlang der doppelten Achse 
sozial-kultureller und materiell-räumlicher Gesichtspunkte verläuft. Er nennt hier-
bei:  

 
„(1) geografische Ausdehnung, Interaktionsdichte des internationalen Handels, globale Ver-
netzung der Finanzmärkte, (2) informations- und kommunikationstechnologische Dauerre-
volution, (3) universal durchgesetzte Ansprüche auf Menschenrechte, (4) Bilderströme der 
globalen Kulturindustrie, (5) postnationale polyzentrische Weltpolitik, (6) Fragen der globa-
len Armut, (7) Fragen globaler Umweltzerstörung und (8) Fragen transkultureller Konflikte in 
lokalen Kontexten.“ (Dennaoui 2010: 401) 
 
Er ist der Ansicht, dass soziologische Selbstbeschreibungen mit althergebrachten 
Kategorien, wie der des Nationalstaats oder der funktionalen Differenzierung, die 
Modernität ihres eigenen Gegenstandes nicht mehr angemessen beschreiben können 
(vgl. Dennaoui 2010: 416). Beck möchte demgegenüber gerade die zunehmenden 
Entgrenzungen regionaler und globaler Zusammenhänge in den Blick nehmen. Mit 
der Umstellung auf die globale Perspektive werden somit insbesondere auch trans-
nationale Prozesse in den Vordergrund gerückt. Beck geht davon aus, dass die neu-
en transnationalen Verflechtungszusammenhänge auch in der Lage sind, neue 
Räume zu konstituieren.7 Indem er den Fokus auf die Globalisierung der Moderne 

                                                                                                                                              
Differenzierung bzw. auf eine regionale Differenzierung des Gesellschaftssystems bezie-
hen.“ (Luhmann 1998: 167f; vgl. auch Dennaoui 2010: 333) Kultur fasst Luhmann hier-
bei als Formen der Selbstbeschreibung der Gesellschaft. 

7   Pries hat diesen Zusammenhang in folgenden Worten festgehalten: „Unter Transnationa-
len Sozialen Räumen werden neue ‚soziale Verflechtungszusammenhänge‘ (Elias) ver-
standen, die geographisch-räumlich diffus bzw. ‚de-lokalisiert‘ sind und gleichzeitig ei-
nen nicht nur transitorischen sozialen Raum konstituieren, der sowohl eine wichtige Re-
ferenzstruktur sozialer Positionen und Positionierungen ist, als auch die alltagsweltliche 
Lebenspraxis, (erwerbs-)biographische Projekte und Identitäten der Menschen bestimmt 
und gleichzeitig über den Sozialzusammenhang von Nationalgesellschaften hinausweist. 
Solcherart Transnationale Soziale Räume entstehen in erster Linie im Kontext internatio-
naler Migrationsprozesse. Aber auch global operierende Konzerne, die internationale 
Massenkultur und Massenkommunikation sowie der Ferntourismus sind wichtige Strän-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



194 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
legt, bezieht sich Beck auf den Prozesscharakter des Transnationalen, welchen er 
anhand der Intensivierung transnationaler Räume ausmacht (vgl. Dennaoui 2010: 
408). Im Anschluss daran formuliert er auch sein Konzept des Kosmopolitismus, 
dass über die von ihm diagnostizierten Verflechtungszusammenhänge der Moderne 
noch insofern hinausgeht, als dass er wie Eisenstadt von Multiplen Modernen 
spricht, er jedoch die althergebrachten Dichotomien von Innen und Außen bzw. Ei-
genem und Fremden hinter sich lassen möchte. „Kosmopolitismus meint […] im 
Kern die Anerkennung von Andersheit sowohl im Inneren als auch nach außen. 
Kulturelle Unterschiede werden weder in einer Hierarchie der Andersartigkeit ge-
ordnet, noch werden sie universalistisch aufgelöst, sondern akzeptiert.“ (Beck 2004: 
90) Mit dem Konzept des Kosmopolitismus möchte Beck analytisch das Verhältnis 
von Globalität und Lokalität ausmessen. Er geht davon aus, dass Kosmopolitismus 
sowohl auf analytischer als auch auf normativer Ebene zwischen lokalen Vergesell-
schaftungsmustern und globalen Vorgaben vermittelt. Das Melange-Prinzip weist er 
als ein entscheidendes Merkmal kosmopolitischer Modernität aus (vgl. Dennaoui 
2010: 415): „Das heißt: lokale, national ethische, religiöse und kosmopolitische 
Kulturen und Traditionen durchdringen, verbinden, mischen sich: Kosmopolitismus 
ohne Provinzialismus ist leer, Provinzialismus ohne Kosmopolitismus ist blind.“ 
(Beck 2004: 16)

Während sich Luhmann also für die Selbstbeschreibungen des Weltgesell-
schaftssystems interessiert, möchte Beck mit seinem Konzept des Kosmopolitismus 
die kulturelle Entgrenzung der unterschiedlichen Bereiche und Regionen in den 
Blick nehmen. Was beide vereint, ist ein im weitesten Sinne textualistisches Kul-
turverständnis. Eine Nähe zu poststrukturalistischen Ansätzen kann hier jedoch nur 
bedingt ausgemacht werden. Poststrukturalistische Ansätze, die wie die postmoder-
ne Kritik für das Ende der großen Erzählungen stehen, finden keinen Niederschlag 
in den Moderneerzählungen der beiden Autoren. Latours Kritik der Moderne bei-
spielsweise richtet sich explizit gegen die Auffassung einer Trennung unterschiedli-
cher gesellschaftlicher Teilbereiche, wie sie etwa Luhmanns Modernetheorie be-
stimmt: In seinem Buch Wir sind nie modern gewesen (1998) problematisiert er die 
Annahme, dass sich die Moderne gerade über die Differenzierung zwischen Kultur 
und Natur, den Menschen, Dingen und Gott konstituiere: „Die Arbeit der Vermitt-
lung, in der die Hybriden zusammengesetzt werden, wird von der modernen Ver-
fassung unsichtbar, unvorstellbar, undenkbar gemacht.“ (Latour 2008: 49) Auch 
Becks Überlegungen unterscheiden sich dergestalt von Latours Kritik, als dass 
Letzterer insbesondere der materiellen Verfasstheit der Welt gerecht werden will
und die zentrale Rolle der Dinge in unserer alltäglichen Praxis ernst nehmen will. 
Eine solche Auffassung hat jedoch bislang kaum Eingang in die Moderneerzählung 
                                                                                                                                              

ge, entlang derer Transnationale Soziale Räume wachsen und sich verdichten.“ (Pries 
1998: 74f)

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                             HEGEMONIALE NARRATIVE DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 195
 

 

gefunden. Auch im religionssoziologischen Diskurs konzentriert man sich in erster 
Linie auf die Ebene der Sinnproduktionen und schenkt der materiellen Verfasstheit 
der Praxis kaum Berücksichtigung.

Allerdings finden sowohl konvergenztheoretische als auch divergenztheoreti-
sche globale Moderneerzählungen breite Berücksichtigung im gegenwärtigen reli-
gionssoziologischen Diskurs. Generell nehmen – wie im Folgenden gezeigt werden 
soll – die unterschiedlichen Moderne-Narrative über die Jahre erheblichen Einfluss 
darauf, wie Religion in der Soziologie thematisiert wird und welcher Stellenwert re-
ligiösen Phänomenen in modernen Gesellschaften beigemessen wird. Nicht nur das 
Narrativ der funktionalen Differenzierung, welches bereits in den Theorien der 
Klassiker angelegt ist, erweist sich von zentraler Bedeutung für den religionssozio-
logischen Diskurs, auch der Säkularisierungsthese, welche in enger Verbindung mit 
der Diagnose gesellschaftlicher Differenzierung steht, kommt selbstverständlich ei-
ne herausragende Bedeutung zu. Die Diagnose einer zunehmenden Pluralisierung 
und Individualisierung der Gesellschaft übt ebenfalls einen nicht zu unterschätzen-
den Einfluss auf die Thematisierung des Religiösen in der modernen Gesellschaft 
aus. Zwar werden als Reaktion auf die unterschiedlichen Kritikpunkte vereinzelt 
Modifikationen an den Modernetheorien und den religionssoziologischen Diagno-
sen vorgenommen, so ist der Begriff der Globalisierung als Beobachtungskategorie 
für eine globale Modernität beispielsweise seit Ende der 1990er Jahre aus der Sozi-
ologie nicht mehr wegzudenken. Im religionssoziologischen Diskurs wird diese 
Verschiebung der Perspektive hin zu einer globalen Betrachtungsweise auf Moder-
nität ebenfalls zur Kenntnis genommen und bleibt nicht ohne Folgen für die gängi-
gen Narrative des religionssoziologischen Diskurses. Angesichts der in globaler 
Perspektive festzustellenden globalen Heterogenität religiöser Erscheinungsformen 
wird die Säkularisierungsthese im religionssoziologischen Diskurs immer häufiger 
problematisiert. Von einer grundlegenden Revision des religionssoziologischen 
Diskurses kann hierbei allerdings keine Rede sein. Nach wie vor bestimmt der Fo-
kus auf die europäische Situation den religionssoziologischen Diskurs, was – so ei-
ne zentrale These dieser Arbeit – durch die enge diskursive Verknüpfung der Be-
griffe der Moderne und der Religion in der Religionssoziologie bedingt ist. 

Im Folgenden soll nun diesen diskursiven Verknüpfungen anhand der gängigen 
Erzählungen – der gesellschaftlichen Differenzierung, der Säkularisierung, der In-
dividualisierung und der Pluralisierung – nachgegangen werden. Dabei werden ins-
besondere auch die Brüche und Verschiebungen dieser Erzählungen analysiert. In 
Anschluss an Foucault zeigt sich hier die Hervorbringungspraxis der diskursiven 
Verknüpfung der Begriffe Moderne und Religion jeweils in ihrer besonderen Evi-
denz. Darüber hinaus soll auch der Zusammenhang zwischen den einzelnen Narra-
tiven, die sich alle unter dem Dach des Meta-Narrativs der Moderne versammeln, in 
Augenschein genommen werden. 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



196 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
5.1.1 Gesellschaftliche Differenzierung

Das Narrativ der funktionalen Differenzierung hält sich bislang eindeutig am konti-
nuierlichsten im religionssoziologischen Diskurs. Nicht nur in der Diskussion um 
Säkularisierung erweist sich die Annahme der Ausdifferenzierung der Gesellschaft 
in unterschiedliche Teilbereiche von zentraler Bedeutung. Wie deutlich geworden 
sein sollte, kommt ihr in den soziologischen Diskursen um Religion und Modernität 
im Allgemeinen eine konstitutive Rolle zu:

Zwar ist im letzten Kapitel herausgearbeitet worden, dass sich diese hegemonia-
le Argumentationsfigur bereits bei den Klassikern finden lässt und ihr in den Mo-
dernetheorien Parsons‘ und Luhmanns dann eine zentrale Rolle zugesprochen wird. 
Dennoch soll im Folgenden hauptsächlich anhand Luhmanns Systemtheorie exemp-
larisch die Ausdifferenzierung des Religionssystems auf dem Weg in die Moderne 
nachgezeichnet werden, steht diese doch paradigmatisch für das diffenzierungstheo-
retische Denken im religionssoziologischen Diskurs.

Wie bereits beschrieben, ist die Ausdifferenzierung bei Luhmann der entschei-
dende Faktor der Moderneentwicklung, wobei hauptsächlich die Form der Diffe-
renzierung von zentraler Bedeutung ist: 

„Die moderne Gesellschaft ist nicht nur durch das Ausmaß, sondern auch und vor allem 
durch die Form ihrer Differenzierung gekennzeichnet. Im Unterschied zu älteren, entweder 
segmentär oder schichtenmäßig differenzierten Gesellschaftsformationen beruht die primä-
re Innendifferenzierung des Gesellschaftssystems auf Funktionen. […] Historisch gesehen 
beginnt der Umbau der stratifizierten in eine funktionale Gesellschaftsordnung im Mittelal-
ter auf der Basis einer erreichten Nichtidentität von Rollensystemen und Rollenbeziehung 
für Religion, Politik und Wirtschaft. Seit der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts treten Aus-
differenzierungen für Wissenschaft und Erziehung hinzu. Entsprechend spezialisiert sich das 
Familienleben. Spätestens im 19. Jahrhundert, formulierbar besonders seit der Französi-
schen Revolution, liegt die Ordnung irreversibel vor.“ (Luhmann 1982: 229)  

Ähnlich wie Weber schreibt Luhmann der Religion hinsichtlich des Aufkommens 
der Moderne eine besondere, aber in der inneren Konsequenz durchaus ambivalente 
Bedeutung zu. Bei Luhmann kommt Religion neben Politik und Wirtschaft eine Art 
Vorreiterrolle hinsichtlich der funktionalen Ausdifferenzierung gesellschaftlicher 
Teilsysteme zu (vgl. Luhmann 1993: 270). Bereits für das Mittelalter diagnostiziert 
Luhmann erste Prozesse der Ausdifferenzierung von Religion: „Zweifellos gibt es 
also früh besondere Anlässe, Orte und Zeitpunkte für spezifische religiöse Kommu-
nikation, und es gibt in der Religion mehr als in jedem anderen Funktionsbereich 
auch Strukturen, die solche Kommunikation über die konkreten Ereignisse hinaus 
zu Systemen verbinden.“ (Luhmann 1993: 270) Durch die künstliche Verknappung 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                             HEGEMONIALE NARRATIVE DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 197
 

 

der Kommunikation, also der sozialen Einschränkung für die inhaltliche Freigabe 
der Imagination, und die daraus resultierenden stratifikatorischen Differenzierungen 
und Zentrum/Peripherie-Unterscheidungen sind der funktionalen Differenzierung 
noch Schranken gesetzt (vgl. Luhmann 1993: 273f). Durch die Ausdifferenzierung 
religiöser aber auch politischer Kommunikationsweisen gewinnen diese eine „ei-
gentümliche Prominenz“: Indem sie den Sinn des Lebens definieren, bestimmen sie 
gleichsam die gesellschaftliche Semantik. „Sie finden sich ohne Konkurrenz, wenn 
es um die Selbstbeschreibung des Gesellschaftssystems geht. Die Gesellschaft wird 
bis in die Neuzeit hinein als religiöse Gemeinschaft oder als politisch-humane Un-
ternehmung definiert, obwohl und gerade weil sie noch keine funktionale Differen-
zierung des Gesamtsystems realisiert.“ (ebd.: 275)8 Luhmann erkennt in der kosmo-
logischen und moralischen Fixierung der Religion nun zwei Typen religiöser Sem-
antik, welche seit dem späten Mittelalter in zunehmendem Maße damit konfrontiert 
sind, dass auch andere Funktionsbereiche sich autopoetisch zu reproduzieren begin-
nen und eigene Beschreibungen des Gesellschaftssystems entwickeln.9 In diesem 
Sinne ist die Veränderung von Kosmologie und Moral nicht auf eine ideenge-
schichtliche Eigendynamik, sondern eine zunehmende Ausdifferenzierung anderer 
Funktionssysteme zurückzuführen. 

Hatte in vormodernen Hochkulturen Religion in erster Linie die Aufgabe das 
Moralschema zu generieren, wobei die kosmologische Semantik den entsprechen-
den Rahmen bot10 und die Gesellschaft hier in historischer Perspektive als abgefal-
                                                                 
8 Da es sich um Adelsgesellschaften handele, können diese aufgrund der Zentrum-

Peripherie-Unterscheidung noch keine gesellschaftseinheitliche Kultur hervorbringen.
9 Zu einer Fusionierung von Religion und Moral kommt es laut Luhmann erst mit der Aus-

differenzierung der Religion. Erst dann wird der Schwerpunkt auf soziale Regulierungen 
in eine Gesellschaft verlagert, die von der Religion aus nun als Umwelt behandelt wird. 
Religiöse Kosmologien entstehen somit als Korrelat einer gesellschaftsinternen Differen-
zierung von sakral und profan und tragen dem Umstand Rechnung, dass es auch nichtre-
ligiöse Kommunikation in der Gesellschaft gibt. Die Einheit der Differenz muss somit in 
komplexer werdenden Gesellschaften von Religion interpretiert werden (Luhmann 1993: 
277).

10 Diese ist natürlich an ein gesellschaftliches Interesse rückgebunden, das Interesse näm-
lich, den Unterschied von gut und schlecht zu begründen, welcher das alltägliche Leben 
prägt (Luhmann 1993: 283). Außenereignisse der gesellschaftlichen Umwelt des Religi-
onssystems, die als Störung erfahren werden, werden im Moralschema des Systems als 
Sünde klassifiziert (vgl. ebd.: 286). „Das Sündenschema erfüllt hierbei gleich mehrere 
Funktionen: Es steuert die Diffusion der Great Tradition von gesellschaftlichen Zentren 
aus, es ermöglicht laufende professionelle Versorgung der Bevölkerung in Hinblick auf 
Probleme, die durch diese Versorgung erst erzeugt werden, es setzt eine Art semantische 
Evolution von Moralkasuistik in Gang und es erhält mit all dem die schon weit entwi-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



198 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
len von einer ursprünglich heiligen Ordnung gesehen wurde, wird es ab dem 17. 
Jahrhundert auch möglich, die vielen positiven Fortschrittsanzeichen der Moderne 
wahrzunehmen (Luhmann 1993: 289). Diese strukturellen und semantischen Inno-
vationen müssen sich nun gegen das Bündnis von Moral und Religion durchsetzen 
und geben sich daher gern einen säkularen Anstrich. 

Notwendige Voraussetzung der funktionalen Ausdifferenzierung ist eine „stär-
kere Differenzierung und Re-Integration von Codierung und Programmierung in 
den einzelnen Funktionssystemen“ (Luhmann 1993: 293). Erst die Ausbildung 
funktionsspezifischer binärer Codes ermöglicht die Autopoiesis der Systeme. Diese 
müssen universell anwendbar sein und garantieren, dass alle Probleme, die in einen 
entsprechenden Funktionsbereich fallen, auch behandelt werden können.11

Mit einer komplexer werdenden Welt gerät die Religion allerdings nun in 
Schwierigkeiten, da sich die semantische Einheit moralischer Prinzipien nicht mit 
funktionaler Differenzierung verträgt. Dies ändert sich erst dadurch, dass Moral 
Ende des 17. Jahrhunderts eine eigenständige Angelegenheit wird, die es ihr sogar 
ermöglicht, Religion zu beurteilen: 

„Diese Rangumkehrung, die die Moral der Religion überordnet, bedeutet, daß religiöse 
Probleme auf die Religion konzentriert werden können und daß alle anderen Funktionssys-
teme, wie auch die Religion selbst, gesellschaftlich nur noch mit moralischen Problemen zu 
rechnen haben. Im moralischen Jahrhundert, im 18. Jahrhundert, läßt die Gesellschaft sich in 
der Gesellschaft von der Moral vertreten. An die Stelle der Höllenfurcht tritt die Furcht vor 
Lächerlichkeit, die ihrerseits aber eine intakte ständische Gesellschaft voraussetzt.“ (Luh-
mann 1993: 307) 

                                                                                                                                              
ckelte funktionale Ausdifferenzierung des Religionssystems.“ (Luhmann 1993: 288) Al-
lerdings muss dann auch die Frage gestellt werden, wie mit zu viel Sünde umzugehen ist. 
Im späten Mittelalter wird dieses Problem auf unterschiedliche Weise zu lösen versucht: 
Da es ohne Sünde nicht mehr zu gehen scheint, müssen Mechanismen entwickelt werden, 
die einen Umgang mit Sünde ermöglichen. In diesem Sinne werden die Mechanismen 
erweitert, die dem Sünder das Himmelreich öffnen (vgl. ebd.: 292). Die Theologie war 
gezwungen, mehr zuzulassen, als ihr lieb war. Daraus resultieren Grundlagenrevisionen, 
wie etwa die Kirchenspaltung, die bis heute nachwirken.

11 In vielen Fällen wird dies durch den Rückgriff auf eine Zweitcodierung möglich. Hin-
sichtlich des Wirtschaftssystems hält Luhmann beispielsweise fest: „Für die Wirtschaft 
liegt die Parallele in der Zweitcodierung des Eigentums durch das Geld, in der Überfor-
mung der Differenz von Haben/Nichthaben durch die Differenz Zahlen/Nichtzahlen, die 
im Endeffekt dann die gesamte Eigentumsordnung der alten Welt ‚liquidiert‘.“ (Luhmann 
1993: 299f)

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                             HEGEMONIALE NARRATIVE DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 199
 

 

Diese Veränderungen im Verhältnis von Moral und Religion markieren nun den 
Übergang von einer stratifizierten zur funktional differenzierten Gesellschaft: „Auf 
geradezu natürliche Weise verlagert sich mithin ein Problem, das ursprünglich in 
der Religion zuhause war, über eine moralische Zwischenphase in Strukturproble-
me von Funktionssystemen.“ (Luhmann 1993: 307) Mit dem wachsenden Einfluss-
verlust auf andere Funktionsbereiche kann Religion sich erst als eigenständiges 
Funktionssystem etablieren und sich voll und ganz auf seine zentrale Funktion der 
Kontingenzbewältigung konzentrieren. Religion als selbstreferenzielles Religions-
system ist also Luhmanns Ansicht nach ein relativ junges Phänomen.

Wie gesehen, nimmt Religion hinsichtlich der funktionalen Ausdifferenzierung 
der Gesellschaft eine ambivalente Rolle ein, die Luhmann folgendermaßen zusam-
menfasst: 

„Gerade die dichte semantische Betreuung von vielen Sachbereichen der gesellschaftlichen 
Kommunikation durch die Religion erweist sich nach all dem als ein Anlass zu Spannungen 
und Rissen, wenn die Gesellschaft die Form ihrer Differenzierung umstellt. Gerade das am 
weitesten ausdifferenzierte Funktionssystem, das diese Veränderung selbst nicht wahrneh-
men kann, weil es die eigene Semantik für die der Gesellschaft hält, ist dadurch am stärksten 
betroffen. Der Umbau der Gesellschaft kommt in Ablösung von einer religiösen Weltsetzung 
zustande, und die Religion fördert ihn – teils indem sie ihn zu verhindern sucht und dadurch 
Differenzerfahrungen erzwingt, und teils indem sie sich selbst einen Primat der eigenen 
Funktion erlaubt und damit anderen Systemen das Gleiche nahelegt.“ (Ebd.: 309) 

Hat sich Religion erst einmal darauf eingestellt, nicht mehr das Ganze im Ganzen 
zu repräsentieren, erweist sie sich für die moderne Gesellschaft als unverzichtbar. 
Während Luhmann in seinen frühen Schriften die Bewältigung von Kontingenz als 
zentrale Aufgabe der Religion erachtet, spricht er in seinen späten Schriften in ers-
ter Linie von der Beobachtung des Nichtbeobachtbaren als der wesentlichen Funk-
tion des Religionssystems für die Gesellschaft.12

Auch wenn der Argumentationsfigur der funktionalen Differenzierung gerade in 
Hinblick auf religionssoziologische Überlegungen zweifellos bei Luhmann der 
größte Stellenwert eingeräumt wird, sind doch die meisten religionssoziologischen 
Arbeiten in der einen oder anderen Weise von der Annahme gesellschaftlicher Dif-
ferenzierungsprozesse geprägt. Häufig findet diese Argumentationsfigur unter di-
rektem Rückgriff auf die Klassiker Eingang in den religionssoziologischen Diskurs. 
So erfreut sich hier der von Weber diagnostizierte Prozess der Rationalisierung der 
unterschiedlichen gesellschaftlichen Teilbereiche großer Beliebtheit. Berger und 
                                                                 
12 Es für die Rezeption Luhmanns nicht unrelevant, auf welche Werkphase man sich be-

zieht. Während Detlef Pollack sich hauptsächlich auf die frühen Schriften bezieht, findet 
bei Volkhard Krech auch die semantische Wende in Luhmanns Werk Berücksichtigung.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



200 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
Luckmann etwa knüpfen unmittelbar an Weber an und gehen von einer Rationali-
sierung und Differenzierung gesellschaftlicher Teilbereiche aus. Entsprechend heißt 
es z.B. bei Luckmann: 

„Man sollte anmerken, daß die institutionelle Spezialisierung der Religion Teil eines langfris-
tigen historischen Prozesses war, in dem sich die traditionelle Ordnung in die moderne In-
dustriegesellschaft verwandelte. Dieser Prozeß weist eine verwickelte Serie aufeinanderfol-
gender Phasen auf, während derer politische, religiöse und ökonomische Institutionen zu-
nehmend spezifische Funktionen annehmen und die gleichzeitig zu einer zusehends ‚rationa-
leren‘ Organisation der institutionellen Bereiche führte. […] Dieser Prozeß hatte die strikte 
Aufteilung der modernen Gesellschaft in unterschiedliche institutionelle Bereiche zu Folge. 
Die Normen der einzelnen Bereiche wurden zunehmend ‚rationaler‘ mit Bezug auf die funk-
tionalen Anforderungen der jeweiligen Institutionen.“ (Luckmann 1991: 137) 

Luckmann und Berger interessieren sich nun insbesondere dafür, welche Auswir-
kungen dieser Prozess auf das Verhältnis zwischen den Institutionen und den bio-
graphischen Sinnzusammenhängen der Gesellschaftsmitglieder hat. Da sich die In-
stitutionen immer stärker durch Autonomie und Rollenspezialisierung auszeichnen, 
stimmen diese immer weniger mit den biographischen Sinnzusammenhängen der 
Einzelnen überein. Es entstehen durch die institutionelle Segmentierung also Berei-
che, in welchen der umfassende biographische Zusammenhang unbestimmt bleibt. 
Dieser Bereich wird nun als Privatsphäre gekennzeichnet und gilt fortan als Ort der 
primären Identitätskonstruktion.13

Jedoch lassen sich auch bei Berger und Luckmann einige Parallelen zu Luh-
mann hinsichtlich der Rollen der Religion in diesem Wandlungsprozess und den 
Folgen finden, die sich für Religion aus der Differenzierung der einzelnen gesell-
schaftlichen Teilbereiche ergeben. So weist etwa Luckmann auf die Prägung der 
westlichen Geschichte durch die zunehmende Spezialisierung der Religion hin. 
Ähnlich wie Luhmann spricht er Religion diesbezüglich eine Vorreiterrolle zu, di-
agnostiziert aber ebenfalls, „daß die langfristigen Folgen der institutionellen Spezia-
lisierung der Religion, als Teil eines umfassenden sozialen Wandels, paradoxer-
weise zum Verlust dessen führten, was die institutionell spezialisierte Religion ur-
sprünglich in dem ‚pluralistischen‘ Rahmen der griechischen Welt und des Römi-
schen Reiches ausgezeichnet hatte: die Monopolstellung bei der Definition eines 
verpflichtenden Heiligen Kosmos.“ (Luckmann 1991: 136) Der Prozess der Diffe-
renzierung gesellschaftlicher Teilbereiche bereitet den kirchlichen Institutionen in 

                                                                 
13 Das Narrativ gesellschaftlicher Differenzierung ist auf diese Weise auch auf das Engste 

verknüpft mit der Erzählung von der Individualisierung, auf welche später noch genauer 
einzugehen sein wird.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                             HEGEMONIALE NARRATIVE DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 201
 

 

Hinblick auf das Verhältnis zwischen Gesellschaft und Individuen aber offenbar 
größere Probleme als anderen gesellschaftlichen Institutionen: 

„Die fehlende (oder geringe) Integration der institutionellen Handlungen in ein subjektiv be-
deutungsvolles System stört das reibungslose Funktionieren der ökonomischen und politi-
schen Institutionen keineswegs. Denn als Handelnder in der Sozialwelt kann sich der einzel-
ne von der Kontrolle institutioneller Normen nicht befreien. Da der Sinn dieser Normen sei-
ne persönliche Identität jedoch nur mittelbar berührt und im subjektiven Bedeutungssystem 
nur einen ‚neutralen‘ Status einnimmt, haben diese Normen jedoch kaum mehr einen be-
wußtseinsformenden Einfluß auf den einzelnen. […] Aus der Perspektive der institutionellen 
Bereiche wird der subjektive, biographische Zusammenhang der Rollenhandlungen bedeu-
tungslos. […] Die Ausgliederung institutionell spezialisierter religiöser Normen, die im selben 
globalen sozialen Wandel ihren Anfang nimmt, wirkt sich schwerwiegend auf die Funktion 
der religiösen Repräsentation aus. Der Hoheitsanspruch, den das ‚offizielle‘ Modell der Reli-
gion erhebt, ist allumfassend – auch auf der Seite des Subjekts, da das Modell zur Repräsen-
tation eines durchgängigen Zusammenhangs im Leben des einzelnen gedacht ist. […] Die 
Verwandlung spezifisch religiöser Repräsentationen in ein System bloßer Rhetorik unter-
höhlt notwendig diese soziale Form der Religion. Die annähernde Deckung zwischen dem 
‚offiziellen‘ Modell der Religion und dem vorherrschenden subjektiven System ‚letzter‘ Be-
deutung geht verloren.“ (Luckmann 1991: 138f) 

Die Kirchen verlieren durch diesen Prozess in der modernen Gesellschaft an Mit-
gliedern und Bedeutung, nicht jedoch Religion überhaupt, wie Luckmann mit sei-
nem Konzept der unsichtbaren Religion veranschaulicht. 

Ähnliche Sichtweisen vertreten auch Bourdieu (2009), Riesebrodt (2001, 2007), 
Krech (2011) und Knoblauch (2009), in deren religionssoziologischen Überlegun-
gen die Annahme gesellschaftlicher Differenzierung jeweils eine mehr oder minder 
große Rolle spielt. In vielen Arbeiten wird diese Argumentationsfigur in einen di-
rekten Zusammenhang zur Moderne gestellt und die Entstehung autonomer gesell-
schaftlicher Teilbereiche als notwendige Voraussetzung für die moderne Gesell-
schaft gesehen. Allerdings bereitet es zumindest der institutionellen Religion 
Schwierigkeiten, mit den Folgen dieses Prozesses umzugehen. Nicht nur die Mit-
gliederzahlen sinken, auch auf gesellschaftlicher Ebene verlieren die Kirchen zu-
nehmend an Einfluss. In Anschluss an Luckmann wird der Fokus im religionssozio-
logischen Diskurs aus diesem Grund nun verstärkt auf die individuelle Religion ge-
lenkt, wird doch davon ausgegangen, dass mit der Differenzierung der Gesellschaft 
erst so etwas wie Privatsphäre entsteht. Das Narrativ der gesellschaftlichen Diffe-
renzierung steht also nicht nur in einem engen Zusammenhang zum Narrativ der 
Säkularisierung, sondern – wie zu zeigen sein wird – auch zu den Narrativen der 
Individualisierung und Pluralisierung. 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



202 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS 

 
Obwohl der Ausgangspunkt solcher Überlegungen meist die spezifisch europäische 
Entwicklung ist, wird der Annahme gesellschaftlicher Differenzierung wie etwa in 
Luhmanns Theorie der Weltgesellschaft auch ein universeller Status zugesprochen. 
Dem Diskurs um Modernität entsprechend variieren hierbei jedoch die Perspektiven 
auf die Globalität der funktionalen Differenzierung. In der klassischen Modernisie-
rungstheorie dient die funktionale Differenzierung u.a. dazu, das Entwicklungssta-
dium einer Gesellschaft auf dem Weg von der traditionellen zur modernen Gesell-
schaft auszumachen. Ähnliches gilt auch für Luhmanns Theorie der Weltgesell-
schaft, wobei er nicht einzelne Gesellschaften, sondern vielmehr die einzelnen glo-
balen Funktionssysteme in den Blick nehmen will. Wie aufgezeigt konstruiert er 
sein Theoriemodell anhand der spezifisch europäischen Erfahrung.  

In Bezug auf das Religionssystem ist eine solche Vorgehensweise im jüngeren 
religionssoziologischen Diskurs von Peter Beyer problematisiert worden. Er knüpft 
an Luhmanns Theorie der Weltgesellschaft an und richtet seinen Blick insbesondere 
auf das Funktionssystem der Religion, wobei sich bereits anhand der Titel seiner 
beiden Hauptwerke Religion and Globalization (1994) und Religions in Global 
Society (2006) ein Wechsel vom Singular zum Plural erkennen lässt, die sich auch 
in der Adaption bzw. Weiterentwicklung von Luhmanns Theorie widerspiegelt. So 
übernimmt er etwa Luhmanns theoretische Figuren der Codes und Programme, das 
Allgemeine (die Religion) soll das Besondere (die Religionen) dabei jedoch nicht 
überlagern. In diesem Zusammenhang kritisiert er auch Luhmanns Code der Imma-
nenz und Transzendenz: Dieser fände zu selten Verwendung in den religiösen 
Selbstbeschreibungen der Vergangenheit und Gegenwart und insbesondere die 
nicht-abrahamitischen Religionen ließen sich diesem Code nur mit Gewalt unter-
ordnen (vgl. Beyer 2006: 80f; vgl. auch Simojoki 2012: 78). Aber auch hinsichtlich 
der negativen Seite der Codierung bleibe die Codierung von Immanenz und Trans-
zendenz zu abstrakt.14 Für das Christentum spricht er hinsichtlich der Systemdiffe-
renzierung der Reformation eine bedeutende Rolle zu und macht entsprechend die 
Unterscheidung zwischen Heil und Verdammnis als zentralen Code aus. Beyer ist 
sich bewusst, dass er diese christliche Leitdifferenz aufgrund ihrer Partikularität 
nicht auf das globale Religionssystem übertragen kann. Auch wenn er der Reforma-
tion hinsichtlich der Ursprungsgeschichte des Religionssystems eine entscheidende 
Bedeutung zuspricht, sei die globale Dynamik erst durch Kolonialisierung und Mis-
sionierung hervorgebracht worden (vgl. Simojoki 2012: 91). Er macht für die ande-
ren Weltreligionen jeweils andere Codes aus und diagnostiziert in Bezug auf den Is-
lam etwa die Leitdifferenz von halal (erlaubt) und haram (verboten) und in Bezug 
                                                                 
14  „Luhmann’s suggestion […] seems to underdetermine the negative religious pole too 

much and thus misses a good portion of what more fundamentally structures actual reli-
gious communication in today’s world, namely the avoidance of a struggle against reli-
giously determined evil.“ (Beyer 2006: 85f) 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                             HEGEMONIALE NARRATIVE DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 203
 

 

auf den Buddhismus die Unterscheidung zwischen nirwana und samsara (vgl. Bey-
er 2006: 80f). Gestützt werden all diese Codes vom Zweitcode gut/schlecht, der zu-
gleich als Bewahrer von Moral fungiert. Da Religion Moral nicht für sich alleine 
beanspruchen kann, ist sie zudem auf religiöse Programme angewiesen, die be-
stimmen, was als religiöse Kommunikation definiert werden kann (vgl. Wienold 
2014: 157).15 Beyer befasst sich insbesondere mit den sogenannten Weltreligionen 
und zeigt, dass diese sowohl Analogie als auch Differenz aufweisen: So würden 
sich die binären Codes und Programme zwar von Religion zu Religion unterschei-
den, aber insbesondere die Leitunterscheidungen würden auch Momente der Konti-
nuität aufweisen. Obschon Beyer davon ausgeht, dass es keine welteinheitliche Re-
ligion gibt, möchte er auf einen Universalcode, der aller religiösen Kommunikation 
zugrunde liegt, nicht verzichten. Als globalen Code bringt er die Differenz von 
blessed und cursed ins Gespräch, räumt allerdings ein, dass es sich hierbei um eine 
sekundäre Abstraktion handele, die zudem auch eine sehr große Nähe zu den abra-
hamitischen Religionen aufweise (vgl. Beyer 2006: 85; vgl. auch Simojoki 2012: 
81). 

Beyer ist sich im Klaren, dass er bei inhaltlicher und methodologischer Schwer-
punktlegung auf Prozesse der funktionalen Differenzierung Ausblendungen in Kauf 
nimmt. So geraten Erscheinungsformen, die außerhalb oder an den Rändern des re-
ligiösen Systems liegen, nicht in den Blick (vgl. Simojoki 2012: 103). Aufgrund des 
theoretischen Mehrwerts hält er jedoch an diesem Analysefokus fest, denn wie an-
hand des luhmannschen Theoriegebäudes veranschaulicht wurde, werden die ge-
sellschaftlichen Teilsysteme durch die Übernahme unterschiedlicher Funktionen 
bzw. unterschiedlicher kommunikativer Ausrichtungen klar voneinander abgrenz-
bar. Aus diesem Grund hat die These gesellschaftlicher Differenzierung auch noch 
einen äußerst praktischen Nebeneffekt für die Analyse moderner Gesellschaften: 
Denn erst durch die Trennung der unterschiedlichen gesellschaftlichen Teilbereiche 
                                                                 
15 Damit sei allerdings noch nichts über die soziale Gestalt gesagt, die Religion in der ge-

genwärtigen Weltgesellschaft annehme. In Abgrenzung zu Luhmann, der der Kommuni-
kation über Gott in religiösen Lehren eine zentrale Rolle eingeräumt hat, macht Beyer die 
soziale Gestalt der Religion in der Dignität ritualisierter Praxis aus, wie Simojoki festhält: 
„Es seien in erster Linie die religiösen Praktiken – Gebete, Opfer, Gottesdienste, Medita-
tionen, Wallfahrten, Frömmigkeitsübungen, auch Predigten –, in denen die fundamentale 
Kommunikation mit Gott oder dem jeweiligen Äquivalent aufgenommen, aufrechterhal-
ten und verstärkt werden.“ (Simojoki 2012: 83) Während er im Frühwerk noch ganz auf 
der Linie von Luhmanns Unterscheidung zwischen Interaktion, Organisation und Gesell-
schaft als den drei Typen maßgeblicher kommunikativer Systembildung bleibt, ergänzt er 
diese Typologie in Religions in Global Society außerdem noch um das System sozialer 
Bewegungen, welches sich im Vergleich zu den anderen Systemen durch eine hohe Elas-
tizität auszeichne.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



204 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
werden deren spezifischen Eigenarten und Funktionsweisen erkenn- und analysier-
bar. Entsprechend erweist sich diese Theorieperspektive auch als äußerst beständig 
gegenüber den diskursiven Verschiebungen im religionssoziologischen Diskurs. 

Wie schon an verschiedenen Stellen dieser Arbeit aufgezeigt, ist spätestens mit 
Luckmanns These der Individualisierung der Religion auch ein gegenläufiger Trend 
im religionssoziologischen Diskurs zu verzeichnen. Bereits bei Luckmann waren 
die Übergänge der von den sekundären Institutionen bereitgestellten, religiösen und 
weltanschaulichen Sinnangebote fließend. Die differenzierungstheoretische Per-
spektive wird hier – zumindest bezüglich ihrer Erklärungskraft von religiösen Phä-
nomenen – in Frage gestellt. Knoblauch baut diese Argumentationsfigur weiter aus. 
Er verweist darauf, dass differenzierungstheoretische Ansätze lediglich die institu-
tionalisierte Religion in den Blick nehmen würden (vgl. Knoblauch 2013: 122). 
Knoblauch knüpft nun in erster Linie an Luckmanns Konzeption an, dass religiöse 
Sinnhorizonte nicht mehr von nicht-religiösen Sinnhorizonten unterschieden wer-
den können. In einer globalisierten Welt komme es noch zu einer stärkeren Durch-
mischung der unterschiedlichen Wissenstraditionen. Diesen Prozess bringt er 
hauptsächlich mit einer Globalisierung der Kommunikation in Verbindung; insbe-
sondere die vernetzte Kommunikation entbinde Religionen und Weltanschauungen 
von direkten institutionellen Trägern, was jedoch gleichzeitig zu einer Vermischung 
der bisherigen institutionellen Wissenstraditionen und damit zu zahlreichen „Re-
kompositionen“ auch religiösen Wissens führe. Hier stellt Knoblauch nun fest: 
„Diese Rekomposition muss sich keineswegs an die Grenzen von Religion und 
Weltanschauung oder zwischen Religionen und Weltanschauungen halten. Sie kann 
auch die Grenzen zwischen Wissenschaft und Religion überspringen, wie das beim 
New Age der Fall ist.“ (Knoblauch 2009: 78f). Aus diesem Grund zieht er dem Be-
griff der Religion auch den der Spiritualität und der populären Religion vor (vgl. 
ebd.: 78f). Und auch Beck – der wie gezeigt für einen divergenztheoretischen Mo-
derneansatz steht – stellt in ähnlicher Weise fest, dass 

„das historisch Neue der religiösen conditio humana am Beginn des 21. Jahrhunderts […] die 
kosmopolitische Konstellation, d.h die Berührung und Durchdringung der Weltreligionen 
und Neuen Religiösen Bewegungen [ist]. Die territoriale Exklusivität der imagined communi-
ties endet, und selbst dort, wo sie nach wie vor existiert, prallen die Stimmen der Religionen 
im kommunikativ entgrenzten Raum der Weltgesellschaft aufeinander. In der neuen Kom-
munikationsdichte der Welt endet die in der nationalen Territorialordnung begründete Un-
vergleichbarkeit der Religionen.“ (Beck 2008: 60) 

Dabei „bewegt man sich in einer Welt der multireligiösen Zitate, deren Herkunft 
und Sinn man nicht kennt. Nur selten spürt man den Hauch der fremden Vergan-
genheit, mit der man die Innenwände des ‚eigenen Gottes‘ religiös tapeziert“ (ebd.: 
28). Wie Knoblauch in Anschluss an Luckmann, geht es auch Beck bei einer sol-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                             HEGEMONIALE NARRATIVE DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 205
 

 

chen Diagnose immer um eine Individualisierung des Glaubens, wobei er die Be-
deutung der kosmopolitischen Situation noch stärker herausstellt. 

Im Allgemeinen lässt sich jedoch festhalten, dass sowohl der luckmannschen als 
auch der luhmannschen Konzeption von Religion eine bedeutende Position im reli-
gionssoziologischen Diskurs zukommt. Somit verwundert es nicht, dass der Diskurs 
auch gegenwärtig von der Frage nach einem engen oder weiten Religionsverständ-
nis geprägt ist und bei einer entsprechenden Positionierung gerne entweder auf 
Luhmann oder auf Luckmann rekurriert wird.

Dass die Differenzierungstheorie seit Mitte der 1990er Jahre in der Soziologie 
zunehmend in Kritik geraten ist, wird in der Religionssoziologie erst in den letzten 
Jahren reflektiert. Zentrale Kritikpunkte, wie sie etwa Knöbl (2001), Scharpf 
(1989), Eisenstadt (2003; 2008b) oder Casanova (2008) hinsichtlich der Teleologie, 
des Zusammenhangs von Differenzierungs-, Moderne- und Säkularisierungstheorie 
und der mangelnden Erklärungskraft dieser Argumentationsfiguren geäußert haben, 
werden von Detlef Pollack zwar zur Kenntnis genommen, jedoch hält er nur den 
letzten Punkt für berechtigt. Der häufig vorgebrachten Kritik, die Differenzierungs-
theorie sei, wie auch die Modernetheorie oder die Säkularisierungstheorie, teleolo-
gisch, deterministisch und unilinear und ignoriere den geschichtlichen Wandel 
ebenso wie die große Heterogenität, die sich durch die Kontingenz der Geschichte 
ergibt, begegnet Pollack mit dem Einwand: 

„Die prinzipielle Bestreitung von Entwicklungstendenzen und kausalen Zusammenhängen 
wird den interdependenten historischen Veränderungen, in denen sich durchaus Muster, 
Abhängigkeiten und Teillinearitäten finden lassen, so wenig gerecht wie die Behauptung ei-
nes die Geschichte determinierenden Telos. […] Wo man die Kontingenz des Historischen 
verabsolutiert, bezieht man eine empirieresistente ideologische Position, die letztlich darauf 
hinausläuft, die Unerkennbarkeit der Wirklichkeit zu behaupten.“ (Pollack 2012: 557) 

Hinsichtlich der strittigen Verkoppelung von Moderne- und Differenzierungstheorie 
stimmt er dem von Eisenstadt hervorgebrachten Einwand, dass der Grad der Diffe-
renzierung sich von Gesellschaft zu Gesellschaft unterscheide, zwar zu (vgl. Eisen-
stadt 2003: 346, vgl. auch Pollack 2012: 549), er will allerdings weder das Konzept 
der Differenzierung in Frage stellen, wie dies Fritz Scharpf nicht nur in Hinblick 
auf dessen Anwendbarkeit in einer komparativen Perspektive, sondern auch hin-
sichtlich der europäischen Gesellschaft im Allgemeinen getan hat (vgl. Scharpf 
1989: 12), noch möchte er den Zusammenhang zwischen Modernetheorie und Dif-
ferenzierungstheorie bestreiten, wie dies etwa Casanova in seinen neueren Schriften 
tut (vgl. Casanova 2008: 319; vgl. Pollack 2012: 557f). Vielmehr geht er davon aus, 
dass die Frage gesellschaftlicher Differenzierung sehr wohl die Differenz zwischen 
moderner und vormoderner Gesellschaft markiere und verdeutlicht dies anhand des 
Vergleichs von Mittelalter, früher Neuzeit und Moderne: Während im Mittelalter 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



206 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS 

 
jede politische Machtausübung religiös legitimiert wurde und noch in der frühen 
Neuzeit Bischöfe Reichsfürsten gewesen sind, ist in der modernen Gesellschaft die 
Entscheidung über politische Macht dem Volk überlassen (vgl. Pollack 2012: 
558).16 Gerade die funktionale Differenzierung von Religion und Politik sei „eine 
notwendige Voraussetzung für Modernität, da es ohne diese Voraussetzung keine 
Gleichbehandlung von Religionsgemeinschaften, keine Gewährleistung der Religi-
onsfreiheit und keine Achtung der Würde der Personen geben kann“ (Pollack 2012: 
560).  

Pollack stimmt lediglich der Kritik zu, die an Luhmanns Theorie funktionaler 
Differenzierung in Bezug auf die Konvergenz von Struktur und Prozessbegriff und 
hinsichtlich der Vorstellung von Gesellschaft als handelndem System geäußert 
wird, und fordert, dass auch die Vermittlungsleistungen von Makro- und Mikropro-
zessen in einem makrotheoretischen Ansatz mitbedacht werden müssten (vgl. Pol-
lack 2012: 562).17 

Deutlich kritischer steht Hans Joas der Theorie funktionaler Differenzierung 
gegenüber: Er warnt explizit davor, Prozessbegriffe wie den der Differenzierung, 
Rationalisierung oder Modernisierung zur historischen Fundierung von Zeitdiagno-
sen zum Einsatz zu bringen. Vielmehr sei es notwendig, die Differenzierungstheorie 
selbst historisch zu reflektieren. In Anschluss an Tilly weist er darauf hin, dass es 
zwar im 19. Jahrhundert eine Reihe historischer Prozesse gegeben haben mag, die 
es sinnvoll erscheinen ließen, den aus Evolutionsmodellen der Biologie gewonne-
nen Differenzierungsbegriff in der Soziologie zu verwenden, er weist ebenso darauf 
hin, dass es gleichzeitig auch zahlreiche Prozesse gab, die demgegenüber eher mit 
Entdifferenzierung zu umschreiben wären (vgl. Joas 2012: 607f).18 Es bedarf also 
u.a. einer Diskussion des Erklärungsanspruchs solcher Prozessbegriffe, also der 
Klärung der Frage, inwiefern diese lediglich zur Deskription einzelner sozialer 
                                                                 
16  Prozessen der Entdifferenzierung, also dem „Einbau systemischer Fremdrationalität in 

ausdifferenzierte Sinnzusammenhänge“, die zu einer Vermischung unterschiedlicher 
Sinnrationalitäten führt, spricht Pollack demgegenüber eine marginale Rolle zu (vgl. Pol-
lack 2012: 560). 

17   Er bezieht sich hierbei auf den von Hartman Tyrell bereits 1978 geäußerten Hinweis, dass 
die allgemeine Evolutionstheorie, die sich auf die Begriffe der Variation, Selektion und 
Retention stützt, nicht mit den Prozessen funktionaler Differenzierung vermittelt werde. 
Es wird jedoch auch bezweifelt, ob dies mit Luhmanns starkem Gesellschaftsbegriff 
überhaupt möglich ist. Denn dass der Gesellschaft bei Luhmann die Fähigkeit zugespro-
chen werde, sich zu differenzieren, stehe eindeutig im Widerspruch zu seiner allgemeinen 
Evolutionstheorie (vgl. Schwinn 2001). 

18  Tilly veranschaulicht dies u.a. an Standardisierungsprozessen im Zusammenhang mit der 
Nationalstaatsbindung und der Entstehung eines Massenkonsumgütermarkts (Tilly 1984: 
43ff; vgl. auch Joas 2012: 607f). 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                             HEGEMONIALE NARRATIVE DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 207
 

 

Wandlungsprozesse oder des sozialen Wandels im Allgemeinen dienen. Genauso 
muss auch der normative Gehalt solcherlei Theoriemodelle kritisch hinterfragt wer-
den. Er äußert sich sehr skeptisch gegenüber Soziologinnen und Soziologen, die die 
Theorie funktionaler Differenzierung zum identitätsstiftenden Kern der Soziologie 
zählen und getrieben von der Sorge, dass bei der Aufgabe dieser Theorie sich jegli-
cher Theorieanspruch auflöse und lediglich der der Kontingenz der Geschichte üb-
rig bleibe, mehr oder weniger bedingungslos an dieser Argumentationsfigur festhal-
ten (vgl. Joas 2012: 614).19

Im Folgenden soll nun das Narrativ der Säkularisierung, welches von zahlrei-
chen Religionssoziologen und Religionssoziologinnen in einen unmittelbaren Zu-
sammenhang zum Narrativ gesellschaftlicher Differenzierung gestellt wird, näher in 
den Blick genommen werden. 

5.1.2 Säkularisierung

Das Narrativ der Säkularisierung hat den religionssoziologischen Diskurs maßgeb-
lich geprägt. Unter dem Schlagwort Säkularisierung wird seit Jahrzehnten nicht nur 
der Stellenwert von Religion in der modernen Gesellschaft diskutiert, an ihm ent-
zünden sich immer auch neue Debatten, anhand welcher Kriterien sich Religion am 
sinnvollsten definieren lasse. Wenn man also einen zentralen Kristallisationspunkt 
der diskursiven Verknüpfung von Moderne und Religion ausmachen will, würde 
sich der Begriff der Säkularisierung unmittelbar anbieten. Insofern kommt diesem 
Narrativ im religionssoziologischen Diskurs eine hegemoniale Stellung zu. Dabei 
divergieren die Vorstellungen allerdings beträchtlich, was genau unter Säkularisie-
rung verstanden werden soll. Es scheint gerade die Schwammigkeit des Säkularisie-
rungsbegriffs zu sein, welche die Diskurse um den Zusammenhang von Moderneer-
zählung und Säkularisierung immer wieder befeuert. 

Auch wenn die Diskussion um Säkularisierung im religionssoziologischen Dis-
kurs erst jüngeren Datums ist, wird sie nicht selten mit Webers Entzauberungsthese 
in Zusammenhang gebracht. Wie bei den Klassikern angelegt, jedoch von ihnen 
noch nicht unter den Begriff der Säkularisierung gefasst, wird zunächst unter die-
sem Begriff in recht allgemeiner Weise der soziale Bedeutungsverlust von Religion 
in der modernen Gesellschaft verstanden. Der Begriff der Säkularisierung knüpft 
hierbei direkt an die These der Ausdifferenzierung gesellschaftlicher Teilbereiche 
an, Religion verliere im Zuge dieses Prozesses den Einfluss auf gesellschaftliche 
Größen wie etwa Politik, Recht, Familie, die sie vorher maßgeblich geprägt hatte. 
Häufig zielt der Begriff der Säkularisierung aber auch auf den Prozess der Tren-
                                                                 
19 Diese Kritik äußert er explizit auch an Detlef Pollack, der „ungenannten Kritikern […] ei-

ne Verabsolutierung der Kontingenz des Historischen […] und somit schlimmsten wis-
senschaftsfeindlichen Obskurantismus“ vorhalte (Joas 2012: 614f Fußnote 10).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



208 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
nung der Einflussbereiche von Staat und Kirche ab – also auf die institutionelle 
Ebene dieses Prozesses – der insbesondere mit dem Aufkommen von Nationalstaa-
ten in Zusammenhang steht. Wie im Folgenden gezeigt werden soll, ist beim Dis-
kurs um Säkularisierung die Ebene, auf welcher Religion zu fassen versucht wird, 
von entscheidender Bedeutung. 

In der Nachkriegszeit, als die Modernisierungstheorie den sozialwissenschaftli-
chen Diskurs dominierte, gewann die Säkularisierungsthese zentrale Bedeutung im 
religionssoziologischen Diskurs. Nicht nur der Strukturfunktionalismus wurde 
durch diese geprägt, auch für die kirchensoziologische Forschung war die Säkulari-
sierungsthese vielfach der Ausgangspunkt der Untersuchungen.20 Auf institutionel-
ler Ebene wird mit der Säkularisierungsthese dementsprechend ein Einflussverlust 
der christlichen Kirche verknüpft. Der sogenannten Kirchensoziologie der Nach-
kriegsjahre galt die Diagnose abnehmender Kirchenmitgliedschaften als zentraler 
Anlass, die Gründe für einen solchen Mitgliederschwund zu erforschen. 

Auch Luckmann geht davon aus, dass sich die Kirchenbänke durch Säkularisie-
rung zunehmend leeren, die Institution Kirche also mit einem Rückgang der Mit-
gliederzahlen konfrontiert ist. Er zieht aus dieser Diagnose allerdings ganz andere 
Schlüsse als die Kirchensoziologie. Seines Erachtens muss analysiert werden, „was 
die Säkularisierung im Hinblick auf den sozial objektivierten Sinnkosmos bewirkt 
hat“ (Luckmann 1991: 76). Durch die institutionelle Segmentierung gewinnen die 
Kirchen natürlich an innerer Autonomie und ihre institutionelle Strukturierung wird 
ebenfalls mehr und mehr durch eine funktionale Rationalität geprägt. Dies führt da-
zu, dass die Gültigkeit ihrer Normen auf die spezifisch religiöse Sphäre beschränkt 
bleibt und globaleren Ansprüchen hingegen jede Wirksamkeit abgesprochen wird 
(vgl. Luckmann 1991: 137). Für die institutionelle Religion hat dies weitreichende 
Folgen: 

„Die Abtrennung des Heiligen Kosmos von der ‚Welt‘ kann zu einer Abschwächung der Integ-
rationsfunktion religiöser Repräsentationen für das alltägliche Handeln führen, wenn ihr 
nicht dadurch begegnet wird, daß die Religion das gesellschaftliche Leben stärker durch-
                                                                 
20 Für Parsons wurde die Säkularisierungsthese insbesondere in seinem Spätwerk zu einem 

wichtigen Gegenstand seiner religionssoziologischen Überlegungen. Er widmet sich dem 
Prozess der Säkularisierung, seiner strukturfunktionalistischen Theorieanalage entspre-
chend, auf gesellschaftlicher Ebene. Allerdings handelt es sich hier eher um eine unge-
wöhnliche Betrachtungsweise, denn er sieht im Prozess der Säkularisierung gerade eine 
Verchristlichung der modernen Gesellschaft: So sei das kulturelle System in vielfacher 
Hinsicht durch christlich-protestantische Werte geprägt, was Parsons zu der Annahme 
veranlasst, dass die moderne Gesellschaft mehr im Einklang mit christlichen Werten 
steht, als vorherige Gesellschaftsformen (vgl. Brandt 1993: 266ff; 286). Gleichwohl geht 
auch Parsons von einer Privatisierung der Religionsausübung aus.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                             HEGEMONIALE NARRATIVE DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 209
 

 

dringt. Diese Durchdringung wiederum hätte zur Voraussetzung, daß der Heilige Kosmos auf 
einer eher breiten als einer spezialisierten sozialen Basis steht. Die institutionell spezialisier-
ten Religionen aber haben den psychologischen Auswirkungen der Abtrennung des Heiligen 
Kosmos nichts entgegenzusetzen. Ganz im Gegenteil werden religiöse Repräsentationen 
aufgefaßt als hochgradig spezialisierte Verhaltensnormen mit Glaubensüberzeugungen, die 
das Rollenhandeln nur sehr punktuell und mit großer Unterbrechung leiten.“ (Luckmann 
1991: 114) 

Diese Rollenanforderungen nehmen dann häufig routinierte Formen an. Obgleich 
der heilige Charakter religiöser Normen nominell noch anerkannt wird, treten das 
offizielle Modell und das subjektive System letzter Bedeutung aufgrund der institu-
tionellen Spezialisierung, die sich nicht nur in der Ausbildung religiösen Experten-
tums, sondern auch in der Differenzierung verschiedener innerreligiöser Teilberei-
che widerspiegelt, immer weiter auseinander (vgl. ebd.: 113ff). Die offiziellen Mo-
delle werden auf diese Weise nicht selten zur bloßen Rhetorik und büßen ihre Kraft 
ein, die alltäglichen Bedürfnisse letzter Sinndeutungen zu repräsentieren. Die Folge 
dieser Prozesse begreift Luckmann als Säkularisierung (vgl. ebd.: 116). 

Nun geht Luckmann jedoch davon aus, dass es in der Moderne nicht zum Ver-
schwinden von Religion kommt, sondern er diagnostiziert vielmehr einen Wandel 
der religiösen Form mit universeller Wirkkraft (vgl. Luckmann 1991: 132). Mit sei-
nem Konzept der privatisierten Religion will er unter Beweis stellen, dass auch die 
neuen individualisierten Formen von Religion, welche sich nun in der modernen 
Gesellschaft finden lassen, genauso ‚funktionstüchtig‘ seien wie die alten Formen 
(vgl. Tyrell 1996: 445). Gerade bei Luckmann lässt sich sehr gut erkennen, dass die 
Konzeptionen von Religion und Modernität in einem diskursiven Verhältnis zuei-
nander stehen, wobei die Debatte um Säkularisierung hier eine Scharnierstelle ein-
nimmt, bildet der gängige Gebrauch des Begriffs – also dass es mit der Säkularisie-
rung zu einem Bedeutungsverlust der Religion kommt – für Luckmann den ent-
scheidenden Anlass, sich mit dem Wandel der religiösen Formen in der modernen 
Gesellschaft auseinanderzusetzen. 

Während Luckmann den Begriff der Säkularisierung in erster Linie mit sozial-
strukturellen Prozessen in Zusammenhang bringt, aus welchen – wie gesehen –
weitreichende Folgen erwachsen, verwendet Luckmanns Weggefährte Berger die-
sen Begriff auch in Hinblick auf die subjektive Ebene:

„Eine einfache Bestimmung des Begriffs Säkularisierung für unsere Zwecke ist nicht schwer 
zu finden. Wir verstehen darunter einen Prozeß, durch den Teile der Gesellschaft und Aus-
schnitte der Kultur aus der Herrschaft religiöser Institutionen und Symbole entlassen wer-
den. Wenn wir von Gesellschaft und Institutionen der modernen abendländischen Geschich-
te sprechen, verstehen wir Säkularisierung natürlich als Rückzug der christlichen Kirchen aus 
Bereichen, die vorher unter ihrer Kontrolle und ihrem Einfluss gestanden haben – als Tren-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



210 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
nung von Staat und Kirche, als Enteignung von Kirchengut oder als Emanzipation der Erzie-
hung von der Autorität der Kirchen. Wenn wir jedoch von Kultur und Symbolen sprechen, 
implizieren wir, daß es sich um mehr als einen soziostrukturellen Prozeß handelt. Säkulari-
sierung wirkt sich auf die Totalität des kulturellen Lebens und der Ideation aus und läßt sich 
am Verschwinden religiöser Inhalte aus den Künsten, der Philosophie und Literatur sowie – 
und dies ist am wichtigsten – am Aufkommen der Naturwissenschaft als autonome, durch 
und durch säkulare Weltansicht beobachten. Mehr noch, wir implizieren, daß der Säkulari-
sierungsprozess auch eine subjektive Seite hat. Wie eine Säkularisierung der Kultur und Ge-
sellschaft, so gibt es auch eine Säkularisierung des Bewußtseins. Das heißt also, daß mindes-
tens in Europa und den Vereinigten Staaten heutzutage eine ständig wachsende Zahl von 
Menschen lebt, die sich die Welt und ihr eigenes Dasein auch ohne religiösen Segen erklären 
können.“ (Berger 1973: 103f) 

Berger geht also ebenfalls von einem Einflussverlust der Kirchen in der modernen 
Gesellschaft und einem Auseinanderdriften von Kirchlichkeit und Religiosität aus, 
die mit der Säkularisierung der Gesellschaft einhergehe. Laut Berger untergräbt 
aber gerade der Pluralismus der Weltanschauungen in der Moderne die Plausibili-
tätsstrukturen der einzelnen Sinnkosmen: Aufgrund gestiegener Wahlmöglichkeiten 
hinsichtlich des Deutungsangebots – neben säkularen Weltanschauungen wie Mar-
xismus und Nationalismus macht Berger auch einen zunehmenden religiösen Plura-
lismus aus – hegt das Individuum nun Zweifel an althergebrachten Deutungssyste-
men. Berger beschreibt diesen Prozess als Zwang zur Häresie (1980): „Für die 
prämodernen Menschen stellt die Häresie eine Möglichkeit dar, für gewöhnlich al-
lerdings eine fernab gelegene; für den modernen Menschen wird Häresie typi-
scherweise zur Notwendigkeit. […], Modernität schafft eine neue Situation, in der 
Aussuchen und Auswählen zum Imperativ wird.“ (Berger 1979: 41) Dieser häreti-
sche Imperativ ist nach Berger der Grund für die Krise der Religion in der moder-
nen Gesellschaft (vgl. ebd.: 43). In diesem Sinne fasst Berger den Pluralismus als 
soziostrukturelles Korrelat zur Säkularisierung des Bewusstseins (vgl. Berger 1973: 
122).21

Luhmann möchte den Begriff Säkularisierung vornehmlich in Zusammenhang 
mit dem Prozess der Ausdifferenzierung gesellschaftlicher Teilsysteme stellen: 

„Mit dem Begriff der Säkularisierung werden die Rückwirkungen dieser Transformation auf 
das Religionssystem und auf seine gesellschaftliche Umwelt bezeichnet. Weder in seiner ju-
ristischen Herkunft noch in seiner ideenpolitischen Verwendung suggeriert dieser Begriff ein 
                                                                 
21 Berger unterscheidet zwischen einem diachronen und synchronen religiösen Pluralismus: 

Durch historische Veränderungsprozesse ist jede Religion im Wandel der Zeit diachron 
pluralistisch. Aber aufgrund der Existenz unterschiedlicher Religionen und binnenreligiö-
ser Differenzierungen spricht Berger auch von einem synchronen religiösen Pluralismus.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                             HEGEMONIALE NARRATIVE DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 211
 

 

zureichendes Verständnis des Geschehens. Man wird die Analyse daher nicht bei dieser 
nachträglichen Etikettierung, sondern bei allgemeinen Problemen eines funktional differen-
zierten Gesellschaftssystems ansetzen müssen.“ (Luhmann 1982: 229) 

Unter dem Begriff der Säkularisierung verhandelt er also insbesondere die Frage 
nach den Auswirkungen, die der moderne Strukturwandel des Gesellschaftssystems 
für Religion hat. Er versteht Säkularisierung somit als Folgeproblem eines vom Re-
ligionssystem selbst nicht angestoßenen Veränderungsprozesses der Gesellschafts-
struktur und interessiert sich hierbei sowohl für die religionsinternen als auch die 
externen Folgen dieses Prozesses. Hinsichtlich der Auswirkungen der funktionalen 
Differenzierung auf das Religionssystem lässt sich zunächst festhalten, dass es in 
der modernen Gesellschaft zu einer Steigerung der Komplexität komme, was aller-
dings nicht zwangsläufig negative Folgen für Religion haben müsse, bestehe ihre 
zentrale Funktion doch in der Bewältigung von Kontingenzerfahrungen (vgl. ebd.: 
231). 

Ähnlich wie Luckmann möchte Luhmann Säkularisierung „als die gesell-
schaftsstrukturelle Relevanz der Privatisierung religiösen Entscheidens“ begreifen 
(ebd.: 232), worauf im nächsten Kapitel noch näher einzugehen sein wird. Aller-
dings verliert Religion in der modernen Gesellschaft ihren bindenden Charakter, 
findet mit der Ausdifferenzierung in gesellschaftliche Teilbereiche doch auch eine 
Lockerung der Form gesellschaftlicher Integration statt. Darüber hinaus geht Luh-
mann davon aus, dass Religion weit hinter den erhöhten Fähigkeiten moderner Ge-
sellschaften zur Erfassung von Weltkomplexität zurückbleibe. Insofern erweist sich 
die Säkularisierung für Religion und insbesondere für Theologie als überaus prob-
lematisch, so sei diese immer weniger imstande, adäquat auf die Kontingenzerfah-
rungen in der modernen Gesellschaft zu reagieren (Luhmann 1982: 265). Gleich-
wohl würden sich Religions- und Säkularisierungssemantik wechselseitig bedingen. 
Volkhard Krech, der in der gegenwärtigen religionssoziologischen Debatte am kon-
sequentesten am luhmannschen Theoriegebäude festhält, konstatiert diesbezüglich:

„Zugespitzt formuliert, stellt die Säkularisierung einen doppelten Prozess dar: Vor dem Hin-
tergrund des ausgebildeten emphatischen Religionsbegriffs bringt er einen unterstellten, 
nämlich an diesem modernen Begriff gemessenen Bedeutungsverlust von Religion mit sich, 
forciert Religion aber auch zugleich, indem sich Religion selbstreferenziell als ein gesell-
schaftlich distinkter Bereich auf ihre spezifische Funktion konzentriert, allen voran auf die ihr 
eigene Art der Thematisierung und Bearbeitung von Kontingenz. Kurzum: Ohne Säkularität 
keine distinkte und somit identifizierbare Religion.“ (Krech 2012: 574) 

Auch wenn die Säkularisierungsnarrative sich hinsichtlich der fokussierten Betrach-
tungsebenen, ihrer theoretischen und historischen Herleitungen und der Einschät-
zungen in Bezug auf die Vitalität von Religion in der modernen Gesellschaft unter-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



212 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS 

 
scheiden, lassen sich einige grundlegende Annahmen ausmachen: So beziehen sich 
die meisten Narrative zunächst entweder implizit oder explizit  auf die Entwicklun-
gen in Europa und den USA. In Bezug auf Europa gehen sowohl Luckmann als 
auch Berger und Luhmann davon aus, dass die institutionellen Formen der Religion 
mit den Prozessen der gesellschaftlichen Differenzierung und durch die Trennung 
von Staat und Kirche an Zulauf und somit an Bedeutung verlieren und es zu einer 
Privatisierung des Glaubens kommt. Während Luckmann nun diese individualisier-
te Form der Religion zwar für unsichtbar, deswegen jedoch nicht weniger lebendig 
erachtet, thematisieren Luhmann und Berger auch die Schwierigkeiten, mit denen 
Religion in modernen Gesellschaften konfrontiert wird.  

Generell wird die Säkularisierungsthese in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhun-
derts nicht in Zweifel gezogen, sondern ihr wird sogar häufig eine Bedeutung von 
globalem Ausmaß zugesprochen: Zwar werden Unterschiede hinsichtlich der säku-
laren Entwicklungen zwischen Europa und den USA durchaus zur Kenntnis ge-
nommen. So spricht Berger von zwei Spielarten der Säkularisierung, ist die USA 
doch weiterhin durch eine hohe religiöse Vitalität in den unterschiedlichen Berei-
chen der Gesellschaft gekennzeichnet, und auch den Kirchen kommt nach wie vor 
eine Symbolfunktion zu (Berger 1973: 104f). Trotz dieser diagnostizierten Unter-
schiede geht Berger davon aus, dass „die säkularisatorischen Kräfte im Verlauf der 
allgemeinen ‚Verwestlichung‘ und Modernisierung weltweite Ausmaße angenom-
men“ haben (ebd.: 105). Er bezieht sich bei dieser Prognose auf die sozialstrukturel-
le Ebene der Säkularisierung und bringt deren Ausbreitung hauptsächlich mit der 
Ausbreitung des westlichen Industriekapitalismus zusammen: „Heute scheint es, als 
wirke sich die industrielle Gesellschaft selbst säkularisierend aus, wobei die gegen-
sätzlichen ideologischen Legitimationen nur als Modifikation des weltweiten Säku-
larisierungsprozesses zu sehen sind.“ (Berger 1973: 106)22 Auch die Unterschiede 
der politischen und ideologischen Systeme zwischen Ost und West tun den globalen 
säkularistischen Tendenzen also laut Berger keinen Abbruch. Der Fokus seiner 
Analyse bleibt jedoch auf die westliche Welt gerichtet, was u.a. mit der Annahme 
                                                                 
22  Der historischen Situation entsprechend macht Berger die Unterschiede der politischen 

Systeme zwischen Ost und West sehr stark. Er spricht diesen – wie gesehen – hinsichtlich 
der säkularistischen Tendenzen eine ähnliche Wirkung zu: „Diese Situation wird beson-
ders auffällig, wenn sehr ähnliche soziologische Daten für sozialistische und nicht-
sozialistische Länder (sagen wir, hinsichtlich der Irreligiosität der Arbeiter und der Reli-
giosität der Bauern) von marxistischen Beobachtern als Anlass genommen werden, die 
begrenzte Wirksamkeit ‚wissenschaftlich-atheistischer‘ Agitation zu beklagen, von 
christlichen Beobachtern dagegen, um das Versagen der religiösen Verkündigung zu be-
jammern, und zwar derart übereinstimmend, daß man versucht ist, den beiden Gruppen 
vorzuschlagen, sich zusammenzuschließen und gegenseitig zu helfen.“ (Berger 1973: 
106) 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                             HEGEMONIALE NARRATIVE DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 213
 

 

einer globalen Ausbreitung westlicher Strukturmerkmale der Moderne gerechtfer-
tigt wird: 

„Eine Beschäftigung mit den Problemen, welche die Säkularisierung den nichtwestlichen Re-
ligionen stellt, würde hier zu weit führen. Es genügt, nochmals zu betonen, daß Modernisie-
rung heute ein weltweites Phänomen darstellt und daß die Strukturen der modernen Indust-
riegesellschaft trotz großer Modifikationen in verschiedenen Gebieten und Nationen eine 
bemerkenswert ähnliche Situation für die Religion und die sie verkörpernden Institutionen 
mit sich bringen. Das Schicksal der abendländischen Religionen in der Moderne ist von gro-
ßem Interesse für die Zukunft der Religionen in nichtwestlichen Ländern.“ (Berger 1973: 
162) 

Die Annahme, dass es sich bei der Säkularisierung um einen Prozess mit globaler 
Reichweite handelt, ist im Einklang mit der Modernisierungstheorie sowohl im so-
ziologischen Diskurs im Allgemeinen, als auch in seiner speziell religionssoziologi-
schen Ausrichtung bis in die 1990er Jahre hinein weit verbreitet. Erst Ende der 
1990er Jahre kommt es hier zu einem radikalen diskursiven Bruch, der sich zu-
nächst im englischsprachigen Raum manifestiert, mit der Jahrtausendwende aber 
die Religionssoziologie im deutschsprachigen Raum ebenfalls prägt. 

Die Säkularisierungsthese wird fortan nicht nur in Bezug auf ihre globale 
Reichweite, sondern auch hinsichtlich ihrer Erklärungskraft in der westlichen Welt 
in Zweifel gezogen. Eine Vorreiterrolle nimmt im religionssoziologischen Diskurs 
ohne Zweifel die Arbeit Casanovas ein: In seinem 1994 erstmals veröffentlichten 
Buch zieht Casanova in erster Linie das Unsichtbar-Werden der Religion in Zwei-
fel, vielmehr geht er von einer Deprivatisierung der Religion aus: 

“The central thesis of the present study is that we are witnessing the ‚deprivatization‘ of re-
ligion in the modern world. By deprivatization I mean the fact that religious traditions 
throughout the world are refusing to accept the marginal and privatized role which theories 
of modernity as well as theories of secularization has reserved for them. Social movements 
have appeared which either are religious in nature or are challenging in the name of religion 
the state and the market economy. Similarly, religious institutions and organizations refuse 
to restrict themselves to the pastoral care of individual souls and continue to raise questions 
about the interconnections of private and public morality and to challenge the claims of the 
subsystems, particularly states and markets, to be exempt from extraneous normative con-
siderations. One of the results of this ongoing contestation is a dual, interrelated process of 
politicization of the private religious and moral spheres and renormativization of the public 
economic and religious spheres.“ (Casanova 1994: 5f) 

Vor dem Hintergrund einer hohen Vitalität von Religion in der globalen Öffentlich-
keit sei die These von der Privatisierung der Religion nicht aufrechthalt zu halten 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



214 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
(Casanova 1994: 5f). Casanova möchte aber nicht den Kern der Säkularisierungs-
these – die Differenzierung und Emanzipation der säkularen Sphären von religiösen 
Normen und Institutionen – in Zweifel ziehen, seine Kritik richtet sich zunächst in 
erster Linie gegen Säkularisierungsnarrative, die von einer zwangsläufigen Privati-
sierung der Religion ausgehen. Zwar stimmt er mit Luckmann in der Ansicht über-
ein, dass sich aus dem Prozess der Differenzierung von Institutionen eine Segmen-
tierung der religiösen Rollen, und somit auch eine Individualisierung des Glaubens 
ergebe, diese führe aber nicht zwangsläufig zu einer Privatisierung des Glaubens 
(vgl. ebd.: 36). Vielmehr stellt er fest, dass die europäische Entwicklung hinsicht-
lich des zunehmenden Bedeutungsverlusts der Religion einen Sonderfall darstelle. 
Ausgehend von dieser Entwicklung werde in der Soziologie die Privatisierung von 
Religion zu häufig als notwendige Voraussetzung für Modernisierung erachtet. In 
einer globalen Perspektive sei diese Annahme nicht haltbar, denn trotz steigender 
Industrialisierung, Urbanisierung und zunehmender Bildungsrate sei weltweit eine 
anhaltende bzw. anwachsende Vitalität von Religion zu verzeichnen (vgl. ebd.: 
26f). Casanova ist der Überzeugung, dass Religionen überall auf der Welt eine nicht 
unbedeutende Rolle in der öffentlichen Sphäre und den Arenen politischer Aus-
handlungen spielen, und sowohl auf der Ebene der Zivilgesellschaft, aber auch auf 
staatlicher, internationaler und globaler Ebene nun im Kampf um die Definition von 
privat und öffentlich, Legalität und Moralität, Individuum und Gesellschaft ihren 
Standpunkt einnehmen wollen. Religion sei also hinsichtlich der Konstruktion mo-
derner Gesellschaften von zentraler Bedeutung. In diesem Sinne sei es dringend 
notwendig, die Rolle von Religion in der Öffentlichkeit zu überdenken (Casanova 
1994: 6). Es müsse danach gefragt werden, welche Formen öffentlicher Religion 
lebensfähig und mit den modernen differenzierten Strukturen kompatibel seien. In 
Public Religions konstatiert er, dass sich einzig Religionen, die die öffentliche 
Sphäre moderner Zivilgesellschaften stärken, im Einklang mit der modernen Ge-
sellschaft befinden und nimmt somit eine dezidiert normative Perspektive auf Reli-
gion ein (vgl. Casanova 1994: 8).23

Auch von Peter Berger wird Ende der 1990er Jahre die Säkularisierungsthese 
erstmals radikal in Zweifel gezogen (1999). Aufgrund des enormen Anstiegs religi-
öser Vitalität im globalen Maßstab hält er die Annahme, dass es in der Moderne 
zwangsläufig zu einem Bedeutungsverlust von Religion komme, für falsifiziert. Für 
ihn stellt die Säkularisierungsthese, die sein Denken in den 1970er Jahren so maß-
geblich geprägt hat, nunmehr ein „eurozentrisches Unterfangen dar, in das die Be-
sonderheiten der europäischen Situation eingegangen waren“ (Berger 2013: 2). Er 
betrachtet die Entwicklung der Religion in Europa nun ebenfalls als Ausnahme, die 
                                                                 
23 Casanova hat seine Thesen, nachdem Talal Asad diese einer scharfen Kritik unterzogen 

hat, teilweise revidiert. Auf die Auseinandersetzung zwischen Asad und Casanova wird 
später (Kapitel 6.2) noch genauer eingegangen. 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                             HEGEMONIALE NARRATIVE DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 215
 

 

nicht länger generalisiert werden dürfe. Aufgrund der diskursiven Dominanz der 
Säkularisierungsthese sei es ihm in den 1960er und 1970er Jahren nicht in den Sinn 
gekommen, dass säkulare und religiöse Diskurse in einer modernen Gesellschaft 
auch nebeneinander existieren können (vgl. ebd.: 3). Berger plädiert nun dafür, den 
Begriff der Säkularisierung durch den der Pluralisierung zu ersetzen: „Die Moderne 
verändert nicht so sehr das Was religiösen Glaubens als vielmehr das Wie. […] Ein 
säkularer Standarddiskurs koexistiert mit einer Pluralität von religiösen Diskursen, 
und zwar sowohl in der Gesellschaft als auch im Bewusstsein.“ (Berger 2013: 8)

Meta-Erzählungen der Säkularisierung, die entweder auf zu simple Erklärungs-
modelle zurückgreifen oder aber Religion für das Aufkommen der Moderne und in 
der Moderne selbst einen zu geringen Stellenwert zugestehen, sind zudem von an-
derer Seite problematisiert worden. So übt z.B. auch Charles Taylor in seinem Buch 
Ein säkulares Zeitalter (2009) explizit Kritik an den herkömmlichen Auffassungen 
von Säkularisierung: Er nimmt hier in erster Linie die Geschichte der westlichen 
Welt in den Blick und argumentiert nicht wie Casanova auf globaler Ebene. In Hin-
blick auf die Entwicklungen in Europa und den USA lässt sich Säkularisierung laut 
Taylor nicht als linearer Prozess erachten, wie dies im Rahmen der gängigen Säku-
larisierungsnarrative häufig suggeriert werde. Er bezieht sich hierbei auf die beiden 
prominentesten Vorstellungen von Säkularität, der Säkularität der öffentlichen 
Räume, also der Trennung von Staat und Kirche einerseits und der Säkularität als 
Dahinschwinden des religiösen Glaubens andererseits, welches sich u.a. darin äu-
ßert, dass die Menschen nicht mehr in die Kirche gehen und zeigt auf, dass diese 
Narrative häufig lediglich auf spezifischen theoretischen Vorannahmen aufbauen: 
„Einer der in Säkularisierungstheorien häufig herangezogenen Faktoren ist die ‚Dif-
ferenzierung‘, also jener Prozeß, durch den sich ursprünglich zusammen erfüllte 
Funktionen herauskristallisieren und in getrennte Bereiche mit eigenen Normen, 
Regeln und Institutionen übergehen.“ (Taylor 2009: 706f) Während diese These auf 
das erste Verständnis von Säkularität noch zutreffen mag, besitze sie für das zweite 
Säkularitäts-Verständnis keine Erklärungskraft. Darüber hinaus problematisiert 
Taylor, dass selbst wenn von einer eigenen inneren Rationalität der unterschiedli-
chen Bereiche ausgegangen werde, es nicht ausgeschlossen sei, dass Glauben in 
diesen Bereichen immer noch eine Rolle spiele, zudem können gemeinsam geteilte 
Wertordnungen auch im säkularen Zeitalter nach wie vor Bestand haben (Taylor 
2009: 707). Um Licht in die Argumentationsweisen der Säkularisierungstheoretike-
rinnen und -theoretiker zu bringen – er befasst sich insbesondere mit den Arbeiten 
von Bruce (1996) und Bruce und Wallis (1992) – unterscheidet Taylor drei Ebenen 
der Säkularisierungserzählungen: Auf der ersten Ebene sieht er die Tatsachenbe-
hauptung, dass durch die Trennung von Religion und Staat die religiösen Institutio-
nen an Einfluss verlieren einerseits und der Rückgangsthese der religiösen Praxis 
und Glaubensvorstellungen andererseits, diese werden auf einer weiteren Ebene 
wiederum durch Theoreme zur Erklärung dieser Veränderung gestützt. Auf einer 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



216 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS 

 
dritten Ebene verortet er dann die Annahmen über die Stellung der Religion in den 
gegenwärtigen Gesellschaften. Häufig werde seitens der Säkularisierungstheoreti-
kerinnen und -theoretiker nicht in systematischer Weise auf diese Ebenen Bezug 
genommen, was häufig zu verkürzten Annahmen führe. Taylor geht nun davon aus, 
dass die Prozesse des Rückgangs von religiöser Praxis und der Einschränkung der 
Reichweite religiöser Institutionen keineswegs so geradlinig verlaufen seien. Er 
weist darauf hin, dass die religiöse Praxis sogar zum Teil zugenommen habe und 
sich außerdem auch innerhalb der westlichen Welt durch eine große Heterogenität 
auszeichne (vgl. Taylor 2009: 721). Auch stört ihn, dass diese Säkularisierungsnar-
rative suggerieren, Religion käme in der modernen Welt keine eigene Triebkraft 
mehr zu (vgl. Taylor 2009: 722). Seines Erachtens schließen sich Religion und Mo-
derne keineswegs gegenseitig aus. Unter Religion versteht Taylor einerseits die 
Überzeugungen und Handlungen, die darauf beruhen, dass es übernatürliche Wesen 
gäbe, andererseits ist für ihn Religion eine Perspektive einer Transformation des 
Menschen.24 Transzendenzorientierung und Transformationsperspektive verlieren 
auch in modernen Gesellschaften nicht ihre Attraktivität. Taylor möchte Säkularität 
nicht nur auf der Ebene von Glaubensbekenntnissen fassen, sondern sich auch mit 
dem Wandel auf der Erfahrungsebene auseinandersetzen.  

Vor diesem Hintergrund setzt er mit seiner eigenen Erzählung der Säkularisie-
rung an, um den Wandel des gemeinsamen Hintergrundes von Glauben und Nicht-
glauben, d.h. des Dahinschwindens des naiven Rahmens von früher und den Auf-
stieg des gegenwärtigen reflexiven Systems nachzuzeichnen. Er stützt sich hierbei 
auf die von Jasper formulierte Achsenzeitthese (vgl. ebd.: 260), lässt seine Erzäh-
lung aber mit den Reformbewegungen im späten Mittelalter beginnen und zeigt ein 
sehr differenziertes Bild gesellschaftlicher und ideengeschichtlicher Entwicklungs-
prozesse auf, welche hier leider nicht im Einzelnen aufgeführt werden können. Le-
diglich anhand der drei idealtypischen Unterscheidungen politisch kultureller Ord-
nungsformationen,25 mit jeweils spezifischen Ausgestaltungen des religiös politi-
schen Komplexes, soll holzschnittartig wiedergegeben werden, wie Taylors Ansicht 
nach alte kollektive Formen des religiösen Glaubens und der religiösen Praxis de-
stabilisiert und zugleich neue, eher durch freiwillige Vergemeinschaftung und Indi-
vidualisierung gekennzeichnete Formen des religiösen Lebens entstehen konnten: 
Er unterscheidet zwischen der sogenannten Ancien-Régime-Formation mit palä-
odurkheimischem religiös-politischem Komplex, die sich dadurch auszeichne, dass 
alle Menschen einer Kirche angehören, welche die gesamte Gesellschaft umfasse 
(vgl. auch Taylor 2002). Des Weiteren macht er die sogenannte Mobilisierungsfor-
                                                                 
24  Es lässt sich jedoch auch die Annahme eines anthropologischen Bedürfnisses nach Reli-

gion finden. 
25  Diese drei Ordnungskomplexe unterscheiden sich durch die jeweils unterschiedlichen 

Bestimmungen des Ortes und der Funktion des Sakralen. 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                             HEGEMONIALE NARRATIVE DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 217
 

 

mation mit neodurkheimischem, religiös-politischem Ordnungskomplex aus, in 
welchem die Zugehörigkeit zu einer von mehreren Konfessionen frei wählbar wird, 
die Konfessionen allerdings weiterhin zu einer übergeordneten Kirche verwoben 
und mit einem Gemeinwesen verbunden sind. In der dritten Ordnungsformation, der 
sogenannten Authentizitätsformation mit postdurkheimischem, religiös-politischem 
Ordnungskomplex, sei die spirituelle Suche nicht mehr in gemeinschaftliche For-
men eingebunden, dementsprechend könne die Religion auch keine politisch-
sozialen Funktionen mehr übernehmen. Das Aufkommen dieser Ordnungsformation 
stellt Taylor insbesondere in einen Zusammenhang mit den Kulturrevolutionen der 
1960er Jahre: Die expressive Revolution untergrabe den Zusammenhang zwischen 
dem Glauben und der institutionalisierten Form der Religion.26 Zwar stimmt er her-
kömmlichen Erklärungsmustern zu, indem er ebenfalls annimmt, dass Faktoren wie 
Urbanisierung etc. eine Rolle gespielt haben: „Kurz gesagt, liegt die Standardthese 
insofern richtig, als die meisten erkannten Veränderungen (wie zum Beispiel Urba-
nisierung, Industrialisierung, Migration und der Zerfall früherer Gemeinschaften) 
sich tatsächlich negativ auf die vorher existierenden Formen der Religion ausge-
wirkt haben.“ (Taylor 2009: 728) Diese Faktoren haben jedoch nur die Vorausset-
zungen von Ancien-Régime-Formen des Religiösen zerstört, gleichzeitig haben sie 
aber auch die Bedingungen für neue Formen von Religion geschaffen. Allerdings 
haben diese Entwicklungen die eigenständigen Wirkkräfte der Religion nicht torpe-
diert, vielmehr seien die neuen Formen der Religiosität ein Zeichen der Vitalität 
und Eigenständigkeit von Religion (vgl. Taylor 2009: 729). Die heutige Situation 
des Glaubens sei durch die Dominanz des immanenten Rahmens geprägt, durch ein 
Selbst- und Wirklichkeitsverständnis, das die Existenz Gottes nicht mehr benötige. 
Das heiße aber nicht, dass Religion keine Zukunft mehr habe, dieser immanente 
Rahmen könne auch religiös erfahren werden, d.h. offen für eine Erfahrung von 
Transzendenz. Entsprechend möchte Taylor Säkularität als Bedingung fassen, durch 
welche der Glauben zu einer Option neben anderen wird (Taylor 2009: 14). Diese 
Bedingung setzt er hauptsächlich in einen Zusammenhang mit dem Aufkommen 
des sogenannten ausgrenzenden Humanismus, worunter er eine Einstellung ver-
steht, „die weder letzte Ziele, die über das menschliche Gedeihen hinausgehen, 
noch Loyalität gegenüber irgendeiner Instanz jenseits dieses Gedeihens akzeptiert“ 
(ebd.: 41). Historisch habe sich dieser Humanismus über den providenziellen Deis-
mus angepirscht, beide sind in Taylors Augen auch durch Entwicklungen in der 
christlichen Orthodoxie ermöglicht worden (vgl. Taylor 2009: 43; 379f). Dieser 
Humanismus zeichnet sich laut Taylor durch die folgenden Charakteristika aus: 

                                                                 
26 Mit Taylor ist diese idealtypische Unterscheidung der drei Formationen nicht als histori-

sche Stufenabfolge zu betrachten, gerade bei den letzten beiden Formationen handle es 
sich heute um konkurrierende Formationen.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



218 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
„Dazu gehört zunächst einmal, dass das moralische Interesse nunmehr vor allem der Durch-
setzung einer disziplinierten Ordnung des persönlichen und des gesellschaftlichen Lebens 
gilt, wodurch hohe Standards der Selbstbeherrschung und des guten Benehmens auf Seiten 
des einzelnen sowie Frieden, Ordnung, Wohlstand auf Seiten der Gesellschaft gewährleistet 
werden. Nach und nach messen auch viele religiöse Menschen diesem Projekt der Ordnung 
große Bedeutung bei. Sogar im Bereich der Religion scheinen die höchsten Ziele des Men-
schen auf rein menschliche Werte gerichtet zu sein. Sobald darüber hinaus ernsthafte Fort-
schritte auf dem Weg zu diesen Zielen gemacht werden, kann die Vorstellung um sich grei-
fen, daß diese Ziele in Reichweite allein der menschlichen Kräfte liegen.“ (Taylor 2009: 444)  

In früheren Gesellschaften sei eine solche Einstellung, die den Menschen an die 
Spitze der Ordnung stelle, nicht zu finden gewesen. Durch den ausgrenzenden Hu-
manismus werde der Bereich legitimer Optionen erstmalig erweitert und der „Zeit 
des ‚naiven‘ religiösen Glaubens“ somit ein Ende bereitet (ebd.: 43). Taylor geht es 
gerade um den Wandel dieses Hintergrundrahmens, welcher sich auf das Erleben 
des Selbst auswirkt: Während das Selbst in früheren Zeiten noch „einer Welt der 
Geister und magischen Kräfte ungeschützt ausgeliefert“ war, und als „offen und po-
rös“ galt, gilt es heute als „abgepuffert“ (ebd.: 54). Wesentlich für das abgepufferte 
Selbst sei ein innerer Ort der Fülle, welcher in moralischer und spiritueller Hinsicht 
als Orientierungsrahmen diene. Der Glaube wird also im säkularen Zeitalter zu ei-
ner Option neben anderen. Taylor hält somit am Begriff des Säkularen fest, auch 
wenn er ihn anders ausfüllt, als dies in den gängigen Säkularisierungsnarrativen ge-
tan wird.

In der deutschsprachigen Religionssoziologie gerät das Säkularisierungstheorem 
erst mit der Jahrtausendwende in Kritik. Auch wenn bedeutende Diskursteilnehmer, 
wie etwa Detlef Pollack oder Volkhard Krech die Säkularisierungsthese nach wie 
vor verteidigen, wird auch von ihnen eine Revision der gängigen Säkularisierungs-
vorstellungen gefordert. Religionssoziologen und Religionssoziologinnen, die an 
der Säkularisierungsthese festhalten wollen, stützen sich meist auf quantitative Da-
ten, die die sinkende Mitgliederzahl von Konfessionsangehörigen in Deutschland 
und den meisten Ländern Europas belegen. Zwar sei seit den 1970er Jahren ein sig-
nifikanter Anstieg der religiösen Vielfalt zu vermerken, dieser sei aber in erster Li-
nie qualitativer Art und führe weder zu einer Bedeutungszunahme noch zu einem 
Bedeutungsverlust von Religion (Krech 2012: 593). Auch fordert Krech eine diffe-
renzierte Sichtweise auf den Prozess der Säkularisierung: Ein solcher Prozessbe-
griff dürfe weder universell noch unilinear und irreversibel zum Einsatz gebracht 
werden. Vielmehr gelte es, in diachronen und synchronen Vergleichsperspektiven 
die Eigenschaften eines solchen Prozessbegriffs auszumachen. Im europäischen 
Fall diagnostiziert Krech einen Zusammenhang zwischen Säkularisierung, Indivi-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                             HEGEMONIALE NARRATIVE DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 219
 

 

dualisierung, Pluralisierung und immanenter Sakralisierung27 (Krech 2012: 601). 
Hierbei muss jeweils ein Mehr oder Weniger beziehungsweise ein unterschiedlicher 
Intensitätsgrad an Säkularität, Individualität, Pluralität und Sakralität klar feststell-
bar sein. 

Auch an dem Zusammenhang von Moderneerzählung und Säkularisierungsthe-
se wird von den Verteidigerinnen und Verteidigern der Säkularisierungsthese fest-
gehalten. Krech warnt hierbei vor allzu groben Unterscheidungen wie etwa „Mo-
                                                                 
27 Krech geht davon aus, dass sich in funktional differenzierten Gesellschaften auch „nicht 

als religiös bestimmte (wir sagen: ‚profane‘ oder ‚säkulare‘) Sachverhalte, etwa politisch, 
wirtschaftlich, rechtlich, wissenschaftlich oder künstlerisch bestimmte, […] sich mit reli-
giösen Semantiken aufladen und sich auf diese Weise auratisieren [können]“ (Krech 
2012: 577). Krech macht hier eine entscheidende Nähe von Religion und Kultur aus: Von 
Bedeutung sei dabei das Transzendieren, verstanden als „Verweis auf etwas, was nicht 
hier und nicht jetzt ist, sowie auf etwas, was nicht als genuiner Bestandteil meines Selbst 
erfahren wird“ (Krech 2011: 158), denn die Unterscheidung Immanenz/Transzendenz 
gelte sowohl im allgemeinen Sinne für Kultur als auch im besonderen Sinne für Religion. 
Religion stehe vor der schwierigen Aufgabe, mit immanenten Mitteln prinzipiell nicht 
darstellbare Transzendenz symbolisieren zu müssen. Werde nun die Unterscheidung Im-
manenz/Transzendenz zwar getroffen, ihre Einheit aber trotzdem betont, ließe sich von 
Sakralisierung sprechen, welche sich sowohl in der Kultur als auch in Religion vollziehe: 
So könne sich Kultur, die sich im Vergleich mit anderen Kulturen konstituiere, mit religi-
ösen Semantiken aufladen, um die eigene Praxis als einzig gültige darzustellen und auf 
diese Weise der Kontingenz, die die Vergleich-Situation mit sich bringe, entgegenzuwir-
ken. „Der Vorgang der Sakralisierung von Kultur im Allgemeinen und gesellschaftlichen 
Bereichen im Besonderen lässt sich an vielen Themen beobachten – etwa am semanti-
schen und strukturellen Komplex der Person sowie anhand der politischen Kommunikati-
on (möglicherweise auch innerhalb der Ökonomie), vielleicht aber besonders gut inner-
halb der Kunst: Üblicherweise legt Kunst den Akzent auf den Symbolisierungsvorgang 
selbst (auf den sinnlichen Schein) und thematisiert die Dignität der Vorläufigkeit ihrer 
Symbolisierungen mit.“ (Krech 2012: 578) Im Bereich der Religion vollziehen sich Sak-
ralisierungen, „wenn sich Religion im Transzendenten zu verflüchtigen droht“, dann „legt 
Religion den Schwerpunkt auf die Identität von Transzendenz und Immanenz und sakra-
lisiert sich: im Kult und in anderen Praktiken, die eine gesteigerte Sinneswahrnehmung 
ermöglichen. Dann liegt es auch nahe, dass sich Religion mit nicht als religiös bestimm-
ten kulturellen Praktiken ‚anreichert‘: mit Politik und Wirtschaft, aber auch mit Kunst“ 
(Krech 2011: 160). Krech geht in diesem Sinne auch davon aus, dass Religion und Kultur 
sich gegenseitig brauchen: Religion müsse sich stets mit kulturellen Sachverhalten anrei-
chern, um sich nicht im Transzendenten zu verflüchtigen, Kultur wiederum bedarf der 
Elemente des Religiösen, um sich mit der „Aura des Unhinterfragbaren“ (ebd.: 162) aus-
zustatten.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



220 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS 

 
derne“ und „Vormoderne“ oder „Westen“ und der „Rest der Welt“ und ruft viel-
mehr zu einer differenzierten Forschung auf.  

Nicht nur innerhalb der Religionssoziologie wird eine Revision der gängigen 
unilinearen Erzählung der Säkularisierung gefordert. Bekannte Vertreter der Mo-
derneerzählung wie Habermas und Beck revidieren nun ebenfalls ihr säkulares Mo-
derneverständnis.28 Habermas sieht sich etwa aus folgenden Gründen zur Überar-
beitung seiner bisherigen Annahmen gezwungen: Zum einen habe die medial ver-
mittelte Wahrnehmung weltweiter Konflikte, die oft als religiöse Gegensätze prä-
sentiert werden, das öffentliche Bewusstsein verändert und die säkulare Überzeu-
gung vom absehbaren Verschwinden der Religion, die zumindest in den europäi-
schen Staaten, Australien und Neuseeland vorgeherrscht hat, in Zweifel gezogen. 
Jedoch gewinne Religion auch innerhalb der nationalen Öffentlichkeit wieder an 
Bedeutung. Wie Casanova diagnostiziert er, dass religiöse Gemeinschaften im poli-
tischen Leben säkularer Gesellschaften zunehmend die Rolle von Interpretations-
gemeinschaften übernehmen (Habermas 2012: 313), was in pluralistischen Gesell-
schaften auf fruchtbaren Boden treffe, da diese in Wertefragen sehr gespalten seien. 
Darüber hinaus diagnostiziert Habermas auch Migration, „vor allem aus Ländern 
mit traditionell geprägten Kulturen“ als „Stimulus eines Bewusstseinswandels der 
Bevölkerungen“ (ebd.: 314). Seines Erachtens werde „die Frage des toleranten Zu-
sammenlebens verschiedener Religionsgemeinschaften durch Probleme der Integra-
tion von Einwanderkulturen geschärft“ (ebd.). Wie Casanova nimmt Habermas eine 
normative Perspektive ein und ist der Ansicht, dass die Religionsausübung in mo-
dernen Gesellschaften stets den zivilgesellschaftlichen Regeln eines demokratisch 
verfassten Staates unterliegen muss (Habermas 2012: 317ff). 

Neben Habermas fühlt sich auch Beck dazu herausgefordert, sein Modernever-
ständnis zu überdenken und Religion einen größeren Stellenwert beizumessen. In 
seinem Buch Der eigene Gott (2008) reflektiert er, dass es sich bei einer der gängi-
gen Säkularisierungsnarrative – dem Verschwinden der Religion in der Moderne – 
in erster Linie um ein europäisches Phänomen handele, dies jedoch – insofern der 
Kirchgang als Indikator von Säkularisierung gewählt wird – aufgrund der großen 
Vitalität religiöser Gemeinschaften auf globaler Ebene nicht aufrechtzuerhalten sei 
(vgl. Beck 2008: 38). Durch die kosmopolitische Erweiterung seines Modernenarra-
tives sieht er sich offenbar gezwungen, auch Religion einen Stellenwert in der mo-
dernen Gesellschaft zuzusprechen. Trotzdem hält er am Begriff der Säkularisierung 
fest, begreift diesen nun nicht mehr nur als Schwierigkeit, sondern vielmehr auch 
als besondere Chance der Religion:  
                                                                 
28  Die Tatsache, dass sich nun auch Modernetheoretikerinnen und -theoretiker bemüßigt 

fühlen, ihr säkulares Moderneverständnis zu überdenken, zeigt, dass Religion auch über 
den religionssoziologischen Diskurs hinaus in den letzten Jahren wieder ein zentraler 
Stellenwert in den Sozialwissenschaften zugesprochen wird.  

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                             HEGEMONIALE NARRATIVE DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 221
 

 

„Säkularisierung entmachtet und ermächtigt Religion zugleich. Entthront und aus der gesell-
schaftlichen Mitte geworfen, ist der Religion zweierlei gelungen […]: erstens den ‚Schwarzen 
Peter‘ ihrer Zuständigkeit für rationale Erkenntnis und Wissen an die Wissenschaft bzw. den 
Staat weiterzureichen. Nun muß die Wissenschaft ihre irdischen Entdeckungen als transzen-
dente Wahrheit verkünden und inszenieren; und die Politik muß in Gestalt von ‚Nation‘ und 
‚Staat‘ die irdische Transzendenz der Souveränität des politischen Gemeinwesens heiligen. 
Zum zweiten wird Religion auf diese Weise gezwungen, nichts anderes als Religion zu wer-
den; also die unaufhebbare Spiritualität des Menschseins, das Transzendenzbedürfnis und -
bewußtsein der menschlichen Existenz zu wecken, zu kultivieren, zu praktizieren, zu zeleb-
rieren, zu reflektieren und auf diese Weise subjektiv und öffentlich zur Geltung zu bringen.“ 
(Beck 2008: 41) 
 
Im Bemühen, eine kosmopolitische Perspektive auf Religion und Säkularisierung 
einzunehmen, sieht Beck in der Entkopplung von institutioneller Religion und indi-
viduellem Glauben den Kern der Wiederbelebung der Religiosität in Europa, wobei 
die prinzipielle Autorität des wiederbelebten Glaubens dem souveränen Selbst zu-
komme (vgl. ebd.: 42). 

Der diskursive Bruch im Säkularisierungsnarrativ zeichnet sich im Allgemeinen 
also dadurch aus, dass ein zunehmender Bedeutungsverlust von Religion nun in ers-
ter Linie als europäischer Sonderfall erachtet wird. Sowohl Kritiker und Kritikerin-
nen als auch Verteidiger und Verteidigerinnen der Säkularisierungsthese plädieren 
vor diesem Hintergrund für eine differenziertere Betrachtungsweise. Es müsse nicht 
nur genauer ausgeführt werden, was unter Säkularisierung verstanden werde und 
mit welchen Prozessen diese in Zusammenhang stehe, ebenso müsse die große He-
terogenität religiöser und säkularer Prozesse weltweit Berücksichtigung finden. 

Dieser letzten Forderung wird seitens der Religionssoziologie in Deutschland 
bisher kaum nachgegangen. Meist wird der Fokus der Forschung weiterhin auf die 
Situation in Deutschland (Pollack 2003, 2009; Krech 2011) oder Europa gelegt
(Pollack/Müller/Pickel 2012). Eine Ausnahme stellt hier der von Monika Wohlrab-
Sahr verantwortete Arbeitskreis Multiple Secularities dar: Während sich Wohlrab-
Sahr selbst mit der Situation im Osten Deutschlands befasst (2009), gehen die Pro-
jektmitarbeiter und -mitarbeiterinnen anhand ausgewählter Nationen, wie etwa In-
dien, Südafrika, den Niederlanden oder den USA den multiplen globalen Ausfor-
mungen von Säkularisierung nach (vgl. Wohlrab-Sahr/Burchardt 2011). Die ge-
meinsame Basis der Untersuchungen bildet hierbei eine Weiterentwicklung der von 
Eisenstadt vorgelegten Konzeption der Multiplen Modernities: 

„Mit multiplen Formen von Säkularität meinen wir gesellschaftlich praktizierte, institutiona-
lisierte und zum Teil durch Leitideen legitimierte Formen der Grenzziehung zwischen dem 
Religiösen und anderen gesellschaftlichen Bereichen oder Praxisfeldern, die dadurch als 
nicht-religiös markiert werden. Wir gehen davon aus, dass in diesen Formen der Säkularität 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



222 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
unterschiedliche kulturelle Sinnstrukturen zum Ausdruck kommen. Weiter gehen wir davon 
aus, dass die sich in unterschiedlichen Regionen herausbildenden ‚Multiplen Secularities‘ auf 
verschiedene Probleme, wie sie sich am Umgang mit Religion manifestieren, ‚antworten‘ 
und dafür Lösungen präsentieren.“ (Burchardt/Wohlrab-Sahr 2013: 360) 

Während hier ein differenzierter Blick auf die religiösen und säkularen Ausformun-
gen in unterschiedlichen Regionen geworfen wird, erfreut sich im religionssoziolo-
gischen Diskurs nach wie vor in erster Linie das Narrativ der Individualisierung von 
Religion großer Beliebtheit. Dieses soll im Folgenden genauer in den Blick ge-
nommen werden. 

5.1.3 Individualisierung und Pluralisierung von Religion

Wie in den letzten Kapiteln bereits gezeigt wurde, steht das Narrativ der Individua-
lisierung in einem engen Zusammenhang mit den Narrativen der gesellschaftlichen 
Differenzierung und der Säkularisierung. Aber auch der Pluralisierung von Religion 
wird hierbei eine wichtige Rolle zugesprochen. Gegenüber dem Narrativ der funk-
tionalen Differenzierung und der Säkularisierung kommt dieser Erzählung aber erst 
seit den 1960er bzw. 1970er Jahren ein hegemonialer Stellenwert innerhalb der Re-
ligionssoziologie zu.

Obgleich mit Weber und Durkheim die Klassiker des religionssoziologischen 
Diskurses ihren Fokus in erster Linie auf die gemeinschaftlichen Aspekte von Reli-
gion legten, ist der Gedanke einer individualisierten Religion bereits im frühen reli-
gionssoziologischen Diskurs zu finden. So interessiert sich beispielweise bereits 
Simmel nicht für die gesellschaftliche Funktion von Religion, sondern vielmehr da-
für, was sie für den Einzelnen bedeutet. Besondere Gewichtung erhält die individu-
alisierte Religion außerdem in denjenigen Ansätzen, die Religion über die persönli-
che Erfahrung definieren. In der Tradition Schleiermachers und Ottos ist etwa Ernst 
Troeltschs Religionsverständnis von einem solchen Zugang geprägt. Aber auch dem 
Religionspsychologen William James kommt im religionswissenschaftlichen Dis-
kurs um die Jahrhundertwende eine nicht unbedeutende Rolle zu.29 Gemeinsam ist 
diesen beiden Ansätzen, dass Religion hier primär in der Erfahrung einer individu-
ellen Beziehung zu Gott verortet wird. Allerdings wird Individualisierung in diesem 
Falle noch nicht als sozialstrukturelle Kategorie eingeführt. Eine solche Konzeption 
findet erst in den Nachkriegsjahren Verbreitung im religionssoziologischen Dis-
kurs. Parsons spricht in Zusammenhang mit einer zunehmenden gesellschaftlichen 
                                                                 
29 Sowohl Weber als auch Durkheim haben James’ Werk die Vielfalt der religiösen Erfah-

rung rezipiert und mitunter wird im religionssoziologischen Diskurs vermutet, dass diese 
Lektüre auch das Werk der soziologischen Klassiker in nicht unerheblichem Maße beein-
flusst hat (Joas 1995).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                             HEGEMONIALE NARRATIVE DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 223
 

 

Differenzierung, die u.a. auch einen religiösen Pluralismus ermögliche, als Erster 
von einer Privatisierung von Religion. Jedoch findet dieses Narrativ im Werke Par-
sons’ genau wie in Schelskys Aufsatz zur Dauerreflexion erst rudimentäre Ausfor-
mulierung. Obgleich die Einflüsse von Phänomenologie und philosophischer Anth-
ropologie nicht von der Hand zu weisen sind, in den Fokus der Analyse wird die 
These von einer wachsenden Individualisierung der Religion in modernen Gesell-
schaften erst in den 1960er Jahren durch Luckmann und Berger gestellt. 

Wie in den letzten Kapiteln bereits gezeigt wurde, stellen Luckmann und Berger 
den sozialstrukturellen Prozess der Individualisierung in einen direkten Zusammen-
hang mit gesellschaftlicher Segmentierung und der daraus resultierenden Säkulari-
sierung. Luckmann geht davon aus, dass durch gesellschaftliche Segmentierung und 
Rationalisierung die offiziellen und persönlichen Sinnhorizonte immer weiter aus-
einandertreten, die gesellschaftlichen Institutionen nehmen immer weniger Einfluss 
auf die Identität der Individuen. Dieses trifft in besonderem Maße den Heiligen 
Kosmos der christlichen Kirche, welcher durch eine zunehmende institutionelle 
Spezialisierung immer weniger den alltäglichen Bedürfnissen der Gesellschaftsmit-
glieder entspreche. Berger spricht in Anschluss an Gehlens allgemeiner Theorie der 
modernen Subjektivierung hinsichtlich dieses Wandels von Religion, von einem 
‚Ortswechsel‘ der Religion im Bewusstsein:

„Die Objektivität (d.h. die objektive Wirklichkeit) religiöser Welten wird, wie wir dargelegt 
haben, durch konkrete gesellschaftliche Prozesse errichtet und aufrechterhalten. Jede religi-
öse Welt stellt sich dem Bewußtsein aber nur so lange als Wirklichkeit dar, wie ihre Plausibi-
litätsstruktur intakt ist. […] Sobald diese Plausibilitätsstruktur jedoch geschwächt ist, wirkt 
sich das auch auf die subjektive Wirklichkeit aus, und Ungewißheit ergreift das Bewußtsein. 
Was es vorher als selbstverständliche Wirklichkeit erfahren hatte, kann es jetzt nur durch ei-
gene Besinnung erreichen, durch einen Akt des ‚Glaubens‘, der per definitionem die Zweifel 
überwinden muss, die im Hintergrund des Bewußtseins lauern. Bei weitergehenden Auflö-
sungen der Plausibilitätsstruktur kann das Bewußtsein die alten religiösen Inhalte nur noch 
als ‚Meinungen‘ oder ‚Gefühle‘ aufrechterhalten – oder […] als ‚religiöse Vorlieben‘. Das hat 
einen Ortswechsel dieser Inhalte im Bewußtsein zur Folge. Sie ‚sickern‘ gleichsam von den 
Höhen des Bewußtseins, auf denen jene fundamentalen ‚Wahrheiten‘ beheimatet sind, über 
die mindestens ‚gesunde‘ Menschen sich einig sind, in die Niederungen subjektiver ‚Ansich-
ten‘, über die gescheite Menschen ganz verschiedener ‚Meinung‘ sein können und deren 
man sich im Grunde selbst gar nicht so sicher ist.“ (Berger 1973: 143) 

Durch gesellschaftliche Segmentierung und das Auseinandertreten der objektiven 
und subjektiven Heiligen Kosmen entstehen nun laut Luckmann Bereiche, in wel-
chen der umfassende biographische Zusammenhang unbestimmt bleibt. In diesen 
„Zwischenbereichen der Sozialstruktur“ konnte sich nach Luckmann dasjenige bil-
den, was gemeinhin als Privatsphäre bezeichnet wird. Für die Herausbildung indi-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



224 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
vidueller Autonomie spielt laut Berger und Luckmann die mit dem Wohlstand der 
Industriegesellschaft einhergehende steigende Konsumorientierung, die zu einer 
Pluralisierung der Weltanschauungen führt, eine zentrale Rolle: 

„Das Thema des ‚autonomen‘ Individuums hat einige historische Vorläufer, die von be-
stimmten Elementen im klassischen Stoizismus bis hin zur Philosophie der Aufklärung rei-
chen. Seinen ersten modernen Ausdruck fand es in der Romantik. Dann wurde es in einen 
Zusammenhang mit einer Reihe von Begriffen gebracht, von der ‚Künstlerfreiheit‘ bis hin 
zum Nationalismus. Das Thema hatte seinen sozialen Ort in der kapitalistischen Bourgeoisie 
und vor allen Dingen an ihrem Rand, nämlich der Bohème. Mit dem Wachstum und den 
Veränderungen der bürgerlichen Mittelschicht in der Industriegesellschaft erlangte das ‚au-
tonome‘ Individuum eine zentrale Bedeutung im modernen Heiligen Kosmos. […] Der Rück-
zug des Einzelnen in die ‚Privatsphäre‘ – der, wie wir gezeigt haben, eine besondere, histo-
risch einzigartige Konstellation sozialstruktureller Faktoren voraussetzt – findet seine Paral-
lele in der Neubestimmung der persönlichen Identität als ‚Innerlichkeit‘ des Menschen. Die 
individuelle ‚Autonomie‘ steht nun auf einmal für das Fehlen äußerer Zwänge und altherge-
brachter Tabus bei der privaten Suche der Identität.“ (Luckmann 1991: 154) 

Für den Wandel der Sozialform der Religion von entscheidender Bedeutung ist laut 
Berger insbesondere auch die durch Säkularisierung herbeigeführte pluralistische 
Situation der Gesellschaft. Im Rahmen der Trennung von Staat und Kirche tritt die 
Religion nicht nur in Konkurrenz zu nichtreligiösen Weltdeutungen, sondern durch 
die Tolerierung verschiedener religiöser Gruppen seitens des Staates wird es außer-
dem möglich, dass diese in Wettbewerb zueinander treten. Durch die Säkularisie-
rung wird somit „eine Entmonopolisierung der Religion heraufbeschwört und ipso 
facto eine pluralistische Situation herbeigeführt“ (Berger 1973: 129). Mit diesen 
neuen Bedingungen muss nun auch die institutionalisierte Religion umzugehen ler-
nen: „[D]as entscheidende soziologische und sozialpsychologische Merkmal der 
pluralistischen Situation besteht darin, daß Religion nicht mehr befohlen werden 
kann, sondern auf den Markt gehen muß. Es ist fast ein a priori, daß man einer Ver-
braucherschaft, die nicht unter Kaufzwang steht, keine Ware mundgerecht anbieten 
kann, ohne ihre Wünsche hinsichtlich dieser Ware zu berücksichtigen.“ (Berger 
1973: 138) Auch die primären religiösen Institutionen könnten sich diesem Wandel 
nicht mehr entziehen, denn es gelte die einfache Rechnung: „Religiöse Produkte, 
die sich mit dem säkularisierten Bewußtsein in Einklang bringen lassen, werden 
solchen gegenüber, die das nicht oder nur schwer zulassen, bevorzugt werden.“ 
(Ebd.: 139)

Die Pluralisierung der Lebenswelt in der Konsumgesellschaft ermöglicht es, aus 
einem breiten Angebot an Weltanschauungen und religiösen Sinnsystemen zu wäh-
len. 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                             HEGEMONIALE NARRATIVE DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 225
 

 

„Innerhalb der komplexen institutionellen Struktur und der sozialen Schichtung der Indust-
riegesellschaft treten verschiedene ‚Versionen‘ von Weltansichten in den Vordergrund. Indi-
viduen, die ursprünglich in eine dieser Versionen herein sozialisiert wurden, können ihr bis 
zu einem gewissen Grad auch im späteren Leben treu bleiben. Mit der immer stärkeren Vor-
herrschaft der Konsumorientierung und dem steigenden Streben nach Autonomie wird es 
aber wahrscheinlicher, daß der einzelne gegenüber der Kultur und dem Heiligen Kosmos als 
‚Käufer‘ auftritt. Ist die Religion erst einmal zur ‚Privatsache‘ geworden, kann das Individuum 
nach freiem Belieben aus dem Angebot ‚letzter‘ Bedeutungen wählen.“ (Luckmann 1991: 
141) 

Dafür steht dem Einzelnen in der modernen Konsumgesellschaft ein reichhaltiges 
Angebot sekundärer Institutionen zur Verfügung. Die individuellen Systeme letzter 
Bedeutung nehmen gegenüber den offiziellen eher einen flüchtigen, flexiblen Cha-
rakter an. Auch sind sie in zunehmendem Maße auf die privaten Belange des Ein-
zelnen gerichtet. Entsprechend sind die religiösen Sinnsysteme nicht mehr allein 
auf Außeralltägliches bezogen, vielmehr erfüllen sie nun auch hinsichtlich zwi-
schenmenschlicher Belange ihre Funktion für den Einzelnen. Die Familie nimmt für 
die Wahl des letzten Relevanzsystems bei Berger und Luckmann nach wie vor eine 
große Rolle ein: „Die Religion findet so ihre ethische Basis mehr und mehr in der 
Privatsphäre, besonders in der Familie und ihren sozialen Beziehungsgeflechten. 
[…] Zudem wird die Religion immer diesseitiger in der Orientierung. […] Religion 
wird in ihrer Ausrichtung somit ‚zwischenmenschlich‘ (‚interpersonal‘) und ‚inner-
lich‘ (‚inward‘) zugleich, wobei die erstgenannte Eigenschaft sich auf die soziale 
Beziehung in der Privatsphäre bezieht und die zweite auf die Identitätsprobleme in 
eben dieser Sphäre.“ (Berger/Luckmann 1966: 81, zit. n. Knoblauch 1991: 19) Die 
Angebote werden nun auf die Bedürfnisse des Einzelnen zugeschnitten. Das Indivi-
duum bildet den Bezugspunkt in der modernen Gesellschaft. Indem dessen Auto-
nomie hervorgehoben wird, wird ihm laut Luckmann quasi ein sakraler Status ver-
liehen: 

„Da der innerliche Mensch ja nun wirklich eine unbestimmte Einheit ist, macht seine ver-
meintliche Entdeckung ein lebenslanges Suchen erforderlich. Das Individuum, das die Quelle 
letzter Bedeutung auf der subjektiven Seite seiner Biographie vermutet, strebt nach Selbst-
verwirklichung, ein zwar nicht unablässig verfolgtes Ziel – zumal ja die immer wiederkehren-
den Routinen des Alltags zu Unterbrechungen zwingen –, das aber sicher unerreichbar 
bleibt. Verwirklichung des Selbst stellt die wichtigste Form des im Heiligen Kosmos vorherr-
schenden Themas der individuellen ‚Autonomie‘ dar.“ (Luckmann 1991: 154) 

Wie das Narrativ der Individualisierung der Religion erfreut sich auch die Rede von 
der Sakralisierung des Ichs im religionssoziologischen Diskurs besonderer Beliebt-
heit. Bei Luckmann gehen diese Prozesse Hand in Hand, weswegen ihm oft zum 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



226 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
Vorwurf gemacht wurde, dass mit einem solch breit angelegten Religionsverständ-
nis Religion nicht mehr von anderen Bereichen unterschieden werden kann. Im re-
ligionssoziologischen Diskurs wird aus diesem Grund in den folgenden Jahrzehnten 
auch eine differenziertere Betrachtungsweise eingefordert. 

Ähnlich wie Luckmann und Berger spricht auch Luhmann von einer Privatisie-
rung der Religion: Durch die Aufwertung des Laienstatus gegenüber der ausge-
wählten Priesterschaft im Zuge der Reformation und die Ausformulierung unter-
schiedlicher Konfessionen und deren Anerkennung durch das Recht eröffnet sich 
für die Individuen hinsichtlich der Wahl eines religiösen Angebotes ein gewisser 
Entscheidungsspielraum (vgl. Luhmann 1982: 235): „Für den Religionsbereich be-
deutet Privatisierung, dass die Beteiligung an geistlicher Kommunikation (Kirche) 
ebenso wie das Glauben des Glaubens zur Sache individueller Entscheidungen 
wird, dass Religiosität nur noch auf der Grundlage individueller Entscheidungen 
erwartet werden kann und dass dies bewußt wird. Während vordem Unglaube Pri-
vatsache war, wird jetzt Glaube zur Privatsache.“ (Luhmann 1982: 239) Durch die 
Privatisierung des Entscheidens tritt in der funktional differenzierten Gesellschaft 
Religion nun in Konkurrenz zu anderen Funktionssystemen: 

„Durch Privatisierung gerät Religion in den gegen Arbeit abgegrenzten und dadurch be-
stimmten Bereich der Freizeit. Hier unterliegt sie einer Art Greshamschen Gesetz der Frei-
zeit: Geringwertigere Aktivitäten verdrängen höherwertige Aktivitäten, und soweit dies zu 
deutlichen Prioritäten führt (Fußball, Fernsehen), verstärkt diese Wahrscheinlichkeit durch 
soziale Rückkopplung sich selbst. […] Heute scheint entschieden zu sein, dass die Kirche in 
der Freizeit gegen starke, strukturell begünstigte Tendenzen zu konkurrieren hat.“ (Luhmann 
1982: 239) 

Dennoch geht Luhmann nicht davon aus, dass Religion in der modernen Gesell-
schaft obsolet werde, bleibt doch das Verhältnis zwischen System und Umwelt und 
die Struktur von Sinn, welche ausschlaggebend für die Funktion von Religion sind, 
bestehen (vgl. Luhmann 1982: 242). 

Luhmanns These von der Individualisierung der Religion, die er selbst nicht 
weiter ausführt, wurde verschiedentlich weiterentwickelt: So geht etwa Nassehi 
nicht nur von einer Privatisierung des religiösen Entscheidens aus, sondern nimmt 
an, dass die individuelle Biographie selbst zum Bezugspunkt religiöser Kommuni-
kation werde. Krech wiederum macht die individuelle Erfahrung als relevante Be-
zugsgröße religiöser Kommunikation aus (Krech 2011: 39) Krech hält es dabei für 
wichtig, zwischen zwei Dimensionen des religiösen Individualisierungsprozesses zu 
unterscheiden, nämlich der Individualisierung in der Sozialdimension und in der 
Sachdimension: Während die Individualisierung in der Sozialdimension darin be-
stehe, dass Religion mehr und mehr zur Sache des Einzelnen werde und das Indivi-
duum nun aus verschiedenen Angeboten religiöser Deutungsmuster wählen und 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                             HEGEMONIALE NARRATIVE DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 227
 

 

diese kombinieren könne, bestehe die Individualisierung in der Sachdimension da-
rin, dass das Selbst nun zentraler Gegenstand religiöser Sinnbildung werde. Hin-
sichtlich der Sachdimension gilt es laut Krech, zwischen religiösen Sinnformen und 
religiösen Äquivalenten zu unterscheiden (vgl. Krech 2011: 163).

Knoblauch folgt hinsichtlich der Rede der Sakralisierung des Ichs Luckmann 
und spricht explizit von einer zunehmenden Vermischung religiöser und nicht reli-
giöser Deutungsmuster. Gegenüber den Narrativen von Berger und Luckmann wird 
jedoch – synchron zur Individualisierungsdebatte in der Soziologie im Allgemeinen 
– ab den 1980er Jahren der Familie nicht mehr so ein zentraler Stellenwert hinsicht-
lich der Auswahl religiöser Deutungssysteme eingeräumt. Auch hebt Knoblauch 
nun – die These der Privatisierung von Religion in Frage stellend – die öffentliche 
Dimension der religiösen Individualisierung hervor (2009).

Dass gesellschaftliche Differenzierung und Säkularisierung nicht zwangsläufig 
zu einer Privatisierung von Religion führe, wurde – wie im letzten Kapitel gezeigt –
in den 1990er Jahren bereits von Casanova moniert (1994). Casanova hat auch als 
einer der ersten Religionssoziologen auf die globale Heterogenität von Religion 
hingewiesen und darauf aufmerksam gemacht, dass es sich bei der privatisierten 
Religion um ein spezifisch europäisches Phänomen handelt. 

Die Individualisierung der Religion wird vor diesem Hintergrund auch in Zu-
sammenhang mit der christlichen Religion gestellt. Charles Taylor sieht diese Ent-
wicklung im Christentum angelegt: Ausgehend vom Deismus komme es in der 
westlichen Welt zur Herausbildung des ausgrenzenden Humanismus als zentralen 
Hintergrundrahmen. Nicht selten wird eine solche Entwicklung hin zu einer perso-
nalisierten Religion mit dem Christentum selbst in Verbindung gebracht. So diag-
nostiziert Charles Taylor: 

„Besonders auffällig ist hier der langfristige Vektor im Bereich des lateinischen Christentums, 
der sich im letzten halben Jahrtausend stetig in Richtung persönlicherer und engagierterer 
Formen der religiösen Frömmigkeit und Praxis bewegt hat. […] Derselbe langfristige Trend, 
der zunächst den disziplinierten, bewußten, engagierten und individuellen Gläubigen – also 
Calvinisten, Jansenisten, fromme Humanisten, Methodisten – und später den ‚wiedergebo-
renen‘ Christen hervorgebracht hat, hat jetzt den suchenden Pilger, der seinen eigenen Weg 
erkennen und beschreiten will, auf der Bildfläche erscheinen lassen.“ (Taylor 2009: 891) 

Beck wiederum möchte in historischer Langzeitperspektive zwischen einer ersten 
und einer zweiten Individualisierung unterschieden: Unter Individualisierung I 
möchte er die Individualisierung in der Religion, wie sie z.B. durch den Protestan-
tismus vollzogen wurde, verstanden wissen. Mit Individualisierung II meint er wie-
derum eine Individualisierung von der Religion (vgl. Beck 2008: 109), die Beck als 
eine dem reflexiven Zeitalter entsprechende neue religiöse oder spirituelle Sozial-
form – die des eigenen Gottes – fasst: 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



228 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
„Im europäischen Kontext der individualisierten Moderne gibt es keinen religiösen Glauben 
mehr, der nicht durch das Nadelöhr der Reflexivität des eigenen Lebens, der eigenen Erfah-
rung und Selbstvergewisserung hindurchgegangen ist […]. Der Einzelne baut sich aus seinen 
religiösen Erfahrungen seine individuelle religiöse Überdachung, seinen ‚heiligen Balda-
chin‘.“ (Beck 2008: 30f) 

Es sei gerade die kosmopolitische Situation, in welcher die Individualisierung der 
Religion ihre volle Tragkraft entfalte: „Es ist dieser zeithistorische Kontext einer 
gemeinsamen Gegenwart und universeller Nachbarschaft aller religiösen Glaubens-
und Symbolsysteme, in dem die Individualisierung – und das bedeutet auch: die 
Wahl der entindividualisierten Bindungen der Religion im Kontext weltreligiöser 
Pluralität – möglich und notwendig wird, ja ihren Sinn erhält.“ (Beck 2008: 60)

In diesem Sinne wird hinsichtlich der Individualisierung der Religion auch von 
einer Entwicklung ausgegangen, die über Europa hinausreicht. Vor dem Hinter-
grund des modernisierungstheoretischen Paradigmas der 1960er Jahre nahm bereits 
Berger an, dass man mit Sicherheit erwarten könne, „dass die Zukunft der Religion 
überall entscheidend durch die Kräfte geprägt sein werden wird, die wir in diesem 
und den vorausgegangenen Kapiteln untersucht haben – nämlich Säkularisierung, 
Pluralismus und ‚Subjektivierung‘ – und durch die Art und Weise, in der die ver-
schiedenen religiösen Institutionen auf diese Kräfte reagieren“ (Berger 1973: 162). 
Auch wenn Berger solcherlei Entwicklungstendenzen zumindest heute teilweise 
nicht bestätigt sieht, wird an der globalen Dimension der Individualisierung der Re-
ligion weiterhin festgehalten. So macht beispielsweise Knoblauch als Gemeinsam-
keit der fundamentalistischen, der christlich-pfingstlerischen, der charismatischen, 
der evangelikalen und der esoterischen Bewegungen, welche gegenwärtig weltweit 
an Zulauf gewinnen, u.a. eine Individualisierung des Glaubens aus (vgl. Knoblauch 
2009: 82). 

Obwohl der Individualisierung der Religion im gegenwärtigen religionssoziolo-
gischen Diskurs von Krech nur eine begrenzte Reichweite zugesprochen wird (vgl. 
Krech 2011: 16), bleibt der Fokus der religionssoziologischen Forschung dennoch 
auf diese individualisierte Sozialform der Religion gerichtet und wird nur selten auf 
die globale Vielfalt religiöser Erscheinungsformen gelenkt.

Wie erkennbar wurde, nimmt im religionssoziologischen Diskurs die Frage, wel-
cher Stellenwert Religion in modernen Gesellschaften zukommt, einen zentralen 
Platz ein. Während die Klassiker von einem zunehmenden Bedeutungsverlust der 
Religion in der modernen Gesellschaft ausgegangen sind und ein solcher Bedeu-
tungsverlust dann nicht selten unter dem in Modernisierungsnarrativen populär 
verwendeten Schlagwort Säkularisierung diskutiert wurde, wird ab Ende der 1960er 
Jahre auch ein Aufkommen neuer religiöser Formen diagnostiziert (Luckmann 
1991), die nicht im Widerspruch, sondern vielmehr in engem Zusammenhang mit 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                             HEGEMONIALE NARRATIVE DES RELIGIONSSOZIOLOGISCHEN DISKURSES | 229
 

 

der modernen Gesellschaft stehen. Neben der individualisierten Form der Religion 
(Luhmann 1982: 239; Knoblauch 2009; Krech 2011) werden mit dem Prozess der 
Globalisierung auch Neue Religiöse Bewegungen (Lüddeckens/Walthert 2010) und 
religiös-fundamentalistische Bewegungen (Riesebrodt 2000) vermehrt in den Fokus 
der Sozialwissenschaften gerückt. Angesichts der Diagnose einer wiedererstarken-
den Präsenz von Religionen in der Öffentlichkeit ist auch von einer „Deprivatizati-
on“ von Religion (Casanova), aber auch von einer „Desecularization of the World“ 
(Berger 1999) die Rede. Die Konzeptionen von Religion sind also immer in ein 
spezifisches Modernenarrativ eingebunden. Aber auch die vermehrte Thematisie-
rung von Religion in den Sozialwissenschaften befeuert die Diskurse um eine Be-
standsaufnahme der Moderne: Protagonisten im Diskurs um Modernität wie Ha-
bermas (2001a) oder Beck (2008) räumen nun auch Religion – die lange Zeit keine 
Erwähnung in deren Modernenarrativen fand – einen Platz in ihren Konzeptionen 
von Modernität ein. Die diskursive Verknüpfung der Begriffe Moderne und Religi-
on beeinflusst also in erheblichem Maße, wie heute in der Soziologie im Allgemei-
nen und der Religionssoziologie im Besonderen über Religion gesprochen wird. 
Dass diese Verknüpfung jedoch mit weitreichenden Folgen hinsichtlich der theore-
tischen, begrifflichen und analytischen Auseinandersetzung mit Religion einhergeht 
wird mithilfe postkolonialer Untersuchungen nun aufgezeigt. 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



 
 

6. Postkoloniale Entgegnungen –                     
die folgenreiche Verknüpfung                      
der Begriffe Moderne und Religion

Um die konstitutive Rolle des Modernebegriffs für die Soziologie zu begreifen, ist 
es in einer postkolonialen Perspektive zunächst notwendig, sich mit der Entstehung 
der Soziologie als wissenschaftliche Disziplin zu befassen und somit eine Veror-
tung des sich hier formierenden Wissens vorzunehmen. Wie im letzten Kapitel ge-
zeigt, versteht sich die frühe Soziologie als Wissenschaft, die sich mit dem Auf-
kommen und den Merkmalen der modernen Gesellschaft befasst. Sowohl bei Marx 
als auch bei Weber und Durkheim ist das Erkenntnisinteresse darauf gerichtet, die 
Besonderheiten der europäischen Gesellschaften zu untersuchen, die die Moderne 
hervorgebracht haben. Die moderne Gesellschaft wird hier also als Produkt der spe-
zifisch europäischen Kulturgeschichte begriffen. Außereuropäische Gesellschaften 
geraten, wie an Webers Studie zur Wirtschaftsethik der Weltreligionen veranschau-
licht wurde, nur in den Blick, um das Besondere der okzidentalen Entwicklung 
durch die Abgrenzung von anderen Kulturkreisen herauszustellen:

„Diese Aufsätze wollen also nicht etwa als […] umfassende Kulturanalyse gelten. Sondern sie 
betonen in jedem Kulturgebiet ganz geflissentlich das, was im Gegensatz stand und steht zur 
okzidentalen Kulturentwicklung. Sie sind also durchaus orientiert an dem, was unter diesem 
Gesichtspunkt bei Gelegenheit der Darstellung der okzidentalen Entwicklung wichtig er-
scheint.“ (Weber 1988: 13) 

Die Vergleichsperspektive ist um die Besonderheit der okzidentalen Entwicklung 
herum gelagert und dient letztlich nur dazu, das Charakteristische der Modernität 
des Okzidents gegenüber den anderen Kulturen herauszustellen. Dabei erweisen 
sich die Grenzziehungen zwischen traditionellen und modernen Gesellschaften für 
die Entstehung der Soziologie als wissenschaftliche Disziplin nicht nur in zeitlicher, 
sondern auch in räumlicher Perspektive als entscheidende Argumentationsfigur: 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



232 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
Einzig Europa wird für das Aufkommen der Moderne in der Soziologie eine konsti-
tutive Rolle zugesprochen. Während sich in Europa ein moderner Gesellschaftstyp 
herausbilden konnte, der sich insbesondere durch folgende Attribute auszeichnete: 
entwickelt, industrialisiert, kapitalistisch, urbanisiert und säkularisiert, galt der Rest 
der Welt als vormodern und entsprechend als unterentwickelt, unzivilisiert, religiös 
etc. 

Wie Conrad und Randeria aufzeigen, spiegelt die Herausbildung der sozialwis-
senschaftlichen Disziplinen insgesamt somit die imperiale Gegenüberstellung zwi-
schen Europa als Subjekt und dem Rest der Welt als Objekt wider: Während Sozio-
logie und Politikwissenschaft die Moderne in Europa betrachten, blieb das Analy-
sieren ‚vormoderner‘ Kulturen der Ethnologie und Anthropologie vorbehalten (vgl. 
Conrad/Randeria 2002b: 21). „Die alten Hochkulturen“ wiederum, „deren Ge-
schichte jedoch ohne jede Dynamik zu sein schien und die sich daher zu ‚Reichen 
der Dauer‘ (Hegel) degradiert sahen, waren in den Fächern der Indologie, Sinologie 
und Japanologie aufgehoben“ (Conrad/Randeria 2002b: 22). In der Soziologie dien-
te die Welt außerhalb Europas bzw. des Westens somit lange Zeit lediglich als Kon-
trastfolie zur europäischen Entwicklung. 

Dass trotz des bereits seit Jahrhunderten währenden Handels mit Regionen in 
Übersee und der europäischen Kolonialherrschaft, die maßgeblich zur Moderne-
entwicklung beigetragen haben, lediglich ausgewählte innereuropäische Prozesse in 
diesen Narrativen Beachtung finden, ist ein zentraler Kritikpunkt postkolonialer 
Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler:

„Obwohl die Etablierung der Soziologie als Disziplin in Großbritannien, Deutschland, Frank-
reich und Italien zeitlich parallel zum Wettkampf ihrer Staaten um afrikanische Territorien 
und zur Errichtung ihrer Kolonialreiche in Asien und Afrika verlief, reflektierten soziologische 
Kategorien, Grundbegriffe und zentrale Erklärungsmodelle nur innerwestliche Entwicklun-
gen und Erfahrungen. Als Schlüsselmomente der abendländischen Moderne, für die die So-
ziologie einen Erklärungsansatz bieten sollte, galten die französische Revolution und die von 
England ausgehende Industrialisierung, nicht jedoch die Kolonialpolitik Westeuropas oder 
die Kapitalakkumulation durch den atlantischen Sklavenhandel und die Plantagenwirtschaft 
in Übersee.“ (Boatc /Costa 2010: 72f) 

Sofern die Kolonialherrschaft in der soziologischen Moderneerzählung Erwähnung 
findet, werden die Prozesse der Unterdrückung und Ausbeutung lediglich euphe-
mistisch als kolonialer Kontakt, Ausbreitung oder Übertragung westlicher Werte 
oder sogar als Zivilisierungsprozesse beschrieben (vgl. Bhambra 2014: 143). Nur 
durch die Ausklammerung der durch Sklaverei und Ausbeutung geprägten globalen 
Verflechtungsgeschichte konnte die Moderneentwicklung als kulturelle Errungen-
schaft der europäischen Gesellschaften gezeichnet werden. Eine solche Konsolidie-
rung des soziologischen Untersuchungsgegenstandes ist aus postkolonialer Sicht-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                                                                                             POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 233
 

 

weise vielfach kritisiert worden. Bhambra hält diesbezüglich etwa fest: „Sociology, 
I suggest, arises alongside a selfunderstanding of a world-historically significant 
modernity, but the institutions and practices of that modernity are neither self-
containes nor adequately expressed within the self-understanding of sociology.“
(Bhambra 2014: 142)

Das zentrale Anliegen postkolonialer Theorie ist es deshalb nicht nur, die ge-
waltvolle Dimension der Moderneentwicklung aufzuzeigen, es wird für ebenso 
notwendig erachtet, den hyperrealen Status der europäischen Moderneentwicklung 
zu dekonstruieren, indem man das hier hervorgebrachte Wissen nicht nur verortet, 
sondern dessen Erklärungsgehalt und die hierzu verwendeten Kategorien auch kri-
tisch hinterfragt. „In re-writing histories at the heart of understandings of modernity 
and narratives of historical progress we must also reconstruct the very categories of 
understanding in the process.“ (Ebd.: 143) In diesem Sinne müsse man nicht nur 
zeitliche und räumliche Trennung zwischen Vormoderne und Moderne dekonstruie-
ren, sondern ebenso die theoretischen Konzeptionen sowohl von kulturellen Diffe-
renzen als auch von kultureller Einheitlichkeit (ebd.). Indem die europäische Kultur 
als weitgehend homogen begriffen und in Kontrast zu anderen Kulturen gestellt 
wird, wird ihr nicht nur auf entwicklungsgeschichtlicher, sondern auch auf theoreti-
scher Ebene ein hegemonialer Status zugesprochen. Weber, dessen Modernevorstel-
lung und Konzept der Idealtypen das soziologische Denken maßgeblich beeinflusst 
hat, fasst die anderen Weltreligionen entsprechend als eigenständige Systeme der 
Lebensreglementierung, er geht hierbei allerdings von sehr ähnlichen Strukturie-
rungsprinzipien der unterschiedlichen Gesellschaften aus, die, wie Martin Fuchs 
veranschaulicht, von der privilegierten Position der europäischen Gesellschaften 
herrühren: 

„Er unterstellt den nicht-westlichen Zivilisationen das gleiche Potential und formal die glei-
che Struktur – eine gleiche problématique […] wie dem Westen. Theodizeeproblem, Eigen-
gesetzlichkeit und Kontrast der Wertsphären, Opposition von Religion und Ethik gegenüber 
den ‚innerweltlichen‘ Sphären. Das bedeutet eine prinzipielle Anerkennung auf gleicher Au-
genhöhe, er unterstellt aber damit auch undiskutiert gleiche Prinzipien der kulturellen Kon-
struktion.“ (Fuchs 2005: 446; Fuchs 1987: 684f) 

Gegenüber der westlichen Kultur werden die anderen Kulturen und Weltreligionen 
jedoch weitgehend als statisch dargestellt. Indem die Kulturen als homogene, endo-
gene Einheiten dargestellt werden, werden ihnen Interkulturelle Interaktions- und 
Austauschbeziehungen ebenso abgesprochen, wie die eigenständige Entwicklung 
hin zu einer modernen Gesellschaft (vgl. Dennaoui 2010: 227; Rossi: 2003: 116f). 
Mit einer solchen Sichtweise ist Weber wahrlich nicht alleine, sondern steht damit 
in der philosophischen und gesellschaftstheoretischen Tradition dieser Zeit. Marx 
und Hegel etwa haben eine Geschichtsauffassung, die Kulturkreisen außerhalb Eu-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



234 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
ropas keine eigenständige Hervorbringung des Kapitalismus oder sonstiger bahn-
brechender Kulturleistungen zutraut (vgl. Dennaoui 2010: 227; vgl. auch Spivak 
2013: 25ff; Hall 1994b: 177). Dennaoui hält in Bezug auf Weber deshalb fest: 

„Wie alle Narrative erzeugt das Rationalisierungsnarrativ dabei eine selektive Struktur, die 
nur das hervorbringt, wovon sie gerade handelt, eben sich selbst als Erzählung, spannt im 
Erzählten Zeitlichkeit und Räume aus, grenzt sich gegenüber anderen ab und lässt dabei je-
nen Raum (Okzident) als einen Sonderraum entstehen und stattet ihn mit Eigenarten aus, 
die sie dann als Nebenfolge einer Verkettung von kontingenten Umständen deutet – also 
doch eine Entwicklung, die sich anders hätte ereignen können.“ (Dennaoui 2010: 199) 

So war allein die protestantische Ethik des Okzidents mit einer rationalen Wirt-
schaftsethik kompatibel, die gleichzeitig aber zu einer Entzauberung der Welt und 
somit einem zunehmenden Bedeutungsverlust der Religion geführt habe. 

Die hierarchischen Grenzziehungen zwischen Europa und dem Rest der Welt 
spiegeln sich bereits in der dem Modernediskurs zugrundliegenden binären Denk-
weise wider, wie Stuart Hall in seinem viel beachteten Aufsatz Der Westen und der 
Rest aufgezeigt hat: Oppositionelle Begriffspaare, wie modern und traditionell, zivi-
lisiert und unzivilisiert, religiös und säkularisiert, nehmen im Diskurs um Moderni-
tät eine konstitutive Stellung ein (vgl. Hall 1994b: 139). Hierdurch werde ein En-
semble von Bildern über die Beschaffenheit eines bestimmten Gesellschaftstyps in 
systematischer Weise miteinander in Beziehung gesetzt und mittels dieser Bilder 
und Kategorien ein Vergleichsmodell bereitgestellt, welches als Klassifizierungs-
und Untersuchungsgrundlage anderer Gesellschaften dient (Hall 1994b: 137). Hall 
stellt in Bezug auf die Gegenüberstellung von europäischer Moderne und islami-
scher Welt fest: 

„Weber benutzt ein sehr dualistisches Modell, das den Islam und Westeuropa in Bezug auf 
die moderne soziale Entwicklung gegenüberstellte. Für Weber sind die notwendigen Bedin-
gungen für den Übergang zu Kapitalismus und Modernität: (a) asketische Religionsformen, 
(b) rationale Gesetzesformen, (c) freie Arbeit und (d) das Wachstum der Städte. All dies fehlt 
seiner Ansicht nach dem Islam, den er als ein ‚Mosaik‘ von Stämmen und Gruppen darstellt, 
die niemals in einem richtigen sozialen System verbunden waren, sondern unter despoti-
scher Herrschaft standen; diese absorbierte die sozialen Konflikte in einem sich endlos wie-
derholenden Kreislauf von Flügelkämpfen, wobei der Islam ihre monolithische Religion dar-
stellte. Macht und Privilegien, so glaubt Weber, seien auf die herrschenden islamischen Fa-
milien beschränkt gewesen und wechselten zwischen ihnen, den Reichtum schöpften sie 
durch Steuern lediglich ab. Er nannte dies eine ‚patrimoniale‘ oder eine auf Pfründen beru-
hende Autoritätsform. Im Gegensatz zum Feudalismus stellte sie nicht die Voraussetzung für 
kapitalistische Akkumulation und Wachstum zur Verfügung.“ (Hall 1994b: 175) 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                                                                                             POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 235
 

 

Für ihn ist der Westen kein geographischer Ort, sondern vielmehr ein historisches 
Konstrukt, welches erst in der Abgrenzung zum Anderen entstehen konnte. Durch 
den universellen Anspruch, der diesem Konstrukt beigemessen wird, werde die 
Analyse anderer Gesellschaften stets durch die Wahrnehmungs- und Repräsentati-
onsmuster des Westens gefiltert. Sozialwissenschaftliche Kategorien, die in diesem 
Zusammenhang entwickelt und mit einem universellen Erklärungsanspruch ver-
knüpft wurden, bleiben somit immer einem gewissen Eurozentrismus verhaftet. 

Besondere Brisanz erhalte vor diesem Hintergrund die Narrative der Moderne 
als einem linearen, von Europa ausgehenden Prozess des Fortschritts. Paradigma-
tisch für diese Erzählung steht die Modernisierungstheorie der 1950er und 1960er 
Jahre, die das westliche Modell als Maßstab für die Entwicklung nichtwestlicher 
Länder begriff. Bhambra weist darauf hin, dass die Lobpreisung des Fortschritts 
sehr eng mit der Verhärtung der Fronten des Kalten Krieges in Zusammenhang ste-
he. Denn während die soziologischen Klassiker die ambivalenten Prozesse der Mo-
derneentwicklung reflektiert hätten, werde durch die Modernisierungstheorie ein 
durchweg positives Bild der modernen Gesellschaft gezeichnet (Bhambra 2014: 
19). Vor diesem Hintergrund sei es nicht verwunderlich, dass in Parsons’ Gesell-
schaftstheorie, welche die Modernisierungstheorie maßgeblich beeinflusst hat, die 
Bedeutung von Sklaverei, Rassismus und Segregation für die US-amerikanische 
Geschichte keine nähere Erwähnung finde (ebd. 23). Vielmehr wird das westliche 
Gesellschaftsmodell nicht nur als äußerst homogen und widerspruchsfrei darge-
stellt, sondern ebenso als rundum erstrebenswert angepriesen. 

Dass das hier gezeichnete Narrativ auch den religionssoziologischen Diskurs 
geprägt hat, lässt sich etwa am religionssoziologischen Hauptwerk Bergers zeigen: 
Diesem liegt der Gedanke eines vom Westen ausgehenden Modernisierungsprozes-
ses zugrunde, der die Entwicklung des Stellenwerts von Religion in anderen Gesell-
schaften maßgeblich beeinflussen wird: „Das Schicksal der abendländischen Reli-
gionen in der Moderne ist von großem Interesse für die Zukunft der Religion in 
nichtwestlichen Ländern, einerlei ob sie unter sozialistischem oder nichtsozialisti-
schem Zeichen stehen.“ (Berger 1973: 162) Er hält es für unsinnig, diesbezüglich 
genauere Vorhersagen zu machen, ist sich jedoch sicher, dass Zukunft allerorten 
durch Säkularisierung, Pluralismus und Subjektivierung geprägt sein wird (vgl. 
ebd.). Das daraus resultierende Bild des Anderen ist aus einer solchen Perspektive 
immer eines der nachholenden Modernisierung (vgl. Dennaoui 2010: 39f). Nicht 
nur Hall, sondern auch Chakrabarty und Randeria kritisieren, dass zu häufig ein 
abstraktes Modell der europäischen Entwicklung als universeller Maßstab der Ge-
schichte herangezogen werde, und die Entwicklungen in außereuropäischen Gesell-
schaften somit in den ‚Warteraum der Geschichte‘ (Chakrabarty 2000: 9; vgl. auch 
Randeria 2004: 159) verbannt und diese Gesellschaften zu passiven Empfängern 
von modernen Errungenschaften degradiert werden. 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



236 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
Bhambra verfolgt in ihrem Buch Rethinking Modernity Postcolonialism and the 
Sociological Imagination (2007) deshalb das Anliegen, die Repräsentationen der 
gemeinhin als Meilensteine auf dem Weg in eine moderne Gesellschaft dargestell-
ten Ereignisse wie etwa die französische Revolution einer kritischen Analyse zu un-
terziehen, um diese nicht nur zu verorten, sondern aufgrund der Spezifität ihres Ent-
stehungskontextes auch in Frage stellen zu können. Sie bezweifelt beispielsweise, 
dass die Renaissance tatsächlich als Phase der kulturellen Integrität und des Über-
gangs in die moderne Gesellschaft beschrieben werden könne und veranschaulicht 
dies an der Suche nach einer gemeinsamen kulturellen Vergangenheit: So sei auf 
der Suche nach den europäischen Wurzeln in erster Linie das antike Griechenland 
als zentrale kulturelle Inspirationsquelle ausgemacht worden, vergessen werde aber 
dabei, dass die Bewunderung für die Kulturen Ägyptens und des Orient zu dieser 
Zeit weitaus größer war und die europäische Kultur ebenfalls maßgeblich beein-
flusst habe (vgl. Bhambra 2007: 96). Generell wird der Austausch zwischen den 
Kulturen und die gegenseitigen Beeinflussungen und Durchdringungen der Kultu-
ren in den Modernenarrativen nicht zur Kenntnis genommen. Selbst nach dem Zu-
sammenbruch des byzantinischen und romanischen Reichs habe es weiterhin nicht 
nur einen Austausch von Handelsgütern, sondern auch von Wissen und Ideen gege-
ben (ebd.: 98). In diesem Sinne müsse man also die in den Modernenarrativen pro-
klamierte Trennung zwischen westlicher und östlicher Hemisphäre in Frage stellen 
(ebd.: 99).

Auch die lateinische Sprache als Charakteristikum und Merkmal einer einheitli-
chen Kultur und klarer Markierung einer ethnischen Grenze müsse mit Moore in 
Frage gestellt werden (vgl. ebd.: 100f; Moore 1997: 596). Der hohe Stellenwert der 
lateinischen Sprache sei vielmehr ein Herrschaftsmittel der Elite gegenüber den 
Massen gewesen und sei somit eher mit der Verteidigung der hegemonialen Positi-
on der Eliten anstatt mit ethnischen Aspekten in Zusammenhang zu stellen (ebd.: 
101). Ebenso muss der Status der christlichen Religion als integrierende und ver-
bindende Kraft in Europa nicht nur wegen der zwischenkonfessionellen und inner-
konfessionellen Differenzen in Zweifel gezogen werden. Durch die Geschichte 
Spaniens, des Balkans und des osmanischen Reichs ist Europa nicht nur von mus-
limischen Einflüssen geprägt worden, es gab in den europäischen Städten jeweils 
auch größere jüdische Gemeinschaften (ebd.), deren Bedeutung nicht zu vernach-
lässigen ist. 

Die hegemoniale Moderneerzählung dekonstruierend befasst sich Bhambra 
ebenso mit dem Narrativ von der Herausbildung des souveränen Nationalstaats, 
welche gemeinhin sowohl mit dem Westfälischen Frieden im Jahr 1648 und der 
hier in einem ersten Schritt vollzogenen Trennung der politischen von den religiö-
sen Autoritäten als auch der französischen Revolution (1789-1799) in Zusammen-
hang gestellt wird. Obgleich die französische Revolution unter Historikern ein um-
strittenes Ereignis ist, wird doch allgemein davon ausgegangen, dass sie ein wichti-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                                                                                             POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 237
 

 

ger Schritt hin zu einem modernen Staat mit freien und gleichen Bürgern war (ebd.: 
106). Während meist der Wandel der Ausrichtung des Staates von einem des göttli-
chen Rechts hin zum modernen Nationalstaat, dessen Fluchtpunkt die Interessen der 
Bevölkerung bilden, sowie die Institutionalisierung des öffentlichen Raumes als Ort 
der staatlichen Interventionen und der Aufbau staatlicher Einrichtungen und Infra-
strukturen als zentrale Meilensteine auf dem Weg zum souveränen Nationalstaat er-
achtet werden und der moderne Sozialstaat fortan als ein geographischer und politi-
scher Raum mit klaren Grenzen verstanden wird, richtet Bhambra ihren Fokus auf 
die in dieser Zeit entstandenen Regierungsweisen, die von Foucault bekanntlich mit 
dem Begriff der Gouvernementalität umschrieben werden (vgl. Foucault 2004). Für 
die Herausbildung dieser neuen Formen des Regierens sei der Kolonialismus von 
entscheidender Bedeutung gewesen, was jedoch weder von Foucault noch von den 
Theoretikern des modernen Nationalstaats berücksichtigt werde. Der Nationalstaat 
wird vielmehr als genuin europäische Innovation dargestellt (ebd. 117). Dass die 
Kolonien jedoch verschiedentlich als Laboratorien der Moderne dienten, wird in 
diesen Narrativen nicht berücksichtigt. Nicht nur in medizinischen Belangen, son-
dern auch für die zum Ende des 19. Jahrhunderts populär werdende politische Vor-
stellung, man könne die soziale Ordnung durch strategische Eingriffe verändern, 
wurden die Kolonien als geeignetes Experimentierfeld erachtet. Die Abnahme des 
Fingerabdrucks etwa ist als systematisches Verfahren zur Feststellung der Identität 
erstmals in den 1880er Jahren in Bengalen in die Praxis umgesetzt worden – ein 
Verfahren, was als wichtiges Instrument des Nationalstaats im Folgenden weltweit
Verbreitung fand (vgl. ebd. 118; Cohn/Dirks 1988: 226; Stoler/Cooper: 1997: 5). 
Mit Cohn und Dirks ist Bhambra der Ansicht, dass Kolonialismus für die Formie-
rung des Nationalstaats sowohl hinsichtlich der kulturellen Legitimierung als auch 
hinsichtlich der technologischen Entwicklung neuer Formen der Staatsmacht eine 
aktive und wichtige Rolle gespielt hat (vgl. Bhambra 2007: 119; Cohn/Dirks 1988: 
229). Aus diesem Grund dürfe man die Entstehung des modernen Nationalstaats 
nicht lediglich als europäisches Produkt betrachten, sondern muss sich auch mit den 
geschichtlichen Verwobenheiten dieser Zeit und insbesondere der Formierung ko-
lonialer Staaten befassen (Bhambra 2007: 122). 

Gleiches muss für das Aufkommen des Kapitalismus gelten, welches in den 
gängigen Modernenarrativen in erster Linie mit der Industriellen Revolution in 
Verbindung gebracht wird und somit wiederum als genuin europäisches Ereignis 
repräsentiert wird. Als Zentrum dieses sogenannten Zeitalters der technischen Inno-
vationen, durch welche die Mechanisierung der Produktion und somit die Konzent-
ration auf Fabriken möglich wurde und durch welche es nicht nur zu einem Bevöl-
kerungswachstum sondern auch zu einer weitreichenden Transformation der urba-
nen Zentren z.B. durch infrastruktureller Maßnahmen, wie ein vereinheitlichtes 
Wassertransportsystem sowie des Bank- und Finanzsektors kam, gilt gemeinhin 
England (ebd. 128). Die These eines englischen bzw. innereuropäischen Ereignisses 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



238 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
wurde jedoch von Immanuel Wallerstein in Frage gestellt, der darauf hin gewiesen 
hat, dass dieser Prozess zwar mit dem Wandel vom feudalen Europa hin zu einem 
kapitalistischen System einhergegangen ist, aber nicht ohne den Handel und die In-
korporierung und Ausbeutung der Welt möglich gewesen wäre (Bhambra 2007:
134). Der sogenannte Dreieckshandel, in welchem europäische Sklavenhändler in 
den afrikanischen Kolonien Sklaven erwarben, um sie in Amerika gegen Zucker, 
Reis, Tabak oder Baumwolle einzutauschen, muss als ein zentrales Mittel der Kapi-
talakkumulation gesehen werden, durch welches die industrielle Revolution über-
haupt erst finanziert werden konnte. Achille Mbembe zeigt in seinem Buch Kritik 
der schwarzen Vernunft vor diesem Hintergrund auf, dass der globale Kapitalismus 
seit seiner Entstehung nicht nur Waren, sondern auch ‚Rassen‘ und ‚Spezies‘ pro-
duziert: Aufgrund seines hegemonialen Stellenwerts kann Europa die Figur des 
‚Negers‘ als ‚Menschen-Ware‘ kreiren, mit der ebenso wie mit Zucker und Reis 
Handel getrieben werden konnte (Mbembe 2014). Der hier produzierte Rassismus
sowie die durch Sklavenhandel und koloniale Unterdrückung verursachte Ausbeu-
tung, werden in den Narrativen der Entstehung des modernen Kapitalismus kaum 
zur Kenntnis genommen. Indem der Kapitalismus als Fortschritt proklamiert wird 
und davon ausgegangen wird, dass die Regionen außerhalb Europas nicht imstande 
waren, eine eigene industrielle und kommerzielle Struktur aufzubauen, wurde die 
Kolonialzeit nicht selten sogar als ein europäisches Verdienst dargestellt (Bhambra 
2007: 136). 

Würde die Hervorhebung der hegemonialen Position Europas in Bezug auf 
Sklaverei, Kolonialismus; Mission und Imperialismus durchaus Sinn machen, wer-
den diese Aspekte der europäischen Geschichte in den Modernenarrativen meist 
übersehen. Eine kritische Betrachtung dieser Narrative darf sich laut Bhambra des-
wegen nicht darauf beschränken, andere Geschichten zu schreiben, vielmehr sollten 
die gängigen Narrative erst einmal dekonstruiert werden. Neue Sichtweisen müss-
ten immer die alten herausfordern, es sei wenig hilfreich lediglich einzelne Aspekte 
in die gängigen Narrative zu integrieren, vielmehr müsse zum Thema gemacht wer-
den, warum diese Aspekte bisher keine Berücksichtigung gefunden haben. Denn 
nur durch die Auslassungen gewisser historischer Prozesse konnte das Moderne in 
einer Weise gedacht werden, die Europa seinen hegemonialen Status verliehen hat. 
Eine Dekonstruktion muss die Partikularität der in diesen Narrativen vertretenen 
Universalismen hervorheben und auf die Partikularität historischer Prozesse im 
Allgemeinen verweisen (ebd.: 146). Mit ihrem Ansatz der Connected Sociologies
knüpft Bhambra nicht nur an das von Sanjay Subrahmanyam geprägte Konzept der 
Connected History an (vgl. 1997, 2005a, 2005b), auch in den Arbeiten Bhabhas 
findet sie ein ähnliches Wissenschaftsverständnis: „We must not merely change the 
narratives of our histories but transform our sence of what it means to live“ (Bhabha 
1994: 256) und geht wie er davon aus, dass die Moderne nicht als Produkt eines his-
torischen Ereignisses in der Vergangenheit verstanden werden sollte, sondern als 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                                                                                             POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 239
 

 

Ergebnis der fortwährenden narrativen Konstruktionen in der Gegenwart (vgl. 
Bhambra 2014: 123). Die sich aus einer solchen Sichtweise ergebenden Konse-
quenzen fasst Bhambra wie folgt zusammen: 

„This negotiation calls into question both the conditions with which modernity is typically 
associated and the agents that lay claim to it. In other words, there is no essence to the 
event or actors of history that can be authentically captured after the event – history is the 
spectacle created through distance and through the displacement that exists between the 
event and the spectators. […] For Bhabha, then, there is no singular event of modernity and 
there are no moderns (that is, those who have lived through modernity); rather, modernity 
‚is about the historical construction of a specific position of historical enunciation and ad-
dress‘ ([Bhabha 1994:] 201-2) and much can be learnt through examining the spatial con-
tours given by theorists to the time of modernity.“ (Bhambra 2014: 123) 

Um gegenwärtige Zusammenhänge besser verstehen zu können, muss eine Perspek-
tive der Connected Sociologies in diesem Sinne nicht nur die Repräsentationen der 
Vergangenheit hinsichtlich ihres Entstehungskontextes befragen und ihren univer-
sellen Anspruch vor diesem Hintergrund problematisieren. Vielmehr sollte ein sol-
cher Ansatz auch multiperspektivisch angelegt sein, um den hegemonialen Status 
der europäischen Moderneerzählung durch ‚andere‘ Narrative und Theorien heraus-
zufordern. Das Anliegen postkolonialer Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler 
ist es dabei, die Spuren kolonialer Verflechtung für das Verständnis gegenwärtiger 
Zusammenhänge soziologisch zu erschließen (vgl. Dennaoui 2010: 426). Um den 
expansionistischen Erklärungsansätzen etwas entgegenzusetzen, plädieren sie für 
Erzählungen der Moderne, die insbesondere die kolonialen Verflechtungszusam-
menhänge in den Fokus rücken. Die Postcolonial Studies setzen sich somit für eine 
differenzierte, sensible Betrachtungsweise ein, die nicht nur die Heterogenität glo-
baler Prozesse, sondern diese gerade hinsichtlich ihrer Verflechtungen ernst nimmt. 
Entsprechend weisen sie darauf hin, dass die europäische Geschichte keinesfalls so 
homogen verlaufen sei, wie dies häufig dargestellt wird. Vielmehr gebe es auch in-
nerhalb Europas zahlreiche Differenzen, Interdependenzen und Wechselwirkungen, 
die es in der Analyse zu berücksichtigen gilt. Chakrabarty hat dem Modell Europa 
aus diesem Grund einen hyperrealen Status zugesprochen. Die Heterogenität inner-
halb Europas kommt in dieser Konzeption ebenso wenig in den Blick wie die viel-
fältigen Verflechtungen der durch Gewalt geprägten Kolonialgeschichte. In diesem 
Sinne setzt sich beispielsweise Hall für einen anderen Blickwinkel auf die Ge-
schichte der Moderne ein: 

„Diese Änderung in der Erzählperspektive verlagert die ‚Geschichte‘ der kapitalistischen 
Moderne – um hier einmal Schlagworte zu bemühen – von ihrer eurozentrischen Ausrich-
tung hin zu ihren weltweit zerstreuten ‚Peripherien‘; von der friedlichen Evolution hin zu 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



240 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
aufgezwungenen Gewaltverhältnissen; vom Übergang des Feudalismus zum Kapitalismus 
[…] hin zur Entstehung des Weltmarktes; oder vielmehr hin zu neuen Weisen, um die Bezie-
hung zwischen den verschiedenen ‚Ereignissen‘ – die durchlässigen Innen-Außen-Grenzen 
der entstehenden ‚globalen‘ kapitalistischen Moderne – konzeptionell zu fassen. Das wirk-
lich distinkte Element einer ‚postkolonialen‘ Periodisierung ist das rückblickende Umformu-
lieren der Moderne innerhalb des Kontextes der ‚Globalisierung‘ in all ihren diversen nicht-
kontinuierlichen Formen und Momenten (von der ersten Fahrt der Portugiesen über den in-
dischen Ozean und der Eroberung der Neuen Welt bis hin zur Internationalisierung der Fi-
nanzmärkte und des Informationsflusses). In dieser Hinsicht markiert die ‚postkoloniale‘ Per-
spektive einen entscheidenden Bruch mit der gesamten historiographischen Meta-
Erzählung, die dieser globalen Dimension sowohl in der liberalen Geschichtsschreibung und 
der historischen Soziologie Max Webers als auch in den vorherrschenden Traditionen des 
westlichen Marxismus eine untergeordnete Rolle in der Geschichte zuwies, die im Wesentli-
chen im Rahmen europäischer Parameter erzählt werden konnte.“ (Hall 2002: 231) 

Auch Religion muss in diesen Prozessen ein neuer Stellenwert zugesprochen wer-
den. Die Vorstellung, dass Religion überall auf der Welt ein ähnliches Schicksal 
habe wie in Europa, ist im religionssoziologischen Diskurs im Lauf der Jahre eben-
falls in Kritik geraten, wie bereits im vorangegangenen Kapitel verdeutlicht wurde. 
Es wurde festgestellt, dass es sich bei dem Prozess der Säkularisierung – verstanden 
als einem zunehmenden Einflussverlust der Kirchen, der sich insbesondere in den 
schwindenden Mitgliederzahlen manifestiert – um einen geschichtlichen Sonderfall 
handelt, der lediglich in Europa beobachtet werden kann, wobei allerdings beträcht-
liche Unterschiede zwischen den einzelnen Ländern feststellbar sind. Die europäi-
sche Situation ist somit weder verallgemeinerbar, noch lässt sich die Vorstellung 
aufrechterhalten, Religion sei etwas Antiquiertes, dem in der modernen Gesell-
schaft nur noch ein geringfügiger Stellenwert zukomme. Vielmehr gilt es das Ver-
hältnis von Religion und Moderne neu zu überdenken, wobei der Fokus nicht allein 
auf die europäische Situation gelegt werden darf, sondern sowohl die vielfältigen 
verflechtungsgeschichtlichen Zusammenhänge als auch die große Heterogenität re-
ligiöser Erscheinungsformen berücksichtigt werden müssen. In Hinblick auf die re-
ligiöse Verflechtungsgeschichte ist hier nicht nur die Frage interessant, wie sich die 
Vorstellung von Religion durch die koloniale Konfrontation und die Verflechtung 
unterschiedlicher Religionen gewandelt hat, sondern auch, wie sich u.a. durch die 
häufig mit der Kolonialherrschaft einhergehende christliche Missionierung weiter 
Teile der Welt die globale religiöse Landschaft insgesamt verändert hat. Ebenso 
von Bedeutung wäre es zudem, die Verhätnisbestimmung religiöser Kräfte und der 
teilweise sehr willkürlich vorgenommenen Grenzziehungen kolonialer National-
staaten zur Kenntnis zu nehmen. Dass die antikolonialen Befreiungsbewegungen 
beispielsweise in Indien aber auch in südamerikanischen Ländern häufig religiös 
begründet wurden, ist für die Verhältnisbestimmung von moderner Gesellschaft und 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                                                                                              POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 241 

 

 

Religion gleichermaßen interessant. In diesem Sinne muss die Rolle die Religion in 
der modernen Gesellschaft zugesprochen wird, in vielerlei Hinsicht überdacht wer-
den. 

Im Diskurs um Globalisierung fällt es allerdings nach wie vor schwer, einer sol-
chen Verschiebung der Perspektive nachzukommen. So bleibt etwa Luhmanns The-
orie der Weltgesellschaft nach wie vor dem klassischen Narrativ der Modernisie-
rungstheorie von einer weltweiten Diffusion des europäischen Modells einer funk-
tional differenzierten Gesellschaft verhaftet.1 Zwar ist die Vorstellung der Moderne 
als Expansionsgeschichte in den letzten Jahrzehnten in den Sozialwissenschaften 
ebenfalls in Kritik geraten. So versucht Eisenstadt – wie dargelegt – mit seinem Zi-
vilisationenvergleich eine eurozentrische Analyseperspektive zu vermeiden (vgl. 
Eisenstadt 1986). Er fasst die Geschichte der Moderne nicht als Prozess zunehmen-
der Verwestlichung, sondern spricht allen Zivilisationen jeweils eine eigene endo-
gene Dynamik zu und geht somit von einer Pluralisierung moderner Entwicklungs-
verläufe aus. Den Ausgangspunkt der Moderneentwicklung bildet aber hier eben-
falls die moderne Gesellschaft. Die Herausforderung, Vielfalt zu erklären ohne in 
einen Relativismus zu verfallen und Europa als dominante Form aber nicht im Sin-
ne eines Sieges darzustellen, missglückt laut Bhambra in beiderlei Hinsicht 
(Bhambra 2014: 34). Zwar unterscheide sich der Ansatz der Multiplen Modernen 
dergestalt von der klassischen Modernisierungstheorie, als dass nun kulturelle Fak-
toren ebenfalls Berücksichtigung finden, indem jedoch die Aufklärung nach wie vor 
als zentraler Meilenstein der Moderneentwicklung erachtet wird und sich auch im 
Werke Eisenstadts noch eine Hierarchisierung zwischen einer rückwärtsgewandten 
‚Dritten Welt‘, den kommunistischen Ländern als in der Modernisierung begriffen 
und Europa und den USA als entwickelte Gesellschaften finden lasse, bleibe der 
Ansatz der Multiplen Modernen letztlich ebenso eurozentristisch, wie es die Mo-
dernisierungstheorie war (ebd.: 35f).2 Die Interaktion der unterschiedlichen Kultu-
ren werde hier wenn überhaupt nur im Sinne einer Beeinflussung durch westliche 
Ideen gedacht. Die Vernachlässigung der geschichtlichen Verflechtungen hänge je-
doch gleichermaßen mit der gewählten Analysekategorie zusammen, wie Conrad 
und Randeria veranschaulichen: „An die Stelle territorial fixierter (nationaler) Ge-
sellschaften treten hier Zivilisationen als geschlossene Einheiten, deren Modernisie-
rungsverlauf von ihren jeweils internen und einzigartigen kulturellen Werten und 

                                                                 
1    Luhmanns Theorie der Weltgesellschaft wird im folgenden Kapitel noch einer umfassen-

deren Analyse unterzogen. 
2  Das Wiederauftauchen der Modernisierungstheorie in Gestalt des Multiple Moderne-

Ansatzes bringt Bhambra mit dem unerwarteten Scheitern des Kommunismus in Europa 
und dem scheinbaren Sieg des liberalen Kapitalismus in Zusammenhang (Bhambra 2014: 
32).  

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



242 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
institutionellen Dynamiken abhängt“ (Conrad/Randeria 2002b: 16, vgl. auch Eisen-
stadt 2000). Insbesondere die gewaltvolle Dimension der Kolonialgeschichte gerate 
mit dem zivilisationstheoretischen Ansatz nicht in den Blick. Die kolonialen Inter-
aktionsbeziehungen finden bei Eisenstadt sowie in der Theorie der Weltgesellschaft 
und der Globalisierung zu wenig Berücksichtigung. 

Generell werde die Frage, wie es zu einer globalen Moderne kam, in der sozio-
logischen Theorie erstaunlich wenig reflektiert. Auch wenn beispielsweise Waller-
stein seine Geschichte der Weltsysteme vor 500 Jahren beginnen lässt, gewinnt sei-
ne Theorie erst mit der Schilderung des Aufkommens der Nationalstaaten im 18. 
Jahrhundert an begrifflicher Schärfe. Im Allgemeinen wird der Begriff der Globali-
sierung lediglich mit Wandlungsprozessen der jüngeren Vergangenheit, wie etwa 
einer erhöhten Mobilität, veränderten Informations- und Kommunikationsmöglich-
keiten, Ausweitung der Handelsbeziehungen oder der Vernetzung der Finanzmärkte 
in Zusammenhang gebracht und nicht mit der kolonialen Verflechtungsgeschichte, 
die bereits im 15. Jahrhundert ihren Anfang nahm und ab dem 19. Jahrhundert eine 
neue Dynamik erhielt. 

Mit Bhambra muss deshalb generell problematisiert werden, dass das in den 
Globalisierungstheorien verfolgte Bemühen, soziologische Kategorien zu überden-
ken, meist mit dem diagnostizierten Wandel vom Nationalstaat zur global verfass-
ten Welt in Zusammenhang gestellt werde (Bhambra 2014: 63). Die analytischen 
Kategorien werden hier lediglich hinsichtlich ihrer Adäquanz zur Beschreibung der 
gegenwärtigen Zusammenhänge und nicht im Allgemeinen in Frage gestellt. So ha-
be etwa Beck die analytische Kategorie des Nationalstaats als adäquat für das 19. 
Jahrhundert erachtet, die von ihm proklamierten zwei Phasen der Moderne spiegeln
gleichsam den Wechsel vom nationalstaatlich verfassten zum globalen Zeitalter wi-
der. Dass die Kategorie des Nationalstaats bereits immer schon zu blinden Flecken 
in der Analyse geführt hat, wird hier nicht reflektiert, sondern die Notwendigkeit, 
die Analyseeinheit zu ändern wird einzig mit ihrem vermeintlich nicht mehr zeit-
gemäßen Status legitimiert (ebd: 71). In dem versäumt werde, eine Verortung der 
nun problematisierten Begrifflichkeiten vorzunehmen und ihr Erklärungsgehalt
nicht bezüglich vergangener Zusammenhänge in Frage gestellt werde, blieben die 
neuen Konzepte gleichsam den alten verhaftet (Bhambra 2014: 79).3

Während in vielen angrenzenden Disziplinen wie etwa der Geschichtswissen-
schaft (vgl. Habermas/Hölzl 2014), aber auch der Religionswissenschaft (vgl. Ma-
zusawa 2005) in Anschluss an die Postcolonial Studies und die Globalgeschichts-
schreibung (vgl. Bayly 2008; Osterhammel 2009) die zunehmende Verflechtung der 
Welt mit Kolonialzeit und Handel in Zusammenhang gestellt wird, wird Globalisie-

                                                                 
3 Dies wird im folgenden Kapital anhand Becks Theorie des Kosmopolitismus nun weiter 

veranschaulicht.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                                                                                              POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 243 

 

 

rung in den soziologischen Modernenarrativen nach wie vorwiegend mit erhöhter 
Mobilität, medialen und technischen Neuerungen etc. in Verbindung gebracht.  

Wie beispielsweise die Geschichtswissenschaften zeigen, kann die Berücksich-
tigung der globalen Verflechtungsgeschichte der Mission, die häufig Hand in Hand 
mit der Kolonialisierung ganzer Kontinente ging, dabei helfen, sowohl die seit 
Jahrhunderten bestehenden, von Gewalt und Unterdrückung geprägten Verwoben-
heiten der globalen Geschichtsschreibung ernst zu nehmen, als auch die Erzählung 
eines zunehmenden Bedeutungsverlusts sowie das Narrativ der Revitalisierung der 
Religion in ein neues Licht zu rücken.4 Anknüpfungspunkte der geschichtswissen-
schaftlichen Forschung liefern hierbei meist Arbeiten aus dem Bereich der Postco-
lonial Studies: John und Jean Comoroff haben mit ihrem Buch Of Revelation and 
Revolution. Christianity, Colonialism and Consciousness in South Africa nicht nur 
Pionierarbeit geleistet (1991), das verflechtungsgeschichtliche Geschichtsverständ-
nis Randerias wird ebenfalls vielfach übernommen und zum zentralen Ausgangs-
punkt der Untersuchung gemacht (vgl. Habermas 2008: 631; Habermas/Hölzl 2014: 
11, 15). Dabei werden nicht nur die Mikroräume der Mission in den Blick genom-
men – Füllberg-Stollberg befasst sich etwa mit den Bestrebungen der Basler Missi-
on Mitte des 19. Jahrhunderts, christianisierte und gerade erst auf Jamaika befreite 
Sklaven ins heutige Ghana zu schicken, um dort die Missionierung unter der loka-
len Bevölkerung voranzutreiben (2014) –, sondern auch die globale Vernetzung der 
Missionswerke und -gesellschaften werden untersucht. Habermas stellt fest, dass 
Missionare im 19. Jahrhundert und Anfang des 20. Jahrhundert in globaler Hinsicht 
zu wahrscheinlich am besten vernetzten Berufsgruppe gehörten (vgl. Habermas 
2008: 641). Über Missionszeitschriften, auf Konferenzen etc. wurde nicht nur in-
nerhalb Europas ein enger Kontakt zwischen den Missionsvereinen unterschiedli-
cher Länder gepflegt, auch die Geschichte der Missionare aus Übersee stießen bei 
einem großen Teil der Bevölkerungen auf breites Interesse. Missionare und Missio-
narinnen müssen entsprechend als „zentrale Broker in der Errichtung und Trans-
formation globaler Imaginations- und Wissensregimen“ (Habermas/Hölzl 2014: 19) 
ernstgenommen werden:  

 

                                                                 
4   Gleichwohl zeigt sich auch hier einmal mehr die enorme Wirkkraft des mit der Säkulari-

sierungsthese Hand in Hand gehenden modernisierungstheoretischen Paradigmas sowie 
die beschönigende Perspektive auf die Moderneentwicklung. Denn der Verflechtungsge-
schichte der Mission wurde vor dem Hintergrund der Annahme eines weltweiten Bedeu-
tungsverlusts von Religion nicht nur in der Religionssoziologie, sondern etwa auch in der 
Geschichtswissenschaft kaum Aufmerksamkeit geschenkt (vgl. Habermas/Hölzl 2014: 
14). Gegenüber der Religionssoziologie wird dieses Versäumnis in der Geschichtswis-
senschaft bereits nachgeholt. 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



244 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS 

 
„Missionare und Missionarinnen formulierten Narrationen, verfertigten Bilder über das eu-
ropäische Wirken in der Welt und schrieben sie in den Diskurs um eine europäische Moder-
ne mit ein – umso mehr, weil sie selbst in den europäischen Metropolen Objekte von Mo-
dernitätsdiskursen waren und am Maßstab des ‚sozialen Fortschritts‘ gemessen wurden. 
Umgekehrt machten Missionarinnen und Missionare in den Kontaktzonen nicht nur Moder-
nisierungsangebote, sondern schreiben sich selbst in einen globalen Diskurs um Modernität 
ein.“ (Habermas/Hölzl 2014: 20) 
 
Gerade hinsichtlich sozialer Fragen sei die Rolle der Missionare nicht zu unter-
schätzen (vgl. ebd.: 15), stehen die Armenmission in Europa und die Mission in 
Übersee doch häufig in einem unmittelbaren Zusammenhang. Seitens der Postcolo-
nial Studies ist die gegenseitige Bedingung von ‚metropole‘ und ‚colony‘ bereits 
verschiedentlich thematisiert und auf die Analogien der Thematisierung proletari-
scher Lebensformen in Europa und heidnischer außereuropäischer Lebensformen 
sowie die große Rolle die die religiösen Interpretationen hierbei gespielt haben, 
hingewiesen worden (vgl. Stoler/Cooper 1997; Hall 2002).5  

Die globalen Einflüsse der Verflechtungsgeschichte der Mission sind also in 
vielfacher Hinsicht nicht zu vernachlässigen und dauern bis heute fort. So zeigt et-
wa Roman Loimeier auf (2014), wie christliche Mission und Islam in dekoloniali-
sierten, demokratischen Ländern in einem konfliktreichen Wettbewerb stehen. 
Auch die Tatsache, dass Europa in den letzten Jahrzehnten selbst zum Missionsfeld 
werde, wobei hier nicht nur von US-amerikanischen Glaubensgemeinschaften tätig 
sind, sondern auch Pfingstkirchen aus dem afrikanischen, karibischen oder südame-
rikanischen Raum zeige die anhaltende Bedeutung der globalen Verflechtungsge-
schichte der Mission (vgl. Habermas/Hölzl 2014: 27f). 

 
Wie gesehen, ist es somit auch der engen diskursiven Verknüpfung der Begriffe der 
Moderne und Religion in der Soziologie geschuldet, dass ein breiterer Analyse-
blickwinkel auf Religion im bisherigen religionssoziologischen Diskurs ausgeblie-
ben ist. Wie mit den Postcolonial Studies aufgezeigt wurde, hängt diese Verengung 
der Perspektive nicht nur mit der Fokussierung der Soziologie auf europäische Ge-
sellschaften zusammen, indem angenommen wird, es handele sich bei der Mo-
derneentwicklung um einen zunächst allein in Europa entstandenen gesellschaftli-
chen Veränderungsprozess, sondern zusätzlich insbesondere durch die Annahme, 
dass es in der Moderne zu einem zunehmenden Bedeutungsverlust von Religion 
                                                                 
5   Dass im 20.Jahrhundert jedoch vielfach auch emanzipatorische Bewegungen, die sich für 

den Kampf gegen die Unterdrückung und Ausbeutung der ärmsten Teile der Bevölkerung 
einsetzten, religiös begründet waren, wie etwa die Befreiungstheologie in Lateinamerika 
zeigt, wird seitens einer sensiblen Auseinandersetzung mit der Verflechtungsgeschichte 
der Religion aber ebenso zur Kenntnis genommen (Sadjed 2013: 18f). 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                                                                                             POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 245
 

 

komme und diese Entwicklung – aufgrund einer weltweiten Diffusion des europäi-
schen Gesellschaftsmodells – anderen Gesellschaften auch bevorstünde. Die globa-
le Vitalität und Heterogenität religiöser Phänomene fand somit lange Zeit keine Be-
achtung im religionssoziologischen Diskurs. Wie im Kapitel zu den hegemonialen 
Narrativen des religionssoziologischen Diskurses aufgezeigt, fällt es der religions-
soziologischen Forschung trotz der bereits erfolgten Anerkennung der Heterogenität 
globaler religiöser Erscheinungsformen nach wie vor schwer, einen erweiterten 
Analyseblickwinkel einzunehmen, der nicht allein die europäischen religiösen Er-
scheinungsformen berücksichtigt. Um diese Verengung der Perspektive näher zu 
ergründen, sollen die Narrative des religionssoziologischen Diskurses im Weiteren 
aus einer postkolonialen Sichtweise reflektiert werden. Ich werde hierbei der Ar-
gumentationsstruktur des religionssoziologischen Diskurses folgend zunächst auf 
die These der gesellschaftlichen Differenzierung und daran anknüpfend auf die 
Auseinandersetzung bezüglich der Säkularisierungsthese eingehen, bevor ich mich 
dann mit der Diagnose der Individualisierung der Religion befasse, die häufig in ei-
nen Zusammenhang mit Säkularisierung gestellt wird. Mit den Postcolonial Studies 
wird zu zeigen sein, dass all diese Narrative, die im religionssoziologischen Diskurs 
so eine wesentliche Rolle spielen, zur Verengung des Blickwinkels führen.

6.1 DIE HYBRIDITÄT DER PRAXIS

Die Produktion von Differenzen prägt sowohl das Moderne- als auch das Religi-
onsverständnis des religionssoziologischen Diskurses auf unterschiedliche Weise. 
Während im vorangegangenen Kapitel hauptsächlich die zeitlichen, räumlichen und 
kulturellen Grenzziehungen in den Blick genommen wurden, wird im Folgenden 
das differenzierungstheoretische Gesellschaftsmodell im Allgemeinen und ein ent-
sprechendes Religionsverständnis im Besonderen problematisiert. 

Dass Luhmanns Theorie der Weltgesellschaft bereits in der Anlage ebenso eu-
rozentrisch ist wie Webers okzidentaler Rationalismus, wurde im letzten Kapitel 
bereits angedeutet. Obgleich Luhmann mit seiner Theorie der Weltgesellschaft eine 
globale Betrachtungsweise anstrebte, bildet Europa hier nach wie vor den geogra-
phischen und theoretischen Bezugspunkt. Es könne nicht davon ausgegangen wer-
den, dass überall auf der Welt das Aufkommen der Moderne gleichermaßen durch 
die Ausdifferenzierung gesellschaftlicher Teilbereiche gekennzeichnet sei (vgl. 
King 1999: 19) und auch für Europa ist der Erkenntniswert einer solchen Perspekti-
ve begrenzt. Vielmehr spiegelt sich in dieser Argumentationsfigur das europäische 
moderne Selbstverständnis wider, in welchem die Ausdifferenzierung der unter-
schiedlichen gesellschaftlichen Funktionsbereiche für die Rationalität Europas steht 
und in welchem Europa außerdem eine Vorreiterrolle einnimmt. Entsprechend hat 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



246 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
Dennaoui festgestellt: „Im Denkhorizont der ‚Vollrealisation einer Weltgesell-
schaft‘ (Luhmann 1998: 811) verstummen bei ihm die anderen Regionen der Welt.“ 
(Dennaoui 2010: 336) Es besteht somit eine große Diskrepanz zwischen der theore-
tischen Herleitung, die sich aus einer bestimmten Repräsentation historisch spezifi-
scher Entwicklungsprozesse speist und dem universellen Anspruch den Luhmann 
hinsichtlich seiner Theorie funktionaler Differenzierung vertritt. 

Narrative wie das der funktionalen Differenzierung sind also auch ein anschau-
liches Beispiel für den hyperrealen Status, der Europa in den soziologischen Theo-
rien zukommt. Die funktionale Differenzierung zum zentralen Charakteristikum für 
das Aufkommen der Moderne zu machen, hat zur Folge, allen Gesellschaften, in 
denen eine Trennung der unterschiedlichen gesellschaftlichen Teilbereiche nicht 
ausgemacht werden kann, im Umkehrschluss einen vormodernen Status zuzuspre-
chen (vgl. Van der Veer/Lehmann 1999: 3). Luhmann kann sein Vorhaben, die Un-
terscheidung zwischen Moderne und Tradition hinter sich zu lassen, aufgrund der 
Tatsache, dass funktionale Differenzierung nur im Kontrast zu anderen Differenzie-
rungsformen denkbar ist, nicht einlösen (vgl. Dennaoui 2010: 331). 

Die im vorangegangenen Kapitel geäußerte Kritik am beschönigenden Impetus 
der Modernetheorie trifft auch auf die differenzierungstheoretische Perspektive zu. 
Hier wird der Ausbeutung und Unterdrückung durch die europäischen Kolonial-
mächte ebenfalls keinerlei Aufmerksamkeit geschenkt, sondern das Aufkommen 
der globalen Moderne wird als friedliche Entwicklung der Ausbreitung beschrieben. 
Eine postkoloniale Perspektive problematisiert nicht nur die Gegenüberstellung von 
vormoderner und moderner Gesellschaft, sondern gerade auch diese Narrative des 
Übergangs, sei es vom Feudalismus zum Kapitalismus oder von der stratifizierten 
zur funktional differenzierten Gesellschaft. Auch diesen Erzählungen liegt ein 
chronologisches, lineares Geschichtsverständnis zugrunde. Gerade das Übergangs-
narrativ muss als eine zentrale Erzählstrategie gelesen werden, mit der die Koloni-
alherrschaft sogar als notwendiges Mittel zur Zivilisierung anderer Weltregionen 
legitimiert werden könne. Mit Dennaoui gelte es aus diesem Grund, die Unterschei-
dung zwischen Kolonialisierung als Herrschafts- und Erkenntnissystem aus einer 
postkolonialen Perspektive heraus zurückzuweisen (vgl. ebd.: 446). 

Die Attraktivität, die die differenzierungstheoretische Argumentationsfigur
nicht nur auf Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler, sondern auch auf Gegner 
und Verteidiger der Religion gleichermaßen ausübt, wird seitens der Postcolonial 
Studies durchaus reflektiert. Die bestechende Einfachheit eines solchen Ansatzes 
vor dem Hintergrund eines säkularen Gesellschaftsverständnisses reflektierend, 
stellt etwa Asad fest:

„Yet the insistence that religion has an autonomous essence – not to be confused with the 
essence of science, or of politics, or of common sense – invites us to define religion (like any 
essence) as a transhistorical and transcultural phenomenon. It may be a happy accident that 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                                                                                              POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 247 

 

 

this effort of defining religion converges with the liberal demand in our time that it be kept 
quite separate from politics, law and science – spaces in which varieties of power and rea-
son articulate our distinctly modern life. This definition is at once part of a strategy (for secu-
lar liberals) of the confinement, and (for liberal Christians) of the defense of religion. “ (Asad 
1993a: 28) 
 
Ein solches Modell habe sowohl den Vorteil, dass Religion als eigenes Sinn- bzw. 
Funktionssystem und somit als von anderen Bereichen klar abgrenzbar gefasst wer-
den kann. Zudem widerspricht eine solche Vorstellung von Religion auch nicht dem 
säkularen Selbstverständnis der europäischen Moderneerzählung.  

Allerdings ist diese Entwicklung auch innerhalb Europas nicht so linear verlau-
fen, wie dies gerne dargestellt wird. In diesem Sinne muss in einer postkolonialen 
Perspektive der Erklärungsgehalt nicht nur hinsichtlich der Übertragbarkeit dieses 
Modells auf andere Weltregionen, sondern vielmehr grundlegend in Frage gestellt 
werden, denn eine solche klare Trennung unterschiedlicher gesellschaftlicher Teil-
bereiche ist in der Praxis nur schwer zu finden. In ihrem allgemeinem Bemühen die 
Verschleierung von Kontingenz zu dekonstruieren,  weist eine postkoloniale Per-
spektive gerade auf das hybriden Zusammenspiel unterschiedlicher Elemente, ge-
sellschaftlicher Deutungsmuster und Einflussfaktoren hin, durch welches die sozia-
le Praxis gekennzeichnet ist. Für diesen Zusammenhang hat Bhabha bekanntlich 
den Begriff Hybridität geprägt. Die Hybridität der religiösen Praxis werde nicht zur 
Kenntnis genommen, wenn diese lediglich durch die Brille einer bestimmten Theo-
rieperspektive analysiert wird und – wie im Fall der differenzierungstheoretischen 
Perspektive – das Zusammenwirken der unterschiedlichen Artikulationen nicht in 
den Blick gerate. Davon auszugehen, dass das religiöse System etwa durch die um 
einen bestimmten Code herum gelagerte Kommunikation hervorgebracht werde, 
wird weder der Vielschichtigkeit noch der Dynamik der religiösen Praktiken und 
Artikulationen gerecht.6 Bereits Beyer hat Luhmanns Engführung auf die Kommu-
                                                                 
6    Dieses Problem wird neben poststrukturalistischen Ansätzen auch von der praxissoziologi-

schen Forschung hervorgehoben. Pierre Bourdieu, der mit seiner Theorie der Praxis maß-
geblich zur Profilierung einer praxisanalytischen Forschungsperspektive beigetragen hat, 
hat darauf hingewiesen, dass das, was unter Religion verstanden wird, immer erst in der 
Praxis ausgehandelt werde. Bourdieus Werk wird im religionssoziologischen Diskurs je-
doch hauptsächlich im Hinblick auf seine theoretische Figur des religiösen Feldes adap-
tiert und weniger in Hinblick auf die Praktiken als kleinster Analyseeinheit. Erst im prak-
tischen Zusammenspiel der unterschiedlichen Elemente entfalte sich eine besondere Qua-
lität, die allerdings nur in der Vollzugswirklichkeit der Praxis sichtbar wird. Aus diesem 
Grund könne auch nicht im Vorhinein festgelegt werden, aus welchen Struktureigen-
schaften die religiöse Praxis emergiert (vgl. Hillebrandt 2014a: 11). Vielmehr müsse so-
ziologische Theorie immer an die empirische Praxis rückgebunden sein. 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



248 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
nikation über Gott in religiösen Lehren, Auslegungen und Unterweisungen, also auf 
die religiöse Orthodoxie problematisiert und darauf hingewiesen, dass sich religiöse 
Kommunikation in erster Linie in religiösen Praktiken – Gebeten, Wallfahrten, Me-
ditationen fortschreibe. 

Auf die Bedeutung von Aushandlungskontexten und die damit einhergehenden 
dynamischen Prozesse der Deutungszuschreibung hat bereits Bhabha hingewiesen: 
Äußerungen kultureller Zeichen und Ausführen kultureller Praktiken werden je-
weils situativ unterschiedlich gedeutet, wobei sich mannigfaltige, höchst fluide 
Deutungsrahmen überlagern. Er begreift das Verhältnis zwischen Zeichen und 
Praktiken und den mit ihnen verbundenen Deutungen als in einem ständigen Wan-
del befindliches. In diesem Sinne sei auch die Deutungszuschreibung bestimmter 
religiöser Symbole und Artefakte stets in einen spezifischen historischen und 
machtvollen Zusammenhang eingebettet, wie Asad veranschaulicht: 

 „Religious symbols – whether one thinks of them in terms of communication or of cogni-
tion, of guiding action or of expressing emotion – cannot be understood independently of 
their historical relations with nonreligious symbols or of their articulations in and of social 
life, in which work and power are always crucial.“ (Asad 1993a: 53) 

Ähnlich wie die Postcolonial Studies hat auch Latour die Hybridität sozialer Pro-
zesse hervorgehoben. In seinem Buch Wir sind nie modern gewesen (1998) hat er 
hauptsächlich die Grenzziehung von Kultur und Natur, Mensch und Dingen, die 
häufig mit dem Aufkommen der Moderne in Zusammenhang gestellt wird, scharf 
kritisiert. Solche Trennungen lassen sich in der Praxis nicht beobachten. Vielmehr 
geht Latour davon aus, dass „je mehr man sich verbietet, die Hybride zu denken, 
desto mehr wird ihre Kreuzung möglich – darin besteht das große Paradox der Mo-
dernen, mit der sich die besondere Situation, in der wir uns befinden, endlich fassen 
lässt“ (Latour 2008: 21). Er möchte also veranschaulichen, dass Sozial-, Geistes-
und Naturwissenschaften die Grenzen zwischen Kultur und Natur, zwischen Ideali-
tät und Materialität, zwischen Gott und Gesellschaft hervorgebracht haben. Insofern 
problematisiert Latour in zweierlei Hinsicht die Grenzziehungen des sozialwissen-
schaftlichen Diskurses: Zum einen ließe sich gesellschaftliche Differenzierung nicht 
in der sozialen Praxis beobachten, zum anderen müsse aber auch die Tatsache, dass 
sozialkulturelle Entitäten in erster Linie als reine Normen und Sprachgebilde und 
nicht als Kopplung von Idealität und Materialität, von Körpern, Dingen und Wissen 
in den soziologischen Blick geraten, als Grenzziehung begriffen werden (vgl. 
Reckwitz 2008: 318).

Aus diesem Grund sei es den Sozialwissenschaften auch nicht möglich, die Mo-
derne in Kontinuität zur Vormodernen zu denken, vielmehr werde die Vormoderne 
als „finsteres ‚Früher‘, das die leuchtende Morgenröte der Sozialwissenschaften 
bald verscheucht haben würde“ dargestellt (Latour 2008: 51). Auch Latour bringt 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                                                                                              POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 249 

 

 

also das für die Moderneerzählung typische differenzierungstheoretische Paradigma 
mit dem europäischen Selbstverständnis in Verbindung. Aus dieser Argumentati-
onsfigur erwachse nicht nur in zeitlicher, sondern auch in räumlicher Hinsicht ein 
Gefühl der Überlegenheit: 

 
 „Eine solche Überlegenheit und Originalität ließ die Moderne die letzten Vorbehalte verges-
sen, die ihre Expansion noch hätte aufhalten können. Jahrhundert um Jahrhundert, Kolonial-
reich um Kolonialreich wurden die armen vormodernen Kollektive angeklagt, Dinge und 
Menschen, Objekte und Zeichen in einem unerträglichen Maße zu vermengen, während ihre 
Ankläger sie endlich vollkommen trennten – um sie sogleich in einer bislang unbekannten 
Größenordnung neu zu vermengen.“ (Latour 2008: 54f)7  
 
Auch wenn innerhalb der Postcolonial Studies Latours Modernekritik prinzipiell 
positiv aufgenommen wird, lassen sich auch einige kritische Stimmen finden. So 
heißt es etwa in der Einleitung zu dem von Randeria, Fuchs und Linkenbach her-
ausgegebenen Sammelband Konfigurationen der Moderne: „Indem er argumentiert, 
dass der Imperialismus lediglich die moderne europäische Abgrenzung zwischen 
‚humans‘ und ‚non-humans‘ in Form einer rassistischen Grenze zwischen ‚us‘ und 
‚them‘ in die koloniale Welt exportierte, geht er davon aus, dass die Herausbildung 
der europäischen Moderne zeitlich der Expansion nach Übersee voranging.“ (Rand-
eria/Fuchs/Linkenbach 2004: 11) Postkoloniale Wissenschaftlerinnen und Wissen-
schaftler wollen einer solch einseitigen Perspektive gerade etwas entgegensetzen, 
indem sie auf die Verflechtung der Kolonialbeziehungen und Moderneentwicklung 
aufmerksam machen.  

Allerdings plädiert auch Latour dafür, das Paradigma, welches die Auseinander-
setzung zwischen der westlichen Moderne und dem Rest der Welt präformiert, zu 
hinterfragen und neu zu konfigurieren. Laut David Krieger kann Latours These, die 
Moderne habe es nie gegeben, somit als Einladung verstanden werden, die „großen 
Trennungen“ zu überdenken. Die westliche Welt müsse erkennen, dass sie nicht 
über einen privilegierten Zugang zur Realität verfüge. Vielmehr müsse es um eine 
Auseinandersetzung auf Augenhöhe gehen, in welcher alle mit den gleichen Mitteln 
die Welt gestalten (vgl. Latour 2002: 28; Krieger 2012: 22).  

Wie lässt sich jedoch Gesellschaft verstehen, ohne auf das alte Paradigma der 
Grenzziehungen und großen Trennungen zurückzugreifen? Krieger fasst Latours 
Anliegen wie folgt zusammen:  
                                                                 
7    In Anschluss an Bruno Latour hat Philippe Descola darauf hingewiesen, dass gerade die 

Trennung zwischen Natur und Kultur, die paradigmatisch für die rationalistische Ontolo-
gie der Moderne stehe, in vielen Teilen der Welt nicht in gleicher Weise wahrgenommen, 
sondern an den unterschiedlichsten Orten der Welt vielmehr die Kontinuität zwischen 
Menschen und Nichtmenschen erfahren werde (vgl. Descola 2011: 60f). 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



250 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
„Anstatt von den Menschen als Erkenntnis- und Handlungssubjekt auszugehen, um die ent-
mystifizierte Natur mittels Wissenschaft zu erklären, oder umgekehrt von beiden auszuge-
hen, um Gott zu erklären bzw. Religion zu kritisieren empfiehlt Latour, alle Akteure in ein 
einziges ununterbrochenes Narrativ einzubinden. Sein Vorbild ist die Anthropologie bzw. 
Ethnologie, die bekanntlich fremde Kulturen beschreibt, ohne grundsätzlich zwischen ihren 
politischen, technologischen, künstlerischen und religiösen Tätigkeiten und Artefakten zu 
unterscheiden. Die Akteure, die in einem ethnographischen Narrativ auftreten, sind mensch-
lich, natürlich, göttlich, symbolisch und technisch, ohne dabei verschiedene Seinsweisen zu 
verkörpern, sich auf verschiedenen ontologischen Ebenen zu befinden oder ausschließlich 
innerhalb bestimmter sich gegenseitig ausschließender Bereiche wie Wissenschaft, Techno-
logie, Kunst, Politik und Religion vorzukommen. Die Ethnologie, wie Latour sie versteht, be-
schreibt Mischwesen, Hybride oder ‚Monster‘.(Latour 2008: 65) Die Welt, wie sie in ethnolo-
gischen Erzählungen erscheint, stellt ein einheitliches, flaches, hybrides und heterogenes 
‚Netzwerk‘ dar.“ (Krieger 2012: 18) 

Man müsse also einsehen, dass es Religion, Wissenschaft und Politik als einander 
ausschließende Bereiche – wie dies vom differenzierungstheoretischen Denken pos-
tuliert wird – nicht gibt. Entsprechende Grenzziehungen sind in der Praxis nicht be-
obachtbar. Auch wenn Luhmann mit seinem kommunikationstheoretischen Ansatz 
die gängigen Aufteilungen in Subjekt und Objekt, Kultur und Natur, Gott und Welt 
überwindet, hält er im Gegensatz zu Latour an der Vorstellung einer funktional dif-
ferenzierten Gesellschaft fest. Indem er die Gesellschaft in autopoetische, operatio-
nal und informell geschlossene Systeme einteilt, gelingt es ihm nicht die Welt der 
Netzwerke und Mischwesen, die Latour gerade ins Zentrum rücken möchte, zu fas-
sen. Diese widerstreben jeder Zuordnung zu einem bestimmten Funktionssystem 
und assoziieren sich vielmehr ungehindert miteinander quer durch alle Systeme. Im 
Gegensatz zu Luhmanns Funktionssystemen sind Latours Netzwerke multifunktio-
nal, lassen hybride, menschliche und nichtmenschliche Akteure und heterogene 
Rollen zu, sie sind somit immer materiell verfasst. Diese Netzwerke sind sehr flexi-
bel und ändern sich darüber hinaus äußerst schnell (vgl. Krieger 2012: 20f). 

Möchte man die Hybridität der Praxis ernst nehmen, lässt sich Luhmanns kom-
munikationstheoretischer Ansatz nicht aufrechterhalten. Zwar hat Luhmann ein sehr 
weit gefasstes Kommunikationsverständnis. Er fasst Kommunikation nicht im 
sprachlichen Sinn, sondern für ihn ist Kommunikation das soziale Prozessieren von 
Selektion in Form der Einheit der Differenzen von Information, Mitteilung und 
Verstehen. Indem er davon ausgeht, dass durch Kommunikation die sozialen Sys-
teme erst hergestellt, also operational geschlossen werden, ist Kommunikation bei 
ihm die zentrale Einheit der systemischen Differenzerzeugung. Zudem gerät dabei 
die materielle Komponente der hybriden Praxis nur bedingt in den Blick.

Wenn man sich vom Paradigma der großen Trennungen verabschieden möchte, 
welches den Sozialwissenschaften zugrunde liegt und den Diskurs um Religion und 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                                                                                             POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 251
 

 

Modernität prägt und wie Latour, aber auch die Postcolonial Studies, vielmehr dem 
Hybriden und der Heterogenität der Welt gerecht werden will, muss man sich also 
von einem universalistischen, differenzierungstheoretischen Denken lösen und 
vielmehr eine verflechtungsgeschichtlich informierte, differenzierte soziologische 
Untersuchung religiöser Veränderungsprozesse vornehmen. 

Zwar werden hinsichtlich einer differenzierungstheoretischen Perspektive auch 
im religionssoziologischen Diskurs kritische Stimmen laut. So hat sich etwa Joas 
gegenüber einer allgemeinen und unreflektierten Verwendung der differenzierungs-
theoretischen Perspektive geäußert. Er hat darauf hingewiesen, dass es neben den 
historischen Prozessen, die es sinnvoll erscheinen ließen, von Differenzierung zu 
sprechen, zahlreiche Prozesse gab, die besser mit Entdifferenzierung zu umschrei-
ben wären (vgl. Joas 2012: 607f). In diesem Sinne hatte er für eine Reflexion des 
Erklärungsanspruchs plädiert, der mit solchen Prozessbegriffen einhergeht. 

Die Äußerung derlei Bedenken ist allerdings eher eine Ausnahme im religions-
soziologischen Diskurs. Nach wie vor erfreut sich hier die differenzierungstheoreti-
sche Argumentationsfigur großer Beliebtheit und die Annahme, dass der Prozess 
der Ausdifferenzierung gesellschaftlicher Teilbereiche ein zentrales Charakteristi-
kum moderner Gesellschaft sei, wird nicht grundlegend in Zweifel gezogen (vgl. 
Pollack 2012). Zwar reflektiert auch Knoblauch, dass das differenzierungstheoreti-
sche Denken hauptsächlich Produkt einer bestimmten Denkrichtung ist: 

„Aus der Sicht einer Sozialwissenschaft, die den Menschen nicht als biologisch-kausales Ob-
jekt, sondern als sinnverstehendes Subjekt fasst, das Erfahrungen macht und Handlungen 
vollzieht und die Sozialwelt damit erst miterschafft, scheint eine säuberliche Abtrennung 
von Religion eher ein spätes Produkt der historischen Entwicklung als ein universales Merk-
mal menschlichen Handelns und Wissens zu sein, und auch das nur aus der Perspektive der 
‚Systeme‘ und nicht aus der Perspektive der Menschen.“ (Knoblauch 2009: 54) 

Im Zusammenhang mit dem Wechsel auf die globale Beobachtungsebene des Dis-
kurses um Modernität erfreut sich seit geraumer Zeit auch der Begriff der Hybridi-
tät im religionssoziologischen Diskurs zunehmender Beliebtheit. Nicht nur die Fol-
gen der Pluralisierung der Religion und ihrer zunehmenden Vermischung mit ande-
ren gesellschaftlichen Dimensionen, sondern auch der Einfluss der Technik, insbe-
sondere die veränderten Kommunikationsmöglichkeiten, sowie die Kommerziali-
sierung werden mit dem Begriff der Hybridität zu fassen versucht. Eingeführt wur-
de der Begriff der religionshybriden Gegenwart im Zusammenhang einer religi-
onswissenschaftlichen Untersuchung des „Harry-Potter-Phänomens“ (vgl. Koch 
2006). Er wird zudem in allgemeiner Weise hinsichtlich religiöser Erscheinungs-
formen in posttraditionalen Kontexten zum Einsatz gebracht (Berger et al 2013). 
Ebenso wird eine zunehmende Mediatisierung und Eventisierung religiöser Ereig-
nisse ausgemacht (Hepp/Krönert 2009). 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



252 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
Gegenüber der Verwendung des Begriffs in den Postcolonial Studies ist jedoch eine 
deutliche diskursive Verschiebung zu verzeichnen. Die Prägung des Begriffs der 
Hybridität in den Postcolonial Studies wird hier zwar durchaus reflektiert (vgl. 
Koch 2006: 4; Berger et al 2013: 23), die Art und Weise, wie der Begriff der Hyb-
ridität hier größtenteils Verwendung findet, gleicht allerdings eher dem, was Kien 
Nghi Ha mit dem Hype um Hybridität umschrieben hat (Ha 2005): „Nach einer ra-
santen Popularisierungsphase sind zentrale Termini aus den Cultural und Postcolo-
nial Studies im heutigen akademischen Diskurs über Migration, Globalisierung, in-
terkulturelle Kommunikation, Ethnizität und kulturelle Identität kaum mehr wegzu-
denken. Vor allem die Idee der Hybridität ist im Rahmen des Trends zur Neuaus-
richtung der Geistes- und Sozialwissenschaften, dem ‚cultural turn‘, auch im 
deutschsprachigen Raum zum neuen Schlüssel- und Modebegriff avanciert.“ (Ha 
2005: 85) Und auch Schneider hatte in Bezug auf die Debatte in den Sozialwissen-
schaften festgestellt: „Nicht trennscharfe Distinktionen und Definitionen sind der-
zeit entscheidend, sondern Vermischungen [, die die] Hybridisierung als Signatur 
der Zeit [erscheinen lassen].“ (Schneider 2000: 175; zitiert nach Ha 2005: 85)

Die oben genannten Bücher stehen offenbar ganz in dem Trend, die kulturelle 
Vermischung zu feiern, die Ha aus folgendem Grund kritisiert: 

„Ausgehend von der Beobachtung, dass Hybridität nicht selten ohne ihre grundlegenden his-
torischen und politischen Kontexte als Modell ‚kultureller Vermischung‘ vorgestellt und eu-
phorisch als neuartiger Vergesellschaftungsmodus zelebriert wird, wird hier die These ver-
treten, dass diese Konzeption von Hybridität den zugrunde liegenden Problemstellungen 
und Intentionen des postkolonialen Diskurses zuwiderläuft. Bei dieser Bedeutungsverschie-
bung postkolonialer Terminologien handelt es sich weniger um ein Phänomen des ‚lost in 
translation‘. Das immer dann auftreten kann, wenn ein Diskurs in einen anderen übersetzt 
wird. Vielmehr ist von einer Missrepräsentation bei dieser Form der Aneignung postkolonia-
ler Kritik auszugehen. Durch diese Einverleibung des ‚Anderen‘ drohen historische Kontexte 
und politische Positionierungen verloren zu gehen, die für das kritische Potential des postko-
lonialen Diskurses wesentlich sind. Nicht zuletzt verweist die einseitige Rezeptionsweise 
auch auf bestehende Machtverhältnisse und Zugangsbeschränkungen für Marginalisierte, 
deren Perspektiven in den dominanten Diskursen wie in der Gesellschaft wenig Geltung be-
sitzen. Angesichts dieser konstatierten Situation erscheint es sinnvoll, den Hybriditätsbegriff 
kritisch zu durchleuchten und lokale Übertragungen im Hinblick auf problematische Verkür-
zungen, Auslassungen und Funktionalisierungen zu diskutieren.“ (Ha 2005: 86) 

Eine interessante Sonderstellung in diesem Diskurs nimmt hier Knoblauch ein. 
Knoblauch hat sich in einem jüngeren Aufsatz bewusst gegen eine Verwendung des 
Hybriditätsbegriffs ausgesprochen (vgl. Knoblauch 2013). Seine Begründung ver-
anschaulicht jedoch genau die Vereinnahmung, die der Hybriditätsbegriff durch die 
Debatten in Philosophie, Medien-, Kultur- und Sozialwissenschaften im letzten 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                                                                                             POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 253
 

 

Jahrzehnt erfahren hat und die Ha aus oben genannten Gründen problematisiert hat. 
Knoblauch ist der Ansicht, dass der Begriff der Hybridität bzw. des Hybriden sei-
nem Konzept der Populären Religion diametral entgegenstehe und begründet dies 
wie folgt: 

„In der kulturwissenschaftlichen Debatte bezeichnet er [der Hybriditätsbegriff] jene Misch-
formen in der Begegnung unterschiedlicher Kulturen, die sich aus den unterschiedlichen 
Elementen der verschiedenen Kulturen zusammensetzen […]. Hybridität beruht auf einer dif-
ferenztheoretischen Vorstellung, die die andere Kultur als so unterschiedlich ansieht, wie die 
‚xenologische‘ Differenz zwischen dem Eigenen und dem ganz Anderen. Auch wenn man da-
ran zweifeln kann, ob diese Vorstellung tatsächlich für die interkulturelle Kommunikation zu-
trifft, so macht der Begriff der Hybridität mit Blick auf die Betrachtung der eigenen Kultur ei-
ne doch sehr einseitige Unterstellung: Hybridität unterstellt nämlich a priori, dass etwas aus 
zwei getrennten Bereichen gebildet wird. Mit Blick auf Religion wird unterstellt, dass sie, im 
Verhältnis zur Gesellschaft einen eigenständigen Bereich bildet, dessen Abgegrenztheit erst 
die Voraussetzung des Denkens von Hybriden darstellt.“ (Knoblauch 2013: 121) 

Knoblauch bezieht sich hier offenbar auf den Hybriditätsbegriff, wie er in den Kul-
tur- und Sozialwissenschaften in den letzten Jahren Verwendung gefunden hat. 
Denn Bhabha, der den Hybriditätsbegriff bekanntlich in die postkoloniale Diskussi-
on eingeführt hat, wird reichlich missverstanden, wenn sein Konzept lediglich als 
Vermischung von Kulturen aufgefasst wird. Bhabha hat sich gerade gegen ein es-
senzialistisches Kulturverständnis und kulturelles Differenzdenken ausgesprochen 
(vgl. auch Ha 2005: 94). Vielmehr plädiert er für eine Perspektive auf Kultur, „die 
nicht auf die Exotik des Multikulturalismus oder der Diversität der Kulturen, son-
dern auf der Einschreibung und Artikulation der Hybridität von Kultur beruht. Da-
bei sollten wir immer daran denken, daß es das ‚inter‘ – das Entscheidende am 
Übersetzen und Verhandeln, am Raum da-zwischen – ist, das den Hauptteil kultu-
reller Bedeutung in sich trägt.“ (Bhabha 2000: 58) In einem postkolonialen Kultur-
verständnis steht also nicht die Frage, ob etwas hybrid ist im Zentrum des Interes-
ses, vielmehr wird die Praxis per se als hybrid gefasst. Nicht nur in einer postkolo-
nialen Perspektive ist ein solches Verständnis zu finden, vielmehr teilen – wie an 
Latour veranschaulicht – alle, im weitesten Sinne am Begriff der Praxis ausgerich-
teten Ansätze eine solche Auffassung der Sozialität. Eine solche Perspektive inte-
ressiert sich somit für die multidimensionale Verfasstheit der sozialen Vollzugs-
wirklichkeit und die jeweilige Art und Weise der hybriden Vernetzung. 

Das Kulturverständnis Bhabhas widerspricht also gar nicht dem Anliegen 
Knoblauchs. Denn Knoblauch möchte sich in erster Linie von einem differenzie-
rungstheoretischen Denken à la Parsons und Luhmann abgrenzen, das von einem 
eigenen Jurisdiktionsbereich der Religion ausgeht und die auf diese Weise in erster 
Linie die institutionellen Ausformungen der Religion analysieren und somit stützen 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



254 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS 

 
(vgl. Knoblauch 2013: 121f). Er macht demgegenüber die luckmannsche Tradition 
stark, die davon ausgeht, dass durch den Wandel der religiösen Sozialform diese 
nicht mehr von nicht-religiösen Bereichen unterschieden werden kann. Mit seinem 
Begriff der Populären Religion möchte Knoblauch verdeutlichen, dass Religion 
heute sämtliche gesellschaftliche Bereiche wie etwa Medizin, Wissenschaft, Kunst 
etc. durchziehe (vgl. Knoblauch 2013: 122). Was er mit der Popularität der Religion 
meint, veranschaulicht Knoblauch u.a. anhand des Beispiels des XX. Weltjugend-
tags:  

 
„Dabei handelt es sich nicht nur um einen der größten Medienevents des Jahres 2007 in der 
Bundesrepublik; es handelt sich vor allem um ein riesiges lokales Ereignis, bei dem neben 
den über 400.000 registrierten Pilgern bis zu einer Million Menschen anwesend waren. Die-
ses Großereignis war Gegenstand einer weltweiten Berichterstattung, die es, ähnlich wie 
etwa die Olympischen Spiele, zu einem globalen Medienevent machten. Dieser hybride Cha-
rakter als lokales wie als mediales Ereignis spiegelt sich auch in der Organisation wider. Auf 
der einen Seite wurde der Weltjugendtag wie jedes kirchliche Ereignis von einem kirchlichen 
Führungsstab geplant. Daneben war aber auch ein nichtkirchliches Managementteam am 
Werk, das den Medienevent strategisch so plante, wie das beim freien Eventmanagement 
mittlerweile professionell gemacht wird.“ (Knoblauch 2009: 235) 
 
Auch wenn er hier sogar vom hybriden Charakter dieser Veranstaltung spricht, feh-
len ihm offenbar die analytischen Mittel, um diesen Zusammenhang adäquat zu be-
schreiben. Während Bhabha auf den von Laclau eingeführten Begriff der Artikula-
tion rekurriert, um die Hybridität der kulturellen Praxis zu verdeutlichen, bleibt der 
Begriff der Populären Religion bei Knoblauch äußerst diffus und erinnert letzten 
Endes doch eher an das, was Knoblauch eigentlich vermeiden wollte: die Durchmi-
schung von Inhalt und Form zweier ehemals getrennter gesellschaftlicher Teil- und 
Wissensbereiche. 

Er möchte Populäre Religion als „Zusammenspiel von Öffentlichkeit, Markt 
und Medien“, darüber hinaus aber auch als ein Kulturphänomen verstanden wissen, 
welches Eingang in unsere alltägliche Lebenswelt gefunden habe. Knoblauch ver-
steht dies nicht als einseitigen Prozess: Nicht allein Religion greife auf populärkul-
turelle Elemente zurück, genauso könne Populärkultur religiöse Züge annehmen.8 
                                                                 
8    Um dies zu veranschaulichen, rekurriert Knoblauch auf Forbes, der dies anhand des Kults 

um die Fernsehserie Raumschiff Enterprise oder den Pilgerreisen der Elvis-Fans nach 
Graceland veranschaulichen möchte (vgl. Knoblauch 2009: 24). Auch die Verbindung 
von Rock’ n Roll und auf Inhalte bedachten Folk-Rock, der insbesondere durch die briti-
schen Bands verkörpert werde, würde „zu einer religiösen Ladung dieser Musik“ führen, 
die wie folgt beschrieben werden kann: „Die ‚gute‘ spirituelle Seite wird von den Beatles 
repräsentiert, die sich an einem eher apollinischen Stil und am christlichen Lied bzw. an 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                                                                                             POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 255
 

 

Allerdings fasst Knoblauch die Fluktuation von Form und Inhalt nicht als grundle-
gende Eigenschaft von Kultur, sondern theoretisiert sie – wie die anderen religions-
soziologischen Ansätze auch – lediglich in zeitdiagnostischer Manier, also in Hin-
blick auf das, was er als Populäre Religion bezeichnen möchte. Die religionssozio-
logische Debatte um die Religionshybride (Berger et al 2013), die Sakralisierung
(Krech 2011) oder die Populäre Religion (Knoblauch 2009) steht somit nicht nur 
für die Schwierigkeiten, die die Religionssoziologie mit der Verhältnisbestimmung 
von Kultur und Religion hat (siehe etwa Berger et al 2013: 24f; Krech 2011: 151; 
Knoblauch 2009: 236), sie offenbart ebenso, dass die Religionssoziologie hier, was 
die analytischen Mittel angeht, an ihre Grenzen stößt. 

Wie bereits im letzten Kapitel verdeutlicht wurde, erweist sich auch Becks 
Konzept des Kosmopolitismus in diesem Zusammenhang als äußerst problematisch. 
Mit Bhambra wurde darauf hingewiesen, dass eine Anpassung des theoretischen In-
strumentariums an eine sich wandelnde Welt wenig bringt, wenn man den Erklä-
rungsgehalt der Analysekategorien nicht ebenfalls hinsichtlich in der Vergangenheit 
liegender Zusammenhänge hinterfragt (Bhambra 2014: 144). Da er die Analyseka-
tegorie des Nationalstaats nicht grundlegend in Frage stellt, sondern als die zentrale 
Einheit der ersten Moderne begreift, kann er die seit Jahrhunderten bestehenden 
globalen Verflechtungsgeschichten nicht wahrnehmen, sondern begreift erst die 
vermeintliche Auflösung nationalstaatlicher Grenzen als kosmopolitische Situation, 
die die Welt heute in Bezug auf das Religiöse vor neue Herausforderungen stellt, 
aber auch neue Möglichkeiten eröffnet: 

„Die Auflösung der territorialen Einheit von Religion, Nation und Gesellschaft ist es, die am 
Beginn des 21. Jahrhunderts zur Quelle von beidem – Chance und Bedrohung der Weltreligi-
onen wird. Globalisierung eröffnet nicht nur alten Weltreligionen die Möglichkeit sich aus 
territorialen Zwängen des Nationalstaates herauszulösen und die transnationale, transethi-
sche Dimension, die in ihrer Geschichte begründet liegt und durch die nationalstaatliche 
Ordnung verschüttet wurde, zu entdecken und neu zu entfalten. Zugleich entsteht daraus 
aber auch große Bedrohung, weil Globalisierung eine Deterritorialisierung aller kulturellen 
Systeme voraussetzt und forciert, also die essenziellen Bindungen von Traditionen, Völkern 
und Territorien auflöst, die die weltreligiösen Zivilisationen definiert haben.“ (Beck 2008: 63) 

Dadurch dass Beck die eurozentrische Ausrichtung seines analytischen Instrumen-
tariums nicht reflektiert, kommt es bei ihm zu einer merkwürdigen Verquickung 
von Zeitdiagnose und selbstverschuldeter analytischer Engführung: So charakteri-
                                                                                                                                              

der Hymne orientiert (‚All you need ist love‘). Doch auch die andere Seite trägt auf eine 
fast manichäische Weise religiöse Züge: die satanischen Motive aufnehmenden ‚Bad 
Boys‘ der Rolling Stones, deren raue Stimmen und synkopische Beats das dionysische 
Moment der Musik weitaus stärker betonen“ (Knoblauch 2009: 250).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



256 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
siert für ihn gerade der Schock der Nichtuniversalität der prägenden kulturellen 
Faktoren Europas, der Kultur des christlichen Glaubens und der der säkularen Rati-
onalität die kosmopolitische Situation, die durch die Durchdringung der Weltreligi-
onen zutage trete. Auch die Universalitätsansprüche anderer Religionen werden 
dadurch in Frage gestellt. Die Folgen dieses „Schocks der Nichtuniversalität“ sind 
laut Beck in weltgesellschaftlichen Konflikten beobachtbar (vgl. Beck 2008: 62). 
Die Zivilisierung der Weltreligionskonflikte sei aus diesem Grund gegenwärtig 
nicht mehr nur eine nationale Angelegenheit, sondern müsse vielmehr zu einem 
globalen Thema gemacht werden. Er sieht insbesondere zwei Möglichkeiten zur 
Lösung dieser Konflikte: Zum einen durch „die List der Nebenfolgen der Individua-
lisierung der Religionen“ und zum anderen durch einen „Typus der Toleranz, des-
sen Ziel nicht Wahrheit aber Frieden ist“ (Beck 2008: 66). Becks kosmopolitischer 
Ansatz ist somit nicht nur stark normativ geprägt, er hält auch die gängige Unter-
scheidung von ‚dem Westen‘ und ‚dem Rest‘ aufrecht:  

„Engagement with others, in this new cosmopolitan age, seems to follow a pattern also 
prevalent in the previous age: condescension. This is nowhere better illustrated than in 
Beck’s statement that: ‚the West should listen to non-Western countries when they have 
something to say about the following experiences‘ (2000: 89, emphasis added). He then lists 
four main themes: (1) the possibilities for coexistence in multi-religious, multi-ethnic and 
multicultural societies; (2) the question of tolerance in a confined space where cultural dif-
ferences are prone to lead to violence; (3) ‚highly developed‘ legal and judicial pluralism in 
non-Western countries (his use of scare quotes); and (4) experience of dealing with multiple 
souvereignties […]. The implication is that, when non-Western countries are not speaking 
about these issues, it is not necessary for the West to listen. This appears to be less a form 
of cosmopolitan engagement, new and distinct from the nation state hierarchies of the first 
age, and more like ‚bussiness as usual‘.“ (Bhambra 2014: 74) 

Kosmopolitismus in einer solchen Lesart ist nur insofern integrativ, als dass etwaige 
verheißungsvolle Ideen der ‚Anderen‘ in ‚unsere‘ Sichtweise aufgenommen würden 
(ebd.: 77). Neben dem arroganten Impetus dieser Aussagen und dem Verharren in 
binären und homogenisierenden Deutungsmustern ist zudem problematisch, dass 
sich Beck nicht dafür interessiert, wie die geschichtlichen Zusammenhänge und 
insbesondere deren hierarchische Verfasstheit die Gegenwart geprägt haben. Eine 
Analyse globaler Konfliktsituationen sei aufgrund der Verleugnung der historischen 
Bedingtheit globaler Ungleichheitsverhältnisse somit von vornherein zum Scheitern 
verurteilt (ebd.: 74f).

In diesem Sinne gilt es nicht nur, sich von dem Paradigma der großen Trennung 
und nicht haltbaren theoretischen Prozessbegriffen zu verabschieden, sondern auch 
die analytischen Mittel globaler kultureller Verflechtungsgeschichten neu zu über-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                                                                                              POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 257 

 

 

denken. Eine fundierte Auseinandersetzung mit den Postcolonial Studies könnte 
hinsichtlich der globalen Auseinandersetzung mit Religion – wie gesehen – frucht-
bare Anregungen liefern. Diese Perspektiven versprechen nicht nur die Vermeidung 
einer eurozentrische und einer anthropozentrische Engführung, sondern liefern dar-
über hinaus ein analytisches Instrumentarium, welches der Hybridität und Hetero-
genität der religiösen Praktiken gerecht werden will.9 Dass der religionssoziologi-
sche Blick nach wie vor stark mit den westlichen Modernitätsvorstellungen ver-
knüpft ist und somit auch normative Grenzziehungen aufweist, veranschaulichen 
das Narrativ der Säkularisierung und das Narrativ der Individualisierung die im 
Folgenden mit den Postcolonial Studies reflektiert werden sollen.  

 
 

6.2 WELCHE RELIGION GILT ALS MODERN? 
 
Durch die enge Verzahnung des religionssoziologischen Diskurses mit dem Mo-
dernediskurs erhält der analytische Blick auf Religion häufig eine normative Ver-
engung. Dass dies sowohl mit dem hegemonialen Status der Säkularisierungsthese 
als auch mit der zentralen Bedeutung der individualisierten Sozialform im religi-
onssoziologischen Diskurs zusammenhängt, soll im Folgenden aufgezeigt werden.  

Zwar ist die These, dass es sich bei der Säkularisierung um einen linearen mit 
der Modernisierung der Gesellschaft einhergehenden Bedeutungsverlust von Reli-
gion handele, der sich nicht nur in sinkenden Mitgliederzahlen bzw. Privatisierung 
der Religion, sondern ebenfalls in einem gesellschaftlichen Einflussverlust der Re-
ligionen manifestiere, nicht nur hinsichtlich ihrer Aussagekraft in Bezug auf andere 
Weltregionen, sondern auch auf Europa in Frage gestellt worden (vgl. Casanova 
1994, 2008; Knoblauch 2009; Habermas 2012; Berger 2013). Wissenschaftlerinnen 
und Wissenschaftler aus dem Umfeld der Postcolonial Studies haben allerdings da-
rauf aufmerksam gemacht, dass zwar im religionssoziologischen Diskurs die gängi-
gen Erzählungen der Säkularisierung verschiedentlich problematisiert werden, je-
doch die eurozentrischen Engführungen dieses Narrativs zu selten in ihrer ganzen 
Reichweite berücksichtigt werden. Anschaulich werden diese Punkte an der Kritik, 
die Asad bezüglich Casanovas Buch Public Religion äußert. Im Folgenden soll da-
rauf stellvertretend etwas genauer eingegangen werden, da dort zahlreiche Punkte 
angesprochen werden, die nicht allein Casanovas Konzeption von Säkularisierung 

                                                                 
9    Zwar wird die performative Wende in den Sozialwissenschaften vereinzelt zur Kenntnis 

genommen und in Anschluss an Riesebrodt bereits die Ebene der Praxis als zentrale Un-
tersuchungsebene ausgemacht (Berger 2013: 27), der Fokus wird hierbei jedoch auf die 
hybriden Sinnproduktionen und nicht auf die vielgestaltigen und materiell verfassten 
Elemente der Praxis gelegt (ebd.).  

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



258 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
betreffen, sondern beispielhaft für die eurozentrischen Verengungen der religions-
soziologischen Säkularisierungserzählungen stehen. 

Bekanntlich war Casanova einer der ersten Religionssoziologen, der die Säkula-
risierungstheorie einer weitreichenden Kritik unterzogen hat. In seinem 1994 er-
schienenen Buch hat er die Säkularisierungsthese insbesondere hinsichtlich der im-
pliziten Annahme einer zunehmenden Privatisierung der Religion problematisiert. 
Die ebenfalls mit dem Narrativ der Säkularisierung in Zusammenhang stehenden
Annahmen der Differenzierung der unterschiedlichen gesellschaftlichen Teilberei-
che, sowie die These eines zunehmenden Bedeutungsverlustes von Religion, stellt 
er dabei jedoch nicht in Frage. Asad bezweifelt allerdings, ob vor dem Hintergrund 
der öffentlichen Bedeutung, die Religion laut Casanova nach wie vor in modernen 
Gesellschaften einnimmt, die Annahme einer differenzierten Gesellschaft noch auf-
rechtzuerhalten sei, denn wenn Religion ein integrierter Teil moderner Politik wird, 
wie kann dann noch von einer Differenzierung der einzelnen Teilbereiche ausge-
gangen werden? Muss in diesem Fall nicht gleichermaßen angenommen werden, 
dass Religion auch in Wissenschaft, Ökonomie etc. vertreten ist, es sich also viel-
mehr um moderne Hybride handelt (vgl. Asad 2003: 182)? 

Auch die These, dass es zu einem Bedeutungsverlust von Religion in der mo-
dernen Gesellschaft kommt, stellt Asad in Frage. Denn wenn Religion nach wie vor 
auf zivilgesellschaftlicher Ebene eine Rolle spiele, dann dürfe man die Vitalität von 
Religion nicht lediglich über die Kirchenzugehörigkeit messen (vgl. ebd.). Jedoch 
ist seiner Ansicht nach auch das Einflussvermögen der religiösen Vertreterinnen 
und Vertreter auf zivilgesellschaftlicher Ebene kritisch zu hinterfragen, denn seit 
Habermas auf die Bedeutung der Öffentlichkeit in modernen Gesellschaften auf-
merksam gemacht hat, ist immer wieder darauf hingewiesen worden, dass ebenfalls 
stets Akteure vom öffentlichen Diskurs ausgeschlossen werden. Wie Spivak fest-
stellt, muss man nicht nur in der Lage sein, zu reden, sondern bei den anderen Dis-
kursteilnehmern auch Gehör finden (vgl. auch Asad: 184). Es stellt sich hier also 
die Frage, welche Werte als verhandelbar gelten und wie zugänglich die anderen 
Diskursteilnehmerinnen für religiöse Themen und Werte sind. Asad bemängelt vor 
diesem Hintergrund, dass die Vertreterinnen und Vertreter der These, dass Religion 
nur insofern mit der modernen Gesellschaft kompatibel sei, solange sie den 
Grundsätzen demokratischer Gesellschaften nicht widerspreche, nicht deutlich ma-
chen, was das genau heißt. Religiösen Vertretern und Vertreterinnen bleibe in libe-
ralen Demokratien keine andere Wahl als sich wie säkulare Politiker zu verhalten: 

„Is the assumption that by appealing to the conscience of the nation religious spokespersons 
can evoke its moral sensibilities? The difficulty here is that given the moral heterogeneity of 
modern society referred to above, nothing can be identified as a national conscience or a 
collective moral sensibility. So is the assumption then that religious spokespersons can at 
least enrich public argument by joining in political debates? But even liberal politicians don’t 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                                                                                              POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 259 

 

 

merely engage in public talk for the sake of ‚enriching‘ it. As members of a government and 
as parliamentarians they possess the authority to take decisions that are implemented in na-
tional policies. What authority do religious spokespersons have in this matter? “  (Asad 2003: 
187) 
 
Da der öffentliche Raum ein säkularer ist, sei das Religiöse hier nur schwerlich ar-
tikulierbar.  

Asad schlägt aus diesem Grund ein anderes Verständnis des Säkularen vor: Er 
möchte unter Säkularisierung nicht das Verschwinden der Religion in der modernen 
Gesellschaft verstanden wissen, sondern begreift das Säkulare vielmehr in An-
schluss an Foucaults Studien zur Gouvernementalität (2004) als eine eng mit dem 
Aufkommen des Konzepts des Nationalstaats verwobene Form des Regierens und 
Regulierens des Religiösen. Demnach ist das Säkulare also nicht einfach die zivili-
sierte Form des Religiösen, sondern ein mit Religion in Konkurrenz stehendes Set 
von Mechanismen der Ordnung von Gesellschaften (vgl. Sadjed 2013: 17). In An-
schluss an Asad hat Salvatore die Entstehung der säkularen Einflusssphäre am Bei-
spiel Spaniens nachgezeichnet und festgestellt, dass Säkularität somit nicht zu einer 
Marginalisierung von Religion führe, sondern stattdessen das Religiöse durch die 
staatliche Kontrolle auf eine neue Weise zu formen versucht werde (Salvatore 
2005). Für die europäischen Staaten fasst Sadjed diesen Prozess wie folgt zusam-
men:  

 
„Das Säkulare manifestiert sich in konkreten Formen des Regierens und in der Art, wie Reli-
gion auf die private Sphäre beschränkt wurde. Gleichzeitig wurde das Private zu einer Sphä-
re, deren Unantastbarkeit als vom Staat geschützt galt. Dieser Schutz beruhte auf der Bedin-
gung, dass in ihrem komplementären Gegenstück – der öffentlichen Sphäre – Loyalität dem 
Staat gegenüber im Sinn nationaler Einheit gewahrt wird.“ (Sadjed 2013: 17) 
 
Während seitens des Staates also dem Einzelnen rechtliche Zugeständnisse hin-
sichtlich der freien Religionsausübung gemacht wurden und die Privatsphäre im 
Zuge dessen als schützenswert erachtet wurde, sorgte gleichzeitig jedoch ein kom-
plexes Gefüge liberaler Regierungsweisen dafür, selbstverantwortliche und ethisch 
Handelnde Personen zu schaffen. Die religiöse Neutralität des Staates basiere somit 
auf einem vielschichtigen Geflecht aus diskursiven und institutionellen Formen der 
Gouvernementalität, die Religionsfreiheit nicht nur garantieren, sondern gleichzei-
tig auch immer beschränken. In diesem Sinne sind politische und religiöse Sphäre 
nicht unabhängig voneinander zu betrachten. Auch die Trennung zwischen öffentli-
chem und privatem Raum habe sich in den europäischen Gesellschaften nicht linear 
vollzogen, wie Sadjed mit Salvatore festhält, sondern das Verhältnis zwischen Reli-
gion und Staat gleiche mehr einem „field of permanent and shifting tensions more 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



260 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
than into a staple configuration of institutional and constitutional seperation“ (Sal-
vatore 2005: 431; vgl. auch Sadjed 2013: 18). 

Die dem religionssoziologischen Diskurs häufig zugrundeliegenden Fragen,
welchen Stellenwert Religion in der modernen Gesellschaft noch zukommt, bzw. 
wie Religion in der modernen Gesellschaft gedacht werden kann, laufen – wie am 
Beispiel Casanovas veranschaulicht – Gefahr, Religion zu stark zu essenzialisieren. 
Statt das Religiöse in Zusammenhang mit anderen gesellschaftlichen Faktoren wie 
säkularen, politischen oder ökonomischen Aspekten zu stellen, würden nach wie 
vor die Differenzen zwischen Religion und Politik, Öffentlichkeit und Privatsphäre 
reproduziert. Phänomen, wie dem islamistischen Terrorismus wird man mit der 
Trennung der unterschiedlichen gesellschaftlichen Einflussbereichen nicht gerecht, 
da hier zum Beispiel die Ebene der Zivilgesellschaft und des Militärs unmittelbar 
ineinandergreifen und Krieg nicht mehr lediglich als Sache des Nationalstaates be-
trachtet werden kann, wie Appadurai in seinem Buch Fear of Small Numbers auf-
zeigt (2006).

Am Beispiel der indischen Zivilgesellschaft veranschaulicht auch Randeria, 
dass es viel fruchtbarer ist, anhand konkreter Beispiele die spezifischen äußerst 
hybriden Zusammenhänge zu analysieren, in welche das Religiöse heutzutage ein-
gebunden ist: 

„In allen postkolonialen Gesellschaften umfasst der Bereich zwischen Staat, Wirtschaft und 
Familie eine Vielzahl religiöser Gruppierungen, sozialer Bewegungen, außerparlamentari-
scher politischer Formationen sowie kollektiver Gebilde/Kollektivitäten, die zum Teil auf den 
partikularistischen Identitäten von Kaste, Religion oder Ethnizität basieren. Diese im Zuge 
der kolonialen Moderne entstandenen hybriden ‚Institutionen‘ stellen nicht nur die moder-
nisierungstheoretische Trennung und Gegenüberstellung von ‚Tradition‘ und ‚Moderne‘ in 
Frage, sondern auch die aus einer spezifisch europäischen historischen Erfahrung abgeleite-
ten Grenzziehungen zwischen Öffentlichkeit und Privatsphäre, zwischen Staat und Zivilge-
sellschaft, zwischen Gemeinschaften und Zivilgesellschaft, sowie zwischen Familie und Zivil-
gesellschaft. Ein modernes liberales Konzept von Zivilgesellschaft, dessen zentrales Kriterium 
in der Möglichkeit besteht, die Mitgliedschaft in Verbänden und damit Gruppenzugehörig-
keiten frei zu wählen, stellt daher eine modernisierungstheoretische und eurozentrisch ver-
kürzte Perspektive dar. Dieses Verhältnis von Zivilgesellschaft wird der Diversität von For-
men der Sozialität, der Ausübung von Zivilität und Solidarität, der Modi gesellschaftlicher In-
tegration, der Bedeutung der Gruppenzugehörigkeit und kollektiven Bindungen, die zwi-
schen der Familie und dem Nationalstaat in außereuropäischen Gesellschaften liegen, nicht 
gerecht. Ein solches Konzept stilisiert den historischen Entwicklungspfad der Zivilgesellschaf-
ten in einigen wenigen westeuropäischen Gesellschaften zur Universalgeschichte.“ (Rande-
ria 2004: 156f) 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                                                                                             POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 261
 

 

Erst im Zusammenspiel mit anderen gesellschaftlichen Einflussfaktoren zeigt sich 
der Stellenwert des Religiösen in der Gegenwartsgesellschaft. Eine solche Perspek-
tivverschiebung ermöglicht es somit zu reflektieren, inwiefern der religionssoziolo-
gische Diskurs selbst durch eine säkulare Matrix geprägt ist, die Religion nur auf
eine ganz bestimmte Weise denkbar macht. 

Wie aufgezeigt, wird hier seit geraumer Zeit der Fokus auf die privatisierte, in-
dividualisierte Sozialform der Religion gerichtet. Nachdem bis in die 1960er Jahre 
mit christlichem Bias hauptsächlich die institutionalisierten Formen von Religion in 
den Fokus gerückt wurden, wird im Zusammenhang mit der Säkularisierung eine 
zunehmende Freisetzung aus althergebrachten religiösen Strukturen und familiären 
Bindungen ausgemacht. Infolgedessen wird der Schwerpunkt in den nächsten Jahr-
zehnten auf die Individualisierung der Religion gelegt. Tyrell hat in diesem Sinne 
bereits in den 1990er Jahren festgestellt: 

„Eines der beherrschenden Themen in der deutschen Religionssoziologie ist seit den 60er 
Jahren, erst recht aber in letzter Zeit die individuelle Person; der Fokus der modernen Religi-
osität, so die fast einhellige Auffassung, liegt auf dem Individuum, dem Selbst, dem subjekti-
ven Innen. Es geht um den Glauben ‚des Individuums‘ wie den Glauben ‚an das Individuum‘ 
(Soeffner), vor allem aber darum, dass das Thema und der Ort der Religion sich immer mehr 
zur Person, nach deren Innenseite hin verschoben haben. Nur was explizit darauf referiert, 
kann heute noch ‚Religion‘ oder doch ‚religiös‘ sein.“ (Tyrell 1996: 455f) 

Während Luckmann und Berger die Individualisierung des Religiösen mit einer 
Privatisierung des Glaubens gleichsetzen, wird mit der Hinwendung zu einer globa-
len Betrachtungsweise zwar auch der öffentliche Charakter von Religion zum The-
ma gemacht (vgl Casanova 1994; Knoblauch 2009), und die soziale Verfasstheit der 
individuellen Religion im Gegensatz zur Jamesschen Tradition in vielen Ansätzen 
heute über den Kommunikationsbegriff mitreflektiert (vgl. Krech 2011; Knoblauch 
2009), inwiefern die Individualisierung etwa in Anschluss an Foucault selbst als ei-
ne Form gouvernementaler Regierungsweise begriffen werden muss, wird jedoch 
nicht gefragt. Dass religiöse Vergemeinschaftungsprozesse kaum mehr zum dezi-
dierten Untersuchungsgegenstand gemacht werden, verdeutlicht, wie sehr der ana-
lytische Fokus des religionssoziologischen Diskurses durch eine solch säkulare 
Matrix geprägt ist, denn offenbar hält man z.B. die institutionalisierte Religion nach 
wie vor für ein Relikt aus alten Zeiten, das in der modernen Gesellschaft an Bedeu-
tung verliert. Den Religionssoziologinnen und Religionssoziologen bereitet es of-
fenbar Schwierigkeiten, neben der individualisierten Religion auch andere religiöse 
Erscheinungsformen als modern anzuerkennen.10 Durch die säkulare Matrix richtet 
                                                                 
10 Zwar lassen sich hier ebenfalls einige kritische Stimmen ausmachen. So plädiert Hanns 

Wienold beispielsweise dafür, religiöse Vergemeinschaftungsformen in der religionsso-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



262 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
der soziologische Mainstream den Analysefokus nach wie vor auf die Individuali-
sierung der Religion. Auch wenn mit den Neuen Religiösen Bewegungen neue Ver-
gemeinschaftungsformen oder religiöse Phänomene wie etwa das Pilgern untersucht 
werden, steht hier nach wie vor die Religion des Individuums im Zentrum des Inte-
resses. Die kollektive Dimension solcher Phänomene wird dadurch nur selten über 
die quantitative Ebene hinaus in den Blick genommen. 

Die Individualisierung des Religiösen wird dabei nicht selten als Prozess von 
globaler Reichweite begriffen. Im Rahmen der globalen Entgrenzung von Kommu-
nikationsprozessen in einer kosmopolitischen Welt wird z.B. in den Augen Becks 
die Individualisierung des Glaubens erst möglich: 

„Kosmopolitisierung und Individualisierung sind zwei Momente reflexiver Modernisierung 
[…]. Beide sind (verschiedene) Formen der Enttraditionalisierung. Kosmopolitisierung er-
schließt die Außenseite, Individualisierung die Innenseite einer Transformation des Religiö-
sen. Kosmopolitisierung setzt Denationalisierung und Deterritorialisierung der Religionen 
voraus; auf diese Weise werden Religionen allerdings zugleich auch individualisiert, weil der 
Glaube optional und an die Autorität des religiösen Selbst rückgebunden wird.“ (Beck 2008: 
111) 

Die Individualisierung bildet für ihn – als unbeabsichtigte Nebenfolge – die Vo-
raussetzung für die friedliche Koexistenz der Religionen: „In den Formen des eige-
nen Gottes wird (meist ungewollt) subjektive Gewaltenteilung des eigenen Gottes 
praktiziert, die zur Entschärfung der Gewaltpotentiale der Religionen beitragen 
kann.“ (Ebd.) Obwohl Beck mit seinem kosmopolitischen Ansatz gerade für ein 
Modernenarrativ steht, welches der Heterogenität globaler Prozesse gerecht werden 
will, hält er an diesem Narrativ der Individualisierung der religiösen Sozialform 
fest, was einmal mehr sein eurozentrisches Verständnis von Kosmopolitismus of-
fenbart. 

Selbst wenn es einige Stimmen im religionssoziologischen Diskurs gibt, die die 
religiöse Individualisierung in erster Linie mit der spezifisch westlichen Entwick-
lung in Zusammenhang stellen, wird die Schwerpunktlegung der religionssoziologi-
schen Forschung auf die individualisierte Sozialform der Religion jedoch auch hier 
nicht in Frage gestellt. Dass diese Zuspitzung des Analysefokus auf die individuali-
sierte Sozialform der Religion eng mit dem europäischen Selbstverständnis und 
                                                                                                                                              

ziologischen Analyse nicht außen vor zu lassen, da Religion auch in einer globalisierten 
Welt nicht unabhängig von Vergemeinschaftungsprozessen gedacht werden sollte (vgl. 
Wienold 2014). Ludwig und Heiser bescheinigen dem religionssoziologischen Diskurs in 
ähnlicher Weise eine Vernachlässigung der Meso-Ebene (vgl. Ludwig/Heiser 2014), 
während Berger auf die Pluralisierung religiöser Erscheinungsformen in globaler Per-
spektive aufmerksam macht (Berger 2013).

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                                                                                             POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 263
 

 

eben der Annahme verknüpft ist, dass einzig die individualisierte religiöse Sozial-
form mit der modernen Gesellschaft kompatibel ist, wird im religionssoziologi-
schen Diskurs ebenso wenig reflektiert. Ähnlich wie die lange anhaltende Geltung 
der Säkularisierungsthese steht auch diese Engführung des religionssoziologischen 
Diskurses mit dem europäischen Moderneverständnis im Zusammenhang. In den 
Modernenarrativen wird Religion häufig mit einem Festhalten an Althergebrachtem 
gleichgesetzt und ihr hinsichtlich der freien Entfaltung des Individuums ein hem-
mender Status zugesprochen. Vor diesem Hintergrund muss sich Religion selbst ei-
ner Modernisierung unterziehen, möchte sie sie sich von einem solchen Image lö-
sen. Das Narrativ der religiösen Individualisierung steht paradigmatisch für eine 
solche Freisetzung aus traditionellen und überkommenen Bindungen. Die enge 
Verknüpfung dieses Narrativs mit dem humanistischen Menschenbild findet im re-
ligionssoziologischen Diskurs dabei ebenso wenig Beachtung wie die Tatsache, 
dass das humanistische Ideal auf einem sehr spezifischen Menschenbild, nämlich 
dem des rationalen weißen Mannes fußt und somit von vornherein durch Aus-
schluss geprägt ist (vgl. Braidotti 2015: 31f). Vor diesem Hintergrund müssen in ei-
ner postkolonialen Perspektive solche Narrative auch immer herrschaftstheoretisch 
gegengelesen werden. Anstatt von solchen Erzählungen Abstand zu nehmen, wie es 
durch die Hinwendung zu einer globalen Betrachtungsweise zu erwarten wäre, wird 
vielmehr an der Individualisierungsthese festgehalten. Offenkundig ist es gerade 
diese Fokusverschiebung, in welcher Europa nur noch ein Platz neben anderen zu-
gesprochen wird, die der soziologischen Theoriebildung nach wie vor Probleme be-
reitet. 

Von einigen kritischen Stimmen des religionssoziologischen Diskurses wird
durchaus reflektiert, warum sich die Erzählung der Säkularisierung in den europäi-
schen Sozialwissenschaften in den letzten Jahrzehnten anhaltender Beliebtheit er-
freute. So ist auch Casanova – u.a. durch die Kritik  von Asad beeinflusst – der An-
sicht, dass es die enge Verknüpfung der Säkularisierungsthese mit der Meta-
Erzählung der Moderne ist, welche das europäische Selbstverständnis so nachhaltig 
geprägt hat und verhinderte, dass das Säkularisierungsnarrativ schon eher in Kritik 
geriet. Entsprechend stellt er in Bezug auf das säkulare Selbstverständnis der Euro-
päerinnen und Europäer fest, dass diese es offenbar bevorzugen,

„ideologische Konflikte der jüngeren Vergangenheit selektiv zu vergessen und stattdessen 
die lang vergessenen Erinnerungen an die Religionskriege des frühmodernen Europas wieder 
aufzurufen, um die religiösen Konflikte, die sie heute überall auf der Welt wuchern sehen 
und von denen sie sich mehr und mehr bedroht fühlen, zu verstehen. Anstatt die gemein-
samen strukturellen Kontexte von moderner Staatsbildung, zwischenstaatlichen geopoliti-
schen Konflikten, modernem Nationalismus und der politischen Mobilisierung ethno-
kultureller und religiöser Identitäten zu sehen – Prozesse, die zentral für die moderne Ge-
schichte Europas sind, die durch die europäische Kolonialexpansion globalisiert wurde –, 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



264 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
scheinen die Europäer diese Konflikte lieber der ‚Religion‘ zuzuschreiben – das heißt, dem 
religiösen Fundamentalismus, dem Fanatismus und der Intoleranz, die angeblich ‚vormoder-
nen‘ Religionen intrinsisch sind, ein atavistischer Rest, den moderne, säkulare, aufgeklärte 
Europäer zum Glück hinter sich gelassen haben. Man kann vermuten, dass die Funktion 
solch einer selektiv historischen Erinnerung darin besteht, die Vorstellung von den fort-
schrittlichen Errungenschaften der säkularen westlichen Moderne zu sichern, indem sie eine 
sich selbst bestätigende Rechtfertigung für die säkulare Trennung von Religion und Politik als 
Bedingung für moderne liberale demokratische Politik, für globalen Frieden und den Schutz 
der individuell privatisierten Religionsfreiheit bietet.“ (Casanova 2009: 15f) 

Abgesehen davon, dass Casanova hier das verharmlosende Narrativ der europäi-
schen Expansionsgeschichte reproduzierte, bringt er den Zusammenhang zwischen 
europäischem Selbstbild und dem modernen Religionsverständnis prägnant auf den 
Punkt. 

Dass die westlichen Staaten aufgrund ihres säkularen Selbstverständnisses of-
fensichtlich Schwierigkeiten haben, mit religiöser Vielfalt umzugehen, offenbart
sich laut Taylor insbesondere im Umgang mit den muslimischen Migrantinnen und 
Migranten. Vor dem Hintergrund der Kopftuchdebatte in europäischen Demokra-
tien wie Frankreich oder Deutschland spricht Taylor etwa von einer Fetischisierung 
des bestehenden säkularen Arrangements, also der Trennung von Staat und Kirche 
und der Verbannung der Religion aus dem öffentlichen Raum (vgl. Taylor 2010: 
11ff). In ähnlicher Weise konstatiert Casanova, dass Religion nicht aufgrund des 
undemokratischen Charakters bestimmter religiöser Praktiken zur umstrittenen An-
gelegenheit in westlichen Demokratien werde, sondern eher aufgrund der säkularen 
Annahmen über den angemessenen Ort, den Religion in modernen säkularen Ge-
sellschaften einnehmen soll (vgl. Casanova 2009: 7f). 

Die große Aufmerksamkeit, die der Frage nach ‚dem Islam‘ und den muslimi-
schen Migrantinnen und Migranten in den europäischen Sozialwissenschaften der-
zeit zuteil wird, steht somit in engem Zusammenhang mit den Narrativen der Säku-
larisierung und Individualisierung der Religion. An ihr erhitzt sich die Frage, wel-
che Religion eigentlich als modern gilt und vor diesem Hintergrund bedürfen diese 
Studien zu muslimischen Migranten einer gesonderten Reflexion. 

Auch wenn die Forschung bezüglich muslimischer Migrantinnen und Migranten 
mit muslimischen Glauben äußerst vielgestaltig ist, haben sie doch vielfach eines 
gemeinsam: Wie Shirin Amir-Moazami feststellt, zielen die zahlreichen Studien 
und Untersuchungen, die es aktuell etwa zu Muslimen in Deutschland gibt, alle 
mehr oder weniger auf die Frage ab, ob Muslime in die europäischen Nationalstaa-
ten integriert werden können, bzw. ob deren Form der Religionsausübung und Wer-
tevorstellungen mit der säkularen Lebensführung vereinbar seien. In diesem Sinne 
korrespondieren diese Studien ganz offensichtlich mit den politischen Fragen, die 
gegenwärtig in den europäischen Gesellschaften diskutiert werden, obgleich die 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                                                                                             POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 265
 

 

Studien nicht selten den Anspruch vertreten, unabhängige und objektive Forschung 
zu betreiben: 

„This operationalization is most obvious in the proliferating quantitative surveys, which un-
deniably dominate the field, and it is particularly salient in many of the commissioned stud-
ies on ‚Islamism‘, ‚Islamic fundamentalism‘, and more recently ‚Salafism‘. Responding to the 
requests of the security state, these studies often emanate from a mood of suspicion. Even 
more, much of the cartographical repertoire of knowledge running through the security ser-
vices and state bureaucracy has entered into the repertoires of academic knowledge pro-
duction and vice versa. In their continuous attempt to refine and differentiate, numerous 
academic studies investigating phenomena of ‚political Islam‘ in Europe, broadly speaking, 
thus repeat a logic of diagnosis, therapy, and prevention (for a paradigmatic example see: 
https://www.wzb.eu/sites/default/files/u6/koopmans_englisch_ed.pdf). While such studies 
spend a lot of time reflecting on the solidity of the methods they apply, they often rather say 
little about how the categories of measurement came about. Even more, their legitimacy 
and authority largely depends on the claim to provide generalizable knowledge, universal-
izable theories, and abstract categories. Their authority also depends on the invisibility of 
the researcher, whose normative and epistemological assumptions purposefully remain out-
side of the scope of research for the sake of providing objective data.“ (Amir-Moazami 2016: 
3) 

Auch diejenigen Studien, die bescheinigen, dass die Muslime in Europa mehrheit-
lich nicht im Widerspruch zu der liberal-säkularen Ordnung der Nationalstaaten 
stehen, sondern sich sehr gut in diese Ordnung einfügen würden, reproduzieren da-
bei einen normativen Blickwinkel, indem der epistemologische Rahmen, der über-
haupt erst entsprechende Fragen nach Vereinbarkeit von muslimischer Lebensfüh-
rung und säkularer Ordnung hervorbringt, nicht problematisiert wird: „These be-
nign efforts to normalize Islam (driven by the fear of essentializing it) are, in other 
words, part and parcel of the same discursive structure, as they leave intact the 
framework and the gaze through which the Other is investigated. Accordingly, Is-
lam is either invasive or it is disappearing. It is either freely chosen, individualized, 
or it is expressive of a deviant unbridgeable alterity. In brief: Islam in Europe is ei-
ther becoming a religion proper or it remains outside of the European imaginary.“
(Amir-Moazami 2016: 2)

In diesem Sinne müsse der epistemologische Rahmen, der dazu führe, dass nur 
in dieser Weise über den Islam gesprochen werden könne, provinzialisiert werden. 
Dazu sei es notwendig, die operative Matrix des Säkularen zu verstehen, da diese
die wissenschaftliche Diskussion in erheblicher Weise beeinflusse. Mit dieser Auf-
fassung knüpft sie unmittelbar an Asads Auseinandersetzung mit dem Säkularen an: 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



266 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
„When evoking secular power, I do not refer only to the obvious: i.e., assumptions of science 
and reason as opposed to faith and belief, or more broadly the immanent as opposed to the 
transcendent. More substantially, I understand the secular as a mode of governing the reli-
gious as well as the borders between religion and politics within a modern nation-state 
framework – spelled out in diverse arrangements and dynamics of state, religion, and the 
nation. On the other hand, I mean a more tacit set of embodied and habitualized assump-
tions translated into – often unmarked – epistemological presuppositions about what counts 
as proper religion and what does not. This component also includes research practices that 
turn ‚religion‘ into a defined and distinct object of study. I argue that these two components 
need to be understood as powerfully undergirding academic research and knowledge pro-
duction on Muslims in Europe more broadly.“ (Amir-Moazami 2016: 2) 

Um die hegemoniale Vorstellung von Säkularität zu hinterfragen, die u.a. dem reli-
gionssoziologischen Diskurs zugrunde liegt und die Auseinandersetzung mit Reli-
gion maßgeblich beeinflusst, ist es in den Augen Ruth Streichers wenig gewinn-
bringend, analog dem Konzept der Multiplen Moderne nun einen Ansatz der Mul-
tiplen Säkularitäten zu forcieren. Ein solcher Ansatz laufe sowohl Gefahr, den im-
perialen geopolitischen Kontext nicht mitzuberücksichtigen, in welchem es zu einer 
Multiplizierung der Säkularitäten durch die Etablierung des Nationalstaats als 
Staatsform kam. Darüber hinaus würde der Ansatz der Multiplen Säkularitäten den 
hegemonialen Status, der Europa in den gängigen Moderneerzählungen zukommt, 
nicht grundlegend in Frage stellen, sondern vielmehr insofern reproduzieren, als 
dass die säkulare Vielfalt immer als Varianten der europäischen Meistererzählung 
gefasst werde (Streicher 2016). Möchte man das Säkulare provinzialisieren, müsse 
man Europa vielmehr aus dem Zentrum säkularer Theoriebildung verbannen. An-
hand des im Jahr 1867 im ehemaligem Siam veröffentlichten Werkes Kitchanukit
zeigt sie auf, dass hier ebenfalls eine Vorstellung von Säkulariät produziert wurde, 
die nicht als modernes Pendant zur dort vorherrschenden Religionsform des Bud-
dhismus begriffen werde, sondern vielmehr in enger Verknüpfung zu buddhisti-
schen Anschauungen stehe. Die politische Wirkkraft dieses Werkes dürfe keines-
falls unterschätzt werden: 

„This epistemic shift to the Buddhist secular that I have traced in the Kitchanukit had pro-
found political implications in 19th-century Siam. Its claims that Buddhism already contained 
the ultimate and universal truth helped to legitimize the sovereignty of the then-ruling Bud-
dhist monarch. On the basis of these claims about correct, ‚modern‘ forms of Buddhism and 
‚ancient‘ superstitions, the newly emerging state bureaucracy, moreover, started to strictly 
regulate religion and religious subjects in a way reminiscent of secular states – for instance, 
by incorporating the Buddhist monkhood into the state bureaucracy and cracking down on 
practices deemed ‚superstitious‘. Vis-à-vis Western powers, it was this construct of the Bud-
dhist secular that marked Siam’s modernity as equal in standard but different in its Buddhist 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                                                                                             POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 267
 

 

essence – a discursive operation that would later enable a form of nationalism centrally 
grounded in official versions of Buddhist tradition. Scholars have analyzed the Kitchanukit as 
inaugurating Siam’s alternative ‚Buddhist‘ modernity. Instead, I propose reading the con-
struction of such a ‚Buddhist modernity‘ as an inherently political project. It was mobilized 
through an imperial problem space and centrally based on and constitutive of a secular con-
ceptual grammar.“ (Streicher 2016: 4) 

Neben einer Dezentrierung der gängigen Säkularisierungsnarrative muss jedoch 
ebenso die individualisierte Sozialform der Religion als einzige mit der modernen 
Gesellschaft kompatible Sozialform in Frage gestellt werden: Wie Randeria veran-
schaulicht, habe beispielsweise die Ausbildung einer kollektiven religiösen Identität 
in Indien in einem engen Zusammenhang mit der Formierung des indischen Natio-
nalstaats gestanden. Denn im vorkolonialen Indien gab es keine Bezeichnung, mit 
der sich die unterschiedlichen Anhänger, Strömungen und Konfessionen alle ge-
meinsam identifizierten (vgl. Randeria 2007: 71). Randeria wertet – wie oben gese-
hen – die Umgestaltung, die Bindung von Kasten und Religion in moderne Interes-
sengemeinschaften als unbeabsichtigte Nebenfolge kolonialer Politik, „[d]enn kolo-
niale Geschichtsschreibung, Ethnographie, Kartographie und Volkszählung haben 
die modernen Identitäten von Kasten […], Religionsgemeinschaften […] und 
‚Stämmen‘ […] geformt und gefestigt“ (Randeria 2007: 72). Somit müsse aner-
kannt werden, dass es sich bei den vereinheitlichenden Definitionen von Kasten, 
Stämmen und Religionsgemeinschaften, deren Existenz bei der Konstituierung des 
indischen Staates nach dessen Unabhängigkeit von den Kolonialmächten Berück-
sichtigung findet, um Produkte der kolonialen modernen Verflechtungsgeschichte 
handelt, die dann auch von hindu-nationalistischen Bewegungen aufgegriffen wur-
de. So haben die Hindu-Nationalisten bereits früh die Gruppe der sogenannten Un-
berührbaren für ihre Zwecke zu vereinnahmen versucht. Hinsichtlich der Zugehö-
rigkeit der ‚Kaste der Unberührbaren‘ zum Hinduismus plädiert etwa ein führender 
Hindutva-Ideologe für „Blut und Boden“ als Einschlusskriterium und betont, dass 
Indien 

„ebenso entschieden das Land ihrer Vorväter ist wie jenes der sogenannten Arier, sie erben 
das Blut der Hindu und die Kultur der Hindu; und selbst diejenigen unter ihnen, die noch 
nicht unter dem Einfluss einer orthodoxen Hindu-Sekte stehen, […] sind doch in reiner Weise 
an dieses Land gebunden.“ (Savarkar zit. nach Randeria 2007: 76) 
 
Um die ‚Kaste der Unberührbaren‘ als Hindus, also als Zugehörige einer Religion 
fassen zu können, obwohl sie einige der von Hindu-Nationalisten proklamierten 
„kulturellen Eigenheiten“ des Hinduismus nicht teilen, wie etwa die Verehrung der 
Kuh, die Verbrennung der Toten etc., wird von den Vertreterinnen und Vertretern
eines Hindu-Nationalismus das Hindusein nicht über einen spezifischen Glauben 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



268 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
und die Ausübung bestimmter Praktiken definiert, sondern über die Herkunft. Da es 
keine schriftliche Quelle oder dergleichen gibt, aus der eine einheitliche Hindu-
Identität abgeleitet werden kann, greifen die militant-religiösen Hindus auf die Idee 
der Nation zurück, wobei sie allerdings eine sehr eigenwillige Interpretation der in-
dischen Geschichte vorlegen. Ein solches Vorgehen diente laut Randeria u.a. dazu, 
die Vormachtstellung der Hindus gegenüber den Moslems zu untermauern. Ent-
sprechend wurde in der hindu-nationalistischen Geschichtsinterpretation ein seit 
Jahrhunderten währender Antagonismus zwischen Hindus und Muslimen heraufbe-
schworen. Hierbei wurde laut Randeria häufig auf James Mills Buch History of Bri-
tish India aus dem Jahr 1817 rekurriert, in welchem Mill der damaligen europäi-
schen Geschichtsschreibung folgend die Geschichte Indiens in drei Phasen einteilte: 
eine klassische Ära im Sinne einer Hindu-Zivilisation, deren Niedergang durch die 
Invasion der Moslems im Mittelalter und daran anschließend eine Epoche der Re-
naissance. Dass eine solche Geschichtsinterpretation Ausdruck von Vorurteilen ist, 
die in der europäischen Aufklärung gegenüber dem Islam bestanden, wurde bei der 
Übernahme dieses dichotomen Darstellungsmusters durch die Hindutva-Ideologen 
genauso ignoriert wie die europäische Besonderheit der Periodisierung der indi-
schen Geschichte, was angesichts des Anspruchs der Hindu-Nationalisten, eine au-
thentische Hindu-Geschichte zu schreiben, die sich nicht an westlichen Kategorien 
und Werten orientiert, umso paradoxer ist (vgl. Randeria 2007: 78). Randeria weist 
darauf hin, dass durch die Verknüpfung des Niedergangs der Hindu-Zivilisation mit 
der Invasion der Muslime im 10. Jahrhundert die koloniale Gewaltherrschaft der 
Briten bagatellisiert werden konnte. Zugleich kann auf diese Weise auch die Unge-
rechtigkeit des Kastensystems verdeckt und die Homogenität des Hinduismus pro-
pagiert werden (vgl. Randeria 2007: 78f; vgl. auch Rai 1993: 228). Die tausendjäh-
rige Geschichte des Austauschs beider Glaubensrichtungen werde somit negiert und 
durch diese binäre Formel ersetzt (vgl. Randeria 2007: 71). Entgegen dem Selbst-
verständnis der Hindutva-Bewegung, handelt es sich – wie Randeria nachgezeich-
net hat – sowohl beim Hindu-Nationalismus als auch bei der Repräsentation der in-
dischen Geschichte um äußerst moderne Produkte der postkolonialen Verflech-
tungsgeschichte (vgl. ebd.: 69). 

Durch die lang anhaltende theoriebedingte Fokussierung auf binäre Gegenüber-
stellungen z.B. von Tradition und Moderne, von Religion und Politik, von öffentli-
cher und privater Sphäre, individualisierter und institutionalisierter Religion, konnte 
einzig die individualisierte religiöse Sozialform als spezifisch modern ausgemacht 
werden. Der Blick auf die vielfältige und hybride Praxis religiöser Sozialformen 
blieb somit verstellt. Vor dem Hintergrund der wiederentdeckten globalen religiö-
sen Vitalität wäre es somit ratsam, wenn die Religionssoziologinnen und Religions-
soziologen nicht nur ihr theoretisches Werkzeug und ihre Narrative kritisch hinter-
fragen, sondern auch Fragen nach dem Religiösen anders stellen, um eine normati-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



                                                                                             POSTKOLONIALE ENTGEGNUNGEN | 269
 

 

ve Verengung der Analyseperspektive zu vermeiden. Wie eine solche Perspektive 
aussehen könnte, soll im Folgenden nun nachgezeichnet werden. 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:10



 
 

 

7. Erkenntnisgewinn für eine neue Soziologie 
der Religion 

 
 
 
Wie durch die Konfrontation des religionssoziologischen Diskurses mit Arbeiten 
der Postcolonial Studies ersichtlich wurde, ist der religionssoziologische Diskurs in 
vielfacher Hinsicht mit Schwierigkeiten behaftet, die sich insbesondere in den 
durch die theoretischen und disziplinären Grenzziehungen verursachten Engführun-
gen der Analysezugänge manifestieren.  

Solche Grenzziehungen sind nicht nur im religionssoziologischen Diskurs zu 
finden, sondern sie kennzeichnen die Soziologie im Allgemeinen: Seit ihrer Entste-
hung Mitte des 19. Jahrhunderts ist die Soziologie dadurch geprägt, dass sie über 
bestimmte Narrative, theoretische Vorannahmen und begriffliche Zuspitzungen die 
gesellschaftliche Unkontrollierbarkeit von Sinn zu marginalisieren versucht (Reck-
witz  2008: 304). In diesem Sinne wäre es ein müßiges Unterfangen, analytische 
Grenzziehungen ganz beseitigen zu wollen. Keine Auseinandersetzung mit Religion 
kommt ohne eine Einschränkung ihres Analysegegenstandes aus. Es ist jedoch die 
Frage, inwiefern im religionssoziologischen Diskurs das produzierte Wissen auch 
verortet wird und die theoretischen Engführungen und die damit einhergehenden 
Einschränkungen reflektiert und kenntlich gemacht werden, oder inwiefern diese 
implizit bleiben und das produzierte Wissen womöglich verallgemeinert wird und 
dadurch ein verzerrtes Bild des Analysegegenstand entsteht. 

 Während in der Soziologie aber auch in den Religions- und Kulturwissenschaf-
ten insbesondere durch die Erkenntnisse des Poststrukturalismus und der Postcolo-
nial Studies in den letzten Jahrzehnten ein breiter Reflexionsprozess eingesetzt hat 
und viele theoretische und begriffliche Engführungen ausgemacht und aufgezeigt 
wurden, die den Blick auf die vielfältige religiöse Praxis verstellen, ist in der Reli-
gionssoziologie eine Hinterfragung des eigenen Analysestandpunkts und der eige-
nen Kategorien und Begrifflichkeiten bisher nur bedingt erfolgt.  

Um eine solche von Joachim Matthes bereits in den 1980er Jahren geforderte 
Analyse vorzunehmen, hat es sich als eine ergiebige Analysestrategie erwiesen, Re-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



272 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
ligion zunächst von den Grenzen her zu denken, wobei sich die Arbeiten der Post-
colonial Studies mit ihrem sensiblen Gespür für Wissensproduktionen und Aus-
schlüssen als eine äußerst gewinnbringende Reflexionsfläche gezeigt haben. Mithil-
fe des generierten Analyserasters konnte im Rahmen dieser Arbeit aufgezeigt wer-
den, dass der religionssoziologische Diskurs in vielfacher Hinsicht von zeitlichen, 
räumlichen, sachlichen, kulturellen, strukturellen, normativen und disziplinären 
Grenzziehungen und Engführungen geprägt ist, die die Thematisierungsformen des 
Religiösen in verschiedener Hinsicht bestimmen und den Analyseblickwinkeln so-
mit auf vielfache Weise verengen.

Möchte man eine Revision des religionssoziologischen Diskurses anregen, ist es 
von zentraler Bedeutung, die Grenzziehungen und Engführungen des religionssozi-
ologischen Diskurses nicht nur aufzuzeigen, sondern die historische Spezifität der 
Verweisungszusammenhänge zu verdeutlichen, um die ausgemachten Grenzzie-
hungen auf diese Weise destabilisieren zu können.

7.1 GRENZEN DESTABILISIEREN

Wie in der Arbeit aufgezeigt wurde, sind die Engführungen des religionssoziologi-
schen Diskurses hauptsächlich dem anhaltenden Bemühen der Religionssoziologin-
nen und Religionssoziologen geschuldet, einen allgemeinen Religionsbegriff for-
mulieren zu wollen. Hierbei werden nicht nur auf sachlicher Ebene Grenzziehungen 
vorgenommen, sondern es werden trotz des Anspruchs auf universelle Gültigkeit 
vielfach auch implizite zeitliche und räumliche Grenzen gesetzt. Beispielsweise 
wurden spezifische historische Erfahrungen häufig unreflektiert verallgemeinert 
und zum zentralen Charakteristikum der Religion in der Moderne erklärt. Wie dar-
gestellt wurde, hängt dies zudem mit den vorgenommenen Einbettungen der Religi-
onsdefinitionen in eine bestimmte Moderneerzählung zusammen, was sicher im 
Wesentlichen durch den hegemonialen Stellenwert des Modernebegriffs in der so-
ziologischen Disziplin begründet ist. Durch die diskursive Verknüpfung der Begrif-
fe Moderne und Religion werden nicht nur auf zeitlicher und räumlicher Ebene 
Grenzziehungen evoziert, sondern es werden auch Differenzproduktionen vorge-
nommen, die zudem kulturalistisch und moralisch konnotiert sind. 

Wie im Folgenden aufgezeigt werden soll, laufen Religionssoziologinnen und 
Religionssoziologen durch die im religionssoziologischen Diskurs vorgenommenen 
zumeist impliziten in manchen Fällen aber auch expliziten Grenzziehungen nicht 
nur Gefahr, sich durch die Produktion eines ganz spezifischen Religionsverständ-
nisses den Blick auf die vielfältige religiöse Praxis zu verstellen, sondern auch der 
Kontingenz religiöser Phänomene nicht genügend Aufmerksamkeit zu zollen. In 
diesem Sinne gilt es die disziplinären, sachlichen, räumlichen, zeitlichen, kulturel-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



                                          ERKENNTNISGEWINN FÜR EINE NEUE SOZIOLOGIE DER RELIGION | 273
 

 

len und moralischen Grenzziehungen im Folgenden abschließend einmal mehr zu 
destabilisieren, um auf diese Weise den Weg für eine Neuausrichtung einer Sozio-
logie der Religion zu ebnen, die es sich zum Anspruch macht, sowohl den vielfälti-
gen Dimensionen religiöser Praxis als auch der globalen Heterogenität religiöser 
Erscheinungsformen gerecht zu werden.

 
7.1.1 Sachliche, soziale und theoretische Grenzziehungen

Im religionssoziologischen Diskurs wird Religion in den Definitionsbemühungen 
häufig als etwas über die spezifische Funktion oder Substanz der Religion von an-
deren sozialen Bereichen und Phänomenen klar Abgrenzbares bestimmt. Um Reli-
gion auch von etwaigen funktionalen Äquivalenten abgrenzen zu können, kommen 
funktionale Religionsbestimmungen hierbei nicht ohne eine zusätzliche substanziel-
le Unterfütterung aus. Ein funktionales Religionsverständnis z.B. in der Tradition 
Luhmanns ist somit immer auch substanziell begründet. Religion gerät auf diese 
Weise also als etwas von anderen gesellschaftlichen Bereichen Separiertes und zu-
dem Isoliertes in den Blick. In diesem Sinne ist der religionssoziologische Diskurs 
also durch eine sachliche Grenzziehung gekennzeichnet. 

Aus diesen, auf substanzieller oder funktionaler Ebene vorgenommenen Grenz-
ziehungen ergeben sich nun verschiedene Schwierigkeiten und Engführungen, die 
im religionssoziologischen Diskurs zum Teil Beachtung finden. So wurde etwa das 
Dilemma, welches ein substanzieller Religionsbegriff in der Tradition von James 
für die Soziologie bereitet, indem er die besondere Qualität der Religion in der in-
neren Erfahrung des Einzelnen ausmacht, verschiedentlich problematisiert. Gleich-
wohl wird im gegenwärtigen religionssoziologischen Diskurs weiterhin an das Re-
ligionsverständnis von James angeknüpft (vgl. Joas 2004). Einem solchen Religi-
onsbegriff, der die besondere Qualität des Religiösen in der Erfahrung des Einzel-
nen ausmacht, ist jedoch mit soziologischen Analysemitteln nicht beizukommen. 
Luckmanns explizit als ‚unsichtbar‘ betitelte Definition von Religion erweist sich
für eine Soziologie, die an der Sichtbarkeit religiöser Praktiken ansetzen möchte, 
ebenfalls als problematisch.

Den funktionalen Religionsbestimmungen wiederum liegt immer auch ein ahis-
torisches Moment zugrunde, indem die gesellschaftliche Funktion der Religion auf 
Dauer gestellt wird und implizit davon ausgegangen wird, dass es eine Gesellschaft 
ohne Religion nicht geben kann. Insofern sind solcherlei Herangehensweisen be-
reits aus soziologischer Perspektive zu problematisieren.  

Mit den Postcolonial Studies wurde ein entsprechendes Religionsverständnis je-
doch auch historisch kontextualisiert: Wie Mazusawa aufzeigt ist ein allgemeiner 
Religionsbegriff erst im Zuge der Kolonialzeit insbesondere in der Konfrontation 
mit den Religionen in Asien entstanden. Protestantischen Gelehrten wie Max Mül-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



274 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
ler und Ernst Troeltsch kam bei der Etablierung der wissenschaftlichen Auseinan-
dersetzung mit Religion jenseits theologischer Diskussionen an den Universitäten 
und der Formulierung eines universellen Religionsbegriffs eine zentrale Rolle zu. 
Entsprechend ist die Konzeption eines allgemeinen Religionsbegriffs stark durch 
ein protestantisches Religionsverständnis geprägt, welches die wissenschaftliche 
Diskussion im Weiteren in entscheidendem Maße beeinflusst. 

Sowohl die substanziellen als auch die funktionalen Religionsbegriffe sind – 
trotz eines universellen Anspruchs – hauptsächlich durch ein europäisch-christ-
liches bzw. christlich-protestantisches Religionsverständnis geprägt. Nicht nur die 
Unterscheidung von heiliger und profaner Sphäre oder Immanenz und Transzen-
denz, die als inhaltliche Bestimmung den Religionsbegriffen häufig zugrunde liegt, 
auch die in der Religionssoziologie prominente funktionale Bestimmung von Reli-
gion, die in der Bewältigung von Kontingenzerfahrungen ausgemacht wird, steht – 
wie etwa an Luhmann genauer veranschaulicht wurde – insbesondere mit einem 
protestantisch geprägten Religionsverständnis im Zusammenhang. 

Zwar wird auch im religionssoziologischen Diskurs der universelle Erklärungs-
anspruch eines auf der Unterscheidung zwischen Immanenz und Transzendenz auf-
bauenden Religionsbegriffs in Zweifel gezogen (vgl. Beyer 2006: 80f; Knoblauch 
2009: 44), generell werden die aufgestellten Definitionen jedoch zu selten in ihrem 
spezifischen diskursiven Entstehungszusammenhang eingebunden und die damit 
einhergehenden Grenzen aus diesem Grund nicht reflektiert. Die gängige Praxis, 
sich Religion definitorisch zu nähern, wird somit nicht grundlegend problematisiert. 
Asad folgend kommt es nicht von ungefähr, Religion im 20. Jahrhundert als etwas 
von anderen gesellschaftlichen Bereichen klar getrenntes fassen zu wollen, sondern 
dieses Bestreben steht mit dem Gedanken der Säkularisierung in Zusammenhang 
(vgl. Asad 1993a: 28). Somit steht ein solcher Religionsbegriff mit dem spezifisch
europäischen Selbstbild dieser Zeit in Verbindung, was allerdings im religionssozi-
ologischen Diskurs kaum Beachtung findet. Daraus erwächst nicht nur die Schwie-
rigkeit, dass ein solcher Religionsbegriff unreflektiert verallgemeinert wird und so-
mit einen hyperrealen Status erlangt, sondern auch, dass das hybride Zusammen-
spiel mit anderen gesellschaftlichen Bereichen durch die spezifische differenzie-
rungstheoretische Analyseperspektive vernachlässigt wird. So findet etwa das Inei-
nandergreifen von religiösen und politischen Kräften kaum Berücksichtigung, ob-
gleich dieses Zusammenspiel für die Herausbildung des Nationalstaates von großer 
Bedeutung war und beispielsweise auch in Europa viele politische Parteien einen 
christlichen Bezug in ihrem Namen tragen. Mit Hall kann festgestellt werden, dass 
in Hinblick auf Religion weder von einer notwendigen, inneren transhistorischen 
Konnotation von Religion auszugehen ist, diese aber ebenso wenig frei durch Raum 
und Zeit flottiert. Religion erscheint seiner Meinung nach in bestimmten Formatio-
nen und ist durch unterschiedliche Kräfte verankert: „Ihre Bedeutung […] ent-
springt gerade ihrer Position in einer Formation. Sie hängt davon ab, womit sie 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



                                          ERKENNTNISGEWINN FÜR EINE NEUE SOZIOLOGIE DER RELIGION | 275 

 

 

sonst artikuliert ist. Da diese Artikulationen nicht unvermeidlich sind, nicht not-
wendig, können sie potentiell transformiert werden, so dass Religion in mehr als ei-
ner Weise artikuliert werden kann.“ (Hall 2000: 66f) Religion kann in einem sol-
chen Verständnis nicht abschließend definiert werden, vielmehr müssen die spezifi-
schen religiösen Formationen in ihren jeweiligen Artikulationen mit politischen, 
ökonomischen Einflüssen etc. untersucht werden (Hall 2000: 66f). Indem davon 
ausgegangen wird, dass sich religiöse Formationen erst im Zusammenspiel mit ver-
schiedenen gesellschaftlichen Einflussbereichen artikulieren, wird nicht nur die im 
religionssoziologischen Diskurs vorgenommene sachliche Abgrenzung von Religi-
on, sondern auch die Dichotomie zwischen Struktur- und Handlungsebene aufgeho-
ben, die ebenfalls den religionssoziologischen Diskurs prägt und im Weiteren noch 
zu problematisieren sein wird.  

Kontingenz und Komplexität der sozialen Praxis geraten also aufgrund der theo-
retischen Modelle, die die hybriden Sinnproduktionen der gesellschaftlichen Praxis 
gerade durch bestimmte Vorannahmen und Grenzziehungen einzudämmen versu-
chen, nicht in den Blick. Ebenso finden Aspekte der Macht – wie insbesondere 
Asad angemerkt hat – in einer solchen Perspektive keine Berücksichtigung.  

Zwar wird in der Tradition Luckmanns die seit den Anfängen der Soziologie 
verbreitete Vorstellung von Religion als etwas von anderen Bereichen Abgrenzba-
rem, zurückgewiesen. An den Fragen, wie umfassend ein Religionsbegriff sein soll-
te und was alles als Religion bezeichnet werden dürfe, scheiden sich seither aber die 
religionssoziologischen Geister. Während diejenigen Stimmen, die für einen engen 
Religionsbegriff plädieren und auf globaler Ebene für einen konvergenztheoreti-
schen Ansatz stehen, an einer inhaltlichen oder funktionalen Bestimmung festhal-
ten, wollen die Verteidigerinnen und Verteidiger eines weiten Religionsbegriffs ge-
rade das Zusammenspiel und die Durchmischungen mit anderen Bereichen ernst 
nehmen. In diesem Sinne ist im gegenwärtigen Diskurs immer häufiger von populä-
ren Religionen, fluiden Religionen oder Religionshybriden die Rede. Diese Begriffe 
sind jedoch meist zeitdiagnostisch angelegt und sollen hauptsächlich den Wandel 
der Religion in einer globalisierten, pluralisierten, mediatisierten und erlebnisorien-
tierten Welt zum Ausdruck bringen. Diesen Religionsbegriffen liegt somit nicht nur 
ein individualisiertes Religionsverständnis zugrunde. Religion wird hier ebenso 
nicht prinzipiell als etwas immer erst im praktischen Zusammenspiel mit anderen 
Elementen sich konstituierendes wahrgenommen, wie das etwa ein postkoloniales 
Kulturverständnis nahe legt. Zwar werden aktuell auch performative Ansätze im re-
ligionssoziologischen Diskurs zur Kenntnis genommen (vgl. Berger et al 2013), die 
vielfältigen Dimensionen der religiösen Praxis finden hierbei aber selten umfassend 
Berücksichtigung. Dies wird daran ersichtlich, dass die Analyseebenen und 
-einheiten im religionssoziologischen Diskurs nicht am konkreten Untersuchungsge-
genstand festgemacht werden, sondern aus der eingenommenen theoretischen Per-
spektive vorab bestimmt werden.  

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



276 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
Wie dargestellt, erfreuen sich seit einiger Zeit insbesondere die Dimensionen des 
individuellen Glaubens und der individuellen religiösen Erfahrung bzw. der Kom-
munikation über diese Erfahrungen oder der religiösen Kommunikation im Allge-
meinen besonderer Beliebtheit in den soziologischen Religionskonzeptionen. Im 
Vergleich zu der genuin soziologischen Ausrichtung der Klassiker und ihren viel-
fältigen Thematisierungsformen des Religiösen spiegelt sich hier eine recht eindi-
mensionale Betrachtungsweise religiöser Phänomene wieder, die zudem selten ohne 
anthropologische oder psychologische Unterfütterungen auskommt. Weber, der sich 
bekanntlich gegen eine vorab aufgestellte Definition von Religion aussprach und 
vielmehr der historischen Kontingenz des Religiösen gerecht werden wollte, konnte 
aufgrund der Offenheit seines analytischen Blicks – die eurozentrische Verengung 
sei hier für einen Moment außen vor gelassen – nicht nur den Einfluss der religiö-
sen Lebensführung auf das Wirtschaftshandeln analysieren, sondern er widmete 
sich den Glaubenssystemen und deren Wechselspiel mit anderen gesellschaftlichen 
Bereichen im Allgemeinen und befasst sich zudem mit den religiösen Riten und 
Symbolen, die bei ihm wiederum immer im Zusammenhang mit religiösen Verge-
meinschaftungsformen und somit auch herrschaftssoziologischen Fragen stehen. 

Durch die Fokussierung auf die individualisierte Sozialform der Religion fallen 
die Thematisierungsformen im gegenwärtigen soziologischen Diskurs weniger 
mannigfaltig aus. Zwar wird die soziale Komponente etwa über die Ebene der 
Kommunikation berücksichtigt, und in manchen Fällen werden hier auch noch reli-
giöse Gemeinschaften als den Glauben des Individuums beeinflussende Instanzen 
mitgedacht (vgl. Krech 2011), dies ist jedoch im Hinblick auf ein individualisiertes 
Religionsverständnis keine Selbstverständlichkeit mehr im religionssoziologischen 
Diskurs. Auch wenn seit einiger Zeit die sogenannten Neuen Religiösen Bewegun-
gen Beachtung finden, lässt die relativ späte Berücksichtigung religiöser Erschei-
nungsformen jenseits der institutionalisierten und der individualisierten Sozialform 
der Religion eine weitere theoretische Engführung des religionssoziologischen Dis-
kurses erkennen: Je nach theoretischer Ausrichtung wurde und wird der Fokus nach 
wie vor entweder auf die Ebene der Handlungen oder auf die Ebene der gesell-
schaftlichen Strukturen gelenkt, wobei letztere häufig mit religiösen Institutionen 
gleichgesetzt wird. Diese Dichotomie zwischen sozialen Handlungen und sozialen 
Strukturen kennzeichnete über einen großen Zeitraum den soziologischen Diskurs 
im Allgemeinen, im religionssoziologischen Diskurs scheinen sich diese theoreti-
schen Grenzziehungen bei der Auswahl der Analyseeinheit jedoch einmal mehr be-
sonders hartnäckig zu halten. 

Eine Ausnahme bildet hier Bourdieus Soziologie der Praxis. Ähnlich dem Wis-
senschaftsverständnis der Postcolonial Studies möchte er mit seiner Theorie der 
Praxis dieser Dichotomie von methodologischem Individualismus und methodolo-
gischem Strukturalismus, die für ihn ein Produkt scholastischer Wissenschaftspra-
xis sind, gerade etwas entgegensetzen und vielmehr die Eigenlogik der sozialen 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



                                          ERKENNTNISGEWINN FÜR EINE NEUE SOZIOLOGIE DER RELIGION | 277 

 

 

Praxis ernst nehmen. In Anschluss an Ludwig Wittgenstein hat Bourdieu auf die 
Problematik theoretischer Konzeptionen aufmerksam gemacht: In seinem Regelre-
gressargument hat Wittgenstein aufgezeigt, dass es nicht möglich ist, Regeln ab-
schließend zu formulieren, da bereits das praktische Befolgen einer Regel diese Re-
gel verändere. Aus diesem Grund ist es auch nicht möglich, die Praxis theoretisch 
herzuleiten (vgl. Wittgenstein 1984: 345; vgl. auch Hillebrandt 2014b: 129). Dass 
sich soziale Praxis nicht allein durch solche Gesetzmäßigkeiten erklären lasse, wer-
de – so lautet Bourdieus zentraler Kritikpunkt – im Kampf um die Positionierung 
im sozialen Feld zu selten reflektiert.1 Vielmehr würden die aufgestellten Theorien 
und Gesetzmäßigkeiten mit einem natürlichen Anschein versehen, indem diese als 
notwendige Abstraktionen verklärt würden.  

Die von Bourdieu aufgestellte Theoriefigur des religiösen Feldes, die sich in 
den letzten Jahrzehnten auch im religionssoziologischen Diskurs immer größerer 
Beliebtheit erfreute, muss sich jedoch auch selbst diesen Vorwurf gefallen lassen, 
ist diese Theoriefigur doch selbst eine Abstraktion von Bourdieus Auseinanderset-
zung mit dem Stellenwert der Religion im modernen Frankreich, der im folgenden 
universelle Gültigkeit beigemessen wird. 

Die Naturalisierung wissenschaftlicher Erkenntnisse ist seitens der Postcolonial 
Studies und der Cultural Studies vielfach kritisiert worden. Wie Bourdieu plädieren 
viele postkoloniale Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler für eine gegen-
standsnahe Betrachtungsweise sozialer Zusammenhänge. Wodurch sich religiöse 
Praktiken und Praxisformen auszeichnen, kann also weder vorab bestimmt und an 
einer spezifischen Funktion oder Substanz, noch anhand einer spezifischen gesell-
schaftlichen Einflussebene festgemacht werden. Die Einheiten der Analyse können 
vielmehr nicht unabhängig von einem spezifisch empirischen Untersuchungsereig-
nis festgelegt werden. Vielmehr muss die Performativität der Praxis ernst genom-
                                                                 
1    Bourdieu hat scharfe Kritik an der scholastischen Vernunft sozialwissenschaftlicher Theo-

riebildung geübt. Er hat darauf hingewiesen, dass wissenschaftliche Objektivationen, also 
Definitionen, Begriffe und Theorien ebenfalls Formen der Praxis sind, die im wissen-
schaftlichen Feld bestimmten Logiken der Erkenntnisproduktion unterliegen: Wie alle 
anderen Felder versteht Bourdieu auch das akademische Feld als Kampffeld, auf dem 
durch die Produktion wissenschaftlicher Erkenntnisse um die Positionierung im wissen-
schaftlichen Feld gestritten wird. Hierbei werden meist Theorien aufgestellt, die das So-
ziale durch vermeintlich allgemeine Gesetzmäßigkeiten zu erklären versuchen. So lässt 
sich an Bourdieu anknüpfend mit Hillebrandt feststellen: „Der methodologische Indivi-
dualismus und der methodologische Holismus unterscheiden sich folglich nicht darin, die 
Beschaffenheit der sozialen Welt aus allgemeingültigen Gesetzmäßigkeiten abzuleiten, 
sie unterscheiden sich lediglich darin, zur Konstruktion dieser Gesetzmäßigkeiten unter-
schiedliche Ausgangspunkte – nämlich Akteureigenschaften oder Struktureigenschaften – 
zu wählen.“ (Hillebrandt 2014a: 27) 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



278 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
men und die konkreten Analyseeinheiten immer aus dem jeweiligen Untersu-
chungsgegenstand abgeleitet werden. Theoretische Erkenntnisse müssen immer 
empirisch erfolgen und reflexiv an die untersuchten Praktiken rückgebunden wer-
den (vgl. Bhabha 2000: 267). 

Obwohl Ansätze, die die Performativität der Praxis zum Ausgangspunkt der 
Untersuchung machen heute in der Mitte der Sozialwissenschaften angekommen 
sind, nehmen sie im religionssoziologischen Diskurs nach wie vor eine marginale 
Position ein. Zwar möchte auch Riesebrodt eine Religionstheorie aufstellen, die 
„eine Verbindung der subjektiven und objektiven Dimension, der handelnden Indi-
viduen und der institutionellen Ordnung gestattet“ (Riesebrodt 2000: 38) und er 
sieht ein solches „Abstraktionsniveau“ auf der Ebene der Praktiken gegeben. Was 
er unter religiösen Praktiken verstanden wissen will, legt er jedoch vorab fest. Ob-
gleich er seine Definition religiöser Praktiken anhand zahlreicher Beispiele aus der 
Geschichte der Religionen generiert,  möchte er diese gerade nicht aus dem gesell-
schaftlichen oder kulturellen Kontext, sondern vielmehr aus der Sinnhaftigkeit der 
religiösen Handlungen selbst ableiten (vgl. Riesebrodt 2000: 39). Dabei scheint er 
jedoch die Bedeutung der Kontingenz historischer Kontexte zu unterschätzen, die 
postkoloniale Ansätze immer wieder hervorgehoben haben. Bevor auf die Grenz-
ziehungen, die die soziologische Disziplin im Allgemeinen von Beginn an prägen, 
eingegangen wird, soll in dem Bemühen, die Grenzen des religionssoziologischen 
Diskurses destabilisieren zu wollen, zuerst auf eine weitere Engführung des Analy-
seblickwinkels aufmerksam gemacht werden:

Die Rede ist hier von der anthropozentrischen Ausrichtung des Analysefokus im 
religionssoziologischen Diskurs. Hinsichtlich der sozialen Dimension ist der religi-
onssoziologische Blick meist auf die Sinnproduktionen menschlicher oder kommu-
nikativer Interaktionen ausgerichtet. Ein performatives Kulturverständnis, das so-
wohl durch die Postcolonial Studies und die Cultural Studies vertreten wird, möchte 
neben den Zeichen hingegen auch die Materialität der Praxis ernstnehmen und in 
diesem Sinne sowohl die körperliche Verfasstheit der Menschen berücksichtigen, 
als auch die Bedeutung, die nichtmenschlichen Aktanten wie etwa Dingen oder 
Symbolen in der alltäglichen Praxis zukommt, anerkennen. Deren spezifische Rele-
vanz zeigt sich beispielsweise in rituellen Praktiken wie etwa dem Abendmahl, in 
welchem alltäglichen Dingen wie Wein und Brot eine ganz besondere Bedeutung 
beigemessen wird. Nicht nur Bilder, Statuen und Textilien oder eben auch Wein 
und Brot erhalten in religiösen Praktiken häufig einen sakralen Charakter, auch die 
Architektur der Gotteshäuser selbst, die Altäre und Schreine sind ebenso zu berück-
sichtigen wie Dinge, die religiöse Bekenntnisse vermitteln. Selbst der individuelle 
Glaube zeichnet sich sowohl durch eine spezifische Sozialisation und eine entspre-
chende Verkörperung als auch durch das praktische Zusammenspiel von religiösen 
Symbolen und sich in Texten materialisierenden Diskursen aus. 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



                                          ERKENNTNISGEWINN FÜR EINE NEUE SOZIOLOGIE DER RELIGION | 279
 

 

Indem im religionssoziologischen Diskurs in den gegenwärtigen Religionsdefiniti-
onen in erster Linie die kognitive Dimension in den Vordergrund gerückt wird, ge-
rät die Multidimensionalität religiöser Praxis nur sehr selten in den analytischen 
Fokus.  

Möchte man diese, durch die verschiedenen Grenzführungen des religionssozio-
logischen Diskurses bedingten Engführungen in der Auseinandersetzung mit Reli-
gion zukünftig umgehen, gilt es, sich von den bisherigen Definitionspraktiken und 
insbesondere von einem universellen Anspruch auf Gültigkeit dieser Definitionen 
zu verabschieden. Auch Casanova hat festgehalten, dass es „nicht die Aufgabe der 
Religionssoziologie“ sein kann „im wilden Garten dadurch Ordnung zu schaffen, 
dass man eine theoretische Synthese entwirft und versucht diese der Welt überzu-
stülpen“ (Casanova 2011: 180). Vielmehr muss gerade die große Heterogenität und 
Komplexität religiöser Praktiken ernst genommen werden. Aus diesem Grund gilt 
es, sich sowohl von einem homogenisierenden als auch einem essenzialisierenden 
Religionsverständnis zu verabschieden und sich auch von den gängigen Moderne-
narrativen zu lösen, die fast ausschließlich an der europäischen Geschichte anknüp-
fen bzw. in einem spezifischen Selbstverständnis gründen und den Blick auf Religi-
on dadurch gleichermaßen verengen. Die sachlichen, sozialen und theoretischen 
Grenzziehungen sind maßgeblich durch disziplinäre und narrative Grenzziehungen 
geprägt, die es im Folgenden nun zu destabilisieren gilt.

7.1.2 Disziplinäre, methodologische und 
         narrative Grenzziehungen

Wie insbesondere in Kapitel 6 beleuchtet wurde, befasst sich die Soziologie seit ih-
rer Entstehung als wissenschaftliche Disziplin primär mit der modernen europäi-
schen Gesellschaft. Obwohl die Anfänge der Soziologie in die Hochzeit des Imperi-
alismus fallen, gelten die industrielle Revolution und die Französische Revolution 
als die wichtigsten Pfeiler auf dem Weg in die moderne Gesellschaft. Außereuropä-
ische Gesellschaften geraten demgegenüber nur als Negativfolie zu den modernen 
europäischen Gesellschaften in den Blick. Während Ethnologie und Anthropologie 
sich mit außereuropäischen Gesellschaften und globalgeschichtlichen Zusammen-
hängen befassen, bildet die Auseinandersetzung mit den europäischen Gesellschaf-
ten von Beginn an den zentralen Untersuchungsgegenstand der Soziologie. Wie im 
Folgenden gezeigt werden soll, ist die Soziologie als wissenschaftliche Disziplin 
durch ihren Fokus auf die europäischen Gesellschaften durch weitreichende Grenz-
ziehungen geprägt, die durch eine spezifische Moderneerzählung noch verstärkt 
werden. Die dieser Erzählung inhärenten Verhältnisbestimmungen von Moderne 
und Religion spielen hinsichtlich der Grenzziehungen des soziologischen Diskurses 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



280 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
im Allgemeinen und der im religionssoziologischen Diskurs im Besonderen eine 
nicht zu unterschätzende Rolle. 

Dies hat sich bis heute nicht geändert. Ein Religionsverständnis, welches Reli-
gion als etwas von anderen Phänomenen und Bereichen klar Abgrenzbares defi-
niert, findet auch deshalb im religionssoziologischen Diskurs nach wie vor An-
klang, weil es eng mit einem durch Rationalisierung und funktionale Differenzie-
rung geprägten Moderneverständnis und einem entsprechenden europäischen 
Selbstbild verknüpft ist. Wie dargestellt, ist nicht nur Webers, sondern auch Par-
sons’ und Luhmanns Moderneverständnis von der Annahme der Ausdifferenzierung 
unterschiedlicher gesellschaftlicher Teilbereiche gekennzeichnet. Gerade der Wan-
del der Religion von einem die Gesellschaft überbordenden Phänomen zu einem 
von der staatlichen Macht getrennten gesellschaftlichen Teilbereich stellt ein wich-
tiges Charakteristikum dieser Erzählung dar. Dieser Wandel der Rolle der Religion 
wird mit einem größeren gesellschaftlichen Wandel in Verbindung gebracht, der 
gemeinhin mit dem von Weber geprägten Begriff der Rationalisierung umschrieben 
wird. In den gängigen Modernenarrativen nimmt die europäische Gesellschaft in 
Bezug auf diese Entwicklungen eine Vorreiterrolle ein. Durch die Annahme, dass 
die moderne Gesellschaftsordnung auf einem endogenen Prozess innerhalb Europas 
herbeigeführt wurde, werden in zeitlicher Hinsicht Grenzziehungen vorgenommen, 
indem die moderne Gesellschaft von den sogenannten vormodernen Gesellschaften 
abgegrenzt wird. Ebenso werden auch in räumlicher Perspektive Grenzen produ-
ziert, nämlich zu den sonstigen traditionalen Gesellschaften, denen der Weg in die 
Moderne noch bevorsteht. Die seit Jahrhunderten bestehenden globalen Verflech-
tungen, die sich in Kolonialismus, Imperialismus, Sklaverei und Handelsbeziehun-
gen manifestieren, werden hierbei ebenso wenig berücksichtigt, wie die Tatsache, 
dass die Idee des Nationalstaates erst im Kontext der Kolonialherrschaft Kontur 
gewinnen konnte (Bhambra 2007). 

Vielmehr sind die Modernenarrative durch Gegenüberstellungen von West und 
Ost, moderner und vormoderner, entwickelter und unterentwickelter Gesellschaft 
geprägt. Offensichtlich lassen sich erst durch die Kontrastierung mit dem Anderen 
die Charakteristika der europäischen Moderne heraus stellen, wie an Webers okzi-
dentalem Rationalismus veranschaulicht wurde. 

Indem davon ausgegangen wird, dass einzig die europäischen Länder in der La-
ge waren, eine moderne Gesellschaftsordnung hervorzubringen, wird Europa nicht 
nur zum theoretischen Ausgangspunkt der soziologischen Auseinandersetzung, 
sondern es wird durch ein modernisierungstheoretisches Denken quasi zum Maß-
stab der globalen Modernentwicklung gemacht, wobei der Nationalstaat die zentrale 
Analyseeinheit bildet. Wie Chakrabarty aufgezeigt hat, geraten durch diese zeitli-
chen und räumlichen Grenzziehungen außereuropäische Nationalstaaten lediglich 
auf der Ebene der nachholenden Entwicklung in den Blick (vgl. Chakrabarty 2002). 
Chakrabarty hat zudem auf den hyperrealen Status dieser Theorien aufmerksam 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



                                          ERKENNTNISGEWINN FÜR EINE NEUE SOZIOLOGIE DER RELIGION | 281
 

 

gemacht: Er weist darauf hin, dass ‚das Europa‘ oder ‚der Westen‘, auf welchen 
sich diese Moderneerzählungen immer beziehen, ebenfalls lediglich imaginäre Ein-
heiten seien. Das Projekt, Europa zu provinzialisieren, müsse deshalb auch das Ein-
geständnis beinhalten, „dass bereits Europas Aneignung des Adjektivs ‚modern‘ ein 
Stück globale Geschichte ist“ (Chakrabarty 2010:62). Entsprechend möchte er für 
die Rolle der Geschichtsschreibung sensibilisieren, die in einem engen Bündnis mit 
dem modernen Imperialismus und Kolonialismus stehe. Für die Zivilisierung au-
ßereuropäischer Weltregionen werde jedoch die Kolonialherrschaft in diesen Narra-
tiven häufig als notwendiges Übel dargestellt.

Durch die eurozentrische Ausrichtung der Moderneerzählung aber auch durch 
die Konzentration auf Nationalstaaten als zentrale Analyseeinheit wird die durch 
die vielfältigen geschichtlichen Verflechtungen bedingte globale Anlage der Mo-
derne, auf welche postkoloniale Theoretikerinnen und Theoretiker immer wieder 
hingewiesen haben, im religionssoziologischen Diskurs nicht berücksichtigt. Ver-
treterinnen und Vertreter einer postkolonialen Perspektive wollen eine Soziologie 
der Moderne jedoch nicht grundlegend in Frage stellen, sondern vielmehr die euro-
zentrische und hyperreale Verengung der Moderneerzählung problematisieren. 

Die Frage nach dem Stellenwert der Religion in modernen Gesellschaften und 
ihrer gängigen Sozialform erweist sich hierbei als ein sinnvolles Mittel der Revision 
gängiger Moderneerzählungen: Insbesondere die hegemoniale Stellung der Säkula-
risierungsthese, verstanden als ein mit der Entstehung des modernen Nationalstaats 
einhergehendem gesellschaftlichen Bedeutungsverlust von Religion, der sich nicht 
nur in den abnehmenden Mitgliederzahlen der Kirchen widerspiegelt, sondern sich 
im öffentlichen Einflussverlust religiöser Vertreterinnen und Vertreter manifestiert, 
hat dazu geführt, dass eine anhaltende religiöse Vitalität als etwas der Moderneent-
wicklung Gegensätzliches charakterisiert wurde. Aus modernisierungstheoretischer 
Perspektive war es nur eine Frage der Zeit, dass Religion – als einer von vielen ge-
sellschaftlichen Teilbereichen – auch in globaler Hinsicht an Bedeutung verlieren 
würde. Die These eines zunehmenden gesellschaftlichen Bedeutungsverlusts von 
Religion wird erst in der Religionssoziologie Ende der 1960er Jahre in Frage ge-
stellt. Während Religion in der Soziologie lange Zeit mit Kirche, also ihrer institu-
tionalisierten Sozialform gleichgesetzt wurde, zieht Luckmann eine solche Betrach-
tungsweise in Zweifel. Er geht nicht von einem schwindenden Einfluss, sondern 
vielmehr von einem Wandel der religiösen Sozialform aus und macht damit die 
Grenzziehung zwischen institutioneller und individueller Religion im religionssozi-
ologischen Diskurs salonfähig. Entgegen der gängigen Annahme eines Bedeu-
tungsverlusts geht Luckmann nun von einer anhaltenden Vitalität des Religiösen 
aus. Auch wenn die institutionalisierte Form der Religion an Einfluss verliere, spie-
le Religion im Privaten nach wie vor eine große Rolle. 

Wie aufgezeigt wurde, ist jedoch auch die Unterscheidung von institutioneller 
und individueller Religion nicht nur mit der spezifisch europäischen Erfahrung 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



282 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
bzw. einem entsprechenden Selbstbild verknüpft, sondern steht auch in engem Zu-
sammenhang mit den soziologischen Moderneerzählungen und entsprechenden 
Theoriefiguren. Die Individualisierungsthese nimmt im Allgemeinen einen zentra-
len Stellenwert in diesen Erzählungen ein, steht sie doch für die durch den Natio-
nalstaat ermöglichte Freisetzung des Einzelnen aus althergebrachten Zwängen. 
Während das Leben des Einzelnen bisher durch die von Familie und Kirche vorge-
gebenen Strukturen dominiert wurde, verlieren diese Institutionen mit zunehmen-
dem Wohlstand an Einfluss auf die Lebensführung der Individuen. Die religiöse In-
dividualisierung wird hierbei mit der institutionellen Ausdifferenzierung und mit 
einer wachsenden Entfremdung religiöser Experten von den religiösen Laien in 
Verbindung gebracht, sowie mit einem durch die Trennung von Staat und Kirche 
ermöglichten und durch Migration und Kommerzialisierung beförderten religiösen 
Pluralismus in Zusammenhang gestellt. Durch die analytische Fokussierung auf die 
individualisierte Religion geraten beispielsweise gemeinschaftliche religiöse Prak-
tiken nicht mehr oder nur noch als Relikt aus einer vergangenen Zeit in den Blick. 
Räumliche und zeitliche Grenzziehungen, die insbesondere in der Unterscheidung 
zwischen modernen und traditionalen Gesellschaften kulminieren und auf die im 
folgenden Kapitel noch näher eingegangen werden soll, spielen hierbei offensichtli-
che eine ebenso wichtige Rolle wie gewisse normative Implikationen, die nur eine 
bestimmte Religion für vereinbar mit der modernen Gesellschaft halten, was in Ka-
pitel 7.1.4 ebenfalls noch einmal gesondert Berücksichtigung finden wird.

Es sollte jedoch bereits deutlich geworden sein, dass die disziplinäre Fokussie-
rung auf Europa ein Ignorieren der gewaltvollen Dimension der Moderne zur Folge 
hat. Es wird vielmehr ein evolutionistisches, homogenisierendes und beschönigen-
des Bild dieser globalgeschichtlichen Entwicklung gezeichnet. Die Eindimensiona-
lität des Moderneverständnisses ist in den letzten Jahrzehnten in der Soziologie 
selbst in die Kritik geraten. Eisenstadt hatte z.B. als Reaktion sein Konzept der Mul-
tiple Modernities entwickelt, um auf die vielfältigen Wege der unterschiedlichen 
Zivilisationen in die Moderne hinzuweisen. Er vermeidet es somit nicht nur von ei-
nem einheitlichen Pfad der Moderne zu sprechen, sondern spricht auch von Zivili-
sationen anstatt von Nationalstaaten. Wie Randeria aufgezeigt hat, gerät jedoch 
auch mit dieser Analyseeinheit die Verflechtungsgeschichte nur schwer in den 
Blick. 

Mit der Hinwendung zu einer globalen Perspektive wandelt sich jedoch auch 
der religionssoziologische Diskurs. Spätestens mit der neuen Aufmerksamkeit, die 
Religion seit der Jahrtausendwende zuteil wird, wird etwa die These eines weltwei-
ten Bedeutungsverlusts von Religion vielfach verworfen. Die Vielfalt religiöser Er-
scheinungsformen gerät jedoch im religionssoziologischen Diskurs selbst mit der 
Hinwendung zu einer globalen Betrachtungsweise noch nicht in den Blick. Nach 
wie vor bilden jedoch hauptsächlich die europäischen Erfahrungen und ein entspre-
chendes Religionsverständnis den theoretischen Bezugspunkt im Diskurs um die 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



                                          ERKENNTNISGEWINN FÜR EINE NEUE SOZIOLOGIE DER RELIGION | 283
 

 

Bestimmung eines allgemeinen Religionsbegriffs: Während in konvergenztheoreti-
schen Moderneerzählungen – wie anhand der von Luhmann geprägten Theorie der 
Weltgesellschaft veranschaulicht – die funktionale Differenzierung die prägende 
Argumentationsfigur ist, steht in divergenztheoretischen Ansätzen etwa bei Beck 
oder bei Knoblauch nach wie vor ein individualisiertes Religionsverständnis im 
Vordergrund. Aufgrund der disziplinären und narrativen Engführungen gerät auch 
in einer globalen religionssoziologischen Perspektive die große Heterogenität reli-
giöser Erscheinungsformen nicht in den analytischen Fokus. 

Möchte die Religionssoziologie der Heterogenität und Hybridität der gegenwär-
tigen globalen religiösen Praktiken und Formationen gerecht werden, muss sie die 
disziplinären Grenzziehungen als eine Nichtberücksichtigung der Gleichzeitigkeit 
globaler Prozesse anerkennen. Eine postkoloniale Perspektive hat immer wieder da-
rauf hingewiesen, dass durch die disziplinäre Aufsplitterung die gegenstandsimma-
nenten Verflechtungen nicht in den Blick geraten. Während in der Religionswissen-
schaft, den Kulturwissenschaften, der Anthropologie und Ethnologie dieser Hinweis 
in den letzten Jahren vielfach Berücksichtigung findet, scheuen sich die Religions-
soziologinnen und Religionssoziologen hierzulande vor einem solchen Blick über 
den eigenen disziplinären Tellerrand. Sollen die Grenzen des religionssoziologi-
schen Diskurses aufgezeigt werden, gilt es die eigenen disziplinären Engführungen, 
die den Analyseblickwinkel auf Religion wie dargestellt in vielfacher Hinsicht ver-
engen, kritisch zu hinterfragen. Durch eine solche interdisziplinäre Perspektivener-
weiterung droht nicht der Verlust des Analysegegenstandes an die Kultur- oder Re-
ligionswissenschaften, wie dies von diversen Religionssoziologinnen und Religi-
onssoziologen verschiedentlich befürchtet wird. Vielmehr kann man der globalen 
Heterogenität und verflechtungsgeschichtlichen Hybridität religiöser Praxisformen 
dadurch erst gerecht werden.

7.1.3 Zeitliche und räumliche Grenzziehungen

Es sind insbesondere die zeitlichen und räumlichen Grenzziehungen, die in enger 
Verknüpfung mit den disziplinären, theoretischen und narrativen Grenzen die Ana-
lyseperspektive der Religionssoziologinnen und -soziologen in entscheidender Wei-
se einschränken. Diese Grenzziehungen zu destabilisieren, ist – wie im Folgenden 
aufgezeigt wird – nicht nur vor dem Hintergrund der Engführungen der Moderneer-
zählung von besonderer Brisanz, dieser Vorgang erweist sich auch im Hinblick auf 
die Diskussion um eine neue Verhältnisbestimmung von Globalität und Lokalität 
von zentraler Bedeutung.

Durch den exponierten Status, der Europa in Hinblick auf die Moderneentwick-
lung u.a. von der sozialwissenschaftlichen Theoriebildung zugesprochen wurde, 
wird die europäische Gesellschaft nicht nur von vorherigen Gesellschaftstypen ab-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



284 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
gegrenzt, also zeitliche Grenzziehungen vorgenommen, sondern auch in räumlicher 
Hinsicht werden Unterschiede gemacht. Diese Differenzproduktionen spielen sich 
in der Theorieproduktion in den zentralen Gegensatzpaaren wie etwa Vormoderne 
und Moderne, Tradition und Moderne oder stratifizierter und funktional differen-
zierter Gesellschaft wider. Diese binären Gegensatzpaare wurden als nicht mitei-
nander vereinbar dargestellt, wie sich am Beispiel der Religion veranschaulichen 
lässt: Religion wurde dem Bereich der Tradition zugerechnet. Hinsichtlich der Ent-
stehung der Moderne nimmt Religion in der Moderneerzählung zwar eine wichtige 
Rolle ein, wie etwa an Webers Protestantismusthese oder Luhmanns Theorie der 
funktionalen Ausdifferenzierung unterschiedlicher gesellschaftlicher Teilbereiche 
erkennbar wird, in der modernen Gesellschaft selbst kommt Religion jedoch nur 
noch ein marginaler Stellenwert zu. Die in der Soziologie gebräuchliche Grenzzie-
hung zwischen Tradition und Moderne steht damit auch für die Gegenüberstellung 
von Religion und säkularem Staat.

Wie jedoch aufgezeigt wurde, kam es erst vor dem Hintergrund der kolonialen 
Begegnungen mit anderen Religionen im 19. Jahrhundert zur Formulierung eines 
allgemeinen Religionsverständnisses. Die Interaktionen zwischen den unterschied-
lichen Regionen der Welt, die heute mit dem Schlagwort Globalisierung betitelt 
werden, sind somit nicht erst in den letzten Jahrzehnten zu verzeichnen, sondern 
prägen die Weltverhältnisse seit Jahrhunderten. Das Koloniale wird in einer postko-
lonialen Perspektive als Chiffre aufgefasst, die in der globalen Gegenwart wie keine 
andere für die Verflechtungen der unterschiedlichen Regionen steht (vgl. Dennaoui 
2010: 429). Die divergierenden religiösen Strömungen wurden – wie aufgezeigt – 
von diesen Entwicklungen maßgeblich beeinflusst. Die sogenannten Weltreligionen 
etwa nahmen durch die Begegnungen der Religionen untereinander, aber auch 
durch das Wechselverhältnis zwischen den Metropolen der Kolonialmächte und den 
Kolonien erst Gestalt an. Möchte man sich heute mit Religion befassen, dürfen die-
se Einflussverhältnisse nicht unbeachtet bleiben. 

Randeria hat in Anschluss an die Postcolonial Studies deswegen verdeutlicht, 
dass beispielsweise die Rekonstruktionen von indischen Traditionen selbst als Pro-
dukt der Moderne betrachtet werden müssen, da sie auf der Produktion eines natio-
nalen Selbstverständnisses beruhen. Auf diese Weise werde Tradition eine „genea-
logische ‚Reinheit‘ zugeschrieben, die in deutlichem Gegensatz zur radikalen ‚Un-
reinheit‘ interaktiver historischer Prozesse steht“ (Randeria 1999: 373). Eine solche 
moderne Verflechtungsgeschichte ist eben nicht als eine der zunehmenden Homo-
genisierungen der Welt zu verstehen, wie dies die Sozialtheorie durch ihren euro-
zentrischen Fokus häufig suggeriere: 

„[D]ie globale Verbreitung moderner kultureller Werte und Institutionen hat eher zur Diffe-
renz als zu einer einheitlichen Moderne oder einer Konvergenz der Gesellschaft geführt. Die 
unterschiedliche Interpretation, Umsetzung und Domestizierung von modernen Ideen und 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



                                          ERKENNTNISGEWINN FÜR EINE NEUE SOZIOLOGIE DER RELIGION | 285 

 

 

Institutionen sowie der Widerstand in diversen lokalen Kontexten gegen die Moderne hat 
auch zur Folge, dass der Westen das Definitionsmonopol über die Moderne verloren hat.“ 
(Randeria 2004: 155) 
 
Vor dem Hintergrund, dass es die Religionssoziologie lange Zeit versäumt hat, der 
anhaltenden Vitalität und der großen Heterogenität der Religionen Aufmerksamkeit 
zu zollen, scheint das Einnehmen einer verflechtungsgeschichtlichen Perspektive 
besonders gewinnbringend zu sein. Sie eröffnet nicht nur einen anderen Blickwin-
kel auf die globale Verfasstheit der Moderne, sondern zwingt auch zu einer Revisi-
on der Verhältnisbestimmung von Moderne und Religion.  

Der religionssoziologische Diskurs muss für andere Welterfahrungen jenseits 
der gängigen Moderne- und Globalisierungsnarrative wie dem der Rationalisierung, 
der funktionalen Differenzierung oder der Individualisierung geöffnet werden. Eine 
Dezentrierung der Sozialtheorie muss somit dazu führen, die Geschichte der Mo-
derne nicht länger als Prozess der Evolution und friedlichen Diffusion zu erzählen, 
vielmehr muss man sich von der klassischen Erzählung des Übergangs von der tra-
ditionalen zur modernen Gesellschaft, von der stratifizierten zur funktional diffe-
renzierten Gesellschaft lösen und die gewaltvolle Dimension der Verbreitung in den 
Vordergrund rücken (vgl. Dennaoui 2010: 444).  

Ein postkoloniales Wissenschaftsverständnis setzt sich somit für eine Perspekti-
ve ein, die sowohl relational als auch plural ist und die Hybridität der Praxis und die 
vielfältigen geschichtlichen Verflechtungen gleichermaßen anerkennen möchte 
(Randeria 1999: 377). Eine solche analytische Perspektive will die anderen Regio-
nen der Welt nicht nur als Gegenstand, sondern auch als Ort sozialwissenschaftli-
cher Theorieproduktion ernst nehmen. Für Randeria beinhaltet das Folgendes: 
„Dies bedeutet, den Beitrag der Wissenschaftler dieser Regionen zur Kritik der kul-
turellen und historischen Bedingtheit westlicher Konzepte und Theorien sowie de-
ren Relativierung, Verfeinerung und Weiterführung systematisch in eine Horizon-
terweiterung der Sozialtheorie einzubeziehen, um analytische Konstrukte, theoreti-
sche Prämissen und Verfahrensweisen der Sozialwissenschaften hinterfragen und 
drängende Probleme unserer Zeit gemeinsam reflektieren zu können.“ (Randeria 
1999: 373) 

Zwar verfügen postkoloniale Gesellschaften hinsichtlich einer verflechtungsge-
schichtlichen Perspektive über kein epistemologisches Primat, jedoch sind sie als 
Ort einer relationalen Wissensproduktion gegenüber der selbstreferentiellen europä-
ischen Geschichtsschreibung insofern privilegiert, als dass das Bewusstsein der ei-
genen Relationalität konstitutiv für das Selbstverständnis postkolonialer Gesell-
schaften ist (vgl. Randeria 1999: 380).2  
                                                                 
2   Randeria reflektiert dabei auch die mit einer solchen Dezentrierung einhergehenden 

Schwierigkeiten: „Die von mir anvisierte Dezentrierung westlicher Perspektiven ist auf 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



286 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
Diese Relationalität der Geschichte möchte eine postkoloniale Perspektive in den 
Vordergrund rücken. Auch wenn die Durchdringung und Beeinflussung der unter-
schiedlichen religiösen Strömungen durch die erhöhte globale Mobilität und die 
ausgebauten Möglichkeiten der Kommunikation eine neue Dynamik erhält, ist in 
einer verflechtungsgeschichtlichen Perspektive eine solche gegenseitige Beeinflus-
sung bereits durch den Jahrhunderte währenden Kontakt und die Interaktionen un-
terschiedlicher religiöser Strömungen gegeben, die vielfach auch von Gewalt und 
Unterdrückung geprägt waren. In diesem Sinne gilt es, die auch in der Globalisie-
rungstheorie gängigen Grenzziehungen zwischen Globalem und Lokalem, Univer-
sellem und Partikularem hinter sich zu lassen: 

 „Seit jenem Wendepunkt in den letzten Jahrzehnten des 15. Jahrhunderts gibt es selbstver-
ständlich keine ‚alleinige, homogene, leere (westliche) Zeit‘ mehr. Es gibt jedoch die Verdich-
tung und Auslassung, die entstehen, wenn all die unterschiedlichen Zeitlichkeiten, obwohl 
deren je verschiedene Ausprägungen ‚präsent‘ und ‚real‘ bleiben, sich auch in fragmentari-
scher Form im Hinblick auf die überdeterminierten Wirkungen eurozentrischer Zeitlichkeit, 
Repräsentations- und Machtsysteme bündeln – und selbst ihre ‚Differenz‘ mit Bezug auf die-
ses System markieren müssen. Das ist gemeint, wenn die Kolonisierung in den Rahmen der 
‚Globalisierung‘ eingefügt oder wenn geltend gemacht wird, das Hauptmerkmal der Moder-
ne sei dieser überdeterminierte, gebündelte (sutured) und supplementäre Charakter ihrer 
Zeitlichkeiten. Hybridität, Synkretismus, multidimensionale Zeitlichkeiten, die doppelte Ein-
schreibung aus kolonialen und ‚metropolitanischen‘ Zeiten, der gegenseitige kulturelle 
Tauschverkehr, der schon lange für die Kontaktzonen in den Städten der ‚Kolonisierten‘ cha-
rakteristisch war, ehe er zu einer der charakteristischen Tropen in den Städten der ‚Koloni-
sierenden‘ wurde, die Formen der Übersetzung und Transkulturation, die die ‚koloniale Be-
ziehung‘ seit ihren frühen Zeiten prägen, die Ausblendung und das Dazwischen-sein (in-
betweenness), die Formen des Hier-und-Dort, all dies markiert die Aporien und Verdoppe-
lungen, mit deren Zwischenräumen die kolonialen Diskurse stets zu schaffen hatten.“ (Hall 
2002: 234; Hervorh. im Original) 

                                                                                                                                              
eine ,decolonisation of imagination‘ (Pieterse/Parekh 1995) angewiesen. Paradoxerweise 
aber gestaltet sich ein solcher Prozeß wesentlich problematischer an der ‚Peripherie‘. 
Denn wie Santos anläßlich der Auslotung der unterschiedlichen epistemologischen 
Grundlagen eines solchen Vorgehens im Norden und Süden feststellt: ‚As a product of 
empire, the South is the house of the south where the south is not at home‘ (Santos 1995: 
150). Für den Süden ist es daher ungleich schwieriger, eine eigene Sprache zu finden, um 
den Dialog mit dem Westen aufzunehmen und einen Weg zwischen einem vereinnah-
menden Universalismus und einem kulturalistischen Partikularismus zu finden, der es 
ermöglicht, die Moderne als gemeinsam zu gestaltendes Projekt der Zukunft anzusehen, 
statt die eigene Zukunft bereits als kolonisiert zu betrachten.“ (Randeria 1999: 380)

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



                                          ERKENNTNISGEWINN FÜR EINE NEUE SOZIOLOGIE DER RELIGION | 287 

 

 

Hierfür ist es gerade auch notwendig, die kulturellen Grenzziehungen des religions-
soziologischen Diskurses zu destabilisieren. Denn sowohl Raum als auch Zeit dür-
fen in einer solchen Perspektive nicht mehr als Markierung kultureller Sinngrenzen 
und Lebensformen aufgefasst werden, es darf also nicht mehr zwischen westlichen 
und östlichen Kulturen oder traditionaler und moderner Kultur unterschieden wer-
den, wie dies in den gängigen Modernenarrativen vielfach so gehandhabt wird. Ent-
sprechend greifen postkoloniale Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler auf 
Lacans Konzept der Zeitlichkeit und Derridas Konzept der Spur zurück oder formu-
lieren das in der Literaturwissenschaft Anwendung findende Konzept der Intertex-
tualität kulturwissenschaftlich aus, um dadurch eine neue Perspektive auf die globa-
le, hybride Verfasstheit der Moderne zu ermöglichen. Hall fasst eine solche Ver-
schiebung des Blickwinkels prägnant zusammen: 

 
„Folglich dient die Bezeichnung ‚postkolonial‘ nicht einfach dazu, ‚diese‘ Gesellschaft eher 
als ‚jene‘ oder das ‚damals‘ und das ‚jetzt‘ deskriptiv zu erfassen. Sie liest vielmehr die ‚Kolo-
nisierung‘ als Teil eines im Wesentlichen transnationalen und transkulturellen ‚globalen‘ 
Prozesses neu – und bewirkt ein von Dezentrierung, Diaspora-Erfahrung oder ‚Globalität‘ 
geprägtes Umschreiben der früheren imperialen großen Erzählungen mit der Nation als 
Zentrum. Ihr theoretischer Nutzen liegt demnach genau in ihrer Ablehnung der Perspektive 
des ‚hier‘ und ‚dort‘, ‚damals‘ und ‚heute‘, ‚Inland‘ und ‚Ausland‘. ‚Global‘ bedeutet hier 
nicht universal, doch ist es auch nicht nationen- oder gesellschaftsspezifisch zu verstehen. Es 
bezeichnet die Art und Weise, wie die sich kreuzenden Wechselbeziehungen dessen, was 
Paul Gilroy als ‚diasporaisch‘ (von Zerstreuung und Minderheitenerfahrungen geprägt) be-
zeichnet, den Zentrum-Peripherie-Gegensatz ergänzen und gleichzeitig verschieben und wie 
das Globale und Lokale einander reorganisieren und umgestalten.“ (Hall 2002: 227) 
 
Vielmehr bedarf es einer neuen Verhältnisbestimmung von Lokalität und Globali-
tät, von Vergangenheit und Gegenwart. Im Umkreis der Postcolonial Studies – ins-
besondere in der Kulturanthropologie und Ethnologie – sind in den letzten Jahr-
zehnten profilierte Überlegungen entstanden, wie das Verhältnis von Globalität und 
Lokalität zusammengedacht werden kann. Appadurai will mit seinem Konzept der 
ethno-, ideo-, media-, finance- und techno-scapes nicht nur einer zunehmenden Ent-
räumlichung Rechnung tragen, ebenso hat er sich darüber Gedanken gemacht, wie 
die Hervorbringung von Lokalität in einer globalen Welt noch gedacht werden 
kann: „I view locality as primarily relational and contextual rather than as scalar or 
spatial. I see it as a complex phenomenological quality constituted by a series of 
links between the sense of social immediacy, the technologies of interactivity, and 
the relativity of contexts.“ (Appadurai 2001: 99) Von dieser Auffassung von locali-
ty grenzt er die sogenannte neighborhood ab, für welche dem Raum, ob virtuell 
oder real als Wert und Dimension noch eine eigene Rolle zugesprochen wird. Locali-
ty und neigborhood stehen jedoch in einem engen Wechselverhältnis, bedingen sich 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



288 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
gegenseitig und werden gleichermaßen vom historischen Kontext beeinflusst. Be-
vor über die Perspektivierung einer neuen Soziologie der Religion nachgedacht 
wird, werden nun zunächst auch die kulturellen Grenzziehungen des religionssozio-
logischen Diskurses noch im Einzelnen in den Blick genommen:

7.1.4 Kulturelle und normative Grenzziehungen

Nicht nur Nationalstaaten oder Zivilisationen, auch Kulturen und Religionen wer-
den im religionssoziologischen Diskurs als klar voneinander abgrenzbare Einheiten
wahrgenommen. Kulturen werden hier genau wie Religionen nicht selten als diver-
gierende, regional begrenzte Sinnformen der Lebensführung begriffen. Ein solch 
kulturalistisches Denken prägt bereits die vergleichenden religionssoziologischen 
Schriften Webers und lässt sich nicht nur im allgemein gebräuchlichen Konzept der 
Weltreligionen finden, sondern ist auch in der vergleichenden Religionssoziologie 
nach wie vor präsent. Selbst die Schriften von Mathes, der bekanntermaßen für die 
poststrukturalistische Wende des religionssoziologischen Diskurses eintrat, sind 
bisweilen durch eine kulturalisierende Argumentationsweise geprägt. Die seit Jahr-
hunderten bestehenden globalen Interaktionsprozesse und Einflussnahmen – auf 
welche insbesondere Randeria aufmerksam gemacht hat – werden in der kompara-
tiven Perspektive Webers ebenso wenig berücksichtigt wie im Konzept der Weltre-
ligionen. Auch wenn in neuerer Zeit Religionssoziologen wie etwa Hubert Knob-
lauch auf die globale Fluktuation und Durchmischung religiösen Wissens im digita-
len Zeitalter aufmerksam machen, werden die bereits über Jahrhunderte bestehen-
den Interaktionsbeziehungen nicht mitreflektiert, sondern diese Entwicklungen 
werden in zeitdiagnostischer Manier mit Begriffen wie Digitalisierung und Globali-
sierung und nicht mit einem entsprechenden hybriden Kulturverständnis in Zusam-
menhang gestellt.  

Insbesondere Bhabha und die Cultural Studies haben ein Kulturverständnis 
problematisiert, welches Kultur als eine kohärente, auf ein bestimmtes Territorium 
beschränkte und womöglich sogar eine überzeitliche Größe fasst. Sie weisen ein 
von der sozialen Praxis abgekoppeltes System von Sinnstrukturen und Bedeu-
tungsmustern konsequent zurück. Kultur spiegelt nicht einfach die Sozialstruktur 
wider und beeinflusst somit auch nicht die Subjekte in determinierender Weise. 
Vielmehr entsteht und reproduziert sich Kultur erst in den vielgestaltigen Zusam-
menhängen der sozialen Praxis in ihrer jeweiligen kontextuellen Artikuliertheit. 
„Nicht die Einbindung in eine tradierte Kultur, sondern die aktive Auseinanderset-
zung mit kulturellen Formen, die Prozesse des ‚Machens‘, des Aushandelns, des 
Fabrizierens, des Inszenierens, in denen Kultur und Postmoderne geschaffen wird, 
beschäftigt die Cultural Studies“ (Winter 2001: 342). Die Cultural Studies setzen 
sich also explizit für ein performatives Kulturverständnis ein, welches gerade den 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



                                          ERKENNTNISGEWINN FÜR EINE NEUE SOZIOLOGIE DER RELIGION | 289
 

 

prozesshaften Charakter kultureller Praxis herausstellt. Ein solches Verständnis von 
Kultur als Praxis lässt sich aber auch in einer postkolonialen Perspektive finden 
(vgl. Hall 2000, 2010; Bhabha 2000; Randeria 1999, 2007).3 Ein am Praxisbegriff 
orientiertes Kulturverständnis verbindet dabei die Ebene der Kulturproduktion mit 
der Ebene der Kulturrezeption, indem beide Ebenen als konstitutive Voraussetzun-
gen der praktischen Erzeugung und Reproduktion von kulturellen Formen und 
Symbolen verstanden werden. Kultur wird in dieser Theoriekonstruktion als Reper-
toire der Praxis verstanden, durch das Symbole geformt werden und Praktiken so-
wie Praxisformen entstehen. Wie im Kapitel zum postkolonialen Kulturverständnis 
bereits ausgeführt, wird hier die Prozesshaftigkeit, die Kontingenz und die Dynamik 
kultureller Praktiken ins Zentrum des Interesses gestellt. Nicht die relative Stabilität 
kultureller Praktiken, sondern ihre Hybridität und ihr ständiger Wandel werden hier 
zum theoretischen Ausgangspunkt gemacht. 

Um der Hybridität kultureller Praktiken gerecht zu werden, greifen praxisorien-
tierte Ansätze dabei vielfach auf Laclaus Konzept der Artikulation zurück, durch 
welches Kultur als „nicht lineare expansive Praxis der Herstellung von Verbindun-
gen“ (Grossberg 1999: 66) verstanden wird. Das Anliegen einer solchen Perspekti-
ve kann hier mit Winter exemplarisch an den Cultural Studies veranschaulicht wer-
den: 
 
„Cultural Studies betonen also den konstruktionistischen Charakter sozialer Wirklichkeit. Sie 
machen auf die möglichen Gefahren und Probleme essenzialistischer Annahmen aufmerk-
sam und weisen auf die Möglichkeit hin, die in der (Re-)Artikulation von Praktiken und Er-
eignissen liegen. Kultur als sich verändernde Artikulation unterschiedlicher Elemente zu be-
greifen, macht deutlich, dass die vertraute Vorstellung von Kultur als einem organischen 
Ganzen problematisch ist. Stattdessen sollte sie eher als offener Prozess verstanden werden. 
Historisch entstandene Verknüpfungen, Abgrenzungen, gelockerte Beziehungen, Desartiku-
lationen sind immer im Gang befindliche Vorgänge, die Kulturen schaffen und auch neu kre-
ieren.“ (Winter 2005: 289) 

Deswegen müssen immer die konkreten Kraftlinien untersucht werden, durch wel-
che sich eine bestimmte kulturelle Formation in einem spezifisch historischen Kon-
text artikuliert. Auch wenn der jeweilige Kontext Einfluss auf die Praktiken nimmt, 
sind diese niemals gänzlich durch den Kontext determiniert, sondern die kulturellen 
                                                                 
3   Überhaupt ist ein solches Kulturverständnis innerhalb der Sozialwissenschaften in den 

letzten Jahrzehnten in Mode gekommen. Nicht nur in zahlreichen poststrukturalistischen 
Ansätzen (vgl. Foucault 1974; Butler 1997) wird ein ähnlicher Kulturbegriff vertreten, 
auch in den Science Studies (vgl. Latour 2008) und in einer Soziologie der Praxis (vgl. 
Bourdieu 1987; Reckwitz 2003, 2008; Hillebrandt 2009, 2014a) ist ein solches Kulturver-
ständnis prägend.

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



290 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
Artikulationen und Praktiken folgen einer eigenen Dynamik und bringen immer 
auch Neues hervor (Hall 2000: 66). Somit ist es 

„entscheidend wichtig, zwischen der gleichartigen Erscheinung und Ähnlichkeit der Symbole 
über diverse kulturelle Erfahrungen – Literatur, Kunst, Musik, Ritual, Leben, Tod – hinweg 
und der sozialen Spezifizität jeder dieser Bedeutungsproduktionen zu unterscheiden, die in-
nerhalb spezifischer kontextueller Orte und sozialer Wertesysteme als Zeichen zirkulieren. 
Die transnationale Dimension kultureller Transformation – Migration, Diaspora, De-
platzierung, Neuverortung – läßt den Prozeß kultureller Translation zu einer komplexen 
Form der Signifikation werden. Der natürliche oder naturalisierte, einheitsstiftende Diskurs, 
der auf festverwurzelten Mythen der kulturellen Besonderheit wie ‚Nation‘, ‚Völker‘ oder 
authentischen ‚Volks‘-Traditionen beruht, kann hier kaum als Bezugspunkt dienen.“ (Bhabha 
2000: 257) 

James Clifford hat hierfür auch das Bild der Kulturen auf Reisen geprägt (Clifford 
1999: 488; vgl. auch Dennaoui 2010: 486), das kürzlich von Hanns Wienold in Be-
zug auf Religionen aufgenommen wurde (vgl. Wienold 2014). Denn was soeben 
über Kultur gesagt wurde, trifft in einer am Begriff der Praxis ausgerichteten Wis-
senschaft ebenso auf Religion zu. 

Die Erzeugung von praktischem Sinn ist in einer postkolonialen Perspektive 
immer auch mit Macht verbunden. Entsprechend hält etwa Dennaoui fest: 

„Praxis ist sinnhaft und machtförmig zugleich. Auf der Ebene der sozialen Praktiken lassen 
sich Sinn und Macht nicht mehr voneinander unterscheiden, sie bleiben nur analytisch 
trennbar. Während die Sinnprämisse hier auf die relative Autonomie der Sinnerzeugung 
verweist, betont die Machtprämisse die Materialität und Ereignishaftigkeit des Sinns. Kultu-
relle Praktiken lassen sich somit nur als ‚Überschneidungsorte vieler möglicher Effekte‘ 
(Hörning/Reuter 2004: 10) begreifen, als Effekte der Sinngenerierung und Effekte der Macht 
gleichermaßen.“ (Dennaoui 2010: 483) 

Möchte man die spezifische Dimension der Macht in den Blick nehmen, sollte das 
Kulturelle mit Bhabha „nicht als Quelle des Konflikts im Sinne differenter Kultu-
ren, sondern als Ergebnis diskriminatorischer Praktiken – im Sinne einer Produkti-
on kultureller Differenzierung als Zeichen von Autorität – aufgefasst“ (Bhabha 
2000: 169) werden. Gleichwohl bieten diese machtvollen Diskurse und Differenz-
produktionen auch immer einen gewissen Interpretationsspielraum. Wie anhand des 
von Bhabha zur Veranschaulichung der Hybridität der Praxis angebrachten Bei-
spiels, einer im Missionsreport dokumentierten Begegnung zwischen einem indi-
schen christlichen Missionar und einer Gruppe ‚Missionierter‘ in der Nähe von 
Dehli, verändern sich dadurch Stellenwert und Erkenntnisregeln des Kulturellen: 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



                                          ERKENNTNISGEWINN FÜR EINE NEUE SOZIOLOGIE DER RELIGION | 291
 

 

„‚Wer um Himmels willen sind all diese Menschen, und wo kommen sie her?‘ ‚Wir sind arm 
und niedrig, und wir lesen und lieben dieses Buch.‘ – ‚Was ist das für ein Buch?‘ ‚Das Buch 
Gottes.‘ ‚Lasst mich doch mal einen Blick drauf werfen.‘ Als Anund das Buch öffnete, wurde 
er gewahr, dass es das Evangelium unseres Herren war, das in die hinduistische Sprache 
übersetzt worden war und von welchem die Menge eine reichliche Anzahl von Exemplaren 
zu besitzen schien, einige waren GEDRUCKT, andere hatten die Leute selbst 
ABGESCHRIEBEN. Anund wies auf den Namen Jesu und fragt: ‚Wer ist das?‘ ‚Das ist Gott! Er 
gab uns dieses Buch.‘ ‚Wo habt ihr es bekommen?‘ ‚Ein Engel vom Himmel gab es uns, auf 
dem Markt von Hurdwar.‘ – ‚Ein Engel?‘ ‚Ja, für uns war es der Engel Gottes, aber er war ein 
Mensch, ein gelehrter Weiser.‘ (Bei diesen übersetzten Bibeln kann es sich nur um die Bü-
cher gehandelt haben, die vor fünf, sechs Jahren von der Missionsstation in Hurdwar verteilt 
worden sind.) ‚Die handgeschriebenen Bücher schreiben wir selbst, da das unsere einzige 
Möglichkeit ist, mehr von diesem gesegneten Wort zu bekommen.‘ ‚Diese Bücher‘ sagte 
Anund, ‚lehren die Religion der europäischen Sahibs. Es ist ihr Buch und sie haben es in un-
serer Sprache gedruckt, damit auch wir daran teilhaben können.‘ ‚Ah! Nein‘ erwiderte der 
Fremde ‚das ist unmöglich, denn sie essen Fleisch.‘ ‚Jesus Christus‘, sagte Anund, ‚lehrt, daß 
es ohne Bedeutung ist, was man ißt oder trinkt. ESSEN ist nichts von Gott. Nicht das, was in 
den Mund eines Menschen hineingelangt, besudelt ihn, sondern das, was aus dem Mund 
herauskommt, das besudelt den Menschen: Denn die Niedertracht kommt aus dem Herzen. 
Aus dem Herzen kommen böse Gedanken, Morde, Ehebrüche, Hurerei, Diebstähle und diese 
sind es, die die Menschen besudeln.‘ ‚Das ist wahr; aber wie kann es das Buch der Europäer 
sein, wenn wir doch glauben, daß es Gottes Geschenk an uns ist? Er schickte es uns in Hurd-
war.‘ ‚Gott gab es vor langer Zeit den Sahibs und SIE sandten es uns. […] Warum seid ihr alle 
weiß gekleidet?‘ ‚Die Gott ergebenen Menschen sollten weiße Gewänder tragen‘, war die 
Antwort, ‚als Zeichen dafür, daß sie rein und ihrer Sünden ledig sind.‘ – Anund bemerkte: ‚Ihr 
sollt GETAUFT werden, im Namen des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes.‘ […] ‚Wir 
sind bereit, uns taufen zu lassen, aber wir werden niemals das Sakrament annehmen. Wir 
sind bereit uns allen anderen Bräuchen der Christen zu fügen, aber nicht dem Sakrament, 
denn die Europäer essen das Fleisch der Kuh, und das ist für uns unmöglich‘.“ (The Missiona-
ry Register 1818 zit. Nach Bhabha 2000:152f; Hervorh. im Original) 

Wie dieses Beispiel veranschaulicht wäre es verkürzt, die Geschichte der christli-
chen Mission in modernisierungstheoretischer Manier als eine einfache Diffusions-
geschichte zu erzählen. Vielmehr gilt es die vielschichtigen kontextuellen Einfluss-
nahmen und die vielschichtige Hybridität der Praxis, in denen sich immer auch 
Formen der Gegenmacht bahnbrechen, zu analysieren. Bhabha möchte mit diesem 
Beispiel aus dem Missionsreport nicht nur die von Foucault beschriebenen kapilla-
ren Wirkungen der Mikrotechnik der Macht illustrieren, es verdeutliche auch die 
Macht, die die Technologie des gedruckten Wortes im ländlichen Indien des 19. 
Jahrhunderts ausüben konnte: 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



292 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
„Man stelle sich die Szenerie vor: die Bibel – übersetzt vielleicht in einem nordindischen Dia-
lekt wie das Brigbhasha, kostenlos oder für den Preis einer Rupie verteilt inmitten einer Kul-
tur, in der im allgemeinen nur Hindus mit Kastenzugehörigkeit ein Exemplar der Heiligen 
Schrift besitzen – wie sie von den Einheimischen ehrfürchtig sowohl als Neuheit als auch als 
Hausgott in Empfang genommen wird.[…] Eben der machtvolle Einsatz dieser kolonialisti-
schen Praktiken erzeugt die diskursive Spannung zwischen Anund Messah, dessen Rede ihre 
eigene Autorität einfach annimmt, und den Einheimischen, die die englische Präsenz ihren 
Fragen aussetzen und damit die Hybridität der Autorität enthüllen und ihre aufrührerischen 
Fragestellungen in die Zwischenräume einbringen.“ (Bhabha 2000: 173; Hervorh. im Origi-
nal) 

Gerade für die Auseinandersetzung mit Religion ist es von zentraler Bedeutung, die 
Geschichte der globalen Moderne als eine der Macht- und Herrschaftsverhältnisse 
zu rekonstruieren, in welchen die genannten Narrative, Ideen und Fantasien, die 
häufig mit einem universellen Anspruch verknüpft werden, eine zentrale Rolle spie-
len, die aber auch durch die vielfältige und hybride Aneignung und Umformung 
dieser Narrative gekennzeichnet ist. Auf diese Weise wird nicht nur der verengte 
Analyseblickwinkel des religionssoziologischen Diskurses, sondern auch die Ver-
flechtungen der Geschichte der Religionen sichtbar. 

Eine solche Erweiterung des Analysefokus, die Religion auch über eine euro-
zentrische Betrachtungsweise hinaus untersuchen möchte, darf demnach auch nicht 
rein additiv erfolgen, läuft eine solche Vorgehensweise doch Gefahr, die altherge-
brachte Dichotomie vom Westen und dem Rest der Welt zu verfestigen (vgl. Rand-
eria 1999: 373). Die soziologische Forschungspraxis sollte es vermeiden auf der 
imperialen Gegenüberstellung von einzelnen Kulturen, Gesellschaften oder Religi-
onen zu beharren, vielmehr muss sie in ihren Analysen die vielfältigen geschichtli-
chen Verwobenheiten zwischen den unterschiedlichen globalen und lokalen Entitä-
ten berücksichtigen. 

Im hegemonialen Moderneverständnis, das wie aufgezeigt den religionssoziologi-
schen Diskurs in erheblichem Maße prägt und welches in enger Verknüpfung mit 
einem liberalen, demokratischen Gesellschaftsverständnis steht, gibt es zudem of-
fenbar bessere und schlechtere Religionen: Dass in den religionssoziologischen 
Studien gegenwärtig insbesondere die individualisierte Religion in den Blick ge-
nommen wird, steht in engem Zusammenhang mit einem entsprechenden Selbst-
bild. Die freie Wahlentscheidung stellt für das europäische Selbstverständnis auch 
hinsichtlich der Religionszugehörigkeit ein wichtiges Gut dar. Religion kann vor 
diesem Hintergrund in der modernen Gesellschaft nur noch Bestand haben, wenn 
sie zur Sache der freien Wahlentscheidung jedes Einzelnen wird. Vor diesem Hin-
tergrund wurde in den letzten Jahren öffentlich verstärkt die Frage diskutiert, inwie-
fern bestimmte Religionen im Widerspruch zu den Werten der modernen Gesell-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



                                          ERKENNTNISGEWINN FÜR EINE NEUE SOZIOLOGIE DER RELIGION | 293
 

 

schaft stehen. Insbesondere Muslime und ‚der Islam‘ geraten immer wieder unter 
Verdacht, einem individualisierten Religionsverständnis und der freiheitlich-
demokratischen Werteordnung nur unzureichend zu entsprechen. Auch die religi-
onssoziologische Auseinandersetzung mit Muslimen in Deutschland leistet häufig 
der öffentlichen Diskussion Folge: Anstatt sich in unvoreingenommener Weise mit 
der religiösen Praxis von Muslimen zu befassen, wird auch hier nicht selten disku-
tiert, ob und inwiefern die Religion ein Integrationshemmnis darstelle. 

Obgleich der analytische Mehrwert einer religionssoziologischen Perspektive 
deutlich höher ausfällt, wenn versucht wird die vielfältigen religiösen Erschei-
nungsformen und Zusammenhänge, in denen Religion eine Rolle spielt, zu beleuch-
ten anstatt Religion hauptsächlich dahingehend zu analysieren, inwiefern sie mit 
den freiheitlich demokratischen Werten der modernen Gesellschaft im Einklang 
steht, bleibt der analytische Fokus vielfach auf die individualisierte Religionsaus-
übung als die moderne Sozialform der Religion gerichtet. Dass als Folge davon im 
religionssoziologischen Diskurs nicht mehr die religiösen Praktiken oder kol-
lektiven Glaubensvorstellungen, sondern einzig der individuelle Glaube und die in-
dividuelle religiöse Erfahrung in den Fokus gerückt werden, verdeutlicht die nor-
mative Verengung des religionssoziologischen Diskurses. Weder die Heterogenität 
religiöser Sozialformen noch die anhaltende Bedeutung, die religiösen Gemein-
schaften zukommt, werden durch die Konzentration auf die individualisierte religi-
öse Sozialform in ausreichender Weise berücksichtigt.

Neben den sozialen, sachlichen, räumlichen, zeitlichen und kulturellen Grenz-
ziehungen, sowie den disziplinären, theoretischen und narrativen Engführungen gilt 
es auch die normative Blickrichtung des religionssoziologischen Diskurses kritisch 
zu hinterfragen und die dadurch produzierten Grenzziehungen zu destabilisieren.

Natürlich ist jede Auseinandersetzung mit Religion von Grenzziehungen geprägt. 
Wir wollen nicht der Illusion aufsitzen, dass sich Grenzziehungen in Gänze vermei-
den ließen. Es ist jedoch die Frage, inwiefern die Grenzziehungen und die damit 
einhergehenden Verengungen des Blickwinkels auch reflektiert und kenntlich ge-
macht werden. Im religionssoziologischen Diskurs wird diesen Einschränkungen 
des Analyseblickwinkels bisher zu wenig Aufmerksamkeit gezollt, weswegen seit 
Jahrzehnten ein ganz spezifisches Religionsverständnis reproduziert wird. 

Wie eine Perspektive aussehen könnte, die für eine Destabilisierung der dem re-
ligionssoziologischen Diskurs immanenten Grenzziehungen steht und die sowohl 
der Hybridität und historischen Kontingenz der Sinnproduktionen als auch der mul-
tidimensionalen Verfasstheit der religiösen Praktiken gerecht werden will, soll im 
Folgenden aufgezeigt werden. 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



294 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
7.2 ENTWURF EINER NEUEN SOZIOLOGIE DER RELIGION

Neuen Sichtweisen muss immer eine Herausforderung und Infragestellung vorheri-
ger Sichtweisen vorausgehen. Es reicht nicht aus, der vom religionssoziologischen 
Diskurs in den Fokus gerückten individualisierten religiösen Sozialform im Zuge 
der Anpassung der Analyseperspektive an die diagnostizierte ‚Wiederkehr der Reli-
gion‘ lediglich weitere religiöse Sozialformen an die Seite zu stellen. Vielmehr 
musste zunächst analysiert werden, warum im religionssoziologischen Diskurs Re-
ligion nur auf diese spezifische Art und Weise thematisiert wird. Somit konnten die 
Grenzziehungen des religionssoziologischen Diskurses aufgezeigt und die theoreti-
schen und methodischen Analysemittel dahingehend befragt werden, ob und inwie-
fern sie sich für die Auseinandersetzung mit Religion sowohl in der Vergangenheit 
als auch in der Gegenwart als adäquat erweisen. Vor dem Hintergrund der ausge-
machten Engführung wird es zudem möglich, auf fundierte Weise über eine Revisi-
on der Religionssoziologie nachzudenken. Die Auseinandersetzung mit Religion 
muss hierbei ebenso wie die Erzählungen, die Moderne und Religion in ein Ver-
hältnis zueinander setzen, neu perspektiviert werden. 

Das Kulturverständnis Bhabhas oder Halls bietet für eine solche Reformulie-
rung einer Soziologie der Religion fruchtbare Anknüpfungspunkte: Sie verstehen 
Kultur als eine performative Praxis, die unser ganzes Alltagsleben umfasst und so-
mit auch religiöse Praktiken mit einschließt. Kulturelle Zeichen und Praktiken wer-
den hier stets aufs Neue ausgehandelt und befinden sich also in permanentem Wan-
del. Mit seinem Konzept der Hybridität hat Bhabha gerade auf den Prozesscharakter 
und die prinzipielle Unabschließbarkeit kultureller Praxis aufmerksam gemacht. 
Anstatt Kulturen als feste, homogene und relativ beständige Einheiten zu begreifen, 
die eine bestimmte Volksgruppe oder Region prägen, legt er den Fokus auf die 
Hybridität kultureller Prozesse. Kulturelle Differenz wird in einer solchen Perspek-
tive nicht im Sinne differenter Kulturen oder Religionen konzeptualisiert, vielmehr 
werden auch kulturelle Differenzen immer praktisch erzeugt. Sie erweisen sich je-
doch, je nach Eingebundenheit in gesellschaftliche Diskurse, als mehr oder weniger 
beharrlich. Eine verflechtungsgeschichtliche Perspektive, wie Randeria sie in der 
deutschen Diskussion starkgemacht hat, sowie Bhambras Ansatz der ‚Connected 
Sociologies‘ ermöglichen es zudem, Religion in der Gegenwart in einer neuen Wei-
se zu denken, indem sie die Verwobenheiten der globalen Geschichte zum Aus-
gangspunkt ihrer Perspektive machen, bzw. davon ausgehen, dass erst durch die 
‚Histories of Interconnection‘ die Welt als globaler Raum wahrnehmbar wird. An 
diese Arbeiten anschließend möchte ich auf den folgenden Seiten einen Analysean-
satz entwerfen, der das hier formulierte Kulturverständnis und die verflechtungsge-
schichtliche Perspektive auch über die postkoloniale Perspektive hinaus für eine 
neue Soziologie der Religion anwendbar macht und der dazu beiträgt, den vielfälti-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



                                          ERKENNTNISGEWINN FÜR EINE NEUE SOZIOLOGIE DER RELIGION | 295 

 

 

gen und äußerst fluiden religiösen Erscheinungsformen der Gegenwart gerecht zu 
werden.4 

 
Geht man von einem alltagspraktischen und dynamischen Kulturverständnis aus, ist 
es ein zweckloses Unterfangen, eine allgemeingültige Definition von Religion auf-
zustellen. Es gibt keinen gemeinsamen Nenner, auf den die heterogene und stets 
kontingente religiöse Praxis zu bringen ist. Nicht nur hinsichtlich der hohen Diver-
genz religiöser Praktiken, sondern auch in Anbetracht des komplexen Zusammen-
spiels der unterschiedlichen Einflussfaktoren, die die religiöse Praxis bedingen, sind 
die aufgestellten Definitionsversuche von Religion in der Regel von Ausschließun-
gen und Simplifizierungen geprägt. Der Blick auf die Vielgestaltigkeit und Fluidität 
religiöser Erscheinungsformen wird dadurch verschiedentlich verstellt und religiöse 
Phänomene können somit nicht in adäquater Weise analysiert werden. Auf einer der 
empirischen Forschung vorausgehenden Festlegung dessen, was unter Religion ge-
fasst werden soll, muss aus diesem Grund ganz verzichtet werden.  

Was unter Religion in den verschiedenen Zusammenhängen jeweils verstanden 
wird, kann vielmehr nur in der empirischen Auseinandersetzung mit spezifischen 
Formen der religiösen Praxis erforscht werden. Es wird dementsprechend nicht 
nach der christlichen oder der jüdischen Religion im Allgemeinen gefragt, sondern 
durch die Hybridität und komplexe Dynamik religiöser Erscheinungsformen lassen 
sich nur anhand konkreter Analysen religiöser Alltagspraktiken und Zusammen-
hänge, in denen Religion eine Rolle spielt, Erkenntnisse darüber erhalten, was ge-
genwärtig jeweils unter Religion begriffen wird.5 Obgleich es illusorisch ist, diese 
Praktiken in ihrer Tatsächlichkeit ‚einfangen‘ zu können und es sich bei den ge-
wonnenen Erkenntnissen somit immer um eine spezifische Repräsentation der reli-
giösen Praktiken handelt, sollte wenigstens versucht werden, ein möglichst ‚dichtes 
Bild‘ dieser kulturellen Praxis zu zeichnen, wobei hinsichtlich der Komplexität und 
Dynamik gerade die multidimensionale Verfasstheit der Praxis zu berücksichtigen 
ist. Anstatt der Auseinandersetzung mit Religion eine Definition voranzustellen, 
wird in diesem Sinne für ein reziprokes Verhältnis von Theorie und Empirie plä-
diert. Theoretische Überlegungen werden also nicht grundlegend abgelehnt, sie 
sollten jedoch stets nur im Zusammenhang mit der Analyse der empirischen Praxis 
                                                                 
4    Dass ich mich neben den Arbeiten der Postcolonial Studies in den letzten Jahren intensiv 

mit praxistheoretischen Analyseperspektiven befasst habe, soll an dieser Stelle nicht ver-
schwiegen werden. Meine Lesart der Schriften Bhabhas und Halls wurde davon beein-
flusst und auch der hier vorgenommene Entwurf einer neuen Soziologie der Religion ist 
dadurch maßgeblich geprägt. 

5    Wenn hier von der Vielfalt religiöser Erscheinungsformen die Rede ist, ist dies also nicht 
in einem essentialistischen oder homogenisierenden Sinne als Vielfalt der Religionen zu 
verstehen, sondern wird vielmehr als Vielfalt der religiösen Praxis begriffen. 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



296 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
aufgestellt werden. Theoretische Hilfsmittel werden in der hier vorgeschlagenen 
Perspektive somit als notwendige Analysewerkzeuge verstanden, um etwa der mul-
tidimensionalen Verfasstheit der religiösen Praxis gerecht werden zu können, den 
Untersuchungsgegenstand auf diese Weise umfassend zu durchdringen und die ana-
lytischen Erkenntnisse von den Alltagsbeobachtungen abzugrenzen. Um den Ana-
lyseblickwinkel durch vorab aufgestellte theoretische Modelle nicht unnötig zu ver-
engen, muss der Forschungszugang stets über die Untersuchung der empirischen 
Praxis erfolgen. 

Die radikale Konsequenz, die sich aus dem hier vorgeschlagenen, an der empi-
rischen Praxis orientierten Forschungszugang ergibt, ist, dass Religion in dieser 
Analyseperspektive nur als Religion identifiziert werden kann, sofern sich die Pra-
xis selbst als religiös ausweist. Nur wenn das Religiöse in irgendeiner Art und Wei-
se praktisch erkennbar wird – etwa über bestimmte Praktiken, eine spezifische 
Symbolik oder Architektonik – entstehen in einer solchen Perspektive Anknüp-
fungspunkte für die Analyse. Nun ließe sich einwenden, dass dann prinzipiell auch 
Praxisformen wie der Marathonlauf oder das Musikhören als religiös bezeichnet
werden können, wenn für Sport- oder Musikbegeisterte diese Praktiken eine Form 
von Religion darstellen. Da jedoch von einem durch Intentionalität und Hand-
lungsmacht geprägten Subjektverständnis Abstand genommen und somit nicht das 
Individuum als zentrale Analyseeinheit ausgemacht, sondern die kulturelle Praxis in 
ihrer Multidimensionalität in den Mittelpunkt gerückt wird, finden neben den Aus-
sagepraktiken der menschlichen Akteure auch Symbole, Diskurse und Artefakte in 
dem hier vorgeschlagenen Ansatz Berücksichtigung, wodurch sich diese Gefahr re-
lativ schnell bannen lässt. Denn indem durch den Fokus auf die kulturelle Praxis 
von einer Hierarchisierung der Analyseeinheiten abgesehen wird und die menschli-
chen Akteure somit nur als eine Analyseeinheit im vielfältigen Zusammenwirken 
mit den anderen Elementen der kulturellen Praxis bestimmt werden, wird relativ 
schnell ein Unterschied zwischen dem Musikhören und der religiösen Praxis, wie 
sie sich etwa beim Gebet oder beim Zelebrieren einer religiösen Feier vollzieht, er-
kennbar, da hierbei ganz unterschiedliche Symbole und Diskurse eine Rolle spielen.

Auch wenn hier für die Unvoreingenommenheit des Analysezugangs plädiert 
wird, wäre es naiv anzunehmen, das Vorwissen für dasjenige, was gegenwärtig als 
Religion verstanden wird, im Forschungsprozess komplett ausschalten zu können. 
Indem der Analyseblickwinkel jedoch nicht bereits durch eine vorab aufgestellte 
Definition von Religion oder eine Analyseeinheit festgelegt ist, ist der analytische 
Blick dafür geöffnet, die vielgestaltigen Dimensionen und Elemente der Praxis zur 
Kenntnis zu nehmen und sich somit auch von der religiösen Praxis überraschen zu 
lassen. 

Die forschungsleitende Frage darf in einer solchen Perspektive entsprechend 
nicht die nach der Substanz oder der Funktion des Religiösen in der modernen Ge-
sellschaft sein, ebenso wenig darf Religion vorab als etwas Apartes oder Außerall-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



                                          ERKENNTNISGEWINN FÜR EINE NEUE SOZIOLOGIE DER RELIGION | 297
 

 

tägliches gefasst werden. Vielmehr wird analysiert, was sich hier als religiöse Pra-
xis konkret vollzieht, also wie sich das, was als Religion benannt wird, durch das 
Zusammenspiel unterschiedlicher Elemente praktisch ereignet. Ausgangspunkt der 
Analyse ist somit die religiöse Praxis selbst, wobei es zu ergründen gilt, auf welche 
Weise die hier beteiligten Elemente und Dimensionen ein Bedeutungsgeflecht mit-
einander eingehen, das als spezifisch religiös bezeichnet wird. Im Zentrum der Ana-
lyse steht somit die religiöse Praxis, die sich erst durch das Zusammenspiel einer 
Vielzahl von unterschiedlichen Elementen und Einflussfaktoren vollzieht. 

Um der Vielschichtigkeit der religiösen Praxis gerecht zu werden, muss eine 
Soziologie der Religion zunächst das hybride Zusammenspiel dieser unterschiedli-
chen Elemente zum Ausgangspunkt der Analyse machen. Hierbei gilt es – wie be-
reits gesagt – nicht nur die menschlichen Akteure zu berücksichtigen, sondern auch 
die Diskurse, Symbole, rituellen Gegenstände, Organisationsformen und Bauwerke, 
die für die religiöse Praxis von Bedeutung sind, bzw. diese überhaupt erst bedingen. 
Somit wird es in einer solchen Perspektive bewusst vermieden, vorab eine Analyse-
ebene oder -einheit zu bestimmen. Vielmehr werden die Analyseeinheiten hier aus 
der jeweils untersuchten Praxis gewonnen. Anstatt sich lediglich auf eine Ebene der 
religiösen Praxis, etwa die Erfahrungsebene oder die diskursiv-symbolische Ebene 
zu konzentrieren, wird dafür plädiert, die Multidimensionalität der religiösen Praxis 
ernst zu nehmen. 

Obgleich nur anhand der Analyse konkreter Praktiken die einzelnen Elemente 
des jeweiligen religiösen Untersuchungsgegenstandes ausgemacht werden können, 
lassen sich doch vorab einige Überlegungen hinsichtlich der unterschiedlichen Di-
mensionen der Praxis in ihrem spezifischen Geworden-Sein anstellen: Die mensch-
lichen Akteure werden hierbei als sozialisierte, durch diverse kulturelle Einflüsse 
und Erfahrungen der sozialen Ungleichheit geprägte gleichermaßen hybride und 
dynamische Partizipanten der Praxis verstanden, die in vielfältiger Weise zueinan-
der positioniert sind und kulturelle Differenzen somit erst praktisch erzeugen. An-
statt den Fokus lediglich auf die Erzeugung und Reproduktion einzelner Differenz-
marker wie etwa die religiöse Zugehörigkeit zu legen, wird auch hier der Multidi-
mensionalität der kulturellen Einflussfaktoren Rechnung getragen: Neben der fami-
liären Situation sowie der erhaltenen Bildung, der gesellschaftlichen und der sozial-
strukturellen Dimension und diversen sprachlichen Einflüssen ist beispielsweise 
ebenso von Bedeutung, ob jemand als Mann oder Frau sozialisiert wurde, welcher 
Generation er angehört oder inwiefern die Sozialisation etwa durch rassistische
Diskriminierungserfahrungen geprägt ist. Die unterschiedlichen Dimensionen, die 
auf die Sozialisation des Einzelnen Einfluss nehmen und hier lediglich beispielhaft 
und nicht mit dem Anspruch auf Vollständigkeit aufgeführt wurden, sind eben nicht 
statisch, vielmehr gehen sie in der Praxis diverse, mehr oder weniger dynamische 
Zusammensetzungen ein und verstärken, überlagern und verdrängen sich dabei ge-
genseitig. Dadurch, dass kulturellen Differenzmarkierungen durch den hegemonia-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



298 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS 

 
len gesellschaftlichen Diskurs ein natürlicher Anschein gegeben wird, erweisen sie 
sich in Teilen aber auch als äußerst stabil.  

All diese Aspekte nehmen auf das Involviertsein menschlicher Akteure in reli-
giöse Praktiken Einfluss: Die u.a. durch die familiäre Sozialisation herbeigeführte 
Einbindung in eine spezifische religiöse Gemeinschaft aber auch Erfahrungen der 
sozialen Unsicherheit bedingen ebenso wie beispielsweise die nationalstaatlichen 
Regulierungen der Religionsausübung oder der gesellschaftliche Diskurs, ob und 
inwiefern die menschlichen Akteure in der religiösen Praxis positioniert sind. Da-
von auszugehen, dass einhergehend mit der Pluralisierung und der Individualisie-
rung von Religion sich nun jeder selbst sein religiöses Sinnsystem zusammenbas-
teln könne, ist vor diesem Hintergrund eine ziemliche Vereinfachung dieser kom-
plexen Gemengelage. 

Indem die menschlichen Akteure als nicht mit festen Identitäten ausgestattete 
Personen, sondern vielmehr als ein Bedingungsgeflecht der Praxis gefasst werden, 
welches in der Praxis selbst erst entsteht bzw. sich immer wieder praktisch reprodu-
zieren muss, kann bewusst Abstand von einem handlungsmächtigen Subjektver-
ständnis genommen werden. Stattdessen wird der Eingebundenheit der sozialisier-
ten Körper in die Praxis Rechnung getragen. Neben den sprachlichen Strukturen, in 
welchen sich die Praxis artikuliert und welche auch diskursiv vermittelt sind, muss 
hier ebenso die kognitive Dimension der Habitualisierung dieser Diskurse sowie die 
psychische und emotionale Ebene berücksichtigt werden, die sich in die sozialisier-
ten Körper einschreiben. Die sozialisierten Körper sind somit auch an sich multidi-
mensional zu fassen: Nicht nur die Dimension der sprachlichen Artikulation ist für 
die religiöse Praxis von Bedeutung, sondern auch wie Bedeutung durch die habitua-
lisierten Denk- und Sichtweisen der Wahrnehmungsschemata produziert wird. Der 
Glaube, wie auch die emotionale Ergriffenheit, die sich in religiösen Praktiken häu-
fig einstellt, sind somit zum einen immer körperlich verfasst, zum anderen aber 
auch stets in spezifische Diskurse eingebunden. Der Glaube an eine bestimmte 
Gottheit oder die persönliche Gotteserfahrung ist ebenso durch eine diskursive Re-
ferenz geprägt, die diese Erfahrung als religiöse Erfahrung auszeichnet, wie die 
Emotionen, die sich bei Einzelnen beispielsweise bei dem Besuch einer heiligen 
Stätte einstellen.  

Die spezifischen religiösen Vergemeinschaftungsformen, in welche der Einzel-
nen mehr oder weniger intensiv eingebunden ist, spielen hinsichtlich der Wahrneh-
mung und Interpretation der Welt sowie der Organisation und Gestaltung der religi-
ösen Praxis eine entscheidende Rolle. Inwiefern das personale Beziehungsgeflecht 
der religiösen Praxis durch sich auch körperlich manifestierende Hierarchien ge-
prägt ist, hängt von der Bedeutung ab, dem einem spezifischen Expertenwissen 
oder einem Expertenstatus in unterschiedlichen Situationen und Gemeinschaften bei-
gemessen wird. Gewisse rituelle Praktiken dürfen dann häufig nur von bestimmten 
Personen vollzogen werden, die in der Regel eine besondere Ausbildung, also eine 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



                                          ERKENNTNISGEWINN FÜR EINE NEUE SOZIOLOGIE DER RELIGION | 299 

 

 

spezifische Sozialisation in extra dafür vorgesehenen Einrichtungen durchlaufen 
müssen. Dies manifestiert sich nicht nur in der Aneignung spezifischen Wissens, 
der besondere Status von religiösen Expertinnen und Experten wird etwa häufig be-
reits an der Kleidung erkennbar. Die menschlichen Akteure assoziieren sich im 
Vollzug der religiösen Praxis somit nicht nur mit anderen menschlichen Partizipan-
ten, sondern immer auch mit Dingen sowie Diskursen und Symbolen. Rituelle Prak-
tiken sind ohne die sozialisierten Körper, aber auch ohne gewisse Dinge wie etwa 
ein Buch, in welchem sich der religiöse Diskurs materialisiert, eine spezifische 
Kleidung und rituelle Gegenstände und Symbole, die im Gottesdienst Verwendung 
finden oder eine Meditation anleiten, sowie ein entsprechendes räumliches Setting, 
welches diese ermöglicht, nicht vorstellbar. Musik und Klangelemente, Bilder, In-
schriften und Statuen, die rituelle Einbindung von Gebrauchsgegenständen wie 
Blumen oder Kerzen sind für religiöse Praktiken ebenso von Bedeutung wie der 
Einsatz spezifischer Symbole sowie die sich in Altären, Emporen, Sitzreihen oder 
Teppichen, Säulen, Fenstern und Stufen materialisierenden Raumanordnungen. Re-
ligiöse Artefakte und Symbole tragen in vielerlei Hinsicht dazu bei, dass sich die 
Praxis, die sich als religiös ausweist, stets neu vollziehen kann, sie stehen in ihrer 
jeweiligen Handhabe zudem häufig für eine spezifische religiöse Gruppe, wodurch 
ihnen auch eine identitätsstiftende Wirkung zukommt. Neben den Körpern manifes-
tieren sich die symbolischen Formen der Religion also in religiösen Artefakten, 
Bauwerken, Texten etc. Der Wert und die Bedeutung darf hierbei jedoch nicht aus 
den Dingen selber abgeleitet werden, sondern muss vielmehr mit den historisch 
spezifischen Situationen und Gebrauchsweisen in Zusammenhang gestellt werden, 
um ihren jeweiligen praktischen Sinn zu eruieren. Obgleich die Artefakte und Sym-
bole ebenso wie die menschlichen Körper in spezifische Vergemeinschaftungspro-
zesse eingebunden sind und sie sich somit häufig durch eine routinierte Handhabe 
und eine gewisse Beharrlichkeit auszeichnen, sollten sie ebenfalls als dynamische 
Elemente der Praxis begriffen werden, da sie ihre Bedeutung erst im Geflecht der 
religiösen Praxis selbst erhalten. Religiöse Symbole etwa sind keine überzeitlichen 
Bedeutungssysteme, sondern Bestandteile der konkreten Lebenswirklichkeit sozia-
ler Akteure, d.h., dass sich in den Aktivitäten der sozialen Praxis immer wieder aufs 
Neue ihre situative Bedeutung ergibt.6 Die religiösen Praktiken, die sich stets auf 
mehreren Ebenen der materiellen Sozialität manifestieren, sind somit immer durch 
die situative Erzeugung von Sinn geprägt. Diese Sinnproduktionen dürfen nicht un-
                                                                 
6    Durch die Berücksichtigung der dinglichen und symbolischen Dimension in der Analyse 

ist es somit ebenfalls möglich, die anthropozentrische Engführung des religionssoziologi-
schen Diskurses zu überwinden. Hier kann auch die praxissoziologische Ausformulierung 
der Akteur-Netzwerk-Theorie fruchtbare Anknüpfungspunkte liefern (Bark 2015). Für 
die praxissoziologische Methodendiskussion im Allgemeinen siehe Schäfer/Daniel/ 
Hillebrandt 2015. 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



300 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
sichtbar sein, sondern müssen sich in der Praxis auf eine bestimmte Art und Weise 
artikulieren, um für den Forschenden analysierbar zu werden.

Mit dem Fokus auf die religiöse Praxis lässt es sich auch vermeiden, in die Falle 
eines Kulturessenzialismus zu tappen. Anstatt nach den Charakteristika einer spezi-
fischen Religion oder religiösen Gemeinschaft zu fragen oder sich lediglich mit be-
stimmten religiösen Texten zu befassen und den vorgefundenen religiösen Weltan-
schauungen und Problembearbeitungen einen überzeitlichen Status zuzusprechen, 
wird den verflechtungsgeschichtlichen Zusammenhängen und dem Ineinandergrei-
fen globaler und lokaler Wirkungsebenen sowie der Kontingenz und Dynamik von 
religiösen Werte- und Deutungssystemen Rechnung getragen. 

In der Religionssoziologie und in der Soziologie im Allgemeinen hat eine ver-
flechtungsgeschichtliche Perspektive aufgrund der eurozentrischen Verengung des 
Analyseblickwinkels bisher zu wenig Aufmerksamkeit gefunden. Angesichts der 
vielen globalen Konflikte und Krisen, wird in der deutschsprachigen Soziologie das 
Versäumnis, die Welt als miteinander verknüpft zu begreifen, zwar nun verstärkt 
zur Kenntnis genommen, die Anzahl der Ansätze, die die globale Verflechtungsge-
schichte ernst nehmen, ist jedoch nach wie vor sehr überschaubar. Nicht nur in 
Hinblick auf aktuelle gesellschaftliche Konfliktlagen, sondern für die Analyse der 
kulturellen Praxis im Allgemeinen ist es unabdingbar, diese hinsichtlich ihrer Ein-
gebundenheit in die globale Verflechtungsgeschichte zu berücksichtigen. Die Ana-
lyse religiöser Erscheinungsformen ist von einer solch notwendigen Verortung im 
globalen Weltgeschehen nicht ausgeschlossen. Durch die Untersuchung des histori-
schen Geworden-Seins unter der Berücksichtigung der vielfältigen komplexen Zu-
sammenhänge ist es möglich, die religiöse Praxis der Gegenwart besser zu verste-
hen. Zudem ermöglicht erst eine Berücksichtigung der historischen Dimension, Er-
kenntnisse über das Spannungsverhältnis von Routinen und Dynamiken spezifi-
scher religiöser Praxisformen zu gewinnen. In diesem Sinne muss eine neue Sozio-
logie der Religion neben der Analyse der unterschiedlichen Praxisformen immer 
auch eine Geschichte der Gegenwart religiöser Praxisformen schreiben. 

Um Aufschluss über die globalgesellschaftlichen Zusammenhänge und ge-
schichtlichen Verflechtungen religiöser Praktiken zu erhalten, greift es somit zu 
kurz, die religiöse Praxis allein situationsspezifisch untersuchen zu wollen. Ob-
gleich spezifische religiöse Ereignisse oder Praxisformen den Ausgangspunkt der 
Analyse bilden, erweist es sich als ebenso wichtige Analysestrategie, die religiösen 
Praktiken in ihrem historischen Geworden-Sein ernst zu nehmen. Die hier perspek-
tivierte Untersuchung der religiösen Praxis geht insofern über die situative Analyse 
hinaus und fragt, wie es dazu gekommen ist, dass sich Religion in jenem Zusam-
menhang auf diese Art und Weise ereignet. Denn erst wenn die Praktiken hinsicht-
lich ihres historischen Geworden-Seins ernstgenommen werden, treten die vielfälti-
gen raumzeitlichen Verflechtungen zutage, die die religiöse Praxis bedingen. Aus-
gehend von der Analyse der situativen Praxis kann diesem Netz der beteiligten 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



                                          ERKENNTNISGEWINN FÜR EINE NEUE SOZIOLOGIE DER RELIGION | 301
 

 

Elemente und Dimensionen durch Raum und Zeit gefolgt werden. Hierdurch wird 
sowohl die Homogenisierung religiöser Prozesse vermieden, sowie die Gefahr ge-
bannt, die analysierte religiöse Praxis zu essentialisieren. Anstatt etwa die Bezie-
hung zwischen Mann und Frau aus einem vermeintlich genuin religiösen Werte- 
und Ordnungssystem abzuleiten, gilt es vielmehr, dem komplexen Zusammenspiel 
der unterschiedlichen Einflussfaktoren Aufmerksamkeit zu zollen. Die religiöse 
Praxis wird hier nicht unabhängig und isoliert, sondern stets hinsichtlich ihrer spezi-
fischen Artikulationen, also ihrer vielfältigen und hybriden Verbindungen mit ande-
ren gesellschaftlichen Bereichen und Einflusssphären untersucht. Sie artikuliert sich 
mit politischen und ökonomischen Aspekten, ebenso wie mit dem Bildungssystem 
oder der Medienlandschaft. Der in den religiösen Praktiken erzeugte Sinn steht in 
seiner spezifisch historischen Bedingtheit somit immer auch im Zusammenhang mit 
anderen kulturellen Praxisformen und artikuliert sich mit diesen gemeinsam.

Wie Religion heute in Rio de Janeiro, Berlin oder Bagdad praktiziert wird, 
hängt nicht nur von der jeweiligen staatlichen und sozioökomischen Eingebunden-
heit der religiösen Praxis oder der gesellschaftlichen Akzeptanz religiöser Vielfalt 
und der Toleranz unterschiedlicher religiöser Gruppen ab. Von ebenso großer Be-
deutung für die religiöse Praxis ist beispielsweise deren organisationales und insti-
tutionelles Eingebettetsein auf lokaler, staatlicher sowie auf transnationaler Ebene. 
Nicht zuletzt aufgrund der Kolonialgeschichte und der Hybridität kultureller Zu-
sammenhänge, sondern auch durch das kapitalistische Wirtschaftssystem ist die 
Welt in vielfältiger Weise miteinander vernetzt und die religiöse Praxis ist dadurch
auf unterschiedliche Weise geprägt. Transnationale politische Prozesse, Migrati-
onsbewegungen, sowie die Innovationen im Bereich der Kommunikations- und In-
formationstechnologie nehmen in vielfacher Hinsicht Einfluss auf die religiöse Pra-
xis. Gerade vor dem Hintergrund, dass nicht nur in Europa, sondern ebenso auf glo-
baler Ebene lange Zeit von einem zunehmenden Bedeutungsverlust von Religion 
ausgegangen wurde, gilt es sowohl hinsichtlich der globalen Vielfältigkeit religiöser 
Praxisformen ein Forschungsdesiderat einzuholen. Um die eurozentrische Veren-
gung des Analyseblickwinkels auf Religion zu überwinden, ist es unabdingbar, die 
globalgeschichtlichen und durchaus machtvollen Verflechtungen religiöser Er-
scheinungsformen ernst zu nehmen. Gegenwärtige Ungleichheiten, Kriege und 
Konflikte, in denen Religion nicht selten eine Rolle spielt, sind Produkte einer ge-
meinsamen Geschichte. Wenn es nicht gelingt, die bereits in der Vergangenheit be-
stehenden globalen Zusammenhänge und vielschichtigen Machtbeziehungen zu be-
rücksichtigen, kann auch die Gegenwart nicht in adäquater Weise analysiert wer-
den. Insbesondere die Kolonialgeschichte gilt es stärker in den Fokus zu rücken, hat 
diese nicht nur die wissenschaftliche Auseinandersetzung mit Religion in entschei-
dender Weise geprägt, es kam zudem auf verschiedenen Ebenen zu einer folgenrei-
chen Transformation der religiösen Landschaft, die sich z.B. in den nationalstaatli-
chen Grenzziehungen niederschlug. Da sowohl die Wissensordnungen als auch die 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



302 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS 

 
Kartographierungen der Welt bis in die Gegenwart von diesen Prozessen geprägt 
sind, gilt es immer auch die globalgeschichtlichen Machtverhältnisse und Prozesse 
der kulturellen Differenzproduktionen in der Analyse zu berücksichtigen. Postkolo-
niale Zusammenhänge ernst zu nehmen, ermöglicht es nicht nur, eine neue Sicht-
weise auf gegenwärtige religiöse Praktiken einzunehmen, sondern fordert dazu auf, 
einen universellen Erklärungsanspruch, überkommene Kategorien und Analysean-
sätze sowie lineare Erzählweisen zu überdenken.7 Denn wie aufgezeigt, wendet sich 
die hier vorgeschlagene Perspektive der Analyse stets konkreter religiöser Phäno-
mene und ihrer Eingebettetheit in lokale Strukturen wie auch in globale Zusam-
menhänge zu.  

Um die gängigen Erzählweisen hinter sich zu lassen, bedürfen althergebrachte 
Binaritäten und Dichotomien allerdings einer neuen Verhältnisbestimmung: Dies 
umfasst das Verhältnis von Zeit und Raum, Routine und Dynamik, Vergangenheit 
und Gegenwart, des Globalen und des Lokalen. Anstatt Religion als geschlossenes 
kulturelles Sinn- und Weltdeutungssystem zu fassen, welches sich zeitlich und re-
gional genau verorten lässt, oder der Unterscheidung von Globalisierung und Loka-
lisierung folgend von einem homogenisierenden oder partikularistischen Paradigma 
auszugehen, wird in der vorgeschlagenen Soziologie der Religion der Fokus auf die 
Fluidität und die Verflechtungen der kulturellen Praxis und eben auf die Verwo-
benheit des Globalen mit dem Lokalen und des Vergangenen mit dem Gegenwärti-
gen gelegt. Diese Beziehungen in ein neues Verhältnis zueinander zu setzen, er-
möglicht es, nicht einer eurozentrischen Verengung des Analyseblickwinkels an-
heimzufallen, sondern eröffnet vielmehr multiperspektivische Vorgehensweisen.8  

Der Mehrwert einer solchen Analyseperspektive liegt damit nicht allein in der 
Untersuchung konkreter religiöser Praktiken in ihrer verflechtungsgeschichtlichen 
Eingebundenheit, er manifestiert sich zudem in der Selbstverortung der Forschen-
den. Sowohl der Forschungsprozess selbst muss hierbei als Praxisform ernst ge-
nommen und reflexiv begleitet werden, darüber hinaus gilt es, auch das begriffliche 
und theoretische Geworden-Sein der eigenen Analyseperspektive zu berücksichti-
gen. Die Einsicht, dass die theoretischen Zugänge sowie die Hervorhebung spezifi-
scher Ereignisse und Zusammenhänge die Art und Weise wie etwas perspektiviert 
wird wesentlich beeinflussen, vergegenwärtigt den Konstruktionscharakter wissen-
                                                                 
7    Die verflechtungsgeschichtliche Perspektive eignet sich jedoch nicht nur für die Analyse 

postkolonialer Zusammenhänge, sondern für soziale Zusammenhänge im Allgemeinen.   
8    George Marcus hat mit seiner Multi-Sited-Ethnography eine analytische Herangehenswei-

se bereitgestellt, die gerade diesem Zusammenspiel von Lokalität und Globalität gerecht 
werden will. Eine solche Analysepraxis greift dabei nicht lediglich auf die teilnehmende 
Beobachtung als zentrales Erhebungsinstrument zurück, sondern nimmt vielmehr eine der 
Fluidität des Untersuchungsgegenstandes angepasste Methodenauswahl vor (vgl. Marcus 
1999; Falzon 2009).  

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



                                          ERKENNTNISGEWINN FÜR EINE NEUE SOZIOLOGIE DER RELIGION | 303
 

 

schaftlicher Erkenntnis. Die Sensibilisierung für die Kontingenz der wissenschaftli-
chen Analysepraxis ermöglicht es somit, herkömmliche Analysen kritisch zu hinter-
fragen und andere Analysewege einzuschlagen.

Gegenüber einem Forschungsverständnis, welches Religion als etwas Apartes 
und von anderen Bereichen des Lebens klar Abgrenzbares begreift, erscheint es in 
der hier eingenommenen Perspektive beispielsweise adäquater, das Zusammenspiel 
und die Verbindung der die religiöse Praxis konstituierenden Elemente ernst zu 
nehmen. Indem nicht danach gefragt wird, was Religion ist, sondern vielmehr ana-
lysiert wird, wie sich die Praxis ereignet, die sich selbst als religiöse Praxis aus-
weist, ermöglicht es eine solche Sichtweise, die Konstitution religiöser Praktiken 
durch ihre Eingebundenheit in breitere globalgeschichtliche Zusammenhänge zu be-
rücksichtigen. Gerade in Hinblick auf das Zusammenspiel von religiösen und politi-
schen Aspekten, welches in vielen Konfliktsituationen gegenwärtig eine Rolle zu 
spielen scheint, birgt eine solche Analyseperspektive ein enormes Potential, wurde 
dem Ineinandergreifen dieser beiden Einflusssphären aufgrund des dem religions-
soziologischen Diskurs zugrunde liegenden differenzierungstheoretischen Paradig-
mas bislang doch zu wenig Aufmerksamkeit geschenkt.

Obgleich der Entwurf für eine neue Soziologie der Religion hier lediglich skizziert 
werden konnte, sollte das Potential, welches in einer solchen Analyseperspektive 
liegt, auch in der Kürze deutlich geworden sein. Selbst wenn die Komplexität der 
an der religiösen Praxis beteiligten Elemente und Einflussfaktoren für die Analyse 
eine erhebliche Herausforderung darstellen mag, für die Auseinandersetzung mit 
Religion verspricht eine solche Herangehensweise in vielerlei Hinsicht einen gro-
ßen Mehrwert: Die religiöse Praxis multidimensional zu untersuchen, ermöglicht es
den Forschenden, Aufschluss über die vielen an der religiösen Praxis beteiligten 
Elemente und Dimensionen zu erhalten. Den vielfältigen Vernetzungen der religiö-
sen Praktiken nachzugehen, trägt zudem nicht nur der Kontingenz der kulturellen 
Praxis Rechnung, sondern lässt auch die Analyse von solchen Zusammenhängen 
und Verwobenheiten zu, denen bisher kaum Beachtung geschenkt wurde. Indem die 
Gegenwart als ein Produkt der global geteilten Geschichte gefasst wird und die reli-
giöse Praxis mittels einer verflechtungsgeschichtlichen Perspektive in ihrem spezi-
fischen Geworden-Sein ernst genommen wird, werden sowohl hinsichtlich der glo-
balen Hybridität und Vielfältigkeit religiöser Praktiken als auch in Bezug auf den
Stellenwert, den Religion in der Gegenwartsgesellschaft einnimmt, neue Erkennt-
nismöglichkeiten eröffnet. 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



 
 

 

Literatur 

 
 
 
Ahmad, Aijaz (1992): In Theory. Classes, Nations, Literatures, Oxford: Oxford 

University Press. 
Almond, Philipp C. (1988): The British Discovery of Buddhism, Cambridge: 

Cambridge University Press. 
Amir-Moazami, Shirin (2016): Secular Power and the Predicaments of 

Knowledge Production on Muslims in Europe, in: TRAFO – Blog for 
Transregional Research, https://trafo.hypotheses.org/3980 (Stand 18.4. 
2016). 

Angemüller, Johannes/Bellina, Leonie (2012): Poststrukturalismus und Postko-
lonialismus: Jacques Derridas ‚Grammatologie‘ sowie Gilles Deleuzes und 
Félix Guattaris ‚Tausend Plateaus‘, in: Reuter, Julia/Karentzos, Alexandra  
(Hg.): Schlüsselwerke der Postcolonial Studies, Wiesbaden: Springer VS, S. 
27-38. 

Appadurai, Arjun (1996): Modernity at Large. Cultural Dimensions of Globaliza-
tion, Minnesota: University of Minnesota Press. 

Appadurai, Arjun (2001): The Production of Locality, in: Peter Beyer (Hg.): Reli-
gion im Prozess der Globalisierung, Würzburg: Ergon Verlag, S. 99-124. 

Appadurai, Arjun (2006): Fear of Small Numbers. An Essay on the Geography of 
Anger. Durham/London: Duke University Press. 

Asad, Talal (1993a): Genealogies of Religion: Discipline and Reasons of Power 
in Christianity and Islam, Baltimore/London: The John Hopkins University 
Press. 

Asad, Talal (1993b): Übersetzen zwischen Kulturen. Ein Konzept der britischen 
Sozialanthropologie, in: Berg, Eberhard/Fuchs, Martin (Hg.): Kultur, soziale 
Praxis, Text, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 300-334. 

Asad, Talal (2003): Formations of the Secular: Christianity, Islam, and Moderni-
ty, Stanford, California: Stanford University Press. 

Assmann, Aleida (1989): ‚Jaspers‘ Achsenzeit oder Schwierigkeiten mit der 
Zentralperspektive in der Geschichte, in: Harth, Dietmar (Hg.): Karl Jaspers 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



306 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
Denken zwischen Wissenschaft, Politik und Philosophie, Stuttgart: Metzler 
Verlag, S. 187-207. 

Assmann, Jan (1992): Das kulturelle Gedächtnis, München: Beck. 
Assmann, Jan (2005): Ma’at. Gerechtigkeit und Unsterblichkeit im alten Ägyp-

ten, München: Beck. 
Balagangadhara, S. N. (1994, 2005). „The Heathen in his Blindness... “ Asia, the 

West, and the Dynamic of Religion. Leiden/New York: E. J. Brill. 
Balagangadhara, S. N. (2012). Reconceptualizing India Studies, New Delhi: Ox-

ford University Press. 
Bark, Sascha (2015): Übersetzung und Konflikt: Die Akteur-Netzwerk-Theorie 

als Methode einer praxissoziologischen Konfliktforschung, in Schäfer, Fran-
ka/Daniel, Anna/Hillebrandt, Frank: Methoden einer Soziologie der Praxis, 
Bielefeld: transcript, S. 145-173. 

Barthes, Roland (1974): Die Lust am Text, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 
Bayly, Christopher A. (2008): Die Geburt der modernen Welt. Eine Globalge-

schichte 1780-1914, Frankfurt a.M./New York: Campus. 
Beck, Ulrich (2004): Der kosmopolitische Blick oder: Krieg ist Frieden, Frankfurt 

a.M.: Suhrkamp. 
Beck, Ulrich (2008): Der eigene Gott. Von der Friedensfähigkeit und dem Ge-

waltpotential der Religionen, Frankfurt a.M.: Verlag der Weltreligionen. 
Bellah, Robert (1957): Tokugawa Religion. The values of pre-industrial Japan. 

Glenceo, Ill.: Free Press. 
Bellah, Robert (1967): Civil Religion in America, in: Daedalus 96, S. 1-21. 
Bellah, Robert N./Joas, Hans (2012): The Axial Age and its Consequences, Cam-

bridge: The Belknap of Harvard University Press.  
Benjamin, Walter (1972, Erstausgabe 1923): Die Aufgabe des Übersetzers, in: 

Ders. Gesammelte Schriften Bd. IV/1, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 9-21. 
Berger, Peter L. (1961): The Noise of Solemn Assemblies. Garden City, N.Y.: 

Doubleday. 
Berger, Peter L./Luckmann, Thomas (1966): Secularization and Pluralism, in: 

International Yearbook for the Study of Religion, S. 73ff. 
Berger, Peter L. (1973, Erstausgabe 1967): Zur Dialektik von Religion und Ge-

sellschaft. Elemente einer soziologischen Theorie, Frankfurt a.M.: Fischer. 
Berger, Peter L./Luckman, Thomas (1977, engl. Erstausgabe 1966): Die gesell-

schaftliche Konstruktion der Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziolo-
gie. Frankfurt a.M.: Fischer. 

Berger, Peter, L. (1980, Erstausgabe 1979): Zwang zur Häresie. Religion in der 
pluralistischen Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Fischer. 

Berger, Peter L. (Hg.) (1999): The Desecularization of the World: Resurgent Re-
ligion and World Politics, Grand Rapids, Michigan: W. B. Eerdmans Publish-
ing. 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



                                                                                                                                   LITERATUR |  307
 

 

Berger, Peter (2013): Nach dem Niedergang der Säkularisierungstheorie, 
Münster: UniPrint WWU Münster.  

Berger, Peter L./Hock, Klaus/Klie, Thomas (Hg.)(2013): Religionshybride. Reli-
gion in posttraditionalen Kontexten, Wiesbaden: Springer VS. 

Bergmann, Jörg/Hahn, Alois/Luckmann, Thomas (Hg.): Religion und Kultur, 
Sonderband 33 der Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie. 

Bergunder, Michael (2011): Was ist Religion? Kulturwissenschaftliche Überle-
gungen zum Gegenstand der Religionswissenschaft in: Zeitschrift für Religi-
onswissenschaft 19 (172), S. 3-55. 

Beyer, Peter (1994): Religion and Globalization, London: Sage. 
Beyer, Peter (2006): Religions in Global Society, London: Routledge. 
Bhabha, Homi (1990): The Third Space. Interview with Jonathan Rutherford, 

in: Rutherford, Jonathan (Hg.): Identity, Community, Culture, Difference, 
London: Lawrence and Wishart, S. 201-221. 

Bhabha, Homi (1994): The Location of Culture, London: Routledge. 
Bhabha, Homi (1997): Globale Ängste, in: Weiberl, Peter/ i ek, Slavoy (Hg.): 

Inklusion: Exklusion. Probleme des Postkolonialismus und der globalen Mig-
ration. Wien: Passagen Verlag, S. 19-43. 

Bhabha, Homi (2000): Die Verortung der Kultur, Tübingen: Stauffenburg Ver-
lag. 

Bhabha, Homi (2012): Über kulturelle Hybridität, Tradition und Übersetzung. 
Wien/Berlin: Verlag Turia und Kant. 

Bhambra, Gurminder K. (2007): Rethinking Modernity. Postcolonialism and the 
Sociological Imagination, London: Palgrave Macmillan. 

Bhambra, Gurminder K. (2014): Connected Sociologies, London [u.a]: Blooms-
bury. 

Bienfait, Agathe (Hg.)(2011): Religionen verstehen. Zur Aktualität von Max 
Webers Religionssoziologie, Wiesbaden: VS Verlag. 

Boatc , Manuela/Costa, Sergio (2010): Postkoloniale Soziologie. Ein Pro-
gramm, in: Villa, Paula Irene/Reuter, Julia (Hg.): Postkoloniale Soziologie. 
Empirische Befunde, theoretische Anschlüsse, politische Interventionen, 
Bielefeld: transcript, S. 69-90. 

Boatc , Mauela (2006): Die zu Ende gedachte Moderne. Alternative Theorie-
konzepte in den lateinamerikanischen und osteuropäischen Peripherien, 
in: Schwinn, Thomas (Hg.): Die Vielfalt und Einheit der Moderne. Kultur- 
und strukturvergleichende Analysen, Wiesbaden: VS Verlag, S. 281-304. 

Bochinger, Christoph/Engelbrecht, Martin/Gebhardt, Winfried (2009): Die un-
sichtbare Religion in der sichtbaren Religion – Formen spiritueller Orientie-
rung in der religiösen Gegenwartskultur, Stuttgart: Kohlhammer. 

Bourdieu, Pierre (1987): Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp. 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



308 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
Bourdieu, Pierre (2001): Meditationen. Zur Kritik der scholastischen Vernunft, 

Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 
Bourdieu, Pierre (2009): Religion, Konstanz: UVK Verlag. 
Brandt, Sigrid (1993): Religiöses Handeln in moderner Welt. Talcott Parsons’ 

Religionssoziologie im Rahmen seiner allgemeinen Handlungs- und Sys-
temtheorie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Braidotti, Rosi (2014): Posthumanismus. Leben jenseits des Menschen. Berlin: 
Campus. 

Breidenstein, Georg/Stefan Hierschauer/Herbert Kalthoff/Boris Nieswand 
(2013): Ethnografie. Die Praxis der Feldforschung, Konstanz: UVK. 

Brettfeld, Katrin/Wetzels, Peter (2008): Muslime in Deutschland. Integration, 
Integrationsbarrieren, Religion und Einstellungen zu Demokratie, Rechts-
staat und politisch-religiös motivierter Gewalt, Berlin, BMI, Referat ÖS II. 

Brieger, Theodor (1894): Die fortschreitende Entfremdung von der Kirche im 
Lichte der Geschichte, Leipzig: J.C. Hinrichs. 

Bruce, Steve/Wallis, Roy (1992): Secularization: The Orthodox Model, in: 
Bruce, Steve (Hg.): Religion and modernization. Sociologists and historians 
debate the secularization thesis, Oxford: Clarendon Press, S. 8-30. 

Bruce, Steve (1996): Religion in the Modern World, Oxford/New York: Oxford 
University Press.  

Bruce, Steve (2002): God is dead: Secularization in the West, Oxford: Wiley-
Blackwell. 

Burchardt, Marian/Wohlrab-Sahr (2013): Von Multiple Modernities zu Multip-
le Secularities: kulturelle Diversität, Säkularismus und Toleranz als Leitidee 
in Indien, in: Österreichische Zeitschrift für Soziologie 38, S. 355-347. 

Butler, Judith (1997): Körper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen des Ge-
schlechts, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Casanova, José (2004, Erstausgabe 1994): Public religions in the modern world, 
Chicago: University of Chicago Press. 

Casanova, José (2006): Secularization Revisited: A Reply to Talal Asad, in: 
Scott, David/Hirschkin, Charles: Powers of the Secular Modern. Talal Asad 
and His Interlocutors, Stanford, California: Stanford University Press, S. 12-
30. 

Casanova, José (2008): Public Religions Revisited, in: Große Kracht, Hermann-
Josef/Spieß, Christian (Hg.): Christentum und Solidarität, Paderborn: Schö-
ningh, S. 313-338. 

Casanova, José (2009): Europas Angst vor der Religion, Berlin: Berlin University 
Press. 

Casanova, José (2010a): Religion in Modernity as Global Challenge in: Reder, 
Michael/Rugel, Matthias (Hg): Religion und die umstrittene Moderne, 
Stuttgart: Kohlhammer, S. 1-12. 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



                                                                                                                                   LITERATUR |  309
 

 

Casanova, José (2010b): Säkularismus – Ideologie oder Staatskunst?, in: Den 
Säkularismus neu denken Religion und Politik in Zeiten der Globalisierung, 
Transit 39, S. 29-44.  

Casanova, José (2011): Welche Religion braucht der Mensch?, in: Hollstein, 
Bettina/Jung, Matthias/Knöbl, Wolfgang: Handlung und Erfahrung: das Er-
be von Historismus und Pragmatismus und die Zukunft der Sozialtheorie, 
Frankfurt a.M.: Campus, S. 169-190. 

Castro Varela, Maria do Mar/Dhawan, Nikita (2005): Postkoloniale Theorie. Ei-
ne kritische Einführung, Bielefeld: transcript. 

Castro Varela, María do Mar/Dhawan, Nikita (2009): Europa provinzialisieren? 
Ja, bitte! Aber wie?, in: Femina Politica 2. S. 9-18. 

Chakrabarty, Dipesh (2000): Provincializing Europe. Postcolonial Thought and 
Historical Difference, Princeton: Princeton University Press. 

Chakrabarty, Dipesh (2002): Europa provinzialisieren. Postkolonialität und die 
Kritik der Geschichte, in: Conrad, Sebastian/Randeria, Shalini (Hg.) (2002): 
Jenseits des Eurozentrismus: Postkoloniale Perspektiven in den Geschichts- 
und Kulturwissenschaften, Frankfurt a.M.: Campus, S. 283-312. 

Chakrabarty, Dipesh (2009): The Modern and the Secular in the West: An Out-
sider’s View. Review essay on Charles Taylor’s A Secular Age. In: Journal of 
the American Academy of Religions 77, no. 1, S. 393-409. 

Chakrabarty, Dipesh (2010): Europa als Provinz. Perspektiven postkolonialer 
Geschichtsschreibung, Frankfurt [u.a]: Campus. 

Chow, Rey (1993): Writing Diaspora. Tactics of Intervention in Contemporary 
Culture Studies, Bloomington/Indianapolis: Indiana University Press. 

Clifford, James (1988): The predicament of culture – twentieth-century ethnog-
raphy, literature, and art; Cambridge, Mass. [u.a.]: Harvard Univ. Press. 

Clifford, James (1999): Kulturen auf Reisen, in: Hörning, Karl Heinz/Winter, 
Rainer (Hg.): Widerspenstige Kulturen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 476-
531.  

Cohn, Bernhard S./N.B. Dirks (1988): Beyond the Fringe: The Nation State, Co-
lonialism, and the Technologies of Power, in: Journal of Historical Sociology 
1/2, S. 224-228. 

Comoroff, John/Comoroff, Jean (2002): Hausgemachte Hegemonie, in: Conrad, 
Sebastian/Randeria, Shalini (Hg.): Jenseits des Eurozentrismus: Postkolonia-
le Perspektiven in den Geschichts- und Kulturwissenschaften, Frankfurt 
a.M.: Campus, S. 247-282. 

Conrad, Sebastian/Randeria, Shalini (Hg.) (2002): Jenseits des Eurozentrismus: 
Postkoloniale Perspektiven in den Geschichts- und Kulturwissenschaften, 
Frankfurt a.M.: Campus. 

Conrad Sebastian/Randeria, Shalini (Hg.) (2002): Geteilte Geschichten: Europa 
in einer postkolonialen Welt, in: Dies.: Jenseits des Eurozentrismus: Postko-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



310 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
loniale Perspektiven in den Geschichts- und Kulturwissenschaften, Frankfurt 
a.M.: Campus, S. 9-49. 

Costa, Sergio (2005): (Un-)Möglichkeit einer postkolonialen Soziologie. In: 
Brunkhorst, H./Costa, S. (Hg.): Jenseits von Zentrum und Peripherie. Mün-
chen/Mering: Rainer Hampp,  S. 221-250. 

Costa, Sérgio (2007): Vom Nordatlantik zum Black Atlantic. Sozialtheorie, Anti-
rassismus, Kosmopolitismus, Bielefeld: transcript. 

Daniel, Anna/Hillebrandt, Frank (2012): Von der ‚kollektiven Religion‘ zur Viel-
falt religiöser Erfahrungen. Zur Genealogie des religionssoziologischen Dis-
kurses In: Owetschkin, Dimitrij: Tradierungsprozesse im Wandel der Mo-
derne. Religion und Familie im Spannungsfeld von Konfessionalität und Plu-
ralisierung, Essen: Klartext Verlag, S. 31-52. 

Daniel, Anna/Hillebrandt, Frank/Schäfer, Franka/Wienold, Hanns (Hg.) (2012): 
Doing Modernity – Doing Religion, Wiesbaden: VS Verlag. 

Daniel, Anna/ Hillebrandt, Frank (2014): Von ‚religiösen Vergemeinschaftun-
gen‘ zur ‚spirituellen Erfahrung‘ – eine genealogische Betrachtung des reli-
gionssoziologischen Diskurses, in: Religionen in Bewegung, Peripherie Zeit-
schrift für Politik und Ökonomie in der Dritten Welt 134/135, S. 187-211. 

Davie, Grace (2001): Patterns of Religion in Western Europe: An Exceptional 
Case Comoroff, John/Comoroff, Jean (2002): Hausgemachte Hegemonie, 
in: Conrad,, in: Fenn, Richard K (Hg.): The Blackwell Companion to Sociolo-
gy of Religion, Malden: Blackwell Publishing, S. 264-278. 

Davie, Grace (2008): From Believing without Belonging to Vicariouss Religion: 
Understanding the Patterns of Religion in Modern Europe, in: Pollack, 
Detlef/Olson, Daniel V.A. (Hg.): The Role of Religion in Modern Societies, 
New York: Routledge, S. 165-176. 

Dennaoui, Youssef (2010): Sinn und Macht in der globalen Moderne, Münster: 
Lit Verlag. 

Derrida, Jaques (1986): Positionen. Gespräche mit Henri Ronse, Julia Kristeva, 
Jean-Louis Houdebine, Guy Scarpetta, Graz [u.a.]: Böhlau. 

Derrida, Jacques (1990): Ch ra, Wien: Passagen Verlag. 
Derrida, Jacques, (1995): Dissemination, Wien: Passagen Verlag. 
Derrida, Jacques (1998, frz. Erstausgabe 1967): Grammatologie, Frankfurt 

a.M.: Suhrkamp. 
Derrida, Jacques (2001): Glauben und Wissen. Die beiden Quellen der „Religi-

on“ an den Grenzen der bloßen Vernunft, in: Ders. und Gianni Vattimo: Die 
Religion, Frankfurt a.M., S. 9-106.  

Derrida, Jacques (2004): Die différance. Ausgewählte Texte, Ditzingen: Reclam 
Descola, Philippe (2011): Jenseits von Kultur und Natur, Berlin: Suhrkamp. 
Dianteill, Erwan (2010): Bourdieu on Religion: Imposing Faith and Legitimacy, 

in: Journal of Religion 4, S. 603-609. 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



                                                                                                                                   LITERATUR |  311
 

 

Dilthey, Wilhelm (1962): Das Problem der Religion, in: Ders.: Die geistige Welt. 
Einleitung in die Philosophie des Lebens. Zweite Hälfte: Abhandlungen zur 
Poetik, Ethik und Pädagogik. Gesammelte Schriften Bd. 6, hgg. von Georg 
Misch, Stuttgart/Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht. 

Diaz-Bone, Rainer (2009): Diskurs und Ökonomie, diskursanalytische Perspekti-
ven auf Märkte und Organisationen, Wiesbaden: VS Verlag. 

Dobbelaere, Karel (1981): Secularization: A Multidimensional Concept, Dur-
ham: James A. Beckford. 

Drehsen, Volker (1988): Neuzeitliche Konstitutionsbedingungen der prakti-
schen Theologie, Gütersloh: Gütersloher Verl.-Haus Mohn. 

Drews, Paul (1900): Der Rückgang der Kommunikaten in Sachsen. Eine zeitge-
schichtliche Studie über kirchliche Sitten. Zeitschrift für Theologie und 
Kirche 10, S. 148-166. 

Duff, Alexander (1988, Erstausgabe 1839): India and India Missions: Including 
Sketches of the Gigantic System of Hinduism Both in Theory and Practice. 
Dehli: Swati Publications. 

Dubuisson, Daniel (2003): The Western Construction of Religion. Myth, 
Knowledge and Ideology. Baltimore: The John Hopkins University Press. 

Durkheim, Émile (1988, Erstausgabe von 1893): Über soziale Arbeitsteilung. 
Studie über die Organisation höherer Gesellschaften, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp. 

Durkheim, Émile (1973, Erstausgabe von 1897): Der Selbstmord. Neuwied und 
Berlin: Luchterhand. 

Durkheim, Émile (1976): Regeln der soziologischen Methode; Darmstadt/ 
Neuwied: Luchterhand. 

Durkheim, Émile (1987): Schriften zur Soziologie der Erkenntnis. Frankfurt 
a.M.: Suhrkamp. 

Durkheim, Émile (1994): Die elementaren Formen des religiösen Lebens, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp. 

Eisenstadt, Shmuel N. (1986): A Sociological Approach to comparative Civiliza-
tions. The Development and Directions of a Research Program, Jerusalem: 
Hebrew University Press. 

Eisenstadt, Shmuel (1992): Kulturen der Achsenzeit, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 
Eisenstadt, Shmuel (2000): Multiple Modernities, in: Deadalus, Bd.129, S. 1-30. 
Eisenstadt, Shmuel (2003): Die institutionellen Ordnungen der Moderne. Die 

Vielfalt der Modernen aus einer weberianischen Perspektive, in: Albert, 
Gert/ Bienfait, Agathe/ Sigmund, Steffen/Wendt, Claus (Hg.): Das Weber 
Paradigma, Tübingen: Mohr-Siebeck, S. 328-351. 

Eisenstadt, Shmuel (2007): Multiple Modernities: Analyserahmen und Prob-
lemstellung, in: Bonacker, Thorsten/Reckwitz, Andreas (Hg.): Kulturen der 
Moderne. Soziologische Perspektiven der Gegenwart, Frankfurt a.M.: Cam-
pus, S. 19-45. 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



312 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
Eisenstadt, Shmuel (2008a): Der Ursprung der Moderne in Westeuropa: Die 

Westeuropäische Moderne, in: Die Vielfalt der Moderne, Velbrück Wissen-
schaft, Weilerswist, S. 9-45. 

Eisenstadt, Shmuel (2008b): Die Vielfalt der Moderne, Weilerswist: Velbrück 
Wissenschaft. 

Endreß, Martin (2011): „Postsäkulare Kultur“? Max Webers Soziologie und 
Habermas’ Beitrag zur De-Säkularisierungsthese, in Bienfait, Agathe (Hg). 
Religion verstehen, Zur Aktualität von Max Webers Religionssoziologie, 
Wiesbaden: VS Verlag, S. 123-149. 

Falzon, Mark-Anthony (2009): Multi-sited Ethnography. Theory, Praxis and Lo-
cality in Contemporary Research, Aldershot: Ashgate Publishing. 

Fanon, Frantz (1980, frz. Erstausgabe von 1952): Schwarze Haut, weiße Maske, 
Frankfurt a.M.: Syndikat. 

Fanon, Frantz (1967): Black Skin, White Masks, New York: Grove Press. 
Fanon, Frantz (1969): Aspekte der algerischen Revolution, Frankfurt a.M.: 

Suhrkamp. 
Feil, Ernst (2007): Religio IV. Die Geschichte eines neuzeitlichen Grundbegriffs 

im 18. Und frühen 19. Jahrhundert, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht. 
Firsching, Horst/Schlegel, Matthias (1998): Religiöse Innerlichkeit und Gesel-

ligkeit Zum Verhältnis von Erfahrung, Kommunikabilität und Sozialität – un-
ter besonderer Berücksichtigung des Religionsverständnisses Friedrich 
Schleiermachers in: Tyrell, Hartmann/Krech, Volkhard/Knoblauch, Hubert 
(Hg.): Religion als Kommunikation, Würzburg: Ergon, S. 31-82. 

Fitzgerald, Timothy (1990): ‚Hinduism and the ‚World Religion‘ fallacy‘, in Reli-
gion 20, S. 101-118. 

Fitzgerald, Timothy (2000): The Ideology of Religious Studies, Oxford/New 
York: Oxford University Press. 

Fitzgerald, Timothy (2007): Religion and the Secular: Historical and Colonial 
Formations, London: Equinox. 

Foucault, Michel (1969): Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des 
Wahns im Zeitalter der Vernunft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Foucault, Michel (1973, frz. Erstausgabe von 1969): Archäologie des Wissens. 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Foucault, Michel (1974): Die Ordnung des Diskurses, München: Carl Hanser 
Verlag. 

Foucault, Michel (1994): Überwachen und Strafen, die Geburt des Gefängnis-
ses, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Foucault, Michel (1996): Diskurs und Wahrheit, die Problematisierung der 
Parrhesia; Berlin: Merve Verlag. 

Foucault, Michel (2004): Geschichte der Gouvernementalität. Band I und II, 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp. 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



                                                                                                                                   LITERATUR |  313
 

 

Frazer, James G. (1910, Erstausgabe 1887): Totemism and Exogamy, London: 
Macmillan. 

Freud, Sigmund (1968): Totem und Tabu, in: Gesammelten Werke Band 9; 
Frankfurt a.M.: Fischer Verlag. 

Freud, Sigmund (1978): Neue Folgen der Vorlesungen zur Einführung in die 
Psychoanalyse, in: Studienausgabe 1, Frankfurt a.M.: Fischer Verlag. 

Fuchs, Martin (1987): Fremde Kulturen und soziales Handeln. Max Webers 
Analyse der Indischen Zivilisation, in: Kölner Zeitschrift für Soziologie und 
Sozialpsychologie 39(4), S. 669-692. 

Fuchs, Martin (2005): Interkulturelle Hermeneutik statt Kulturvergleich. Zur 
sozialen Reflexivität der Deutungsperspektiven, in: Srubjar, Ilja/Renn, 
Joachim/Wenzel, Ulrich (Hg.): Kulturen Vergleichen. Sozial- und kulturwis-
senschaftliche Grundlagen und Kontroversen, Wiesbaden: VS Verlag, S. 
112-150. 

Füllberg-Stollberg, Katja (2014): „Ein Sauerteig christlichen Lebens in der Mas-
se afrikanischen Heidentums.“ Westindische Konvertiten an der Goldküste 
(1843-1850), in: Habermas, Rebekka/Hölzl, Richard: Mission Global. Eine 
verflechtungsgeschichtliche Perspektive seit dem 19. Jahrhundert, Köln u.a.: 
Böhlau, S. 31-58. 

Gabriel, Karl/Reuter, Hans-Richard (Hg.) (2004): Religion und Gesellschaft, Pa-
derborn: Schöningh UTB. 

Gebhardt, Winfried (1993): Einleitung – Grundlinien der Entwicklung des Cha-
risma-Konzeptes in den Sozialwissenschaften. In: Ders./Zingerle, 
Arnold/Michael, Ebertz (Hg.): Charisma. Theorie, Religion, Politik. Berlin: de 
Gruyter, S. 1-12. 

Gebhardt, Winfried (1994): Charisma als Lebensform. Zur Soziologie des alter-
nativen Lebens, Berlin: Reimer. 

Geertz, Clifford (1987): Religion als kulturelles System, in: Ders.: Dichte Be-
schreibung. Beiträge zum Verstehen kultureller Systeme, Frankfurt a.M., S. 
44-95. 

Gehlen, Arnold (1957): Die Seele im technischen Zeitalter. Sozialpsychologische 
Probleme in der industriellen Gesellschaft, Reinbeck bei Hamburg: Rowohlt. 

Gephart, Werner (2005): „Sphären“ als Orte der okzidentalen Rationalisierung. 
Zu einer vergessenen Metapher in Max Webers Rationalisierungstheorie, 
in: Aretz, Hans-Jürgen/Lahausen, Christian (Hg.): Die Ordnung der Gesell-
schaft, Frankfurt a.M.: Peter Lang, S. 125-160. 

Gilroy, Paul (1993): The Black Atlantic. Cambridge, Mass.: Harvard University 
Press. 

Göhre, Paul (1909): Die neuste Kirchenaustrittsbewegung aus den Landeskir-
chen in Deutschland, Jena: Diederichs. 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



314 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
Goldschmidt, Dietrich/Matthes, Joachim (Hg.)(1962): Probleme der Religions-

soziologie. Sonderband 6 der Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsy-
chologie. 

Goldschmidt, Dietrich/Greiner, Franz/Schelsky, Helmut (Hg.)(1960): Soziologie 
der Kirchengemeinde, Stuttgart: Enke Verlag. 

Gramsci, Antonio (1991-2002, Erstausgabe 1929): Gefängnishefte. Kritische 
Gesamtausgabe, Hamburg/Berlin: Argument Verlag. 

Graf, Friedrich Wilhelm (2007): Die Wiederkehr der Götter. Religion in der mo-
dernen Kultur, München: C.H. Beck. 

Graf, Friedrich Wilhelm (2014): Götter Global. Wie die Welt zum Supermarkt 
der Religionen wird, München: C.H. Beck. 

Grossberg, Lawrence (1999): Was ist Cultural Studies? In: Hörning, 
Karl/Winter, Rainer (Hg.): Widerspenstige Kulturen. Cultural Studies als 
Herausforderung, Frankfurt a.M., S. 43-83. 

Gugutzer, Robert (2012): Verkörperungen des Sozialen: neophänomenologi-
sche Grundlagen und soziologische Analysen, Bielefeld: transcript. 

Ha, Kien Nghi (2005): Hype um Hybridität. Kultureller Differenzkonsum und 
postmoderne Verwertungstechnik im Spätkapitalismus, Bielefeld: 
transcript.  

Habermas, Jürgen (1981): Theorie des kommunikativen Handelns, (Bd.1: Hand-
lungsrationalität und gesellschaftliche Rationalisierung, Bd. 2: Zur Kritik der 
funktionalistischen Vernunft), Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Habermas, Jürgen (1985). Der philosophische Diskurs der Moderne, Frankfurt: 
Suhrkamp. 

Habermas, Jürgen (1990): Die Moderne – ein unvollendetes Projekt. Philoso-
phisch-politische Aufsätze, Leipzig: Reclam. 

Habermas, Jürgen (2001a): Glauben und Wissen, Friedenspreis des deutschen 
Buchhandels, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Habermas, Jürgen (2001b): Zeit der Übergänge. Kleine Politische Schriften IX, 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 

Habermas, Jürgen (2012): Nachmetaphysisches Denken II, Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp. 

Habermas, Rebekka (2008): Mission im 19. Jahrhundert. Globale Netze des Re-
ligiöse, in: Historische Zeitschrift 56, S. 629-679. 

Habermas, Rebekka/Hölzl, Richard (2014): Mission Global. Eine verflechtungs-
geschichtliche Perspektive seit dem 19.Jahrhundert, Köln [u.a.]: Böhlau. 

Habermann, Friederike (2012): Mehrwert, Fetischismus, Hegemonie: Karl 
Marx’ ‚Kapital‘ und Antonio Gramscis ‚Gefängnishefte‘, in: Reuter, Ju-
lia/Karentzos, Alexandra (Hg.): Schlüsselwerke der Postcolonial Studies, 
Wiesbaden: Springer VS, S. 17-26. 

Hahn, Alois (1974): Religion und der Verlust der Sinngebung. Identitätsproble-
me in der modernen Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Herder und Herder. 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



                                                                                                                                   LITERATUR |  315
 

 

Hahn, Alois (1982): Zur Soziologie der Beichte und anderer Formen institutio-
nalisierter Bekenntnisse. Selbstthematisierung und Zivilisationsprozess, in: 
Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie 34, S. 408-434. 

Hahn, Alois (2000): Konstruktionen des Selbst, der Welt und der Geschichte. 
Aufsätze zur Kultursoziologie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Hahn, Alois (2008): Religiöser Wandel in der deutschen Gegenwartsgesell-
schaft – Kontroversen um seine religionssoziologische Interpretation, in: 
König, M./Willaime, J.-P. (Hg.) (2008): Religionskontroversen in Frankreich 
und Deutschland, Hamburg: Hamburger Edition, S. 237-270. 

Hall, Stuart (1977): Über die Arbeit des Centre for Contemporary Cultural Stu-
dies (Birmingham). Ein Gespräch mit H. Gustav Klaus, in: gulliver. Deutsch-
englische Jahrbücher/German-English Yearbooks, Bd. 2., S. 54-67. 

Hall, Stuart (1989): Ideologie, Kultur, Rassismus. Ausgewählte Schriften 1, 
Hamburg/Berlin: Argument. 

Hall, Stuart (1994a): Rassismus und kulturelle Identität, Ausgewählte Schriften 
2, Hamburg: Argument. 

Hall, Stuart (1994b): Der Westen und der Rest: Diskurs und Macht, in. Ders.: 
Rassismus und kulturelle Identität, Ausgewählte Schriften, Hamburg: Ar-
gument, S. 137-179. 

Hall, Stuart (2000): Cultural Studies – ein politisches Theorieprojekt Ausgewähl-
te Schriften, Hamburg: Argument. 

Hall, Stuart (2002): Wann gab es ‚das Postkoloniale‘. Denken an der Grenze, in: 
Randeria, Shalini/Conrad Sebastian (Hg.) (2002b): Jenseits des Eurozentris-
mus: Postkoloniale Perspektiven in den Geschichts- und Kulturwissenschaf-
ten, Frankfurt a.M.: Campus, S. 219-246. 

Hall, Stuart (Hg.)(2010): Representation. Cultural Representations and Signify-
ing Practices, London: Sage Publication. 

Häring, Bernhard (1956): Macht und Ohnmacht der Religion: Religionssoziolo-
gie als Anruf, Salzburg: Otto Müller Verlag. 

Heelas, Paul/Woodhead, Linda (2004): The spiritual revolution – why religion is 
giving way to spirituality; Malden, Oxford: Blackwell. 

Heiser, Patrick/Kurrat, Christian (2012): Pilgern gestern und heute. Soziologi-
sche Beiträge zur religiösen Praxis auf dem Jakobsweg, Münster: Lit Verlag. 

Helle, Jürgen (1989): Einleitung, in: Simmel, Georg: Gesammelte Schriften zur 
Religionssoziologie, Berlin: Duncker und Humblot. 

Hepp, Andreas/Krönert, Veronika (2009): Medien- Event – Religion. Die Media-
tisierung des Religiösen, Wiesbaden: VS Verlag. 

Hervieu-Leger, Daniele (2000): Religion as a Chain of Memory, New Brunswick, 
NJ: Rutgers University Press. 

Hervieu-Leger, Daniele (2003): Individualism, the Validation of Faith, and the 
Social nature of Religion in Modernity, in: Fenn, Richard K (Hg.): The Black-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



316 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
well Companion to Sociology of Religion. Malden, Oxford: Blackwell, S. 161-
175. 

Hillebrandt, Frank (2009): Praktiken des Tauschens. Zur Soziologie symboli-
scher Formen der Reziprozität, Wiesbaden: VS Verlag. 

Hillebrandt, Frank (2010): Modernität – zur Kritik eines Schlüsselbegriffs sozio-
logischer Zeitdiagnose, in: Berliner Journal für Soziologie 20, S. 153-178. 

Hillebrandt, Frank (2012): Die Soziologie der Praxis und die Religion – ein The-
orievorschlag, in: Daniel, Anna/Schäfer, Franka/Hillebrandt, Frank/Wien-
old, Hanns (Hg.): Doing Modernity. Doing Religion. Wiesbaden: Springer 
VS, S. 25-57. 

Hillebrandt, Frank (2014a): Soziologische Praxistheorie. Eine Einführung, Wies-
baden: Springer VS. 

Hillebrandt, Frank (2014b): Die Religion als Praxisformation, in: Ludwig, Chris-
tian/Heiser, Patrick (Hg.): Sozialformen der Religion im Wandel. Wiesba-
den: Springer VS, S. 125-141. 

Hobsbawm, Eric (1999): Das Zeitalter der Extreme. Weltgeschichte des 20. 
Jahrhunderts, München: dtv. 

Jäger, Siegfried (1993): Kritische Diskursanalyse. Eine Einführung, Duisburg: 
DISS-Studien. 

Jäger, Siegfried (2008): Wie kritisch ist die Kritische Diskursanalyse? Ansätze zu 
einer Wende kritischer Wissenschaft, Münster: Unrast. 

Jäger, Siegfried (2010): Lexikon Kritische Diskursanalyse eine Werkzeugkiste, 
Münster, Unrast. 

James, William (1997, Erstausgabe 1902): Die Vielfalt religiöser Erfahrungen. 
Eine Studie über die menschliche Natur, Frankfurt a.M./Leipzig: Insel Ver-
lag. 

Jaspers, Karl (1949): Vom Ursprung und Ziel der Geschichte. München: Piper. 
Joas, Hans (1995): Der amerikanische Pragmatismus und die frühe Religionsso-

ziologie, in: Krech, Volkhard/Tyrell, Hartmann (Hg.), Religionssoziologie um 
1900, Würzburg: Ergon, S. 195-208. 

Joas, Hans (2004): Braucht der Mensch Religion? Über Erfahrungen der Selbst-
transzendenz, Freiburg [u.a]: Herder. 

Joas, Hans/Knöbl, Wolfgang (2004): Sozialtheorie. Zwanzig einführende Vorle-
sungen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Joas, Hans/Wiegandt, Klaus (2007): Säkularisierung und Weltreligionen, Frank-
furt a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag. 

Joas, Hans (2012): Gefährliche Prozessbegriffe. Eine Warnung vor der Rede 
von Differenzierung, Rationalisierung und Modernisierung, in: Gabriel, 
Karl/Gärtner, Christel/Pollack, Detlef: Umstrittene Säkularisierung Soziolo-
gische und historische Analysen zur Differenzierung von Religion und Poli-
tik, Berlin: Berlin University Press. 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



                                                                                                                                   LITERATUR |  317
 

 

Kammler, Clemens/Parr, Rolf/Schneider, Ulrich Johannes (Hg.)(2008): Foucault 
Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart/Weimar: Verlag J. B. Metz-
ler.  

Kapur, Anuradha (1993): Deity to Crusader: The Changing Iconography of Ram, 
in: Pandey, Gyanendra (Hg.): Hindus and Others. The question of Identity in 
India today, New Delhi: Viking, S. 74-107.  

Kastner, Jens (2011): Koloniale Klassifikationen. Zur Genese postkolonialer So-
zialtheorie im kolonialen Algerien bei Frantz Fanon und Pierre Bourdieu, in: 
Prinz, Sophia/Schäfer, Hilmar/Šuber, Daniel (Hg.): Pierre Bourdieu und die 
Kulturwissenschaften. Zur Aktualität eines undisziplinierten Denkens, Kon-
stanz: UVK, S. 277-302. 

Kastner, Jens (2012): Klassifizierende Blicke, manichäische Welt. Frantz Fanon: 
„Schwarze Haut, weiße Masken“ und „Die Verdammten dieser Erde“ In: 
Reuter, Julia/Karentzos, Alexandra (Hg.): Schlüsselwerke der Postcolonial 
Studies, Wiesbaden: Springer VS, S. 85-97. 

Kaufmann, Franz-Xaver (1989): Religion und Modernität. Sozialwissenschaftli-
che Perspektive, Tübingen: J.C.B. Mohr &Paul Siebeck. 

Kaviraj, Sudipta (2004): Religion, Politik und Moderne, in: Randeria, Shali-
ni/Fuchs, Martin/Linkenbach, Antje (Hg.): Konfigurationen der Moderne: 
Diskurse zu Indien, Soziale Welt Sonderband, 15, Baden-Baden: Nomos Ver-
lag, S. 199-214. 

Keller, Reiner (2010): Handbuch sozialwissenschaftliche Diskursanalyse II, 
Wiesbaden: VS Verlag. 

Keller, Reiner (2011a): Handbuch sozialwissenschaftliche Diskursanalyse I, 3. 
erw. Aufl., Wiesbaden: VS Verlag. 

Keller, Reiner (2011b): Wissenssoziologische Diskursanalyse Grundlegung eines 
Forschungsprogramms, Wiesbaden: VS Verlag. 

King; Richard (1999): Orientalism and Religion: Postcolonial Theory, India and 
„The Mystic East“, London/New York: Routledge. 

Kippenberg, Hans. G. (1983): Diskursive Religionswissenschaft. Gedanken zu 
einer Religionswissenschaft, die weder auf einer allgemein gültigen Defini-
tion von Religion noch auf einer Überlegenheit der Wissenschaft basiert, 
in: Gladigow, Burkhard/Kippenberg, Hans G. (Hg.): Neue Ansätze in der Re-
ligionswissenschaft, München: Kösel-Verlag, S. 9-28. 

Kippenberg, Hans G. (1997): Die Entdeckung der Religionsgeschichte: Religi-
onswissenschaft und Moderne, München: C.H. Beck. 

Kippenberg, Hans G./von Sturckrad, Kocku (2003): Einführung in die Religions-
wissenschaft. Gegenstände und Begriffe, München: Beck. 

Kippenberg; Hans G. (2010): Émile Durkheim, in: Michaelis Axel (Hg.): Klassiker 
der Religionswissenschaft. Von Friedrich Schleiermacher bis Mircea Eliade, 
München: C.H. Beck. 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



318 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
Knoblauch, Hubert (1991): Die Verflüchtigung der Religion ins Religiöse 

Thomas Luckmanns Unsichtbare Religion, in: Luckmann, Thomas: Die un-
sichtbare Religion, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 7-41. 

Knoblauch, Hubert (1999): Religionssoziologie, Berlin: De Gruyter. 
Knoblauch, Hubert (2004): Die Soziologie der religiösen Erfahrung, in: Ricken, 

Friedo/Haeffner, Gerd (Hg.): Religiöse Erfahrung. Ein interdisziplinärer Klä-
rungsversuch, Stuttgart, S. 69-80. 

Knoblauch, Hubert (2006): Soziologie der Spiritualität, in: Karl Baier (Hg.): 
Handbuch Spiritualität. Zugänge, Traditionen, interreligiöse Prozesse, 
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, S. 91-111. 

Knoblauch, Hubert (2009): Populäre Religion. Auf dem Weg in eine spirituelle 
Gesellschaft, New York/Frankfurt a.M: Campus. 

Knoblauch, Hubert (2013): Religion, Spiritualität und die Popularität; in: Ber-
ger, Peter L. /Hock, Klau/ Klie, Thomas (Hg.)(2013): Religionshybride. Reli-
gion in posttraditionalen Kontexten, Wiesbaden: Springer VS, S. 121-135. 

Knöbl, Wolfgang (2001): Spielräume der Modernisierung. Das Ende der Eindeu-
tigkeit, Weilerswist: Velbrück Wissenschaft. 

Knöbl, Wolfgang (2007): Die Kontingenz der Moderne. Wege in Europa, Asien 
und Amerika. Frankfurt a.M./New York: Campus. 

Knöbl, Wolfgang (2012): Aufstieg und Fall der Modernisierungstheorie und des 
säkularen Bildes in modernen Gesellschaften. Versuch einer Historisierung, 
in: Willems, Ulrich/Pollack, Detlef/Basu, Helene/Gutmann, Thomas, Spohn, 
Ulrike (Hg.): Moderne und Religion – Kontroversen um Modernität und Sä-
kularisierung, Bielefeld: transcript. 

Koch, Anne (2006): ‚Religionshybride‘ Gegenwart – Religionswissenschaftliche 
Analyse anhand des Harry-Potter-Phänomens, in: Zeitschrift für Religions-
wissenschaft 14, S. 1-23. 

Kohl, Karl-Heinz (1988): Geschichte der Religionswissenschaft, in: Cancik, Hu-
bert/Gladigow, Burghard/Kohl, Karl-Heinz (Hg.): Handbuch religionswissen-
schaftlicher Grundbegriffe, Bd.1, Stuttgart: Kohlhammer. 

König, Réne (1976): Einleitung; in: Durkheim, Émile: Regeln der soziologischen 
Methode, Darmstadt/Neuwied: Luchterhand. 

König, Matthias/Wolf, Christof (2013): Religion und Gesellschaft – Aktuelle 
Perspektiven, in: Dieselben (Hg.): Religion und Gesellschaft, Sonderband 53 
der Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie, Wiesbaden: 
Springer VS, S. 1-24. 

Kossek, Brigitte (2012): Begehren, Fantasie, Fetisch. Postkoloniale Theorie und 
Psychoanalyse (Sigmund Freud und Jacque Lacan), in: Reuter, Ju-
lia/Karentzos, Alexandra (Hg.): Schlüsselwerke der Postcolonial Studies, 
Wiesbaden: Springer VS, S. 51-69. 

Krech, Volkhard/Tyrell, Hartmann (1995): Religionssoziologie um die Jahrhun-
dertwende. Zur Vorgeschichte, Kontext und Beschaffenheit einer Subdis-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



                                                                                                                                   LITERATUR |  319
 

 

ziplin der Soziologie, in: Dies. (Hg.): Religionssoziologie um 1900, Würz-
burg: Ergon Verlag, S. 11-78. 

Krech, Volkhard (1998): Georg Simmels Religionstheorie, Tübingen: Mohr Sie-
beck. 

Krech, Volkhard (1999): Religionssoziologie, Bielefeld: transcript. 
Krech, Volkhard (2002): Religion und Wissenschaft. Studien zur Geschichte der 

Religionsforschung in Deutschland 1871 bis 1933, Tübingen: Mohr Siebeck. 
Krech, Volkhard (2003): Götterdämmerung. Auf der Suche nach Religion, Biele-

feld: transcript. 
Krech, Volkhard (2006): Wohin mit der Religionswissenschaft? Skizze zur Lage 

der Religionsforschung und zu Moglichkeiten ihrer Entwicklung, in: Zeit-
schrift für Religions- und Geistesgeschichte 58, 2, S. 97-113. 

Krech, Volkhard (2011): Wo bleibt die Religion? Zur Ambivalenz des Religiösen 
in der Moderne, Bielefeld: transcript. 

Krech, Volkhard (Hg.)(2012): Dynamics in the history of religions between Asia 
and Europe. Encounters, notions, and comparative perspectives, Leiden 
[u.A.]: Brill. 

Krech, Volkhard (2012): Über Sinn und Unsinn soziologischer Prozessbegriffe, 
in: Gabriel, Karl/Gärtner, Christel/Pollack, Detlef: Umstrittene Säkularisie-
rung Soziologische und historische Analysen zur Differenzierung von Religi-
on und Politik, Berlin: Berlin University Press, S. 565-603. 

Krieger, David (2012): Was ist aus der Religionskritik der Moderne geworden, 
nachdem die Moderne nicht stattgefunden hat? In: Daniel, An-
na/Hillebrandt, Frank/Schäfer, Franka/Wienold, Hanns (Hg.) (2012): Doing 
Modernity – Doing Religion, Wiesbaden: VS Verlag, S. 15-24. 

Lacan, Jacques (1973): Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion wie sie 
uns in der psychoanalytischen Erfahrung erscheint, in: Ders.: Schriften I, 
hgg. von Haas, Norbert, Olten/Freiburg: Walter, S. 61-70. 

Lacan, Jacques (1986): Funktion und Feld des Sprechens und der Sprache in 
der Psychoanalyse. In: Ders.: Schriften II, hgg. von Haas, Norbert: Ol-
ten/Freiburg: Walter. 

Lacan, Jacques (1990): Das Seminar Buch I (1953-1954). Freuds technische 
Schriften, Weinheim/Berlin: Quadriga. 

Lacan, Jacques (1996): Das Seminar Buch XI (1964): Die vier Grundbegriffe der 
Psychoanalyse, Weinheim/Berlin: Quadriga. 

Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal (1985): Hegemony and Socialist Strategy. To-
wars a Radical Democratic Politics, London: Verso. 

Laclau, Ernesto (1990): New Refelctions on the Revolution of our Time, London: 
Verso. 

Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal (2000): Hegemonie und radikale Demokratie. 
Zur Dekonstruktion des Marxismus, Wien: Passagen Verlag. 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



320 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS 

 
Latour, Bruno (2002): War of the Worlds: What about peace?, Chicago: Prickly 

Paradigm Press. 
Latour, Bruno (2008, Erstausgabe 1998): Wir sind nie modern gewesen, Frank-

furt a.M.: Suhrkamp. 
Latour, Bruno (2011): Jubilieren. Über religiöse Rede, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp. 
Le Bras, Gabriel/Boulard, Ferdinand (1947): Carte de la practique religieuse 

dans les campagnes, in: Cahiers du Clergé rural, Paris: Ed. de Cahiers du 
Clergé rural. 

Le Bras, Gabriel (1954/1955): Études de sociologie religieuse, 2Bde, Paris: 
Presses Universitaires de France. 

Lemert, Charles (1975): Defining Non-Church Religion, in: Review of Religious 
Research 16/3, S. 186-197. 

Lewis, W. Arthur (1956): Die Theorie des wirtschaftlichen Wachstums, Tübin-
gen: Mohr (Siebeck). 

Link, Jürgen/Jäger, Siegfried (1993): Kritische Diskursanalyse. Eine Einführung, 
Duisburg: DISS. 

Loimeier, Roman (2014): Gibt es eine ‚islamische Mission‘? Die ‚Muslim Bible 
Preachers‘ in Tansania im 20. Jahrhundert, in: Habermas, Rebekka/Hölzl, 
Richard: Mission Global. Eine verflechtungsgeschichtliche Perspektive seit 
dem 19. Jahrhundert, Köln [u.a.]: Böhlau, S. 327-342. 

Luckmann, Thomas (1960): Neuere Schriften zur Religionssoziologie, in: Kölner 
Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie 12, S. 315-326. 

Luckmann, Thomas (1963): Das Problem der Religion in der modernen Gesell-
schaft, Freiburg: Rombach. 

Luckmann, Thomas (1991, engl. Erstausgabe 1967): Die unsichtbare Religion, 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp. 

Luckmann, Thomas (2002): Schrumpfende Transzendenzen, expandierende 
Religionen, in: Ders.: Wissen und Gesellschaft, Ausgewählte Aufsätze 1981-
2002, Konstanz: UVK, S. 139-154. 

Lüddeckens, Dorothea/Wahltert, Rafael (Hg.)(2010): Fluide Religion – neue re-
ligiöse Bewegungen im Wandel; theoretische und empirische Systematisie-
rungen, Bielefeld: transcript. 

Lüdemann, Susanne (2011): Jacques Derrida zur Einführung, Hamburg: Junius 
Ludwig, Christian/Heiser, Patrick (2014) (Hg.): Sozialformen der Religion im 

Wandel, Wiesbaden: Springer VS. 
Lübbe, Hermann (1998): Kontingenzerfahrung und Kontingenzbewältigung, in: 

von Graevenitz, Gerhart/Marquard, Odo (Hg.): Kontingenz, Paderborn: 
Wilhelm Fink Verlag, S. 35-47. 

Luhmann, Niklas (1975): Soziologische Aufklärung, Bd. 2, Aufsätze zur Theorie 
sozialer Systeme, Opladen: Leske und Budrich. 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



                                                                                                                                   LITERATUR |  321
 

 

Luhmann, Niklas (1982) (urspr. 1977): Funktion der Religion, Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp. 

Luhmann, Niklas (1984): Soziale Systeme. Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 
Luhmann, Niklas (1993): Die Ausdifferenzierung der Religion, in: Ders.: Gesell-

schaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der modernen 
Gesellschaft, Bd. 3, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 259-357. 

Luhmann, Niklas (1998): Die Gesellschaft der Gesellschaft, 2 Bände, Frankfurt 
a.M.: Suhrkamp. 

Luhmann, Niklas (2000): Die Religion der Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp. 

Lyotard, Jean-Francois (1986, frz. Erstausgabe von 1979): Das postmoderne 
Wissen, Graz u.a.: Böhlau.  

Lyotard, Jean-Francois (1987): Der Widerstreit, München: Fink.  
Marcus, George E. (1998): Ethnography through Thick and Thin, Princeton: 

University Press. 
Martin, David (1978): A General Theory of Secularization, Agnicourt: The Book 

Society of Canada. 
Martin, David (2005): On Secularization. Towards a Revisited General Theory, 

Aldershot: Ashgate. 
Marx, Karl (1971): Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie, in: Ders.: Die 

Frühschriften. Hgg. von Landshut, Siegfried, Stuttgart: Kroener, S. 207-224. 
Masuzawa, Tomoko (2005): The Invention of World Religions: Or, How Europe-

an Universalism was preserved in the Language of Pluralism, Chica-
go/London: University of Chicago Press. 

Matter, Christine (2007): „New Word Horizon“. Religion, Moderne und ameri-
kanische Individualität, Bielefeld: transcript. 

Matthes, Joachim (1964): Die Emigration der Kirche aus der Gesellschaft, 
Hamburg: Furch Verlag. 

Matthes, Joachim (Hg.)(1965): Religiöser Pluralismus und Gesellschaftsstruk-
tur. Internationales Jahrbuch für Religionssoziologie, Köln/Opladen: West-
deutscher Verlag. 

Matthes, Joachim (1967): Religion und Gesellschaft, Reinbeck bei Hamburg: 
Rowohlt. 

Matthes, Joachim (1992a): Auf der Suche nach dem Religiösen. Reflexionen zu 
Theorie und Empirie religionssoziologischer Forschung. Beitrag zur Tagung 
der Arbeitsgruppe Religionssoziologie in der Deutschen Gesellschaft für So-
ziologie in Bad Orb, 31.1. bis 1.2. 1992, in: Sociologica internationalis 30, S. 
129-142. 

Matthes, Joachim (1992b): The Operation Called „Vergleichen“, in: Ders. (Hg.): 
Zwischen den Kulturen? Soziale Welt, Sonderband 8; Göttingen: Verlag Otto 
Schwatz & Co, S. 75-102. 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



322 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
Matthes, Joachim (1993): Was ist anders an anderen Religionen. Anmerkun-

gen zur zentristischen Organisation des religionssoziologischen Denkens, 
in: Bergmann, Jörg, Alois Hahn und Thomas Luckmann (Hg.): Religion und 
Kultur, Sonderband 33 der Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsy-
chologie, S. 17-30. 

Matthes, Joachim (2005): Das Eigene und das Fremde. Gesammelte Aufsätze 
zu Gesellschaft, Kultur und Religion, Würzburg: Ergon Verlag. 

Mauss, Marcel (2012): Schriften zur Religionssoziologie, Berlin: Suhrkamp. 
Mbembe, Achille(2014): Kritik der schwarzen Vernunft, Berlin: Suhrkamp. 
McCutcheon, Russell (2000): The Imperial Dynamic in the Study of Religion: 

Neocolonial Practices in an American Discipline, in: King, Richard C.: Post-
colonial America, Chicago: University of Illinois Press S. 275-302. 

McCutcheon, Russell (2003): The Discipline of Religion, Structure, Meaning, 
Rhetoric, London/New York: Routledge. 

McLeod, Hugh (2007): The Religious Crisis of the 1960s, Oxford: Oxford Univer-
sity Press. 

Merz-Benz, Peter-Ulrich (2007): Theorie der Ursprungsreligion. Die Hervorbil-
dung der Religionssoziologie im Kontext der ‚Vergleichenden Religionsfor-
schung’ am Ende des 19. Jahrhunderts, in: Klingemann, Carsten (Hg.): Jahr-
buch für Soziologiegeschichte. Wiesbaden: VS Verlag, S. 69-87. 

Meyer, Heinz (1988) Religionskritik, Religionssoziologie und Säkularisation, 
Frankfurt a.M.: Verlag Peter Lang. 

Moebius, Stefan (2009): Strukturalismus/Poststrukturalismus, in: Kneer, 
Georg/Schroer, Markus (Hg.): Handbuch Soziologische Theorie, Wiesbaden: 
VS Verlag, S. 419-445. 

Mill, James (1817): History of British India, London: Baldwin. 
Mommsen, Wolfgang Justin (1974): Max Weber und die deutsche Politik 1890-

1920, Tübingen: Mohr Siebeck. 
Moore, Robert I. (1997): ‚The Birth of European as a Eurasian Phenomenon’ in: 

Modern Asian Studies 3 1/3, S. 583-601. 
Moore-Gilbert, Bart J. (1997): Postcolonial theory. Contexts, Practices, Politics, 

London [u.a.]: Verso. 
Müller, Friedrich Max (1858): Essay on comparative mythology, London: Ox-

ford Essays. 
Müller, Friedrich Max (1873): Introduction to the science of Religion: Four Lec-

tures Delivered at the Royal Institution; With Two Essays, On False Analo-
gies, and The Philosophy of Mythology, London: Longmans, Green. 

Müller, Friedrich Max (Erstausgabe 1889) (1892): Natural Religion, in: Ders.: 
Collected Works I, London/New York/Bombay: Longmans, Green. 

Müller, Friedrich Max (Erstveröffentlichung 1891) (1892): Physical Religion. In: 
Ders.: Collected Works II, London [u.a]: Longmans, Green. 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



                                                                                                                                   LITERATUR |  323
 

 

Müller, Friedrich Max (1892): Anthropological Religion, in: Ders.: Collected 
Works III, London [u.a.]: Longmans, Green. 

Nassehi, Armin (1995): Religion und Biographie. Zum Bezugspunkt religiöser 
Kommunikation in der Moderne, in: Wohlrab-Sahr, Monika: Biographie 
und Religion. Zwischen Ritual und Selbstsuche; Frankfurt a.M./New York: 
Campus, S. 103-126. 

Neuwirt, Angelika/Stock, Günther (2010): Europa im Nahen Osten - Der Nahe 
Osten in Europa, Berlin: Akademie-Verlag. 

Nietzsche, Friedrich (1969): Werke in drei Bänden. Hgg. von Karl Schlechta. 
München: Carl Hanser Verlag. 

Nietzsche, Friedrich (1980): Die fröhliche Wissenschaft, in: Kritische Studien-
ausgabe Band 3, hgg. von Collin, Giorgio/Montinari, Mazzino, Berlin/New 
York: De Gruyter. 

Norris, Pippa/Ronald Inglehart (2004): Sacred and Secular. Religion and Politics 
Worldwide, Cambridge: Cambridge University Press. 

Oevermann, Ulrich (1995): Ein Modell der Struktur von Religiosität. Zugleich 
ein Strukturmodell von Lebenspraxis und von sozialer Zeit, in Wohlrab-
Sahr, Monika (Hg.): Biographie und Religion. Zwischen Ritual und Selbstsu-
che, Frankfurt a.M., S. 27-102. 

Otto, Rudolf (1917): Das Heilige: Über das Irrationale in der Idee des Göttlichen 
und sein Verhältnis zum Rationalen, Breslau: Trewendt & Granier. 

Osterhammel, Jürgen (2009): Die Verwandlung der Welt. Eine Geschichte des 
19. Jahrhunderts, München: C.H. Beck. 

Parsons, Talcott (1968, Erstausgabe 1951): The Social System, New York [u.a.]: 
Free Press.  

Parsons, Talcott (1971): The system of modern societies, Englewood Cliffs, New 
Jersey: Prentice-Hall. 

Parsons, Talcott (1971b): Evolutionäre Universalien der Gesellschaft, in: Zapf, 
Wolfgang (Hg.): Theorien des sozialen Wandels, Köln: Kiepenheuer und 
Witsch, S. 55-74. 

Parsons, Talcott (1972): Das System moderner Gesellschaften, München: Ju-
venta Verlag. 

Parsons, Talcott (1974): Religion in Postindustrial America: The Problem of 
Secularization, in: Social Research Vol. 41, No. 2, S. 193-225. 

Pickel, Gert (2011): Religionssoziologie. Eine Einführung in zentrale Themenbe-
reiche, Wiesbaden: VS Verlag. 

Pickel, Gert/Sammet, Kornelia (2011): Religion und Religiosität im vereinigten 
Deutschland zwanzig Jahre nach dem Umbruch, Wiesbaden: VS Verlag. 

Pieterse, Jan Nederveen/Parekh, Bhikhu (Hg.): The Decolonization of Imagina-
tion: Culture, Knowledge and Power, Michigan: Zed Books. 

Pollack, Detlef (2003): Säkularisierung – ein moderner Mythos?, Tübingen: 
Mohr-Siebeck. 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



324 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
Pollack, Detlef (2009): Rückkehr des Religiösen? Studien zum religiösen Wandel 

in Deutschland und Europa, Tübingen: Mohr-Siebeck. 
Pollack, Detlef (2012): Differenzierung und Entdifferenzierung als modernisie-

rungstheoretische Prozesskategorien, in: Gabriel, Karl/Gärtner, Christel/ 
Ders: Umstrittene Säkularisierung Soziologische und historische Analysen 
zur Differenzierung von Religion und Politik, Berlin: Berlin University Press, 
S. 545-564. 

Pollack, Detlef/Müller, Olaf/Pickel, Gert (Hg.)(2012): The Social Significance of 
Religion in the Enlarged Europe. Secularization, Individualization and Plura-
lization, London: Ashgate. 

Pollack, Detlef/Müller, Olaf (2013): Religiosität und Zusammenhalt in Deutsch-
land. Gütersloh: Bertelsmann Stiftung.  

Pollack, Detlef/Müller, Olaf/Rosta, Gergely/Friedrichs, Nils/Yendell, Alexander 
(2014): Grenzen der Toleranz: Wahrnehmung und Akzeptanz religiöser Viel-
falt in Europa. Wiesbaden: Springer VS. 

Pollack, Detlef/Rosta, Gergely (2015): Religion in der Moderne, ein internatio-
naler Vergleich; Frankfurt/New York: Campus. 

Porter, Dennis (1994): Orientalism and its Problems, in: Williams, Patrick/ 
Chrismann, Laura (Hg.): Colonial Discourse and Postcolonial Theory. A 
Reader; New York: Colombia University Press, S. 150-161. 

Pries, Ludger (1998): Transnationale soziale Räume. Theoretisch-empirische 
Skizze am Beispiel der Arbeitswanderung Mexiko-USA, in: Beck, Ulrich 
(Hg.): Perspektiven der Weltgesellschaft, Frankfurt a.M., S. 55-86. 

Pütz, Bogomir (2007): Es gibt immer nur eine Alternative, Wien: von Notz Ver-
lag. 

Rai, Alok (1993): Religious Conversions and the Crisis of Brahmanical Hindu-
ism, in: Pandey, Gyanendra (Hg.): Hindus and Others. The question of Iden-
tity in India today, New Dehli: Viking, S. 225-237. 

Randeria, Shalini (1996): Hindu-‚Fundamentalismus‘: Zum Verhältnis von Reli-
gion, Geschichte und Identität im modernen Indien, in: Weiß, Christian et. 
al. (Hg.): Religion – Macht – Gewalt: Religiöser ‚Fundamentalismus‘ und 
Hindu-Moslem-Konflikte in Südasien, Frankfurt a.M.: IKO Verlag für inter-
kulturelle Kommunikation. 

Randeria, Shalini (1999): Jenseits von Soziologie und soziokultureller Anthro-
pologie: Zur Ortsbestimmung der nicht-westlichen Welt in einer zukünfti-
gen Sozialtheorie, in: Soziale Welt 50, 4, S. 373-382. 

Randeria, Shalini (2003): (Post)koloniale Moderne: Kastensolidarität und 
Rechtspluralismus in Indien, in: Kantner, Cathleen (ed.): Indien: Postkoloni-
ale Moderne, Schwerpunktheft Berliner Debatte Initial, 14:3, S. 4-17. 

Randeria, Shalini (2004): Verwobene Moderne: Zivilgesellschaft, Kastenbin-
dungen und nicht-staatliches Familienrecht im (post)kolonialen Indien, in: 
Randeria, Shalini/Fuchs, Martin/Linkenbach, Antje (Hg.): Konfigurationen 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



                                                                                                                                   LITERATUR |  325 

 

 

der Moderne: Diskurse zu Indien, Soziale Welt Sonderband, 15, Baden-
Baden: Nomos Verlag, S. 155-178. 

Randeria, Shalini (2007): Grenzziehungen und -verschiebungen: Hindu-
Nationalismus und die Politisierung religiöser Identitäten im (post-) koloni-
alen Indien, in: Tröger, Jochen (Hg.): Streit der Kulturen, Heidelberg: Uni-
versitätsverlag Winter, S. 67-102. 

Randeria, Shalini/Fuchs, Martin/Linkenbach, Antje (Hg.) (2004): Konfiguratio-
nen der Moderne: Diskurse zu Indien, Soziale Welt Sonderband 15, Baden-
Baden: Nomos Verlag. 

Reckwitz, Andreas (2003): Grundelemente einer Theorie sozialer Praktiken. Ei-
ne sozialtheoretische Perspektive, in: Zeitschrift für Soziologie 32, S. 282-
301. 

Reckwitz, Andreas (2006): Ernesto Laclau – Diskurse, Hegemonie, Antagonis-
men, in: Moebius, Stefan/Quadflieg, Dirk (Hg.): Kultur. Theorien der Ge-
genwart, Wiesbaden: VS Verlag, S. 339-349. 

Reckwitz, Andreas (2008): Unscharfe Grenzen. Perspektiven der Kultursoziolo-
gie, Bielefeld: transcript.  

Reuter, Julia/Villa, Paula Irene (2009): Provincializing Soziologie. Postkoloniale 
Theorie als Herausforderung, in: Dies. (Hg.): Postkoloniale Soziologie. Empi-
rische Befunde, theoretische Anschlüsse, politische Interventionen, Biele-
feld: transcript, S. 11-47. 

Riesebrodt, Martin (1990): Fundamentalismus als patriarchalische Protestbe-
wegung. Amerikanische Protestanten (1910-28) und iranische Schiiten 
(1961 1979) im Vergleich, Tübingen: Mohr. 

Riesebrodt, Martin (2000): Die Rückkehr der Religionen. Fundamentalismus 
und der „Kampf der Kulturen“, München: Beck. 

Riesebrodt, Martin (2007): Cultus und Heilversprechen Eine Theorie der Religi-
onen, München: Verlag C.H. Beck. 

Rodriguez Encarnación, Gutiérrez (2003): Repräsentation, Subalternität und 
postkoloniale Kritik, in: Dies./Steyerl, Hito (Hg): Spricht die Subalterne 
Deutsch? Migration und Postkoloniale Kritik, Münster: Unrast Verlag, S. 17-
37. 

Rohrbacher, Angelika (2006): Eurozentristische Religionswissenschaft? Dis-
kursanalytische Methodik an den Grenzen von Ost und West, Marburg: Tec-
tum Verlag 

Roof, Wade Clark (1999): Spiritual Marketplace: Baby Boomers and the Re-
making of American Religion, Princeton: Princeton University Press. 

Rossi, Pietro (2003): Universalgeschichte und interkultureller Vergleich, in: Al-
bert, Gert/Bienfait, Agathe/Sigmund, Steffen/Wendt, Claus (Hg.): Das We-
ber Paradigma, Tübingen: Mohr-Siebeck, S. 111-122. 

-

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



326 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
Rostow, Walt W. (1960): Stadien wirtschaftlichen Wachstums: Eine Alternative 

zur marxistischen Entwicklungstheorie, Göttingen: Vandenhoeck & Rup-
recht. 

Sadjed, Ariane (2013): Fallstricke der Säkularisierung. In: Religion und Moder-
ne; Aus Politik und Zeitgeschehen 24, S. 17-20.  

Said, Edward (1978): Orientalism, London: Routledge & Kegan Paul. 
Said, Edward (2009): Orientalismus. Frankfurt a.M.: Fischer. 
Said, Edward (1981): Covering Islam, Henley, London: Routledge and Paul. 
Said, Edward (1993): Kultur und Imperialismus. Einbildungskraft und Politik im 

Zeitalter der Macht, Frankfurt a.M.: Fischer. 
Said, Edward (1994): The Pen and the Sword. Conversations with David Barsa-

mian, Monroe: Common Courage Press. 
Salvatore, Armando: The Euro-Islamic Roots of Secularity, in: Asian Journal of 

Social Science, 33 (2005) 3, S. 412-437. 
Santos, Boaventura de Sousa (1995): Toward a new common sense: Law, sci-

ence and politics in the pragmatic transition, New York: Routledge. 
Sarasin, Philipp (2007): War Michel Foucault ein Kulturwissenschaftler?, in: 

Därmann, Iris/Jamme, Christoph (Hg.): Kulturwissenschaften. Konzepte, 
Theorien, Autoren, München: Wilhelm Fink S. 313-329. 

Saussure, Ferdinand (1967, Erstausgabe v. 1916): Grundfragen der allgemei-
nen Sprachwissenschaft, Berlin: De Gruyter. 

Savarkar, V.D. (1949): Hindutva Who is a Hindu?, Poona: S.P. Gokhale. 
Savramis, Demosthenes 1968a: Religionssoziologie. Eine Einführung, Mün-

chen: Nymphenburger. 
Savramis, Demosthenes (1968b): Literaturbesprechung Religionssoziologie, in: 

Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie, Band 20, S. 858-862. 
Scharpf; Fritz W. (1989): Politische Steuerung und politische Institutionen, in: 

Politische Vierteljahresschrift 30, S. 10-21. 
Schäfer, Franka/Wienold, Hanns (2012a): Glauben-Machen. Elemente und 

Perspektiven einer soziologischen Analyse religiöser Praxis nach Pierre 
Bourdieu, in: Dies./Daniel, Anna/Hillebrandt, Frank: Doing Modernity – 
Doing Religion, Wiesbaden: Springer VS, S. 61-112. 

Schäfer, Franka/Wienold, Hanns (2012b): Auf der Suche nach den Weltreligio-
nen: Vom christlichen Glauben zur universellen religiösen Erfahrung, in 
Dies./Daniel, Anna/Hillebrandt, Frank: Doing Modernity – Doing Religion, 
Wiesbaden: Springer VS, S. 169-204. 

Schäfer, Franka (2012): Armut im Diskursgewimmel – Eine kritische Analyse 
des sozialwissenschaftlichen Diskurses, Wiesbaden: Springer VS. 

Schäfer, Franka/Daniel, Anna/Hillebrandt, Frank: Methoden einer Soziologie 
der Praxis, Bielefeld: transcript. 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



                                                                                                                                   LITERATUR |  327
 

 

Schelsky, Helmut (1965, Erstausgabe 1957): Ist die Dauerreflexion institutiona-
lierbar? Zum Thema einer modernen Religionssoziologie., in: Ders.: Auf der 
Suche nach Wirklichkeit, Düsseldorf: Diedrich, S. 50-75. 

Schlegel, Friedrich (1808): Ueber die Sprache und Weisheit der Inder. Ein Bei-
trag zur Begründung der Alterthumskunde; Nebst metrischen Übersetzun-
gen Indischer Gedichte, Heidelberg: Mohr und Zimmer. 

Schleiermacher, Friedrich D. E. (1984, Erstausgabe 1799): Über die Religion. 
Reden an die Gebildeten unter ihren Verächtern, in: Ders. Kritische Ge-
samtausgabe, Bd. I/2: Schriften aus der Berliner Zeit 1769-1799, hgg. von 
Günter Meckenstock Berlin/New York: de Gruyter Verlag, S. 185- 326. 

Schluchter, Wolfgang (1979): Die Entwicklung des okzidentalen Rationalismus. 
Eine Analyse von Max Webers Gesellschaftsgeschichte, Tübingen: J. C. B. 
Mohr (Paul Siebeck). 

Schluchter, Wolfgang (1991): Religion und Lebensführung. Bd. 2: Studien zu 
Max Webers Religions- und Herrschaftssoziologie, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp. 

Schmitz, Markus (2012): Archäologie des okzidentalen Fremdwissens und 
kontrapunktische Komplettierung. Edward W. Saids: ‚Orientalism‘ und ‚Cul-
tur and Imperialism‘, in: Reuter, Julia/Karentzos, Alexandra (Hg): Schlüs-
selwerke der Postcolonial Studies, Wiesbaden: Springer VS, S. 109-120. 

Schneider, Irmela (2000): Hybridisierung als Signatur der Zeit, in: Robertson, 
Caroline Y./Winter, Carsten (Hg.): Kulturwandel und Globalisierung, Baden-
Baden: Nomos, S. 175-187. 

Schultheis, Franz (2006): Mit Weber über Weber hinaus: Pierre Bourdieus 
Theorie des religiösen Feldes, in: Autour de la notion de Champ – Actes de 
l’école d’été ESSE 4-9 Juillet 2005, Crète: Service de Presse de l’Université 
de Crète, 2005, S. 92-111. 

Schwinn, Thomas (2001): Differenzierung ohne Gesellschaft. Umstellung eines 
soziologischen Konzepts, Weilerswist: Velbrück Wissenschaft. 

Schwinn, Thomas (2013): Max Weber und die Systemtheorie. Studien zu einer 
handlungstheoretischen Makrosoziologie, Tübingen: Mohr-Siebeck. 

Simmel, Georg (1922, Erstausgabe 1906): Die Religion, Frankfurt a.M.: Literari-
sche Anstalt Rütten & Loening. 

Simmel, Georg (1989): Gesammelte Schriften zur Religionssoziologie, Berlin: 
Duncker und Humblot. 

Simojoki, Hedrik (2012): Peter Beyer: Religionen in der Weltgesellschaft; in: 
Ders: Globalisierte Religion, Tübingen: Mohr Siebeck, S. 66-104.  

Smith, Jonathan Z. (1982): Imagining Religion: From Babylon to Jonestown, 
Chicago: University of Chicago Press. 

Smith, William Robertson (1898): Lectures on the Religion of the Semites, Lon-
don: Adam and Charles Black. 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



328 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
Soeffner, Hans-Georg (1992): Die Ordnung der Rituale. Die Auslegung des All-

tags II, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 
Soeffner, Hans-Georg (1993): Der Geist des Überlebens. Darwin und das Pro-

gramm des 24. Deutschen Evangelischen Kirchentags, in: Bergmann, 
Jörg/Hahn, Alois/Luckmann, Thomas (Hg.): Religion und Kultur, Sonderband 
33 der Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie, S. 191-205. 

Soeffner, Hans-Georg (1994): Das ‚Ebenbild‘ in der Bilderwelt  Religiösität und 
die Religionen, in: Sprondel, Walter (Hg.): Die Objektivität der Ordnungen 
und ihre kommunikative Konstruktion, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 291-
318. 

Spencer, Baldwin/Gillen, Francis James (1899): The Native Tribes of Central 
Australia, London: Macmillian and Co. 

Spivak, Gayatri Chakravorty (1994): Can the subaltern speak?, in: Williams, 
Patrick/Chrisman (Hg.): Colonial Discourse and Post-Colonial Theory, New 
York: Colombia University Press, S. 66-111. 

Spivak, Gayatri Chakravorty (1990): The Postcolonial Critic. Interviews, strate-
gies, dialogues, New York: Routledge. 

Spivak, Gayatri Chakravorty (1995): Ghostwriting, in: Diacritics 25 (2), S. 65-84. 
Spivak, Gayatri Chakravorty (1999): A Critique of Postcolonial Reason. Towards 

a History of the Vanishing Present, Calcutta/New Dehli: Seagull. 
Spivak, Gayatri Chakravorty (2013): Kritik der postkolonialen Vernunft. Hin zu 

einer Geschichte der verrinnenden Gegenwart, Stuttgart: Kohlhammer. 
Stachura, Mateusz (2011): Ideen und Interessen. Die Seitenwechselproblema-

tik am Beispiel der Hinduismus- und Judentum-Studien von Max Weber, in: 
Bienfait, Agathe (Hg.): Religionen verstehen. Zur Aktualität von Max We-
bers Religionssoziologie, Wiesbaden: VS Verlag; S. 18-40. 

Stark, Rodney/Finke, Roger (2000): Acts of Faith. Explaining the Human Side of 
Religion. Berkley, California: Univ. of California Press. 

Steinmetz, George (2006): Decolonizing German theory: an introduction, in: 
Postcolonial Studies Vol 9, No1, London: Routledge. 

Steyerl, Hito/Rodriguez, Encarnación, Gutiérrez (Hg.)(2003): Spricht die Subal-
terne Deutsch? Migration und Postkoloniale Kritik, Münster: Unrast Verlag. 

Stietencron, Heinrich v. (1989): Hinduism: On the proper use of a deceptive 
term, in: Sontheimer, Günther/Kulke, Hermann (Hg.): Hinduism Reconsi-
dered, New Dehli: Manohar, S. 11-28. 

Stoler, Ann Laura/Cooper, Frederick (1997): Between Metropole and Colony. 
Rethinking a Research Agenda, in: Dies. (Hg.): Tensions of Empire. Colonial 
Cultures in a Bourgeois World, Berkeley: University of California Press, S. 1-
56. 

Stowers, Stanley (2008): The Ontology of Religion, in: Braun, Willi et al: Intro-
ducing religion. Essays in honor of Jonathan Z. Smith, London [u.a.]: Ex-
quinox, S. 434-449. 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



                                                                                                                                   LITERATUR |  329
 

 

Streicher, Ruth (2016): Imperialism, Buddhism, and the Secular in 19th-
Century Siam – Notes on Provincializing Secularism, in: TRAFO-Blog for 
Transregional Research, https://trafo.hypotheses.org/3941, (Stand: 
25.4.2016). 

Subrahmanyam, Sanjay (1997): Connected Histories: Notes towards a Recon-
figuration of Early Modern Eurasia. The Eurasian Context of the Early Mod-
ern History of Mainland South East Asia, 1400-1800, in: Modern Asian 
Studies, 1997 (31), S. 735-762 

Subrahmanyam, Sanjay (2005a): Explorations in Connected History. Mughals 
and Franks, Oxford: Oxford University Press. 

Subrahmanyam, Sanjay (2005b): Explorations in Connected History. From the 
Tagus to the Ganges, Oxford: Oxford University Press. 

Taylor, Edward Burnett (1871): Primitive Culture. Researches into the Devel-
opment of Mythology, Philosophy, Religion, Language, Art and Custom, 
London: John Murray. 

Taylor, Charles (2002): Die Formen des Religiösen in der Gegenwart, Frankfurt 
a.M.: Suhrkamp. 

Taylor, Charles (2009): Ein säkulares Zeitalter, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 
Taylor, Charles (2010): Für einen neuen Säkularismus. Zur Einführung, in: Den 

Säkularismus neu denken. Religion und Politik in Zeiten der Globalisierung. 
Transit 39, S. 5-28. 

Tenbruck, Friedrich H. (1975): Das Werk Max Webers. Kölner Zeitschrift für So-
ziologie und Sozialpsychologie 27, S. 663-702. 

Tenbruck, Friedrich H. (1993): Die Religion im Maelstrom der Reflexion, in: 
Bergmann, Jörg, Alois Hahn und Thomas Luckmann (Hg.): Religion und Kul-
tur, Sonderband 33 der Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsycholo-
gie, Wiesbaden, S. 31-67. 

Tilly, Charles (1984): Big Structures, Large Processes, Huge Comparisions, New 
York: Russell Sage Foundation. 

Tolstoi, Lew Nikolajewitsch (1968): Rede gegen den Krieg: Politische Flugschrif-
ten, Frankfurt a.M.: Insel Verlag. 

Troeltsch, Ernst (1962, Erstausgabe 1913): Zur religiösen Lage, Religionsphilo-
sophie und Ethik, Aalen: Scientia Verlag. 

Troeltsch, Ernst (1965, Erstausgabe 1912): Die Soziallehren der christlichen Kir-
chen und Gruppen, Aalen: Scientia Verlag. 

Troeltsch, Ernst (1991): Christianity and the History of Religion, in: Ders.: Reli-
gion in History, Minneapolis: Fortress Press, S. 77-86. 

Troeltsch, Ernst (1998, Erstausgabe 1912): Die Absolutheit des Christentums 
und der Religionsgeschichte, in: Rendtorff, Trutz/Pautler, Steffen: Kritische 
Gesamtausgabe Band 5, Berlin/New York: Walter de Gruyter. 

 Turner, Bryan (1994) Orientalism, postmodernism and globalism, London 
[u.a.]: Routledge. 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



330 | DIE GRENZEN DES RELIGIONSBEGRIFFS

 
Tyrell, Hartmann (1978): Anfragen an die Theorie der funktionalen Differenzie-

rung, in: Zeitschrift für Soziologie 7, S. 175-193. 
Tyrell, Hartmann (1995): Von der ‚Soziologie statt Religion‘ zur Religionssozio-

logie, in: Derselbe/Krech, Volkhard (Hg.): Religionssoziologie um 1900, 
Würzburg: Ergon, S. 79-128. 

Tyrell, Hartmann (1996): Religionssoziologie, in: Geschichte und Gesellschaft – 
Zeitschrift für historische Sozialwissenschaft 22, Vandenhoeck & Ruprecht. 

Tyrell, Hartmann (2008): Kulturkämpfe in Frankreich und Deutschland und die 
Anfänge der Religionssoziologie, in: Koenig, Matthias und Jean-Paul Willi-
ame (Hg.): Religionskontroversen in Frankreich und Deutschland, Hamburg, 
S. 97-181. 

Tyrell, Hartmann/Krech, Volkard/Knoblauch, Hubert (Hg.)(1998): Religion als 
Kommunikation, Würzburg: Ergon Verlag. 

Van der Veer, Peter/Lehmann, Hartmut (Hg.)(1999): Nation and Religion. Per-
spectives on Europe and Asia, Princeton, New Jersey: Princeton University 
Press. 

Van der Veer, Peter (2001): Imperial Encounters. Religion and Modernity in In-
dia and Britain, Princeton, Oxford: Princeton University Press. 

von Stuckrad, Kocku (2010): Reflections on the Limits of Reflection: An Invita-
tion to Discursive Study of Religion, in: Method and Theory in the Study of 
Religion, 22, S. 156-169. 

Weber, Max (1948): Aus den Schriften zur Religionssoziologie, hgg. von Solms-
Roedelheim, Max Ernst, Frankfurt a.M.: Schauer. 

Weber, Max (1980, Erstausgabe 1922): Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriß 
der verstehenden Soziologie, Studienausgabe, Tübingen: Mohr Siebeck. 

Weber, Max (1988, Erstausgabe 1904): Die protestantische Ethik und der Geist 
des Kapitalismus, in: Ders.: Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie I, 
Tübingen: Mohr Siebeck. 

Weber, Max (1991a): Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen. Konfuzianismus 
und Taoismus, (Schriften und Reden 1915-1920). Hgg. von Helwig Glint-
zer/Petra Kolonko, Tübingen: Mohr Siebeck. 

Weber, Max (1991b): Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen. Hinduismus 
und Buddhismus Schriften 1916-1920 Studienausgabe. Tübingen: J.C.B. 
Mohr (Paul Siebeck). 

Weber, Max (1992, Erstausgabe 1919): Wissenschaft als Beruf, hgg. von Wolf-
gang J. Mommsen: Gesamtausgabe. Bd. 17 Tübingen: Mohr Siebeck. 

Weber, Max (2011): Abriß der universalen Sozial- und Wirtschaftsgeschichte. 
Mit- und Nachschriften 1919-1920, in: Max Weber-Gesamtausgabe. Band 
III/6, hgg. v. Wolfgang Schluchter/Schröder, Joachim, Tübingen: Mohr Sie-
beck. 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



                                                                                                                                   LITERATUR |  331
 

 

Wensierski, Hans-Jürgen/von Lübcke, Claudia (2007): Junge Muslime in 
Deutschland. Lebenslagen, Aufwachsprozesse und Jugendkulturen; Opla-
den: Budrich. 

Widmer, Peter (1997): Subversion des Begehrens. Eine Einführung, in: Jacques 
Lacans Werk, Wien: Turia+Kant. 

Wienold, Hanns (2014): Geglaubt wird überall, Religion auf Reisen, in: Religion 
in Bewegung; Peripherie Zeitschrift für Politik und Ökonomie in der Dritten 
Welt 134/135, S. 148-186. 

Wienold, Hanns (im Erscheinen): Clifford  Geertz:  Von  den  „religiösen  Wirk-
lichkeiten“  zur  „Welt  in  Stücken“. Eine Lektüre in religionssoziologischer 
Absicht, in: Willems, Ulrich/Gärtner, Christel/Spohn, Ulrike: Handbuch Mo-
derne und Religion. Frankfurt a.M.: Campus. 

Wilson, Bryan (1982): Religion in Sociological Perspective, Oxford: University 
Press. 

Winter, Rainer (2001): Die Kunst des Eigensinns – Cultural Studies als Kritik der 
Macht, Weilerswist: Velbrück Wissenschaft. 

Winter, Rainer (2005): Der zu bestimmende Charakter der Kultur. Das Konzept 
der Artikulation in der Tradition der Cultural Studies, in: Srubar, Ilja/Renn, 
Joachim/Wenzel, Ulrich (Hg.): Kulturen vergleichen. Sozial- und kulturwis-
senschaftliche Grundlagen und Kontroversen. Wiesbaden: VS Verlag, S. 
271-289. 

Winter, Rainer (2012): Die Differenz leben. Stuart Hall: ‚Der Westen und der 
Rest‘ und ‚Wann war ‚der Postkolonialismus‘‘, in: Reuter, Julia/Karentzo, 
Alexandra (Hg.): Schlüsselwerke der Postcolonial Studies. Wiesbaden: 
Springer VS, S. 131-142. 

Wittgenstein, Ludwig (1984): Tractatus logico-philosophicus. Tagebücher 
1914-1916. Philosophische Untersuchungen. Werkausgabe Band 1, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp. 

Wohlrab-Sahr, Monika (2003): „Luckmann 1960“ und die Folgen. Neuere Ent-
wicklungen in der deutschsprachigen Religionssoziologie, in: Orth, 
B./Schwietring, Th./Weiß, J. (Hg.): Soziologische Forschung. Stand und Per-
spektiven, Opladen: S. 427-448. 

Wohlrab-Sahr, Monika/Burchardt, Marian (2011): Vielfältige Säkularitäten. 
Vorschlag zu einer vergleichenden Analyse religiös-säkularer Grenzziehun-
gen, in: Denkströme. Journal der Sächsischen Akademie de, S. 53-71. 

Young, Robert (1995): Colonial Desire. Hybridity in Theory. Culture and Race, 
London/New York: Routledge. 

Zimmerman, Andrew (2006): Decolonizing Weber. In: Postcolonial Studies Vol. 
9, No 1, London: Routledge, part of the Taylor & Francis Group, S. 53-79. 

 
 
 

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



Religionswissenschaft

Frederik Elwert,
Martin Radermacher,
Jens Schlamelcher (Hg.)
Handbuch Evangelikalismus

Januar 2017, ca. 380 Seiten, Hardcover;, ca. 39,99 €,
ISBN 978-3-8376-3201-9

Christiane Königstedt
Frankreich und seine »Sekten«
Konfliktdynamiken zwischen Katholizismus,
Laizismus und Religionsfreiheit

Mai 2016, 282 Seiten, kart., 34,99 €,
ISBN 978-3-8376-3427-3

Judith Könemann, Saskia Wendel (Hg.)
Religion, Öffentlichkeit, Moderne
Transdisziplinäre Perspektiven
(unter Mitarbeit von Martin Breul)

Februar 2016, 350 Seiten, kart., 34,99 €,
ISBN 978-3-8376-3005-3

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



Religionswissenschaft

Tommi Mendel
Common Roads – Pilgern und Backpacking
im 21. Jahrhundert
Buch und DVD

2015, 152 Seiten, kart., mit DVD, 24,99 €,
ISBN 978-3-8376-3019-0

Steffen Führding
Jenseits von Religion?
Zur sozio-rhetorischen »Wende«
in der Religionswissenschaft

2015, 268 Seiten, kart., 34,99 €,
ISBN 978-3-8376-3138-8

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11



Bereitgestellt von | New York University Bobst Library Technical Services
Angemeldet

Heruntergeladen am | 04.10.16 22:11


