Hans-Joachim Friedrich

Der Ungrund der Freiheit
im Denken von Bohme,
Schelling und Heidegger

Schellingiana 24

frommann-holzboog






Schellingiana

Quellen und Abhandlungen zur
Philosophie E.W. J. Schellings

Herausgegeben von Walter E. Ehrhardt
und Jochem Hennigfeld im Auftrag
der Internationalen Schelling-Gesellschaft

Band 24



Hans-Joachim Friedrich
Der Ungrund der Freiheit

im Denken von Bohme,

Schelling und Heidegger

frommann-holzboog



Das handschriftliche Original des Vierzeilers auf Seite 1

Ich bin der ich war.

Ich bin der ich sein werde.
Ich war der ich sein werde.
Ich werde sein der ich bin

aus dem Archiv der Berlin-Brandenburgischen Akademie der
Wissenschaften, Archiv-Sign.: NL Schelling, 86, S. 20

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation
in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte
bibliografische Daten sind im Internet iiber

(http://dnb.d-nb.de) abrufbar.

ISBN 978-3-7728-2496-8

© frommann-holzboog Verlag e K. - Eckhart Holzboog
Stuttgart-Bad Cannstatt 2009

www.frommann-holzboog.de

Satz: Rhema — Tim Doherty, Miinster

Druck: Offizin Chr. Scheufele, Stuttgart

Einband: Litges & Dopf, Heppenheim

Gedruckt auf siurefreiem und alterungsbestindigem Papier



Meiner lieben Mutter
zum achtzigsten Geburtstag



Danksagung

Den Herausgebern Herrn Prof. Walter E. Ehrhardtund Herrn
Prof. Jochem Hennigfeld danke ich fiir die Aufnahme dieses
Buches in die Reihe der Schellingiana. Herrn Prof. Ehrhardt
danke ich insbesondere ganz herzlich fiir die kritisch fundierte
Besprechung dieser Arbeit.

VI



Inhalt

Einleitung

1.

[ I S S

IIIL.

AW N =

Vom Ursein des Wollens zum Ungrund
der Freiheit
Die Frage nach dem Anfang (Schelling — Hegel)

Die Geburt des Willens
aus dem Ungrund der Freiheit

Die Wiedergeburt
Die Materie des Platon

. Der Ungrund als Nichts

Der Abyssus der Gnostiker

Der Streit um die Gottlichen Dinge

Der Wille im Ungrund

Der Ungrund und der Satz vom Grund
Der Ungrund als Selbstbewegungsquelle

Das Auge im Ungrund
(Gottes Auge und Menschen-Blick)

Imagination und Ereignis

Die wahre und die falsche Imagination
Annihilation und Ekstase

Evolution und Ereignis

Die ewige Freiheit als Augenblick im Ungrund
der Zeiten

Der Panentheismus als Ungrund der Metaphysik

35

45

45
60

79

79
92
98
102
113

127

127
142
157
172

183
204

VII



Anhang

Der Gegenstand der Freiheitsschrift und
die ontologische Differenz

Der Gang der Freiheitsschrift
(Beilage zu Abschnitt II, 2)

1. Der Gang zu den Miittern

2. Die Flucht vor dem Weltgeist

Siglen- und Literaturverzeichnis

1. Siglen

2. Werke Heideggers

3. Werke Jakob Bohmes
4. Andere Werkausgaben
5. Sonstige Literatur
Personenregister

VIII

209

209

215
215
220

239

239
241
242
243
246

259



Einleitung

1. Vom Ursein des Wollens zum Ungrund
der Freiheit

Gehort die Freiheitsabhandlung Schellings zum deutschen
Idealismus? Die Frage ist bis heute — zweihundert Jahre nach
threm Erscheinen — nicht entschieden. Trotzdem liegt in ihr
der Schliissel zum Verstindnis dieser Abhandlung. Der Bruch,
der sich hier in Schellings Philosophie vollzog, ist unverkenn-
bar, auch wenn sich nicht leicht sagen 148t, worin dieser Bruch
eigentlich liegt, und ob hierbei wirklich mit dem Idealismus
gebrochen wurde.

Martin Heidegger hat die Frage zuerst in aller Deutlich-
keit aufgeworfen. Die Antwort, die er darauf in seinen beiden
Schellingvorlesungen von 1936 und 1941 gab und die immer
noch als die bedeutendsten Beitrige zur Auslegung der Frei-
heitsabhandlung gelten, ist eindeutig oder doch fast eindeu-
tig. Denn wenngleich Heidegger sehr wohl sah, daf§ Schelling
»den deutschen Idealismus von innen her iiber seine eigene
Grundstellung hinaustreibt“, und wenn er darin bereits ,das
Anzeichen des Heraufkommens eines ganz Anderen, das Wet-
terleuchten eines neuen Anfangs® vernahm (GA 42, 51.), so
prasentiert die Abhandlung fur ithn trotzdem oder gerade des-
halb ,,den Gipfel der Metaphysik des deutschen Idealismus®
(GA 49, 1).! Warum? Die These wirft eine Reihe von Fragen
auf:

1 Das ,Wetterleuchten eines neuen Anfangs® ist fiir Heidegger noch nicht die-
ser Anfang selbst, wohl aber das, was sich im ,,groffen Scheitern® von Schel-

lings ,Metaphysik® als Anzeichen des ganz Anderen ankiindigen soll. Die



1. Was versteht Heidegger unter Metaphysik?

2. Inwiefern gehort der deutsche Idealismus (noch) zur Meta-
physik?

3. Warum soll gerade in Schellings Freiheitsabhandlung der
Gipfel der Metaphysik des Idealismus erreicht worden
sein?

4. Welche Absicht verfolgt Heidegger mit dieser These? Und
schliefflich

5. Wird diese These dem Anliegen Schellings gerecht?

Letztlich geht es dabei um eine einzige Frage; sie ist bisher nur

als ,,Problemanzeige“ von Hans-Michael Baumgartner for-

muliert worden. Sie bildet den eigentlichen Kern unserer Aus-
gangsfrage, namlich:

Ist die Freiheitsabhandlung Schellings wirklich das Paradigma der
Metaphysik des Idealismus, worin dieser tatsichlich zu einer Art
Vollendungsgestalt gelangt??

Zu Recht weist Baumgartner darauf hin, daf} sich Schelling
in dieser Abhandlung bereits von der neuzeitlichen Meta-
physik des ,Sichselbstwollens“ geldst hat.> Unter dem ,rea-
len Begriff der Freiheit versteht Schelling gerade nicht, wie
Heidegger annimmt, das Wollen als ,,Urseyn®, sondern ,ein
Vermogen des Guten und des Bosen® (SW VII, 352). Anhand
der genannten Fragen wird deshalb zunichst zu kliren sein,
ob Schelling mit diesem Begriff der Freiheit die Metaphysik
des Idealismus vollendet oder nicht vielmehr bereits durch-
brochen hat.

Metapher ist somit nicht Ausdruck einer ambivalenten Metaphysikkritik,
wie Konstanze Urban (2006) annimmt.

2 Baumgartner (1995), 51; vgl. David (2003).

3 Ebd,, 52.



Zu den ersten beiden Fragen: Es mag befremdlich schei-
nen, wenn von vorneherein von der ,,Metaphysik des Idealis-
mus“ die Rede ist. Gehort der deutsche Idealismus iiberhaupt
zur Metaphysik? Zeichnet er sich nicht gerade dadurch aus,
daf er in der Nachfolge Kants die Metaphysik endgiiltig hin-
ter sich gelassen hat? Erinnert sei in dem Zusammenhang an
den Hegel-Kongref§ von 1987, wo es um diese Frage ging.*
Die Frage, ob es eine ,Metaphysik nach Kant“ geben konne,
beruht letzten Endes darauf, dafl sich Kants eigene Unter-
scheidung nicht durchgesetzt hat: die Unterscheidung zwi-
schen der Metaphysik als ,,theoretisch-dogmatischer Doctrin®
tibersinnlicher Gegenstinde und der Ontologie als wissen-
schaftlicher ,Teil der Metaphysik“. Der transzendentale Idea-
lismus ist selbst Teil der Metaphysik, sofern er ontologisch
nach den kategorialen Bedingungen des Seienden fragt! Denn
auch wenn die transzendentale Analytik sich nur noch auf
Gegenstinde bezieht, die ,durch Erfahrung belegt werden
konnen®, so hilt sie an der Aristotelischen Grundfrage aus-
driicklich fest (vgl. KrV, B 105).> So erscheint zwar bis heute

Kant als ,Zermalmer der Metaphysik‘; aber er hat nur ein Schein-
und Schulgebilde zerschlagen, um die Metaphysik im neuzeitlichen
Sinne des ,subjektiven’ Idealismus erst eigentlich aufzurichten und
der ersten Vollendung der Metaphysik durch den deutschen Idea-
lismus den Grund zu schaffen. (GA 67, 97f.)

Diesen Grund hat Schelling zum Thema der Freiheitsabhand-
lung gemacht, und zwar durch die Aufstellung (Explikation)
der Unterscheidung von Grund und Existenz. Allein deshalb
sieht Heidegger in dieser Abhandlung einen Hohepunkt der
nachkantischen Metaphysik; denn dadurch sei erst deutlich

4 Stegmaier/Hoffmann (1988).
5 Vgl. dazu auch Kant: Fortschritte der Metaphysik, AA XX, 260.



geworden, worauf die Vollendung der abendlindischen Meta-
physik im transzendentalen und absoluten Idealismus hinzielt,
nimlich auf das System eines ,absoluten Wissens® als Grund
der Existenz:

Unsere eigentliche Absicht geht auf die Metaphysik des deutschen
Idealismus, in der sich die abendlindische Metaphysik in einer
Hinsicht vollendet (Schellings Abhandlung innerhalb dieser Meta-
physik). Deshalb wurde bei der Auslegung dieser Abhandlung die
allem vorgreifende Frage nach der Seiendbeir des Seienden gestellt;
deshalb wurde zuerst von der ,Unterscheidung von Grund und
Existenz‘ gehandelt. (GA 49, 96)°

Nun bezieht Schelling die Unterscheidung aber gar nicht auf
den Idealismus, sondern auf die Naturphilosophie:

Die Naturphilosophie unsrer Zeit hat zuerstin der Wissenschaft die
Unterscheidung aufgestellt zwischen dem Wesen, sofern es existirt,
und dem Wesen, sofern es blof§ Grund von Existenz ist. (SW VII,
357)

Die Frage ist, warum Schelling die Unterscheidung iiberhaupt
aufgestellt hat. Wollte er damit die wissenschaftliche Begriin-
dung des Seins im Idealismus eigens reflektieren? Warum
spricht er dann aber von der ,,Naturphilosophie unserer Zeit*
(damit meint er seine eigene und nur sie), die ,,zuerst“ in der
Wissenschaft diese Unterscheidung aufgestellt habe? Sicher
wollte Schelling damit nicht sagen, dafl die Unterscheidung
zwischen Grund und Existenz erst in seiner eigenen Philoso-
phie vorkomme, was natiirlich unsinnig wire; sie kommt auch
nicht erst im transzendentalen und absoluten Idealismus von
Kant, Fichte und Hegel vor. Vielmehr kennzeichnet sie das

6 Zu Heideggers Auslegung dieser Unterscheidung als ,Seynsfuge“ siehe
GA 42, 1851f.; 277ff. und GA 49, 111f.; 831f.



Wesen der Metaphysik seit ihren Anfingen, d.h. spitestens
seit Aristoteles und seiner Frage nach den ersten Grinden
und Ursachen des Seienden.” ,,Diese Unterscheidung ist so alt
als die erste wissenschaftliche Darstellung derselben® (SW VII,
357). Warum dann aber ihre Aufstellung?

Die grundstiirzende Antwort darauf sei jetzt schon vor-
weggenommen. Sie lautet: darum, weil die Unterscheidung in
dieser Fragestellung noch gar nicht als solche bedacht worden
ist! Der Grund ist selbst etwas Seiendes oder Existierendes,
sonst wire er nicht. Wie kann der Grund aber sein, wenn
durch ihn im Unterschied erst etwas werden soll? In dem, was
werden soll, aber nicht ist, mufl die Ergriindung von etwas
Seinwerdendem und Seinkonnendem erst vollzogen werden,
und zwar — darin liegt der entscheidende Punkt —im Ungrund
der Freiheit als ,,absoluter Indifferenz“, d.h. (Noch-)Un-ent-
schiedenheit dieser Unterscheidung (ebd., 406)!®

Schelling hat damit nicht nur ein ,Schein- und Schulge-
bilde“ der Metaphysik zerschlagen wie Kant. Vielmehr hat er
damit die Frage der Metaphysik ins Bodenlose, Grund-lose
gestlirzt. Deutlich wird das, wenn wir daraufhin Schellings
eigene zum Teil selbstkritische Auseinandersetzung mit dem
Idealismus in Betracht ziehen und diese Kritik mit der seyns-
geschichtlichen Auslegung Heideggers vergleichen.

[ORORO)
sk sk sk

Der gemeinsame Ansatz von Fichte, Hegel und auch noch
vom frithen Schelling liegt darin, Kants Begriff der transzen-
dentalen Subjektivitit als Grund des Seins absolut zu setzen.
Auf diese Weise stellte der Idealismus das Band mit der alten

7 Aristoteles: Metaphysik VI, 1, 1025b.
8 Siehe dazu Duque (1999), 181ff.



Metaphysik wieder her, das durch Kant abgerissen schien.
Das Absolute kehrte zuriick, allerdings jetzt nicht mehr in
Gestalt eines Jenseitigen, ,das Gott weiff wo sein sollte®; und
auch nicht mehr in Gestalt eines transzendentalen Ideals, von
dem man nicht weif}, ob ihm ein Jenseitiges tiberhaupt ent-
spricht. Vielmehr kehrte das Absolute zuriick in Gestalt der
Vernunft selbst. Darin liegt die Sikularisierung des Absoluten
in der nachkantischen Metaphysik. Wofiir braucht die Welt
noch einen Gott, wenn alles, was in der Welt ist, durch die
Vernunft erklirt und begriindet werden kann? Und was soll
der Name ,Gott dann noch bedeuten, wenn nicht die Ver-
nunft selbst? In dem Augenblick, in dem sich die Philosophie
nur noch durch die Vernunft auf die Wirklichkeit bezieht, ist
sie ,das Ergriinden des Verniinftigen“ und ,eben damit das
Erfassen des Gegenwdrtigen und Wirklichen, nicht das Auf-
stellen eines Jenseitigen®: ,,Was verniinftig ist, das ist wirklich;
und was wirklich ist, das ist verniinftig.“® Die Vernunft ver-
wirklicht sich in der Welt als verniinftige Wirklichkeit — nir-
gendwo sonst. Diese verntnftige Wirklichkeit ist zum einen
die ,,moralische Weltordnung® (Fichte) und zum anderen in
ithrer Verwirklichung ,der Gang Gottes in der Welt, daf§ der
Staat ist“'®. Die Neutralitit (Gleichgiiltigkeit) des modernen
Staates gegeniiber der Religion zeigt, dafl die Welt den Gott
nicht mehr braucht. Der Staat ist das wirklich gewordene Jen-
seits im Diesseits, der Himmel auf Erden. Die ,moralische
Ordnung” in Form der Gesetzgebung ist an Gottes Stelle
getreten und hat ihn damit tiberfliissig gemacht:

9 Hegel: Grundlinien der Philosophie des Rechts, WW 7, 24.
10 Ebd., 403.



Jene lebendige und wirkende moralische Ordnung ist selbst Gott;
wir bediirfen keines andern Gottes und konnen keinen andern
fassen. Es liegt kein Grund in der Vernunft, aus jener moralischen
Weltordnung herauszugehen und vermittelst eines Schlusses vom
Begriindeten auf den Grund noch ein besonderes Wesen, als die
Ursache desselben, anzunchmen [...]. 1!

Das sagt Fichte, und es ist kein Zufall, dafl er das in jener Schrift
sagt, die den Atheismusstreit auslosen sollte. In der Freiheits-
abhandlung spielt Schelling unmittelbar auf diese Stelle an, um
daran deutlich zu machen, daff sich der Gottesbegriff gerade
nicht auf ein so ,leeres und abgezogenes System® reduzieren

laf3t:

Gottist etwas Realeres als eine blofle moralische Weltordnung, und
hat ganz andere und lebendigere Bewegungskrifte in sich, als ihm
die diirftige Subtilitit abstrakter Idealisten zuschreibt. (SW VII,
356; vgl. ebd., 3371.)

Schelling hat diesen neuen Glauben nicht mitvollzogen. Fiir
thn ist die Vernunft nicht der neue Gott oder das Abso-
lute selbst; wohl aber, sofern die Vernunft sich als ein sol-
ches Wesen geriert, ,der umgekehrte Gott“, d.i. ,ein ande-
rer Geist®, der sich an die Stelle geschwungen hat, ,da Gott
seyn sollte“, um im Menschen die ,falsche Imagination zu
erzeugen, er konne ,selbst schaffender Grund“ werden und
als das alleinige Machtzentrum der Welt ,,iber alle Dinge herr-
schen® (SW VII, 389ff.).'? Die Metaphysik ist darum keines-

wegs verschwunden, wie schon Kant deutlich gemacht hat.

11 Fichte: Uber den Grund unseres Glaubens an eine gottliche Weltregierung,
WW 5, 186. Vgl. dazu auch den letzten Abschnitt in der Philosophie des
Rechts, a.a.O., §360, 512.

12 Siehe Abschnitt I11, 2 Die wahre- und die falsche Imagination.



Vielmehr ist sie dadurch gerade auf eine vermeintlich sichere,
weil sich selbst gewisse und d.h. wissenschaftliche Grund-
lage gestellt worden. Deshalb spricht Fichte von der ,, Wissen-
schaftslehre“ und Hegel von der ,,Wissenschaft der Logik®.
Und deshalb entstand im Idealismus der neue wissenschaft-
lich begriindete Glaube, der Mensch koénne alles Sein kraft
der Vernunft aus sich selbst setzen. Hegels Anbiederung an
die geoffenbarte Religion als Verbiindete der Vernunft andert
daran nichts. Die angebliche Einheit von Vernunft und Glaube
ist fiir Schelling nur ,eine Lige des Systems“ (GPP, 234f.).
Denn:

Wenn die Vernunft alles Sein und alles Sein die Vernunft ist, und
die Philosophie nichts vermag, als die Vernunft als alles Sein zu
betrachten, so ist fiir einen Gott, der etwas anderes wire, als die
zum Geist gewordene Vernunft, kein Raum mehr tibrig. (UPhO,
419; vgl. ebd., 416ff.)

So macht Heidegger darauf aufmerksam, dafl dieser neue
Glaube an die Vernunft auch als ,,Befreiung des Menschen zu
sich selbst“ verstanden wurde, d.h. zugleich als Befreiung von
der Herrschaft des Kirchlichen Lehramts und seines Macht-
anspruchs, ,erste und eigentliche Quelle der Wahrheit“ zu
sein. In dem Augenblick, in dem der Mensch alles Sein nur
noch als das ,an und fiir sich Verniinftige® betrachtete, trat er
aus dem Geborsam im Glauben an Geschopflichkeit, Siinde
und Erlsung heraus (GA 42, 531f.). Aber hat sich der Mensch
damit wirklich von der Theologie befreit und den Weg in
die Freiheit gefunden? An die Stelle Gottes setzte Fichte die
moralische Weltordnung und Hegel den Staat. Fiir Hegel gibt
es deshalb keine Freiheit des Individuums, sondern nur eine
Freiheit (Souverinitit) des Staates, und zwar als ,absoluter
unbewegter Selbstzweck® der Vernunft. War es vor dem Wis-



senschaftsglauben® hochste Pflicht jedes einzelnen, Mitglied
der Kirche zu sein, so ist jetzt ihre ,hachste Pflicht“, ,Mitglie-
der des Staats zu sein“.'* Aus Gott-Vater wurde Vater Staat,
und aus unmiindigen Laien folgsame Staatsbiirger. Was diese
neue Verpflichtung im Dienste des Staates fiir den einzelnen
bedeutet, wird noch zu bedenken sein.' Jedenfalls wurde die
Idee des Absoluten im deutschen Idealismus keineswegs auf-
gegeben. Im Gegenteil: Sie wurde jetzt nur durch ein ande-
res, nimlich verniinftiges Prinzip ersetzt, um die ,spekula-
tive Interpretation des Seins® als streng wissenschaftliche zu
begriinden und sicherzustellen. Deshalb ist fiir Schelling auch
die ,offentlich geduldete Metaphysik“ des Idealismus noch
yauf den Theismus eingeschrankt®, ,,der nur mit dem Dualis-
mus [von Grund und Existenz] bestehen kann und im Grunde
dasselbe mit ihm ist“ (WA, 104):

Dem bloflen Theismus, der tiber den Begriff Gottes nicht hinaus-
geht, ist Gott nur das Urseiende, oder Ursein ist der Inhalt des
Theismus, sowie Gott in der Theologie immer als supremum, pri-

mum ens dargestellt wird [...]. (UPhO, 113)

Genau fiir diesen Theismus oder Dualismus hat Heidegger
den Ausdruck ,,Onto-theo-logie“ geprigt:

Die spekulativ gefafite und also begriindete Interpretation des Seins
ist Ontologie, aber so, dafl das eigentlich Seiende das Absolute,

13 Auch der Glaube an die wissenschaftliche Erklirbarkeit der Welt ist ein
Glaube, als solcher nicht weniger ,metaphysisch als der Glaube an einen
gottlichen Schopfungsgrund. Die Frage ist, ob nicht gerade dieser Glaube
dem eigentlichen Wesen der Freiheit widerspricht! Hat die Freiheit tiber-
haupt einen Grund, oder liegt sie nicht vielmehr da, wo das Sein immer von
neuem geschichtlich zu ergriinden ist?

14 Hegel: Philosophie des Rechts, a.a.O., §258, 399.

15 Siehe Anhang: Die Flucht vor dem Weltgeist.



Bedc, ist. Von dessen Sein aus wird alles Seiende und der Aéyog
bestimmt. Die spekulative Interpretation des Seins ist Onto-theo-

logie. (GA 32, 141)

Nun bezieht Heidegger diese Wesensbestimmung der Meta-
physik allerdings nicht nur wie hier auf die Phinomenolo-
gie Hegels, sondern auch auf die Freiheitsabhandlung Schel-
lings. Auch und gerade in dieser Abhandlung werde nach
dem eigentlich Seienden oder nach dem Ursein gefragt; nur
mit dem Unterschied, daf§ dieses Sein jetzt nicht primir in
Gott gesehen werde oder in der Vernunft oder in der morali-
schen Weltordnung, sondern im ,,absoluten Willen“ und sei-
ner Willensfreiheit. Dabei zeige sich gerade hier, in der Befrei-
ung des eigenen Willens, die ,auflerste und erste Zielsetzung®
der neuzeitlichen Metaphysik, und zwar als eine ,auf sich
selbst gegriindete Bemichtigung des Seyns“ (GA 42, 56). Ver-
nunft und Moralitdt sind demgegeniiber nur die Seinsweisen,
in denen sich diese Bemichtigung vollzieht. So werde gerade
in dieser Abhandlung deutlich, was die Philosophie von Pla-
tons ,,Idee des Guten bis Nietzsches ,, Willen zur Macht® als
Metaphysik ist:

Jede Philosophie als Metaphysik ist Theologie in dem urspriingli-
chen und wesentlichen Sinne, dafl das Begreifen (A6y0g) des Seien-
den im Ganzen nach dem Grunde (d.h. der Ur-sache) des Seyns
fragt und dieser Grund 0e6g, Gott, genannt wird. [...] Und die
Schellingsche Abhandlung ist deshalb eines der tiefsten Werke der
Philosophie, weil sie in einem einzigartigen Sinne ontologisch und
theologisch zugleich ist. (GA 42, 87f.; vgl. ebd., 112ff.)

Heidegger stiitzt sich dabei auf die berithmte Formel ,, Wollen
ist Urseyn“. In der Tat scheint sie zunichst seine These zu
bestitigen:

10



Es gibt in der letzten und hochsten Instanz gar kein anderes Seyn
als Wollen. Wollen ist Urseyn, und auf dieses allein passen alle Pri-
dicate desselben: Grundlosigkeit, Ewigkeit, Unabhangigkeit von
der Zeit, Selbstbejahung. Die ganze Philosophie strebt nur dahin,
diesen hochsten Ausdruck zu finden. (SW VII, 350)

Wire das, was Schelling hier sagt, seine eigene Grundthese,
dann hitte Heidegger recht. Die Unterscheidung zwischen
Grund und Existenz wiirde dann, ,wenn anders sie die We-
sensbestimmtheit des Seyns angeben soll, im Wesen des Wol-
lens beschlossen liegen (GA 42, 189). Und der Wille wire
die , Wurzel“ dieser Unterscheidung. Sie entspringe ,,aus dem
Wollen“, und das , Unterschiedene® hitte ,,den Charakter von
,Wille “ (GA 49, 89).'° Nur — ist das auch die Ansicht von
Schelling? Sah er im Wollen wirklich die ,letzte und hochste
Instanz“ allen Seins? Horen wir dazu, was er selbst iber diese
Formel sagt:

Bis zu diesem Punkt ist die Philosophie zu unsrer Zeit durch
den Idealismus gehoben worden: und erst bei diesem konnen wir
eigentlich die Untersuchung unsres Gegenstandes aufnehmen, [...].
Allein der Idealismus selbst, so hoch wir durch ihn in dieser Hin-
sicht gestellt sind, und so gewiff es ist, daff wir thm den ersten
vollkommenen Begriff der formellen Freiheit verdanken, ist doch
selbst fiir sich nichts weniger als vollendetes System, und lafit uns,
sobald wir in das Genauere und Bestimmtere eingehen wollen, in
der Lehre der Freiheit dennoch rathlos. (SW VII, 3501.)

Die Formel ,,Wollen ist Urseyn“ nimmt Schelling hier zum
Ausgangspunkt, nicht aber macht er sie, wie Heidegger unter-
stellt, zum Gegenstand seiner Untersuchung. Im Gegenteil! So
sehr dieser Begriff der ,formellen Freiheit” durch die Philo-

16 ZuHeideggers Auslegung der Formel ,,Wollen ist Urseyn“ vgl. GA 42, 163ff.
und GA 49, 83ff.

11



sophie unserer Zeit hervorgehoben worden ist, so ,reicht der
blofe Idealismus nicht hin®, ,die tiefsten Schwierigkeiten, die
in dem Begriff der Freiheit liegen“ (SW VII, 352), aufzulosen,
und liflt uns vollig ratlos, sobald wir auch nur etwas genauer
und bestimmter auf die Lehre der Freiheit eingehen wollen.

Eine radikalere Kritik am Idealismus lifit sich trotz aller
Wirdigung kaum denken. Die Kritik beruhtjetzt allein auf der
ungeklirten Unterscheidung zwischen Grund und Existenz
im Willen der Ichheit. Dabei wendet sich Schelling sowohl
gegen den ,subjektiven, sich selbst mifiverstehenden Idea-
lismus Fichtes“ als auch auch gegen Kants ,,metaphysische
Erorterungen seiner Kritik der praktischen Vernunft“ (ebd.,
3511.).77 ,Der Idealismus gibt nimlich einerseits nur den all-
gemeinsten, andererseits den bloff formellen Begriff der Frei-
heit“ (ebd., 352). Und das ist der Begriff der Willensfreiheit als
Entscheidungsgrund der Existenz: Der Wille entscheidet, was
werden soll und was nicht. ,Der reale und lebendige Begriff
aber ist, daf} sie [die Freiheit] ein Vermdgen des Guten und
des Bosen sey“ (ebd.). Und das, so Schelling, ist durch die
Willensfreiheit allein nicht zu erkliren.

»Am auffallendsten” wird das am ,,Begriff der Immanenz®.
Wire der Wille das absolute Grundprinzip der Freiheit, dann
wiirden das Gute und das Bose zugleich als die zwei Grundbe-
stimmungen des Wollens iz ihm beschlossen liegen, und zwar

17 Hegel wird nicht erwihnt. Nach den Ausfillen in der Phinomenologie ist
er nicht mehr Gegner Schellings, sondern sein Widersacher. Deshalb das
eisige Schweigen. Die Auseinandersetzung mit Hegel findet auf einer ande-
ren Ebene statt. Auf dieser Ebene geht es um einen unvergleichlichen Rich-
tungskampf. Dieser Kampf ist noch keineswegs entschieden, auch wenn es
in der Geschichte der ersten Hilfte des 20. Jh. so aussah, als ob sich der
» Weltgeist“ Hegels durchgesetzt hitte (siche dazu den folgenden Abschnitt
und Anhang: Die Flucht vor dem Weltgeist).

12



auch und zuerst im Urwillen Gottes. Dadurch kommt es zu
folgendem Dilemma: Entweder man macht den Willen Gottes
zum Urheber von Gut und Bose und zerstort damit seinen
Begriff als den ,eines allervollkommensten Wesens“. Oder
aber man leugnet die ,,Realitdt des Bosen und gibt damit den
yrealen Begriff“ der Freiheit auf, zu der nun einmal auch die
Moéglichkeit, nicht jedoch die Notwendigkeit gehort, wirklich
Boses tun zu konnen und zu wollen (ebd., 353).18

In einer sehr dichten Analyse zeigt Schelling darauthin auf,
wie wenig es bisher gelungen ist, dieses Dilemma angesichts
des einseitigen Begriffs der formellen Willensfreiheit aufzuls-
sen. Sowohl die Emanationslehre des Neuplatonismus als auch
die neueren Ansitze von Spinoza, Leibniz, Kant und Fichte
werden hierbei einer kritischen Betrachtung unterzogen (ebd.,
353-357). Das, was Schelling dieser ,,ganzen neu-europiischen
Philosophie seit ihrem Beginn (durch Descartes)* vorwirft, ist
der gemeinschaftliche ,,Mangel, daf} die Natur fiir sie nicht vor-
handen ist, und daf} es ihr am lebendigen Grunde fehlt“ (ebd.,
356). Die Natur kommt fiir sie nur als ,,Nicht-Ich“ oder als
immanent-gegenstindliche Vorstellung des subjektiven Wil-
lens vor, nichtaber als ,lebendiger Grund“ oder als ,,Basis“ des
Willens selbst! Doch ,,nur aus den Grundsitzen einer wahren
Naturphilosophie® lasse sich der reale und lebendige Begriff
der Freiheit entwickeln (ebd., 357). Denn wenn die Freiheit
nicht nur ein Vermdgen zum Guten ist, sondern auch ,zum

18 So hat Thomas Buchheim sicher recht, wenn er gegentiber Heideggers Deu-
tung der Freiheitsschrift als einer ,Metaphysik des Bosen (vgl. GA 42, 169)
feststellt, dafl es bei Schelling eine ,Notwendigkeit des Bosen® nicht gibt
(Buchheim (2000), 50ff.). Allerdings ebensowenig gibt es eine Notwendig-
keit des Guten! Was es gibt, ist die Notwendigkeit (N6tigung) des Willens,

sich entscheiden zu miissen: zum Guten oder zum Bosen.

13



Bosen, so mufl sie eine von Gott unabhingige Wurzel haben®
(ebd., 354).

Verwunderlich ist es schon, daff Heidegger diese massive
Kritik Schellings an der ,,ganzen neu-europdischen Philoso-
phie® kaum zur Kenntnis nimmt."” Zwar sieht er, daf§ in Schel-
lings eigenem Ansatz die Natur ,,als das Mitbestimmende [...]
in eine hohere Einheit mit der Freiheit“ riickt (GA 42, 1451.),
doch was er nicht sieht, ist die Absicht, die Schelling damit
verfolgt: nimlich die Formel ,,Wollen ist Urseyn® als ,letzte
und hochste Instanz“ gerade aufzubrechen! Hitte Heidegger
das gesehen, so hitte er kaum sagen kdnnen, dafl in der Frei-
heitsabhandlung der Gipfel der Metaphysik erreicht werde;
um im Bild zu bleiben, es wird hier nicht ihr Gipfel erreicht,
sondern ihr verborgener Abgrund.”

19 Das ist vor allem deshalb verwunderlich, weil auch Heidegger, und zwar
unter ganz dhnlichen Gesichtspunkten, die Philosophie seit Descartes als
seuropiische® begreift (vgl. GA 6.2,2991.). Als ,,Metaphysik der unbedingten
und vollendeten Subjektivitat“ bildet die ,,europiisch-planetarische Philoso-
phie“ die Vorstufe zur ,, Weltherrschaft oder, wie wir heute sagen, zur ,,Glo-
balisierung“. Nicht nur die Natur im allgemeinen, sondern auch die Natur
des Menschen im besonderen kommt in dieser ,Ermichtigung des Willens
zur Macht“ nur noch als Rohstoff vor, als ,Menschenmaterial“! Die tran-
szendentale Subjektivitit ist damit keineswegs verschwunden, wohl aber hat
sie sich dadurch als rationales Kalkiil der Weltokonomie vom Cogito unse-
res Daseins losgeldst. So sprechen wir heute vom ,Humankapital und von
der ,Ressource Mensch‘. Durch die formal-technische Beherrschung seiner
wnackten Natur® (Nietzsche) hat sich der Mensch selbst zu einem ,Produk-
tionsgut gemacht, einem ,,Gestell“ (Heidegger).

20 In der Besinnung (1938/39) wird Heidegger Schelling eher gerecht. Er ver-
gleicht dort Schellings Begriffe der Natur und der Freiheit mit Hegels ,,abso-
lutem Begriff“ und kommt dabei zu folgendem Schluf}: ,,wenn er [der Geist]
sein Wesen in der Freiheit hat, so ist in diese als Vermégen zum Guten
und zum Boésen eine Bestimmung verlegt, die Wesentlicheres sagt als Hegels
,absoluter Begriff “ (GA 66, 263). Allein um diese Bestimmung geht es!

14



Was heiflt denn ,,Wollen ist Urseyn“? Heifit das, dafl das
Wollen das urspringlichste, hochste Seiende von allem ande-
ren Seienden ist, das Ur-seiende (8viwg Ov, summum ens)?
Oder heif3t das, daff es die Ur-sache von allem Sein ist, oder
gar die ,Wurzel“ der Unterscheidung von Grund und Sein?
Wenn das Wollen aber die Ur-sache von allem Sein ist, wie
kann es dann zugleich die ,letzte und hochste Instanz®, das
Ur-sein, sein? Setzt es dann nicht vielmehr das schon voraus,
was es in seinem Wollen allererst verursachen soll: das Sein
oder die Existenz?

Was ist ur-spriinglicher: das Wollen als Ur-sache oder das
Wollen als Ur-sein?* In der Onto-theo-logie der Metaphysik
kreisen die theologische Frage nach dem Grund des Seins und
die ontologische Frage nach dem Sein des Seienden um sich
selbst. Der Wille erscheint als Grund des Seins, und das Sein
erscheint wiederum als Grund des Willens. Und, so sagt Hei-
degger spiter in seinem programmatischen Vortrag tiber Die
onto-theo-logische Verfassung der Metaphysik (1957):

Weil Sein als Grund erscheint, ist das Seiende das Gegriindete, das
hochste Seiende aber das Begriindende im Sinne der ersten Ursache.

[...] Dies ist die Ursache als die Causa sui. (GA 11, 76f.)

2

—_

Zur Bestimmung des Absoluten als ,,Ur-sache® und ,,Ur-seiendes sieche
GA 67, 173. Das Verhiltnis zwischen Wille und Sein hat Schelling selbst
erst in der Philosophie der Offenbarung niher analysiert (UPhO, 24-63).
An dieser Analyse wird deutlich, daff Schelling den Willen keineswegs als
Ursein oder als Urseiendes begreift: Das urspriingliche Sein ist nur durch
das Wollen moglich. Das Wollen setzt aber den Willen als potentia existendi
voraus. Demnach ist der Wille selbst (noch) nicht wirklich wollend, somit
auch nicht existierend, sondern in der zu treffenden Entscheidung zwischen
Wollen und Nicht-wollen seinkonnend. In diesem Sein- und Wollenkénnen
muf} sich der Wille stets erst in ein Wollen bringen, um darin wirklich-

wirkend zu werden.

15



Nun ist Heidegger der Ansicht, daf sich auch Schelling noch
in diesem Kreis der onto-theo-logischen Systembildung des
Idealismus bewegt (vgl. GA 42, 112f.). An der Idealismuskri-
tik und vor allem an der kritischen Stellungnahme zu Spinoza
laf8¢ sich jedoch ablesen, dafy Schelling diesen Zirkel bereits
klar durchbrochen hat. Denn wenn die Unterscheidung zwi-
schen Grund und Existenz eins deutlich macht, dann die Ein-
sicht, daff Gott oder das ,,Absolute“ gerade nicht — wie Spi-
noza sagt? — Grund seiner Existenz ist: ,,Jenes lauterste Wesen
kann tberall nicht sich selbst verwirklichen, denn um dief§ zu
konnen, miiflte es schon wirkend seyn, sich selbst aufgehoben
haben“ (WA, 229). So sieht auch Schelling, dafl die Philosophie
»den Gott als Causa sui preisgeben mufl“ (GA 11, 77), wenn
sie der Unterscheidung selbst einen reellen Sinn abgewinnen
will:

Da nichts vor oder aufler Gott ist, so mufl er den Grund seiner
Existenz in sich selbst haben. Das sagen alle Philosophien; aber sie
reden von diesem Grund als einem bloflen Begriff, ohne ihn zu
etwas Reellem und Wirklichem zu machen. Dieser Grund seiner
Existenz, den Gott in sich hat, ist nicht Gott absolut betrachtet,
d.h. sofern er existirt; denn er ist ja nur der Grund seiner Existenz,
Er ist die Natur — in Gott; ein von ihm zwar unabtrennliches, aber
doch unterschiedenes Wesen. (SW VI, 3571.; vgl. ebd., 375 und WA
431f.)

Also nicht Gott selbst ist Grund seiner Existenz, sondern die
Natur in ihm. Was aber ist diese ,Natur‘? Wenn sie nur der
Grund ist, durch den Gott als wirklich-wirkendes Wesen zur
Existenz kommen soll, was ist dann dieser Grund selbst als das

22 ,Per causam sui intelligo id, cujus essentia involvit existentiam, sive id, cujus
natura non potest concipi, nisi existens“ (Ethica, Def. I).

16



nicht existierende und unterschiedene Wesen in Gott? In den
Weltalter-Entwiirfen hat Schelling das Dilemma dieser Frage
auf den Punkt gebracht:

Das ganz eigene Wesen der Natur, da sie Grund von Existenz selbst
nicht ist, und wiederum selbst nichtseyend doch seyn mufi, eben
um Grund von Existenz zu seyn, dieses Wesen hat ebenso wie der
Begriff des Nichtseyenden von jeher als ein wahrer Proteus die
Betrachter geirrt und vielfach in Verwirrung gebracht. (WA, 231)

Es geht eigentlich nur um die Frage: Wie kann ein Wesen
Grund von Existenz sein, das selbst nicht existent ist? Wenn
Heidegger in der Freiheitsschrift den Gipfel der Metaphysik
des Idealismus sieht, so sieht er andererseits auch diese Frage-
stellung, durch die der Idealismus {iber seine eigene metaphy-
sische Grundstellung hinausgetrieben wird. Nicht der Grund
selbst, sondern ,,das Nochnichtexistente des Grundes® ermog-
licht am Ende die Existenz (GA 42, 196). Was aber ist dieses
Noch-nicht-Existente? Schelling greift hier eine Analogie auf,
die er bereits in seinen fritheren Schriften zur Naturphilo-
sophie angefiihrt hatte: Das Verhaltnis konne ,analogisch®
»durch das der Schwerkraft und des Lichtes in der Natur
erliutert werden®. Die Existenz Gottes verhalte sich demnach
zu der ,Natur in thm‘ wie das Licht zur Schwerkraft, die ithm
als ,dessen ewig dunkler Grund“ vorhergehe (SW VII, 358).
Die Analogie gibt Ritsel auf. Fraglich ist nicht nur, wie
damit das causa-sui Problem gelost werden soll, fraglich ist
auch, wie darin die Dualitit von Grund und Existenz in threm
Unterschied begreiflich werden soll. Was ist der ,,ewig dunkle
Grund“? Und wie kann dieser Grund tiberhaupt Grund des
Lichtes bzw. des Existierenden sein, wenn er ,selbst nicht
actu®, d.h. nicht existierend ist. Und was meint die ,,Schwer-
kraft®, die als der ewig dunkle Grund ,,in die Nacht entflieht®,

17



sobald das Licht in ihr als das Existierende aufgeht?* Frei-
lich, was Schelling sagen will, zeichnet sich in diesem Bild
wie in vielen anderen Beispielen der Licht-Dunkel-Metapho-
rik schon ab: Die Schwerkraft ist die Anziehungskraft oder
Sogkraft des dunklen Grundes, die Nacht. Sie gibt dem Licht
erst einen Ort, worin es aufgehen, d. h. als griindender und exi-
stierender Wille zum Vorschein kommen kann.?* Doch was ist
dann der Sache, nicht nur dem Bilde nach die Schwerkraft des
dunklen Grundes in diesem Verhiltnis?

Den Einwendungen von Karl August Eschenmayer ist zu
verdanken,” daf} Schelling in einem Antwortschreiben von
1812 noch einmal einige Punkte seiner Freiheitsschrift erldutert

23 Siche dazu die entsprechende Stelle in der Darstellung meines Systems: ,In
der Schwerkraft mufiten wir zwar dem Wesen nach die absolute Identitit
erkennen, aber nicht als seyend, da sie in jener vielmehr Grund ihres Seyns
ist (daselbst)“ (SW 1V, 163). Allein, wenn die ,,absolute Identitit“ nicht seiend
ist, dann kann sie strenggenommen auch nicht Grund ihres Seins sein, weil sie
als Grund wieder seiend sein miifite. Deshalb wird die ,absolute Identitit®
in der Freiheitsschrift zur ,absoluten Indifferenz“. In ihr kénnen Grund und
Seiendes (Existierendes) ,nicht unterscheidbar noch auf irgend eine Weise
vorhanden seyn“ (SW VII, 406). Vgl. dazu treffend Gabriel (2006 (II)), 40:
»An die Stelle der Identitit, die alles ist, tritt die Indifferenz, die nichts ist.“

24 Vgl. dazu die Wiirzburger Vorlesungen (1804). Komplementir zum Licht als
dem ,viterlichen Princip“ (SW VI, 266) wird hier der ,,Grund der Schwere®
als das ,miitterliche Princip der Dinge“ bezeichnet. Demnach ist die Schwer-
kraft die Wirk- und Geburtsstitte einer Zeugung: ,Der Grund der Schwere
ist also die unerforschliche Tiefe der Natur selbst, das, was nie selbst an
den Tag treten kann, weil es das ist, wodurch alles andere geboren wird
und das Licht des Tages erblickt, die geheimnisvolle Nacht, das Fatum aller
Dinge, oder auch, weil in ihr die Dinge als in ithrem Grunde sind, in dem
sie empfangen, und aus dem sie geboren werden, das miitterliche Princip
der Dinge* (ebd., 2561.). Zum Verhiltnis ,Licht und Schwere* in Schellings
Naturphilosophie siehe Rang (2000), 214ff.

25 Eschenmayer an Schelling, SW VIII, 145-160.

18



hat, so auch diesen.?® Er verweist dabei wiederholt auf eine
Stelle im letzten Teil der Freiheitsschrift: S. 497 (= SW VII, 406).
Dorthabe er das ,Urwesen, aus dem Gott selbst erst durch den
Akt seiner Manifestation hervortritt, deutlich genug“ bezeich-
net (SW VIII, 165; vgl. ebd., 172). An der betreffenden Stelle
heifit es:

es mufl vor allem Grund und vor allem Existirenden, also iiber-
haupt vor aller Dualitit, ein Wesen seyn; wie konnen wir es anders
nennen als den Urgrund oder vielmehr Ungrund? Da es vor allen
Gegensitzen vorhergeht, so konnen diese in ihm nicht unterscheid-
bar noch auf irgend eine Weise vorhanden seyn. Es kann daher
nicht als die Identitit, es kann nur als die absolute Indifferenz

beider bezeichnet werden. (SW VII, 406)

Es geht also um ein Wesen, aus dem Gott selbst erst hervor-
gegangen sein soll. Die Frage stellt sich, wie dieses Wesen als
solches zu nennen ist: ob als ,,Urgrund® oder nicht vielmehr
als ,Ungrund“? Zunichst scheint es, als ob es hier wieder
um einen Grund gehe, um einen ,Grund des Grundes‘ oder
Ur-grund, der als solcher die Dualitit von Grund und Exi-
stenz in ithrem Bezug zueinander begriindet. Wenn nun aber
dieses Wesen allen Gegensitzen vorhergeht, und damit eben
auch dem Gegensatz von Grund und Existenz, dann kann in
ihm der Grund noch gar nicht von der Existenz unterschieden
werden. Folglich kann dieses Wesen nur als ,,absolute Indif-
ferenz“ beider Bestimmungen angesehen werden oder eben
als Ungrund, d.h. als etwas, das noch ,vor und siber allem
Grunde® ist (SW VIII, 172). Die ,,Natur — in Gott“ wire dem-
nach das, was der Unterscheidung von Grund und Existenz i
Gott selbst als absolute Indifferenz vorhergeht: der Ungrund.

26 Antwort auf das voranstehende Schreiben, SW VIII, 161-189.

19



An der Stelle ist zunichst nur eins zu sehen: die Bruch-
stelle, wo die Theosophie Jakob Bohmes buchstiblich in die
Metaphysik des deutschen Idealismus eingebrochen ist! Der
Ausdruck ,,Ungrund“ wird auf Bohme zurtickgefithrt. Die
Theosophie Bohmes gehort selbst nicht in die Geschichte der
Metaphysik. Sie ist nicht Theismus oder Onto-theo-logie, son-
dern, wie Schelling spater sagt, eine ,eigentliche Theogonie®.
In der Theogonie geht es aber zuerst und zunichst nicht um
den Grund des Seins (Existenz), sondern um die Wurzel oder
den Wesensursprung des Grundes; und das ist fiir Bchme der
Ungrund oder ,die Freyheit des Abgrundes ausser dem Princi-
pio“. In thr muf} sich der Wille von Gott selbst erst noch in
einem ,,Circel und Rade®, d.h. in einem ,Wirkungskreis‘ zu
fassen suchen, um Principium von Etwas zu werden:

Was ausser dem Circkel und Rade ist, bedeutet die Freyheit des
Abgrundes, ausser dem Principio.?”

Auch wenn die neuere Schelling-Forschung immer noch der
Ansicht sein sollte, ,,daf} die zentrale Stellung Bohmes fiir die
Ausbildung der Schellingschen Philosophie schlicht und ein-

fach eine Legende ist“,? so ist der Ansatz der Freiheitsschrift

27 Bohme: Psychologia vera, 1, 108.

28 Holz (1970), 7; vgl. ebd., 30-35. Siehe dazu auch die immer wieder angefiihrte
Erklirung von Baumgartner und Korten in ihrem Einleitungsbuch zu Schel-
ling: ,,Dafl sich Schelling nur der bildhaften Sprache Bohmes bedient, nicht
aber durch eine Bohme-Rezeption zu einem neuen Ansatz gefithrt wurde,
macht die Freibeitsschrift in threr Anlage deutlich, in der das gesamte iden-
titatsphilosophische System beschlossen liegt“ (Baumgartner/Korten (1996),
131). Hier wird verkannt, daf} Schelling mit dem Begriff des Ungrundes
als ,absolute Indifferenz“ (und nicht ,Identitit*) aller Unterschiede die
Identitatsphilosophie ausdriicklich verlassen hat! Dabei geht es keineswegs
um ,mystisches Gedankengut“ (Hennigfeld (2001), 127ff.), sondern um die
Wesensbestimmung der Freiheit selbst: ,,this ,nothing® that precedes Ground

20



ohne diesen Freiheitsbegriff Bohmes nicht zu verstehen. Schel-
ling kntipft hier vermutlich an die ersten Abschnitte der Schrift
Von der Gnaden-Wahl an. Nach Bohmes eigenen Worten ist
dieses Spatwerk ,.eines der klarsten meiner Schriften (Clavis)
und neben der Morgenrithe sicher die wirkungsgeschicht-
lich bedeutendste. Nicht erst Schelling, sondern auch schon
Friedrich Oetinger und Franz von Baader haben sich in thren
umfangreichen Bohme-Studien mafigeblich auf diese Schrift
bezogen und damit implizit auf Schellings Bohme-Rezeption
eingewirkt.?”” Bohme stellt hier gleich zu Anfang die These auf,
dafl Gott als ,,Ungrund“ oder als ,,ungriindlicher Wille“ noch
keine Unterschiede in sich selber habe. Damit bringt er genau
das zum Ausdruck, was Schelling die ,,absolute Indifferenz“
aller Unterschiede nennt:

Denn man kann nicht von GOtt sagen, dafl Er dis oder das sey,
bose oder gut, dafl Er in sich selber Unterscheide habe: Denn Er
ist in sich selber Natur-los, sowol Affect- und Creatur-los. Er hat
keine Neiglichkeit zu etwas, denn es ist nichts vor Thme, darzu Er
sich konte neigen, weder Boses noch Gutes: Er ist in sich selber
der Ungrund, ohne einigen Willen gegen der Natur und Creatur,
als ein ewig Nichts [...].*°

Schelling hat diese Stelle in den Weltaltern fast wortlich
ibernommen, allerdings mit einer wesentlichen Modifikation.
Wahrend Bohme den unentschiedenen (indifferenten) Willen

stands for the ,absolute indifference qua the abyss of pure Freedom® (Zizek
(1997), 15). Zum Einflufl Bohmes auf Schelling vgl. u.a. Baur (1835), 611ff.;
Leese (1927); Berdjajew (1933); Schneider (1938); Benz (1955); Bruneder (1958);
Kile (1965); Brown (1977); Paslick (1985); Buchheim (1997), bes. 161f.; Jacobs
(2001); Okamura (2001).

29 Baader hat dieser Schrift sowohl eine grofie Vorlesung (1829) als auch einen
Kommentar gewidmet (SW 13, 57-158; 237-316).

30 Bohme: Gnaden-Wahl, 1, 3.

21



mit dem ,ungriindlichen Willen“ des ewigen Vaters gleich-
setzt, grenzt Schelling den ,nichts wollenden Willen“ aus-
driicklich von Gott selbst ab:

Denn unter Gott konnen wir nur das hochste Gute denken; also
einen schon bestimmten Willen; in dem Willen aber, der nichts will,
ist weder diefd noch das, weder Gut noch Bos, weder Seyendes noch
Seyn, weder Zuneigung noch Abneigung, weder Liebe noch Zorn,
und doch die Kraft zu allem. (WA, 134)

Was ist das nun aber fiir ein Wille, ,,der nichts will“, der keine
Neigung versplrt, etwas zu wollen und der sich deshalb zu
nichts entschieden hat: weder zu Gutem noch zu Bésem, noch
dazu, ob tiberhaupt etwas werden soll (Natur und Kreatur)
oder nicht vielmehr Nichts bleiben soll (eine ewige Ruhe und
Stille)? Und was ist das fiir ein Wille, der demgemif noch nicht
einmal entschieden hat, ob er sich selbst als Grund von etwas
will, als grundschaffender Wille? Ist das nicht die vollige Ver-
neinung des Willens als Nichts? B6hme gibt das ausdriicklich
zu: Er ist ,ein ewig Nichts“. Aber, so fiigt er gleich hinzu, ge-
rade weil er nichts will, ist er zugleich ,,das Nichts und das Al-
les“.?" Wie das zu verstehen ist, erldutert wiederum Schelling,
indem er sich auch hier unmittelbar auf diese Stelle bezieht:

Ein solcher Wille ist Nichts und ist Alles. Er ist Nichts, inwiefern
er weder selbst wirkend zu werden begehrt noch nach irgend einer
Wirklichkeit verlangt. Er ist Alles, weil doch von ithm als der ewigen
Freyheit allein alle Kraft kommt, weil er alle Dinge unter sich hat,
alles beherrscht und von keinem beherrscht wird. (WA, 133)

»In diesem Sinne also“ - so fihrt Schelling fort — ,wollen wir
jene lautere Freyheit selber das Nichts nennen, wenn gemeint
wird, dafl ihr keinerley Wirkungen oder Eigenschaften nach

31 Ebd.

22



auflen beygelegt werden“ (ebd.). Mit anderen Worten, der
Wille, der nichts will, von dem aber alle Kraft (Potenz) aus-
geht, etwas wollen zu konnen, ist die Freiheit selbst! Und das
ist die ,,Gelassenheit; das Seinlassen dessen, was iiberhaupt
méglich ist, das Seinkonnende:

Sie ist die reine Freyheit selber, die sich selbst nicht fafit, die Gelas-
senheit, die an nichts denkt und sich freut ihres Nichtseyns. (WA,
134)

Eigentlich also jene Freyheit Gleichgultigkeit des Konnens gegen
das Seyn, oder (da diff activ und passiv) Gelassenheit. (WA-Frg. 11,
93)

Bohme kennzeichnet diesen Willen als ,unanfinglichen®, ,un-
griindlichen Willen“ des Vaters im Unterschied zum ,,gefun-
denen, gefafiten, geborenen Willen“ des Sohnes; und Schelling
charakterisiert ithn als ,nichts wollenden®, ,ruhenden“ oder
Llauteren Willen® im Unterschied zum ,, Willen zur Existenz®.
Schelling sagt dann sogar, dafl dieser Wille ,iber Gott ist“.
Denn Gott will ja etwas: ,,das hochste Gute“. Damit aber hat er
sich als ,,schon bestimmter Wille“ in seiner Freiheit gegentiber
dem ,unbeweglichen, nichts wollenden Willen“ selbst einge-
schrinkt und festgelegt (WA, 134). Der Wille Gottes konnte
auch ein anderer sein, und er konnte nicht sein: ,Seyn, als
wire man nicht; haben, aber als hitte man nicht; das ist im
Menschen, das ist in Gott das Hochste“ (ebd., 132). In dieser
Gleichgiiltigkeit gegentiber dem eigenen Sein und Haben liegt
das Wesen der Freiheit. Deshalb heiflt es spater in der Philo-
sophie der Offenbarung: ,Freiheit ist unser und der Gottheit
Hochstes. Diese wollen wir als die letzte Ursache aller Dinge®

(UPhO, 79).*

32 Zur Deutung dieses Satzes im Riickbezug auf die Freiheitsschrift siche Ehr-
hardt (1996 (I)).

23



Allein, wenn die Freiheit das Hochste und die letzte Ursa-
che aller Dinge ist und nicht die Gottheit selbst, so hat das
seinen Preis: die Moglichkeit des Bosen. Gott kann das Bose
nicht verhindern, weil die Freiheit in ithrer ,absoluten Indif-
ferenz“ auch das zuliafdt, was der Wille des Guten nicht will!*
Fiir Schelling erledigt sich damit das Theodizee-Problem, wie
er in Auseinandersetzung mit Leibniz ausfuhrlich darlegt. Im
Ungrund der Freiheit ist Gott nicht der einzige Grund, somit
kann er fiir das Bose in der Welt nicht verantwortlich gemacht
werden (SW VII, 3671ff.; 394{f.). Was aber ist dann der Grund
fiir die Moglichkeit und Wirklichkeit des Bésen? An der Stelle
schliefft sich Schelling der ,Platonischen Ansicht* an (ebd.,
371). Nach einem ,,Platonischen Wort“ komme das Bose ,aus
der alten Natur“ (ebd., 374).>* Wie das zu verstehen ist, hat
Schelling allerdings erst spéter zu begriinden vermocht, und
zwar durch seine umfangreichen Untersuchungen zu Plu-
tarchs Auslegung des platonischen Dualismus in der Philo-
sophie der Mythologie (SW XII, 364-393). In der Freiheits-
schrift, so sagt er dort selbst, war ein ,bestimmtes Urtheil“
in dem Punkt nicht méglich, da zu der Zeit ,,dieser Theil der
Platonischen Lehre® noch im Dunkel lag (SW VII, 374).

Plutarch zufolge konnte es das Bose nicht geben, wenn Gortt
die Ursache von allem wire. Andererseits konnte es aber auch
das Gute nicht geben, wenn Gott nicht die Ursache von Etwas
wire.*® Da nun aber nichts ohne ein ursichliches Prinzip ent-
stehen kann, das Prinzip des Guten aber unméglich zugleich
das Prinzip des Bosen sein konne, miisse die Natur einen eige-
nen Ursprung haben, der sowohl das Prinzip des Guten als

33 Vgl. dazu Berdjajew (1933), 331{. und Bruneder (1958), 110ff.
34 Platon: Politikos, 273b—c.
35 Plutarch: De Iside et Osiride, 369a—b.

24



auch des Bosen in sich aufnehme.* Dieser Ursprung liege in
dem, was von Platon ,Amme* und ,allempfangend‘ (tt6fvn xad
novdeytg) genannt werde.” Plutarch selbst setzt sie mit der
agyptischen Gottin Isis gleich. Zum einen ist sie das weiblich
empfangende Prinzip, das die Zeugung von Gut und Bése,
Osiris und Typhon, in sich aufgenommen habe; zum anderen
ist sie die Mutter von Horus, dem Weltkind, das aus dieser
doppelten Zeugung hervorgegangen sei.*®

In dieser Darstellung konnte Schelling das bestatigt finden,
was er in der Freiheitsschrift bereits klar erkannt hat: den
seinzig rechten Dualismus®, ,welcher zugleich eine Einheit
zulaft“ (SW VII, 359 A). Die Einheit ist nicht Gott selbst.
Denn:

Das anfingliche Grundwesen kann nie an sich béose seyn, da in thm
keine Zweiheit der Principien ist. (SW VII, 375)
Gott ist nicht die Einheit, sondern was die Einheit in sich hat. Die-

ses Herausgezogen werden ist auch die 1. Geburt [seines Willens
aus der Einheit]. (WA-Frg. 11, 27)

Nun ist aber sowohl im Neuplatonismus (Plotin) als auch in
der christlichen Theologie das Bose als ,letzte Emanation‘ bzw.
als ,gefallener Engel* durch ,seine Abkunft aus Gott® erklirt
worden, was ,,vollig unbegreiflich bleibt“ (SW VII, 359 A; vgl.
ebd., 354f.; 411f.). Denn wie soll das Bose aus dem Guten
entstanden sein? Das ,,wesentlich-bése Princip“ kommt nicht

36 Ebd., 369d.

37 Ebd., 372e. Siche Platon: Timaios, 49a; 51a.

38 Ebd., 372-376. Zur Erklirung des Bosen im antiken Platonismus, insbeson-
dere bei Plutarch, siehe Hager (1987), 97ff.

25



aus dem Guten oder gar aus Gott selbst. Als Widersacher hat
es seine eigene ,,Selbstbewegungsquelle” (ebd., 374)°:

[...] das Bose komme aus der alten Natur; denn alles Bose strebt
in das Chaos, d.h. in jenen Zustand zuriick, wo das anfingliche
Centrum noch nicht dem Licht untergeordnet war, und ist ein
Aufwallen des Centri der noch verstandlosen Sehnsucht. (SW VII,
374)

Die ,alte Natur® setzt Schelling hier mit dem ,,Chaos* gleich.
Nach Hesiod ist das Chaos der Urzustand, aus dem die Welt
erst hervorgegangen sein soll. Plutarch versteht darunter ganz
im platonischen Sinne die Ortschaft und den Entscheidungs-
raum (témog, ywpx) des Ganzen.*® Wenn nun das Bose in
diesen anfinglichen Zustand zuriickstrebt, so deshalb, weil es
die Schopfung als das Gute, Seinsollende wieder riickgingig
und ungeschehen machen will (SW VII, 376ff.). Deshalb ist
im ,Kampf gegen das Chaos“, im ,fortdauernden Streit des
Guten und des Bosen® immer wieder um ihre Seinsordnung
zu kimpfen (ebd., 380). Das Chaos selbst ist jedoch nicht bose,
es ist weder gut noch bose; vielmehr ist es die Kluft, die einst in
der ,noch verstandlosen Sehnsucht“ nach dem Sein aufbrach.
Genau dafiir hat Bohme den Ausdruck ,,Ungrund“ geprigt.
So spricht er selbst vom Chaos als dem Ungrund, ,daraus
Boses und Gutes urstindet”:

Das erste vorm Chaos ist die Lust der Ewigkeit im Ungrunde, die
fasset in sich einen Willen zur Selbst-Offenbarung [...].*!

39 Dazu Abschnitt II, 5 Der Ungrund als Selbstbewegungsquelle (zum Guten
und Bosen).

40 Plutarch: De Iside, 374c. Zum Verhiltnis Chaos — Chora siche Derrida (1990),
33ff.

41 Bohme: De signatura rerum 13, 24.

26



Dieser Grund wird darum Mysterium Magnum genant oder ein
Chaos, dafl daraus Boses und Gutes urstindet, als Licht und Fin-
sternifl, Leben und Tod, Freude und Leid, Seligkeit und Verdamm-
nif} [...].#

An der Stelle wird jetzt auch deutlich, was Schelling unter
dem ,,Vermogen des Guten und des Bosen® versteht: nimlich
gerade nicht eine autonome Eigenschaft oder Fihigkeit des
Willens, sondern eine Lust, durch die der Wille erst dazu
gebracht wird, sich selbst als erzeugender Wille zu offenbaren.
»Vermogen“ kommt von Mdgen. Nur das vermag der Wille
zu wollen, was er mag: das Mogende, Begehrende. Das aber
ist ,,die Lust der Ewigkeit im Ungrunde®. Die Lust entspricht
hier dem, was Hesiod in der Theogonie und Platon im Sympo-
sion den €pw¢ nennen, d.1. die Begierde, sich selbstim Ungrund
des méglichen Seins als Grund von Etwas zu wollen:

dann die Gebirerin im Begehren macht die Anziehung, daff also

eine Finsternif} ist, die ewig ist, in welcher die Natur erboren
wird.*

In der Freiheitsschrift kennzeichnet Schelling dieses Prinzip
als ,Materie des Platon“ oder als ,,Platonische Materie“ (SW
VII, 360; 374). Materie kommt von mater. Sie ist ,das mutter-
liche Princip der Dinge® (s. 0. 18), das Plutarch mit der G6ttin
Isis gleichsetzt. Als Platoniker hat er sogar versucht, ihren
Namen griechisch, d.h. platonisch-aristotelisch, abzuleiten:
"Ist¢ komme von teabot und odsta und bedeute die kreiflende
Bewegung, die das Entstehende zur Anwesung bringt.* Als
»Mutter” ist sie die Empfingerin allen Werdens (yevéoewg

42 Bohme: Clavis, 6, 23.
43 Bohme: Vom dreyfachen Leben, 2, 78.
44 Plutarch: De Iside 375d. Siehe dazu Abschnitt I, 2 Die Materie des Platon.

27



vodoy?)* und die ,unbewuflite Sehnsucht“ des demiurgi-
schen Willens (Osiris): ,,sie hat ithn nur empfangen und er
selbst hat sich erzeugt” (WA, 137).

Im Anfang ist also nicht schon der Wille als ewiger und all-
michtiger Grund, sondern die ewige Lust des Willens, Grund
von etwas zu werden: von Gutem und Bosem. Erst dann
durch die einmal getroffene Ent-scheidung, wirklich wollen-
der Grund von etwas zu sein, ,teilt sich“ der Ungrund des
moglichen griindbaren Seins ,in die zwei gleich ewigen An-
fange®, damit etwas durch einen sich wollenden Grund zur
Existenz komme:

Das Wesen des Grundes wie das des Existirenden kann nur das vor
allem Grunde Vorhergehende sein, also das schlechthin betrachtete
Absolute, der Ungrund. [...] Der Ungrund theilt sich aber in die
zwei gleich ewigen Anfinge, [...] damit Leben und Lieben sey und

personliche Existenz. (SW VII, 4071.)
Vgl. dazu Bohme:

Und konnen doch nicht sagen, daf} das Jah vom Nein [das Sein vom
Nichtsein] abgesondert und zwey Dinge neben einander sind, son-
dern sie sind nur Ein Ding, scheiden sich aber selber in 2 Anfinge
(Principia) und machen zwey Centra, da ein jedes in sich selber
wircket, und will. *

Die Unterscheidung von Grund und Existenz wird hier auf
einen Ursprung zurtickgefiihrt, der selbst kein Grund mehr
ist. Damit kommt es zum Bruch in Schellings Philosophie.
Und nicht nur das. Letztlich kommt es damit zum Bruch in
der Geschichte der Philosophie als Geschichte der Metaphy-
sik. Seitdem ist zumindest fraglich geworden, ob die Unter-

45 Platon: Timaios 49a.
46 Bohme: Quaestiones theosophicae, 3, 3.

28



scheidung zwischen Grund und Existenz noch als Verhiltnis
zwischen Grund und Gegriindetem begriffen werden kann.

Die Frage nach dem Grund der Existenz erweist sich im
wahrsten Sinne des Wortes als grund-los. Der Grund kann
selbst nichts Seiendes sein, andernfalls wiirde er das schon vor-
aussetzen, was er allererst ergriinden soll. Als etwas, das nicht
ist, kann er aber auch nicht Grund sein. Entweder er ist etwas,
oder er ist nichts. Mit der Existenz hebt sich der Grund selbst
auf. Das Wesen des Grundes kann somit nur etwas sein, das
weder Grund ist noch Seiendes, sondern die ,,absolute Indif-
ferenz“ beider, und d.i. der Ungrund des Nichts als die eigent-
liche Wurzel der Unterscheidung von Grund und Existenz. In
thr muf die Ergriindung des Seins durch einen sich wollen-
den Grund erst zur Scheidung der ,zwei Anfinge® gebracht
werden.

Der Weg in den Ungrund fiihrt als solcher zur Uberwin-
dung der Metaphysik. Er geht jetzt nicht mehr sber die Natur
(et & guatxd) hinaus auf einen hochsten Grund des Seins
(0e6¢); vielmehr fiihrt er hinter die Natur zuriick in das, was
sowohl der Existenz der Dinge als auch ihrer Ergriindung vor-
ausgegangen ist. In diesem Weg oder ,,Schritt zurtick“ liegt das,
was Heidegger die ,Kehre“ nennt. In ihr kebrt das Denken
zu dem zurtick, ,,was vor dem (wirklichen) Sein ist“.* Aller-
dings, das hat Heidegger immer betont: Obne die Metaphysik
und ohne ihre Vollendung im deutschen Idealismus wire es nie
zu dieser Umkehr gekommen! Die Kebre entspringt der Irre,
d.h. der Einsicht, daf} die Metaphysik im Laufe ihrer zwei-
einhalbtausendjihrigen Geschichte sich verlaufen, verirrt hat.
Zuletzt drehte sie sich nur noch im Kreise ihrer beiden onto-
theo-logischen Fragen nach dem Sein des Seienden im Ganzen

47 Zovko (1999), 161; vgl. ebd., 1581f.

29



und nach dem Grund des Seins (vgl. GA 65, 2021f.). Am deut-
lichsten wird das bei Hegel. Fiir ihn ist das ,,unmittelbare Sein“
je schon durch die ,,wahrhaft begriindete Erkenntnis“ vermit-
telt: ,die Linie der wissenschaftlichen Fortbewegung macht
sich damit zu einem Kreise“.*® Die Frage ist nur, wie in einem
solchen Kreis ein Fortschritt noch méglich sein soll, wenn
thr ,Resultat® immer schon feststeht? So bemerkt Schelling
in seiner ersten groflen Auseinandersetzung mit Hegel in den
Erlanger Vorlesungen: ,Hier ist also ein offenbarer Cirkel.
Wir mifiten das Resultat der Wissenschaft schon haben, um
die Wissenschaft nur anfangen zu kénnen® (SW IX, 228). Die
Philosophie ist jedoch keine ,,demonstrative Wissenschaft®;
sie zeigt nicht auf, was sie schon weif}, sondern

freie Geistesthat; ihr erster Schritt ist nicht ein Wissen, sondern
vielmehr ausdriicklich ein Nichtwissen, ein Aufgeben alles Wissens

fiir den Menschen. (ebd.)

Der Anfang aller Wissenschaft liegt in der Erkenntnif} seiner Un-
wissenheit. (SW VIII, 223)

Es wire schon viel gewonnen, wenn man sich nur recht klar machte,
warum uns im héchsten geistigen Thun mehr Suchen nach Wissen
zukommt als die Wissenschaft. (WA-Frg. 1, 327)

Denn, so fithrt Heidegger aus:

von der Wissenschaft her [konne] die Frage nach der Wahrheit
tberhaupt nicht zureichend begriindet werden, da alle Wissen-
schaft und zumal die neuzeitliche eine entfernte Abart eines be-
stimmten Wissens ist, das iber Wesen und Art der ihm mafige-
benden Wahrheit (als Gewif$heit) schon entschieden hat. (GA 45,
201)

48 Hegel: Wissenschaft der Logik I, 56.

49 Vgl. dazu auch Die Frage nach dem Anfang bei Schelling und Hegel im
nichsten Abschnitt.

30



Der Schritt zuriick hinter die Wissenschaft in das Sokrati-
sche ,Nichtwissen“ als Anfang des Noch-nicht-Wissens fihrt
indes auf einen Weg, der im Grunde kein Weg mehr ist: auf
einen Holzweg. Ein Holzweg ist ,.ein Weg, der in einem Wald
[Geholze] von Holzfuhren gemacht worden und an keinen
bestimmten Ort geht“.*® Schelling und Heidegger waren auf
dem Holzweg. Um im Denken fortfahren zu konnen, bra-
chen sie aus dem Zirkel der Wissenschaft aus. Dazu mufiten
sie umkebren, in den Anfang des Seins zuriickkebren und im
,Geholze“ (Adelung) des Ungedachten, Unbegangenen eine
ganz neue Spur bahnen:

Im wesentlichen Denken sind keine zum voraus abgesteckten Pfa-
de. Erst dort, wo es fihrt, ist ein Weg; und sein Fahren ist die
Er-fahrung des Seyns. Und der Weg hinterlifit kaum eine Spur.
(GA 69, 170)

Der Weg zuriick hinter das Seiende im Ganzen und hinter die
wissenschaftliche Begriindung seines Seiendseins (Existenz)
geht indes nicht nur ,an keinen bestimmten Ort“; er bricht
jah ab und fithrt in den Abgrund. Der Abgrund ist die aufbre-
chende Kluft im Nichts, das Chaos. In der Metaphysik wurde
dieser Abgrund seit jeher iibersprungen als Abgrund des in
thm erst noch zu ergriindenden Seins, des Seinkonnenden,
aber Noch-nicht-Seienden: weder Grund noch Existierendes,
weder Gott noch Geschopf (ens creatum), weder ,reines Wis-
sen“ noch ,einfache Unmittelbarkeit“, sondern — die ,,Freiheit
des Abgrundes®. Deshalb wird im zurtickkehrenden Denken
von Bohme, Schelling und Heidegger die Warumfrage der

50 Adelung: Worterbuch (1811), Teil II, 1277; zit. nach Schelling (SW X1, 496).
Vgl. dazu den beriihmten Leitspruch von Heideggers Holzwegen (GA 5):
»Holz lautet ein alter Name fiir Wald. Im Holz sind Wege, die meist ver-
wachsen jih im Unbegangenen aufhoren. Sie heiffen Holzwege.“

31



Metaphysik durch die Nichtsfrage abgeldst. Die erste Frage
kann jetzt nicht mehr lauten (in der Formulierung von Leib-
niz): Warum ist etwas und nicht vielmehr Nichts? sondern:

Was ist der Abgrund aller Dinge, da kein Geschopfe ist, als das

ungriindliche Nichts?>!

Erst darauthin kann die zweite, ehemals metaphysische Frage
gestellt werden. Durch die erste Frage nach dem Nichts ist sie
jedoch eine ganz andere geworden, nimlich: Wie ist eigentlich
zu verstehen, daf} sich im ,ungriindlichen Nichts“ so etwas
wie eine willentliche Urkraft (Potenz) erhebt, die sich dazu
entscheidet, in Abscheidung und im Ubergang vom Nichts,
Grund von Etwas zu werden?>?

Denn GOtt hat alle Dinge aus Nichts gemacht, und dasselbe Nichts

ist Er selber.?

Vermutlich konnte das nur ein Denker sagen, dem das Licht
nicht in den eingefahrenen Bahnen eines Theologie- und Phi-
losophiestudiums aufging, sondern in einer Schusterwerkstatt
beim ,gihlichen Anblick eines Zinnern Gefisses“**. Im dunk-
len Innern seiner Leere — dem Nichts — entdeckte Bohme den
Ungrund, in welchem ,das Licht GOttes das Fiat setzte in die
Finsterniff“*®. ,In diesem Lichte hat mein Geist alsbald durch
alles gesehen.“>® Das ,analogische Verhiltnis“, von dem Schel-
ling in der Freiheitsabhandlung spricht (SW VII, 358, s.0. 171.),
findet in dieser Wesensschau seine Auflosung: Die ,Freiheit

51 Bohme: Quaestiones theosophicae, 2. Frage.

52 Siehe dazu Abschnitt II, 4 Der Ungrund und der Satz vom Grund, und die
Leitworte des ,Ubergangs des Seins von Nichts in Etwas® im Anhang, 213f.

53 Bohme: De signatura rerum, 6, 8.

54 Franckenberg: De vita Bohmii, n. 11.

55 Bohme: Drey Principien, 8, 23.

56 Bohme: Morgenrothe, 19, 13. Dazu Abschnitt I, 1 Die Wiedergeburt.

32



des Abgrundes® ist die ,,Schwerkraft“ oder Anziehungskraft
des Willens ,,als dessen ewig dunkler Grund“. Deshalb ist der
Wille Gottes ,,ungrindlich® (Bohme), d.h. nicht einmal Gott
selbst bekommt die Freiheit zu fassen. Sie ist und bleibt (ewig)
die unergriindliche Tiefe seines ,lauteren Seinkdnnens®. In
thr muff sich der Wille durch den ,, Akt seiner Manifestation®
immer von neuem zu fassen suchen.

Auf derselben Einsicht beruht die ,,Aufhebung des Idealis-
mus in der Spatphilosophie Schellings“. Nicht nur der Gott der
Offenbarung, auch und erst recht die an seine Stelle getretene
Vernunft bekommt die ,,unendliche Potenz des Seins® nicht
zu fassen. Die Vernunft kann sich nur verwirklichen, indem sie
im vermeintlichen Fortschritt threr Geschichte von Inhalt zu
Inhalt stiirzt.>® Deshalb erklirt Schelling in der Weltalterlehre
den ,Ursprung der Dinge“ nicht mehr wie die Kirchenviter,
Neuplatoniker und Idealisten ,,von oben herabsteigend aus
den , Ausfliissen der hochsten Urkraft“, sondern von unten,
,unter dem nichts ist“, ,aus dem Blinden, Finstern und Unaus-
sprechlichen Gottes“. Darin liegt die ,anziehende Kraft, die
Mutter und das Behaltnif§ [!] aller sichtbaren Dinge®. Bevor
»die Natur in jener groflen Entscheidung zur Aussprechlich-
keit“ gelangt ist, mufite das ersehnte und gesuchte Wort: Sein,
Existenz, Fiat — im ,miitterlichen Princip“ erst erzesgt und
zum ,,Austrag” (Heidegger) gebracht werden (SW VIII, 244£.).
Der Begriff ,,Abgrund“ oder ,,Ungrund® ist platonisch-gno-
stischen Ursprungs. Er entspricht dem, was schon Hesiod
in seiner Theogonie das ydo¢ nennt, Platon die pfitne und
¥wpa, die Gnostiker den (360o¢ oder abyssus und Heidegger

57 Vgl. dazu auch Schellings eigene Erlduterungen gegeniiber Eschenmayer
(SW VIII, 172ff.).
58 Theunissen (1976), bes. 7ff.

33



die ,abgrindigste Zerkliiftung® und ,,Unerschopflichkeit des
Seyns“ (GA 65, 244). ,,Das ydog als das Aufgihnen ist gleich-
falls nicht der Andrang des Leeren, sondern Ab-grund“ (GA
66, 102).

In der Freiheitsabhandlung hat Schelling im Anschluf§ an
Bohme dem Weg in den Abgrund erstmals wieder eine Bahn
gebrochen. Wir folgen diesem Weg.> Dabei sind wir uns
bewufit, daf} ein Holzweg, der in den Abgrund fiihrt, kein
Weg mehr ist, auf dem man ruhig und sicher den Begriindun-
gen und Thesen einer bestimmten Lehre folgen kénnte. Eher
handelt es sich hier um eine abschiissige Bahn, die plétzlich
vor einer aufgihnenden Leere (Kluft) abbricht. ,Auf die-
sem ,Weg‘, wenn das Stiirzen und Steigen so heiflen kann“
(GA 65, 84), kommt das Denken notwendig ins Rutschen und
schlieflich zum Absturz, indem es ekstatisch (durch Angst,
Schwindel, Entsetzen, Annihilation) aus der Bahn geworfen
und aus dem ,Centrum® seines eigenen Seins ,getrieben®
wird (SW VII, 381). Aber das haben unergriindliche Tiefen
und Abgriinde nun einmal so an sich. Hier gibt es keinen
festen Grund mehr, so dafy man buchstiblich den Boden unter
den Fiflen verliert und ins Bodenlose fillt. Die Freiheit zst
grund-/os.

59 Der theogonische Weg der Freiheitsschrift ist bisher am klarsten von Werner
Marx aufgezeigt worden. In wesentlichen Punkten folgen wir seiner Interpre-
tation, allerdings mit Ausnahme der Teleologie. Das ,,Leben in Freiheit ist
gerade nicht teleologisch-entelechial im Horizont der Aristotelischen Ousio-
logie zu begreifen (Marx (1977), 138ff.). In der Hinsicht unterscheidet sich
Schellings Freiheitslehre radikal von einer bestimmten Endzeiterwartung.
Auch wenn die ,Endabsicht der Schépfung® auf ein ,zukiinftiges Heilser-
eignis“ ausgerichtet sein mag, so bleibt das Ende selbst offen, solange es
nicht endgiiltig im Ungrund der Freiheit — im Guten oder im Bésen — zur
Entscheidung gebracht ist. Der ,, Wille des Guten® ist nicht die Freiheit selbst
(vgl. SW VII, 4031f.).

34



2. Die Frage nach dem Anfang
(Schelling — Hegel)

Wir haben oben erwihnt, dafl Hegel durch seine Kritik am
einténigen Formalismus der Identititsphilosophie zu Schel-
lings Widersacher wurde (s. 0. 12). Was das fiir die Philosophie
nach der Vollendung der Metaphysik im deutschen Idealismus
bedeutet, konnen wir jetzt an der Antwort deutlich machen,
die Schelling implizit auf diese Kritik hin in seiner Freiheits-
abhandlung gegeben hat.

In der ,Nacht des Absoluten“ sind nicht ,alle Kiihe
schwarz“, sondern noch gar nicht als etwas Bestimmtes und
Existierendes gegeben! Die ,meisten” — gemeint sind damit
Hegel und seine Anhinger — scheinen das jedoch zu ,,verges-
sen”, indem sie die Indifferenz sogleich unter der Hand wieder
als ,ein Produkt der Gegensitze“ begreifen. In der ,,absoluten
Indifferenz“ des ,,Weder-Noch® ist jedoch noch alles dunkel,
d.h. wirklich ,absolute Nacht“, bevor aus ihr die Dualitit der
Prinzipien von Grund und Existenz, Licht und Finsternis, Gut
und Bése, Reales und Ideales u.s. w. hervorbricht (vgl. SW VII,
406£.).%

60 Zum Bild der Nacht als ,absolute Indifferenz heifit es in den Weltaltern:
,Dunkelheit und Verschlossenheit ist der Charakter der Urzeit. Alles Leben
wird zuerst und bildet sich in der Nacht; darum wurde diese von den Alten die
fruchtbare Mutter der Dinge, ja nebst dem Chaos das ilteste Wesen genannt“
(WA, 24). Schelling spielt hier unmittelbar auf die Theogonie an: éx Xéeog
0" "Epefdc te wéhauwvé e NVE éyévoto (Theog. 123). ,So ist nach den ilte-
sten Lehren allgemein die Nacht nicht das oberste Wesen (wie diese Lehren
heutzutage mifiverstanden werden), sondern das erste, das eben darum im
Fortgang der Bewegung das unterste wird, und gerade das muf§ zum Grund
der Offenbarung gemacht werden, was alle Offenbarung verneint“ (SW VIII,
223). Dieser ,Grund‘ ist das Nichts als Ungrund des Noch-nicht-Seienden,
aber Seinwerdenden.

35



Unmittelbar aus dem Weder-Noch oder der Indifferenz bricht also
die Dualitit hervor [...] und obne Indifferenz, d.h. ohne einen

Ungrund, gibe es keine Zweiheit der Principien. (SW VII, 407)

So gesehen ist die Dualitit von Grund und Existenz fiir Schel-
ling eine ,,sehr reelle Unterscheidung® und keineswegs ,.eine
blof} logische, oder nur zur Aushiilfe herbeigerufene und am
Ende wieder als unicht zu befindende“ (ebd.). Genau das
behauptet jedoch Hegel! In der Logzk heifit es spater ausdriick-
lich, daf8 die ,durch Grund und Bedingung vermittelte und
durch das Aufheben der Vermittlung mit sich identische [!]
Unmittelbarkeit ,die Existenz® sei.®® Wenn demnach einer
von der Identititsphilosophie nicht losgekommen ist, dann
ist es Hegel! Sein Vorwurf gegen die Identititsphilosophie
schlug unmittelbar auf ihn selbst zuriick, und wer sollte das
klarer sehen als Schelling? Noch Jahrzehnte spiter schof§ er
damit wie aus der Pistole die ,Hegel’sche Philosophie“ auf
den Mond:

Man konnte sie mit den Mondkalbern vergleichen. [...] Sie fingt
vom logischen an und geht zum realen Werden tber und erklart
Letzteres als ein dem logischen Folgendes. Aber im letzten Gedan-
ken wird diese Trennung des realen vom logischen Werden eben-
falls aufgehoben. [...] Alles versinkt in ein farbloses Nichts. (GPP,
236)

Unter ,,Grund“ versteht Hegel die Totalitit der Bedingungen,
aus denen unmittelbar als diese selbst die Existenz des Realen
hervorgehen soll. In der Existenz wire somit die durch ihre
Bedingungen blof§ logisch ,vermittelte Unterscheidung von
Grund und Existenz als ,,identische Unmittelbarkeit® immer
schon aufgehoben und damit zum ,,Verschwinden des Scheins

61 Hegel: Wissenschaft der Logik II, 100; vgl. ebd., 102.

36



der Vermittlung“ gebracht.®? Allein, damit wire auch das zum
Verschwinden gebracht, was der Moglichkeit ihrer Griindung
vorausgeht, d.i. das Dunkle, noch Unentschiedene oder eben
Indifferente vor aller Griindung von etwas durch einen Grund.

Alles fangt im Dunkeln an. D.h. alles fingt damit an, dafl
das, was werden soll, noch nicht ist. Und nicht: Alles fingt
damit an, daf§ es in seiner Existenz je schon zureichend durch
die Totalitit seiner Bedingungen begriindet ist. Der zurei-
chende Grund bzw. die Totalitit der Bedingungen als Einheit
des Grundes geht nicht schon a priori in der Existenz auf. Viel-
mehr missen Grund und Existenz sich je erst noch von der
voranfanglichen Indifferenz ihres Noch-nicht-Seins losldsen,
um sich dann als ,,die zwei gleichen Anfinge® zur ,,Seynsfuge®
(Heidegger) einer bestimmten Griindung von etwas Werden-
dem zusammenzufiigen. So hat Tilliette sicher recht, wenn
er in seiner Schelling-Biographie schreibt, daf§ die ,Entste-
hung von Hegels Dialektik® ,,in den Werkstitten der Identitit
geschmiedet worden® ist.> Aber eben von dieser ,,Identitit”
hat sich Schelling hier selbst mit und durch Bohmes Begriff
des ,, Ungrundes” wieder gelost.* Und wenn Heidegger in sei-

62 Ebd., 991.

63 Tilliette (2004), 163.

64 So sieht Tilliette in der Hinwendung zur Gnosis und zur Theosophie Bohmes
das eigentliche Ritsel von Schellings philosophischer Entwicklung, ,als er die
Identititsphilosophie heimlich und allmihlich verlief§ und sich zu den neuen
Ufern der Weltalter und der hoheren Geschichte begab“ (Tilliette (1988),
265). Das hat auch schon Schopenhauer erkannt. In seinem Handexemplar
von Schellings Freiheitsschrift bemerkt er zum Begriff des Ungrundes: Dies
sei ,die beste Ubersetzung des BYbog der Valentinianer, von welchen diese
ganze Geschichte herstammt, welche Schelling durch den Jak: Bohm kennt,
dem sie irgendwie aus der Ketzergeschichte zu Ohren gekommen seyn mufi“
(zit. nach Regehly (2008), 89). Zum Nachweis, daff der Ungrund wirklich vom
Bythos der Valentinianer abstammt, siehe Abschnitt II, 1. Vgl. dazu auch den

37



ner Vorlesung bemerkt, daf} die Freiheitsabhandlung ,,Hegels
,Logik‘ schon vor threm Erscheinen erschiittert” habe (GA 42,
1681.), so bezieht sich diese Erschiitterung #n-mittelbar auf
die blof} logische Vermittlung der Gegensitze von Sein und
Nichts, Grund und Existenz u.s.w. (GA 49, 91). Denn das ist
die Frage, um die es in diesem Grundlagenstreit geht: Bewegt
sich das Denken immer schon onto-theo-logisch im Kreise
eines absoluten Wissens, oder mufl sich das Denken nicht
selbst erst suchen, um in der unergriindlichen Tiefe und Dun-
kelheit der Freiheit einen ,,wahren Anfang® zu machen? In
Bezug auf diese Frage stehen die Phinomenologie des Geistes
und die Freibeitsschrift keineswegs in einem komplimentiren
»Spannungsfeld“.® Zwischen den beiden nur zwei Jahre aus-
einanderliegenden Werken verlauft vielmehr der Riff zwischen
dem Ende der Geschichte der Metaphysik und dem Anfang
einer neunen Philosophie. Deshalb hat fiir Schelling die ,,He-
gel’sche Philosophie etwas vollig Greisenhaftes“. Mit ihrer
»Reife” ist die Metaphysik als ,,negative Philosophie“ eines in
sich abgeschlossenen Wissens ,wirklich zu Ende gekommen*
(GPP, 236).

Anfang 1813, mitten in der Arbeit an den Weltaltern, no-
tierte Schelling in seinem Tagebuch: ,Der Prozefl fingt im
Dunkeln, Bewufitlosen an. Licht ist nicht das Erste, son-
dern Dunkelheit [...] (ET, 97). In den Weltalter-Entwiirfen
hat Schelling diesen Ausgangspunkt folgendermafien verdeut-
licht:

ersten bedeutenden Gnosis-Forscher und Zeitgenossen Schellings Ferdinand

Christian Baur. Im Schluf$teil seines Gnosis-Buches (1835, ND 1967) hat er

erstmals Bohmes Theosophie (ebd., 557-611) und Schellings Freiheitsschrift

(ebd., 611-626) auf ihre gemeinsamen gnostischen Wurzeln hin untersucht.
65 So die Ansicht von Kéhler (2006).

38



Doch ehe wir den Weg der Zeiten betreten, ist es nothig, an die
Natur alles Geschehens zu erinnern, wie alles im Dunkel anfingt,
da man nicht weifl, wohin es zielt und was sich darinn offenbaren

will. (WA, 225; vgl. SW VIII, 208)°

Schelling bringt hier zunichst zur Erinnerung, wie alles an-
fingt. Er fordert damit auf, sich gleichsam in den Ursprung
oder in den Anfang des Anfangs selbst zuriickzuversetzen:
Was war, bevor etwas war? Nichts war, andernfalls hitte gar
nicht erst etwas anfangen kdnnen, sondern wire immer schon
— obne Anfang — gewesen. Der ,, Anfang des Seins“ setzt somit
einen Zustand voraus, in dem noch gar nichts angefangen hat
zu sein. Dieser Zustand ist der Zustand der absoluten Indif-
ferenz. In ihm ist noch nichts entschieden und deshalb alles
dunkel, was als Anfang eines moglichen und kiinftigen Seins
werden kann und — als sich wollendes Sein — werden soll, aber
eben darum als bloff mogliches und sollendes Sein noch nicht
ist.

Von diesem Zustand ausgesehen kann es nun auch ein Wis-
sen vom Anfang nicht geben, und zwar nicht nur deshalb, weil
noch gar nichts angefangen hat zu sein, sondern auch und vor
allem deshalb, weil der Anfang von etwas, das werden soll, erst
zu suchen und zu ergriinden ist. Selbst Gott — und er zualler-
erst, weil vor seinem eigenen Willen wirklich nichts war, nicht
einmal er selbst als sich wollender Wille zum Grund — mufite
sich demnach in seinem Wollen, d.h. in dem, was er eigentlich
wollte, erst suchen, um einen ,wahren Anfang“ zu machen.

66 Vgl. dazu auch die folgenden Bemerkungen in der Freiheitsschrift: ,,Die
Schwerkraft geht vor dem Licht her als dessen ewig dunkler Grund“ (SW VII,
358). ,Ohne dief} vorausgehende Dunkel gibt es keine Realitit der Creatur;
Finsternif§ ist ihr nothwendiges Erbtheil“ (ebd., 360). , Alle Geburt ist Geburt
aus Dunkel ans Licht [...]“ (ebd.) u.s.w.

39



Deshalb liegt fiir Schelling der Anfang der Schopfung keines-
wegs schon im Willen eines ,allmichtigen und allwissenden
Wesens‘, sondern in der ,,Sehnsucht des Einen*, sich selbst als
Wille des Grundes ,,zu gebiren®, d.h. hervorzubringen:

Der erste Anfang zur Schopfung ist die Sehnsucht des Einen, sich
selbst zu gebiren, oder der Wille des Grundes. (SW VII, 395; vgl.
ebd., 359)¢7

Wer hingegen die ,Darstellung Gottes* schon kennt, noch
bevor sich das Urwesen in der ,,Evschaffung der Natur“ gefun-
den hatte, macht nie einen Anfang. Er tut nur so als ob, indem
er — wie Hegel selbst zugibt — die Unmittelbarkeit des Seins
als bloflen ,,Schein des Anfangs® in das Wissen zuriicknimmt,
das er im Kreise oder in der Riickkehr der Reflexion immer
schon (@ priori) von der Unmittelbarkeit hatte:

Man kann sich deswegen ausdriicken, daf§ dieser Inhalt die Darstel-
lung Gottes ist, wie er in seinem ewigen Wesen vor der Erschaffung
der Natur und eines endlichen Geistes ist.%

Der ,Philosoph* (Hegel) ist hier mit dem Weltgeist identisch.
Nur er weifl, was vor der Natur und ihrer Erschaffung war
(vgl. GA 67, 171). Die Frage ist, ob Gott das auch schon
wuflte, bevor er die Welt erschuf? Ist der Anfang des Seins
nur ein ,Schein’, der je schon aus der Riickkehr eines abso-
luten Wissens hervorgegangen ist?® Oder entsprang er nicht

67 Zur Idee der ,,Gottesgeburt* siche das folgende Kapitel.

68 Hegel: Wissenschaft der Logik I, 31.

69 ,Soll aber keine Voraussetzung gemacht, der Anfang selbst unmittelbar
genommen werden, so bestimmt er sich nur dadurch, daff es der Anfang
der Logik, des Denkens fiir sich, sein soll“ (ebd., 54). ,Die Unmittelbar-
keit kommt tiberhaupt nur als Riickkehr hervor und ist dasjenige Negative,
welches der Schein des Anfangs ist, der durch die Riickkehr negiert wird“
(Wissenschaft der Logik II, 15).

40



vielmehr einer ,dunklen Sehnsucht“ (SW VII, 361), die sich

in ihrem Wollen erst suchen mufite, um schliefllich im Sein

das Wort (fiat) zu finden, durch das sie sich selbst als ,,Wille

des Grundes“ gebdren konnte?”® Wenn der Heidegger-Schiiler

Karl Lowith bemerkt hat, dafy ,,das Problem des Seins in der

Gegenbewegung zu Hegel schon bei Schelling an jenen Punkt
« 71

gelangt, wo es Heidegger wieder aufnahm®,”" so hat die Bewe-
gung in dieser Frage ihren Grund:

Das Seyn ist das Nichts, dessen Wesensrang keine Macht erreicht.
So spricht das Gesetz des anderen Anfangs. (GA 66, 59)

Nichts, Nirgend, Nie vor jedem Etwas, allem Dann und Dort.
(ebd., 8)

Der Anfang des Seins ist das Nichts. Denn alles was #sz, muf§
sich vom Nichts erst abscheiden, um Etwas zu werden (vgl.
GA 70, 481f.). Wenn Hegel demgegentiiber behauptet, daf} die
»Unmittelbarkeit des Seins“ nur den Schein des Anfangs bil-
det, so ist das von diesem ,,anderen Anfang ausgesehen selbst
ein Schein, der ,Schein der Wahrheit‘, oder — wie Heidegger
sagt — ,der Riickschein in die dA#0eia, ohne daff diese selbst
als solche erfahren und gegriindet ist und zum Wesen kommt“
(GA 6.2, 423). So tauscht sich das Denken iber sich selbst,

70 ,[...] der Anfang darf sich selbst nicht kennen. [...] Der Entschlufi, der in
irgend einer Art einen wahren Anfang machen soll, darf nicht wieder vors
Bewufitsein gebracht, nicht zuriickgerufen werden, welches darum schon
ebensoviel als zuriickgenommen bedeutet. Wer beym Entschluf} sich vor-
behilt, ihn wieder ans Licht zu ziehen, macht nie einen Anfang“ (WA, 184).
»Der Anfang ist nur Anfang, inwiefern er nicht das ist, das eigentlich seyn
soll, das wahrhaft und an sich Seyende. Wenn also Entscheidung ist, so kann
nur das zum Anfang gesetzt werden, das durch seine besondere Art sich
am meisten zur Natur des nicht Seyenden neigt“ (SW VIII, 220f,; vgl. ebd.,
2241.).

71 Lowith (1995), 133.

41



wenn es in der Riickkehr zu sich glaubt, das Sein auf sein
eigenes voraussetzendes Tun zurlickfiihren zu konnen.”” Die
Entbergung des Seins oder ,,der erste Uebergang von Nichts
in Etwas“ (SW VIII, 225) findet zwar im Denken statt und
nur in ihm - deshalb der ,,Riickschein in die &Affera, als ob
das Denken selbst der im Voraus-setzende-Grund (das subiec-
tum) des Seins wire —, doch mufite sich das Denken hierbei
im un-vor-denklichen Nichts erst suchen, um in und mit der
Entbergung des Seins zu sich selbst zu kommen, und zwar als
etwas, das das Sein zu denken und zu wollen hat, um es als
Sein von etwas, das werden sol/ —und dazu gehoren insbeson-
dere das Denken und das Wollen selbst — wirklich werden zu
lassen. Nicht das Denken und das Wollen bilden demnach den

wersten Anfang des Seins“, sondern das Sich-selber-Suchen:

Alles, das Etwas ist, ohne es doch noch wirklich zu seyn, muf},
seiner Natur nach, sich selber suchen, womit jedoch noch nicht
gesagt ist, daf§ es sich selber finde, noch vielweniger aber, dafl eine
Bewegung oder ein aus-sich-Herausgehen stattfinde. Es ist ein still-
schweigendes und vollig bewufltloses Suchen, [...]. (WA, 136{.; vgl.
SW VIII, 263)7

Dasselbe sagt Heidegger in den Beitrigen zur Philosophie:

Suchen ist in sich zukiinftig und ein In-die-Nihe-kommen zum
Sein. Das Suchen bringt den Suchenden erst zu thm selbst, d.h. in

72 Vgl. dazu auch Schellings eigene Kritik an Hegels Seinsbestimmung: ,,Das
Sein ist bei Hegel als actus, d.h. als Gegenteil der Potenz gefafit“ (PhO-Paul.,
126; vgl., ebd. 121ff.).

73 Deshalb ist es nicht schon das negative und positive Denken selbst, das sich
in seinen eigenen ,,Suchbewegungen® reflexiv zu fassen bekommt, wie Soll-
berger (1996, 223f.) meint, sondern genau umgekehrt: Das ,,vollig bewuf3tlose
Suchen“ (die Sucht) muf§ sich im Nichts erst finden und fassen, um a/s Den-

ken und Wollen zu sich selber zu kommen.

42



die Selbstheit des Da-seins, in dem Lichtung und Verbergung des
Seienden geschieht. (GA 65, 398)

Wenn aber alles, was werden soll, sich erst suchen muf}, um
als Etwas — als Gott und Mensch, als Welt und Erde — zum
Sein zu kommen, so heiflt das, dafl der Einheit des Ganzen

ein Zustand vorausgeht, in dem diese Einheit als das Ersehnte

und Gesuchte noch nicht ist:

D

Sie [die Sehnsucht] will Gott, d.h. die unergriindliche Einheit, ge-
biren, aber insofern ist in ihr selbst noch nicht die Einheit. (SW VII,
359)74

Also ist hier nichts denn ein bodenloser Abgrund der Ewigkeit, da
kein Maf§ anwendbar, kein Ziel und keine Zeit bestimmbar ist; und
ist auch jenes Suchen des Anfangs kein anderes, denn ein ewiges,
aus sich selbst entspringendes Suchen. (WA, 76)

as ,Suchen des Anfangs® ist urspriinglicher als der Anfang

selbst. So mufl sich der Willeim Abgrund der Ewigkeit erst fin-
den, um einen wirklichen Anfang zu machen. Allein in dieser
Suche liegt die grofle pansophische oder pantheistische Einsicht
Bohmes, von der Schelling hier ausgeht:

74

Der Ungrund ist ein ewig Nichts, und machet aber einen ewigen
Anfang, als eine Sucht; Dann das Nichts ist eine Sucht nach Etwas:
Und da doch auch Nichts ist, das etwas gebe; sondern die Sucht ist
selber das Geben dessen, das doch auch ein Nichts ist, als blos eine
begehrende Sucht. [...] So dann nun also eine Sucht im Nichts ist,
so machet sie ihr selber den Willen zu Etwas: und derselbe Wille

So liegt die ,, All-Einheit“ auch nicht schon in der ,reinen Selbstbeziehung“
des Geistes, der sich ,,auf dem Wege von Schelling zu Hegel“ nur noch dieser
Einheit bewufit zu werden braucht, wie Dieter Henrich (1982) in sieben
Schritten nachweisen wollte. Was Schelling sucht, ist nicht dasselbe, was

Hegel schon weif} oder zu wissen vorgibt.

43



ist ein Geist, als ein Gedancke, der gehet aus der Sucht, und ist der
Sucht Sucher, dann er findet seine Mutter als die Sucht.”

In den Weltaltern gibt Schelling diesen pansophischen Aus-
gangspunkt Bohmes in einem einzigen Satz wieder. Er lautet:
,Die unbewufite Sehnsucht ist seine Mutter, aber sie hat ithn
[den allmichtigen Willen] nur empfangen und er selbst hat
sich erzeugt” (WA, 137; s.0. 271.). Im folgenden wird zu zei-
gen sein, wie sich der ewige Wille im Ungrund der Freiheit
gesucht hat, um schliefllich — im Menschen — einen Ort zu fin-
den, worin er sich als Geist, d.h. als bewuf§t werdender Wille
erzeugen konnte. In dem Augenblick fing die Erde erst an, als
Geschichte der Welt zu sein.

Aber auch das Ewige ist [...] fr sich nur der Anfang des Anfangs,
noch nicht der wirkliche Anfang. [...] Wirklicher Anfang kann nur
von absoluter Freyheit kommen. (WA, 75)

Ohne einen freien Anfang gibe es keine eigentliche Geschichte der
Welt. (SW VIII, 305)

75 Bohme: Mysterium Pansophicum, Der Erste- [und] Der Zweite Text. Weitere
Quellenhinweise dazu siehe Buchheim (1997), 122f.

44



I. Die Geburt des Willens aus dem
Ungrund der Freiheit

Jetzt ist von uns eine weitere, dritte Gattung zum klaren
Begriff zu bringen. [...] schwierig und dunkel beim Ver-
such, mit Worten sie zu erhellen. Mit welcher Wirkung
und welcher Naturanlage begabt ist sie vorzustellen? —
Mit derartiger besonders: Allen Werdens Aufnehmerin
zu sein, vergleichbar einer Kindswirterin.

(Platon: Timaios 48e—49a, Ubers. H.G. Zekl)

So wir aber nun wollen reden vom dritten Principio, als
vom Anfang (Aufgang) und Geburt dieser Welt, wird
betrachtet die Wurzel der Gebirerin.

(Bohme: Beschreibung der drey Principien, 5, 8)

Als Weltamme, Weltmutter (denn sie ist ja die Materie
der kiinftigen Welt) war jene Urpotenz auch griechi-
schen Vorstellungen gefeiert.

(Schelling: Philosophie der Offenbarung, SW XII1, 294)

1. Die Wiedergeburt

In seiner zweiten Schrift Beschreibung der drei Principien, die
Bohme nach lingerem erzwungenen Schweigen verfafit hat,
heiflt es von den ersten Gedanken des ,,sehnenden Willens*“:
»das Licht scheinet in der ewigen Finsterniff und machet den
sehnenden Willen im ewigen Gemiithe, daff der Wille in der
Finsternif} gebieret die Gedancken.“! Und in der Freiheits-

1 Bohme: Drey Principien, 9, 36.

45



schrift heifit es: ,aus dem Dunkeln des Verstandlosen (aus
Gefiihl, Sehnsucht, der herrlichen Mutter der Erkenntnif)
erwachsen erst die lichten Gedanken“ (SW VII, 360). Nach die-
ser Lehre der drei Prinzipien ist die ,anfingliche Schépfung
,nichts anderes als die Geburt des Lichtes®, worin ,,das finstere
Princip als Grund seyn muflte, damit das Licht aus ihm (als
aus der bloflen Potenz zum Actus) erhoben werden konnte®

(ebd., 377).

Die Quall [Quelle] der Finsternifl ist das erste Principium, und
die Kraft des Lichtes ist das ander Principium, und die Ausgeburt
aus der Finsternif§ durch des Lichtes Kraft ist das dritte Princi-
pium [...].2 Denn als das Licht GOttes das Fiat setzte in die Fin-
sterniff, so hat die Finsterniff den Willen GOttes empfangen, und
ist schwanger worden zur Geburt [...].°

Allein, wie kam Bohme zu dieser Lehre, und was hat das mit
dem Wesen der Freiheit zu tun? In dem Zusammenhang ist
jetzt folgendes zu sehen: Die Lehre von den drei Prinzipien
(Finsternis — Licht — Geburt der anfinglichen Schopfung im
Licht aus der Finsternis) weist unmittelbar auf die Wesens-
schau zurtick, die Bohme beim ,,gdhlichen Anblick eines Zin-
nern Gefisses“ hatte. In seinem Erstlingswerk Morgenrithe
hat er diese Schau folgendermaflen beschrieben: ,alsbald nach
etlichen harten Stiirmen ist mein Geist durch der Hollen Por-
ten durchgebrochen bis in die innerste Geburt der Gottheit®.
Was er hierbei gesehen habe, lasse sich nicht beschreiben, es
konne nur verglichen werden ,,mit deme, wo mitten im Tode
das Leben geboren wird, [...]. In diesem Lichte hat mein Geist
alsbald durch alles gesehen®.*

2 Ebd., 7, 24.
3 Ebd,, 8, 23.
4 Bohme: Morgenrothe, 19, 11-13.

46



Ausgangspunkt dieser Wesensschau bildet keineswegs eine
,mystische Vision‘, sondern ganz real/ die Erfahrung der eige-
nen Geburt bzw. ihre innere Vergegenwirtigung als ,, Wieder-
geburt“. So ist hier mit dem Tode auch nicht das Ende des
Lebens gemeint, sondern vielmehr sein Anfang. Béhme ver-
gleicht thn mit der ,Auferstehung von den Todten“. Denn
allein durch die Geburt ,mitten im Tode“, d.h. ,mitten im
Nichtsein vor unserer Existenz‘, ,wissen wir, daf§ diese Welt,
darinnen wir jetzt leben und sind, ist aus dem ewigen Urkunde,
in der Zeit durchs reine Element im Fiat erboren und geschaf-
fen worden“>.

Dieses Wissen ging jedoch nach Bohmes Tod verloren.
Seit Descartes hat sich die Philosophie in das menschliche
Bewufitsein eingesponnen wie in einen Kokon, so daff sie nicht
mehr sehen konnte oder sehen wollte, daf} dieser ,Moment
des Erwachens, des Zu-sich-Selber-Kommens“ (WA, 168) die
unhintergehbare Voraussetzung unseres Bewufitseins ist. Der
Mensch ist zwar ,,seinem Innern nach nichts anders als Ich-
heit, Bewu(Stsein, alles Bewuftsein setzt aber ein zu sich selbst
Gekommensein voraus“ (SW IX, 227); und das ist nicht wie-
der durch das Bewuf3tsein unseres Ich als Selbstbewufltsein zu
erkliren! Deshalb sagt Heidegger:

Nicht Beschreibung des Bewuf3tseins des Menschen, sondern be-
greifende Erweckung des Daseins im Menschen ist der Weg, auf
dem wir wieder zuriickfinden zu den wenigen einfachen harten
Fragen der Philosophie. (GA 67, 60)

Nun ist freilich bei Bohme nicht nur von der eigenen, d.h.
menschlichen Geburt die Rede, sondern auch und vor allem
von der ,Geburt der Gottheit®. Sie sei es, zu der er nach

5 Bohme: Drey Principien 22, 14.

47



setlichen harten Stiirmen® in seinem Geiste durchgebrochen
sei. Indes handelt es sich hier um einen Unterschied, der kei-
ner ist. Wir werden sehen, daf§ diese Erfahrung auch schon
von Meister Eckhart gemacht und ausgesprochen wurde. In
der Wiedererfahrung der eigenen Geburt erfuhren die beiden
bedeutendsten Denker der ,christlichen Mystik‘ das menschli-
che Dasein als einen Ort, worin der ,, Wille der Ewigkeit“ erst
zu sich selbst kam, und zwar als ,ein erweckt Leben aus Got-

“¢ oder — wie Schelling in der Freiheitsschrift sagt —

tes Auge
als ,,der in der Tiefe verschlossene gottliche Lebensblick, den

Gott ersah, als er den Willen zur Natur faflte“ (SW VII, 363).

Ebenso also konnen wir sagen, in Ansehung des Willens der Ewig-
keit, der bis jetzt ruhete, sey dieser Moment, der Moment des
Gewahrwerdens, dessen was er ist, der Moment des Erwachens,
des Zu-Sich-Selber-Kommens im eigentlichen Verstande. (WA, 168)

Geburt heifdt ,das Licht der Welt erblicken®. Denn: ,,Alle Ge-
burt ist Geburt aus Dunkel ans Licht“ (SW VII, 360). Doch erst
im Menschen hat das ,Auge Gottes® eine Blickstitte gefunden,
worin Er sich selbst als Licht der Welt gebiren konnte: ,,Und
dar umbe engeruowet der vater niemer, er enjage und entribe
alle zit dar zuo, daz sin sun in mir geborn werde.“” ,Der erste
ewige Wille ist GOtt der Vater, seinen Sohn zu gebiren.“® Bei
der Verurteilung der Thesen von Meister Eckhart im Jahre
1329 haben die Theologen richtig erkannt, daff mit dem ,,Sohn
in mir“ nicht nur Christus gemeint ist, sondern jeder einzelne
Mensch als Moment des Zu-sich-selber-Kommens. Allein diese
Artder Geburt oder ,,Erweckung® (SW VII, 3611.) hat Bohme
im Jahre 1600 erfahren, als er

6 Bohme: Psychologia vera, 1, 239.

7 Meister Eckhart: Werke I, Predigt 39, 422; zu Meister Eckhart s.u. 176ff.
8 Bohme: Vom dreyfachen Leben, 2, 61.

48



im 25. Jahre seines Alters zum andernmal vom Géttlichen Lichte
ergriffen, und mit seinem gestirnten Seelen-Geiste durch einen
gahlichen Anblick eines Zinnern Gefisses (als des lieblich Joviali-
schen Scheins) zu dem innersten Grunde oder Centro der geheimen
Natur eingefiihret.’

Der ,Jovialische Schein® ist der Blitz des Jupiter (Jovis). In der
alchemistischen Symbolsprache wird dieser Schein durch das
Metall des Zinn verkorpert. Darin liegt u.a. die symbolische
Bedeutung des Zinngefifles,'® an dem sich die Wesensschau
entziindet hat, und zwar, wie Bohme selber sagt, als Freibeit:

O

10

11
12

sein Metall ist Zinn [...], den der Freyheit Lust in der Begierde aus
sich in die Begierde der Strengheit als ins Fiat gibt.!!

[...] dann die Natur wird in der Schirfe zersprenget, daff die Frey-
heit erscheinet als ein Blitz. [...] Dann so bald als die Freyheit
erscheinet, so verzehret sie die Finsternif3. 2

Franckenberg: De vita Bohmii, n. 11.

Auf die Bedeutung des ,an sich dunklen Zinngefifles“ (als Behiltnis des
Lichtes) hat erstmals der Jugendfreund Nietzsches, Paul Deussen, in einem
Vortrag zur Einweihung des Bohme-Denkmals in Gorlitz (1897) hingewie-
sen (Deussen (1911), 9). Und das ist sicher kein Zufall. Denn wer, wenn nicht
Nietzsche, hat in seinem gleichnamigen Werk — ist das Zufall? — dieselbe
Grunderfahrung gemacht wie Bohme und Schelling: Dafl namlich nur der-
jenige ,seine eigne Morgenrithe haben werde, der zuvor ,,seine eigne lange
Finsternis“, d.1i. ,.sein Unverstindliches, Verborgenes, Rithselhaftes* (Nietz-
sche, KSA 3, 11) hatte? Vgl. dazu auch die folgende Bemerkung Heideggers
in seinen Aufzeichnungen aus der Werkstatt (1959): ,,Das sinnende Denken
durchscheint die wesentlichen Erfahrungsbereiche wie Morgenlicht, das die
Nacht verwahrt, damit es den Tag ergebe — und alles so, als sei es nichts -
(GA 13, 153).

Bohme: De signatura rerum, 4, 29.

Bohme: Vom dreyfachen Leben, 2, 24.

49



[...] dann in der Finsternif} ist der Blitz, und in der Freyheit das
Licht mit der Majestit. Und ist dieses nur das Scheiden, daf} die
Freyheit ein stilles Nichts ist, welche das Licht annimt.?

Betrachten wir daraufhin die folgenden Stellen in der ersten
Fassung der Weltalter:

[...] die Freyheit geht in der Scheidung als ein Blitz auf. (WA, 36)

Im Verhaltnif} aber, als die Krifte im Seyn und damit Seyn und
Seyendes selber geschieden werden, bricht aus dem Mittelpunkt
derselben die Freyheit oder das Wesen der uranfinglichen Lauter-
keit in einem verzehrenden Glanze hervor, nicht anders als [...] in
der Scheidung selbst das elektrische Feuer als Blitz erscheint. (ebd.,
41)

Die Freiheit erscheint hier als blitzartige Scheidung von Sein
und Seiendem. Was ist das fiir eine ,Scheidung“? Liegt darin
nicht die ,ontologische Differenz“?'* Auch Heidegger spricht
vom ,,Blitz der Wahrheit des Seyns“:

Blitzen® ist dem Wort und der Sache nach: blicken. Im Blick und
als Blick tritt das Wesen in sein eigenes Leuchten. [...] Einblick in
das was ist — so heifdt der Blitz der Wahrheit des Seyns. (GA 79,
74£.)

Hier kommt das zum Ausdruck, was Boehme und Schelling
eigentlich meinen, den ,Feuer-Blitz im Sehen®,” das Auf-
leuchten im Blick der Geburt: ,,der grimme Blitz ist des Lebens
Aufwachen®.'® Auf einmal ist etwas da, wo zuvor Nichts war,
wo noch alles dunkel war in ewiger Finsternis. Der Mensch

13 Bohme: Psychologia vera, 1, 50.

14 Zur ,ontologischen Differenz“ bei Schelling und Heidegger siche Anhang,
2091f.

15 Bohme: De signatura rerum, 14, 31.

16 Bohme: Psychologia vera, 1, 52.

50



findet sich in diesem Blick als jemand vor, fiir den das alles auf
einmal — wie im Blitz — da ist.”” In dem Augenblick offenbart
sich in ithm die Freiheit als Scheidung des Seins von Nichts in
Etwas (in Seiendes).

Nun will der Mensch in seiner ,finstern Begierde“ nach
dem Lichte ,selbst den Blitz der Freyheit wohl fassen und sich
zu eigen machen, um dadurch frey schaffender und bewuf3ter
Wille zu werden“ (WA, 41). Bohme charakterisiert diese Be-
gierde des Fassen- und Haltenwollens der Freiheit als ,,schie-
lenden Blitz“. Der Blick schielt auf das, was in ihm je schon zur
Entscheidung gekommen ist. Dabei muff der ,,blinde Wille“
jedoch feststellen, dafl die Freiheit in ihrer Blitzartigkeit gar
nicht zu fassen ist:

dann die Freyheit erscheinet in der Impression [...] nur als ein
Blitz: weil aber die Freyheit unfafilich, und als ein Nichts, darzu
ausser und vor der Impression ist, und keinen Grund hat, so kann
sie [die Begierde des Willens] die Impression nicht fassen oder

halten [...].3

Heideggers Lehrer Edmund Husserl] hat auf den ,,Feuer-Blitz
im Sehen® geschielt. In seinen Vorlesungen zur Phinomeno-
logie des inneren ZeitbewnfStseins hat er immer wieder ver-
sucht, das ,Blitzartige” der Impression als Urquell des Seins
festzuhalten.’ Dabei mufite er selbst feststellen, dafl sich
diese ,Impression” oder ,Urimpression“ phinomenologisch

17 Vgl. hierzu auch Baaders Schrift: Uber den Blitz als Vater des Lichts (1815),
die auf Schelling groflen Eindruck machte (SW 2, 27{f.). Explizit auf der
Grundlage von Bohmes ,,Feuer- und Lichttheorie® legt Baader hier dar, wie
sich das Wesen der Freiheit in der Geburt und Wiedergeburt des eigenen
Lebens offenbart: als ein ,,Durchblitzen® der Finsternis (ebd., 35ff.).

18 Bohme: De signatura rerum, 14, 22.

19 Husserl: Vorlesungen zur Phinomenolgie des inneren Zeitbewuftseins, Hua
X, 255.

51



gar nicht fassen laflt. Der Blitz, der aufleuchtende Blick ist
gerade nicht der ,Jetzt-Gegenwirtigungspunkt®, durch den
ich mich selbst in meinem Sein zu vergewissern suche.? Das
LJetztsein der cogitatio® ist nur ein mathematischer Punkt;
als solcher das ,reine und strenge Ideal® fir eine ,,Mathesis
der Erlebnisse“,?' das dem ,schielenden®, d.h. auf sich selbst
zurlickblickenden, reflektiv-erinnernden Blick durch Appro-
ximation untergeschoben wurde. In dem Augenblick, in dem
Husserl diese mathematische Substitution aufdeckte, wurde
tiir ihn das Sein der cogitatio als Jetztsein fragwiirdig:

Man sagt, das Sein der cogitatio sei unzweifelhaft. Kann das mei-
nen: das Jetztsein der cogitatio im Sinne eines mathematischen
Punktes? Ist es weniger evident, daf§ eine cogitatio ihrem Wesen
nach, notwendig, eine Zeitlang dauert, als daf§ sie ist? Und wenn
wir Evidenz fiir eine noch so kleine Dauer haben, haben wir damit
nicht schon Evidenz fiir frische Erinnerung???

Husserl hat mit diesen Fragen seine eigene transzendentale
Phénomenologie erschiittert und damit (unabsichtlich) die
neuzeitliche Philosophie der Subjektivitit zu Ende gebracht.
Der Versuch einer phinomenologischen Neubegriindung der
Transzendentalphilosophie scheiterte nicht zuletzt an der Ein-
sicht, daf§ die ,lebendige Gegenwart® des ego cogito nur eine
»Idee im Kantischen Sinne“ ist.” Als ,Vergangenheit, die nie
gegenwirtig war,“ verliert sich ihre Spur in der unendlichen

Aufschiebung, der , différance (Derrida).*

20 Ebd., 106f.

21 Husserl: Ideen I, Hua III/1, 158.

22 Husserl: Zeitbewufitsein, Hua X, 315.
23 Husserl: Ideen I, Hua III/1, 155.

24 Derrida (1976), 23ff.

52



»Der Feuer-Blitz im Sehen liegt nicht in dem, was ,Ich
sehe oder was ,Ich jetzt sehe‘. Und so liegt auch das Wesen der
Freiheit nicht in dem, was ,Ich will* oder was ,Ich jerzr will.
Der ,,Blick des Jetzt* ist nur der ideelle Widerschein (Reflex)
des Blitzes, durch den ich mich selbst — und zwar durch eine
yfalsche Imagination“ — in die scheinbare Selbstprisenz des
Cogito und seines ,Eigenwillens® hineingebildet habe.”® Das
eigene Sein kann sich auf diesem ,hohen und jihen Gipfel®
(SW VII, 374; 381) oder ,steilen Felsgrat“?® nicht halten. Des-
halb fihrt der Weg vom transzendentalen Ich (Kant, Fichte,
Husserl) wie ein verloschender Blitz zum ,Sturz in das Nichts
des faktischen Lebens“ (Bohme, Schelling, Heidegger): ¥

Und daf der Blitz also geschwinde verlischet, ist, dafl ihn die Schar-
fe nicht halten kan, dann er ist von der Natur frey, und wird nur in
der Zersprengung ersehen.?

Das Wesen der Freiheit liegt ,,aufler und vor der Impression®
in der blitzartigen ,Zersprengung der Finsternif3“ (WA, 99).
Durch sie binich tiberhaupt erst in mein eigenes Sein hineinge-
kommen. In dieser Zersprengung finde ich mich immer noch
vor. Denn noch immer kommt das Sein meiner selbst aus dem
Nichts oder Noch-Nichts einer dunklen Zukunft auf mich
zu. Dabei bleibt mir die Dunkelheit dieser Zukunft selbst ver-
schlossen, eben weil ich stets nur das sehe, was sich in diesem
Augenblick als ,,Schicksal und Notwendigkeit* meines Seins
schon entschieden hat, nicht aber das, was ithm als Ursprung

25 Siehe Abschnitt III, 2 Die wahre und die falsche Imagination.

26 Husserl: Cartesianische Meditationen, Hua I, 62f.

27 Zudiesem ,Sturz siche Abschnitte IL, 5 u. I11, 3. Der Weg vom ,,transzenden-
talen Ich“ zur ,Geworfenheit“ in den ,,Abgrund des Daseins“ war Thema
meiner Dissertation (1993), 100ff.

28 Bohme: Vom dreyfachen Leben, 2, 25.

53



des Seinkonnens vorausgebt, namlich: die ,,abgriindliche Frei-
heit“, ,die aus dem Unaussprechlichen kommt®, ,aus dem,
da gar kein Grund ist“. Keiner hat seinen Charakter gewihlt,
und keiner hat von sich aus entschieden, 0b, wann, wo und wie
er aus der Finsternis des Noch-nicht-Seins ins Dasein kom-
men will. Die ,Urthat, in der sich zuerst die Freiheit eines
Menschen entscheidet®, ist unbegreiflich:

Also kann man sich das alles nur wie im Blitz geschehen den-
ken, da es als ein Geschehenes inbegriffen ist, ohne doch wirklich

(explicite) geschehen zu seyn. (SW VIII, 304)%

Die ,grofle Entscheidung® hinter allem Geschehenen und
doch nie wirklich Geschehenden weist indes auf den Willen
eines anderen Wesens zuriick; eines Wesens, das von sich aus
entscheiden konnte und von sich aus entscheiden muf3te, ob
etwas werden soll oder nicht. Demgemifl muf3te dieses Wesen
aber auch entscheiden, ob Es selbst, durch die Entiuflerung
seines Willens, in den zu sich selbst kommenden ,,Partialwil-
len“ der Menschen — als Blitz- und Scheidepunkt des Seins —
zur Existenz kommen will: ,,das Hochste kann existiren, und
es kann auch nicht existiren” (WA, 131). Es steht ihm fres: Es
kann existieren, wenn es sich selbst will; es kann aber auch
nicht existieren, wenn es sich nicht will. Solange das nicht
entschieden ist, ist es selbst weder seiend noch Grund, son-
dern nur ,die ewige Freiheit gegen das Seyn“ (SW VIII, 305)
oder der ,,mogliche Gott (ebd., 326). Denn auch und zual-
lererst in Gott selbst ist die ,Freiheit des Abgrundes“ von
seinem eigenen grundschaffenden Willen unterschieden. Den
theogonischen Ursprung dieses Freiheitsbegriffes hat Schel-
ling allerdings erst offengelegt, nachdem er sich davon wie-

29 Was wir hier vorliufig nur andeuten konnen, ist Thema von Kapitel IIL.

54



der distanzieren wollte.*® Die Idee der Gottesgeburt wurde
Schelling zunehmend unheimlich, und zwar deshalb, weil sie
nicht zuletzt auch die Verlorenbeit des gottlichen Willens im
Ungrund (Chaos) seiner eigenen Freiheit vor Augen fihrte.
Darum geht der Geburt des Zeuskindes in der griechischen
Mythologie ein schrecklicher Titanenkampf voraus:

Denndem Menschen hilft der Mensch, hilft selbst Gott; dem Urwe-
sen aber in seiner schrecklichen Einsamkeit kann nichts helfen; es
muf} diesen chaotischen Zustand allein und fiir sich durchkampfen.
(WA, 43)

30 Baaders Kritik, daff man ,hie und da“ aus den ,,Vorarbeiten eines Denkers“

o

schopfte, gleichzeitig aber die Quelle verschwieg, als ob man sich ihrer zu
schimen hitte, ist auf das Verhaltnis Schellings zu Bohme gemiinzt, und das
nicht zu Unrecht (Fermenta cognitiones, SW 2, 3671.). Schelling erwihnte
den Namen Bohmes erst, als er sich von ihm in gewisser Weise wieder
abzugrenzen versuchte, so zuerst in der Vorlesung System der Weltalter
von 1827/28 (SWA, 671f.). Er kritisiert dort wie auch in spiteren Vorlesun-
gen (vgl. SW XIII, 123f.) einen Ausdruck Béhmes, den er in den Weltaltern
selbst gebraucht hat: den Ausdruck ,Rad der anfanglichen Geburt“ (SW VIII,
337). Die Kritik fillt somit auf ihn selbst zuriick. Denn wie Bohme, so kam
auch Schelling tiber das ,,bestindige Wiederholen des Anfangs“ nicht hinaus.
Es liegt nun einmal im Wesen des Anfangs, dafl er immer wieder wie ein
Rad in sich zuriicklaufen muff, um von vorne anzufangen. Ohne Wiederho-
lung gibe es keinen Anfang mehr. Ob demgeniiber mit der ,,Grundlegung
der Positiven Philosophie ein wirklicher Durchstof§ in der ,rotatorischen
Bewegung* erzielt wurde, mufl bezweifelt werden. Denn so sehr Schelling
die Aufmerksamkeit spiter wieder auf die ,freie Tat“ des Willens lenkte,
so holte ihn auch hier das ,Rad der Geburt® not-wendig ein: ,Das erste
Rad mufl Ungrund genannt werden, weil da nirgends Grund ist. Denn da
ist kein wahrer (wirklicher) Anfang, wo alles wieder in’s Ende lauft [...]“
(WA-Frg. 11, 257). Schelling hat hier bereits, wie Karl Lowith (1978, 151f.)
erkannte, Nietzsches Wiederkunftslehre vorweggenommen. Doch schreckte
Schelling vor dieser Vorstellung zurtick. In der ,, Wiederbringung aller Dinge“
(SW VII, 405) sah er die ,,H6lle der Rotation (ET, 104). Vgl. dazu auch meine
Erzihlung Wiederkehr in Sils (2000).

55



In diesem Kampf (den Geburtswehen) geht es darum,

sich um sein eignes Seyn zu bemiihen, sich ein Seyn zu geben, sich
in ein Seyn zu gebiren, wie J. BShme dief} ausdriickt, der als Inhalt
der hochsten Wissenschaft, d.h. der Theosophie, eben die Geburt
des gottlichen Wesens, die gottliche Geburt ausspricht, also eine
eigentliche Theogonie. (SW XIII, 125)

Wenn Schelling an der Stelle nun sagt, dafl die ,theogoni-
sche Natur“ Bohme daran gehindert habe, ,sich zur freien
Weltschopfung, und eben damit auch zur Freiheit der posi-
tiven Philosophie zu erheben® (ebd., 123), so kann das nicht
dariiber hinwegtiuschen, dafl er selbst, und zwar sowohl in der
Freiheitsschrift (SW VII, 3791.) als auch in den Weltaltern, die
Idee der ,,Gottesgeburt” zur Grundlage seiner eigenen Frei-
heitslehre gemacht hat. In der dritten Fassung der Weltalter
wird das besonders deutlich: ,Denn es ist hier die Rede von
der Geburt Gottes auch dem hochsten Selbst nach, oder inwie-
fern er die ewige Freiheitist“ (SW VIII, 303). Die Freiheitslehre
Bohmes und Schellings ist demnach eine (Onto)-theo-gonze,
nicht aber eine Onto-theo-logie. Wenn die Geburt Gottes mit
der Freiheit zusammenfallt, dann geht ihr (als Anfang seines
eigenen Seins) ein Zustand voraus, in dem Gott selbst noch
nicht war, weder als Seiendes noch als Grund (Schopfer), son-
dern nur als ,das lautere Seynkonnen“ oder als ,,die ewige
Freiheit gegen das Seyn®. Denn eben darin liegt die Freiheit
zu seiner eigenen moglichen Geburt:

Das ewige Seyn, da Gott zuerst im Bezug zu der ewigen Natur
seyend wird, nannten wir eine ewige Geburt. Aber Gott war in
ihr gesetzt nicht als ein Seyendes, sondern als das an sich weder
Seyende noch Nichtseyende, als das lautere Seynkonnen, als die
ewige Freiheit gegen das Seyn, als der, wenn je wirklich, Grund
und Anfang seiner Wirklichkeit nur in sich selbst haben wiirde,

56



und wenn je anfangend, doch kein nothwendig und ewig, sondern
frei beginnender sein wiirde. (SW VIII, 305)

Durch die Bestimmung der Geburt als ,ewiger Geburt” ver-
sucht Schelling zunichst noch, das Argernis oder gar die Hire-
sie einer ,christlichen Theogonie* abzuschwichen. Dabei han-
delt es sich jedoch um ein Zugestindnis, das Schelling sogleich
wieder zuriicknimmt. Die Bestimmung der ,,ewigen Geburt®
ist eine contradictio in adiecto: Alles kann nur anfangen zu sein,
sofern es vor seinem Anfang noch nicht war. So sagt Schelling
am Ende selbst, daf§ Gott als anfangender ,doch kein ewig,
sondern frei beginnender sein wiirde“. Nicht Gott selbst ist
ewig, sondern lediglich seine Freiheit, sein zu konnen. Das
wirkliche Sein Gottes hat einen Anfang. Er liegt in der freien
Entscheidung begriindet, aus dem Ungrund der ewigen Frei-
heit herauszutreten, um sich in einem Grund zu verwirklichen
und zu offenbaren:

Die Gottheit ist die ewige Freyheit ausser aller Natur als der ewige
Ungrund, aber sie fiihret sich selber also in Grund zu ihrer Selbst-

Offenbarung, und zur ewigen Weisheit und Wunderthat ein.>!

3

—

Bohme: De signatura rerum, 14, 33. In einem Brief macht Baader dar-
auf aufmerksam, daf} der Begriff Offenbarung ,mit jenem des Gebirens
zusammenfillt, was auch schon die Wurzel bar sagt. [...] Dieser allein rich-
tige Begriff der Offenbarung spricht also jenen einer Transmutation oder
Wandlung aus“ (Baader, SW 15, 598). Zum Ausdruck ,, Transmutation siche
auch Béhme und Schelling: ,,der Procefl der Schépfung [gehe] nur auf eine
innere Transmutation oder Verklirung des anfinglich dunkeln Princips in
das Licht“ (SW VI, 362; vgl. ebd., 388). Deshalb ist das dunkle Prinzip nicht
blof} Gegensatz, sondern Kehrseite des in seine Helle ,gekehrten Lichts®
(ebd.). Die , Transmutation® ist ,,ein Schein des Lichts in der Finsternif}“ (De
signatura rerum, 7, 31). Denn das Licht kann nur in der Finsternis scheinen,
und zwar als ein ,,im Dunkel der Tiefe leuchtender Lebensblick® (SW VII,
361). Dieser Blick ist der Mensch. In ihm leuchtet das Licht der Welt.

57



In den Weltaltern greift Schelling diesen Freiheitsbegriff Boh-
mes wortlich auf, um daraus den Schlufl zu ziehen, daf} die
Gottheit als Freiheit noch nicht der wirklich gewordene Wille
selber ist, sondern nur die ewige Méglichkeit dazu:

Denn wenn die Gottheit eine ewige Freiheit ist zu seyn, sich zu
verwirklichen, zu offenbaren, so kann mit dem ewigen Seyn- oder
sich-verwirklichen-K6nnen doch nicht schon das wirkliche Seyn
oder sich-Verwirklichen gesetzt seyn. Zwischen der Moglichkeit
und der That muf} etwas seyn, wenn sie freie That sein soll; [...].
(SW VIII, 306)

Dieses Zwischen ist die freie Entscheidung im Ungrund der
Freiheit, sich selbst als titiger Wille von Etwas zu wollen oder
auch nicht zu wollen. Das bedeutet jedoch, daff der Entschei-
dung des Willens ein Zustand vorausgeht, in dem noch Nichts
ist:

Wir verstehen, daf} ausser der Natur eine ewige Stille und Ruhe sey,
als das Nichts; und dann verstehen wir, daf} in dem ewigen Nichts
ein ewiger Wille urstinde, das Nichts in Etwas einzufiihren, daf§
sich der Wille finde, fithle und schaue, dann im Nichts wire der
Wille ihme nicht offenbar; [...].3

»Also ist“ — so sagt Schelling in den Weltaltern — ,nicht, wie
(dem unruhigen Wesen der Zeit gemif}) so oft gemeynt wor-
den, eine That, eine unbedingte Thitigkeit oder Handlung das
Erste” (WA, 132),” ,denn vor dem sich erzeugenden Willen
war die Ewigkeit als ein Nichts und konnte daher auch nichts
anderem thitig vorausgehen, noch der Anfang zu etwas seyn“

(ebd., 137).

32 Bohme: De signatura rerum, 2, 7.

33 Schelling spielt hier unmittelbar auf die , Tathandlung® Fichtes an.

58



Alle Lehren der iltesten Zeit stimmen [deshalb] darinn iiberein, den
dem jetzigen vorausgegangenen Zustand als den einer unendlichen

Verschlossenheit, einer unerforschlichen Stille und Verborgenheit

zu schildern. (ebd., 24)

Und doch gibt es eine Lehre, die nicht damit tibereinstimmt;
und sie hat sich letztendlich in der Geschichte der Metaphysik
durchgesetzt: die Lehre vom Anfang im Jobannesprolog. Das
Wort Gottes weifl nichts von einem Zustand, der thm voraus-
gegangen ist! Die Theogonien und Kosmogonien der ilteren
vorchristlichen Zeit gerieten deshalb in Vergessenheit, aller-
dings nicht ganz. Denn immerhin fithrte die gnostisch-theo-
sophische Auslegung der Schopfungsgeschichte dazu, daf§ der
Sinn des Anfangs in dem Punkt revidiert wurde: ,Im Anfang®
war nicht schon ,,das Wort“ (Aéyog), sondern eine ewzge Stille
(oty#) und Tiefe (3660¢) ohne Anfang.** In ihrem Ungrunde

mufite das Wort erst ausgesprochen werden, damit

ein ewig Leben in Thme ist, und nicht mehr ein Nichts, sondern ein
Hall oder Stimme der Offenbarung der Ewigkeit. 3

Denn Im Anfang heisset alhie der Ewige Anfang im Willen des
Ungrundes zum Grunde, als zur Gottlichen Fassung, da sich der

Wille ins Centrum zu einem Grunde fasset als [...] der Urstand des
Worts. 3

Deshalb kann, wie Schelling in der Freiheitsschrift sagt, das
Licht nur ,aus dem ewigen Gegensatz des finstern Princips®
begriffen werden. Denn ohne dieses Prinzip konnte das
»schaffende Wort“ (fiat lux) das Leben gar nicht erst aus der
Potenz zum Actus erheben:

34 Siehe dazu Abschnitt II, 1 Der Abyssus der Gnostiker.
35 Bohme: De signatura rerum, 7, 33.
36 Bohme: Gnaden-Wahl, 2, 8.

59



Das Licht oder das ideale Princip ist als ein ewiger Gegensatz
des finstern Princips das schaffende Wort, welches das im Grunde
verborgene Leben aus dem Nichtseyn erldst, es aus der Potenz

zum Actus erhebt. (SW VII, 404)

Auch fiir Heidegger liegt der Anfang nicht schon im Wort,
sondern in der ,,Verborgenheit“ der &Af0eroc und in der ,,gro-
fSen Stille des Seyns“. In ihr kann das Seyn erst zu Wort kom-
men. ,,Die Entscheidung fillt im Stillen“ (GA 65, 961.). ,,Frage
das Seyn! Und in dessen Stille, als dem Anfang des Wortes,
antwortet der Gott“ (GA 66, 353).

2. Die Materie des Platon

Was war zuerst: das Wort Gottes oder die ewige Stille des
Seins als Nichts? Unter diesem Leitpunkt hat Schelling in den
Weltaltern eine Frage wieder aufgegriffen, mit der sich schon
Augustinus im XI. Buch der Confessiones bis hin zur Ver-
zweiflung abgemtht hat. Es ist die Frage:

was denn Gott beschaftiget, eh’ er die Welt erschaffen? (SW VIII,
307)

Quid faciebat deus, antequam faceret caelum et terram? (Conf. XI,
10, 12; 12, 14)

Vermutlich ist die Frage von seiten der Manichier gegen den
Schépfungsgedanken erhoben worden. Nur mit knapper Not
gelang es Augustinus, die einzigartige Wucht dieser Frage
abzuwehren, indem er immer wieder darauf hinwies, dafl
nichts war, wo etwas hitte werden konnen, bevor es nicht
ins Sein erhoben wurde: ,quia non erat, ubi fieret, antequam
fieret, ut esset“ (Conf. XI, 5, 7).

60



Aber was war das Nichts? Wenn Schelling nach anderthalb
Jahrtausend diese Frage wieder aufgriff, so deshalb, weil die
creatio ohne das voranfingliche ex nihilo nicht gedacht wer-
den kann. Das Nichts vor dem Anfang der Welt ist nicht ein-
fach nur nichts (im Sinne des nibil negativum), sondern jener
»Zustand [...] einer unerforschlichen Stille und Verborgen-
heit“, in welchem das Sein erst ausgesprochen werden konnte.
Im Nichts liegt somit die eigentliche ,,Quelle des Seins“, und
zwar als Zukunft des Noch-nicht-Seienden, aber Sein-Wer-
denden und Sein-Koénnenden:

Die Quelle des Seins ist zu bestimmen als das jetzt noch nicht Sei-
ende, aber als das kiinftig sein Werdende; ihr Wesen ist Zukunft; das
nichste Verhiltnis des noch nicht Seienden, aber sein Werdenden,
ist das, das sein Kénnende zu sein. (UPhO, 26)*7

Nun ist im Nicht-Seienden als Quelle des Seins noch alles
dunkel, was, wann, wo, fiir wen zum Dasein einer wirklich
erscheinenden Welt kommen sollte. Denn eben das ist — oder
vielmehr war — das ,Namenlose®, das erst gesucht und ins
»Wort“ gebracht werden mufite:

So also miissen wir die urspriingliche Sehnsucht uns vorstellen,
wie sie zwar zu dem Verstande sich richtet, den sie noch nicht
erkennt, wie wir in der Sehnsucht nach unbekanntem namenlosem

Gut verlangen, [...]. (SW VII, 360)
Heidegger kommentiert diese Stelle so:

Die Sehnsucht ist das Namenlose, aber so gerade das Wort immer
Suchende; das Wort ist die Erhebung ins Gelichtete, aber so gerade
auf das Dunkel der Sehnsucht bezogen. (GA 42, 2211.)

37 Im Abschnitt III, 5 werden wir sehen, wie sich Schelling unter diesem
Gesichtspunkt in den Weltaltern eingehend mit der Augustinischen Zeit-
lehre auseinandergesetzt hat.

61



Schelling versteht das ,,Wort jener Sehnsucht” in dem Sinne,
»wie man sagt: das Wort des Rithsels“ (SW VII, 361). Es bleibt
so lange namenlos und ein Ritsel, solange es nicht gelost und
wirklich ausgesprochen wird. Wenn wir nun die Frage wie-
derholen, was Gott beschiftigte, eh er die Welt erschuf, so
miifite die Antwort lauten: Das Nichts beschiftigte ihn! Denn
es war noch Nichts. Deshalb sagt Bohme an einer Stelle sogar:
Gottes Auge sei ein Wille, ,,das Nichts zu finden“.”® Um
das zu suchen, was es noch gar nicht gab und darum kei-
nen Namen hatte, mufite das gottliche Wesen erst einmal das
finden, worin das Wort ausgesprochen werden sollte, damit
»im stillen Nichts, als in der Freyheit ein Schall wird“.*

Es sucht gewissermaflen etwas aufler sich, findet aber Nichts,
namlich kein Seyendes tiber sich, sondern nur die ewige Freyheit
sich auszusprechen und erblickt sich selbst in dieser Freyheit, d.h.
sich selber als frey und spricht sich nun aus. (WA-Frg. I1, 57)

Allein, das ist die Frage, die sich sogleich daran anschliefit:
Wie konnen wir von dieser Suche iiberhaupt wissen, wenn das
Sein in uns selbst je schon als {@ov Aéyov éyov gefunden und
ausgesprochen ist? Darauf hat Heidegger im Humanismus-
brief folgende Antwort gegeben: nur so, indem wir wieder
lernen, ,im Namenlosen zu existieren® (GA 9, 319). Auf die-
sem Lernen beruht das, was Schelling in der Einleitung der
Weltalter die ,Mitwissenschaft der Schopfung® nennt. Der
Mensch hat ein Mitwissen vom Anfang der Schopfung und
ithrer Entstehung. Das deshalb, weil er das einzige Wesen ist,
das ,von allen Geschdpfen den langen Weg der Entwicklun-
gen, von der Gegenwart an bis in die tieffste Nacht der Ver-

38 Bohme: De signatura rerum, 3, 2; s.u. 130.
39 Ebd., 14, 31.

62



gangenheit zuriick verfolgen kann (WA, 4).*° Der Riickgang
in das ,namenlose Gut® ist hierbei der letzte und radikalste
Schritt in das Nichts oder Noch-Nichts ,vor dem Anfang
der Zeiten“. Moglich ist dieser Riickgang allerdings nur, wenn
der Mensch zuvor lernt, sich von allem Seienden zu I6sen,
dazu gehort insbesondere das Seiende, das er selber geworden
ist: ,Selbst der Mensch mufS von seinem Sein sich losreiflen,
um ein freies Sein anzufangen (PhO-Paul.,, 170). ,,Indem der
Mensch sich vom ,Seienden® loswirft, wird er erst Mensch®
(GA 65, 452). In diesem Loswurf von sich selbst liegt jedoch
das Schwierigste. Der Mensch vermag kaum von dem abzu-
sehen, was fiir ihn selbst immer schon da zu sein scheint. So
sieht er auch nicht den ungeheuren Widerstreit der Krafte,
in dem das Wort als das Noch-nicht-Gefundene, Namenlose
erst ersehnt und gesucht werden mufite, um schliefflich in ibm
selbst als Sein einer aufgehenden Welt ausgesprochen zu wer-
den: ,Denn durch das grofle Sehnen der Finsterniff nach dem
Lichte und [der] Kraft GOttes ist diese Welt aus der Finsternif§
erboren.“*! Zur Mitwissenschaft der Schopfung durch unsere
eigene Geburt bemerkt Béhme selbst folgendes:

Darum ob wir gleich reden von der Schépfung der Welt, als wiren
wir darbey gewesen und hitten solches gesehen, des darf sich kein
Mensch wundern, und fiir unmoglich halten: denn der Geist, so in
uns ist, [...] siehet es noch im Lichte GOttes, und ist gar nichts fer-
nes, oder unerforschliches: denn die ewige Geburt, so im mensch-
lichen Centro verborgen stehet, thut nichts Neues, sie erkennet,
wircket und thut eben das, was sie von Ewigkeit gethan hat.*?

40 Vgl. dazu Mine (1983), 18: ,,Schelling versucht damit den Horizont zu eréff-
nen, wo der Sinn der Geschichte, die mit der menschlichen Freiheit zustan-
dekommt, zum echten Thema der Philosophie werden kann.“

41 Bohme: Drey Principien, 14, 33.

42 Ebd,, 7, 6.

63



... namlich die Natur oder die Erde in uns selbst als ,,Licht-
blick“ der Welt immer von neuem zu entbergen. Allein von
diesem Blick aus fillt jetzt ein ganz anderes Licht auf den
Urwillen. Fir sich betrachtet ist das ,grofle Sehnen® zwar
schon ein Wille, ,aber [ein] Wille, in dem kein Verstand ist, und
darum auch nicht selbstindiger und vollkommener Wille®,
sondern nur ,Sehnsucht und Begierde desselben; nicht ein
bewufiter, sondern ein ahndender Wille“ (SW VII, 359), der
»sich ahndend bewegt, als ein wogend wallend Meer, [...] un-
vermdgend etwas Dauerndes fiir sich zu bilden (ebd., 360).
Auch hier werden die Spuren Bohmes sichtbar. In der Gna-
den-Wahl heifit es vom ,, Willen des Ungrundes®: Er ist ,,blos
ein Wille, das ist eine Scientz ohne Verstand zu Etwas oder in
Etwas®“, ,er ist das Wallen oder Wollen®, ,,denn er ist keine
Bildung, allein in der ewigen Natur urstindet die Bildung,
und der creatiirliche Wille zum Etwas oder zur Vielheit“.*
In den Weltaltern macht Schelling daraufhin deutlich, wie wir
uns den Anfang dieses ,,Bildungsprozesses“ aus dem ziello-
sen herumirrenden Wollen heraus vorstellen miissen. Dabei
geht er zunichst wieder von der ,,Verworrenheit in unserem
eigenen Inneren aus, dem Namenlosen, um die ,,neu zu ent-
fachende” Gigantomachie des Seins* noch vor seiner eigent-
lichen Wortfindung in uns selbst als ,creatiirlicher Wille zum
Etwas“ begreiflich zu machen:

Alle Verworrenheit, der ganze chaotische Zustand, in dem sich
unser Inneres bey jedem Anfang eines neuen Bildungsprozesses
befindet, entspringt aus dem Suchen und Nichtfindenkdnnen des
Anfangs. Der gefundene Anfang ist das gefundene Wort, durch
das aller Widerstreit geldst wird. Dief§ gilt auch fiir jenen Zustand

43 Bohme: Gnaden-Wahl, 4, 38—40.
44 Platon: Sophistes 246a—c; dazu Heidegger in SuZ, 2.

64



des Widerspruchs und des Streits, in den das Existirende durch die
Liebe mit sich selbst gesetzt wird. Darum heif$t es: Im Anfang war
das Wort (WA, 75£.).%

Was Schelling hier sagt, stellt die iibliche Vorstellung der Welt-
schopfung auf den Kopf: Was ist das fiir ein Wille, in dem kein
Verstand ist, sondern nur eine ,dunkle Sehnsucht, etwas zu
schaffen“ (SW VII, 361)? Und was ist das fiir eine Sehnsucht,
die im Hin-und-Her-Wallen noch gar nicht weiff, was sie
eigentlich will, und deshalb ,unvermogend [ist], etwas Dau-
erndes fur sich zu bilden (ebd., 360)? Kann und darf dem
freischaffenden und allmichtigen Willen eine solche Sehn-
sucht als sein eigener, ihn ,gebarender’ Ursprung unterstellt
werden? Wird damit nicht das in Frage gestellt, was gerade
die Allmacht und Allwissenheit des freischaffenden Willens
ausmacht?*

Der Schliissel zu diesen Fragen liegt im Begriff der ,Materie
des Platon® (s.o0. 271.). Schelling kniipft damit an eine Lehre
an, die er sich schon als neunzehnjihriger Student im Tiibinger
Stift durch seinen ingeniosen Kommentar des Timaeus (1794)
angeeignet hatte: die Lehre von der ,priexistirenden Urma-
terie“. Damit kniipft er zugleich an eine Lehre an, die Augu-
stinus in seiner eigenen Auseinandersetzung mit Platon und
dem Platonismus seiner Zeit aufs Entschiedenste bekimpft
hat. Denn hier geht es in der Tat um die Idee eines Gottes, der
zumindest im Anfang der Schopfung noch nicht vollkommen,

45 Was fiir Schelling die ,,Verworrenheit“ ist, das ist fiir Heidegger die ,,Irre®. Sie
geht wesensnotwendig der Erschliefung und ,,Lichtung“ des Seins voraus:
,In der Irre selbst lichtet sich verborgen die Verschliefung und wesentlich ist
durch sie eine Welt“ (GA 69, 150). Deshalb ist die Erde ,seynsgeschichtlich
der Irrstern“ (GA 7, 96).

46 Auf diesen Fragen beruht im wesentlichen der Anthropomorphismusvor-
wurf Eschenmayers (SW VIII, 1481f.).

65



d.h. allmichtig und allwissend, war!*” Erst am Ende der Zeiten
wird Gott wissen, was er im Anfang gesucht hat. Dazwischen
steht der Mensch als derjenige Anfang, in dem inmitten der

»Urmaterie“ das Wort gefunden und ausgesprochen wurde:

In

Die reinste, herrlichste Idee von Gottes Absicht bei der Weltschop-
fung. — Die priexistirende Urmaterie der Welt wird hier vorausge-
sezt. Sie wird als etwas unruhiges, ohne Ordnung und Regelmaflig-
keit bewegtes dargestellt, weil sie damals noch nicht der Form des
Verstandes teilhaftig geworden war. (Timaeus, 27)*

der Freiheitsschrift greift Schelling diese ,Schopfungslehre

Platons wieder auf, um darzulegen, daff die Materie auch jetzt

noch der Welt als das ,,anfinglich Regellose“ unseres Verstan-

des zugrunde liegt:

47

4

3

66

Nach der ewigen That der Selbstoffenbarung ist namlich in der
Welt, wie wir sie jetzt erblicken, alles Regel, Ordnung und Form;
aber immer liegt noch im Grunde das Regellose, als konnte es ein-
mal wieder durchbrechen, und nirgends scheint es, als wiren Ord-
nung und Form das Urspriingliche, sondern als wire ein anfinglich
Regelloses zur Ordnung gebracht worden. Dieses istan den Dingen
die unergreifliche Basis der Realitit, der nie aufgehende Rest, das,
was sich mit der grofiten Anstrengung nicht in Verstand auflosen
la88¢, sondern ewig im Grunde bleibt. Aus diesem Verstandlosen ist
im eigentlichen Sinne der Verstand geboren. Ohne dief§ vorausge-

Vgl. dazu Abschnitt 11, 2 Der Streit um die Géttlichen Dinge (der Jacobi-
Streit).

Vgl. demgegeniiber vor allem das XII. Buch der Confessiones. Fiir Augusti-
nus ist die Materie nicht das schlechthin , Regellose, Ordnungslose, sondern
das formbare ,,prope nihil“ - das Beinah-Nichts. Gott selbst habe es hervor-
gebracht, um daraus die Welt zu bilden. Sein Einwand gegen die Priexistenz
der Materie folgt dem Grundsatz ex nihilo nibil fit: ,Ubi enim nulla species,
nullus ordo, nec venit quicquam nec praeterit (Conf. XII, 9, 9).



hende Dunkel gibt es keine Realitit der Creatur; Finsternif§ ist ihr
nothwendiges Erbtheil. (SW VII, 359f.)

Bei dem Timaeus-Kommentar von 1794 handelt es sich um
eine der ersten philosophischen Studien Schellings tiberhaupt.
Seine Bedeutung fiir den eigenen Denkweg zeichnet sich je-
doch erst in der Freiheitsschrift ab. Das wird daran deutlich,
dafl Schelling im Timaios zunichst keineswegs das grofie Spit-
werk Platons sehen wollte. Im Gegenteil! Noch in der Ab-
handlung Philosophie und Religion von 1804 sah er in ihm eine
unstatthafte ,,Combination® ,,des platonischen Intellektualis-
mus mit den roheren, kosmogonischen Begriffen, welche vor
thm geherrscht hatten®: Wenn hier ,der Gottheit eine Materie,
ein regel- und ordnungsloser Stoff unterlegt® werde, so sei das
der ,roheste Versuch in der angegeben Art“, welcher ,,dem
hohen sittlichen Geiste der echteren platonischen Werke, des
Phaedo, der Republik u.a. [...] gerade entgegengesetzt sei.
Wer dem Haupt und Vater der wahren Philosophie eine sol-
che Lehre unterstelle, entweihe seinen Namen (SW VI, 36{.).*

Nur finf Jahre spiter, in der Freiheitsschrift und dann expli-
zit in den Weltaltern, vollzog Schelling in der Hinsicht eine
radikale Wende. Der Platon des Timaios wurde jetzt empha-
tisch zum Vordenker eben jenes ,rohesten Versuchs“ erklart.
Und nicht nur das. Schelling rief ihn jetzt sogar als Schutz-
patron an, um sich mit dieser Lehre des ,,widerstrebenden
Princips® von denen abzugrenzen, die Platon und ihn selbst (!)
noch immer zu den , Idealisten® zihlen:

Wer gedenkt hier nicht tiberhaupt gern des hohen Platon, der es
zuerst gewagt, in der Vorzeit und nicht sowohl neben als vor
dem freybesonnenen, geistig ordnenden Wesen einen Zustand wil-

49 Vgl. dazu auch Schellings Brief an Windischmann vom 1.2.1804, wo Schelling
behauptet, ,dafl der Timaos kein Werk des Plato“ sei (BuD 111, 46).

67



der Bewegung eines regellosen, der Anordnung widerstrebenden,
Princips anzunehmen? und wenn das, was dem dhnlich ist in unse-
rer Ansicht, der Verdammung unserer Zeiten nicht sollte entge-
hen konnen, so moge Sein Name uns als Schutz zur Seite stehen,
der noch immer gilt, weil sie ihn unter die Idealisten zihlen, der
ausdriicklichen Erklirung des Seyns als eines originalen, dem Ver-
stand thatig widersprechenden Princips ohngeachtet. (WA, 100)

Darauf folgen einige grundsitzliche Uberlegungen zum Be-
griff der Materie, die eine Ahnung davon geben, welche Kebre
Schelling hier vollzogen hat:

Wenn Platon von der Materie als einem mit Gott coexistiren-
den Princip redet: so scheint er jenen Standpunkt vor Augen zu
haben, wo Gott von dem Seyn geschieden schon als verklirter
Geist liber seiner Hiille schwebt. Wenn aber nach einer fritheren
Einheit gefragt wird, in der Gott und die Materie Eins gewesen, so
mochte sie bey ihm schwerlich anderswo, als in jener einst gewe-
senen Natur zu suchen seyn, mit deren Ueberwindung Gott erst
eigentlich Gott wurde. Denn auch Gott mufite aus einem vorher-
gehenden Zustand, da er noch nicht Gott war, sich erheben, wie
der Mensch im ersten Zustand bloff der Moglichkeit nicht aber der
Wirklichkeit nach Mensch ist; und schon lingst haben wir die Mey-
nung erklirt, daf§ alles, was jenseits des eigentlichen, personlichen
Seyns der Gottheit liege, Natur zu nennen sey. (ebd.)

Hier ist also der Moment, wo, nach Platon, Gott im Kampf mit
einer wilden unbotmifligen Materie oder Natur gedacht werden
kann. Aber der Gott, von dem diefl gesagt werden kann, ist nur der

mogliche Gott, oder Gott, sofern er bloff Natur, also nicht wirklich
Gott ist. (SW VIII, 326)

Auch an der Stelle geht es um das Prinzip, dessen Gleich-
urspriinglichkeit Augustinus vehement abstreitet. Wenn es am
Anfang der Genesis heifit: ,der Geist Gottes schwebte tiber
den Wassern®, so diirfe das nicht so verstanden werden, als

68



ob die Urfluten koexistent oder gar gleichewig (coaeternas)
mit Gott seien, geschweige denn ithm als seine ,einst gewesene
Natur” vorhergingen.® Genau das behauptet jedoch Schel-
ling, indem er sich auf Platon beruft! Bevor Gott im Kampf
mit einer wilden Materie sich aus ihr herauswand und als ord-
nender Geist iiber ihrer Hiille schwebte, sei er mit der Materie
Eins gewesen. Die ,frithere Einheit” mit der Materie ist ,die
Natur — in Gott“ (SW VII, 358). Und das ist, wie Schelling
spater in der Philosophie der Mythologie erklirt, das Chaos:

Hier wire also der Begriff des Chaos an seiner Stelle gewesen,
wenn es dem Griechen wirklich die form- und gestaltlose Materie
bedeutet hitte. (SW X1, 597)5!

Statt dessen hat sich jedoch schon in der Aristotelischen Mate-
rie-Form-Lehre ein ganz anderer Materie-Begriff durchge-
setzt. In der Unterscheidung zwischen e{do¢ und An geht
es zwar ebenfalls um ein form- und gestaltloses Prinzip, doch,
das macht Schelling an der Stelle deutlich, wird in dieser Unter-
scheidung sein Sinn gerade verfehlt. Das Form- und Gestalt-
lose an den Dingen liegt nicht in einem Grundstoff: im Holz,
im Erz oder in den vier Elementen, sondern in dem, was
das ,,Offenstehende” und ,, Widerstandslose® in diesen Stoffen
ausmacht:

50 ,[...] nec ideo ulla sobria doctrina dicere audebit istas aquas coaeternas deo,
quia in libro Geneseos commemoratas quidem audimus, ubi autem factae
sint, non invenimus® (Conf. XII, 22, 31).

Wilhelm G. Jacobs sieht in Schellings Formel ,Natur in Gott“ sowohl das
Chaos als auch den dynamischen Naturbegriff Kants (Jacobs (2001), 1491f.).
Beide Begriffe sind jedoch strikt zu unterscheiden. Die ,Natur in Gott“

5

—

ist das Grundlose, Regellose. Erst auf dieser ,unergreiflichen Basis“ wird
die ,Natur der Erscheinungen® durch das Prinzip der Kausalitit zur Ord-
nung einer durchgingigen Naturnotwendigkeit ,gerufen’ (KrV, B 4461.). Zum
Chaos-Begriff bei Schelling vgl. auch Gabriel (2006 (1)), 427f.

69



In dem Wort, von welchem herkommt, yéw, yoive, yéw, liegt der
Begriff des Zurtickweichens in die Tiefe, des Aufgethanseyns, des
Offenstehens [...]. Wegen dieses herrschenden Begriffs, Abwesen-
heit des Concreten, Widerstandslosigkeit, ist denn freilich spater-
hin das Wort X&o¢ auch fiir den leeren Raum iiberhaupt oder insbe-
sondere den Luftraum gebraucht worden; ferner iiberhaupt fur das
blof! Potentielle, sofern es dem Actuellen, dem schon Bestimmten,
Charakterisirten entgegensteht, daher es denn allerdings zuletzt
auch die aller Form oder Eigenschaft ermangelnde Materie bedeu-
ten konnte, [...]. (ebd., 596)

... aber eben nicht als Materie 77 Raum: ,, Was den Raum er-
fiillt, ist nicht die Materie, denn die Materie ist der erftllte
Raum selbst. Was also den Raum erfiillt, kann nicht Materie
seyn® (SW III, 292). Doch, so merkt Schelling an, erst Paracel-
sus und seinem ,,Nachfolger® Jakob Bohme sei dieser Begriff
der Materie wieder klar geworden (SW XII, 597 A). Als Bei-
spiel nennt er hier Paracelsus’ Buch von den Elementargeistern
(De Nymphis), wo es von den ,Bergminnlein® oder ,,Gno-
men“ heiflt, dafl die Erde fiir sie das Chaos sei; deshalb konnten
diese Wesen durch Felsen, Steine und Mauern genauso unge-
hindert hindurchgehen wie wir durch die Luft. Paracelsus will
damit sagen, dafl durch das Element der Erde ,das Wider-
standlose und insofern Offenstehende” des Raumes sowenig
verdringt wird wie durch das Element der Luft. Die Grund-
stoffe oder Elemente erfiillen den Raum, aber sie verdringen
ihn nicht, noch heben sie ihn gar auf. Der offene Raum — der
Ather oder das Chaos — ist vielmehr das ,fiinfte Element, die

qinta essentia, worin ,ein jeglich ding wohnet“.*

52 ,Also ists mit den Gnomis inn den Bergen / die Erden ist ihr Lufft unnd ist
ithr Chaos: Dann im Chaos lebt ein jeglichs ding / das ist / ein jeglich ding
wohnet im Chaos / geht unnd steht darinn. Nun ist die Erden nicht mehr
als allein Chaos den Bergminnlein: Dann sie gehnd gantz durch Mawren /

70



Den Chaos-Begriff von Bohme haben wir bereits in der
Einleitung kennengelernt (s.0. 261.). Bei Bohme kann man in
der Tat den Eindruck gewinnen, er habe in den Urfluten der
Genesis das Chaos der Theogonie wiederentdeckt: ,Das erste
vorm Chaos ist die Lust der Ewigkeit im Ungrunde, [...] und
der Wille fasset in sich, in der Lust, eine Begierde, das ist
das Chaos.“>* Mit der Lust ist hier nicht etwa die Liebe und
Gdite eines ,allmichtigen Vaters® gemeint; eher schon das, was
Nietzsche mit denselben Worten so ausgedriickt hat: ,Doch
alle Lust will Ewigkeit —,— will tiefe, tiefe Ewigkeit“ (KSA
4, 286). Durch diese Lust in der Tiefe der Ewigkeit mufite
der Wille erst einmal dazu verlockt werden, aus der ,ewigen
Ruhe‘ seines Nichtwollens herauszugehen, um etwas zu wol-
len. Zuerst entstand das Chaos, aber dann die breitbriistige
Gaia und der Eros. Und aus ihnen gingen die Gotter hervor:

Allein wer sich recht jene Tiefe der Indifferenz und Verschlossen-
heit in dem Ewigen vergegenwirtigt, wer es eingesehen und ver-
standen hat, daf} sie nicht wirklicher Anfang seyn kann: der wird
auch begreifen, daf} jenes erste Wirken der Liebe absoluter Anfang
ist, indem kein vorhergehendes zu thm in einem realen Verhaltnisse
stehen kann. (WA, 76)

Die Liebe aber ist das Hochste. Sie ist das, was da war, ehe denn
der Grund und che das Existirende (als getrennte) waren, aber
noch nicht war als Liebe, sondern — wie sollen wir es bezeichnen?
(SW VL, 406)

durch Felsen / durch Stein / wie ein Geist / drum so seind ihn die ding all
nur Chaos / das ist / Nichts: Das ist so vil / als wenig uns der Lufft hindert
zu gehn / also wenig werden die gehindert vom Berg / unnd Erden / unnd
Felsen® (Paracelsus: De Nymphis, Basel 1590, ND 1996, 541.).

53 Bohme: De signatura rerum, 13, 24. Zum Chaos-Begriff bei Bhme vgl. Gaede
(2000), 191f.

71



Die Frage laf8t offen, was an der Stelle Anstof§ erregen muf3.
Die ewige Lust des Wollens (voluntas) im Ungrunde ist nicht
die Liebe, sondern das, was in der christlichen Morallehre zu
den Todstinden gezihlt wird: die Wollust (voluptas). Zu Recht
weist Slavoj Zizek daraufhin, daf§ in den Weltaltern die Zeu-
gung des Seins ,,in den Begriffen der vormodernen Mytholo-
gie eines sexualisierten Universums® beschrieben werde.** Fiir
den bigotten Anthropomorphismus-Einwand Eschenmayers
hat Schelling dagegen nur Spott tibrig: ,,Um Gott ja recht hoch
und fern von allem Menschlichen zu stellen, nehmen Sie ihm
sorgfiltig alle verstindigen und verstindlichen Eigenschaften,
Krifte und Wirkungen ab“ (SW VIII, 166). Die Begierde und
der Trieb sind nicht blof§ Attribute des Geschopflichen, son-
dern ,das Schaffende selber (SW VII, 376). Ohne die Lust
gibe es nichts. Im Loer-Fragment bezieht sich Schelling auf
eine Stelle bei Bohme, wo das Verhiltnis zwischen Wille und
Freiheit ganz aus diesem ,ersten Wirken der Liebe“ heraus
als hieros gamos von Verfiihrung (Lust, Begierde, Sucht), Zeu-
gen-Empfangen und Gebiren beschrieben wird. Der begeh-
rende Wille verhilt sich demnach zur Lust der Freiheit wie
die zeugende Potenz zum empfangenden, sich fiillenden und
gebirenden Mutterleib:

Vielleicht ist die lautere Freyheit im (ersten imaginiren) Gegensatz
mit dem Willen, da ihr also der Wille fehlt, selbst die Lust[...]. Aber
die lautere Freyheit, indem sie so ganz objectiv Lust ist, ist diinner
als ein Nichts. Der Wille erst energuliert sie, zieht sie zusammen, da
empfingt sie, wird voll und gleichsam dick und kann nun gebiren.
(Loer, 35)

Bei Bohme heifit es wortlich: ,,dafl also aus der diinnen Frey-
heit, da Nichts ist, eine Finsterniff wird; denn der begehrende

54 Zizek (1996), 108.

72



Wille wird vom Einziehen dicke und voll, da es doch auch
Nichts ist als Finsternif$.“* Das Verhaltnis zwischen Wille
und Freiheit, Grund und Abgrund bestimmt sich somit aus
der ewigen Lust zur Zeugung. Und das ist das Existierende als
das ,,Ideale“, Seinsollende, das Kind der Lust.

Schelling: tberall, wo Lust und Begierde, ist schon an sich eine
Art der Freiheit. (SW VII, 376)

Bohme:  Aber die Begierde [...] findet sich in allen Dingen, denn
sie ist das grofite Wesen[!] in der Gottheit: sie fiihret
den Abgrund in Grund, und das Nichts in Etwas.*

Schelling: Darum sowie im Ungrund die Dualitit [von Grund
und Existenz] wird, wird auch die Liebe, welche das

Existirende (Ideale) mit dem Grund zur Existenz ver-
bindet. (SW VII, 408)

Was hier als zeugende Vereinigung von Wille und Freiheit
beschrieben wird, erinnert unmittelbar an das Penia-Gleichnis
im Symposion (203b—e). Schelling macht darauf in der dritten
Fassung der Weltalter aufmerksam:

Fiir sich selbst gleicht die Natur jener bei Zeus Gastmahl erschei-
nenden Penia; nach auflen Armuth und duflerste Bediirftigkeit, ver-
schliefft sie nach innen gottliche Fiille, die sie aber nicht offenbaren
kann, bevor sie mit dem Reichthum, mit dem Ueberfluf} selbst,
jenem tberschwenglich und unerschopflich mittheilsamen Wesen
sich vermahlt hat. (SW VIII, 244)

Penia ist die ,Materie des Platon®. Als ,janziehende Kraft,
»Mutter” und ,,Behiltnis aller sichtbaren Dinge“ (ebd.) ver-
korpert sie den Schof§ alles Werdenden. Anfinglich ist sie in
threr duflersten Bediirftigkeit und Armut ,,diinner als Nichts“

55 Bohme: Sex puncta theosophica 1, 38; vgl. auch Vom dreyfachen Leben, 2,

13.
56 Bohme: Sex puncta mystica, 5, 10.

73



(nicht einmal Nichts), aber dann wird sie durch den Willen
dicke und voll“. Das Nichts kontrahiert, zieht sich wie die
Leere eines Behiltnisses in sich zusammen, um dem Werden-
den in ihrem Schof} Platz zu machen. Die Verkntipfung dieser
mythischen Erzihlung mit der Schopfungslehre ist, wie im fol-
genden Abschnitt zu zeigen sein wird, gnostischen Ursprungs.
Die Wiederentdeckung und Wiederaneignung dieser Idee geht
indes auf Paracelsus und Giordano Bruno zurtick.

Im Anhang zur zweiten Auflage seines Buches Uber die
Lehre des Spinoza (1789) verdffentlichte Heinrich Friedrich
Jacobi in deutscher Ubersetzung einen Auszug aus Brunos
Schrift De la cansa, principio et Uno (1584). Dieser Auszug
regte Schelling zu seinem Bruno-Dialog (1802) an. Bruno selbst
wendet sich in seiner Schrift ausdriicklich gegen den Aristote-
lischen und Augustinischen Begriff der Materie als Privation

und prope nibil:

Sie ist nicht jenes prope nihil, wozu einige Philosophieen sie haben
machen wollen, und dariiber mit sich selbst in Widerspruch geraten
sind; [...] Wenn sie fiir sich selbst keine Form hat, so ist sie nicht
davon entblofit, wie das Eis von der Wirme, oder der Abgrund
von dem Lichte: sie gleicht der kreiflenden Gebarerin, wenn sie die
Frucht aus ihrem Schof§e dringt.”

In den Weltaltern greift Schelling diese Analogie auf:
Wie das Weib gebiert in dem Augenblick, da sie das zu Gebarende

in sich verneint, sich in sich zusammenzieht, wie Wasser im Gefrie-
ren unmittelbar fihlbare Warme verbreitet, also [...] wird in jener
ersten Geburt das Wesen erst gleichsam dadurch fithlbar, dafl es
ausgeschlossen, ausgeschieden wird, daf} etwas ist, mit dem es im
Gegensatz ist. (WA, 232)

57 Bruno: Von der Ursache, dem Princip und dem Einen; nach Jacobi, Werke
1V, 32.

74



Dieselbe Analogie finden wir im Umkreis von Paracelsus,
genauer in einer Schrift, die Paracelsus zugeschrieben wurde,
jedoch vermutlich von einem seiner Schiiler oder Anhinger
verfaflit wurde. Es ist die wegen ihrer Hiresie beriichtigte
Schrift Philosophia ad Athenienses. Schon frith fiel einem
Theologen auf, daf§ der Titel von Bohmes Spatwerk Myste-
rium Magnum auf diese Schrift zuriickweist:

Boehme hat nicht nur des 6fteren das Mysterium Magnum erwihnt,
sondern selbst ein besonderes Buch unter diesem Titel geschrieben,
um den Schopfungsbericht Mosis zu erkliren. Wer die Philosophia
ad Athenienses des Paracelsus gelesen hat, [...] der wird von selbst

erraten, was ich damit sagen will. >

... daf8 nimlich die Schépfung in beiden Werken nicht nur
durch die Tat (actus purus) und das Wort Gottes erklart wird.
So sollen

alle geschopf aus einer materien komen, [...] dise materia aller ding
ist mysterium magnum, [...] und ist mysterium magnum ein einige
muter aller totlichen ding, und haben ir ursprung in ir genomen,
nicht nach ein ander, sonder in einer schépfung [...].>

Bei Bohme heif3t es fast gleichlautend:

Dann alle Dinge so zum Wesen kommen sind, die sind aus der
ewigen Gebirerin gegangen, nicht unterschiedlicher Zeit, sondern

auf einmal [...].%°

Nach Erschaffung der hohen Geister hat GOtt diese sichtbare Welt

mit Sternen und Elementen, als eine Ausgebirung aus der ewigen

58 Christian Beckmann: Exercitationes Theologicae, Amsterdam 1643, zit. n.
Gilly (2000), 422.

59 Philosophia ad Athenienses; in: Paracelsus: SW 1. Abt., 13, 390; vgl. ebd.,
387—423.

60 Bohme: Vom dreyfachen Leben, 4, 25.

75



Mutter aller Wesen erschaffen, das alles istaus dem Ewigen Anfange

gegangen, und hat einen zeitlichen Anfang genommen. %!

Es ist Schelling, der an diese platonisch-gnostische Tradition
noch einmal ankniipfen sollte. Besonders deutlich wird das in
seinen letzten Vorlesungen in Berlin tber die Philosophie der
Offenbarung. Mit geradezu archaischer Wucht kam er hier auf
das zuriick, von dem er ein halbes Jahrhundert zuvor in seinem
Timaeus-Kommentar ausgegangen war: auf die Materie als
sunsichtbare Mutter aller Dinge“ (Timaeus, 581.):

Der Begriff der Materie ist der dunkelste der ganzen Philosophie.
(PhO-Paul.,, 387)

Die Materie ist Nichts fiir sich, wenn sich nicht der Wille zu ihr
schligt. Jene ist weiblich, dieser das Mannliche. (ebd., 386)

Gott bedient sich jener ersten, zu tiberwindenden Potenz, der
Materie, der mater aller Dinge — Materie und mater sind sprach-

lich und sachlich verwandt — als des empfinglichen Stoffes, der die
gottlichen Ideen in sich aufnimmt. (ebd., 366)

Doch auch in den Weltaltern ist schon von der ,,Mutter und
Sdugamme der ganzen uns sichtbaren Welt“ (SW VIII, 243)
die Rede und dementsprechend von einer ,nicht zeugenden,
aber gebirenden, sie ins Seyn bringenden — Potenz“. Ohne sie
koénnte ,,die Gottheit an und fiir sich selbst oder als der lau-
terste Geist“ gar nicht sein, weshalb sie auch ,,die ewige Natur
(die gebirende Potenz) von Gott heiflt“ (ebd., 269). Die ,,Zeu-
gung setzt Uberall keine Wirklichkeit; es fehlt noch die Mutter,
die es gebiren, d.h. in’s Seyn bringen sollte® (WA-Frg. 1, 257;
vgl. ebd. 235ff.). Sie ist die ,gebirende Potenz®, die sich in

61 Bohme: De signatura rerum, 3, 35.

76



der Zeugung als Ungrund des in ihm werdenden Seins® auf-
tut:

Aber tiber dem Geist ist der anfingliche Ungrund, der nicht mehr
Indifferenz (Gleichgiiltigkeit) ist, [...]. (SW VII, 408)¢

[...] denn wire keine Materia, so wire auch kein Geist oder Finden,
der Ungrund findet sich in der herben Finsterniff, der zersprenget

aber die Finsternif}, und gehet aus der herben Finsternif} aus, als
ein Geist [...].%*
Unm sich als Geist einer aufgehenden Welt (spiritus mundi) zu
finden und zu gebdren, muflte sich der Wille der Gottheit von

der ,Materie“ abnabeln. Der Anfang aller Geburt ist deshalb
die Scheidung:

Am anfang aller gebirung ist gewesen die gebirerin und erzeugerin
separatio; dan separatio der philosophien das grofite wunder ist. %

[...] so kommen wir auf die Scheidung und auf die ewige Mutter
der Gebirerin aller Dinge.®

6.

S

Vgl. dazu Kile (1965), 30: ,,Was Bohme tiber das Wesen des Ewigen, tiber
Gott selbst sagt, legt den Grundstein der Lehre Schellings. Der Schelling-
sche Ungrund, der die Grundlage der gottlichen Existenz ist, ist bei B6hme
ein miitterlicher Abgrund, ein Mysterium der Wesenheit Gottes, [...]. Aus
diesem Abgrund geschieht die Gottesgeburt.“ Zu Bohmes Lehre der Got-
tesgeburt siche Deghaye (1985).

Zur Deutung dieser Stelle siehe Ehrhardt (1995), 226: ,,Indifferenz. Gewolltist
die Differenz“. Der Ungrund ist demnach die Kluft, die zwischen Indifferenz
(Gleichgiiltigkeit) und Differenz (Grund — Existenz) aufbricht. Sie bricht

jedoch erst dann auf als Abgrund des moglichen griindbaren Seins, wenn

6

@

die Griindung von etwas Seinsollendem in der Entscheidung des Willens
wirklich gewollt wird (vgl. ebd., 2291.).

64 Bohme: Menschwerdung, 2. Teil, 5, 4.

65 Paracelsus: Ad Athenienses, a.a.O., 393.

66 Bohme: Drey Principien, 6, 1.

77



Die erste Wirkung des Verstandes in ihr [in der anfinglich regel-
losen Natur] ist die Scheidung der Krifte, indem er nur dadurch
die in ihr unbewufit, als in einem Samen, aber doch nothwendig
enthaltene Einheit zu entfalten vermag, [...]. (SW VII, 361)

Der Ort aber, worin die Krifte (Potenzen) zur Scheidung kom-

men, ist das Nichts als Abgrund des in thm zu erzeugenden
und zu gebirenden Seins. Und das ist die Freiheit!

78



II. Der Ungrund als Nichts

Im Nichts wird die ewige Freiheitals der ewige Abgrund
der Ewigkeit erreichet.
(Bohme: Von der Menschwerdung
Jesu Christi, 3. Teil, 5, 10)

In diesem Sinne also wollen wir jene lautere Freiheit
selber das Nichts nennen.
(Schelling: Die Weltalter,
Fragmente (1946), 133)

Ja die Freiheit ist nichts anderes als dieser auf das Seyn
ansprechende Ab-grund.
(Heidegger: Besinnung, GA 66, 236)

1. Der Abyssus der Gnostiker

Daf} es hier um Spekulationen geht, die auf eine platonische
oder zumindest platonisierende Umdeutung der biblischen
Schopfungslehre zuriickweisen, wurde schon frith erkannt.
Thre Sprengkraft ist deshalb nicht zu verstehen, wenn wir jetzt
nicht auch die Reaktionen berticksichtigen, die diese Spekula-
tionen zwangsliufig in der Theologie hervorrufen muften.
In den Jahren 1690/91 hat der evangelische Theologe Ehre-
Gott Daniel Colberg unter dem Titel Das platonisch-her-
metische Christenthum ein grofles zweibiandiges Werk ver-
faflt. Sein Thema ist die ,schnode Vermengung des Christli-
chen Glaubens mit der Platonischen und Hermetischen Phi-
losophie“.! Bekannt geworden ist dieses polemische Werk

1 Colberg, Ehre-Gott Daniel: Das Platonisch-Hermetisches [sic] Christen-
thum (1690/91), Teil I, Vorrede ohne Seitenangabe.

79



vor allem durch Kant. In seiner Streitschrift tiber Platon
als ,Vater aller Schwirmerei“ bezog er sich unmittelbar auf
die von Colberg sogenannten ,,Grund-Irrthiimer der Platoni-

schen Schwirmerey“.? Colberg ist sicher einer der bedeutend-

sten und scharfsinnigsten Kritiker von Paracelsus und Bohme.
Uber sie schreibt er u.a. folgendes:

~

3

80

Sie verunehren Gott mit dem Namen der ewigen Stille und des
Ungrundes, welches sie von den Valentinianern entlehnet haben:
Sie titulieren ihn das ewige Nichts, das ist nihilum divinum, davon
Paracelsus de coelo & mundo handelt und deuten dadurch an, daf§
Gott die prima materia aller Dinge sei. Was ist dieses anders als
eine Vorstellung des Platonischen Gottes, der alles aus sich selbst
machet??

Ebd., I, 101f. Vgl. dazu Kant: Von einem neuerdings erhobenen vorneh-
men Ton in der Philosophie (AA VIII, 398). Zu Kants Polemik gegen die
,vornehme Allgemeinheit der platonischen Begriffe“ nimmt Schelling in der
Freiheitsschrift selbst Stellung. Wenn Kant dazu auffordert, statt vor der
Weisheit als einem blofen Idol der Theophanie die Kniee vor dem ,,morali-
schen Gesetz“ als einem Ideal unserer Vernunft zu beugen (ebd., 401; 405),
so bemerkt Schelling sarkastisch, daf§ er nicht glaube, ,,daf} jemand aus rei-
ner Vernunft tugendhaft, oder ein Held, oder iiberhaupt ein grofier Mensch
sey“. Denn ,alle Personlichkeit“ ruhe ,auf einem dunkeln Grunde“, worin
das ,,verborgene und blof§ potentialiter enthaltene® erst noch herausgebildet
und zum Actus erhoben werden miisse (SW VII, 413f.). Der dunkle Grund
ist der Ungrund. ,In dem Ungrund oder der Indifferenz ist freilich keine
Personlichkeit (ebd., 412). Denn sie — die , Indifferenz“ — ist ,,die ruhige
Stitte, darin die urspriingliche Weisheit“ das erst empfangen kann, was nach
»dem Urbild hinblickend, der Verstand bilden soll“ (ebd., 415). Auf die-
sem Prozef der ,Selbstbildung® beruht, wie Schelling ein Jahr spiter in den
Stuttgarter Privatvorlesungen ausfihrt, im ,Hoheren und Niedereren® die
wPersonalisierung” von Gott und Mensch (ebd., 432ff.). Wiirde der Mensch
statt dessen nur ,,nach Griinden und sog. Grundsitzen® handeln, dann wiirde
er ,den Willen zum vélligen Knecht des Verstandes erniedrigen® (WA, 94).
Siehe dazu Abschnitt IT, 3 Der Wille im Ungrund.

Colberg, a.a.O., Teil 11, 99.



Denn da geben sie vor, es sei die heilige Dreifaltigkeit aus dem
Ungrunde oder Nichts (dadurch sie Gott vor der Erschaffung der

Welt verstehen) hergeflossen.*

Jac. Bohm nennet Gorz selbst das ewige Nichts, in Mysterio Magno.
[...] Daraus folget, daf} durch die Nichtwerdung und durchs Fallen
in sein Nicht verstanden werde ein Eingehen in die verlorene Frei-
heit der Seelen und in das Wesen Gottes. [...] Abermal eine Redens-
Art, davon das Wort Gottes nicht weifd und nach dem Platonischen
Ungrunde und dem Valentinianischen Abysso schmecket.’

Colberg verweist hier immer wieder auf die Valentinianer.
Doch wer waren die Valentinianer tiberhaupt, und was hat
die platonische Schwirmerei von Paracelsus und Bohme mit
dieser ,gnostischen Sekte® zu tun? Colberg sieht in ihr einen
wesentlichen Grund fiir den ,,Phantastischen Mischmasch*:
Die Platonische Philosophie sei noch ,,von den Heiden auf
einige christliche Philosophen® weitergegeben worden; so sei
es zu der ,schindlichen Vermengung der Philosophischen
Lehre und des Wortes Gottes“ gekommen.® In der Tat ist
die Gnosis nicht zu begreifen ohne den einzigartigen Zusam-
menprall der jidisch-christlichen Schopfungslehre mit den
hellenistischen, insbesondere platonischen Kosmogonien, und
dem Versuch, ihre Gegensitze und Widerspriiche irgendwie
zu Uberbriicken, wenn nicht gar aufzulésen.” Die Gnosis ist
deshalb im eigentlichen Sinne weder eine Theologie noch eine
Philosophie, sondern eine eigentiimliche Mischform dazwi-
schen. Von diesem gnostischen Versuch einer philosophischen
Deutung der Offenbarung ist auch noch - oder wieder — die

4 Ebd., II, 108.

5 Ebd., II, 258.

6 Ebd., I, Vorrede ohne Seitenangabe.

7 Zu den ,heidnischen Quellen der Gnostiker* vgl. schon Irenius von Lyon:

Contra Haereses, 11, c. 14.

81



Theosophie von Paracelsus und Bohme durchdrungen,® und
nicht zuletzt, wie schon der Titel anzeigt, die Philosophie der
Offenbarung von Schelling.’

Mit der Glaubensdogmatik ist diese Deutung nicht in Ein-
klang zu bringen. In neuerer Zeit hat das vor allem der Platon-
Forscher Heinrich Dérrie gezeigt: ,,christliche Theologie darf,
ja mufl als Antithese zur Theologie des Platonismus begriffen
werden“." Wenn der Streit um die ,,Gottlichen Dinge* im
Pantheismusstreit wieder aufbrach, so liegen seine Wurzeln
nicht zuletzt in der platonischen Gnosis."

Erst jiingst konnte nachgewiesen werden, dafl der Bohme-
Schiiler und Biograph Abraham von Franckenberg der Autor
einer Schrift ist, die 1629 unter dem Titel Theophrastia Valenti-
niana verfaflt wurde.'? Die Schrift wurde jedoch erst 74 Jahre
spiter von Gottfried Arnold als Supplement in der zweiten
Auflage seiner Kirchen- und Ketzerbistorie (1703) veroffent-
licht, und auch da nur anonym. Es handelt sich hier um die
einzige nachweisbare Apologie der Valentinianischen Gnosis
iberhaupt.” Zunichst wird in dieser Schrift erwihnt, daf} die
»Lehre des Valentini“ unmittelbar an ,,die scripta Theutonici
nostri J. B.“ erinnere. Dann heifit es weiter, daf} ihre philo-
sophischen Termini ,,principia Platonica“ seien. Darum: ,,Wer
Platonem verstehet, wird Valentinum wohl kennen.“'* Darauf
folgt der entscheidende Hinweis, daf} ,,Valentinus seine theo-

8 Vgl. hierzu Pagel (1962), bes. 84f.; Gilly (2000).
9 Vgl. Tilliette (1988); Franz (1992), 298ff.; Koslowski, (2001); Rezvykh (2006).
10 Dérrie (1971), 301.
11 Siehe dazu folgenden Abschnitt.
12 Gilly (2000), 4311f.
13 Arnold (1703, ND 1967 der Ausg. von 1729), 1216-1235.
14 Ebd., 1219f1.

82



goniam, wie Hesiodus, voransetzet“. So habe er ,die erste
wurtzel aller wesen“ in dem

unergrindlichen abgrunde [...] gefunden, aus welcher realitit und
geistlichen essenz der ewigkeit, die verbalitit oder leibliche acci-
dentia, als die figur aus der wahrheit, und der schatten von seinem
corper in die zeit geschaffen [...].1°

Franckenberg spielt hier moglicherweise auf den einzig erhal-
tenen Hymnus von Valentinus an. Darin heif3t es:

aus der Tiefe [3600¢] aber [sehe ich] Friichte hervorgebracht,
aus dem Mutterschoff [w#tpa] aber ein Kind hervorgebracht. !¢

Nicht weniger bedeutsam ist in dem Zusammenhang das Frag-
ment eines anonymen Anhingers von Valentinus, wo der By-
thos erstmals als ,,Abgrund der Freiheit“ (B06og €Eouatog)
beschrieben wird. Die Freiheit wird dort mit der Tiefe des
Meeres verglichen, welche sich durch die Verschmutzungen
threr Zufliisse nicht verunreinigen lilt. Die Verschmutzun-
gen der Fliisse sind hier ein Bild fiir unreine Speisen und diese
wiederum ein Synonym fiir religids-kulturelle Vorschriften
und Gesetze. Daraufhin heiflit es weiter: ,in denen aber der
Abgrund der Freiheit ist, die nehmen Alles in sich auf und
werden durch Nichts befleckt.“!'” Denn sie (die Pneumatiker)
wissen, daf§ die Freiheit vollig unberiihrt bleibt von dem, was
der Wille tut. Wie die Sogtiefe des Meeres nimmt die Frei-
heit alles in sich auf, ganz gleich, ob es gut oder bose ist. In
der Theophrastia Valentiniana ist dementsprechend davon die
Rede, daff man ,,in die tieffe des meeres der unerforschlichen

15 Ebd., 1221.

16 Valentinus: Frg. 8. Ubersetzung, Kommentar und Quellennachweis von
Markschies (1994), 2441f.

17 Porphyrios, Abst. I42,2/3; Ubersetzung und Kommentar von Bernays (1866,
ND 1979), 15f.

83



Gottheit, in die ewige nacht sich stiirtzen“ miisse, um darin
8
,Gottes willen“ zu begreifen.!® Sieche dazu als ilteste Quelle
g
der Gnosis Irendus von Lyon:

Nacht und Stille nannten sie [die Gnostiker] Bythos und Sige [...].
Der Dichter Homer erblickte in dem Ozean den Ursprung der
Gotter und in der Thetis ihre Mutter, was diese gleichfalls auf den
Bythos und die Sige iibertragen haben. !’

Ist es nun Zufall, wenn der Ursprung des Seins auch von Schel-
ling und von Heidegger mit dem Abgrund eines wogenden
Meeres verglichen wird?

So also mussen wir die urspriingliche Sehnsucht uns vorstellen [...]
als ein wogend wallend Meer [...] unvermogend etwas Dauerndes
fiir sich zu bilden. (SW VII, 360)

Nicht, daf§ Seiendes ist, sondern daff das ,ist® west als noch ver-
weigerte Er-eignung, dies wogt als der stille Abgrund der Meerflut
reichsten Uberstromens [...]. (GA 66, 241)

In seiner Sucht ,nach unbekanntem namenlosem Gut“ sehnt
sich der stille Abgrund des Meeres nur danach, sich mit etwas
zu fiillen, das noch nicht ist, und d.1. die ,iiberstromende Fiille®
— das TAflpwpma.

Die Freyheit will nicht ein Nichts seyn, dann darum fiihret sich

die Lust der Freyheit in Natur und Wesen ein, daff sie will in Kraft,
Wunder und Wesen offenbar seyn.?!

Zu dieser Lust bemerkt Schelling:

Hier ist offenbar Etwas, das an sich Nichts ist, weil es unablifig
Wesen anzieht, um Etwas zu seyn und das doch nicht Nichts,

18 Arnold, a.a.0., 1231.

19 Irenius: Contra Haereses, I, c. 14, 1f.
20 Ebd., I, c.2u.3.

21 Bohme: De signatura rerum, 14, 23.

84



sondern eine wirkende Kraft ist, weil es Wesen anzieht [...]. Dieses
ist die innre Leere, die unaufhorlich bestrebt ist, sich zu erfiillen,
dief§ das verborgne, an jeder Creatur zehrende Feuer. (Loer, 39)%

Zur Zeit von Augustinus war die Gnosis in Gestalt des Ma-
nichdismus noch durchaus lebendig. So geht auch Augustinus
auf das Bild der Meerestiefe ein (abyssus aquarum iam visibi-
lium); aber nur, um sogleich wieder deutlich zu machen, daf§
die Urfluten, iiber welche der Geist Gottes schwebte, nicht
Nichts sind, sondern das prope nihil eines formbaren Urstof-
fes (s.0. 66). Gott selbst habe es hervorgebracht, um die Welt
daraus als das Grof3e, von uns Menschenkindern Bewunderte
zu schaffen:

illud autem totum prope nihil erat, quoniam adhuc omnino informe
erat; iam tamen erat, quod formari poterat. Tu enim, domine, fecisti
mundum de materia informi, quam fecisti de nulla re paene nullam
rem, unde faceres magna, quae miramur ,filii hominum®. (Conf.
X11, 8, 8)%

Die Annahme einer wirkenden Kraft auflerhalb Gottes steht
im Widerspruch zu seiner Allmacht. Doch obne eine solche
Kraft gibe es keine ,individuelle Freiheit®, weil , Absolute
Causalitit in Einem Wesen [...] allen andern nur unbedingte
Passivitat tibrig“ lassen wiirde (SW VII, 339). Der Grund der
Freiheit mufl deshalb in etwas liegen, das unabhingig von
Gott ist:

22 Vgl. dazu auch den Anfang des Textes NL 84 aus den Weltalter-Fragmenten,
der zum Teil wortlich mit dem Loer-Fragment tibereinstimmt (WA-Frg. I,
279; 281; vgl. ebd., 277{f. u. Loer, 39ff.). Zur Anziehungskraft der Freiheit als
»magia“ und ,imaginatio“ des Willens sieche Abschnitt ITI, 1.

23 Zur Streitfrage, ob die Materie Grund oder Teil der Schépfung ist, vgl. auch
Irendus, a.a.O., 11, c. 10.

85



Alles, was eine Freyheit gegen Gott hat, muf§ aus einem von ihm
unabhingigen Grunde kommen [...], das in Gott selbst nicht Er
selber ist. (WA, 157; vgl. SW VII, 359)

Durch die Freiheit wird eine dem Princip nach unbedingte Macht
aufler und neben der gottlichen behauptet [...]. (SW VII, 339)

Diese Machtist die ,,Schwerkraft“ des Nichts, nicht Nichts sein
zu wollen. Der Schellingforscher und Jesuit Xavier Tilliette
wuflte, wovon er sprach, als er die Gnosis in Schellings Den-
ken mit seiner ,,leidenschaftlichen Vertiefung in die Abgriinde
der Gottheit® erklirte, welche ,das Gefiihl des Unwohlseins
bei den Theologen leicht hervorruft“.?* Hier brach das wieder
auf, was seit dem Untergang der Gnosis hinter dem Grund-
sein des Hochsten verschiittet lag: das Tiefgriindigste!” Das
aber ist — wie Bohme, Schelling und Heidegger an der Stelle
ubereinstimmend erkldren — das Nichts als der un-erschaffene
und un-erschopfliche Abgrund (Chaos, Bythos, Abyssus) der
Freiheit:

[...]dannim Nichts wird die ewige Freyheit, als der ewige Abgrund
der Ewigkeit erreichet.?

In diesem Sinne also wollen wir jene lautere Freyheit selber das
Nichts nennen [...]. (WA, 133)

24 Tilliette (1988), 271; 273.

25 Unmittelbar im Anschlufl an seine Dissertation De Marcione (1795) plante
Schelling eine Studie tiber die Geschichte des Gnosticismus. In den Entwiirfen
dazu heifit es, daff mit dem ,,Sturz des Gnosticismus® in der Theologie ,,gar
alle Philosophie zernichtet wurde® (zit. nach Jantzen: Editorischer Bericht,
in: Schelling AA 2, 202; vgl. ebd., 1991f.). Von einem Grund aufler (extra) und
neben (praeter) Gott durfte seitdem nicht mehr gesprochen werden, weil dies
in der Tat seine Omnipotenz in Frage gestellt hitte.

26 Bohme: Menschwerdung, 111, 5, 10.

86



Ja die Freiheit ist nichts anderes als dieser auf das Seyn anspre-
chende Ab-grund [...]. (GA 66, 236)

Allein, was das fiir die formelle Willensfreiheit bedeutet, wurde
schon im letzten Abschnitt deutlich. Das Nichts ist der ewig
gebirende Abgrund, die pitpa, worin sich der Wille als ,,Ge-

burtshelfer des Seins erst erzeugt:

Nun begehret die ewige Gebirerin im ersten Sehnen die Freyheit,
verstehe GOtt, und nicht die Finsterniff in sich, [...] welche sich
selber im Willen schwingert [...].%

Die Ewigkeit ist schwanger, kann nicht gebiren, erwartet noch
ihren Geburtshelfer. [...] Im hochsten Orgasmus ist augenblickli-

ches Entwerden. Hier wird Gott seine eigene Unfafilichkeit klar.
(ET, 1291.)

Colberg fithrt diese ,Ehe in Gott“ (,sie machen Gott zum
Mann und Weibe“) auf die ,, Valentini Lehr von der Achamoth
und dem Demiurgo® zuriick. Die Welt ist demnach aus der
Vereinigung des Schépfer-Willens mit dem ,,letzten Aon®, der
gefallenen Sophia, hervorgegangen.?® Deshalb nennt Schelling
die Weisheit auch das ,,Primum passivum in Gott“ (SW VI,
415).” ,Die ewige Gebirerin begehret”; ,die Ewigkeit ist
schwanger®. Sie ist das Nichts, das nicht Nichts sein will. Des-
halb ,verfiihrt sie den Willen, um mit seiner Hilfe zu gebaren.

27 Bohme: Vom dreyfachen Leben, 2, 79.

28 Colberg, a.a.0., 11, 286; vgl. dazu die Aonenlehre der Valentinianer nach
Irendus (Contra Haereses, I, c. 1-7).

29 Vgl. dazu auch schon Oetinger (Swedenborgs Philosophie IT, 213): Dadurch,
daf} ,sich der Ungrund oder die Tiefe der Gottheit in einem Grund besieht,
welches die eigene Stitte Gottes ist, [...] macht sich Gott ein objectivum
passivum, welches ist die Weisheit“. Zu Schellings Weisheitslehre in den
Weltaltern siehe Anhang, 230ff.

87



Im Loer-Fragment hat Schelling diese Verfithrung folgender-
maflen beschrieben:

So nun, indem die Freyheit sich ihm [dem Willen] vorstellt, wie
im Bild einer grundlosen Tiefe und unendlichen Moglichkeit, ihm
vorspiegelend, wie es ihrer sich bemichtigend, ganz auf sich selber
stehen, sich selbst Mittelpunct seyn konne, und mit ihr, die jetzt
Nichts, aber wenn der Wille sich zu ihr geselle, allmichtig seyn
werde, tiber alles herrschen moge als eigenes, einziges, alles andere
ausschlieflendes und auch nichts aufler sich duldendes Wesen [...].
(Loer, 36)

Auch die Valentinianer sahen in dieser Vorspiegelung eine , Art
von Verzauberung® oder ,,Verblendung® (ebd.), die der Demi-
urg (vor seiner Tat) nicht erkennt.*® Denn in dem Augenblick,
in dem er ,iiberwiltigt von der Lust, zur Begierde nach die-
sem Seyn“ aus dem bloflen Seinkdnnen heraustritt und sich im
Schopfungsprozef als allmichtiges Wesen verwirklichen will,
muf er feststellen, dafl die Freiheit in ihrer grundlosen Tiefe
und unendlichen Moglichkeit gar nicht zu fassen ist. ,Her-
ausgezogen also von der eignen Lust® sieht er sich in seinem
Wollen getduscht:

Es meynte sich zu finden a/s die ewige Freyheit, aber als das, was es
zuvor war, kann es sich nie bekommen. Es will sich verwirklichen
und will doch dabey lautere Freyheit bleiben. Es denkt als die ewige
Freyheit sich zu finden, und macht doch in eben diesem Wollen
sich selbst als Freyheit zunichte. (Loer, 38)

Deshalb erscheint die Schopfung in der Gnosis als Feblschlag
oder als Feblgeburt des Demiurgen.®' In der Tiefe (Bythos)
muflten ,,die unordentlichen Geburten des Chaos“ immer wie-
der zur Ordnung gebracht werden (SW VII, 402). Dabei kam es

30 Vgl. Irendus: Contra Haereses, I, c. 5, 3.
31 Ebd., I, c. 4.

88



in diesem ,, Kampf gegen das Chaos“ (ebd., 380) zur , Ausein-
andersprengung — Gott [wurde] sein eignes Seyn unfafilich —
so unendlich“ (WA-Frg. I, 32). Ursache dieser Zersprengung
ist die ,Erweckung des Eigenwillens in der Creatur®. Um
wirklich-wirkend zu werden, mufl sich der Universalwille im
sbesondern Willen“ der Menschen ,,particularisieren®. Doch
in dieser Zersplitterung entzieht sich die Freiheit sogleich dem
Wollen als #nendliche Moglichkeit des Seins. Der ,,Wille des
Grundes“ kommt an kein Ende, solange er sich nicht selbst von
dieser ,,Lust zum Creatiirlichen® wieder ,erlost® (vgl. SW VII,
381). Deshalb geht es in der Gnosis auch nicht um die Erlésung
der Menschen von ihren Siinden, sondern um die Erlosung
Gottes von seiner Tat!

Man kann verstehen, warum diese Ansicht gotteslisterlich
erscheint. Nicht nur die christliche Heilslehre wird dadurch in
Frage gestellt. Was soll der ,,vornehme Ton“ von einem Willen,
der im ,Abgrund der Aonen‘ zum ,,Orgasmus* kommt und in
der Auseinandersprengung seines Wollens unfafilich wird? Ist
das noch Philosophie®? oder nicht vielmehr eine ,, Transcen-
dente Wollust der Schwirmer“?* Die Antwort darauf gab
Schelling selbst, und zwar in einer spektakuliren Kantdeu-
tung in der Philosophie der Offenbarung (SW XIII, 1631f.).
Schelling bezieht sich dort auf jene Stelle in der Widerlegung
der Gottesbeweise, wo es vom ,letzten Triger aller Dinge®
heifit, er sei der ,wahre Abgrund fiir die menschliche Ver-
nunft (KrV, B 641). Kant versteht darunter den unfalba-
ren Abgrund fiir unser eigenes Erkenntnisvermogen. Schel-

32 Vgl. dazu die treffende Bemerkung tiber Schellings Weltalter von Peter L.
Qesterreich (1997), 191: ,Der Abgrund der Zeiten enthiillt sich am Ende als
der Abgrund der eigenen philosophischen Subjektivitit, die das Chaos ihrer
scheinbar unendlichen Méglichkeit nicht bewiltigen kann.“

33 Novalis: Das Allg. Brouillon n. 958, in: Ders., Schriften, Bd. 3, 451.

89



ling jedoch sieht darin ,,dasjenige in Gott, vermdge dessen er
das grundlos Existierende ist“. Was fiir Kant nur die dufler-
ste Wissensgrenze der menschlichen Vernunft darstellt, das
stranszendentale Ideal®, wird bei Schelling zum Grundlosen
in Gott; und ,,was ist dies anders als das, wovor die Vernunft
stille steht, von dem sie verschlungen wird, dem gegentiber sie
zunichst nichts mehr ist, nichts vermag® (SW XIII, 164)?

Uber diese Deutung hat sich Karl Jaspers in seinem Schel-
lingbuch (1955) ereifert. Zu Recht sah er darin ,,eine Umkeh-
rung der [kritischen] Grundhaltung®, die von der Grenze
unseres ,tiefsten Nichtwissens® aus ,,zu den triiben und be-
schrinkenden Bereichen der Gnosis“ gefithrt habe.** Dafl die-
se Lesart Schellings von Kant her gesehen fragwiirdig ist,
versteht sich von selbst.*® Doch nicht nur Schelling, auch
Heidegger hat in ,Kants Zuriickweichen vor dem von ihm
selbst enthiillten Grund, vor der transzendentalen Einbil-
dungskraft,“ jenen Schritt gesehen, der ,,das Einbrechen des
Bodens und damit den Abgrund der Metaphysik offenbart®
(GA 3, 215).

[...] denn wenn ich bis zum Triger alles Denkens gehen will, so
muf ich auch als moglich annehmen, daff tiberall Nichts ist. Es
kann gefragt werden: Warum ist denn nicht Nichts? (UPhO, 65;
vgl. SW XTII, 242)

34 Jaspers (1986), 129f. Zu Jaspers’ Gnosis-Vorwurf gegen Schelling siche auch
Anhang, 215f.; 2251.

35 Vgl. dazu jetzt die griindliche Untersuchung von Langthaler (2006), 119ff.;
134ff.

36 Zur ,Einbildung” (imaginatio) des Willens im Abgrund der Freiheit siche
Abschnitte II, 5 und III, 1. Daf} das ,,Ich denke® abgriindig ist, hat Kant selbst
schon geahnt. Auch er spricht in der Paralogismuslebre bereits von dessem
,Grund oder Ungrund“ (KrV, B 400; siehe dazu Anhang, 211).

90



Es konnte auch Nichts sein, dann nimlich, wenn es nicht die
Entscheidung gibe, dafl etwas sein soll. Nun gibt es etwas
und damit die Entscheidung, daf etwas werden sollte. Aber
warum? Der Grund kann nicht schon im Willen Gottes liegen,
denn auch und zuallererst dieser Wille mufite sich zuvor ent-
scheiden, ob er sein will und sich im Abgrund seines eigenen
Seinkonnens als Triger von etwas Seinsollendem verwirkli-
chen und offenbaren will. Die Entscheidung fiel in der ewigen
Stille des Nichts. Das Nichts selbst aber ist ,,die Lust der Frei-
heit*, die nicht Nichts sein wollte. Darum zog sie den Willen
an sich, um mit seiner Hilfe eine Stitte zu finden, worin sie aus
dem Nichts das Sein der Welt gebiren konnte. Diese Stitte ist
der Mensch.

Nun kann der Mensch diesen Moment seiner Geburt aller-
dings nicht sehen und begreifen, und zwar deshalb, weil er
hierbeiderjenige Scheidepunkt ist,in dem sich das Sein je schon
— wie der Blitz in der Finsternis (s.0. 51) — vom Nichts abge-
schieden hat: ,du bist einmal Mensch geworden, und weif3t
nicht wie oder warum; und kannst nicht wieder in den Mutter-
leib gehen, und sehen wie es zugehet“.” Trotzdem oder gerade
deshalb muf} der Magus den Weg zu den Miittern immer
wieder suchen: ,dann er hat Etwas gefunden in dem Nichts,
als seine Mutter“.?® Das Zu-sich-selber-Kommen des Willens
im Nichts geht der Geburt und Erweckung des Menschen
im Dasein voraus. Deshalb lassen sich die Bedingungen der
Méglichkeit des Seins auch nicht a priori auf die Bedingungen
der Moglichkeit unserer Erfahrung eingrenzen. Denn ohne die
anfingliche Suche im Abgrund des erst noch zu ergrindenden

37 Bohme: Drey Principien, 14, 50.
38 Bohme: Mysterium pansophicum, 2. Text. Vgl. dazu im Anhang: Der Gang
zu den Miittern.

91



Seins ist nicht zu verstehen, warum die Natur in unserer Erfah-
rung Uberhauptals etwas Seiendes zur Erscheinung gekommen
ist: ,Die Innigkeit dieser Erzitterung bedarf der abgriindigsten
Zerkluftung, und in dieser lifit sich die Unerschopflichkeit des
Seyns ahnend erdenken® (GA 65, 244).

Hier geht es nicht um die neuplatonischen Ahnungen einer
“3 sondern um die Unvordenklichkeit einer
Finsternis, worin der Willens-Geist des Gottlichen im Men-

,Theatersonne

schen erst zu sich selbst kam: ,,Als der gemeinschaftliche Keim
der Gotter und der Menschen ist das absolute Chaos Nacht,
Finsternis“ (SW 'V, 394).

2. Der Streit um die Gottlichen Dinge

Unter den Zeitgenossen Schellings gab es nicht wenige, die
sich bei solchen Gedanken unwohl fiihlten. Bereits 1804 griff
der Theologe und Erzrivale Heinrich Eberhard Gottlob Pau-
lus den Gnosis-Vorwurf wieder auf, um Schelling damit als
Rattenfinger und Verfithrer der studentischen Jugend zu dif-
famieren: ,,Wenn uns nur jemand diese aus der Uridee aller-
nichst abgefallene 3600¢ & ovy7) abnehmen wollte, Alle Welt
hat hier die yvéatg satt“. Nur ,,Bruder Studio® nicht, der sich
von Schelling belehren lasse, ,,jenes Unbegreifliche” zu glau-
ben.*

Die Frage ist nur, was ,,jenes Unbegreifliche ist? Ist es die
Tiefe und ewige Stille des Noch-nicht-Seienden, das Nichts?
Oder ist es das Wort Gottes, das ohne die abgriindliche Tiefe

39 Kant: Von einem vornehmen Ton, AA VIII, 399.
40 Brief an Immanuel Niethammer vom 20. Mai 1804, in: Tilliette (1974), 147,
n. 179.

92



gar nicht als Anfang eines moglichen werdenden Seins begrif-
fen werden kann? Genau diese Frage fiihrte acht Jahre spiter
zu dem bertihmten ,Streit um die Gottlichen Dinge®. Der
Streit, der zwischen Heinrich Friedrich Jacobi und Schelling
ausgetragen wurde, ist im Grunde so alt wie das Christentum
selbst. Er zeichnete sich schon in der Fangfrage ab, was Gott
tat, bevor er Himmel und Erde schuf (s.o. 60f.). So macht
dieser letzte bedeutende Streit zwischen Theologie und Philo-
sophie noch einmal in aller Schirfe deutlich, worum es in der
Auseinandersetzung zwischen ,,Christlichem Glauben und
»Platonischer Philosophie® (Colberg) geht. Fiir Jacobi gibt
es ,nur diese Wahl: entweder alles aus Einem, oder alles aus
Nichts herzuleiten“.*' Dementsprechend kann es fiir thn auch

nur zwey Hauptclassen von Philosophen geben: solche, welche
das Vollkommnere aus dem Unvollkommnern hervorgehn und
allmahlig sich entwickeln lassen; und solche, welche behaupten,
das Vollkommenste sey zuerst, und mit ihm und aus ihm beginne
alles [...].#

Die erste Ansicht ist fiir Jacobi eo ipso Atheismus. Denn indem
sie alles aus dem Nichts und dem Unvollkommenen hervor-
gehen lafit, bestreitet sie zugleich, dafl es ein vollkommenes
Wesen als erste Ursache gibt. Auch wenn Jacobi Schelling
namentlich nicht erwihnt, so war nur zu offensichtlich, zu
welcher Hauptklasse er ihn zihlte:

41 Jacobi, WW III, 233. Der Streit um die Goéttlichen Dinge ist allerdings nicht
nur ein Streit zwischen Philosophie und Theologie. Durch Hegels Vergot-
zung des ,Weltgeistes“ ist dieser Streit auch zu einem Grundlagenstreit
innerhalb der Philosophie geworden (vgl. dazu Anhang: Die Flucht vor dem
Weltgeist).

42 Jacobi: Von den Géttlichen Dingen und ihrer Offenbarung, WW III, 245428,
382.

93



Das leere Chaos, die Ungestalt, das durchaus Unbestimmte (Pla-
ton und die Pythagorier nannten es das Unendliche) ist das Unbe-
dingte, das Absolute des Verstandes; jenes Phantasm, welches er
iiber das Absolute der Vernunft erhebt, und als das Wesen aller
Wesen, das allein wahrhaft objektive All- und Eine zu erkennen
wihnt.®

In seiner Antwort in der Denkmalschrift (1812) macht Schel-
ling darauthin deutlich, wohin der Theismus fithren muf3,

wenn er in dem von Jacobi angezeigten Sinn jede philoso-

phische und wissenschaftliche ,Erklirung der Natur® vom
Schopfungsglauben ausschliefit und sie als Atheismus, Agno-
stizismus oder aber — wie Colberg — einfach als ,,Philosophi-
sches Geschwitz“ abtut.** Gesetzt, es gabe nur die Wahl zwi-

43
44

94

Ebd., 417.

,» Wer nun so liistern ist, in die verborgenen Geheimnisse zu schauen und den
unbegreiflichen Werken Gottes nachzugriibeln, der wird verblendet [...] und
endlich aus der ganzen Christlichen Religion ein Philosophisches Geschwitz
machen® (Colberg, a.a.O., I, 335). Vgl. dazu die Riickfrage, die Schelling in
seinem Antwortschreiben auf Eschenmayers Kritik an der Freiheitsschrift
gestellt hat: ,, Welches Heil lifit sich iiberhaupt von einer Philosophie erwar-
ten, die, was alles Hohere betrifft, in lauter Negationen besteht und sich
wegen der dem Menschen wichtigsten Fragen ins Nichtwissen zuriickzieht?“
(SW VIII, 187) Eine ganz ihnliche Frage hat Heidegger gestellt, und zwar
unmittelbar in bezug auf den Jacobi-Streit: ,, Wie will man einen der Gottes-
leugnung beschuldigen, wenn man selbst erklirt, von Gott nichts wissen zu
konnen?“ (GA 42, 116) Ein Glaube - so Schelling — ,,mit dem kein Denken
und kein Wissen verbunden ist, hebt sich selbst auf* (SW VIII, 184f.). ,Also
bleibt es dem Menschen ewig nicht nur verstattet, sondern geboten, daf§
er suche, die Absichten Gottes, auch die verborgensten, zu erkennen [...]“
(ebd., 185). Unter diesem Gesichtspunkt hat Schelling bereits in seiner Dis-
sertation De Marcione (1795) die Neugier und Suche der Gnostiker vor dem
Ketzervorwurf der Kirchenviter in Schutz genommen: ,Wo hort das Suchen
und Fragen auf, und wo fingt der Glaube an?‘ (vgl. AA 2,249) Wer sucht, der
glaubt nicht. Und wer glaubt, der sucht nicht. — Von den Grofien ist Schelling



schen der Entstehung der Natur aus Nichts oder der Schop-
fung durch die Tat eines hochsten vollkommenen Wesens,
dann konnte es auch keinen Theismus geben (vgl. SW VIII,
62). Denn wie hitte Gott im Anfang Himmel und Erde schaf-
fen konnen, wenn seinem willentlichen Entschluff und seiner
Tat nicht ein Zustand vorausgegangen wire, in dem das Alles
noch nicht war?

Ein theistisches System, das die Erklarung der Natur ausschliefit,
verdient gar diesen Namen nicht, weil ohne bestimmten Begriff
vom Verhiltnif} Gottes zu der Natur der Begriff Gottes selber
ungewif} bleibt, ganz unvollstindig aber alle Erkenntnif} der gottli-
chen Natur, indem die blofie Wissenschaft, daf§ ein Wesen ist, ohne
von seinen Wirkungen oder Verhaltnissen etwas einzusehen, die
mangelhafteste aller Erkenntnisse ist. (SW VIII, 68)

Der Streit um Theismus und Naturalismus fiel in eine Zeit,
in der es nicht mehr nur um den jiidisch-christlichen Glau-
ben ging, sondern zunehmend auch um die Glanbwiirdig-
keit der biblischen Schopfungsidee. Schelling hat das gewuf3t
und gerade deshalb auf eine natur- und religionsphilosophi-
sche Erschlieffung des Schopfungsbegriffs hingearbeitet. Die
Kluft, die sich heute mehr denn je zwischen Kreationismus
einerseits und moderner wissenschaftlicher Kosmologie und

der letzte Gottsucher, der die verborgenen Absichten Gottes im Geist der
Gnosis zu ergriinden versucht hat. Siche dazu auch den Begriff der ,,Religio-
sitat in der Freiheitsschrift. Schelling versteht darunter nicht den Glauben
»im Sinn eines Fiirwahrhaltens® (SW VII, 394), sondern die ,klare Erkennt-
nif}“ eines Willens, der sich in uns selbst gefunden und offenbart hat (ebd.,
392). Dasselbe sagt Heidegger in den Beitrdgen. Nicht diejenigen sind die
yeigentlich Glaubenden®, die etwas ,fiir-wahr-halten®, sondern die Fragen-
den, die sich im Wesen der Wahrheit halten. Dieses Wesen ist der ,tragende
Abgrund®, worin die Wahrheit des Seins zur ,aufersten Entscheidung zu
bringen ist (GA 65, 3681f.).

95



Evolutionstheorie andererseits auftut, ist letztlich nur durch
das aufzuldsen, was Schelling bereits in den Weltaltern (also
lange vor Darwin!) den ,,Keim oder potentiellen Zustand Got-
tes in der Folge der Evolution“ genannt hat (WA, 44),* d.i.
die keimbafte Entwicklung seines Wollens in der Natur und
in der Geschichte der Welt aus dem potentiellen Zustand des
Noch-nicht-Seienden und des Unvollkommenen heraus:

Sie ist der ewige Keim Gottes, der noch nicht ein wirklicher Gott,
sondern nur ein Gott den Kriften nach ist; sie ist also der Stand der
Moglichkeit (der Potentialitit), in den sich Gott selbst freiwillig
gesetzt hat, und der nothwendig vor dem wirklichen (in der Wirk-
lichkeit geoffenbarten) Gott hergehen muf}, wenn anders in dieser
Offenbarung oder Geburt Gottes in die Wirklichkeit ein Werden,
eine Folge, eine Stufenmafligkeit seyn soll. (SW VIII, 315)

Wenn die stufenmiflige Entwicklung der Natur Ausdruck
eines sich selbst suchenden Willens ist, dann ist nicht nur in
der Natur, sondern auch in dem ihr zugrundeliegenden Willen
ein Anfang und ein Ende zu unterscheiden:

Ich setze Gott als Erstes und als Letztes, als A und als O, aber als
das A ist er nicht, was er als das O ist, und inwiefern er nur als
dieses — Gott sensu eminenti ist, kann er nicht auch als jenes Gott
in dem nimlichen Sinne seyn, noch, aufs strengste genommen,
Gott genannt werden, es ware denn, man sagte ausdriicklich, der
unentfaltete Gott, Deus implicitus, da er als O Deus explicitus ist.

(SW VIIL, 81)

Auf die Frage, warum das Vollkommene als Endabsicht der
Schopfung nicht gleich zu Anfang erreicht worden ist, sagt
Schelling in der Freiheitsschrift: ,weil Gott ein Leben ist,
nicht blof ein Seyn. Alles Leben aber hat ein Schicksal, und

45 Zur Evolution Gottes, seines evolvierenden Willens in der Natur, siche auch
Abschnitt II1, 4 Evolution und Ereignis.

96



ist dem Leiden und Werden unterthan® (SW VII, 403). Wiirde
die Natur statt dessen Gott verbergen, wie Jacobi behaup-
tet,* dann hitte er gar nicht die Moglichkeit, sich mittels
der Evolution im Menschen als ,,Fleischwerdung des Worts“
zu offenbaren; dann wire er — wie Schelling in Anspielung
auf die Valentinianer sagt — in der ,ersten Verborgenheit®,
im ,Stillschweigen® verblieben, ,das einige Gnostiker als den
der Zeugung des Worts vorausgegangenen Zustand durch ihre
Yuy?) personificierten® (SW VIII, 114)! Die Natur verbirgt
nicht Gott, sondern sich selbst: pbotg xpimtesbon @uiel (Hera-
klit, Frg. 123). Deshalb braucht die Natur den Menschen, um
sich in thm ins Wort zu bringen. Schelling bezieht sich hier
ausdriicklich auf die Freiheitsschrift (SW VIII, 81). Wenn der
Mensch derjenige Ort ist, worin die verborgene Natur erst zu
Wort gekommen ist: als ,Stern® und ,Berg®, als ,Pflanze‘ und
,Tier‘, dann konnte sich auch die Gottheit selbst im ,ausge-
sprochenen Wort“ des Menschen erst als Geist einer aufge-
henden Welt (spiritus mundi) actu existierend offenbaren:

Das Wort, das im Menschen erfiillt wird, ist in der Natur als ein
dunkles, prophetisches (noch nicht véllig ausgesprochenes) Wort.
(SW VII, 411)

Denn wir haben genugsam gezeigt, daf§ alle Naturwesen ein blof3es
Seyn im Grunde, oder in der noch nicht zur Einheit mit dem
Verstande gelangten anfanglichen Sehnsucht haben [...]. (ebd., 410)

Erst im Menschen also wird das in allen andern Dingen noch
zurtickgehaltene und unvollstindige Wort véllig ausgesprochen.

46 ,[M]an glaube an Gott - nicht um der Natur willen, die ithn verberge* (Jacobi,
a.a.0., 424). Dieser Satz Jacobis hat vor allem Goethe verirgert, so daff er
sich ausdriicklich mit Schelling gegen Jacobi zum Pantheismus bekannte:
»Als Naturforscher bin ich Pantheist!“ Zu den verstreuten Stellungnahmen
Goethes zum Jacobi-Streit siehe Jaeschke (1994), 317-326.

97



Aber in dem ausgesprochenen Wort offenbart sich der Geist, d.h.
Gott als actu existirend. (ebd., 363f.)

3. Der Wille im Ungrund

Fiir Jacobi gibt es ,,nur diese Wahl: entweder alles aus Einem,
oder alles aus Nichts herzuleiten®. Fiir Schelling geht es aber
gerade darum, alles aus Einem (creatio) und aus Nichts (ex
nibilo) zu begreifen. Das Nichts ist die All-Einheit (t0 &v 10
nav) von Allem (Existierendem) und Einem (Grund). Aber
was ist das Nichts?

Dem gewdhnlichen Menschen, der die wahre Freyheit nie empfun-
den, scheint ein Seyendes oder Subject zu seyn tiberall das Hochste;
daher[...]fragt er, was denn tiber allem Seyn und Seyenden gedacht
werden konne? und antwortet sich selbst: das Nichts, oder dem

Achnliches. (WA, 133; vgl. ebd., 14f.; SW VIII, 234{.)
Darauf antwortet Schelling:

Jawohlist es ein Nichts, aber wie die lautre Freyheit ein Nichts ist;
wie der Wille, der nichts will, der keiner Sache begehrt, dem alle
Dinge gleich sind und der darum von keinem bewegt wird. [...]
In diesem Sinne also wollen wir jene lautere Freyheit selber das
Nichts nennen, wenn gemeynt wird, daf} ihr keinerley Wirkungen
oder Eigenschaften nach auflen beygelegt werden. (ebd.)

Was Schelling hier sagt, steht zweifellos auch im Widerspruch
zu Heideggers Auslegung. Fiir Schelling ist der sich wollende
Wille demnach gerade nicht das Hochste. Am Ende seiner
Vorlesung gibt Heidegger das sogar selber zu. Noch ein-
mal kommt er dort auf das Verhiltnis zuriick zwischen der
Unterscheidung von Grund und Existenz und dem System
als Einheit der Unterscheidung: Wenn die ,,hochste Einheit®

98



die des Absoluten ist, dann liegt diese Einheit ,,noch vor der
Zweiheit von Grund und Existenz“. Das aber bedeutet, das in
ihr selbst ,,noch keine Zweiheit unterscheidbar sein [kann]“.
»Diese Einheit ist die ,absolute Indifferenz‘ “ (GA 42, 279f;
vgl. ebd. 213).

Die Indifferenz [...] ist ein eignes von allem Gegensatz geschiede-
nes Wesen, an dem alle Gegensitze sich brechen, das nichts ande-
res ist als eben das Nichtseyn derselben, und das darum auch kein
Pradicat hat als eben das der Pradicatlosigkeit, ohne dafl es deffwe-
gen ein Nichts oder ein Unding wire. (SW VII, 406)

Das einzige Pridikat, das ihr zugesprochen werden kann, ist die
Pradikatlosigkeit. Die absolute Indifferenz ist das Nichts in dem
Sinn, dafl ihr gegeniiber jede Seinsaussage nichts ist; aber nicht in
dem Sinne, daf§ das Absolute das Nichtige und reine Nichtsnutzige
ist. (GA 42, 280)

Trotzdem - so Heidegger — habe Schelling auch hier ,,nicht die
Notwendigkeit eines wesentlichen Schrittes“ gesehen. Denn
wenn die Einheit des Absoluten die Indifferenz ist,dann konne
»das Seyn in Wahrheit vom Absoluten nicht gesagt werden®
(GA 42, 280). Doch sagt Schelling nicht selbst, daf§ ,,der Begriff
der Indifferenz allerdings der einzige vom Absoluten mogliche
ist“ (SW VII, 412), und liegt darin nicht eben die Freiheit als
Nichts?

Gotter und Menschen, die sich der Wesung des Nichts widersetzen,
berauben sich des eigenen Wesens und bleiben nur Figuren des
Seienden, dem die Wahrheit seiner selbst, die Wahrheit des Seyns,
versagt bleibt und nur die Austobung in dem Gemichtebetrieb der
Machenschaft tibrig gelassen wird. (GA 69, 109)

Mit anderen Worten, was Gotter und Menschen in ihrem
Wesen sein kdnnen, das miissen sie stets erst zur Entscheidung
bringen. Andernfalls wiren sie in ihrem Wesen nicht frei, son-

99



dern an das gebunden, was sie in ihrer dufleren Wirkung als
so und so bestimmte ,Figuren des Seienden® je schon wiren.
Sofern sie sich aber erst entscheiden miissen, was sie in ithrem
eigenen Wesen sein konnen und sein wollen, sind sie noch nicht
eigentlich existierend, sondern frei: ,,Gott ist nicht existirend,
dieses wird zugestanden und behauptet” (SW VIII, 316). So
spricht auch Heidegger von der ,Leere [...] des Noch-unent-
schiedenen, zu Entscheidenden® (GA 65, 382). Wenn diese
Leere der Indifferenz das ,,Ab-griindige ist (ebd.), dann hat
Rydsuke Ohashi Recht mit der Behauptung,

dafl Heidegger die Freiheitsabhandlung durchaus und nur im Hin-
blick auf die metaphysische Seynsfuge von Grund und Existenz
auslegte, wihrend der ,Ungrund* kein Gott noch ein Seiendes ist,
somit zu keiner Onto-Theologie bzw. Metaphysik mehr gehort.

Schon 1965 —also noch vor der Erstveroffentlichung der Schel-
ling-Vorlesung im Jahre 1971 — hat Walter Kasper darauf hinge-
wiesen, daf§ sich in der Spitphilosophie Schellings die ,,Uber-
windung der Onto-Theologie“ bereits anktindigt. Denn, so
Kasper: ,,Gott ist hier nicht mehr die verrechenbare Grund-
wirklichkeit des Denkens und des im Denken ausgelegten
Seienden, sondern er ist Freiheit tiber allem Sein.“*® Ebenso
betont Walter E. Ehrhardt, daff der Schellingsche Freiheits-
begriff dem Sein nicht subordiniert werden konne: Nicht der
Wille als Ursein, sondern die Freiheit als absolute Indifferenz
ist ,das Hochste“.* Allein deshalb ist die Einordnung der

47 Obhashi (1995), 248. Vgl. dazu auch Yorikawa (2005), 67ff.

48 Kasper (1965), 1091., vgl. ebd., 107-110. Kasper bezog sich hier auf die 1961
erschienenen Nietzsche-Vorlesungen, wo Heidegger Schelling in eine Reihe
mit Hegel, Schopenhauer und Nietzsche in die neuzeitliche Metaphysik des
Willens gestellt hat (GA 6.1, 31ff.).

49 Ehrhardt (1996 (1)), 250f.; s.0. 23.

100



Freiheitsschrift in die neuzeitliche Metaphysik des Willens in
Frage zu stellen.

Ist es wirklich so, daff das Seiende auf einen hochsten Grund
zurlickgefiihrt wird, wie Heidegger behauptet, auf das Wollen
als das ,.eigentliche subjectum®?*® Oder ist es nicht vielmehr
so, dafd hier bereits ein ganz anderer Anfang im Raume steht:
ein Anfang, in dem es weder um die ,,Existenz“ von Seien-
dem geht (Ontologie), noch um einen letzten ,,Grund“ dafiir
(Theologie), sondern um das, was die Griindung des Seien-
den in seinem Seiendsein allererst notig und méglich macht?
Und kiindigt sich damit in diesem Begriff des Anfangs nicht
schon das an, was Heidegger selbst als den ,anderen Anfang®
des ,seynsgeschichtlichen Denkens“ zu fassen gesucht hat?
In der Philosophie der Offenbarung spricht Schelling bereits
von den ,,zwei Ansichten von der Welt“: , Die eine leitet alles
von blofler Notwendigkeit ab“, insofern wire ,die Welt nur
die notwendige Emanation eines hochsten Prinzips [...], das
man nun Gott oder das erste Seiende nennen mag*. Die andere
geschichtliche Ansicht ,,dagegen behauptet, daff alles auf Wil-
len, Freiheit und wirklicher Tat beruhe® (UPhO, 5).°! Alles,
was ist, kann demnach nur sein, sofern es durch Wille und Tat
im Ungrund der Freiheit zur Entscheidung gebracht wird.

Im Anschluff an einen Vortrag, den Heidegger 1951 in Zi-
rich hielt, wurde er von einem Zuhorer mit der Frage konfron-
tiert, ob im Begriff des Ungrundes in der Freiheitsschrift nicht
bereits die ontologische Differenz bedacht worden sei (GA 15,
4351.). Der Fragesteller (H.-J. Kanitz) hat diese Frage einige

50 ,,Wenn Seiendheit in aller Metaphysik subjectum (griechisch und neuzeit-
lich), wenn Ursein aber Wollen, dann muff Wollen das eigentliche subjectum
sein, und zwar in der unbedingten Weise: des Sich-wollens“ (GA 49, 90).

51 Vgl. dazu Ehrhardt (1996 (1)), 2471f.

101



Tage spiter noch einmal in einem Brief an Heidegger erliutert.
Heidegger hat diesen Brief mit einigen Anmerkungen verse-
hen und in einem Konvolut von Manuskripten aufbewahrt,
in denen er das ,,Grundlose“ der ,,ontologischen Differenz“
erortert.” Hier bestitigt sich das, was Heidegger bereits in
der Besinnung klar zum Ausdruck gebracht hat: ,Ja die Frei-
heit ist nichts anderes als dieser auf das Seyn ansprechende
Ab-grund® (GA 66, 236). Was das bedeutet, wird jetzt in der
Auseinandersetzung mit dem Satz vom Grund deutlich: Nibi/
est sine ratione. Eine Freiheit obne Grund diirfte es demnach
gar nicht geben.

4. Der Ungrund und der Satz vom Grund

Heidegger hat das Thema der Freiheit erstmals in seiner Mar-
burger Leibniz-Vorlesung vom Sommersemester 1928 und in
der gleichzeitig verfafiten Abhandlung Vom Wesen des Grun-
des behandelt. Ausgangspunkt bildet hierbei die Auseinander-
setzung mit dem Satz vom Grund. Bevor etwas werden soll,
muf} erst einmal entschieden werden, ob etwas werden soll.
Die Entscheidung liegt nicht schon in einem zureichenden
Grund, sondern in der Freiheit des Willens zu einem solchen

Grund:

Die Freibeit ist der Ursprung des Satzes vom Grunde; denn in ihr,
der Einheit von Uberschwang und Entzug, griindet sich das als
ontologische Wahrheit sich ausbildende Begriinden. (GA 9, 172)

52 Zur Veroffentlichung vorgesehen in Bd.73 der Gesamtausgabe. Zum Ver-
haltnis der Unterscheidungen zwischen ,Grund und Existenz‘ und ,Sein und
Seiendem® siche Anhang, 2091f.

102



Wenn die Freiheit die ,Einheit von Uberschwang und Ent-
zug“ ist, von Fiille und Leere (s.o. 731.; 841.), und wenn die
Freiheit als solche der Ursprung des Satzes vom Grunde ist,
so ist das ,freilich nicht im Sinne einer formalen, endlosen

«

Jteration “ zu verstehen. ,,Das Grund-sein“ hat hier nicht
wieder ,,den Charakter einer der Weisen des Griindens“. Als
»Grund des Grundes“ ist die Freiheit vielmehr ,,der Ab-grund
des Daseins“ (ebd., 174), worin die Begriindung des Seienden
im Ganzen zur Ausbildung zu bringen ist.

In dem Zusammenhang ist jetzt folgendes bemerkenswert:
Die Abhandlung Vom Wesen des Grundes erschien im Jahre
1929 in der Festschrift zu Husserls 70. Geburtstag. In der-
selben Festschrift hat der Husserl-Schiiler Alexandre Koyré,
der spiter vor allem als Philosophie- und Wissenschaftshisto-
riker bekannt wurde, einen Abschnitt aus seinem Buch La
Philosophie de Jakob Boehme verdffentlicht.® Vergleicht man
die beiden Abhandlungen miteinander, so werden erstaunliche
Parallelen sichtbar, die kaum auf Zufall beruhen konnen. Im
Ungrund Bohmes sah Koyré dasjenige Wesen, in dem nicht
einmal Gott selbst ,,seinen eigenen Grund“ findet, denn: ,der
letzte Grund Gottes bleibt Freiheit. Die Philosophie BShmes

ist eine Philosophie der Freiheit“.**

53 Koyré (1929, ND 1974), 225-281. Bei der Abhandlung handelt es sich um
einen ,vollstindigen Abschnitt“ aus Koyrés Buch La Philosophie de Jakob
Boehme (1929), den Hedwig Conrad-Martius fiir die Husserl-Festschrift ins
Deutsche iibertragen hat (vgl. Anmerkung der Ubersetzerin ebd., 225).

54 Ebd., 252. Vgl. dazu auch Berdjajew (1933). Im Anschluff an seinen russi-
schen Landsmann Koyré vertrat Berdjajew die These, dafl B6hme mit seiner
Lehre vom Ungrund ,vielleicht als erster in der Geschichte des menschli-
chen Denkens erkannt“ habe, ,daff die Grundlage des Seins und vor dem
Sein die grundlose Freiheit ist“ (ebd., 325). Bei Schelling und Baader habe
diese Erkenntnis entscheidend dazu beigetragen, ,,den deutschen Idealismus
zu uberwinden® (ebd., 330f.).

103



Heidegger hat die Studie mit Sicherheit gekannt. Die Frage
ist, ob und inwieweit seine eigene Abhandlung im Vorfeld
der gemeinsamen Veroffentlichung nicht schon durch diese
Studie mitgepragt wurde? Wire das der Fall, dann hitte der
»Ab-grund des Daseins® diesselbe Wurzel wie Schellings Be-
griff des Ungrundes.

Wie sah nun aber Schelling selbst das Verhiltnis zwischen
seinem Freiheitsbegriff und dem Satz vom Grund? Hat er
dazu tiberhaupt Stellung genommen?*> Um die Frage zu be-
antworten, miissen wir zunichst wieder einen seiner ,theo-
logischen Geistesahnen (R. Schneider, E. Benz) in Betracht
ziehen: den Religionsphilosophen und Theologen Friedrich
Christoph Oetinger (1702-1782). Wie kein anderer hat er das
Verhiltnis zwischen Bohme und Leibniz niher untersucht.
Neben August Bengel zahlt Oetinger zu den ,,Schwabenvi-
tern“ des sidwestdeutschen Pietismus. Durch das schwibisch-
theologische Elternhaus kam Schelling schon friih mit seinen

55 Schellings Unterscheidung zwischen Grund und Existenz legt den Vergleich
mit Leibniz von sich aus nahe. Nach Thomas Buchheim soll die ,,tragende
Unterscheidung® ,,aus einer vertieften Reflexion Schellings iiber das Leibniz-
sche Prinzip des Grundes hervorgegangen® sein (Buchheim (1996), 228). Der
Ansicht widerspricht im selben Sammelband Lothar Knatz, indem er von
der These ausgeht, daff Schelling die ,,wesentliche Bestimmung des Grun-
des“ darin sieht, ,,daf} er selbst nicht seiend ist und zum Grund erst wird,
indem die Folge aus dem Grund seiend wird* (Knatz (1996), 289). Ahnlich sah
es auch schon Dietrich Korsch: Der Grund wird erst zum Grund durch das,
was ihn als Grund seiner Existenz hat (Korsch (1980), 131ff.). Der Ursprung
ithrer Dualitdt liegt im Ungrund. Allein deshalb ist dieser Terminus nicht
Ausdruck von Ratlosigkeit, wie Buchheim annimmt (a.a.O., 239), sondern

die Wurzel der Scheidung von Grund und Existenz.

104



Schriften in Bertihrung.*® Auch Oetinger studierte Theologie
am Tibinger Stift. Sein Lehrer war der Leibnizianer Georg
Bernhard Bilfinger (1693-1750), der zunichst groflen Einfluf}
auf ihn austibte. In diese Zeit fallt die denkwiirdige Begegnung
mit dem Pulvermiiller von Tibingen, dem ,,grofiten Phanta-
sten®, der ihm je begegnet sei und der ihn mit dem verbote-
nen Werk Bohmes bekannt machte. Oetinger berichtet davon
selbst in seiner Selbstbiographie. Zum Studium der Theologie
und zum Buch der Morgenrothe habe dieser thm folgendes
gesagt:

Ihr Kandidaten seid gezwungene Leute, ihr dirft nicht nach der

Freiheit in Christus studieren. Ihr mif}t studieren, wozu man euch

zwingt. [...] Es ist euch doch verboten, in dem allervortrefflichsten
Buch nach der Bibel zu lesen!*

Die darauf einsetzende Beschiftigung mit dem Werk Bohmes
fithrte dazu, dal Oetinger sich mehr und mehr von der Leib-
niz-Wolffschen Schulphilosophie distanzierte. Dabei vollzog
sich die Abkehr von Leibniz jedoch in einer Uberaus frucht-
baren Auseinandersetzung zwischen Bohmes Begriff der Frei-
heit und dem Satz vom Grund: Wenn Gott der Grund bzw.
der Schopfer ist, durch den etwas ins Sein gebracht wird, dann
ist die Freiheit der Abgrund oder der Ungrund des Grundes.
Und das ist, wie Oetinger sagt, ein Raum, so dafl Gott ,seine

56 Zur Bedeutung Oetingers als Vermittler zwischen B6hme und Schelling seien
hier die wichtigsten Beitrige genannt: Leese (1927); Schneider (1938); Benz
(1955); Schulze (1957).

57 Friedrich Christoph Oetinger: Selbstbiographie. Genealogie der reellen Ge-
danken eines Gottesgelehrten, 36.

105



ewige Freiheit allezeit in einer Art des Raums, d.i. in einer

Natur erzeige, worin er wirkt®.>

Wenn aber der Saz des zureichenden Grundes Statt hitte in allen
Begebenheiten, so wire alles determinirt aus dem vorhergehenden,
so ware keine Direction oder Ausfihrung der Unordnung in die
Ordnung, sondern lauter Determination in allem.>

Die Unterscheidung zwischen dem Satz vom Grund und der
Freiheit als Wirkraum Gottes hat Oetinger spiter in einer
Reihe von Thesen zusammengefafit. Dabei hat er, worauf wir
hier nur hinweisen konnen, den Raum nicht nur mit dem
Begriff des Ungrundes in Verbindung gebracht, sondern auch
mit dem Raumbegriff Newtons und mit dem En-Soph der
Lurianischen Kabbalistik:®

1. NEUTONS Raum nennt JAC. BOEHM das ewige Element
oder den Ternarium sanctum, darinn GOtt frey wiircket.

In dem ewigen Raum ist GOtt alles in allem.

Principium rationis sufficientis ist allein in der Mechanic.
GOtt macht den zureichenden Grund, er setzt ihn nicht voraus.
In GOt ist nichts, dasthn voraus bewege, siche JACOB BOEH-
MEN Gnaden-Wahl c. 1, §26.%" Er handelt aber hernach secun-
dum rationes objectivas.

EAEEa

5

3

Oetinger: Swedenborgs irdische und himmlische Philosophie, 2. Teil, (1858,
ND 1977), 205.

59 Ebd., 209.

60 Vgl. dazu Haussermann (1968/1969), 241{f.; 265ff.

61 An der betreffenden Stelle heifit es: ,,So denn nichts vor GOtt ist, so mag Thn

=

auch nichts zu etwas bewegen: denn so ihn etwas bewegte, so wire dasselbe
ehe und mehr als Er selber, [...]“ (Gnaden-Wahl, 1, 26). Oetinger bezieht sich
hier mit BShme auf den aristotelischen Gottesbegriff: Wiirde Gott durch das
Principium rationis bewegt, so wire er von diesem Prinzip abhingig und

somit in seinem Handeln als unbewegter Beweger nicht frei.

106



6. Die Freyheit Gottlichen Willens ist tiber den [sic] Satz des zurei-
chenden Grunds.®?

Auf den Sinn der einzelnen Thesen kann und braucht nicht
weiter eingegangen werden. Entscheidend in unserem Zusam-
menhang ist jetzt allein der Einfluf§ dieser Thesen auf die
Freiheitslehre Schellings. Dazu sei zunichst noch eine Stelle
aus einer Privatvorlesung zitiert, die Baader 1833 tiber Jakob
Bohme in Miinchen gehalten hat. Offensichtlich im Anschluf}
an Oetinger legt Baader hier dar, warum die Freiheit des gottli-
chen Willens z#iber dem Satz vom Grunde steht und nicht, wie
Leibniz sagt,* mit ihm zusammenfillt:

Wenn aber Gott, wie die alten Theologen richtig sagten, actus puris-
simus und totalissimus, zugleich aber auch potentia absolutissima
ist, so haben schon die Leibniz-Wolffischen Philosophen dieser
absoluten Freiheit Gottes ganz unvermerkt einen Riegel mit ihrem
principio rationis sufficientis vorgeschoben, indem sie hiemit den
absolut Begriindenden nicht vor, sondern nach seinem Grunde
setzten, das Principium somit zum Principiatum herabsetzten. ¢

Ohne diese fundamentale Kritik am Satz vom Grund ist die
Positive Philosophie nicht zu verstehen. So ist es kaum ein
Zufall, wenn Schelling seine Vorlesungen iiber deren Grund-
legung zur selben Zeit in Munchen gehalten hat wie Baader
seine Privatvorlesungen iiber Bohme.

62 Oetinger: Die Lehrtafel der Prinzessin Antonia (1977), 146. Bei den genann-
ten Thesen handelt es sich um die Punkte 14, 15, 16, 17, 18 und 25 aus der
sogenannten ,,Vergleichung der NEUTONISCHEN Philosophie mit der
Cabbalistischen®.

63 ,Et cette derniere raison des choses est appellée Dien* (Leibniz: Principes,
PS 6, 602).

64 Baader: Bohme’s Mysterium Magnum (1833), SW 13, 199.

107



Auch fiir Schelling ist Gott zuerst und zunichst das ,,we-
sentlich Seinkonnende® (potentia absolutissima). Als solches
ist er nicht Grund, sondern wird erst zum Grund, und das
keineswegs notwendig! Er wird erst dann zum Grund, wenn er
es will. Hingegen: Wire er das principinm rationis von allem, so
wire er selbst schon durch sich selbst als Principiatum bedingt
und ,,miifSte Schopfer sein, wihrend wir annehmen, daff er dies
lediglich nur darum ist, weil er will“ (GPP, 379).

Alsoist Gott nach jener Theorie selbst eigentlich nur das wesentlich
Seinkénnende, d.h. Gott ist das Seinkénnende nur so, dass er es
sein kann, wenn er es sein will; nicht aber ist er es, wenn er es nicht
sein will. (ebd., 388)

Die Bezichung Gottes zur Welt ist demnach keine ,,logisch
notwendige®, sondern eine ,absolut freie®. Deshalb lafit sich
die Welt auch nicht allein durch eine ,negative Philosophie®
erkliren, weil dann alle apriorische und empirische Begriin-
dung zuerst und zunichst die freie Entscheidung voraussetzt,
ob etwas werden soll (ebd., 387ff.). In dieser Entscheidung
bricht die Freiheit auf als Raum des moglichen griindbaren
Seins. Deshalb ist die Freiheit selbst auch nicht Teil der Schép-
fung, sondern vielmehr der un-erschopfliche Ungrund ihres
Seinkonnens und Seinwerdens.

Im Kern finden wir diesen Ansatzpunkt auch schon in der
Freiheitsschrift. Auch hier grenzt Schelling bereits das ,,Gesetz
des Grundes“ im Hinblick auf die Freiheit ein: Nach dem
»Gesetz des Grundes” muf§ ,das Ewige® ,,unmittelbar, und so
wie es in sich selbst ist, auch Grund seyn“. Insofern ist es durch
sich selbst als begriindeter Grund ,ein Abhingiges®. ,Aber”
— so heifdt es weiter — ,,Abhingigkeit hebt Selbstindigkeit,
hebt sogar Freiheit nicht auf.“ Denn das Wesen des Grundes
sei nur dem ,, Werden®, nicht aber dem Sein nach abhingig als

108



gegriindetes. Deshalb sage sogar Leibniz, ,daf} der, welcher
Gott ist, zugleich gezeugt werde, oder umgekehrt* (SW VII,
346). Es ist eben ein Unterschied, ob das, was dem Sein nach
Grund werden kann, dann auch wirklich-wirkender Grund
wird. Gott wird erst dann zum Grund, wenn er sich als solcher
erzeugt. Aber eben deshalb ist er nicht schon Grund, sondern
hat diese Moglichkeit zunichst nur in sich als seine Natur,
Grund-werden-zu-konnen.

Auch Heidegger geht — in einem Exkurs in der zweiten
Schelling-Vorlesung — auf das ,Verhiltnis zu Leibniz® ein
(GA 49, 118-122; 199-203). Als Vergleichspunkt betrachtet er
hierbei die Ansicht von Leibniz, daf§ es leichter und verstindli-
cher zu sein scheint, dafl nichts ist als daf§ etwas ist.® Das
Nichts scheint deshalb ,leichter und verstindlicher®, weil al-
lein die Tat-sache, dafl etwas ist, ,eines Machens bedarf,
einer ,Hergestelltheit“. Und es ist nun einmal mithevoller und
schwieriger, etwas herzustellen als gar nichts zu tun (als ,faul
und bequem® zu sein). ,Wie aber” — so fiahrt Heidegger fort
und kniipft damit an Schellings Willensformel an - ,wenn
Sein in sich: Wollen, Sichwollen [ist]? Dann ist das Nichts das
Schwierigere als Nichtwollen“ (GA 49, 121).

Der Vergleich mag zunichst befremden. Was hat das Wol-
len mit dem Satz vom Grund und der Warumfrage zu tun?
Davon ist doch bei Leibniz in dem Zusammenhang gar nicht
die Rede? Und wenn schon vom Wollen ausgegangen wird,
warum soll dann das Nichts das Schwierigere sein als Nicht-
wollen? Die Antwort lautet: Darum, weil aller warumhaft zu
erfragenden Begriindung zuerst und zunichst die freie Ent-
scheidung vorausgeht, ob etwas werden soll! Wer nichts will,

65 ,Car le rien est plus simple et plus facile que quelque chose“ (Principes,
a.2.0., 602).

109



will nicht einmal das Nichts. Die erste Frage kann deshalb nicht
lauten: Warum ist etwas und nicht vielmehr nichts?, sondern:
Was ist das Nichts selbst? Und wie ist eigentlich zu verste-
hen, daff sich im Nichts so etwas wie eine willentliche Urkraft
erhebt, die sich dazu entschliefit, Grund von etwas (Seiendem)
zu werden?

Eben diese Frage hat Leibniz tibersprungen. Fiir ihn ist es
je schon die an sich gegebene Existenz der Dinge, welche die
Warumfrage als solche erzwingen soll® und nicht das Nichts.
Dieses wird vielmehr durch die Tatsache, daf} etwas ist, von
Anfang an negiert: Das Nichts ist nicht. Leibniz setzt damit
die zureichende Begriindung des Seienden im Ganzen schon
voraus, ohne zu berticksichtigen, daf§ eben diese Begriindung
selbst durch eine willentliche Entscheidung erst in die Tat zu
setzen ist, und zwar im Ausgang und in Abgrenzung vom
Nichts! Deshalb sagt Schelling: ,,wenn ich bis an die Grenze
alles Denkens gehen will, so muf} ich ja auch als moglich aner-
kennen, daf} tiberall nichts wire“ (SW XIII, 242; s.0. 90). Es
konnte auch nichts sein. Wenn aber nichts wire, dann gibe es
keinen Grund. Sowenig wie es eine Existenz gibt ohne Grund
(nihil est sine ratione), sowenig gibt es einen Grund ohne Exi-
stenz.

Nichts anderes sagt Heidegger, wenn er am Schluf} seiner
Freiburger Antrittsvorlesung Was ist Metaphysik? erklirt, dafl
nicht das Sein der Dinge, sondern ,,das Nichts selbst* die War-
umfrage erzwinge (GA 9, 122). Der warumbhaft zu erfragende
Grund ist ,um des Seyns willen“ — damit tiberhaupt etwas
ins Sein komme — erst zu ergriinden. Das bedeutet aber, wie
Heidegger zehn Jahre spiter in der Besinnung ausfiihrt, dafl

66 ,,De plus, supposé que des choses doivent exister, il faut qu’on puisse rendre

raison, pourquoy elles doivent exister ainsi, et non autrement® (ebd.).

110



erst einmal zu zeigen ist, ,,wie aus dem Wesen des Seyns der
Ursprung des Nichts sich enthiillt und daff in der Ab-griindig-
keit des Seyns der Grund des Grundes (des warumhaft zu
Erfragenden) schwebt (GA 66, 267). Der Grund des Grun-
des ist die Potentialitit des Willens. In ihr muf} der Wille erst
noch einen Grund finden, um wirklich-wirkender Grund von
etwas zu werden. Solange er einen solchen Grund (Boden,
Fundament) nicht gefunden hat, ,schwebt sein Geist iiber den
Wassern‘. Denselben Gedanken finden wir iibrigens schon bei
Franckenberg: ,Die ewige Freyheit ist wie ein Nichts und ist
doch alles, und ist der Wille in dem ewigen Nichts [...] und
schwebet in der Krafft GOttes.“*’

Unter diesem Gesichtspunkt hat Bohme die Frage nach
dem Nichts schon gestellt und damit im Prinzip Schellings
und Heideggers Auseinandersetzung mit der Warumfrage vor-
weggenommen: ,,Was ist der Abgrund aller Dinge, da kein
Geschopfe ist, als das ungrindliche Nichts?“* Bohme fragt
hier nicht nach dem Grund, sondern nach dem ,Abgrund
aller Dinge“. Der Abgrund aller Dinge soll als solcher etwas
sein, darin nichts ist (kein Geschopf) aufer dem ungriindli-
chen Nichts! Was ist nun aber das ,,ungriindliche Nichts“? Ist
es nicht dasselbe Nichts, von dem Leibniz neun Jahrzehnte
spater (1714), und zwar ebenfalls in einer seiner Vermichtnis-
schriften, unterstellt, daf§ es bereits durch den zu erfragenden
Grund der Warumfrage iiberwunden und damit aufgehoben
ist als nicht Nichts? Die Nichts-Frage scheint demnach voéllig
sinnlos und tberfliissig. Es gibt ja etwas und nicht nichts. Und

67 Franckenberg: Nosce te ipsum (1675), 79.

68 Bohme: Quaestiones Theosophica, 2. Frage. Zu Bohmes Neufassung des
Begriffs ,Nichts* als Ungrund des Seins siche Ebbestad Hansen (1995) und
Kosian (2001).

111



es gibt demzufolge auch schon einen Grund dafiir, den es als
solchen nur noch zu erfragen gilt. Warum dann aber noch
nach dem fragen, was es offensichtlich nichr gibt: das Nichts?
Was Bohme dazu sagt, ist letztlich nichts anderes als das, was
Heidegger im Verhiltnis zwischen Leibniz und Schelling als
das ,Schwierigere“ herausgestellt hat:

Das erste und groste Mysterium ist der Abgrund; da sich das Nichts
in einen Willen einfiihret, der Vater heisset, oder der Urstand zum

Ftwas.®

Nicht ,dafl Etwas ist‘, macht demnach das ,,Schwierigere®, das
serste und grofite Mysterium® aus, sondern daff zuerst Nichts
ist, und dafl sich das Nichts in seiner eigenen Abgriindigkeit
erst noch in einen Willen einfiihren muff, um Grund oder
»Urstand zum Etwas“ zu werden. Das Nichts ist ,,das Unge-
heuerste im Wesen des Seyns“ (GA 67, 59). ,Denn GOtt hat
alle Dinge aus Nichts gemacht und dasselbe Nichts ist er sel-
ber.“”® Wenn er aber das Nichts selber ist, dann muf§ er auch
sich selbst aus Nichts erst gemacht haben, um Grund aller
Dinge zu werden. Der erste Grundsatz kann somit nicht lau-
ten: ,,Nihil est sine ratione®, sondern wie Baader in einer seiner
Privatvorlesungen iiber Bohme sagt: ,,Causa non efficit sine

69 Bohme: Psychologia vera, 1, 120. Mit Bezug auf diese Stelle hat Schmidt-
Biggemann bereits auf den entscheidenden Unterschied zwischen Bohmes
Nichts-Frage und der Leibnizschen Warum-Frage hingewiesen: ,,Im Nach-
hinein weiff man zwar, dafl etwas passierte, aber das daf§ selbst, warum Gott
in seinem Ungrund sich selbst ermdglicht und warum er sich erkennt und
warum er aus seinem Willen schafft, bleibt unergriindlich (Schmidt-Bigge-
mann (1994), 1161f.). Der Satz vom Grund kann diese Entscheidung niemals
einholen. Jean Grondin (1999) sieht darin die ,,befreiende Erfahrung, die Hei-
degger mit intimer Kongenialitit in Schelling entdecken konnte“ (a.a.O., 67).
Vgl. dazu auch Iber (1994), 349ff.

70 Bohme: De signatura rerum, 6, 8.

112



ratione [...]. Die causa kann nemlich nicht unmittelbar effec-
tiv werden, sondern muss sich in einen Grund einfithren, um
effectiv zu werden.“”" Warum sich nun aber der Wille in einen
Grund ,einfiihret®, das ist nicht wieder durch einen Grund
zu erkliren. Denn eben darin liegt das ,,Mysterium® der freien
Entscheidung im ,,ungriindlichen Nichts“.

5. Der Ungrund als Selbstbewegungsquelle

Folgende Fragen dringen sich nun auf, und zwar auch und
gerade, weil es sich hier laut Bohme um ein ,Mysterium®
handelt: Wenn sich das Nichts erst in einen Willen einfiihren
muf}, um Grund oder ,Urstand zum Etwas“ zu werden, wie
ist dann diese ,,Einfithrung” zu begreifen, wenn nicht wieder
durch einen Grund? Kann es eine grund-lose Entscheidung
tiberhaupt geben? Und wie soll sich das Nichts in einen Grund
einfithren? Aus Nichts wird nichts — oder doch?”?

Nun entstehet eben hier das grofle Rithsel aller Zeiten, wie doch
etwas ausgehen konne von dem, was weder nach auflen wirkend,
noch auch in sich selber etwas ist. (WA, 135)

An ein Werden oder Anfangen aus dem Vorhergehenden ist hier
schlechterdings nicht zu denken: denn vor dem sich erzeugenden
Willen war die Ewigkeit als ein Nichts und konnte daher auch
nichts anderem thitig vorausgehen, noch der Anfang zu etwas
seyn. (ebd., 137)

71 Baader: ]. Bohme’s Lehre: Von der Gnadenwahl (1829), SW 13, 65.
72 Vgl. dazu Heideggers spektakulire Umkehrung des alten Satzes ex nihilo

—

nibil fit in: ,ex nihilo omne ens qua ens fit. Im Nichts des Daseins kommt erst
das Seiende im Ganzen seiner eigensten Moglichkeit nach, d.h. in endlicher
Weise, zu sich selbst“ (GA 9, 120).

113



Wenn aber an einen Anfang aus einem vorhergehenden Grun-
de nicht zu denken ist, wie soll dann der Wille sich jemals aus
etwas erzeugen konnen, das an sich Nichts ist? Im Hinblick
auf diese Frage hat Friedrich Oetinger wiederum einen ent-
scheidenden Hinweis gegeben. Unter dem Artikel ,,Anfang,
Arche” sagt er dazu in seinem Biblischen Worterbuch folgen-
des: Wenn die ,,Kraft Gottes“ erst dadurch ,,zu einem Anfang®
wird, ,,indem diese Kraft sich faf}t zum Wirken und Leiden in
einem Subjecto®, dann mufl dieses Principium

nichts vor sich haben, das wieder ein Principium ist wie das Princi-
pium rationis sufficientis, sondern es muf} sein, gleich als wenn
durch die Kraft aus einem Tod ein Leben wiirde, das also in sich
wirkt und wohnet, und das, darin es wohnt, heiffit Natur, Brunn
der ewigen Natur, nach PYTHAGORA, worin ein perpetuum fieri
ist.”?
Oetinger spielt hier zunichst auf Bohmes ,, Wiedergeburt“ an:
Was er gesehen habe, lasse sich ,,mit nichts vergleichen als nur
mit dem deme, wo mitten im Tode das Leben geboren wird“.”
Die Wohn- und Wirkstitte, in der nun aber ,,mitten im Tode“
das Leben geboren wird, ist die ,Natur oder ,der Brunn
der ewigen Natur“. Und das sei das, worin nach Pythagoras
ein ewiges Werden und Vergehen (perpetuum fieri) stattfinde.
Oetinger bezieht sich damit auf den sogenannten pythago-
reischen Eid. Die Formel dieses Eides ist durch Theon von
Smyrna (2. Jh. n.Chr.) und Jamblich (4. Jh.) tiberliefert. Nach
Jamblich soll diese Formel von Pythagoras selbst stammen
und einen geheimen Schliissel zum Verstindnis der ganzen
Natur und des Kosmos enthalten, so daf} die Pythagorier auf
diese Formel zu schworen pflegten:

73 Oetinger: Biblische und Emblematisches Worterbuch, 31.
74 Bohme: Morgenrothe, 19, 125 s.0. 461.

114



00, u& tov deTépag coplag eDPOVTAL TETPAXTUY, TAYAY devdou @i-
oewg puldpat’ Eyxovsay.

Nein, bei Thm, der die ,Heilige Vier‘ unserer Weisheit erfunden,
Quell der Wurzelkrifte des immerstromenden Werdens.”

Auch hier stellen sich zunichst zwei Fragen:

1. Wie kommt Oetinger dazu, die visionire Wesensschau Boh-
mes unmittelbar mit Pythagoras und seinem Eid in Verbin-
dung zu bringen? Und

2. Was hat das mit dem Satz vom Grund und der Warumfrage
zu tun?

Zur ersten Frage: Die Theosophie Bohmes wurde schon sehr
frith mit dieser Eidesformel in Verbindung gebracht, so bereits
von Franckenberg: ,Dif} ist der Brunnen der Weif$heit /
der Ewigkeit / aus welchem das hochste Gut herflieset /
die A-Wurtzel / der unbegreifflich- und unbeschreiblichen
Tieffe [...].“”® Franz von Baader, der mehrere Schriften iiber
die Tetraktys verfaflt hat,” vertritt die Ansicht, daff Bohme
,uber das Quaternar als vierte Naturgestalt und Lichtwurzel
»die tiefste Einsicht gewonnen hat“.”® Auch diese Einsicht
weist wieder auf die Valentinianer zuriick, wie durch Irenius
bezeugt wird: Nach ihrer Lehre setze sich die pythagoreische
Vierheit aus dem zusammen, was aus der Tiefe (3660¢) in der

ewigen Stille des Nichts (auy#) als Denken (voUg) der Wahrheit

75 Jamblichus: De vita Pythagorica, XXVIII, 150 (Nauck). Ubersetzung von
Michael v. Albrecht.

76 Franckenberg: Nosce te ipsum, 26. Siche auch Bohme selbst: ,,denn der Brunn
der Tieffe mag in keinem Geiste, er sey Engel oder Mensch, ergriffen werden®
(Von den drey Principien, 5, 18).

77 Vgl. dazu Grassl (1993).

78 Baader: Vorlesungen tiber speculative Dogmatik, SW 8, 261.

115



(&A1iBerar) hervorgegangen sei.”” Und das sei, auf das 1. Buch
Moses bezogen, die Vierheit von Abgrund, Finsternis, Wasser
und dem schwebenden Geist iiber dem Wasser (Wahrheit). %
In der Neuzeit wurde die Tetraktys von dem Humani-
sten und Hebraisten Johannes Reuchlin (1455-1522) wieder-
entdeckt: ,unu & duo cum essentia divina producunt quater-
nitudine illam Tetractyn.“® In den Weltaltern geht Schelling
ausfihrlich auf diese These ein (SW VIII, 2721f.; vgl. SWA,
1811.). Auch er sieht im unaussprechlichen Tetragramm Jhvh
»die Vorstellung von einer noch jenseits der Dreiheit der Per-
sonen liegenden Zweiheit in der Einheit des gottlichen We-
sens® (ebd., 274). Oetinger hat dafiir einen Ausdruck geprigt,
den Schelling in der Freiheitsschrift {ibernommen hat, den
Ausdruck einer ,eignen, von der hochsten Gottheit unabhin-

gigen Selbstbewegungsquelle® (ebd., 2771.):

Es gibt Dinge, die da ausser dem Leben und bewegen GOttes
entstanden, [....] welche aus dem Brunnen des Abgrundes als eine
Selbst-Bewegungs-Quelle oder als ein Principium der Finsternif§
entstanden. %2

[...]Ich habe gleich Anfangs gemeldet, daf} in GOttes Selbstandig-
keit, welche aus der Tieffe der Gottheit, aus einem Ungrund in einen
Grund gekommen zu seyn mufl concipirt werden, eine besondere
Selbst-Bewegungs-Quelle seye.

Wenn Schelling in der Freiheitsschrift sagt, ,daff der Begriff
des Werdens der einzige der Natur der Dinge angemessene®

79 Irenaus: Contra Haereses, I, c. 1, 1.

80 Ebd., I, c. 18, 1.

81 Reuchlin: De arte cabalistica (1575, ND 1983), XXXIX (192). Zur Tetraktys
bei Reuchlin siche Beierwaltes (1994), 328 ff.

82 Oectinger: Die Lehrtafel der Prinzessin Antonia, 172.

83 Ebd., 177.

116



sei, die Dinge aber ihren Grund nicht schon in Gott selbst
hitten, sondern in dem, ,,was in Gott selbst nicht Er Selbst
ist“ (SW VII, 358f.), dann ist damit nichts anderes gemeint.
Fiir den Menschen ist dieser Grund ,,die Selbstbewegungs-
quelle zum Guten und Bosen®, denn ,,was er auch wihle, es
wird seine That seyn“ (ebd., 374). Auch in dem Punkt kniipft
Schelling unmittelbar an Oetinger an. In dessem Swedenborg-
Buch heifit es: ,Die Seele hat die Selbst-Bewegungs-Quelle
zum Guten und Bésen in sich, was sie erwihlt, davon wird sie
hier wieder erwihlt, [...]“.** Oetinger bezieht sich wiederum
auf eine Stelle in Bohmes Apologie wider Tilken: ,Die Seele
des Menschen [...] hat das Centrum zum Feuer und Licht
in sich, zum Bosen und Guten; was sie erwehlet; vom selbi-
gen wird sie wieder erwehlet und aufgenommen.“* Formal
kommt in dieser Wahl bereits der Zirkel der Existenzialphilo-
sophie zum Ausdruck: ,, Das , Wesen* des Daseins liegt in seiner
Existenz“ (SuZ, 42; vgl. ebd., 3141f.). D.h. der Mensch wird erst
zu dem, was er ist, durch das, was er in seiner Existenz (Sein-
zu-konnen) selber wdihlt: ,es ist ein Ur- und Grundwollen,
das sich selbst zu etwas macht und der Grund und die Basis
aller Wesenheit ist (SW VII, 385). Allerdings: Auch das ist
jetzt nicht so zu verstehen, als ob der Mensch Grund seiner
Existenz wire! Er kann sich nur zu etwas machen, sofern er
die ,,Selbstbewegungsquelle zum Guten und Bosen®, d. h. zum
Seinkénnen und Seinwollen, schon ,,in sich“ hat. In der Schrift
Die Philosophie der Alten (1762) deutet Oetinger diese ,Quelle
der ewigen Natur® (may& &evdov gioewg) als eine Quelle von
Kriften, die im Streit miteinander liegen:

84 Oetinger: Swedenborgs irdische und himmlische Liebe, 2. Teil, 235.
85 Bohme: Apologie wider Tilken, §102.

117



Die alte Philosophie concipirt alles, was worden ist, in seinem
Innersten, als ein unsichtbares Band der Krifte, welche in einer
Wirkung und Gegenwiirkung miteinander streiten, und im inner-
sten Zusammenfluf} des Streits, in einer vierfachen Zertheilung,
blitzend auseinander gehen, und sich wieder in eben das Centrum,
aus welchem sie sich zertheilt, zusammen fiigen, und das nennt
Pythagoras den Brunnen der ewigen Natur, woraus alles entstehet,
was worden ist und werden wird. %

Um welche Krifte es hier geht, wird noch zu fragen sein.
Zunichst sei nur festgehalten, daff auch Schelling den Wil-
len des Menschen als ,ein Band von lebendigen Kriften®
ansieht (SW VII, 365). Doch bevor sich diese zu einem Band
zusammenfligen, missen sie erst einmal ,blitzend auseinan-
dergehen®. ,Die erste Wirkung des Verstandes in ihr [in der
anfinglich regellosen Natur] ist die Scheidung der Krifte [...].“
Durch sie kommt ,die dunkle Sehnsucht, etwas zu schaffen®,
erst zu sich selbst. Und auf diese Weise findet der Wille in die-
sem Quellgrund erst ,,das Wort jener Sehnsucht“ (ebd., 361).
Die Frage ist nun, wie der uranfingliche Wille dieses Wort
iiberhaupt finden konnte? Die unerhorte Antwort, die Schel-
ling darauf mit Bohme gibt, lautet: Nur so, indem er sich im
Menschen reflektiv erblickt hat:

Aber entsprechend der Sehnsucht, welche als der noch dunkle
Grund die erste Regung gottlichen Daseyns ist, erzeugt sich in
Gott selbst eine innere reflexive Vorstellung, durch welche, da sie
keinen andern Gegenstand haben kann als Gott, Gott sich selbst
in einem Ebenbilde erblickt. (SW VII, 360f.)

86 Oectinger: Philosophie der Alten, 371.
87 Siehe Abschnitt III, 4 Evolution und Ereignis.

118



[...] denn des Menschen Leben ist ein wahrhafter Spiegel der Gott-
heit, da sich GOtt inne schauet. Er gibt seinen Glast und Kraft in
88

den menschlichen Spiegel, und findet sich im Menschen [...]

Der Mensch ist demzufolge ,,das Erste®, ,worin Gott, absolut
betrachtet, verwirklicht ist“ (SW VII, 361). Im Umkehrschluf}
heift das nun aber auch, daf} Gott obne den Menschen gar
nicht existieren konnte: ,Der Mensch mufl sein, damit der
Gott ,existiere’ “ (GA 42, 207; vgl. ebd., 219f.). Denn erst im
Menschen, in der Wahl seiner Tat, hat der gottliche Urwille
eine Augenblicksstitte gefunden, worin er sich offenbar wer-
den konnte. Deshalb steht der Mensch am ,,Scheidepunkt®:

Der Mensch ist auf jenen Gipfel gestellt, wo er die Selbstbewe-
gungsquelle zum Guten und Bésen gleicherweise in sich hat: das
Band der Principien in ihm ist kein nothwendiges, sondern ein
freies. Er steht am Scheidepunkt; was er auch wihle, es wird
seine That seyn, aber er kann nicht in der Unentschiedenheit blei-
ben, weil Gott nothwendig sich offenbaren muf}, und weil in der
Schépfung tiberhaupt nichts Zweideutiges bleiben kann. (SW VII,
374)

Gott aber kann nur sich offenbar werden in dem, was thm ihnlich
ist, in freien aus sich selbst handelnden Wesen [...]. (ebd., 347)

Auch an der Stelle dringt sich zunichst wieder ein unmittel-
barer Vergleich mit Heideggers eigenem Freiheitsbegriff auf.
In der Abhandlung Vom Wesen des Grundes ist vom ,,welt-
entwerfenden Uberstieg® des Daseins die Rede und von der
»Urbewegung, die die Freiheit mit uns selbst vollzieht“. Ist
diese ,,Urbewegung® nicht jene ,Selbstbewegungsquelle“ in
uns selbst, in der das Seinkonnende durch unser Handeln zur
Entscheidung zu bringen ist?

88 Bohme: Sex puncta theosophica, 6, 14.

119



Aber das Dasein muf} im weltentwerfenden Uberstieg des Seienden
sich selbst Ubersteigen, um sich aus dieser Erhohung allererst als
Abgrund verstehen zu konnen. [...] Das Aufbrechen des Abgrun-
desin der griindenden Transzendenz ist vielmehr die Urbewegung,
die die Freiheit mit uns selbst vollzieht und uns damit ,zu verste-
hen gibt, d.h. als urspriinglichen Weltgehalt vorgibt, dafl dieser, je
urspringlicher er gegriindet wird, um so einfacher das Herz des
Daseins, seine Selbstheit im Handeln trifft. (GA 9, 174)

Jeweils geht es darum, dafl der Mensch im existenzialen Zirkel
durch die Wahl seiner Tat oder den ,Entwurf erst zu sich
selbst kommt. Was er auch wihle, es wird seine Tat sein und
damit sein Wille. Der Mensch ist deshalb nicht eigentlich schon
auf einen Gipfel gestellt. Da kann er nicht nur nicht bleiben,
sondern gar nicht sein, weil er im ,weltentwerfenden Uber-
stieg“ iiber sich selbst hinaus immer schon in den Abgrund
seines eigenen Seinkonnens eingebrochen ist. In diesem Ein-
bruch (Absturz) liegt die ,,Geworfenheit in den Ab-grund®,
der freie Fall. Der Mensch mufS sich entscheiden. ,Die Unent-
schiedenheit ist schlechthin nur der Ausgangspunct®, ,um
augenblicks von ihm selbst wegzugehen (WA-Frg. I, 400).
In diesem Weggang liegt die ,,Urbewegung®, die die Freiheit
mit uns selbst vollzieht, um eine Entscheidung zu erzwingen
— zum Guten oder Bosen. Denn eben das kann nur durch die
»Wahl“ unserer eigenen Tat geschehen. Deshalb ist im Men-
schen ,die ganze Macht des finstern Princips und in eben
demselben zugleich die ganze Kraft des Lichts“, ,der tieff-
ste Abgrund und der hochste Himmel® (SW VII, 363). Im
Abgrund der Freiheit selbst hingegen ist noch alles #n-ent-
schieden und deshalb das Gute #nd das Bose ,gleicherweise”
méglich. In dieser Bewegung des Vor-die-Wahl-Stellens liegt
nun das begriindet, was Bohme die ,,Imagination®, Schelling
die ,wahre Ein-Bildung“ und Heidegger die ,weltbildende®

120



Transzendenz des Daseins nennen. In ihr wird die Welt zum
Anblick in ein Bild gebracht:

alda ist das Scheide-Ziel des Geistes, da wird er geboren: der ist
nun frey, [...] es stehet in seiner Wahl: wo er sich hingiebet, da muf}

erseyn[...].%

Er steht am Scheidepunkt; was er auch wihle, es wird seine That
sein. (SW VII, 374)

[...] so entsteht auf diese Art zuerst etwas Begreifliches und Ein-
zelnes, und zwar nicht durch duflere Vorstellung, sondern durch
wahre Ein-Bildung, indem das Entstehende in die Natur hineinge-

bildet wird [...]. (ebd., 361f.)

,Das Dasein transzendiert® heiflt: es ist im Wesen seines Seins welt-
bildend, und zwar ,bildend‘ in dem mehrfachen Sinne, dafl es Welt
geschehen 1dfit, mit der Welt sich einen urspriinglichen Anblick
(Bild) gibt [...]. (GA 9, 158)

Imagination, Ein-Bildung und Weltbildung sagen hier das-
selbe: Um zu sich selber zu kommen, mufl sich der Mensch
durch die Wahl seiner Tat in eine Welt hineinbilden. Nun gibt
es an der Stelle allerdings auch eine wesentliche Differenz.
Schelling unterscheidet hier (wie Bohme) zwischen einer gott-
lichen und einer menschlichen Imagination.” Demgegentiber
bemerkt Heidegger in einer Fuinote, dafl ,,durch die onto-

89 Bohme: Theosophische Puncte, 7, 3.

90 ,,Allein die gottliche Imagination, welche die Ursache der Specification der
Weltwesen ist, ist nicht wie die menschliche, daff sie ihren Schépfungen
blofl idealische Wirklichkeit ertheilt“ (SW VIIL, 347). Was Gott sich einbildet,
das ist nicht nur wie in der menschlichen Imagination als Anblick und als
Bild ( déa) von der Welt wirklich, sondern als Welt selbst. ,,Gott schaut die
Dinge an sich an“ (ebd.). Dazu miissen die Dinge jedoch in ein Bild gebracht
werden; und das ist nur mittelbar durch die ,Specifikation der Weltwesen®,
der Menschen und ihrer idealischen Imagination, méglich. Gleichsam wie

das Auge muf} die gottliche Imagination erst einen Blickpunkt finden, von

121



logische Interpretation des Daseins als In-der-Welt-sein [...]
weder positiv noch negativ Giber ein mogliches Sein zu Gott
entschieden® ist (GA 9, 159). Der Mensch weiff nichts von
einer gottlichen Urheberschaft, er weif nur, dafd er ,,nicht von
thm selbst in sein Da gebracht® worden ist (SuZ, 284), ,das
Woher und Wohin bleiben im Dunkel® (ebd., 134). Und weil
die eigene Herkunft im Dunkel bleibt, ist das Wissen, das der
Mensch von seiner Faktizitit hat, ein Nicht-aus-noch-ein-Wis-
sen: Er weifd nicht, wie er aus seinem Sein herauskommen soll,
und so weifl er auch nicht, wie er da iiberhaupt hineingekom-
men ist. Dariiber kann er nur staunen und in Angst geraten:

Die herrschende und dem Streit der Richtungen im Seyn, da es
nicht aus noch ein weif}, entsprechende Empfindung ist die der
Angst. (WA, 41)°!

Nicht aus und nicht ein wissend steht das Er-staunen in einem Zwi-

schen, zwischen dem Gewohnlichsten, dem Seienden, und seiner

Ungewohnlichkeit, daf es ,isz° (GA 45, 168)

Allein, im Wissen um das Nichtwissen des eigenen Seins fin-
det der Mensch nun aber doch aus sich heraus, und zwar
indem er durch die Angst (Ohnmacht) aus dem ,,Centrum*
seiner Selbstheit ,getrieben wird (SW VII, 381). Wir werden
darauf zuriickkommen. Zunichst sei nur darauf hingewiesen,
dafl die anfingliche Differenz zwischen Heideggers einseiti-
gem und Schellings zweiseitigem Begriff der Einbildung bzw.

dem aus die Natur a/s Welt offenbar werden kann. Dieser Blickpunkt ist der
Mensch.

91 Vgl. dazu auch Baader: ,jene beengende Angstunruhe (angustia) als ein
Nichtbleibenkénnen und doch nicht von der Stellekénnen, welcher Wider-
spruch jene sich selbst verschlingende Rotation, jenes Ixionsrad gibt, das ich
als das Centrum (Lebenscircel) und die Wurzel alles Natur- und Creaturle-

bens bereits bemerklich machte (Uber den Blitz, SW 2, 311.).

122



Weltbildung von diesem Punkt der Auf8er-sich-Setzung oder
Ent-setzung (,,Ekstase®) her aufzulosen ist.”” Der Mensch hat
sich nicht selbst in sein Da gebracht. Als Scheidepunkt des
Seins ist er schon die Imagination und Artikulation eines ande-
ren ungriindlichen Willens, der sich in den Menschen, in den
Gesichtskreis seines Daseins hineingebildet hat, und zwar, wie
Schelling jetzt sagt, als ,,der in der Tiefe verschlossene gottliche
Lebensblick, den Gott ersah, als er den Willen zur Natur faflte
(SW VII, 363). Heidegger bemerkt dazu in seiner Schellingvor-
lesung: ,Diese Stelle verstehen, heifit die ganze Abhandlung
begreifen (GA 42, 93). Bereits in seiner Freiburger Vorle-
sung vom WS 1929/30 deutet Heidegger an, warum hier der
Schliissel zur ganzen Freiheitsabhandlung liegt:

Der Entwurf enthiillt das Sein des Seienden. Darum ist er, wie wir
im Anschluf§ an ein Wort Schellings sagen konnen, der Lichtblick
ins Mogliche-Ermoglichende tberhaupt. Der Blick ins Licht reifit
die Finsternis als solche herbei [...]. (GA 29/30, 5291.)

Der weltbildende ,,Entwurf® ist der , Lichtblick“. Doch ohne
die Finsternis wire dieser Blick nicht moglich. Das Licht kann
nur in der Finsternis scheinen. Schelling selbst kntipft hier, wie
auch schon Bohme, an die hermetische und cusanische Lehre
vom ,,Sehen Gottes“ (Képn Kéopov, gotes ouge, Visio Dei)
an. Die Gottheit verhilt sich demnach zum Menschen wie
das Auge, das etwas sehen will — als ein ,ungriindlich Auge®
aber ,in nichts stehet oder siehet, dann es ist der Ungrund“* -,
zum Standort oder zum Blickpunkt des Sehens. Und das ist der
Lichtblick 7 Menschen, worin ,,per medium oculi specularis®
(Cusanus)®, wie in einem ,,Spiegel“ (Bohme) oder einer ,,inne-

92 Siche Abschnitt I1I, 3 Annihilation und Ekstase.

93 Bohme: De signatura rerum, 3, 2.
94 Cusanus: De Visione Dei, Op. VI, 30.

123



ren reflexiven Vorstellung® (Schelling) die Natur der Erde erst
aufgeschlossen wird.” In den Weltaltern bestimmt Schelling
das menschliche Wesen deshalb auch als ,Blick der lautersten
Gottheit” (WA, 16) und als ,,Verkniipfungspunkt des ganzen
Weltalls“, in dem ,,eigentlich alles ersehen worden“ (SW VIII,
297).

So also erblickte der Ewige in dem unmittelbaren Gegenbildlichen
seines Wesens zuerst alles, was einst in der Natur seyn sollte [...].

(WA, 156)

Gott kann die Welt 7nur mit den Augen des Menschen sehen.
Denn erst in thm, im gelichteten Bezirk seznes Daseins, hat die
»Sehnsucht des Einen® einen Blickpunkt gefunden, von dem
aus die Natur als Sein einer aufgehenden Welt in den Blick
treten konnte. Deshalb ist der Mensch nicht blofi Geschopt
wie alle anderen Dinge der Natur, sondern das ,freie Band
der Krifte“ oder der ,Bund“, durch den sich die Gottheit
notwendig mit der Natur als Blick-Stitte ihrer Entbergung
verbunden hat: ,In ihm sind alle Dinge erschaffen, so wie
Gott nur durch den Menschen auch die Natur annimmt und
mit sich verbindet* (SW VII, 411). Das bedeutet nun aber
auch, wie Heidegger in seiner Schellingvorlesung darlegt, daff
der Grund fiir das Sein der Dinge nicht schon unmittelbar in
Gott liegt. Erst im Menschen, in der ,aufleuchtenden Helle“

95 Im Stobaios-Exzerpt Kdpn Kdopov aus dem Corpus Hermeticum wird die
Entstehung der Welt damit erklart, dafl der Demiurg den Gottern mehr Licht
schenkte, um in der Finsternis eine Stitte (olxog) zu finden, von der aus die
Natur sichtbar werden konnte (Das Corpus Hermeticum Deutsch, Teil 1,
420-446). In der Schrift De Visione Dei hat Cusanus dieses Verhiltnis am Bild
eines Allsehenden (Eicona cuncta videntis) demonstriert, das durch jeden
einzelnen Betrachter von seinem Blickpunkt aus hindurchzusehen scheint
(De Visione Dei, Op. VI, 5ff.). Vgl. dazu auch schon Meister Eckhart: ,min
ouge und gotes ouge daz ist ein ouge und ein gesiht“ (Werke I, Predigt 12, 148).

124



seines Gesichtskreises, erblickt der Gott das, was er ,,im Dun-
kel der Sehnsucht“ gesucht hat — einen Grund fir das Erschei-
nen der Welt:

Da aber der Grund in Gott zwar nicht er selbst, aber doch von
thm nicht geschieden ist, und da der Grund als Sehnsucht eben das
sucht, was der Verstand erblickt, ,ist* dieses Sicherblicken zugleich
das Aufleuchten der Helle im Dunkel der Sehnsucht. Gott erblickt
sich selbst in der im Dunkel des Grundes aufleuchtenden Helle.
(GA 42, 229)

In diesem ,Sicherblicken® liegt das beschlossen, von dem wir
in dieser Studie ausgegangen sind: Die Geburt des Willens aus
dem Ungrund der Freiheit im Menschen als Augenblicksstitte
der Welt.

Die geistliche Geburt / die sich in mir eraeugt /
Ist eins mit der durch die den Sohn Gott Vatter zeugt.
(Cherubinischer Wandersmann, V, n. 250)

Im folgenden nehmen wir diesen Gedanken wieder auf. Dabei
wollen wir insbesondere der Frage nachgehen, inwieweit Hei-
deggers eigenes Denken des , Ereignisses® als ,, Er-dugen“ des
Seins aus diesen Spekulationen im eigentlichen Sinne des Wor-
tes (speculari) hervorgegangen ist: umherspihen, Ausschau
halten nach dem, von wo aus etwas erst in den Blick gelangt,
um in der ,,aufleuchtenden Helle“ a/s Erscheinendes, Seiendes
sichtbar zu werden.

125






III. Das Auge im Ungrund
(Gottes Auge und Menschen-Blick)

[...] ausser der Natur ist das Nichts, das ist ein Auge
der Ewigkeit, ein ungriindlich Auge, das in nichts stehet
oder siehet, dann es ist der Ungrund.

(Bohme: De signatura rerum, 3, 2)

Der Wille des Menschen ist [...] der in der Tiefe ver-
schlossene gottliche Lebensblick, den Gortt ersah, als er
den Willen zur Natur faflte.
(Schelling: Uber das Wesen der
menschlichen Freiheit, SW VII, 363)

Er-eignen heifft urspriinglich: er-augen, d.h. erblicken,
im Blicken zu sich rufen, an-eignen.

(Heidegger: Der Satz der Identitat, GA 11, 45)

1. Imagination und Ereignis

Im selben Jahr, in dem Heidegger seine erste Vorlesung iiber
die Freiheitsabhandlung hielt, also 1936, hatte er mit der Abfas-
sung der Beitrige zur Philosophie begonnen. Der in Klammern
gesetzte Untertitel der Beirrige lautet ,Vom Ereignis®. Hei-
degger unternahm hier erstmals den Versuch, die Seinsfrage
vom , Ereignis des Seyns“ aus zu denken. Was darunter zu ver-
stehen ist, wurde allerdings erst zwei Jahrzehnte spiter in dem
Vortrag Der Satz der Identitit (1957) offentlich zur Anzeige
gebracht:

127



Das Wort Ereignis ist der gewachsenen Sprache entnommen. Er-
eignen heiflt urspriinglich: er-dugen, d.h. erblicken, im Blicken zu
sich rufen, an-eignen. (GA 11, 45)

Zunichst scheint hier der methodische Grundsatz der Phéino-
menologie durch, von dem Heidegger in Sein und Zeir aus-
gegangen war. In den Ideen zu einer reinen Phinomenolo-
gte charakterisierte Edmund Husserl die ,originir gebende
Anschanung® als das ,,Prinzip aller Prinzipien®. Das Prinzip
liege darin,

dafs jede origindr gebende Anschauung eine Rechtsquelle der Er-
kenntnis sei, dal alles, was sich uns in der , Intuitio originir, (sozu-
sagen in seiner leibhaften Wirklichkeit) darbietet, einfach hinzu-
nehmen sei, als was es sich gibt, aber auch nur in den Schranken, in

denen es sich da gibt, [...].!

Auchim ,Ereignis“ geht es wesentlich um das Anschauen oder
Erblicken einer Sache: er-eignen heifit er-dugen. Grundsitz-
lich verschieden ist jedoch die ,Sache selbst, die als solche in
den Blick gebracht werden soll.

Fir Husserl ist die Sache selbst das gegenstindlich Er-
scheinende (das Noema), so wie es sich in den intentionalen
Akten der transzendentalen Subjektivitit unmittelbar als sol-
ches konstituiert. Fiir Heidegger hingegen ist die Sache selbst
die Blickstitte oder das ,,Dasein®. Das Dasein entspricht hier
dem, was Heidegger in seinem Kantbuch (1929) erstmals als
»Einbildungskraft erortert hat:

Das Dasein ist als die entwerfend-geworfene Griindung die héchste
Wirklichkeit im Bereich der Einbildung, gesetzt, dafl wir damit
nicht nur ein Vermdgen der Seele und nicht nur ein transzenden-

1 Husserl: Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen
Philosophie, Hua II1/1, 51.

128



tales verstehen (vgl. Kantbuch), sondern das Ereignis selbst, worin
alle Verklirung schwingt. (GA 65, 312)

Durch die ,Einbildung® als Ereignis kommt der Mensch erst
in sein Da-sein. Das aber bedeutet, dafl das Vernehmen des
Seienden gerade kein unmittelbares einer intentio ist, sondern
ein Eingebildetes:

Die ,Einbildung® als Geschehnis der Lichtung selbst. Nur ist ,Ein-
bildung’, imaginatio, der Name, der nennt aus der Blickstellung des
unmittelbaren Vernehmens des 6v und Seienden. Von da aus gerech-
netistalles Seyn und dessen Eréffnung ein zum vermeintlich Hand-
festen hinzukommendes Gebilde. Aber alles ist hier umgekehrt,
,eingebildet® im gewdhnlichen Sinne ist immer das sogenannte
,wirkliche* Vorhandene, hereingebildet, zum Scheinen gebracht in

die Lichtung, in das Da. (ebd.)

Der Mensch kann jeweils nur das sehen, wo er hineingebildet
wurde. Von dieser ,,Lichtung® aus stellt sich fiir thn die leitende
Frage, wie er da eigentlich hineingekommen ist:

Wie aber naht ein Geleit, wenn nicht das Ereignis sich lichtet, das
rufend, brauchend das Menschenwesen er-dugnet, d.h. er-blickt
und im Erblicken Sterbliche auf den Weg des denkenden, dichten-
den Bauens bringt? (GA 7, 98)2

Offensichtlich sollte durch den Menschen etwas in den Blick
gebracht werden. Darum ist das Verhiltnis zwischen ,,Gotrern
und Menschen eine Geschichte ihres Erblickens® (GA 66, 246).
Doch bevor die Gétter im Menschen — in seinem Denken,

2 Uberwindung der Metaphysik (1936-1946). Eine ganz ihnliche AufSerung fin-
den wir in Baaders Abhandlung Uber den Blitz: Unser ganzes ,Zeitleben®
habe keinen anderen Zweck und Sinn als den, das ,Baugeriist“ ,der bil-
denden, bauenden, gottlichen Licht- und Liebe-Region zu werden (Baader,

SW 2, 42).

129



Dichten und Bauen — das Sein der Natur ersahen, war das
Nichts:

Ausser der Natur ist GOtt ein Mysterium, verstehet in dem Nichts,
dann ausser der Natur ist das Nichts, das ist ein Auge der Ewigketit,
ein ungrindlich Auge, das in nichts stehet oder siehet, dann es ist
der Ungrund; und dasselbe Auge ist ein Wille, verstehet ein Sehnen
nach der Offenbarung, das Nichts zu finden.?

Der Wille wird hier von Bohme als Auge gedacht, das etwas
sehen will. Doch dazu muff das Auge erst einmal das finden,
worin etwas sichtbar werden soll: das Nichts. Das Nichts ist
die im Ungrund noch nicht ersehene, sondern nur ersebnte
Offenbarung im Nichts! Wenn auf8er der Natur Nichts ist,
und wenn auch das ,,Auge der Ewigkeit“ als ein ,,ungriindlich
Auge“ ,in nichts stehet oder siehet”, weil es der Ungrund
selber ist, dann kann das Seiende nicht schon als ens crea-
tum mit der Hervorbringung oder Erschaffung durch eine
hochste Wirkursache erklirt werden. Denn sonst miiflte das
Sein — daf} etwas ist und nicht Nichts ist — wieder mit dem Sein
eines anderen, an sich schon gegeben ,ewigen und héochsten
Seienden (8vtwg Ov, summum ens) erklirt werden. Damit aber
bliebe das Eine ungedacht und vergessen im Sinne der ,,Seins-
verlassenheit“, nimlich wie tiberhaupt etwas in Abscheidung
vom Nichts als etwas — als Gott und Mensch, als Welt und
Erde — zum Sein kommen soll: ,Keine Erkliarung des Seien-
den (durch den Schopfer und Erlosergott) [...] vermag je das
Seyn einzuholen“ (GA 66, 59; vgl. GA 65, 110ff.).* Auch Gott
ist schon ein Sezendes, sofern er als wirklich-wirkender Wille
gedacht wird. Als Seiendes steht er nicht #ber dem Sein:

3 Bohme: De signatura rerum, 3, 2.; s.0. 62.
4 Vgl. dazu auch mein Nachwort zu GA 67, 2711.

130



Ein Gott, der tiber das Sein sich erheben méchte oder gar erhoben
wird und zur Quelle (Ursache) des Seins (nicht nur des Seienden)
gemacht wird, st kein Gott und kann kein Gott sezn. Anfinglicher
denn jeder Gott ist das Seyn. (GA 69, 132)

Esistalso nichtso, dafl da zuerst ein allmichtiges ewiges Wesen
Jist’, das dann irgendwann Himmel und Erde schuf. Mit die-
ser kausalen Vorstellung wird gerade das tibersprungen, was
den Anfang der Schopfung als Anfang des Seins auszeichnet,
d.i. die creatio ex nihilo als Ubergang des Seins von Nichts in
Etwas.” Auch Gott selbst mufl hierbei erst ins Sein kommen,
um als wirklich-wirkender Wille offenbar zu werden. Ande-
rerseits heifdt das nun freilich auch, daf§ das Sein ,,nie ,Ursache*
[ist] fiir das Seiende, sofern man mit ,Ursache‘ ein Wirkendes
meint, das stets von der Art des Seienden sein mufi“ (GA 69,
22). Das Sein ist nicht Ursache fiir das Seiende, sondern der-
jenige Augen-Blick, in dem etwas zum gegenwirtigen Anwe-
sen in ein Bild gebracht wird. Allein, diese Ein-Bildung oder
Weltbildung kann jetzt nur durch ,, Imagination® im Menschen
geschehen:

Das ist das grosse Wunder-Auge, ohne Ziel und Grund, da alles
inne lieget, und ist doch auch ein Nichts; es werde denn im begeh-
renden Willen zu einem Etwas gemacht, das durch Imagination
geschieht [...].6

Darum lieget es gar an der Imagination: was ein Mensch in seine

Begierde einlasset, darinn stehet die Bildnifi.”

In welche Welt sie [die Seele] sich nun eineignet und ergiebet, von
derselben bekommt sie Wesen in ihrer Imagination.®

5 Siehe dazu die Leitworte im Anhang, 2131.
6 Bohme: Menschwerdung, 2. Teil, 3, 8.
7 Bohme: Das umgewandte Auge, n. 21.
8 Bohme: Sex puncta theosophica, 7, 20.

131



Fast scheint es, als ob Bohme intuitiv eine der grundlegend-
sten Einsichten Heideggers vorweggenommen hitte. Bohme
spricht hier von der ,Einfiihrung®, ,Eineignung” und ,,Erge-
bung* der Seele in ihrer Imagination; und Heidegger von der
,Eignung®, ,Zueignung® und ,,Ubereignung® des Daseins in
seine Zugehorigkeit zum Ereignis: ,Sofern das Da-sein sich
zu-geeignet wird als zugehorig zum Ereignis, kommt es zu
sich selbst, aber nie so, als wire das Selbst schon ein vorhande-
ner, nur bisher nicht erreichter Bestand“ (GA 65, 320). Wenn
Bohme im selben Sinne sagt, dafl die Seele durch die ,Eineig-
nung® erst ihr Wesen bekommt, so steht das grundsitzlich im
Widerspruch zu dem, was Descartes zwei Jahrzehnte spiter
behaupten wird. Das Cogito findet sich nicht schon in apo-
diktischer Seinsgewif$heit vor; vielmehr kommt es in dieser
Eineignung erst zu sich selbst. B6hmes Unterscheidung zwi-
schen den zwei Kriften des ,In“ und des ,Bei® erinnert in
dem Zusammenhang unmittelbar an die ,,Existenzialien® von
Sein und Zeit:

alsdenn alhier werden nun 2 Wesen verstanden, als die ungeformte
Kraft, das ist /n: Und die geformte Kraft, die heist Bey, denn sie
ist in das Etwas zur Beweglichkeit getreten; das In ist stille, aber
das Bey ist gefast: und aus diesser Fassung und Scientz urstindet

Natur und Creatur, samt allem Wesen.’

Es geht hier um den ,ungriindlichen Willen, der sich erst
noch ,ins Centrum zu einem Grunde® fassen muf}, um bei
sich zu sein. In dieser sich formenden Fassung des In-Sein-
Bei liegt das begriindet, was Bohme den ,,Urstand“ nennt und
Heidegger die ,Instindigkeit, d.i. das In-einer-Welt-zu-ste-
hen-Kommen als Eigentum des Selbst: ,,Die Instindigkeit in
diesem Geschehnis des Eigentums ermoglicht erst dem Men-

9 Bohme: Gnaden-Wahl, 2, 11. Vgl. dazu SuZ §§ 41; 64.

132



schen, geschichtlich zu ,sich‘ zu kommen und bei-sich zu sein“
(GA 65, 320). Schelling sieht im ,,Urstand* dieser ,gottlichen
Bewegung® das, was ,als das letzte vom Weltprozef§ stehen
blieb“: den Verstand (EPh, 126). Von ihm her gesehen ist
jetzt das Verhiltnis zwischen Gott und Mensch, Auge und
Lebensblick primir nicht ein metaphysisch-kreationistisches,
sondern ein magisch-anziechendes Verhaltnis. Deshalb spricht
Schelling vom ,wahren Guten®, das ,,nur durch eine gottliche
Magie bewirkt werden konne“ (SW VII, 391). ,,Die Welt sollte
mittelbar durch den Menschen in Gott aufgenommen sein: er
sollte der magische Beweger, der unmittelbare Gott der Natur
sein“ (EPh, 140). In seinem Blick sollte ,durch wahre Ein-
Bildung [...] das Entstehende in die Natur hineingebildet®
werden (SW VII, 3611.).

Nun ist nicht zu bestreiten, daf§ gerade dieser ,,spekulativste
Gedanke® Bhmes in der Philosophie den grofiten Widerstand
erfahren hat. Hegel sah darin nicht géttliche Magie, sondern
,die Holle und den Teufel, der durch sich selbst sich in sich
hinein imaginiert“.'® Wer hier zum Teufel geschickt werden
soll, ist klar: ,,Indem Hegel Bohme die Annahme einer unphi-
losophischen Darstellungsart philosophischer Inhalte sui ge-
neris zum Vorwurf macht, will er zielbewufit seinen zeit-
gendssischen Gegner treffen.“!" So sei die ganze Darstellungs-
art ,roh und barbarisch®, weil sie das Sein nicht auf den
Begriff bringe, sondern durch irrationale Wirkmichte wie
»Qualititen, Geister, Engel“ usw. zu erkldren versuche.” In
der Tat liegt hier der strittige Punkt. Ist das, was ist und was

10 Hegel: Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie III, WW 20, 109;
vgl. ebd., 91-119.

11 Bal (1998), 251.

12 Hegel, a.2.0., 951f; 118.

133



werden soll, rein begrifflich zu ,,durchdringen“?"® Franz von
Baader drehte den Spieff um, indem er Hegel in der Hinsicht

eine jungfriuliche Ahnungslosigkeit bescheinigte:

Unsere Philosophen und Theologen haben sich seit langem sowohl
von den Worten: Imagination und Magie, als von deren Verstind-
niss fern und keusch gehalten, wogegen die deutschen Naturphi-
losophen: Paracelsus und Jacob Bohme im Verbande der Begriffe
der Magia, der Imaginatio und des Magnes den Schliissel zu aller
geistigen und natiirlichen Genesis nachwiesen; wie denn das Wort:
Magie, mit Macht, machen (ich mag oder vermag), dieselbe Ab-
stammung hat, [...]."*

Auch Schelling spricht von ,der Grenze zwischen Theo-
sophie und Philosophie, welche der Wissenschaftsliebende
keusch zu bewahren“ sucht (WA, 7f.). Er selbst wahrt diese
Grenze nicht, zumindest nicht in den Weltaltern, wie Wil-
helm G. Jacobs meint." ,Denn diesen Vorzug haben die theo-
sophischen Systeme vor allen bisher geltenden, daf} in ihnen
wenigstens eine Natur ist“ (ebd., 8), wihrend die ,ganze neu-
europdische Philosophie seit ithrem Beginn (durch Descartes)
diesen gemeinschaftlichen Mangel [hat], daf§ die Natur fiir
sie nicht vorhanden ist“ (SW VII, 356). Der neueren Phi-
losophie fehlt es ,am lebendigen Grunde“ (ebd.). Sie sieht
nicht, daff die Natur selbst als Leben gar nichts Wissenschaft-
liches, Begriftliches ist! Wie der wirkliche Gegenstand von
seinem kiinstlichen Bild getrennt bleibt, so bleibt die Natur
von der Wissenschaft getrennt. Allein aus dem Grund versteht
Schelling unter ,Wissenschaft® etwas ganz anderes, nimlich

13 Hegel: Wissenschaft der Logik II, 222.

14 Baader: Uber die Verniinftigkeit der drei Fundamentaldoktrinen des Chri-
stenthums, SW 10, 31A.

15 Jacobs (2001), 1451.

134



nicht ,eine blofle Folge und Entwickelung eigener Begriffe
und Gedanken®, sondern die Kraft eines ,lebendigen, wirkli-
chen Wesens®, das sich im Wissen selbst hervorbringt (WA, 3;
vgl. ebd., 81.). Dieses , Urlebendige® ist die Natur als Natura
naturans; und das Wissen, das die Natur in threm ,,unablissi-
gen Drang, zu seyn“ hervorbringt (vgl. SW VIII, 2311.), ist
die Macht der Imagination. Durch sie wird das, was werden
soll und als ,,Entstehendes begreiflich werden soll, allererst
in das Sein hineingebildet: ,das Gewuf3te ist hier kein von
Anbeginn fertig daliegendes und vorhandenes, sondern ein
aus dem Innern immer erst entstehendes® (WA, 5). Es handelt
sich dabei um eine magische Kraft, einen ,, Trieb“ (ebd., 3), der
in der Natur selbst liegt.

,Magie‘ kommt von Mogen, Vermogen. Nur das vermag
der Wille zu wollen, was er mag. Und das ist das Sein. ,Das
Sein als das Vermogend-Mogende ist das ,Mog-liche® “, so sagt
Heidegger im Humanismusbrief (GA 9, 3161.). Durch diese
ystille Kraft des Moglichen® (ebd.) kommt der Wille in sei-
nem Sein- und Wissenwollen, dem , Erkenntnifi-“ und dem
»Zeugungstrieb® (SW VII, 414), erst zu sich selbst. Darum ist
der reale und lebendige Begriff der Freiheit in diesem Mogen
ein Vermégen des Guten und des Bosen: ,,gleichsam magisch
weckt das Hohere in ihm [im Wollen] das Sehnen nach der
Freiheit* (SW VIIL, 239).

Das bedeutet nicht, wie Hegel unterstellt, daf§ hier als ,eine
Frage der jetzigen Zeit“ ,das Bose im Guten oder der Teu-
fel aus Gott“ begriffen werde.'® Aus dem Moglich-Mogenden
entspringt erst der Gegensatz von Gut und Bése (s.0. 27). Im
Seinwollen geht es zunichst nur darum, ,den in sich ergrif-
fenen Lebensblick zu erhalten, [...] damit immer ein Grund

16 Hegel: Vorlesungen tiber die Geschichte der Philosophie II1, 961.

135



bleibe“ (SW VII, 361) fiir das, was in diesem Blick zum Vor-
schein kommen soll: ,denn nicht, was ist, sondern was sein
soll, wird gewollt“.”” Das Sollen ist vor dem Seienden und
d.h. zugleich vor dem Guten und dem Bésen zu denken:

Allein, nicht was als Seiendes wirklich, sondern was durch das Seyn
notwendig ist, hat wesende (die Gotter und den Menschen in den
Gegenblick zwingende) Kraft. Das Notwendige aber stammt aus
der Not. (GA 66, 247)

Es geht um die Not, etwas ins Sein zu bringen, das noch nicht
ist. Und das ist jetzt nur durch eine Kraft moglich, die im
Menschen etwas in den Blick zu bringen sucht. Bohme unter-
scheidet hierbei zwischen mehreren Kriften der ,,Sucht®, der
»Anziehung® und des ,Hungers“. Er bezog sich dabei auf
die ,,sieben Geister vor Gottes Thron“ im Buch der Offenba-
rung (Off. 1, 4)."® Schelling wiederum hat diese Krifte in den
griechischen Mysterien-Gottheiten von Samothrake erkennen
wollen, den sogenannten Kabiren: In ihnen sei ,die Vorstel-
lung der Sehnsucht als [des] Anfangs, als [des] ersten Grundes
zur Schopfung® erstmals verkorpert worden (SW VIII, 354)."
Bekannt geworden sind diese ,,Sehnsuchtsvollen Hungerlei-

17 Ehrhardt (1995), 227.

18 Bohme: Mysterium magnum, c. 6.

19 Die Abhandlung Uber die Gottheiten von Samothrace (SW VIII, 345-423)
hat Schelling in einer 6ffentlichen Sitzung der Bayerischen Akademie der
Wissenschaften in Miinchen am 12. Oktober 1815 vorgetragen. Sie erschien
noch im selben Jahr als ,Beilage zu den [unverdffentlichten] Weltaltern®
(SW VIII, 345; vgl. ebd. Nachschrift, 423). Spiter, in den Vorlesungen zur
Philosophie der Mythologie, hat Schelling selbst zugegeben, welche Quellen
seiner ,Kabirenlehre* zugrunde liegen. ,Denn®, so heifit es dort nicht ganz
ohne Selbstironie, ,,nach der neueren Wendung der Philosophie wurden auch
orientalische Schriften von manchen ebenso wie die Schriften J. BShmes und

anderer okzidentalischer Mystiker gebraucht, namlich als Quellen benutzt,

136



der durch ihre parodistische Darstellung in der Klassischen
Walpurgisnacht (Faust 11, 82001f.). Dabei hatte Goethe offen-
bar nicht nur die Kabirenschrift im Blick. Denn, so heifit es in
einer bemerkenswerten Studie zum Fawust und zur Schelling-
schen Freiheitslehre:

Wenn man die Kabiren mit Schellings Deutung [...] als die Poten-
zen oder Emanationen des Schopfers versteht und das ,Hunger-
leiden nach dem Unerreichlichen® auf das gnostische Mythologem
von der ,Sehnsucht’ bezieht, ,die das ewige Eine empfindet, sich
selbst zu gebiren’, so setzt Goethes Kabiren-Parodie eine grindli-

che Kenntnis von Schellings Freiheits-Schrift von 1809 voraus.?

Die Kabiren leiden ,,Hunger nach Wesen“ (SW VIII, 355). Das
ist jedoch fiir sie das ,Unerreichliche®. Deshalb sind sie alle
noch nicht fertig“ und ,,wollen immer weiter“. Entsprechend
heifit es schon bei Bohme in der Lehre von den ,,sieben Gestal-
ten der Natur: ,Denn das Nichts hungert nach dem Etwas,
und der Hunger ist die Begierde als das erste Verbum Fiar“.*!
Heidegger sieht in dieser Begierde, sein zu wollen, die ,Not

der Gotter™:

Die Gotter brauchen nicht den Menschen, aber sie bendtigen das
Seyn, dessen Wahrheit im Da-sein — so der Mensch in dieses
er-eignet wird — gegriindet werden muf}. Das Seyn ist Not der

Gotter [...]. (GA 66, 255; vgl. GA 65, 4371f.)

Aber gibt es denn ,Gotter ? Macht Goethes Parodie nicht eben
auch deutlich, daff solche Michte im Zeitalter des Monothe-
ismus, d.h. des einen moglichen Grundes, nur eine poetische

aus denen man die héhere Wissenschaft selbst zu schopfen kénnen meinte“
(SW XII, 4771.).

20 Hofmann (2000), 461A. Vgl. auch Reinecke (1986), 1241f. und Fineron (1998),
1014f.

21 Bohme: Mysterium Magnum, 3, 5.

137



oder allegorische Bedeutung haben? Fiir welche Begriffe ste-
hen dann die Kabiren? Was Heidegger in der Hinsicht tber

Schelling sagt, konnte er auch tiber sein eigenes Denken sagen:

Schelling denkt nicht ,Begriffe’, er denkt Krafte und denkt in Wil-
lensstellungen, er denkt im Streit von Michten, die sich nicht durch
eine Begriffskunst zum Ausgleich bringen lassen. (GA 42, 193)%

Auch hier geht es wieder um die Frage, ob sich der Anfang

rein logisch vermitteln 1iflt, wie Hegel behauptet:

Logisch ist der Anfang, indem er im Element des frei fir sich sei-
enden Denkens, im reinen Wissen gemacht werden soll. Vermittelt
ist er hiemit dadurch, dafl das reine Wissen die letzte, absolute
Wahrheit des BewufStseins ist. >

Aber was ist denn die ,letzte, absolute Wahrheit“? Kann sie
als solche auch die erste, friiheste Wahrheit sein? Hitte Hegel
die Wissenschaft der Logik auch dann schreiben konnen, wenn
die sehnende Suche des Willens sich nicht als ,letzte, absolute
Wahrheit des BewufStseins gefunden hitte?

22 Vgl. auch Tilliette (1975), 101. Werner Marx hat diese Deutung Heideggers
allerdings scharf angegriffen. Er sah in diesen ,Michten® eine Entmachtung
der moralischen Entscheidungsfreiheit (Marx (1981), 64ff.; vgl. auch die iiber-
arbeitete Fassung von 1982). Aber liegt der ,Hang zum Bosen (SW VII,
3861.) nicht gerade in der Machtbesessenheit des Menschen, selbst entscheiden
zu wollen, was gut und bose ist? Kants Versuch, ,,das Dogma der Erbstinde in
eine Notwendigkeit der praktischen Vernunft umzudeuten* (Marx, a.a.O.,
58), fihrt gerade dazu, die ,Selbstheit* des Menschen ,,zum Herrschenden
und zum Allwillen zu erheben (SW VII, 389). Dadurch wird die Unter-
scheidung von Gut und Bése dem Gutdiinken und der Willkiir des Men-
schen tiberlassen. Die praktische Vernunft kann den Universalwillen nicht
ersetzen; auch dann nicht, wenn wir ihn nicht kennen (vgl. ebd., 3911f.).

23 Hegel: Wissenschaft der Logik I, 53. Siche dazu die Frage nach dem Anfang
in der Einleitung.

138



»[---] es laflt sich nimmermehr einsehen®, so sagt Schel-
ling tiber Hegels objektive Logik, ,wie es moglich sei, aus
dem bloflen Begriff einen Ubergang in die Natur wirklich
zu finden.“ Die Welt besteht ,,nicht aus Begriffen® (EPh, 62;
vgl. ebd., 611f.). Denn eben das, was sein soll und als sol-
ches begreiflich werden soll, ist das ,allgewaltige Seyn“. Es
stelle sich dem Denken ,von jeher als eine unbezwingliche
Kraft“ entgegen. Nun hat der Idealismus, und zwar nicht erst
seit ,gegenwirtigen Zeiten®, ,sondern schon seit mehreren
Jahrhunderten® diese ,,Urkraft geleugnet, indem er das Sein
ganz ,im Verstand oder auf irgendeine Weise in Vorstellung“
auflosen wollte, doch I6ste er damit nur die Welt selbst ,,in
Nichts“ auf (WA, 50ff.; vgl. SW VIII, 212). ,Denn nicht weil
es ein Denken gibt, gibt es ein Seyn, sondern weil ein Seyn ist,
gibt es ein Denken® (SW XIII, 161 A). Bei Heidegger handelt
es sich hier um ,jene Umkehrung, in der nicht das Seiende
vom Menschen her, sondern das Menschsein aus dem Seyn
gegriindet wird“ (GA 65, 184). Indem der Mensch das Sein in
die Offenheit bringt, kommt er als denkendes Wesen erst zu
sich selbst. Das Denken gehért dem Sein als Ort seiner Entber-
gung.? Deshalb sind Bohmes ,,Geister®, Schellings ,, Kabiren“
und Heideggers ,,Gotter” nicht blof8 Sinnbilder fiir abstrakte
Begriffe, sondern ,lebendige Bewegungskrifte“ (vgl. SW VI,
356), durch die das Sein im Abgrund der Freiheit erst ergriindet
und errungen werden mufite als das urspriinglich Namenlose,
Unbekannte, weil Un-vor-denkliche:

Daf} ,die Gotter* das Seyn brauchen, riickt sie selbst in den Abgrund
(die Freiheit) und spricht die Versagung jeglichen Begriindens und
Beweisens aus. (GA 65, 438)

24 Zur Seinszugehorigkeit des Menschen bei Schelling und Heidegger vgl.
Gabriel (2006 (1)), 3581.

139



[...] die gebdrenden Krifte liegen nur in der ewigen Freiheit. (SW
IX, 239)

Wenn wir nun aber im ,fiir sich seienden Denken“ (Hegel)
von Gottern nichts wissen und in der streng wissenschaft-
lichen ,keuschen® Forderung nach Griinden und Beweisen
von solch ,barbarischen‘ Kriften nichts wissen wollen, so
beweist das nur eins: daff wir kein Wissen mehr haben von
dem ,unbekannten Feld“, ,an dessen verhangenen Rindern
das Grollen ungeloster Kimpfe sich aufmacht. Wir nehmen
die Leere fiir das ,Nichts‘ im Sinne der bloflen Abwesenheit
des Seienden®“ (GA 66, 246) und vernehmen nicht den ,,Stof8
des Seyns“, der von jenem ,Nichts der Leere® ausgeht (ebd.,
251). Hegel hat ganz recht: ,Diese Tiefe, roh und barbarisch,
ist ohne Begriff“.? Deshalb sieht er darin ,das weiter nicht
entwickelte noch an ihm selbst sich rechtfertigende Hinun-
terwerfen desselben [des Unterschiedenen und Bestimmten]
in den Abgrund des Leeren®.?® In thm aber liegt das verbor-
gen, was die Gotter erst ganz am Ende ihrer Kimpfe errungen
haben. Darum

sind sie wie Glieder einer vom Tieffsten ins Hochste aufsteigenden
Kette, oder wie Sprossen einer Leiter, [...] weil sie dem Menschen
Mittler sind zwischen ihm und der hoéchsten Gottheit und nur
Boten, Verkiindiger, Herolde des kommenden Gottes. (SW VIII,
359)

Schelling spielt hier vermutlich auf die Aurea Cateni Homeri
an, die 1723 anonym herauskam und die Naturphilosophie
des 18. Jahrhunderts stark beeinfluf8te. Durch die aufsteigende
Kette: ,Chaos — Natur — Mensch — Welt® konnte der

25 Hegel: Geschichte der Philosophie III, 118.
26 Hegel: Phinomenologie des Geistes, a.a.O., 18.

140



Urwille iberhaupt erst zu sich kommen, um ,Weltgeist* (spi-
ritus mundi) zu werden:

Die Ketten Homeri sich also beweiset, Nachdem das Chaos von
sammen sich reiflet: Selbe muff schmieden ein flichtiger Geist,
Spiritus Mundi sein Name heifit [...].%

Da nun aber die Glieder dieser Kette im Menschen immer
mehr gebindigt und gebunden wurden als das einigende Band
dieser Krifte, verfiel der Mensch selbst dem Schein, und zwar
umso alter er in seiner eigenen Geschichte der Bewufitwer-
dung wurde: Das sei wirklich und nur das, was er selbst als
das ,denkende Lebewesen® zu sehen und zu fassen bekomme,
nicht aber das, was hn selbst allererst in diese Entwicklungs-
kette hineingebildet hat,um die Erde im Widerstreit der Krifte
(Gotter) zum Anblick einer aufgehenden Welt zu bringen.
Solange der Mensch das allerdings nicht sieht und nicht sehen
will, solange kann er auch nicht begreifen, warum gerade fiir
ihn die Erde zu einer ,hoheren Welt“ des Geistes geworden
ist:

Ohne eine vorausgehende Geschichte der Natur bleibt der Mensch
selber ein Rithsel, ja gewissermaflen unzuginglich, wie vielmehr
also jene hohere Welt, die keinen unmittelbaren Bertihrungspunkt
mit der Erde als eben den Menschen zu haben scheint. (WA, 254)

27 Aurea Cateni Homeri 1723 (ND 1972), IV. Auch Goethe war in seiner
Jugend von dieser Schrift stark beeindruckt, wie er in Dichtung und Wahrheit
bekennt: ,Mir wollte besonders die Aurea Cateni Homeri gefallen, wodurch
die Natur, wenn auch vielleicht auf phantastische Weise, in einer schonen
Verkniipfung dargestellt wird“ (Achtes Buch). Bei dieser ,,Verkniipfung®
handelt es sich um eine der ersten noch rein spekulativen Versuche, die Natur
als Entwicklungskette oder als Evolution von ihren einfachsten Formen aus
dem Chaos zu erkldren. Der Titel der Schrift bezieht sich auf folgenden Topos
der Ilias: ,Hingt ein Seil, ein goldenes, auf, herab vom Himmel, Und alle faf}t
an, ihr Gotter, und alle Gottinnen!“ (I1. VIII, 191, ibers. von Schadewaldt)

141



In der Freiheitsschrift kennzeichnet Schelling diesen Schein als
»falsche Imagination und als Aoytapog vébog (SW VII, 390).
Der Ausdruck ist, wie Schelling anmerkt, ein ,,Platonischer
Ausdruck im Timios“ (Tim. 52b) und bedeutet wortlich iiber-
setzt der Bastard-Schiufs. Seitdem der Mensch sich einbildet,
der ,Erzeuger* seiner eigenen Vorstellungen von den Dingen
zu sein, ist ihm die Welt vom ,,Geist der Liige und Falscheit®
(SW VII, 391) wie ein Bastard untergeschoben worden.

2. Die wahre und die falsche Imagination

»Unsere ganze Lehre ist“ — so sagt Bohme in den Theosophi-
schen Puncten — ,,anders nichts, als wie der Mensch in ihme [im
ytieffsten Abgrunde] soll GOttes Licht-Welt entziinden.“?
Die Lehre erinnert unmittelbar an Heraklit (Frg. 26). Nicht
ohne Grund wurde Bohme deshalb auch der ,,deutsche Vor-
sokratiker” genannt.”

In der Nacht ziindet sich der Mensch ein Licht an. In dem
Augenblick erscheint fiir ihn eine Welt. Doch in dem Augen-
blick ist er auch schon blind fiir das, was ihn im tiefsten Dunkel
der Nacht in den ,Lichtblick hineingebildet hat. So kommt
es, daff er gleichsam wie im Traum nur das sieht, was ihm von
seinem je eigenen Blickpunkt aus erscheint. Auf diese Weise
wird ,jener in der Tiefe des Dunkels auch in jedem einzelnen
Menschen leuchtende Lebensblick dem Siinder zum verzeh-
renden Feuer entflammt“ (SW VII, 391). Sowohl der prome-

28 Bohme: Sex puncta theosophica, 7, 33.

29 Sanchez de Murillo (2001). Vgl. dazu Berdjajew (1933), 336: ,Bohme steht
nur Heraklit nahe“; und Ernst Bloch (1959), 1006: ,,Dergleichen ward seit
Heraklit nicht mehr gehért.”

142



theische Feuerranb als auch die Entfachung des kiinstlichen
Feuers im Hohlengleichnis scheinen hier durch. Laut Bohme
ist das ,verzehrende Feuer” die ,falsche Imagination®, durch
die sich der menschliche Wille vom ,,g6ttlichen Feuer® abge-
trennt und sich wie in eine Hohle in eine ,,finstere und giftige
mercurialische [irrlichternde] Feuerwelt“ eingeschlossen hat:

Aber mit der falschen Imagination hat er [Adam] die finstere und
giftige mercurialische Feuer-Welt in thme erwecket und offenba-
ret.®

Also ist erkentlich, was Stinde sey, oder wie es Stinde sey: Als
nemlich wenn der menschliche Wille sich von GOtt abtrennet in
ein Eigenes, und erwecket sein Eigenes, und brennet in eigener

Qual; so ist dasselbe eigene Feuer nicht des Gottlichen Feuers
fihig.3!

Was hat das jetzt mit dem oben genannten ,,Platonischen Aus-
druck® zu tun? Auch hier kniipft Schelling offensichtlich an
seinen 7Timaeus-Kommentar von 1794 an. Von der ,,Materie
der Alten® heifit es dort: Platon beschreibe

die ganze Kenntnif} davon als Aoytop® twve vobw, oyl motov,
als eine Art von Traum (mpog 6 overpomolobuey BAémovieg), [den]
wir unmoglich wegschaffen konnen, sondern alles, was wir als exi-
stirend denken, irgendwo denken miiffen, und etwas, was in kei-
nem Ort vorhanden ist, uns iiberall nicht als vorhanden vorstellen
konnen. (Timaeus, 74)

Alles, was ist, kann tiberhaupt nur sein, sofern es irgendwo,
irgendwann ist oder der Méglichkeit nach an einem solchen
Ort vorgestellt wird. Nun ist aber dieser Ort selbst nicht
sichtbar, er ist ,uet’ dvousOnolog &ntov, fiihlbar obne Sinn

30 Bohme: De signatura rerum, 10, 6.

31 Bohme: Sex puncta mystica, 3, 16.

143



(Anschauung)“ (ebd.) und deshalb als eigene Realitit kaum
glaubhaft. Eben dies fiihrt jetzt zu dem irrigen Schluf}, das sei
wirklich und nur das, was wir gerade sehen, und nicht das, von
wo aus wir das Existierende jeweils zu sehen bekommen. Wir
verhalten uns hierbei wie im Traum. Wenn wir z.B. von etwas
trdumen, das wir irgendwo vor langer Zeit wirklich erlebt
haben, so nehmen wir es im Traum so wahr, als ob es jetzt
wieder gegenwirtig wire. Der Grund daftr liegt darin, daf§
wir hierbei nicht bemerken, dafl wir im Traum an den Ort und
in die Zeit zuriickversetzt werden, von dem aus wir das lingst
Vergangene einst wirklich erlebt haben. So sehen wir auch im
Wachzustand nicht den Ort unserer eigenen Existenz, worin
die Welt fiir uns gerade so erscheint, wie sie erscheint. Und
so kommt es, dafl wir die sichtbare Welt unmittelbar fiir ein
legitimes Kind unserer eigenen Vorstellung halten, obwohl sie
in Wahrheit nur ein Bastard ist, der uns wie im Traum unserer
falschen Einbildung untergeschoben wurde.

In den Weltaltern erliutert Schelling diesen Schein am Pe-
nia-Gleichnis aus dem Symposion: Die ,,Armut und Bediirftig-
keit“ des Nichts als Entstehungsraum aller ,,sichtbaren Dinge*
bleibt im Verborgenen. Das, was ,,ihrem Schof} sich entwin-
det®, ist ,,ein Bastardkind des Bediirfnisses und des Ueberflus-
ses“ (SW VIIL, 244). Bohme selbst spricht vom ,,Hurenkinde“
in der ,iufleren Vernunft“: ,Die dussere Vernunft meinet,
wenn das dussere Auge sehe, so sey es gut, es sey sonst kein
Sehen mehr.“* Durch die ,,Hoffart“ (Hochmut) und durch
den ,,Geiz“ (Selbstsucht) in diesem Sehen habe der Mensch
sein Himmelreich auf Erden ,,zu einem Hurenkinde“ gemacht:
es kann den Himmel nicht besitzen, es hat sein Himmelreich

32 Bohme: Sex puncta theosophica, 7, 14.

144



auf Erden“.?® Dieses Reich ist die Herrschaft eines Geistes,
der sich an die Stelle geschwungen hat, ,,da Gott seyn sollte;
der umgekehrte Gott nimlich“. Durch ,spiegelhafte Vorstel-
lungen® entlehnt er ,,den Schein von dem wahren Seyn, wie
die Schlange die Farben vom Licht* (SW VII, 390).** Bohme
nennt ihn deshalb ,,GOttes Narr, und des Teufels Gauckler®.
Er habe seine Freude daran, ,dafl er aus GOttes Bild kann ein
Narren-Bild machen®.* Oetinger sieht darin ,,ein umgekehr-
tes Bild der Wahrheit“, durch das ,,GOttes Wahrheit“ in Liigen
verwandelt werde.*® Das Bose ist ,,selbst nicht seyend®, eben
weil es den Schein vom Sein nur entlehnt. Doch ist es darum
nicht nichts, sondern der Geist als Widersacher des Seins:

Denn nicht die Leidenschaften an sich sind das Bése, noch haben
wir allein mit Fleisch und Blut, sondern mit einem Bosen in und
aufler uns zu kimpfen, das Geist ist. (SW VII, 388)

Das Bose ist in gewissem Betracht das reinste Geistige, denn es
fihrt den heftigsten Krieg gegen alles Seyn, ja es mochte den Grund
der Schopfung aufheben. (ebd., 468)

Wie, in welcher Weise werden wir nun aber von diesem Geist
getduscht? Und wie kdnnen wir ihn tiberhaupt als ,,Geist des
Bosen“ (SW VII, 377; 379) und der ,Liige und Falschheit®
(ebd., 391) durchschauen, wenn er in uns ist? Schelling zitiert
dazu einen Abschnitt aus Baaders Schrift Uber Starres und
FliefSendes.”® Denn, so Schelling, wenn einer den ,allein rich-
tigen Begriff des Bosen® erfaflit und dessen ,,positive Verkehrt-

33 Ebd., 10, 15.

34 Zum Bild der Schlange als Ursymbol des Bésen siche SW VII, 376f.
35 Bohme: Sex puncta theosophica, 10, 15.

36 Oetinger: Biblisches Worterbuch, 351.

37 Vgl. dazu Heideggers Kommentar GA 42, 208f.

38 Baader: Uber Starres und FlieBendes (1808), SW 3, 269ff.; 275f.

145



heit und Umkehrung der Principien® durch ,tieffsinnige phy-
sische Analogien® erliutert hat, dann ist es Baader (ebd., 366).

»[...] an einer einzigen Stelle des Planetensystems“ — so
heifit es in dem zitierten Abschnitt — sei das ,finstere Natur-
centrum verschlossen, latent, doch eben darum diene es ,,als
Lichttriger dem Eintritt des hoheren Systems®“. Denn nur
dadurch, dafl dieses Zentrum noch verschlossen sei, konne
sdiese Stelle der offene Punkt (Sonne — Herz — Auge) im
Systeme® werden, der ,Lichtpunkt®. Dieser Lichtpunkt ist
yallgemein die Ichheit, Individualitit“. In ihr geschieht die
»Aufschliefung, Erhebung, Entziindung® der Welt. Zugleich
geschieht in ihr aber auch die Abtrennung von Gottes Wille!
Denn in dem Augenblick, in dem der Mensch zu sich selbst
kommt und in seine Ichheit eintritt, hort er auch schon auf, um
der Entbergung der Welt willen ,,dienendes Centrum® zu sein.
Statt dessen tritt er jetzt selbst ,herrschend in [die] Periphe-
rie“ (ebd., 367 A). Dadurch wird dieser Kreis unmerklich zu
dem, was Bohme das ,,Feuer-Rad“ des Teufels in ,,Schlangen-
Gestalt“ nennt. Unsichtbar wie eine Schlange ringelt er sich
um die ,arme Seele“, und zwar als ,mittelpunktloser Ring“
(ebd., 377 A). Denn an sich selbst ist er — der Gesichtskreis
oder Horizont — ohne Zentrum und selbst nichts Seiendes.
Darin liegt seine Tauschung! Durch ,spiegelhafte Vorstellun-
gen® wirft er nur das zurtick, was der Mensch im Zentrum die-
ses Ringes zu sehen und zu fassen bekommt. Das ,natiirliche
Centrum des Creaturlebens® erscheint in dieser Riickspiege-
lung (Reflexion) als ,absolutes Ichzentrum‘. Auf diese Weise
Lbrennt es als tantalischer Grimm der Selbstsucht und des
Egoismus (der entziindeten Ichheit) in ihr [in der Peripherie]“
(ebd., 367 A) und erweckt dadurch im Menschen die ,falsche
Imagination®, iiber alle Dinge zu herrschen. In dieser Verkeh-
rung liegt das Wesen der Erbsiinde, denn dadurch hat sich

146



der Wille des Menschen schon von Geburt an von ,Gottes
Wahrheit losgerissen und verselbstindigt:

Als nun die Seele ihren Willen von GOttabbrach, und ihre Begierde
[...]in das Feuer-Rad, in das selbst eigene Vermogen des Gemiiths
einfiihrete, [...] Da entstund zum ersten eine Lust zur Hoffart,
grof}, michtig und gewaltig zu seyn, alles unter sich zu bindigen
und mit Gewalt zu beherrschen [...].*

So ist denn der Anfang der Stinde, daff der Mensch aus dem eigent-
lichen Seyn in das Nichtseyn, aus der Wahrheit in die Lige, aus
dem Licht in die Finsternif§ tibertritt, um selbst schaffender Grund

zu werden, und mit der Macht des Centri, das er in sich hat, iiber

alle Dinge zu herrschen. (SW VII, 390; vgl. ebd., 3881f.)

Was fiir Bohme die Einfithrung in das selbst eigene Vermogen
ist und fiir Schelling der Ubertritt in die Liige, das ist fiir
Heidegger die Loslassung des Menschen in den ,Schein der
Subjektivitit“. Dabei geht es metaphysisch, nicht theologisch
oder moralisch, um dieselbe Frage, nimlich: ,,Wie durch die
Wahrheit des Seins der Mensch zu ihm selbst losgelassen wird,
und zwar in den Schein der Subjektivitir (GA 69, 154). Der
Schein ist ein zweifacher: Zum einen zeigt er sich im Seienden
selbst als das ,,das eigentlich Wirkliche, Wirklichkeitsnihe -
,das Leben‘ “. Zum anderen zeigt er sich im ,,Erscheinen des
Seienden im Lichte der Vorgestelltheit, so daff der Mensch der
Erzeuger und Eigentlimer [seiner eigenen Vorstellungen vom
Leben] zu sein scheint® (ebd., 154£.). Was in diesem doppelten
Schein ausgeblendet wird, ist das ,finstere Naturcentrum®.
Heidegger selbst spricht vom Menschen als ,,Platzhalter des
Nichts“ (GA 9, 118). Der Mensch hilt dem Sein im Nichts
einen Platz frei. Denn nur dadurch kann an dieser Stelle (als
Noch-Nicht des eigenen Lebens) etwas als etwas zum Dasein

39 Bohme: Weg zu Christo, Das siebente Biichlein, n. 14f.

147



kommen: ,,Im Nichts des Daseins kommt erst das Seiende im
Ganzen seiner eigensten Moglichkeit nach, d.h. in endlicher
Weise, zu sich selbst“ (ebd., 120).

So wie nun aber das Seiende im Menschen, in seinem Da-
sein, zu sich selbst kommt, wird der Mensch auch schon in den
»Schein der Subjektivitit” losgelassen. In diesem Schein sieht
er nur das, was er ,im Lichte der Vorgestelltheit“ zu Gesicht
bekommt; nicht aber das, was ihn selbst in sein eigenes Dasein
hineinkommen lief}. Mit einem Wort: In dem Augenblick, in
dem der Mensch das Licht der Welt erblickt, sieht er das Dun-
kel nicht, in das er losgelassen wurde, um die Welt von seinem
je eigenen Da aus zu entzinden (Heraklit).

Seinsgeschichtlich ist die Tragweite dieser Einsicht kaum zu
iiberschitzen. Sollte darin wirklich der Grund liegen fiir den
Schein der Subjektivitit, dann wiirde das bedeuten, dafl ,,der
Geist der Liige und Falschheit“ gerade da seine grofiten Tri-
umphe gefeiert hat, wo sich Descartes vor seinen Tduschungen
am sichersten glaubte! Der ,,Geist des Bosen® ist nichts ande-
res als der genius malignus. Auch Schelling versteht darunter
wie Descartes ein Wesen, das den Menschen von Grund auf
zu tauschen versucht. Aus dieser Tduschung erwichst erst der
Wille zum Bosen, weil sie im Menschen die falsche Einbildung
erzeugt, an Stelle von Gott selbst schaffender Grund werden
zu konnen.

Nun war Descartes bekanntlich der Uberzeugung, sich
durch die Selbstgewifheit des Ich bin vor den Tauschun-
gen des genius malignus absichern zu konnen: Er mag mich
tiuschen, so viel er will, so kann er doch eins nicht bewirken,
dafl ich nicht bin. Die Frage ist nun nicht, 0b er das nicht kann
(er kann es wirklich nicht), sondern warum er das nicht kann.
Warum soll er nicht bewirken konnen, daff ich nicht bin, oder
daf ich mir nur einbilde, daf} ich bin, obwohl ich méglicher-

148



weise gar nicht existiere? Descartes” Antwort darauf lautet: Er
kann mich deshalb nicht tduschen, weil ich, solange ich denke,
nicht nichts sein kann.* Das ist in der Tat nicht in Zweifel
zu ziehen. Wiirde ich nicht existieren, dann konnte ich das
alles gar nicht erst denken. Aber das ist die Frage, um die es
jetzt geht: Liegt denn in der eigenen Vergewisserung meines
Seins auch schon der Grund dafiir, daff ich bin? Weshalb finde
ich mich denn als Sein eines denkenden Wesens (res cogitans)
vor? Deshalb, weil ich jetzt denke und mir dabei meines Seins
unmittelbar gewif} bin, oder nicht vielmehr deshalb, weil ich
durch Geburt und Erweckung meines Daseins erst i diese
Welt gekommen bin, um als Cogito bei mir zu sein (s.o. 132)?
Alles Bewufltsein setzt ,,ein zu sich selbst Gekommensein vor-
aus® (SW IX, 227), und das ist nicht wieder durch das Bewuf3t-
sein zu erkliren. Denn wire ich nicht schon vor aller Selbstver-
gewisserung in mein Bewufltsein gekommen, so hitte ich gar
nicht erst die Mglichkeit, mich selbst meines eigenen Seins zu
versichern. Mich gibe es dann gar nicht! Die Gewif$heit, ,daf}
ich bin, solange ich denke’, ist demgegeniiber eine ,spiegel-
hafte Vorstellung®. Sie wirft nur das zuriick, worin ich mich
schon vorfinde. Wenn sie mir dennoch weismachen will, ich
sei im Denken auch schon ,der Grund meiner Existenz‘, dann
ist sie gerade die raffinierteste und hinterhiltigste Tauschung
des genius malignus:

Denn das Bose ist ja nichts anderes als der Urgrund zur Existenz,
inwiefern er im erschaffenen Wesen zur Aktualisierung strebe, [...].
(SW VII, 378)

In der Transzendentalphilosophie hat der Geist dieses Ziel
erreicht. In ihr wurde die Selbstgewif$heit zum setzenden und

40 ,[E]t fallet quantum potest, numquam tamen efficiet, ut nihil sine quamdiu
ne aliquid esse cogitabo® (Descartes: Meditationes II, 18).

149



bestimmenden Grund (subiectum) der Existenz. Seitdem bil-
det der Mensch sich ein, das sei wirklich und n#r das, was
er selbst durch seine eigene Vernunft zu sehen und zu fas-
sen bekomme. Darin, in dieser Einbildung, liegt ,,der Aufrubr
der Verkehrung des Grundes des wesentlichen Willens in die
Umkebrung des Gotres (GA 42, 184; vgl. ebd., 2471.). ,,Aus
Uebermuth, alles zu sein®, strebt die Stinde dahin, ,das Wort
zu brechen, den Grund der Schopfung anzutasten und das
Mysterium zu profanieren” (SW VII, 391). Denn: ,,Im Bosen
will der Wille der Wille des Grundes sein und den Grund in sei-
nem Willen als dem Universalwillen haben. Im Bosen st der
Mensch der Gegen-Gott“ (GA 49, 137).*' Deshalb sind wir
seit der Kopernikanischen Wende nicht mehr willens und in
der Lage, eine andere Weltordnung anzuerkennen als die, die
wir scheinbar durch unsere eigene Vernunft geschaffen haben.
Die Grenzen unserer Erfahrung (als transzendentaler Hori-
zont) wurden durch diese Umwendung zur Grenze der Welt
(threr Peripherie) und das transzendentale Ich als b7 einziges
mogliches ,,Bezugszentrum® zum ,absoluten Ich“.*

Nun ist aber der Mensch durch diese Wende — darin liegt
ihre duflerste Verkehrung und Ironie — in den Anthropozen-
trismus zuriickgefallen, der dem geo-zentrischen Weltbild vor
Kopernikus zugrunde lag! Die Kopernikanische Wende ist
also in gewisser Hinsicht ein Riickfall hinter Kopernikus. Seit
der Kritik der reinen Vernunft drehte sich das ,Sternenheer”
wieder um den Menschen, wenn auch nicht empirisch im
Raum, so doch in der transzendentalen Anschauung a/s Raum.
Wenn der Raum nur eine transzendentale Bedingung unseres
eigenen Anschauungsvermogens ist, dann steht der Mensch als

41 ZuHeideggers Auslegung des Bosen bei Schelling vgl. Irlenborn (2000), 246 ff.
42 Siehe dazu unsere Voriiberlegungen in der Einleitung, 5ff.

150



das vorstellende subiectum eben doch in der Mitte der Welt,
nur mit dem Unterschied, daf} er jetzt kein anderes Zentrum
mehr kennt und anerkennt als das eigene des ,Ich denke®.
Dabei geht es hier formal um dieselbe ,,falsche Imagination®.
Auch im Logozentrismus der Transzendentalphilosophie ist
es der Gesichtskreis meiner dufleren Vorstellung, das ,Feuer-
Rad“ in ,Schlangen-Gestalt“, das mich zu dem Bastardschluf}
verleitet, das sei wirklich und nur das, was ich selbst von mei-
ner Subjektivitit aus zu sehen und zu fassen bekomme. Dabei
verkenne ich gerade auch hier die ,,wahre Ein-Bildung“, durch
die ich erst in dieses ,,Centrum® hineingebildet wurde, um
die Natur oder das Weltall vom Standpunkt des ,,Ich denke®
aus als Sein einer um mich herum erscheinenden Erfahrungs-
welt aufzuschlieffen. Als Zentrum der Welt erscheint das Ich
wie eine Stichflamme, welche die Dunkelheit nicht sieht, in
der sie fiir einen Augenblick aufblitzt und wieder verlischt.
Es ist Nietzsche (ausgerechnet er), der genau ein Jahrhundert
nach Kants Kritik in der Morgenrithe diesen ,transzenden-
talen Schein® aufdecken sollte, und zwar als perspektivischen

Schein:

Centrum. — Jenes Gefiihl: ,ich bin der Mittelpunct der Welt! tritt
sehr stark auf, wenn man plétzlich von der Schande tiberfallen
wird; man steht dann da wie betiubt inmitten einer Brandung und
fihle sich geblendet wie von Einem grossen Auge, das von allen
Seiten auf uns und durch uns blickt. *?

Es sind nicht unsere Perspektiven, in denen wir die Dinge sehen;
aber es sind Perspektiven eines Wesens nach unserer Art, eines
groferen: in dessen Bilder wir hineinblicken.**

43 Nietzsche: Morgenrothe, KSA 3, 239, n. 352.
44 Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1882-1884, KSA 10, 162.

151



Nietzsche ist der Philosoph des Ubergangs. Bei ihm kippt das
Ganze wieder um (als Umkehrung der Umkehrung). So hat er
einerseits dieses zwiespaltige Gefiihl als Schande empfunden.
Fiir den Verkiinder des , Todes Gottes“ und den Apologe-
ten des ,,Ubermenschen® war es unertriglich und darum eine
Schande, von einem grofleren Wesen durchschaunt zu werden.
Andererseits hat er ebenso wie schon Baader und Schelling
erkannt, daf§ das ,,Gefiihl®, im Mittelpunkt zu stehen — sei es
nun im Mittelpunkt des um mich herumkreisenden Univer-
sums oder sei es im Mittelpunkt meiner Vorstellungen von
der Welt — auf einem Wider-Schein beruht, der reflektiv durch
den Gesichtskreis oder den ,transzendentalen Horizont® des
eigenen Zentrums bedingt ist. Das ,,grosse Auge® hingegen ist
nichts anderes als das Cusanische Bild des Allsehenden oder
das ,ungriindliche Auge®. Seine Blickstitte ist ,iiberall das
Mittelste“*. D.h. sezn Zentrum ist iberall da, wo es sich i ein
,Centralwesen® hineinbildet, um von Da aus etwas sichtbar
werden zu lassen:

Deus est sphaera infinita cuius centrum est ubique, circumferentia

I'll.lSql.lE!.II'l.46

Im Kontext der Freiheitslehre deuten wir diesen Satz aus
dem Buch der vierundzwanzig Philosophen so: Das Auge
im Ungrund als unendliche Sphire oder als ,,Philosophische
Kugel“ (Bohme) hat kein bestimmtes Zentrum. Sein Zentrum
liegt jeweils dort, wo es sich in einen Blickpunkt hineinbildet.
Dieser Blickpunkt ist der Mensch. Da nun aber der Mensch in
seiner Selbstbezogenheit aus diesem Blickpunkt nicht heraus-
kommt, verfillt er dem Schein, er selbst sei innerhalb seiner

45 Bohme: Psychologia vera, 1, 114.

46 Liber XXIV Philosophorum (1997), 7. Zur einzigartigen Wirkungsgeschichte
des Satzes vgl. Mahnke 1937 (ND 1966).

152



eigenen Vorstellungssphire (sphaera finita) auch schon das
einzig mogliche Zentrum. Damit setzt er seine eigene End-
lichkeit absolut. Das bedeutet nicht, wie unlingst behauptet
wurde, daf§ der Mensch als endliches Individuum das ,radikale
Bose“ set.” ,Das Bose kommt nicht aus der Endlichkeit an
sich, sondern aus der zum Selbstseyn erhobenen Endlichkeit®
(SW VII, 370 A; vgl. ebd., 3991.). Das ,urspriingliche Bose im
Menschen® liegt in der ,,Eigenheit und Selbstsucht®, die eigene
Endlichkeit ,,zum Herrschenden und Allwillen zu erheben®
(ebd., 3881.). In dieser Erhebung liegt die Selbsttiuschung des
genius malignus:

Aber auch in Bezug auf die Natur steht ja der Mensch nicht im
Mittelpunkt, und nur von dem einen Theil (des Weltalls) aus, mit
dem er in unmittelbarem Bezug steht, kann er hoffen, zu einiger
Erkenntnifl von dem Ganzen zu gelangen. (WA, 254)

Schauten wir die Dinge wie Gott an, so sihen wir die Welt vorstel-
lenden Substanzen ganz in ihrer Einheit und Innerlichkeit; allein
wir sind nun einmal nicht in jenem perspektivischen Mittelpunkt,
daher die Verschiebung der Monaden, die verworrene Vorstellung,
die Materie. Alles Materielle hat nach ihm die schlafende, die Orga-
nische, die triumende Monadenwelt, der Mensch die bei sich selbst
seiende Monas. (EPh, 791.)

Der Mensch steht nicht in der Mitte der Welt, sondern ,,inmit-
ten einer Brandung® zwischen dem Abgrund des unendlich
moglichen Seins, des Seinkidnnenden, und dem, was in die-
sem Abgrund irgendwo, irgendwann (geschichtlich) als ,,sich
neigender Wille zum Sein® in einem je eigenen personlichen
Sein ,iibernommen® werden mufl, um blitzartig fiir einen
Augenblick in das ,Da“ des jeweils erscheinenden Seienden
(der Welt) zu treten:

47 Gabriel (2006 (I1)), 321f.

153



Der Wille, so wie er nur zum Seyn sich neigt, wird innerlich Noth-
wendigkeit, [...] ist er doch durch die Mitte zwischen dem Seyen-
den und dem Seyn, in dem er sich befindet, gebunden. (WA, 95)
Das ,Da‘ west und als Wesendes mufl es zugleich in einem Sein
iibernommen werden: Da-sein. [...] Deshalb das Da-sein das Zwi-
schen zwischen dem Seyn und dem Seienden. (GA 65, 3421.)

Nun kann der Mensch allerdings diese Zwischen-Stellung zwi-
schen dem Sein und dem Seienden nicht von sich aus durch-
schauen, denn dazu miifite er notwendig aus den perspektivi-
schen Verschiebungen heraustreten, in die er je schon als ,bei
sich selbst seiende Monas“ hineingesetzt ist. Jede reale Gegen-
wart ist fiir den einzelnen nur der Widerschein seines eigenen
Blickwinkels auf die Welt. Deshalb heifit es in den Weltaltern:

Den Menschen hindert das In-sich-gesetzt-seyn; hoheres vermag
er nur in dem Maf3, als er sich aufler sich zu setzen — aufler-sich-
gesetzt zu werden vermag [...]. (WA, 164)

In den Erlanger Vorlesungen (1821) wird Schelling noch deut-
licher. Indem der Mensch in sein Ich denke hineingegangen
ist, hat er sich selbst in die Monas seiner eigenen Vorstellun-
gen eingeschlossen, eingesperrt. Dadurch hat er die Freiheit
verloren. Andererseits hat sich dadurch aber auch die Freiheit
selbst verloren! Deshalb mufl der Mensch erst wieder ,,aufer
sich gesetzt werden®, um die Freiheit zurtickzugewinnen:

Nicht das in sich hinein, das aufler sich Gesetztwerden ist dem
Menschen Noth. Eben durch das in sich selbst Hineingehen ist er
zuerst um das gekommen, was er seyn sollte. Namlich Er war die
ewige Freiheit, die sich selbst verloren hatte [...]. (SW IX, 230)

Allein: Wie kann der Mensch sich aufler sich setzen? Mit Des-
cartes gefragt: Wie kann er sich selbst als etwas denken, das
aufSer sich nichtist? Hebt er sich damit in seinem Denken nicht

154



selbst schon auf als ein gar nicht mehr Daseiendes? In der Tat:
In seinem Denken weifd er nicht aus noch ein; weif} er weder,
wie er aus sich herauskommen noch wie er in sich hineinkom-
men soll (s.0. 122). Und weil er das nicht weifl und von sich
aus gar nicht wissen kann, ist es auch nicht das eigene Denken,
durch das er sich selbst auffer sich setzen konnte, sondern die
Angst um sein Leben, durch die er als das Un-denkbare seines
jederzeit moglichen Nicht-mehr-Seins aufler sich gesetzt wird.
Der Mensch weifl zwar, dafl der Moment kommen wird, wo
er nicht mehr sein wird. Doch diesen Moment kann er selbst
nicht denken, weil er dann a/s denkendes Wesen nicht mehr
ist. Deshalb hat er Angst. Durch diese Angst wird er passiv-
leidend, ob er will oder nicht, d.h. auch und gerade gegen
seinen eigenen Willen, ,aus dem Centrum® des ,Ich denke®
getrieben:

Die Angst des Lebens selbst treibt den Menschen aus dem Cen-
trum, in das er erschaffen worden; [...]. (SW VI, 381)

So lautet der berthmte Satz Giber die Angst in der Freiheits-
schrift. Bohme selbst spricht vom ,Stachel des Treibers in
der Angst, in der Begierde nach der Freyheit“*. Die ,erste
Begierde® des Willens ist, sich ,,aus dem Nichts auszufiihren,
und sich selber zu finden“. Diese Begierde ist mit einer
schrecklichen Angst verbunden: ,schrecklich zu seyn, sich
in sich zu finden, aus dem Nichts in Etwas“.* Der Schrecken

48 Bohme: De signatura rerum, 2, 25.

49 Ebd., 2, 28. Schelling erldutert diese Angst-Lust (Schauer) anhand der ,,alten
Fabel“ vom ,,unwiderstehlichen Sirenengesang®, der ,,aus der Tiefe erschallt,
um den Hindurchschiffenden in den Strudel hinabzuziehen* (SW VII, 381).
Die Sirenen versprechen Odysseus, dafl er gliicklicher und weiser sein werde,
wenn er auf ihre Stimme hore und zu ithnen kime. Denn ihnen sei alles

bekannt, was jemals auf der Erde geschehen sei und noch geschehen werde

155



ist nicht weniger grofl als der, sich selbst im Nichts wieder zu
verlieren. Jeweils geht es hierbei um die an sich véllig unbe-
greifliche Schwelle des Ubergangs von Nichts in Etwas und
von Etwas wieder ins Nichts. Dazwischen ist das menschliche
Leben als das scheinbar einzig Wahre, Wirkliche in der Vorge-
stelltheit des je eigenen Seins vom Leben eingeschlossen. Als
ob es vorher und nachher nichts gibe. Aber was ist das Nichts?
Ist das nicht eben der Ungrund der Freiheit, worin die eigene
Existenz zur Ent-scheidung zu bringen ist?

Im Anschlufl an Bohme hat Baader diesen zweifachen
Schrecken des Ubergangs als ,,Geburts-“ und ,, Todesangst*
beschrieben. Das ist zum einen die Angst vor und zum ande-
ren die Angst um das eigene Leben.Wer sich durch diese
zwiefiltige Angst klar macht, wie ,jener finstere Wurm des
Lebens einmal zu Willen gekommen ist“, der wird sich von
den ,frechen Selbststindigkeitslehren und moralischen Auto-
nomiesystemen unserer Zeiten nicht beirren lassen.*® Denn

(Od. XII, 166-200). Doch in dem Augenblick, in dem der Mensch sich auf
diese falschen Versprechungen einlifit und in ihre Tiefe stiirzt, gerit sein
Wille in einen Strudel oder ,,Umtrieb“. Die unfalliche Tiefe der Willens-
fretheit erscheint darin als Hélle: ,,Der Wille, wenn er zur Wirkung kommt,
ist die unerfiillbare Leere, die stets offen stehende Tiefe, unersittlich wie
die Hélle“ (Loer, 37). Wer denkt da nicht an Sartre? An Schellings Begriff
der Angst kniipft bekanntlich auch Kierkegaard an, wenn er die Angst mit
dem schwindelerregenden Blick in die Tiefe der Freiheit vergleicht: ,Der,
dessen Auge es widerfihrt in eine gihnende Tiefe niederzuschauen, er wird
schwindlig. [...] Solchermafien ist die Angst der Schwindel der Freiheit, der
aufsteigt, wenn der Geist die Synthesis setzen will, und die Freiheit nun
niederschaut in ihre eigne Méglichkeit, und sodann die Endlichkeit packt
sich daran zu halten (Kierkegaard: Der Begriff Angst, 60f.). Vgl. dazu Pocai
(1999); Hutter (2003).

50 Baader: Uber den Blitz, SW 2, 32f. Wenn der Mensch im Unterschied zum
Tod vor der Geburt keine Angst mehr hat, so nur deshalb, weil sie bereits

geschehen ist und er ,im frohen Lebensgefithl“ nicht mehr daran denkt,

156



er weifl um die Selbsttauschungen des Cogito in der transzen-
dentalen Selbstgewiffheit. Von der Autonomie des ,,Ich denke
aus gesehen sind der Anfang und das Ende des eigenen Seins
in der Tat nicht vorstellbar. Weder kann ich mir vorstellen,
daf ich vor meiner Geburt nicht war, noch, daf§ ich nach dem
Tod nicht mehr sein werde. Denn dann bin ich nicht mebr,
der das von sich aus spontan und autonom vorstellen konnte.
Gerade deshalb, so Schelling in der Freiheitsschrift, sind die
Angst vor dem Tode und der Tod selbst notwendig! Denn nur
dadurch kann der Mensch aus seiner ,Eigenheit® herausfin-
den und sich seines Wesensursprungs auflerbalb seiner selbst
Jbewuflt werden:

Daher die allgemeine Nothwendigkeit der Siinde und des Todes,
als des wirklichen Absterbens der Eigenheit, durch welches aller
menschlicher Wille als ein Feuer hindurchgehen muf, um geldutert
zu werden. (SW VII, 381)

Im Tod verlifit der Mensch wieder den Eigenwillen, durch
den er sich am Anfang seines Lebens in der ,Erbsiinde’ vom
Universalwillen 77z Ungrund der Freiheit losgerissen hat.

3. Annihilation und Ekstase

»Die Angst des Lebens selbst treibt den Menschen aus dem
Centrum.“ In einem Schelling-Seminar hat Heidegger zu der
Stelle folgende Bemerkung gemacht: ,Nennen Sie mir einen
einzigen Satz von Hegel, der diesem Satz an Tiefe gleich-

wie er nauf schreckhafte Weise im Mutterleibe entstanden war“ (UPhO,
284). Bohme kannte indes ihren Schrecken durch seine bewufit vollzogene
Wiedergeburt. Auch bei Kleinkindern laf8t sich dieser Schrecken gelegentlich
an ihren Alptraumen ablesen: als Sturz ins Unbekannte, Ungewisse.

157



kommt!“" Die Aufforderung hat hier keineswegs nur einen
rhetorischen Sinn. Wenn es einen solchen Satz von gleicher
Tiefe bei Hegel nicht gibt, so deshalb, weil dieser Satz in
eine Tiefe zuriickreicht, die sich als das Un-vordenkliche dem
,absoluten Wissen® entzieht. Heidegger verweist damit zu-
gleich auf das, von dem er selbst in der ,Gegenbewegung zu
Hegel“ ausgegangen ist (s.0. 41£.).

In der Schelling-Vorlesung wird der Begriff der Angst
jedoch nur am Rande erwihnt. Heidegger weist hier auf
die eigentiimlich widerspriichlichen Folgerungen hin, die der
Mensch in der ,Angst um sein Selbst“ zieht. Je mehr er aus
dem Zentrum seines Lebens herausgetrieben wird, desto mehr
versucht er dabei, an der ,Besonderung® seines Daseins ,fest
zu halten“ (GA 42, 263). Deutlich wird das in der Angst vor
dem Bosen, als ob es die Tod-Siinde wire, und nicht der
Tod selbst, der uns in unserem Sein bedrohen kdnnte. Die
Angst vor der Nichtswerdung des eigenen Seins wird durch
die religios bedingte Hoffnung auf Vergebung und Erlosung
nur verdringt, nicht jedoch beseitigt. >

Die Seele ist keine Substanz. Die Frage kann deshalb nicht
lauten, ob sie ,unsterblich® ist im Sinne einer ewigen Fort-
dauer tber den leiblichen Tod hinaus. Trotzdem behilt die
Frage, ob wir uns nach dem Tod als dieselben wiederfinden
werden, thren Sinn. Wiederauferstehung ist nicht zu verwech-
seln mit Unsterblichkeit. Werden wir uns wiedersehen? D.h.
werden wir, die wir uns im Tod scheinbar endgiiltig verloren
haben, in der ,unendlichen Ferne‘ des Nicht-mehr-Seins uns
selbst und anderen wiederbegegnen? Es gibt wohl kaum eine

51 Siehe Gadamer (1977), 217.
52 Uber Heideggers Aussagen zu ,,Freiheit und Angst* im Verhiltnis zu Schel-
ling und Kierkegaard siehe Ringleben (2007).

158



Schrift, in der diese Frage tiefgreifender und erschiitternder
behandelt worden ist als in derjenigen, die Schelling unmittel-
bar nach dem Tod von Caroline im Schicksalsjahr 1809 verfafit
hat: Clara oder der Zusammenhang der Natur mit der Gei-
sterwelt.” In dieser Schrift bringt Schelling folgendes Bild:

Wisten, Gebirge, weite Linder und Meere konnen uns von einem
Freunde in diesem Leben trennen; die Entfernung des andern
Lebens von diesem ist nicht grofler als die der Nacht von dem
Tag oder umgekehrt. (SW IX, 18)

Das Bild wird kaum noch verstanden. Heute im modernen
Streit des Leib-Seele-Dualismus geht es allein um die Frage,
ob und inwiefern das Bewufitsein ein blofles Epiphinomen
unserer Gehirnfunktion ist. Demgemifl wird dann idealistisch
oder naturalistisch erklirt, was das Bewufltsein ist und wie
wir uns selbst je schon als Selbstbewufitsein von etwas Vor-
gestelltem, BewufStseiendem gegeben sind. Was nicht erklirt
wird und in dem Sinne auch gar nicht erklirt werden kann,
weder idealistisch noch naturalistisch, weil es unserem fak-
tischen Bewufitseinsleben als solchem je schon vorausgeht,
ist der Ubergang von Nichts in Etwas in der Geburt und
Erweckung unseres Daseins. Durch diesen Ubergang sind wir
aber tiberhaupt erst zu uns selbst in das ,Bewufitsein‘ gekom-
men! Der Ubergang liegt da, wo Leben und Tod wie Tag und

Nacht ineinander tibergehen:

Gleichwie der Tag in der Nacht, und die Nacht in dem Tage zwey

Centra sind, und doch ungeschieden [...].3*

53 Moglicherweise wurde die Schrift aber auch schon viel frither verfafit, und
zwar, wie Ehrhardt (2004) vermutet, 1803 zum Gedenken an Carolines frith
verstorbene Tochter Auguste Bohmer (} 12. Juli 1800).

54 Bohme: Quaestiones Theosophica, 3, 3.

159



So liegt der Tag in der Nacht verborgen, nur iiberwiltigt durch
die Nacht, so die Nacht im Tag, nur niedergehalten vom Tag [...].
(SW VIII, 227)

Heidegger hat die ,Miteinanderzusammengehorigkeit® von
Tag und Nacht, Leben und Tod in zweien seiner letzten Pri-
vatseminare in Le Thor (Provence) 1966 und 1968 erortert (da
ging er schon auf die Achtzig zu):

Um den Tag zu denken, mufl man ihn bis zur Nacht denken und
umgekehrt. Die Nacht ist der Tag als untergegangener Tag. (GA 15,
2761f.; vgl. ebd. 3011.)

Die Nacht ist der Tod. Und: ,,Der Tod ist der Schrein des
Nichts“ (GA 7, 180). Oder: das ,,Zinnerne Gefaf§“, ,wo mitten
im Tode das Leben geboren wird“. In seinem Behiltnis, dem
dunklen Innern, liegt das eigene Leben beschlossen, wie der
Tag in der Nacht oder wie der Blitz in der Finsternis. Deshalb
heifit es in Schellings Clara weiter, daf ,jene andere Welt [...]
um so verborgener ist, je niher sie uns liegt* (SW IX, 18). Sie
ist schon da, nur verborgen und niedergehalten durch unser
gegenwirtiges Leben im Nichts. Denn:

Das Nichts will aus sich, daf es offenbar sey, und das Etwas will in
sich, dafl es im Nichts empfindlich sey, auf dafl die Einheit in ihme
empfindlich werde.*

Das menschliche Leben ist demnach ein Sich-Finden und Sich-
Verlieren im Nichts als Ungrund seines maoglichen Seins —
wo und wann auch immer. Nun kann der Mensch der ,,Ver-
borgenheit“ jener anderen Welt allerdings nur inne werden,
sindem er sich selbst wieder jenes Ortes entsetzt“, in den
er im Ubergang seines hiesigen Lebens hineingekommen ist.
Der eigentlich adiquate Ausdruck fur die Angst, um die es

55 Bohme: Quaestiones Theosophica, 3, 9.

160



hier geht, ist deshalb das ,Entsetzen“ oder die ,Ekstase“:
sjede Entfernung oder Entsetzung von einer Stelle ist Ekstase®
(SW IX, 230). Den Menschen zur Besinnung bringen heifit,
ithn zur ,Ekstase bringen. Die Ekstase hat hier nichts mit
Rausch oder Verziickung zu tun, sondern allein mit der Angst
oder dem Entsetzen, von allem Seienden verlassen zu werden.
Nichts anderes sagt auch Heidegger in einer spater verfafiten
Selbstkritik zu Was ist Metaphysik?: ,die Angst—das Entsetzen
als Erfahrung der Seinsverlassenheit des Seienden® (GA 67, 59).
In der Angst um das eigene Leben entsetzt sich der Mensch des
Zentrums, worin er sich selbst je schon inmitten des Seienden
als ,Eigenwille“ des ,Ich selbst® vorfindet.

Auf dem Grunde dieser Erfahrung haben Schelling und
Heidegger — und zwar jeweils in einer Antrittsvorlesung — die
These aufgestellt, daf} die Philosophie damit anfangen miisse,
alles Seiende zu wverlassen. Schelling hat die These in seiner
Erlanger Antrittsvorlesung vom 4. Januar 1821 aufgestellt und
Heidegger in seiner Freiburger Antrittsvorlesung vom 24. Juli
1929. Es geht hierbei um das, was Colberg bereits in bezug
auf die ,,Platonischen Christen® als ,,Annihilation“ bezeichnet
hat und Schelling als ,,heroischen Annihilationsakt“,* d.i. die
Fihigkeit, vom ,,Sein absolut nichts zu wollen“ (GPP, 391):

Die Gelassenheit wird von den Platonischen Christen geriihmet
unter dem Namen der Annihilation, Nichtswerdung, fallen in sein
Nichts. Diese Worter bedeuten ihnen eine Verlassung des etwas,

56 In der Einleitung in die Philosophie (1830) ist statt dessen vom ,heroischen
Anhelationsakt“ die Rede (EPh, 102). Die Anhelation schliefft die Anni-
hilation jedoch keineswegs aus, wie Ehrhardt meint (ebd., 150 Anm.75).
Auch das Nichtwollen ist ein Wollen oder ein Streben (anbelare), das sogar
allem anderen Wollen als eigentliches Endziel zugrunde liegt: ,,Jede Creatur,
jeder Mensch insbesondere strebt eigentlich nur in den Zustand des Nicht-
wollens zurtick” (WA, 134).

161



das ist, des eigenen Willens, Verlangens und alles, was der Mensch
durch den Stinden-Fall nach ihrer falschen Theologie tiberkommen
[...] in die durch die Siinde verlorene Freiheit.>

Nach dieser (fiir Colberg hiretischen) Ansicht ist die Freiheit
das, was der Mensch durch den eigenen Willen im Siinden-
fall gerade verloren hat. So kann er die Freiheit nu#r dadurch
zurickgewinnen, indem er nichts mehr will, nicht einmal sich
selbst:

Wilst du nun aus dem Selbst-Sterben wieder ausgehen, so must
du deine eigene Begierde, welche sich in fremde Wesen einfiihret,
gantz verlassen, und in der Selbstheit und eigenen Begierde wer-
den als ein Nichts, auf dafl du nicht mehr dich selber wilst noch
begehrest [...].58

Um diesen Akt der Annihilation geht es jetzt auch in den
beiden groflen Antrittsvorlesungen von 1821 und 1929. Nur
derjenige konne auf den Grund seiner selbst kommen und die
ganze Tiefe des Lebens erkennen, der einmal alles verlassen
habe, dem alles versank. Platon habe diesen grofien Schritt mit
dem Tode verglichen:

Hier muf alles Endliche, alles, was noch ein Seyendes ist, verlassen
werden, die letzte Anhinglichkeit schwinden; hier gilt es alles zu
lassen — nicht blof}, wie man zu reden pflegt, Weib und Kind,
sondern was nur Ist, selbst Gott, denn auch Gott ist auf diesem
Standpunkt nur ein Seyendes. [...] Aber nicht bloff die Objekte,
auch sich selbst muf} der lassen, der sich in jenen freien Aether
erschwingen will. (SW IX, 2171.)

Schelling grenzt sich hier ausdriicklich von Fichte ab, der sich
noch ,an das eigne Ich® geklammert habe (ebd.). Wer sich in

57 Colberg: Das Platonisch-hermetische Christentum, II, 257.
58 Bohme: De signatura rerum, 15, 9.

162



den freien Ather schwingen will, miisse exzentrisch, ekstatisch
aus allem Seienden getrieben werden, insbesondere aus dem
Seienden, das er selber ist.>® — Nach diesen Worten, so ver-
merkt ein berithmter Zeitzeuge dieser Vorlesung, der Dich-
ter August Platen, ,erfolgte eine solche Totenstille, als hitte
die ganze Versammlung den Atem an sich angehalten®.®® Von
Heideggers Antrittsvorlesung sind ganz dhnliche Reaktionen
einer Katharsis tiberliefert. Der Tod (das Nichts) verschlagt
einem den Atem. So betont auch Heidegger, ,,daff wir gerade
nicht durch eigenen Beschluff und Willen uns urspriinglich vor
das Nichts zu bringen vermdgen®, sondern durch die Angst
von uns selbst weg in das Nichts ,hineingehalten® werden:

Die Angst offenbart das Nichts. Wir ,schweben‘ in Angst. Deutli-
cher: die Angst 1488t uns schweben, weil sie das Seiende im Ganzen
zum Entgleiten bringt. Darin liegt, dafl wir selbst — die seienden
Menschen — inmitten des Seienden uns mitentgleiten. [...] Weil das
Seiende im Ganzen entgleitet und so gerade das Nichts andringt,
schweigt im Angesicht seiner jedes ,Ist-Sagen. (GA 9, 112)

Im Vergleich mit Schelling ist jetzt folgendes bemerkenswert:
Das Entgleiten kennzeichnet Heidegger an der Stelle (noch) als
»das Ubersteigen des Seienden im Ganzen: die Transzendenz .
Er bezog sich dabei ausdriicklich auf den Namen ,Metaphy-
sik“. Deshalb auch der Titel als Leitfrage. Metaphysik ist das,
was ,etd — trans — ,Uber® das Seiende als solches hinausgeht®
(ebd., 118). Hier geht es jedoch nicht darum, das Seiende auf
ein ,hoheres Seiendes* hin zu Gibersteigen, sondern darum, von
allem Seienden (Weib, Kind, Ich) verlassen zu werden, auch
vom hochsten: ,Mein Gott, warum hast du mich verlassen?*
Darin liegt die bitterste Erfahrung des Todes und der Angst.

59 Siehe dazu Duque (1999), 185ff. und Seubert (2006), 221 ff.
60 August Platen, Erlangen, 11. Januar 1821, in: Tilliette (1974), 260f.

163



Nicht zuletzt diese Erfahrung ist es, die wenige Jahre spiter
zur Uberwindung der Metaphysik gefithrt hat. Besonders auf-
schluf8reich sind in dem Zusammenhang das Nachwort in der
vierten Auflage der Freiburger Antrittsvorlesung von 1943
(ebd., 303-312) und die Einleitung in der finften Auflage von
1949 (ebd., 365-383). Heidegger spricht dort selbstkritisch von
»Hindernissen®, die sich seinem Denken in den Weg gestellt
hitten, und zwar als etwas, das ,nicht mehr metaphysisch® ist
(ebd., 304).

Wenn das Seiende im Ganzen entgleitet und das Nichts
andringt, dann wird deutlich, was Metaphysik eigentlich ist:
nimlich ,das abnungs-lose Uberspringen (peté,) der ¢borg als
des anfinglichen Seins“ (GA 67, 39). In der Metaphysik wird
das tibersprungen, was die Grindung des Seins erst ernotigt:
der Abgrund des Noch-nicht-Seienden, aber Seinsollenden.
Die ,,Uberwindung der Metaphysik® liegt deshalb darin, ,,daf§
die Wahrheit des Seyns als Ab-grund erfahren und bestan-
den wird“ (ebd., 16). Allerdings konnte diese Erfahrung nur
gemacht werden durch den Absturz im Steigen tiber das bereits
gegebene und gegriindete Seiende hinaus. In einer Vorlesung
von 1937/38 hat Heidegger diesen Absturz so beschrieben:

Nur wer wabrbaft steigt, kann abstiirzen. Wie, wenn die Abstiir-
zenden den Gipfel, den Berg und sein Ragen am tiefsten erfahren
mochten, tiefer und einziger als jene, die scheinbar den Gipfel
erreichen, wodurch er ithnen alsbald die Hohe verliert: zu einer
Ebene und Gewohnlichkeit wird? (GA 45, 23)

Zum Sturz konnte es demnach nur kommen, sofern noch ein-
mal der Versuch gewagt wurde, das Sein auf einen ,hochsten
Grund* hin zu tbersteigen. Denn nur dadurch konnte dieser
Grund auf einmal selbst fragwiirdig werden: Kann es einen
solchen Grund tberhaupt geben? Ist der Grund nicht gerade

164



das, was in der Hohe zibersprungen wird als das Tief-grindige,
Un-ergrundliche? ,Man mufi“, wie Angelus Silesius, der gro-
8e Freund Abraham von Franckenbergs, sagt, ,die Tieffe auf
der Hoehe betrachten“:

Ein ungrund ist zwar Gott / doch wem er sich soll zeigen /
Der muf} bif§ auf die Spitz der ewgen berge steigen. '

Auf der Hohe verliert der Grund seine Grundhaftigkeit:

Ab-grund als wesentliche Verweigerung (Er-eignung) des Grund-
haften — Ungrund — der Grundlose —wo Grund sein sollte — Schein-
grund — so aussehend wie. (GA 67, 64)

Im Allgemeinen ist in Heideggers Schriften ,nur® vom Ab-
grund die Rede. Umso bemerkenswerter ist, daf§ gerade an
der Stelle der Ausdruck Béhmes und Schellings auftaucht.
Was in der Frage nach dem Wesen der Metaphysik zunichst
noch aussieht wie ein Grund, erweist sich im Entgleiten alles
Seienden als ,,Scheingrund®. Das scheinbar Grundhafte ent-
gleitet hierbei mit. Wo eigentlich ein Grund sein sollte, tut
sich ein Ab-grund auf. In ihm enthillt sich der Scheingrund
als Ungrund (Nichtgrund), als Nichts.

Auch in der Freiheitsschrift ist der ,Grund der Existenz®
entglitten, und zwar durch die Aufstellung ihrer Unterschei-
dung (SW VI, 357). Dabei kiindigte sich auch hier die ,, Verwei-
gerung des Grundhaften zunichst zogernd an, um am Ende
mit einem Schlag als Ungrund aufzubrechen: ,wie kénnen wir
es anders nennen als den Urgrund oder vielmehr Ungrund?“
(ebd., 406). Die Frage ist keineswegs von vorneherein ent-
schieden. So war wenige Seiten zuvor noch von der ,Natur —
in Gott“ die Rede als ,,Grund seiner Existenz“ (ebd., 3581.).
Fast scheint es, als ob Schelling und Heidegger zunichst gar

61 Cherubinischer Wandersmann, V, n. 29. Vgl. dazu Stenger (1999).

165



nicht glauben konnten, was sie da sahen. Zu ungeheuerlich
erschien ithnen das Ganze in Anbetracht der fast zweiein-
halbtausendjihrigen Geschichte der Frage nach den ,letzten
Griinden® des Seins. Und doch geriet diese Frage in dem
Augenblick ins Wanken, wo die Frage nach dem Wesen ,vor
allem Grund und vor allem Existierenden® ausdriicklich ge-
stelle wurde. Grund und Existenz sind als ,,die zwei gleich ewi-
gen Anfinge® (ebd., 408) gleichurspriinglich. Was diesen beiden
Anfingen vorhergeht, kann somit nicht wieder ein ,,Grund“
oder ein ,,Urgrund“ sein. So bemerkt Heidegger schon in Sein

und Zeit, dafl

das Phinomen der Gleichurspriinglichkeit der konstitutiven Mo-
mente in der Ontologie oft miflachtet worden [sei] zufolge einer
methodisch ungeziigelten Tendenz zur Herkunftsnachweisung
von allem und jedem aus einem einfachen ,Urgrund". (SuZ, 131)

Wie grundlos diese Tendenz ist, wurde jedoch erst in dem
Moment offenbar, in dem das Phinomen der ,,Gleichurspriing-
lichkeit“ von Grund und Existenz selbst in den Blick trat:

Da es vor allen Gegensitzen vorhergeht, so konnen diese [Grund
und Existierendes] in thm nicht unterscheidbar noch auf irgend
eine Weise vorhanden seyn. (SW VII, 406)

Allein das, was so noch als Grund erscheint, ist vermutlich, wenn
es aus ihm selbst erfahren wird, ein Anderes und noch Ungesagtes,

demgemifl auch das Wesen der Metaphysik etwas anderes ist als
die Metaphysik. (GA 9, 367)

Das ,Andere“ und ,noch Ungesagte“ im Wesen der Meta-
physik ist der Ungrund oder Abgrund. In ihn wird der Wille
geworfen: ,Die Freiheit zum Grunde west aus der Geworfen-
heit in den Abgrund® (GA 67, 62). Von daher gesehen ist jedes
weitere ,,Haftenbleiben in der Transzendenz [...] ein Riickfall
in die Metaphysik* (ebd., 63). Was werden kann und werden

166



soll, das ist in der un-ergriindlichen Tiefe des Nichts je erst zu
ergriinden und zur Entscheidung zu bringen. Im Ungrund des
Nichts selbst gibt es aber (noch) keine Griinde fiir das Sein!
Deshalb ent-setzt die Angst den Menschen aus dem ,letzten
Triager aller Dinge“ in den Abgrund der Freiheit (s.o. 891f.).
Schon ein Jahr nach der Antrittsvorlesung, in der Abhandlung
Vom Wesen der Wahrheit (1930), ist darum nicht mehr von
Transzendenz die Rede, sondern von ,,Eksistenz*. Damit hat
Heidegger de facto Schellings Terminus der ,,Ekstase® tber-
nommen:

Eher konnte man fir jenes Verhiltnis die Bezeichnung Ekstase
gebrauchen. Namlich unser Ich wird aufler sich, d.h. aufler seiner
Stelle, gesetzt. (SW IX, 229)

Das Sein-lassen, d. h. die Freiheit ist in sich aus-setzend, ek-sistent.
[...] Die in der Wahrheit als Freiheit gewurzelte Ek-sistenz ist die

Aus-setzung in die Entborgenheit des Seienden als eines solchen.
(GA 9, 189)%2

In den fiinfziger Jahren des vorigen Jahrhunderts haben Walter
Schulz und Wolfgang Wieland erstmals versucht, den Begriff
der ,Ekstase“ in Schellings Erlanger Vorlesung aufzuschlis-
seln. Schulz hat den Begriff in der von Hegel herausgearbei-
teten Thematik der Vermittlung interpretiert als ,, Auler-sich-
setzung® der Vernunft.® Von daher sah er in Schelling einen
verkappten ,Hegelianer, der den deutschen Idealismus in
der Auseinandersetzung um die ,gemeinsame Sache® vollen-
det habe.®* Weitaus tiberzeugender ist fiir uns in der Hinsicht
Wieland, der hier bereits Heideggers Analysen der ,,Ekstasen

62 Zu Heideggers Bestimmung der Freiheit als ek-sistente Freiheit vgl. von
Herrmann (2002), 114ff.

63 Schulz (1955, 21975), 611f.; 122f.

64 Ebd., 111f.

167



der Zeitlichkeit“ angelegt sah.®® Was Schulz tiber Schellings
Spatphilosophie sagt, trifft auf Hegel zu. Fiir Hegel setzt sich
das ,reine Wissen“ aufler sich, um sich seiner unmittelbaren
Titigkeit als Einheit von Subjekt und Objekt bewuflt zu wer-
den.® BeiSchelling und Heidegger verhalt es sich genau umge-
kehrt: Fiir sie kommt das Wissen in der Freiheit erst zu sich
selbst. Deshalb muff der Mensch sein ganzes Wissen aufgeben,
wenn er in die anfingliche Freiheit des Denkens zurtickkehren
will:

Alles also fordert den Menschen zu jenem Aufgeben seines Wis-
sens, zu jener Scheidung auf, durch die er zuerst sich in volliger
Freiheit erblickt, aber auch ihm gegentiber die vorige Freiheit in
ithrer uranfinglichen Lauterkeit. (SW IX, 245)

Wenn das Wissende, welches allerwirts dem Seyn unterliegt, d.h.
dieses endlich zuriickgetrieben wird in seine eigne Tiefe — auf alles
Seyn verzichtet — sich in seine Ungrindlichkeit sehnend und daf§
es gar kein Seyn an sich hat, [...] dann fuhlt es die Kraft, das Seyn
zu iberwinden. Denn es ist eigentlich Nichts — ist vor allem Seyn —
kommtallem Seyn zuvor — hier geht das Wissen an sich, von seinem
gegenwirtigen Zustand hinweg — éxatdioig, bis Es — das Wissen in
uns — wieder zu Sich kommt. (WA-Frg. II, 3001f; vgl. ebd. 309)

Schelling sieht in diesem Von-sich-selbst-weg-Gehen des Wis-
sens das Sokratische Wissen des Nichtwissens begriindet (SW
IX, 239). Der Anfang des Wissens ist Nichtwissen. Das Nicht-
wissen meint hier nun aber keineswegs den Mangel oder das
Fehlen von Wissen, sondern vielmehr das, was das Wissen erst
zu sich kommen 1af8t: d.1. die Freiheit des Denkens als ,eigne
Tiefe“ des Wissenkonnens. Von Heideggers ekstatischer Zeit-
lehre ausgesehen ist die Freiheit die Zukunft des Noch-Nicht,

65 Wieland (1956), 10ff.; 32{f.; vgl. dazu SuZ, §65.
66 Hegel: Logik I, 42f.

168



in der das Wissen im Denken erst auf sich zu kommt.*” Aller-
dings: Um das zu sehen, mufl sich der Mensch erst wieder ,,von
seinem Sein losreiffen, um ein freies Sein anzufangen® (s. 0. 63).
Der Loswurf erfolgt hierbei in einem dreifachen Sprung als:
Entsetzung — Absprung von dem, was ist: vom Seienden
im Ganzen.
Nichtssetzung — Rucksprung in das, was war, bevor etwas
(Annihilation)  wurde: das Nichts oder Noch-Nichts als
Freiheit des moglichen Seins, des Seinkon-
nenden. Und
Aussetzung  — (Wieder-)Einsprung in das, was in und mit
der Geburt und Erweckung des je eigenen
Daseins wirklich geworden ist.
Allein dieser dreifache ,Sprung lafit erst das Da [...] als die
Augenblicksstitte des Irgendwo und Wann entspringen® (GA
65, 236).% In ihm vollzieht sich die ,Selbsterkenntnis der ewi-
gen Freiheit®, d.i. die Erkenntnis, dafl die Freiheit ekstatisch,
aufSerhalb meines eigenen Seinwollens liegt. Die Ekstase ist
darum etwas, das ,dem Egoisten nicht gefillt“ (WA-Frg. II,
309). Denn je mehr ich die Freiheit (gleichsam als Besitz) fiir
mich haben will, desto mehr schlieffe ich mich damit in den
Kreis meines Eigenwillens ein. Und desto mehr schliefe ich
mich damit von dem aus, durch das ich selbst allererst in die-
sen Kreis gekommen bin, um irgendwo, irgendwann als dieser
Mensch bei mir zu sein (vgl. SW IX, 230f.; 2441.). Deshalb
sagt Bohme, dafl die ,eigene Begierde sich in fremde Wesen
einfithret” (s.0. 162). Je mehr sich der Mensch selbst haben

67 Vgl. SuZ, 329-331. Einen ersten Vergleich ihrer Ekstase-Begriffe hat Ohashi
(1975) angestellt.

68 Die drei Kapitel unserer Studie beruhen auf diesem dreifachen Sprung. Siehe
auch Anhang: Der Gang zu den Miittern.

169



will, desto fremder wird er sich; denn der Ursprung seiner
Ichheit liegt gerade auflerbalb ihrer selbst in der Freibeir des
»zu-sich-selbst-Gekommenseins“ (ebd., 227). Allerdings, so
raumt Schelling ein, scheuen die ,,Meisten® ,,vor dieser grund-
losen, [nur] durch sich nothwendigen Freyheit“ zuriick:

So nah liegt jedem Menschen der Ungrund der Ewigkeit, vor dem
er sich entsetzt, wenn er ihm vor’s Bewufitsein gebracht wird. (WA,
93)

In der ,Entsetzung® vor dem Ungrund iberfillt einen die
Grundlosigkeit, Unbegreiflichkeit und nicht zuletzt auch die
Fremdheit und Zufilligkeit, das Sich-selbst-zugefallen-Wer-
den oder die ,Zuwerfung® (Heidegger) des eigenen Selbst:
Ich hidtte auch nicht sein kénnen. Ich hitte auch ein ganz
anderer werden konnen als der, der ich an diesem Ort, in die-
ser Zeit, als diese Person geworden bin. Der einzige Grund
fiir meine Existenz liegt darin, dafl die Freiheit in mir, wie in
jedem anderen ,,menschlichen Bewufitsein® auch, eine Stitte
gefunden hat (s. 0. 91), worin sie sich selbst als Sein von etwas
Erscheinendem, zum Dasein-Kommenden fassen konnte:

Alda ergreift die Freyheit sich selber in sich, und der Tod oder
Schrack filt mit in die Freyheit, als unmichtig, und gibt sich frey.*

Deshalb ist es im Grunde auch nicht der Mensch, der zu sich
selbst kommt, sondern die Freiheit: ,,Jedes einzelne mensch-
liche Bewuf3tseyn ist wieder ein Zusich-kommen der ewigen
Freiheit” (SW IX, 240), da sie ,gar keine Stitte hat, wo sie zu
sich kommen kann, als in unserm Bewufltseyn® (ebd., 234).
Dasselbe sagt Heidegger, wenn er erklirt, dafl die Freiheit
nicht als Eigenschaft, sondern als Ursprung unseres Daseins
zu begreifen ist:

69 Bohme: De signatura rerum, 3, 38.

170



Der Mensch ,besitzt* die Freiheit nicht als Eigenschaft, sondern
hochstens gilt das Umgekehrte: die Freiheit, das ek-sistente, entber-
gende Da-sein besitzt den Menschen und das so urspriinglich, daf§
einzig sie einem Menschentum den alle Geschichte erst begriinden-
den und auszeichnenden Bezug zu einem Seienden im Ganzen als
einem solchen gewihrt. (GA 9, 190)

Freiheit ist das umgreifende und durchgreifende Wesen, in das
zuriickversetzt der Mensch erst Mensch wird. Das will sagen: Das
Wesen des Menschen griindet in der Freiheit. Die Freiheit selbst
aber ist eine alles menschliche Seyn tiberragende Bestimmung des
eigentlichen Seyns tiberhaupt. (GA 42, 15)

Bevor der Mensch ins Dasein tritt, ist noch alles dunkel, was,
wann, wo, fir wen zum Sein einer je eigenen erscheinenden
Welt kommen soll. Denn eben das ist in der Freibeit zur Ent-
scheidung zu bringen! Freiheit geschieht da, ,,wo eine Schei-
dung, Entscheidung statt findet“. Eine Entscheidung kann
aber nur da stattfinden, wo ihr ,ein Zustand der Ungeschie-
denheit“, der ,,absoluten Indifferenz® vorausgeht. Das ist ,die
Nacht, aus der der Mensch erst in das frohe Licht der Freyheit
geboren® (WA, 95) und ,,im Momentder Aktion der Scheidung
selbst in’s Bewufltseyn erhoben wird“. Der Mensch erblickt
sich hierbei als ein Wesen, ,,das nichts hinter sich hat als den
Ungrund der Ewigkeit, aus dem es unmittelbar entsprungen
(ebd., 98). Damit wird ihm selbst ,in jener Scheidung der
Krifte, der Zersprengung der Finsternifi“ erst ,ein Blick der
Ewigkeit und also auch der Freyheit seines Wesens“ (ebd., 99)

gewihrt: ,freedom is atemporal: a flash of eternity in time“.”

70 Zizek (1997), 33.

171



4. Evolution und Ereignis

Wir kommen damit auf das zuriick, von dem wir in diesem
Kapitel ausgegangen sind: auf die ,wahre Imagination® als
»Ereignis® (s.o0. 1281.). Das, was Schelling den Blick der Ewig-
keit und der Freiheit des menschlichen Wesens nennt, ist die
»Zersprengung der Finsternis“ im Ereignis. In dieser Spren-
gung miussen die Krifte (Potenzen) im Sein erst auseinander-
gehen, um sich in unserem Blick als Sein von etwas Seiendem
zusammenzufiigen:

[...] die Scheidung zwischen Seyn und Seyendem ist bedingt durch
die Scheidung im Seyn und beyde fallen zusammen. Durch das
Auseinandergehen der Krifte im Seyn werden sie frei und es ent-
steht hieraus das erste eigne Leben im Objektiven. (WA, 36)

Als Ereignis (der Unter-schied) aber 1iflt das Seyn erst das Seiende
auseinandertreten und so die Lichtung ,beziehen’; der Austrag ist
aber Aus-trag in das Sein als Gott und Mensch, als Welt und Erde.
(GA 67,77)

Versuchen wir jetzt den ,,Austrag” dieser vier Seinskrifte von
Heideggers Ereignis-Denken aus niher zu erldutern:

Gott, Mensch, Welt, Erde gehoren zum , Ereignis“. Als sol-
che werden sie erst zu dem, was sie sind — an sich selbst und
im Verhiltnis zueinander —, durch die sebnende Suche, etwas
(eine sich selbst verborgene Erde) als etwas (als Sein einer
aufgehenden Welt) in den Blick eines ,,ungriindlichen Auges“
zu bringen. Jede der vier Seinsweisen ist demzufolge nur zu
verstehen, sofern die jeweils drei anderen Weisen des Seiend-
seins immer schon aus ihrer inneren Zusammengehorigkeit
zum Er-eignis des In-den-Blick-Bringens (Er-iugens) mitge-
dacht werden. Soll nun etwas als etwas in den Blick treten, so
muf Jegliches erst einmal im Abgrund des moglichen Seyns

172



auseinandertreten. Erst dann kann es im Menschen, in sei-
nem Blick, die ,Lichtung” oder den ,offenen Punkt“ fur den
sLichteinstrahl“ beziehen (s. 0. 146). Heidegger spricht in dem
Zusammenhang vom ,kreuzenden Widerspiel“ in der ,Ent-
gegnung von Gott und Mensch“ und dem ,,Streit von Welt
und Erde“ (GA 66, 3071f.); und Schelling vom ,,unmittelba-
ren Widerspiel“ oder ,, Widerstreit“ zwischen der ,,unanfingli-
chen Ewigkeit“ und der im Menschen, in seinem Augen-Blick,
»ewig beginnenden Zeit“ (WA, 2291.).

Das ,lauterste Wesen“ kann sich nicht selbst verwirklichen,
als solches miifite es schon wirklich sein (s.o0. 15f.). Um wirk-
lich-wirkend zu werden, muff es aus der Ewigkeit seines ,,lau-
teren Seinkonnens“ heraustreten. Und das ist jetzt nur ,,durch
eine von ihm unabhingige Bewegung“ moglich. ,Man kann
diese Bewegung als den Gegensatz der Ewigkeit die ewige
Zeit nennen.” Die ewige Zeit ist jedoch ,nicht die unendli-
che, anfanglose, sondern vielmehr die ewig beginnende Zeit“
(WA, 229). Als solche ist sie ,das unmittelbare Widerspiel der
unanfinglichen Ewigkeit“. Das Ewige kann sich nur verwirk-
lichen, indem es in der Zeit als ewiges Spiel des Lebens immer
von neuem beginnt (ebd., 230; vgl. 2341.).”" Heidegger nennt
das ,Widerspiel“ deshalb auch das ,Spiegel-Spiel der Welt*.
Das ,,Spiegel-Spiel der Welt“ ist der ,Spiegel der Weisheit“
(s.u. 230f.). In thm spiegelt sich das wider, was der Erde im
Menschen, im ,Rad seiner Geburt®, immer wieder abzuringen
ist als aufgehendes Sein der Welt:

Jedes der Vier spiegelt in seiner Weise das Wesen der tibrigen wider.
[...] Wir nennen das ereignende Spiegel-Spiel der Einfalt von Erde
und Himmel, Gottlichen und Sterblichen die Welt. (GA 7, 180f.)

71 Zum ,ewigen Anfang“ sieche Lawrence (1989), bes. 190f. Zum Verhiltnis
,Ewigkeit und Zeit* siche den folgenden Abschnitt.

173



In dem beriihmten Brief an Ernst Jiinger, der unter dem Titel
Zur Seinsfrage 1956 veroffentlicht wurde, kennzeichnet Hei-
degger dieses ,kreuzende Widerspiel“ durch das Zeichen der
kreuzweisen Durchstreichung des Serss im Ereignis. Als sol-
ches zeigt es ,in die vier Gegenden des Gevierts und deren
Versammlung im Ort der Durchkreuzung” (GA 9, 411). Der
»Ort der Durchkreuzung® ist als solcher der Abgrund des
vierfach zu ergriindenden Seins des Gevierts — der Tetraktys.”
Die Unterscheidung der Seynsfuge ist demzufolge nicht blof}
eine eindimensionale zwischen Grund (Gott) und Existenz
(ens creatum), sondern eine zweidimensionale. Um Grund
von etwas zu werden, mufl sich das Grund-sein-Wollende
im Abgrund erst noch in einen Grund hineinbilden. Dieser
Grund ist der Mensch als Blick- und Scheidepunkt des Seins.
Dabei durchkreuzt der Mensch den Plan Gottes, indem er
durch die Wahl seiner Tat dem Zwang der kausalen Naturord-
nung entgegenwirke:

Nur durch eine gegenwirkende, den Zwang der ersten authebende
und sie brechende Kraft, deren Wirkung die der ersten durch-
kreuzend, die zweyte Dimension hervorbringt, macht eine Unter-
scheidbarkeit der Dinge und ein gegenseitig freyes und unabhingi-
ges Leben zwischen den verschiednen Organen des groflen Ganzen

moglich. (WA, 38)

Die folgende Darstellung stiitzt sich auf zwei Schemata, in
denen Heidegger die vierfache Scheidung des Seins zur An-
zeige gebracht hat (GA 65, 310; GA 69, 27). In dieser Schei-

72 S.o. 114ff. Zum Begriff der ,,Vierung und des , Gevierts“ bei Heidegger als
Tetraktys vgl. Schlegel (2001). Der Ausdruck ,,Gevierdte® ist ein alter Aus-
druck fiir die Tetraktys (Schulze (1983), 149f.). ,Uber das [welteréffnende]
pythagoreische Quadrat in der Natur und seine vier Weltgegenden (1798)
spricht auch schon Baader (SW 3, 248-268).

174



dung oder Sprengung liegt zugleich die ,strittige Zugehorig-
keit*, das ,Band der Krifte“ im ,innersten Zusammenflufi des
Streits® (s.0. 118):

Das sprengende Zwischen versammelt, was es ins Offene sei-
ner strittigen und verweigernden Zugehérigkeit rickt, nach dem
Ab-grund zu, aus dem Jegliches (der Gott, der Mensch, die Welt,
die Erde) in sich zuriickwest und so dem Seyn die einzige Ent-
schiedenheit der Er-eignung laf}t. (GA 65, 485)

Die Welt des Menschen als Ebenbild (Spiegel, Reflexion)
des zu sich kommenden Universalwillens

Gott Welt
(das Griindende) (das Gegriindete)

Die Scheidung der Krifte
aus Nichts als Abgrund
und Quelle des

vierfach zu

Die Einbil
Die Sehnsucht I -mbl\x‘/hing
d Einen mn elr{e ‘e t
es (Imagination)
A
Erde, Natur » Mensch
(das zu Griindende) Die Abscheidung und Selbstwerdung (der Grund)

des Partikularwillens

Die Unterscheidung zwischen Grund und Existenz wird hier
auf eine vierfache Unterscheidung zuriickgefiihrt. In dieser
Unterscheidung ist die Gottheit nicht schon ein Grund oder
»ein alter Papa mit weiflem Bart, der Dinge anfertigt” (GA 42,
234), sondern ein sich suchender Wille zum Grund. In die-
ser Suche mufite sich der Wille im Abgrund erst finden, um
,Grund von etwas Existierendem‘ z» werden. Zu diesem ,, Wer-

175



den“ bemerkt Heidegger selbst folgendes: Hier komme ,die
ganze Kiithnheit des Schellingschen Denkens ins Spiel®, und
zwar nicht als ,leeres Gedankenspiel eines tibersteigerten Ein-
zelgingers“, sondern als ,Mitvollzug einer denkerischen Hal-
tung, die in Meister Eckhart anhebt und bei Jacob Boehme
eine einzigartige Entfaltung gewinnt® (GA 42, 2031.).”

Auf Meister Eckhart konnen wir in dem Zusammenhang
nicht niher eingehen. Nur soviel: Die Idee vom Werden Got-
tes ist auch schon in seinem Denken zu finden. So heifit es an
einer theologisch noch immer sehr umstrittenen Stelle in den
Deutschen Predigten: ,er [der vater] gebirt mich niht aleine
sinen sun, mér: er gebirt mich sich und sich mich und mich
sin wesen und sine natlre.“”* Es handelt sich hierbei um eine
der Thesen, wegen derer sich Eckhart im Jahre 1327 vor einer
Theologie-Kommission in Avignon verantworten mufite und
die nach seinem plotzlichen Tod (1328) in der Bulle Johan-
nes XXII. In agro dominico (1329) als hiretisch oder der
Hiresie verdichtig verdammt wurden. Der Hiresievorwurf

73 Nicht ohne Grund kommt Heidegger in seiner Schelling-Vorlesung immer
wieder auf den ,,werdenden Gott“ zuriick (vgl. ebd. 195ff., 212ff., 234{f.). Er
entspricht dem, was Heidegger in den Beitrigen den ,letzten Gott“ nennt:
Dieser erscheint erst ganz zuletzt, wenn im ,,abgriindigen ,Raum‘ des Seyns
selbst“ das Ziel seines Wollens erreicht und vollendet ist (GA 65, 416f.).
Zum Begriff des ,,ewigen Werdens“ bei Schelling vgl. vor allem die folgende
Stelle aus einem Entwurf zum Ersten Buch der Weltalter: ,Ich habe dir
schon gesagt, dafy mir das Leben Gottes ein ewiges Werden ist. Wenn dann
nun aber das Seyn Gottes gleich ist einem (wiewohl ewigen) Werden, so ist
es auch gleich einem (wiewohl ewigen) Ubergang aus Nichtseyendseyn in
Seyendseyn und du mufit Gott setzen als nichtseyend, nicht dafl er es je und
irgendwann in der That gewesen (denn er ist in einer ewigen Bewegung ins
Seyn), sondern nur der Begreiflichkeit halber und damit du jenes Werden
verstehen konntest” (WA, 200).

74 Meister Eckhart: Werke I, Predigt 6, 82.

176



besteht im Kern darin, day mit dem ,,Sohn“ nicht nur Chri-
stus gemeint ist, sondern jeder edle (nobilis) und gute Mensch
als ,homo divinus“.”> Die These hingt unmittelbar mit einer
anderen zusammen, die in der Bulle ebenfalls als hiretisch
eingestuft worden ist, mit der These, daf§ Gott ohne den Men-
schen gar nicht gewuf$t hitte, etwas zu tun: ,Deus sine tali
homine nesciret quidquam facere“.”® Denn, so Eckhart selbst:

Got wiirket alliu siniu werk dar umbe, daz wir der eingeborne
sun sin. [...] und tuot rehte, als ob im sin gotlich wesen welle
zerbrechen und ze nihte werden an im selben, daz er uns offenbare
allen den abgrunt siner gotheit und die viillede sines wesens und
siner natfire.”’

Gott tut gerade so, als ob ihm sein Wesen zerbrechen wolle
und zunichte werde, wenn der Mensch nicht wire, dem er
»die Fiille seines Wesens und seiner Natur® im ,,abgrunt® mit-
teilen konnte. Warum der Mensch fiir die Ergrindung des
Seins notwendig ist, hat Baader in seinen Evliuterungen zur
Lehre von der Freiheit (1828) gezeigt. Dabei bezog er sich
ausdriicklich auf Meister Eckhart: ,, In der Lehre vom Grunde
ist nemlich allgemein noch tibersehen worden, dass der Grund
die Mitte des Begrindeten und sich Begriindenden ist.“”® Der
Grund fallt nicht mit dem Begriindenden zusammen; vielmehr
ist er in der ,Mitte“ zwischen dem Begriindeten und dem sich
Begriindenden. Als solche Mitte bildet der Grund denjenigen
Ort, worin das ,,Begrindungsstreben® erst eine Stitte findet,

75 Vgl. dazu die Art. 10-12, 20-22 der Bulle, in: Sudrez-Nani (1992), 31-96; 591f.

76 Art. 13, ebd., 69.

77 Meister Eckhart, a.a.O., Predigt 12, 142/144.

78 Baader: Spekulative Dogmatik, SW 8, 179. Die Erliuterungen bilden das
Schlufistiick aus dem ersten Heft von Baaders Vorlesungen iiber speculative
Dogmatik, ebd., 153-192. Dabei handelt es sich ganz offensichtlich auch um
Erlduterungen zu Schellings Freiheitsschrift!

177



in der es sich als Grund des Seins ,einerzeugen® oder ,ein-
gebaren® kann:

Das Begriindungsstreben ist folglich das Streben, sich die Mitte
als Grund des Seins einzuerzeugen oder einzugebiren und diese
Mitte eines Selbstischseienden, zur Selbheit Bestimmten, ist dessen
Genitus [...].”°

Baader bemerkt dazu, daf§ nicht die ,selbstlose®, sondern
nur die ,selbstische Creatur® — also der Mensch — eine sol-
che Mitte hat und dafl es demzufolge ,die Bestimmung der
selbstischen Creatur ist, diese Mitte in sich zum positiven
Grunde zu erheben und zu fixieren®.* Darauf folgt der ent-
scheidende Hinweis auf Meister Eckhart. Wenn dieser sagt:
»Dass der Vater immer nur dahin treibe und jage, dass sein
Sohn geboren werde,“ dann komme darin der ,ewige theo-
gonische Process“ zum Ausdruck, ,,sich in der Lebensgeburt
zu vollenden®.?! Ein Semester vorher, in der Miinchner Vorle-
sung System der Weltalter (1827/28), kam Schelling bereits zu
demselben Schlufi:

Durch die Erklirung daf§ der Mensch die volle Geburt des Sohnes
war, folgt dafl die ganze Natur nur den Verlauf der gottlichen
Geburt darstellt, und dafl zu dieser Geburt gleichwol schon mit
der Grundlegung der Welt der Grund gelegt sein mufle. (SWA,
178)

79 Ebd., 180.

80 Ebd., 179. In der Freiheitsschrift heifit es analog dazu: ,,Diese Erhebung des
allertieffsten Centri in Licht geschieht in keiner der uns sichtbaren Creaturen
aufler im Menschen® (SW VII, 363).

Ebd., 188. Vgl. Meister Eckhart, a.a.O., Predigt 39, 422: ,Und dar umbe

engeruowet der vater niemer, er enjage und entribe alle zit dar zuo, daz sin

8

—

sun in mir geborn werde.“

178



Mit anderen Worten, wenn Gott im Anfang Himmel und
Erde schuf und am Ende den Menschen, so ist das nach die-
ser Darstellung Ausdruck eines ,theogonischen Prozesses®,
worin der Urwille in seinem ,Begriindungsstreben® erst zu
sich selbst kam. Denn erst im Menschen als ,,Endabsicht bei
der Schopfung jener Welt“ wurde der Grund dafir gelegt, dafl
die Erde als Welt offenbar werden konnte. Auch Schelling
verweist hierbei ausdriicklich auf ,die herrlichen Stellen in
den ilteren Mystikern Eckhart, Tauler, Bohme ...“ (ebd., 172).
Nun wurde gerade diese These scharf angegriffen, und zwar
von Friedrich Heinrich Jacobi und von Friedrich Gottfried
Siiskind als Idee einer ,,Evolution Gottes*:

In mehr als Einer Hinsicht ist nehmlich die Idee eines durch die
Schopfung sich ausbreitenden, aus einem dunkeln, ithm vorber-
gehenden, Grunde, Chaos, Natur, aus einem, als solchem, nicht-
intelligenten und nicht-sittlichen Princip, sich erst zum actu voll-
kommensten evolvierenden, erst am Ende der Zeit ganz personlich
werdenden Gottes, nach meiner Ueberzeugung das Anstofligste,
was ich je in einer Philosophie gefunden habe. $2

Warum die Idee so anstoflig ist, hat ein Jahrhundert spater
(1927) der Ideenhistoriker Arthur O. Lovejoy gezeigt. Hier
liegt der Wendepunkt, wo sich die Zwei-Welten-Lehre ,,der
traditionellen Theologie und Metaphysik in ihr Gegenteil®
verkehrte:

Gott selbst war nun in der Zeit, wurde sogar mit dem Prozef} iden-
tifiziert, in dem die gesamte Schopfung den langsamen und mihse-
ligen Aufstieg auf der Leiter der Méglichkeiten durchmacht; sofern
der Name Gottes dem hochsten Punkt dieser Leiter vorbehalten

82 Suiskind: Priifung der Schellingschen Lehren von Gott, Weltschpfung, Frey-
heit, moralischem Guten und Bésen (1812), 59f. Vgl. dazu oben Abschnitt
1L, 2 Der Streit um die Géttlichen Dinge.

179



bleiben sollte, wurde Gott als das noch nicht verwirklichte Endsta-
dium dieses Prozesses aufgefafit. So wurden die Emanations- und
Schopfungslehre durch eine radikale oder absolute Evolutionslehre
(so konnte man sie vielleicht am besten nennen) verdringt. [...]
Dies wird am deutlichsten bei Schelling. %

Wie erwihnt, ist bereits in den Weltaltern vom ,Keim oder
potentielle[n] Zustand Gottes in der Folge der Evolution®
die Rede (WA, 44; s.0. 951.). Darunter ist freilich noch nicht
im engeren biologischen Sinne die Ausdifferenzierung und
Hoherentwicklung des organischen Lebens zu verstehen. Fiir
Schelling geht es hier rein spekulativ um diejenige Kraft, durch
die der Entstehungsprozefy des Lebens erst in Gang gekom-
men sein soll:

Denn dieses ganze Leben entstand zuerst aus der Sehnsucht der
Ewigkeit nach sich selber, in welchem sich-Suchen und doch sich
nicht finden-Ko6nnen auf eine drangvolle Art sich der Wille erzeug-

te, [...]. (WA, 147)%

Im 20. Jahrhundert ist dieser Gedanke vor allem von Bergson,
Scheler und Teilhard de Chardin wieder aufgegriffen wor-
den als ,,évolution créatice” und als , Einheit von Drang und
Geist“. Der Wille hat sich in der Natur gesucht — ,als ein
unablissiges Suchen, eine ewige nie gestillte Sucht zu seyn®

83 Lovejoy (1985), 3791.; vgl. ebd., 380-391. Zur Weltalterlehre als ,,spekulativer
Evolutionsgeschichte siehe auch Oesterreich (1985), 741f.

84 Schelling zitiert hierzu ein ,altes Wort®, das er von Oetinger iibernommen
hat: ,,Quaerit se natura, non invenit® (SW VIII, 232; vgl. Oetinger: Philo-
sophie der Alten, 30). Fraglich ist allerdings, ob Oetinger und Schelling um
die Quelle dieses Wortes gewufit haben. Es stammt aus dem Satyricon des
Petron (V, 24), und dort hat es eine ganz andere, nimlich geradezu obszone
Bedeutung. Gemeint ist dort die unbefriedigte Natur der zahlreichen jun-
gen Kriegsgefangenen, die noch vor ihrer Geschlechtsreife von den Rémern

kastriert und als Lustsklaven (scorta) verschleppt wurden.

180



(SW VIII, 232), doch erst im Menschen gefunden; erst in ihm
fand er einen Ort, worin er sich selbst als Geist eines sich selbst
bewuflt werdenden Lebens verwirklichen konnte, und zwar
weil
Gott selber nur die hochste Evolution des ewigen Lebens ist, das
er selber ist. — [Das] ist der Geist des ewigen Lebens, das aber nur
in der vollendeten Evolution dieses Lebens verwirklicht werden

kann (zuvor nicht verwirklicht). Ein stetiges Werden — continua

manifestatio. (WA-Frg. II, 631.)

Wirde man sich auf diese Spekulationen ernsthaft einlassen,
dann wiirde der in den letzten Jahren neu entbrannte Streit
zwischen Kreationisten und Neodarwinisten sich von selbst
erledigen. Der ,,Wille Gottes“ steht nicht schon am Anfang,
sondern erst am Ende des ganzen Prozesses, als causa fina-
lis, nachdem im Laufe der Evolution endlich ein Ort gefunden
wurde, worin E7 sich selbst als ,,Ort der Gottwerdung® (Sche-
ler) verwirklicht hat:

Der Ort dieser Selbstverwirklichung, sagen wir: gleichsam jener
Selbstvergottung, die das Durch-sich-seiende-Sein sucht und um
deren Werden willen es die Welt als eine ,Geschichte in Kauf nahm
—das eben ist der Mensch, das menschliche Selbst und das mensch-
liche Herz. Sie sind der einzige Ort der Gottwerdung, der uns
zuganglich ist — aber ein wabrer Teil dieses transzendenten Prozes-

ses selbst.®

In seinem Nachruf auf Max Scheler (vom 21. Mai 1928) hat
Heidegger diese Darstellung als ,,ungeheuer kithn“ gesehene
»Idee vom schwachen Gott“ gewtirdigt, ,der nicht Gott sein
kann ohne den Menschen, so dafl der Mensch selbst gedacht
wird als ,Miterwirker Gottes “ (GA 26, 63). Auch diese Idee

85 Scheler: Die Stellung des Menschen im Kosmos, GW 9, 70.

181



weist auf Schelling zurtick. In der Philosophie der Offenba-
rung heiflt es, dafl Gott ,,die Endlichkeit sucht und nicht ruht,
bis er alles in die endlichste Form gebracht hat“. Darin konne
man seine ,,Schwiche gegen den Menschen finden“ (UPhO,
422).% Denn: ,,Das Wesentliche ist, dafl Gott aufler dem Seyn
bleiben muf, kein Einzelnes werden kann“ (WA-Frg. I1, 119).
Am Ende der Schellingvorlesung hat Heidegger daraus den
einzig moglichen, darum nicht weniger kithnen Schluf gezo-
gen, daf} nur der Mensch im Sein steht und demgemif} das
Wahre als Seiendes erfahren kann:

Wenn das Seyn in Wahrheit vom Absoluten nicht gesagt werden
kann, dann liegt darin, daf§ das Wesen alles Seyns die Endlichkeit
ist und dafl nur das endlich Existierende das Vorrecht und den
Schmerz hat, im Seyn als solchem zu stehen und das Wahre als
Seiendes zu erfahren. (GA 42, 280)

Das Wesen des Seins ist die Endlichkeit. Um selbst im ,Nun®,
in einem Augenblick, sein zu kdnnen, muf§ sich das Absolute
verendlichen. Und das ist zu#r in der Existenz des Menschen
moglich:

Ich weifl dafl ohne mich GOtt nicht ein Nun kan leben /
Werd” ich zu nicht Er muf§ von Noth den Geist auffgeben.®

»Das Seyn ist Not der Gotter” (s.o. 137). Denn nicht im Sein,
dasimmer endlich ist, sondern: ,Nur iiber dem Seyn wohnt die
wahre, die ewige Freyheit. Freyheit ist der bejahende Begriff

86 Scheler selbst verweist in seiner zweiten Spatschrift Idealismus-Realismus
auf ,jene Lehre Schellings®, derzufolge ,,das Realsein der Welt [...] aus einer
Sucht nach Realitat“ entspringt, ,die selbst noch nicht real sei“ (GW 9,
2091; vgl. 2941t.). Mit Schelling spricht Scheler hier auch vom ,,Urdrang zum
Sein® (vgl. dazu SW VIII, 220; 2311,; 2621f.). Zu dem komplexen Verhaltnis
zwischen Schelling, Scheler und Heidegger siche Poggeler (1999), 1341f.; 2751.

87 Cherubinischer Wandersmann, I, n. 8. Vgl. dazu Stenger (1987), 71f.

182



der Ewigkeit oder dessen, was tber aller Zeit ist (WA, 14).
Deshalb muf} sich der Wille verendlichen, wenn er in der ewi-
gen Freiheit wirklich-wirkend werden will. Die Endlichkeit
des Seins aber ist die Zeit.

5. Die ewige Freiheit als Augenblick
im Ungrund der Zeiten

In seiner Studie Die Zeit der Seynsfuge. Heideggers Interesse
an der Freibeitsschrift bemerkt Claus-Artur Scheier folgendes:

Das Tertium comparationis, das Heidegger eigentlich berechtigt,
die Dualitit als Seynsfuge und so als (metaphysische) Gestalt der
ontologischen Differenz zu denken, sind nach allem weder die
Begriffe — Grund, Existenz, Sein, Seiendes — noch ihr fragliches
logisches Verhiltnis — Verschiedenheit, Gegensatz oder Wider-
spruch —, sondern jene urspriingliche, d.h. vor-logische Verfas-
sung, die Heidegger in Schellings Wendung vom ,Cirkel, daraus
alles wird* (SW VII, 358) entdeckt, namlich die urspriingliche Zeit-
lichkeit Gottes.®

In ihr als ,ewig beginnende Zeit“ liegt die Endlichkeit des
Seins (s.o. 173). Sich verwirklichen heifit sich verendlichen.
Denn: ,,Dieff ist das Verhiangnif} alles Lebens, daf§ es erst nach
der Einschrinkung und aus der Weite in die Enge verlangt, um
sich faf8lich zu werden (WA, 34; vgl. SW VIII, 3191.). Bohme
kennzeichnet diese Einschrinkung als ,,des Lebens Circkel,
was das Begehren aus der stillen Weite in eine Enge geschlos-
sen hat“.® Als Ursprung von allem Werden hat der Zirkel

88 Scheier (1996), 301.; vgl. 35ff. Zu Heideggers Deutung dieses ,,Cirkels siehe
GA 42, 1951f.
89 Bohme: Von dem dreyfachen Leben, 2, 15.

183



einen zwiefaltigen Sinn: Zum einen meint er den existenzia-
len Zirkel, durch den sich das Wollen als zu sich kommender
»Eigenwille“ in seiner Existenz selbst wéhlt (s.o0. 117); zum
anderen meint er den zeitriumlichen Bezirk, worin sich der
Wille durch die Wahl seiner Existenz als sich absondernder
Einzelwille oder ,Partialwille selbst einschrinkt und ein-
schlieft (s.0. 120f.). Im Zentrum dieses zweifachen Zirkels
wird die ,ontologische Differenz®, also der Unterschied zwi-
schen der ,stillen Weite“ des unendlichen mdglichen Seins und
des in ihm jeweils erscheinenden Seienden, zur Ent-scheidung
gebracht. Auf diese Weise verendlicht und verwirklicht sich der
»Universalwille“ oder das Auge des Absoluten im Gesichts-
kreis des Menschen als den ,in sich ergriffenen Lebensblick®
oder Augen-Blick der Welt (SW VII, 361).

Die Frage ist nun aber, ob unter diesem Gesichtspunkt die
Dualitit der ,,Seynsfuge noch als ,,metaphysische Gestalt“ der
ontologischen Differenz begriffen werden kann. An diesem
Punkt setzt Damir Barbari¢ an. Barbarié¢ geht hier mit Scheier
von der ,unbestreitbaren Feststellung® aus, daf§ die ,,behaup-
tete Nachbarschaft des spateren Heidegger zu Schelling” auf
ithrem ,gemeinsamen und sie verbindenden Grundgedanken
der ,urspringlichen Zeitlichkeit“ beruht. Das Wesen der
Ewigkeit liegt demzufolge nicht im nunc stans, sondern im
Augenblick als ewigem Anfang der Zeit.” Dabei macht Bar-
bari¢ allerdings deutlich, daf§ das nicht unmittelbar in Heideg-
gers Schelling-Interpretation nachzuweisen ist.

Die zentralen Themen der Freiheitsschrift, die Heideg-
ger untersucht, sind ,die Unterscheidung der Seynsfuge von
Grund und Existenz‘ und ,das Problem des Bosen®. Die enge
Verflechtung der Zeitfrage mit diesen Themen blieb hierbei

90 Barbarié (1999), 216ff.

184



Hfast unbemerkt“. Andererseits hat aber auch Schelling die
Zeitfrage noch nicht in der Freiheitsschrift behandelt, sondern
erst in den Weltaltern, und hier wiederum nur in der ersten
Entwurfsfassung von 1811, im Abschnitt tiber die Genealogie
der Zeit (WA, 73-87). Nun wurde diese Fassung zusammen
mit der zweiten erst 1946 von Manfred Schroter herausgege-
ben. Heidegger konnte also diesen Text zur Zeit seiner beiden
Schellingvorlesungen noch gar nicht kennen. Dennoch geht
Barbari¢ davon aus, ,daff Heidegger, gesetzt er wuflte vom
Text der Genealogie der Zeit, bei seinen mithsamen und wirk-
lich bis zum Letzten angestrengten Spekulationen vom Sein
als ,Anfang‘ [...] eben in Schelling den am meisten zu Hilfe
kommenden Gesprichspartner gefunden hitte®.”!
Mittlerweile wissen wir, dafy Heidegger von diesem Text
nicht blof} wufite! In der Vorbemerkung zu den Weltalter-
Fragmenten hat der Herausgeber Klaus Grotsch einen Brief
von Manfred Schroter aus dem Jahre 1943 veroffentlicht. Aus
diesem Brief geht hervor, daff Heidegger urspriinglich an der
Herausgabe der Weltalter-Fassungen und Entwiirfe mitarbei-
ten sollte und wollte! Zu Heideggers Interesse an diesen Fas-
sungen bemerkt Schroter in dem Brief: Er sei ,gleichfalls von
der Wichtigkeit dieses Fundes gerade fiir die heutige Lage[!]
nicht nur der Existenzphilosophie, sondern der deutschen phi-
losophischen Arbeitiberhaupt durchdrungen®.” Wie bedeut-

91 Ebd., 219f.

92 Brief vom 21. Dez. 1943 an den Direktor der Preuflischen Akademie der Wis-
senschaften, zit. nach Grotsch (2002), WA-Frg. I, 102f. Anlaff dieses Briefes
war die Bitte um Ubersendung der Weltalter-Manuskripte aus dem Berli-
ner Nachlaf} zur Einsichtnahme an die Miinchner Universititsbibliothek.
Da der gesamte Schelling-Nachlafl aus Berlin zusammen mit den tibrigen
Bestanden des Deutschen Literaturarchivs bereits in einem Salzbergwerk in

Mitteldeutschland sichergestellt worden war, war eine Ubersendung nicht

185



sam Schellings Zeitlehre fiir Heidegger ist, zeichnet sich jedoch
auch schon in seiner Vorlesung ab, und zwar da, wo die Zeit-
frage im Hinblick auf das ,,Werden Gottes“ (GA 42, 192-201)
und im Hinblick auf die , Freiheit als Vermogen zum Guten
und zum Bésen® (ebd., 264-270) gestreift wird. Das Verbin-
dende ist hier in der Tat die Zeitlichkeit des Augenblicks.

An der ersten Stelle heifdt es: Im ,, Werden des Gottes“ sei
alles ,,gleichzeitig®, allerdings nicht im Sinne einer stindigen
Gegenwart, in der sich Vergangenheit und Zukunft autheben.

Die urspriingliche Gleich-Zeitigkeit besteht darin, dafl Gewesen-
sein und Kiinftigsein sich behaupten und gleichurspriinglich mit
dem Gegenwirtigsein als die Wesensfiille der Zeit selbst ineinan-
der schlagen. Und dieser Schlag der eigentlichen Zeitlichkeit, die-
ser Augenblick, ,ist* das Wesen der Ewigkeit, nicht aber die blof§
stehengebliebene und stehenbleibende Gegenwart, das nunc stans.

(ebd., 197)

An der zweiten Stelle heiflt es: Die ,,Freiheitals Vermogen zum
Guten und zum Bosen® mache ,,das Wesen des Menschseins
aus. Der Mensch konne jedoch nur frei sein, wenn er sich selbst
sanfinglich zur Notwendigkeit seines Wesens“ entschieden

habe.

Diese Entscheidung ist nicht irgendwann, zu einem Zeitpunkt der
Zeitreihe gefallen, sondern sie fillt als Entscheidung zur Zeitlich-
keit. Wo daher die Zeitlichkeit eigentlich west, im Augenblick, wo
Gewesenheit und Zukunft in der Gegenwart zusammenschlagen,

mehr moglich. So ist gliicklicherweise dieser Teil der Weltalter-Manuskripte
vom Brand bei der Zerstorung der Miinchner Universitit durch die alliierten
Luftangriffe vom 11.-14. Juli 1944 verschont geblieben. 2002 wurde dieser Teil
erstmals in den Binden 13.1 und 13.2 der Schellingiana von Klaus Grotsch
verdffentlicht. Vgl. dazu die Vorbemerkung des Herausgebers ebd., 79-104,
83.

186



wo dem Menschen sein volles Wesen als dieses seines aufblitzt, da
erfihrt der Mensch, dafl er der, der er ist, immer schon gewesen

sein muf3, als der, der sich zu diesem bestimmt hat. (ebd., 268)%

Die Analogien sind offensichtlich. Sowohl die Gleichzeitig-
keit des werdenden Gottes als auch die Entscheidung des
Menschen zur Zeitlichkeit sollen im Wesen des Augenblicks
begriindet liegen. Der Augenblick soll hierbei jeweils denje-
nigen Moment bezeichnen, in dem die ,, Wesensfiille der Zeit*
(Gewesenheit und Zukunft) in der Gegenwart aufblitzend
yzusammenschligt“. Folgende Fragen dringen sich an der
Stelle auf: Was bedeutet hier ,Augenblick? Wie, in welcher
Weise sollen in diesem Augenblick die drei Zeiten zusammen-
schlagen? Und warum bezieht sich dieser Augenblick sowohl
auf das ,,Werden“ Gottes als auch auf die ,,Entscheidung® des
Menschen zu seinem notwendigen Wesen? Handelt es sich
dabei um denselben Augenblick? Wenn ja, was macht dann
den Unterschied zwischen Gott und Mensch in bezug auf die-
sen Augenblick aus? Und nicht zuletzt: Was hat das Ganze
mit dem Wesen der Freiheit zu tun? Und welche Freiheit ist
hier tiberhaupt gemeint: die géttliche, die menschliche oder
die Freiheit von beidem?

Eine erste Antwort auf diese Fragen finden wir in der drit-
ten Fassung der Weltalter, die Heidegger freilich kannte und
auf die er sich mehrfach bezog, weil sie als einzige vom Sohn
Schellings in die Simmtlichen Werke aufgenommen wurde.

93 Heidegger bezieht sich hier auf folgende Stellen der Freiheitsschrift: , Weil in
der Schopfung [...] alles in Einem magischen Schlage zugleich geschieht, so
hat der Mensch, der hier entschieden und bestimmt erscheint, in der ersten
Schopfung sich in bestimmter Gestalt ergriffen [...]“ (SW VII, 387). ,,Aber
diese Entscheidung kann nicht in die Zeit fallen; sie fallt aufler aller Zeit und
daher mit der ersten Schopfung (wenn gleich als eine von ihr verschiedene
That) zusammen® (ebd., 385).

187



An der betreffenden Stelle geht es um das Verhiltnis zwi-
schen der ,ewigen Freiheit“ und dem an sich zeitlichen Anfang
der Schopfung (SW VIIL, 305-308). Dabei setzt sich Schelling
implizit mit der Augustinischen Zeitlehre auseinander. Deut-
lich wird das zunichst daran, dafl er hier die genannte Frage
wieder aufgreift, die Augustinus im XI. Buch der Confessiones
so zu schaffen machte: ,was denn Gott beschiftiget, eh’ er die
Welt erschaffen?“ Schelling gibt darauf folgende Antwort:

[...] da Ewigkeit in sich oder an sich keine, nur die Zeit gegen sie
eine Dauer hat, so schwindet jene Ewigkeit vor der Welt unmittel-
bar zu Nichts, oder, was ebenso viel ist, zu einem bloflen Moment
zusammen. (ebd., 307)

In dieser Erklirung liegt der Schlussel zu dem, was Heidegger
an den oben genannten Stellen anzeigt: Die ,,Ewigkeit vor der
Welt“ ist das Nichts oder der blofle Moment, in dem das, was
noch nicht ist, in Abscheidung vom Nichts zum Anfang einer
wirklich erscheinenden Welt gebracht wird. Der Ort aber, wo
diese Scheidung geschieht, ist der Mensch. Er ist als solcher
derjenige Augenblick (in der doppelten Bedeutung von Seben
und Gegenwart), worin das Gewesene (die sich selbst verbor-
gene Natur, die Erde) als ,die ganze kiinftige Geschichte, das
grofle Bild der Welt“ (ebd.), in der Gegenwart seines Daseins
zusammenschligt. Auf einmal ist etwas da, wo zuvor nichts
war, wo noch alles dunkel war (in ewiger Finsternis). Und der
Mensch, der das Licht der Welt erblickt, findet sich darin als
jemand vor, fiir den das alles auf einmal da ist. In dem Augen-
blick fingt die Erde an, und zwar in jedem Menschen von
neuem (mikrokosmisch), als Geschichte der Welt z# sein.

[ORORON
sk sk sk

188



Bei der von Schelling wieder aufgegriffenen Frage nach dem
Wesen Gottes vor der Schopfung handelt es sich um einen
Einwand, der vermutlich von seiten der hellenistischen Kos-
mogonie gegen die biblische Schopfungslehre erhoben wurde.
Demzufolge mufl dem Anfang der Welt ein Zustand vorausge-
gangen sein, in dem die Welt noch nicht war; andernfalls hitte
sie nicht erst entstehen oder erschaffen werden kénnen. Wenn
aber dem Anfang der Welt ein solcher Zustand vorausging,
dann stellt sich zugleich die Frage, was denn die ,gottliche
Natur® war, bevor sie in und mit der Erschaffung der Welt als
deren Ursache in Erscheinung trat?

Es ist durchaus moglich, wie Kurt Flasch annimmt, daf§ die
Frage von seiten der Manichier aufgeworfen wurde,” jener
synkretistischen Religion, der Augustinus urspringlich selbst
angehorte. Doch auch Irendus muflte sich bereits in seinem
eigenen Kampf gegen die Valentinianer mit dieser Frage aus-
einandersetzen. Er wies sie mit der Begriindung zuriick, daf$
dariiber in der Schrift nichts geschrieben steht. Die Antwort
entziehe sich somit unserem Verstindnis und stehe allein Gott
zu.” Die Frage lif3t sich dadurch allerdings nicht abschiitteln,
denn: ,Es ist eine Frage, die so natlirlich ist, dafl schon die
Kindheit sie aufwirft (SW VIII, 307). So blieb nur die Mog-
lichkeit, sie als Mysterium des Glaubens zu tabuisieren. Das
Tabu kommt in Augustins bertihmt-bertichtigter Drohung
zum Ausdruck, dafl Gott zuerst die Holle schuf, um die
dort hineinzuwerfen, die solche Geheimnisse ergriinden wol-
len (Conf. XI, 12, 14). Das Tabu gilt im Grunde bis heute.
1981 anlifilich einer Konferenz tiber Kosmologie im Vatikan
auflerte Papst Johannes Paul I1. dazu folgendes:

94 Vgl. Flasch (1993), 327ff.
95 Irenaus: Contra Haereses, II, c. 28, 3.

189



Es spreche nichts dagegen, dafl wir uns mit der Entwicklung des
Universums nach dem Urknall beschiftigen, wir sollten aber nicht
den Versuch unternehmen, den Urknall selbst zu erforschen, denn

er sei der Augenblick der Schépfung und damit das Werk Gottes.

Die Frage ist, warum dieser Augenblick nicht erforscht wer-
den soll: deshalb, weil er ,,das Werk Gottes® ist, oder nicht
vielmehr deshalb, weil er als ,,Augenblick der Schopfung®
einen Zustand voraussetzt, in dem das Universum und mit
thm sein eigentlicher ,Grund* noch nicht waren? Im ,Unbe-
antwortetlassen solcher Fragen sah Schelling ,die Ursache
des allgemeinen Unglaubens“ (SW VIII, 307). Fiir die Kir-
che liegt darin ein Verhingnis, dessen Folgen im Zeitalter der
Naturwissenschaften noch gar nicht abzusehen sind. Solange
solche Fragen nicht einmal gestellt werden diirfen, bleibt der
Schopfungsbegriff absurd und widersinnig.

Schelling hat diese Fragen wieder gestellt. Dabei setzte er
sich ausdriicklich mit Augustinus auseinander. Der Anfang
des Seins ist das Nichts (s.o. 41; 60ff.). Demzufolge ist die
»Schopfung aus Nichts“ nur zu begreifen, wenn das ex nibilo
die ,positive Bedeutung® bekommt, die ihm die AL Schrift
selbst zugeschrieben habe. Die Bedeutung liegt im ,,berithm-
ten ) v der Alten®, von dem es bei Paulus heifit, ,,der Mensch
sey éx TV uh Gvtwv, aus dem, das da nicht ist, geschaffen®
(SW VIL, 373 A). Spater, in der Darstellung des philosophischen
Empirismus (1836), hat Schelling diese platonische Bedeutung
des Nichts noch schirfer herausgestellt:

Die wahre Lehre der Schopfung aus nichts kennt also dieses Néant,
dieses Nichts, gar wohl auch, aber sie sieht es als ein selbst aus nichts
(de rien) Entstandenes an; es ist ihr die unmittelbare Moglichkeit

96 Zit. nach Hawking (1991), 148.

190



des wirklichen Seyns, aber sie gibt nicht zu, daf} diese Potenz voraus
auf irgend eine Weise dagewesen sey. (SW X, 285; vgl. WA, 246)

Auch und gerade Augustinus hat das nicht zugeben wollen.
Denn wire dem Anfang der Welt eine solche Potenz des Noch-
nicht-Seins vorausgegangen, dann wire auf einmal in Gott ein
neuer Antrieb (motus novus) und ein neuer Wille (volunta
nova) entstanden. Dann aber konnte die Aussage nicht wahr
sein, dafl Gottes Wesen ewig sei. Denn dann hitte sich ja sein
Wille durch diesen Entschluff mit einem Male gedndert (Cont.
X1, 10, 12). Folglich muf3, so Augustins These, alles, was in der
Zeit nacheinander geschieht, im Ewigen zugleich gegenwirtig
sein:

longum tempus nisi ex multis praetereuntibus motibus, qui simul
extendi non possunt, longum non fieri; non autem praeterire quic-
quam in aeterno, sed totum esse praesens; nullum vero tempus
totum esse praesens. (Conf. XI, 11, 13)

Allein, genau an dieser Stelle setzt jetzt, zumindest der Sache
nach, Schellings kritische Auseinandersetzung mit der Augu-
stinischen Zeitlehre an. Seine Kritik richtet sich hierbei gegen
die Aufhebung der ,Distanz zwischen Vor und Nach® in der
Gegenwart des Ganzen (totum esse praesens):

Aber in der lautern Ewigkeit, worin sie [Augustinus...] Gott den-
ken, ist keine Distanz, kein Vor und Nach, kein Frither und kein
Spater. Also verliert fiir sie, die nichts als die lautere Gottheit
erkennen wollen, selbst der blofle Gedanke, daff etwas zwischen
Moglichkeit und Wirklichkeit seyn miisse, den Sinn. (SW VIII, 306)

Nun ist aber Freibeit gar nicht denkbar ohne die Unter-
scheidung zwischen Moglichkeit und Wirklichkeit. Wenn die
Schopfung das Werk einer ,,freien That* sein soll, dann mufl es
zwischen der Moglichkeit, etwas tun zu konnen, und der Tat

191



eine Entscheidung geben, nimlich die, ,,innerhalb des bloflen
Konnens stehen zu bleiben, oder zur That iiberzugehen®.
Wire hingegen ,die Gottheit ewig wirklich (in dem hinling-
lich bestimmten Sinn fiir zulerlich offenbar), so wire sie nicht
die Macht sich zu verwirklichen“ (ebd.). Denn dann wire im
Voraus alles schon entschieden (s.o. 58). Mit der Freiheit des
Sich-verwirklichen-Kénnens ist diese Vorstellung nicht zu ver-
einbaren. Eben deshalb ist die wirkliche Offenbarung von der
wewigen Freiheit zu unterscheiden:

Gott seinem hochsten Selbst nach ist nicht offenbar, er offenbart
sich; er ist nicht wirklich, er wird wirklich, eben damit er als das
allerfreieste Wesen erscheine. (ebd., 308)

Das, was nun aber die ,Tat der Verwirklichung® von der
Jfreien Ewigkeit® als unendliche Maglichkeitr des Sich-ver-
wirklichen-Konnens unterscheidet, ist die Zeit! Zeit und
Ewigkeit sind demnach sehr wohl miteinander vergleichbar.
Die Zeit bezeichnet demnach denjenigen Moment der Ent-
scheidung, wo der Urwille aus der Ewigkeit seines ,,lauteren
Seinkodnnens“ heraustritt, um ,,sein hochstes Selbst nach Zei-
ten zu offenbaren” (ebd., 307):

Denken wir uns wirkliche Ewigkeit, so denken wir uns auch ein

ewig Gewesenes, ein ewig Seyendes, und eines, das ewig seyn wird.

(WA-Frg. I, 233)

Die Ewigkeit verwirklicht sich in der Zeit als ,ewig begin-
nende Zeit“ (s.o0. 173). Genau diese Bewegung des ,, Wider-
spiels hat Schelling in dem oben genannten Abschnitt iber
die Genealogie der Zeit (WA, 73-87) niher erldutert.

Die Unterscheidung zwischen ewiger Freiheit und Tat wird
dort im Rahmen trinititstheologischer Spekulationen als eine
Art Willenskampf zwischen Vater und Sohn gedeutet, d.h. als
sein fortwihrendes Ringen zwischen dem das Seyn als vergan-

192



gen und zwischen dem es als gegenwirtig setzenden Princip®
(ebd., 74).” Durch den Willen des Sohnes als ,gegenwirtig set-
zendes Prinzip“ soll die ,, Indifferenz“ des Willens des Vaters
als ,vergangene* iiberwunden werden, und in dieser Uberwin-
dung soll die Zeit entstehen, und zwar als etwas, das sich ,,in
jedem Augenblick® als , wirklicher Anfang® von der , Tiefe der
Indifferenz und Verschlossenheit in dem Ewigen® abscheidet:
»denn dieser [der Sohn] hat kein andres Wollen oder Verlan-
gen, als dieses, den Vater zu scheiden und also die auf Indif-
ferenz gehende Kraft in ihm zu tiberwinden® (ebd., 73). Auch
hier kntipft Schelling wieder an Bhme an: an dessen Unter-
scheidung zwischen dem ,,ungriindlichen Willen“ des Ewigen
Vaters und dem ,gefundenen, gefasseten, gebornen Willen®
des Sohnes, ,darinnen sich der Ungrund in Grund fasset*.”
Spater — in der Philosphie der Offenbarung — wird Schel-
ling diese Unterscheidung klar in eins setzen: ,Der Anfang
der Schopfung ist auch der Anfang der Zeugung des Soh-
nes“ (SW XIII, 323; vgl. UPhO, 163). Denn erst im Anfang
der Schopfung hat sich der Wille des Vaters selbst in seinem
Grundseinwollen gefunden und erzeugt.

Doch warum hat Schelling diese temporale Unterschei-
dung nur in der ersten Fassung von 1811 behandelt, nicht
aber in den Fassungen von 1813 und 1815? Auch wenn es zu-
nichst so aussieht, so wird in den beiden anderen Fassungen
die Zeitfrage keineswegs aufgegeben. Die Weltalterlehre ist,
wie allein schon die Titel der drei geplanten Biicher anzei-
gen, in ihrer ganzen Anlage nichts anderes als eine Lehre von
der Zeit oder vielmehr eine Lehre von dem System der ,,drei

97 Vgl. dazu Lanfranconi (1996), 65ff.; Trawny (2002), 146ff.; Kriiger (2008),
200ff.
98 Bohme: Gnaden-Wahl, 1, 6.

193



Zeiten®“. Wenn der Unterschied zwischen Vergangenheit und
Gegenwart in den spiteren Fassungen nicht mehr auftaucht,
so ist das nur damit zu erkliren, daf} Schelling im Laufe sei-
ner Arbeit an den Weltaltern erkannt hat, daf§ die Frage nach
dem Verhiltnis zwischen Ewigkeit und Zeit nicht schon im
Ersten Buch der Vergangenbeit zu behandeln ist, sondern erst
im Zweiten Buch der Gegenwart. Im Ersten Buch geht es um
das ,lautere Seinkonnen® als ewige Freiheit des Willens vor
der Tat. Die Zeit wird demnach erst im Zweiten Buch Thema,
wo es um den Anfang der Zeit durch die Tat geht. Deut-
lich wird das in der , Einleitung zum Zweiten Buch®, von der
gliicklicherweise eine Abschrift erhalten geblieben ist.” Die
Einleitung beginnt gleich mit dem ersten Satz aus der Genesis
und der sich daran anschlieflenden Frage nach der Bedeutung

des Anfangs:

Im Anfang schuf Gott Himmel und Erde. Mit diesen Worten
beginnt das ilteste Buch der Welt seine einfache Erzihlung. Aber
der Mensch fragt, was es doch heiffe: im Anfang, und was es heifSe:
er schuf?

Schelling selbst gibt darauf folgende Antwort:

Im Anfang kann aber nichts anderes bedeuten, als in der ersten oder
altesten Zeit, welche mit der folgenden, deren Anfang die Geburt
des Lichts bezeichnet, offenbar in Gegensatz gesetzt wird. (WA,
243)

An der Stelle dringt sich zunichst das Kantische Antinomien-
Problem auf. Ausdriicklich ist von zwe: Zeiten die Rede: einer
»erstenund iltesten®, in der noch nichts ist oder war; und einer
auf sie ,folgenden Zeit“, deren Anfang die Geburt des Lichtes

99 Manfred Schroter hat diese Einleitung im IV. Teil der Weltalter verdffentlicht
(WA, 243-255).

194



dieser Welt bezeichnen soll. Wenn nun dem Anfang der Welt-
zeit eine dltere Zeit vorausgegangen sein soll, setzt dann nicht
diese Zeit wieder eine noch iltere voraus und so i infinitum?
Mit seiner Antwort darauf hat Schelling bereits den perspekti-
vischen Zeitbegriff von McTaggart (1908) vorweggenommen:
»Die Frage, ob die Welt von unendlicher Zeit her, oder ob
sie seit einer bestimmten Zeit existire?“ (WA, 79) ist falsch
gestellt. Die Zeit fangt ,nicht von der Vergangenheit, nicht
von der Grinze, sondern vom Mittelpunkt® an (ebd., 80). Und
das heifit jetzt: Sie fangt jeweils von dem Augenblick an, ,wo
Gewesenheit und Zukunft in der Gegenwart zusammenschla-
gen® (s.0. 186ff.).'® Wenn die Astrophysiker heute sagen, daf§
das Universum vor 13-14 Milliarden Jahren mit dem Urknall
entstanden sei, so liegt der Grund dieses unvorstellbaren Zeit-
raumes ja nicht nur in diesem Ereignis selbst, sondern auch in
dem Augen-Blick, von dem aus wir jetzt auf diesen ,Anfang
zurlckblicken. Dieser ,jihe Augenblick Weltgeschichte” - so
Heidegger — ist ,wesenhaft und abgriindig anders denn alle
Jahrmillionen® weltloser Abliufe“ (GA 66, 113). Denn erst
in ihm entsteht Zeit: ,Der ,Augenblick® ist der Ursprung der
Zeit selbst“ (ebd., 114). Deshalb sagt Schelling auch nicht, daf§
»die erste oder dlteste Zeit“ der Weltzeit ,vorhergeht’, sondern
dafl sie mit ihr ,,in Gegensatz gesetzt wird“:

Ein Anfang der Zeit ist also undenkbar, wenn nicht gleich eine
ganze Masse als Vergangenheit, eine andre als Zukunft gesetzt wird;

100 In seinem epochalen Aufsatz The Unreality of Time hat John McTaggart
(1908) gezeigt, dafl die Unterscheidung zwischen Vergangenheit, Gegenwart
und Zukunft (die ,,A-Reihe®) nicht in der Folgeordnung der zeitlichen
Ereignisse begriindet liegt (wie die ,,B-Reihe” des Frither — Spiter), sondern
in der Gegenwart als perspektivischem Beobachtungspunkt der Zeit. Zum
Folgenden vgl. auch Hennigfeld (1993), 4121f.

195



denn nur in diesem polarischen Auseinanderhalten entsteht jeden
Augenblick die Zeit. (WA, 75)

Der Augenblick, von dem nun aber der Anfang der Zeit als
Vergangenheit und Zukunft gesetzt und damit zur Entschei-
dung gebracht wird, ist der Mensch. Deshalb ist er ,in den
Anfang der Schopfung (das Centrum) erschaffen® (SW VII,
385). In ihm fangt die Zeit jedesmal von vorne an. Als Anfang,
Mizte und Scheidepunkt zwischen Vergangenheit und Zukunft
fillt der Mensch selbst jedoch nicht in die Zeit (in ihre Zeit-
folge):

Aber diese Entscheidung kann nicht in die Zeit fallen; sie fallt aufler
aller Zeit und daher mit der ersten Schopfung (wenn gleich als eine
von ihr verschiedene That) zusammen. (SW VII, 385)

Denn im Menschen allein ist wieder jene abgriindliche Freiheit, er
ist mitten in der Zeit nicht in der Zeit, ihm ist verstattet wieder

Anfang zu seyn, er ist also der wiederhergestellte Anfang. (SW IX,
227)

Jedes neue Leben fingt eine neue fiir sich bestehende Zeit an, die
unmittelbar an die Ewigkeit gekniipft ist; [...]. (SW VIII, 290)

Mit der ,,ersten Schopfung® ist hier die Erde (Natur) gemeint,
sofern sie noch nicht durch den Menschen, durch seinen An-
fang als Geschichte (Zeit) der Welt, gesetzt worden ist.'® Die
Frage, auf die nun alles ankommt, ist folgende: Was geschieht,
wenn auf einmal durch diese Entscheidung etwas — die ,, Welt
als Element B“ — anfingt, in und mit der Zeit zu sein?'* Die

101 Vgl. dazu die folgende Eintragung im Jahreskalender 1813: ,Die Zeit, da die
Natur allein war, ist auf ewig ins Nichts beschlossen® (ET, 102). Denn in ihr
hat die Natur noch gar nicht angefangen, als Vergangenheit und Zukunft
der Weltgeschichte z sein! Das tat sie erst im Menschen.

102 Die folgenden Uberlegungen sind spiteren Darstellungen entnommen, da

es zum Zweiten Buch der Weltalter nur wenige Zeugnisse gibt (WA, 237-

196



Antwort lautet: In dem Moment wird das, was ,,zuvor aufler
der Zeit war, selbst ein Element der Zeit“, und zwar dadurch,
indem es in bezug auf die Zeit der Welt als Vorhergehendes in
die Folge , A +B“ geserzt wird (SW XIII, 307). Die ,,Ewigkeit®
(A) an sich selbst betrachtet ist auflerhalb aller Zeit, sie ist
»Nichtzeit“ bzw. das vollige Abwesen von Zeit. Von ihr lafit
sich demzufolge nichts sagen aufler im negativen Sinne, daf§ in
thr noch nichts angefangen hat, in der Zeit zu sein. Denn, so die
Begriindung: ,auch das Ewige ist [...] fiir sich nur der Anfang
des Anfangs, noch nicht der wirkliche Anfang. [...] Wirklicher
Anfang kann nur von absoluter Freyheit kommen® (WA, 75).
Erstdann, wenn zur Entscheidung gebracht wird, daf§ etwas in
der Zeit anfangen soll, wird das ,Ewige* in Relation auf diesen
Anfang als etwas gesetzt, das vor dem Anfang der Zeit war. Im
Hinblick auf diese Setzung kennzeichnet Schelling den Begriff
der Ewigkeit als ,relative®, ,,vorweltliche“ oder ,vorzeitliche
Ewigkeit® im Unterschied zur ,absoluten Ewigkeit, die als
solche (noch) in keinem Bezug zum Anfang der Welt und der
Zeit steht.

Was ist nun aber die ,relative” oder ,,vorweltliche Ewig-
keit in ithrem Bezug zur Zeit? Dazu sagt Schelling: Sie ist
wnoch nicht wirkliche Zeit, aber doch schon maégliche Zeit*
(SW XI11, 307). ,,Etwas, das urspriinglich nicht Zeit ist, muf}
zur Zeit werden, indem etwas schlechterdings als Vergangen-
heit gesetzt ist“ (UPhO, 163). An der ,Augustinisch-Mani-
chiischen Streitfrage® kénnen wir diese Setzung jetzt deut-
lich machen: Was war, bevor Gott die Welt schuf? Nichts
war — weder Welt noch Zeit noch Gott selbst als Grund oder
Schopfer. Das Nichts war aber nicht einfach nur Nichts (im

272). Siehe System der Weltalter (1827/28), 202£f. und Philosophie der Offen-
barung, SW XI11, 306ff.; UPhO, 1371f.; 163f.

197



Sinne des nihil negativum), sondern das Noch-Nicht dessen,
was als Welt einer maglichen Zeit wirklich werden konnte, und
zwar in dem Augenblick, in dem sich im Nichts aus seiner ewi-
gen Stille heraus ,,das Zeit und Ewigkeit als solche scheidende
Wollen“ (ebd.) erhob:

[...] die wirkliche That, also das wirkliche Wollen setzt auch jene
vorweltliche Ewigkeit voraus, in welcher [...] die Welt nur noch
als Zukunft in der gottlichen Imagination oder im gottlichen Ver-
stande enthalten ist, und die, wenn es zur wirklichen Welt kommt,
selbst ein Glied der Zeit wird, nimlich jener grofien Zeit, von wel-
cher die Welt selbst nur Ein Moment oder Element ist. (SW XIII,
3081.)

Die ,vorweltliche Ewigkeit“, die mit dem Anfang der Welt-
zeit als ,erste Zeit“ oder als ,,Vergangenheit“ geserzt wird, ist
demnach weder eine unendlich lange Zeit, die vor dem Anfang
der Weltzeit schon irgendwie abgelaufen ist, noch ist sie — wie
Augustinus sagt — eine immerwihrende Gegenwart (semper
praesens aeternitas, nunc stans), in der schon alle Zeiten (die
gewesenen wie die noch kommenden) als Ganze enthalten
sind (totum esse praesens). Vielmehr ist sie das Nichts, in dem
als aufbrechender Abgrund des Noch-Nichts alle kommen-
den Zeiten potentiell (nicht aktuell) beschlossen liegen. Die
Ewigkeit ist also in ihrem Bezug auf die Zeit nicht nur das Ver-
gangene, sondern als das Vergangene zugleich das Zukiinftige
aller moglichen Zeiten. Allerdings ist in ihr die Zeit noch
nicht wirklich gegenwirtig, sondern nur méglich und des-
halb zunichst nur in der ,gottlichen Imagination® enthalten.
Andererseits ist die Moglichkeit der kiinftigen Zeit aber auch
das, was dann im Prozef} der realen Weltzeit gegenwirtig-
geschichtlich durchlaufen wird, und zwar als vergebende Zu-
kunft: Das, was war, was nunmehr vergangen ist, ist das,

198



was der wirklich gewordenen Zeit als deren Zukunft voraus-
ging. Die ,vorweltliche Ewigkeit“ ist demnach die Zukunft
der moglichen Zeit, die in dem Augenblick als Vergangenheit
in der ,groflen Zeit“ gesetzt wird, in dem die mogliche Zeit
(der Welt) anfingt, wirklich zu werden. Die ,,grofle Zeit“ aber
ist die Einheit aller drei Zeiten, in der sich als solcher dieser
Prozef} zwischen Ewigkeit und Zeit vollzieht.

Am Schluf} der Vorlesung System der Weltalter (SWA,
207ff.; vgl. UPhO, 208f.) deutet Schelling an, dafl auf dieser
Grundlage seine ungeschriebene Lehre von den ,,3 Zeiten® der
» Weltalter beruht: Die ,,Zeit der Vergangenheit“ (des Vaters)
ist die Zukunft der noch nicht wirklichen, sondern in der
»gottlichen Imagination nur antizipierten Zeit einer kom-
menden Schopfung. Die ,Zeit der Gegenwart“ (des Sohnes,
d.h. des im Menschen wirklich gewordenen und wirkenden
Gottes) ist die Zeit unserer Welt, durch die jetzt die Zukunft
als wirklich gewordene und noch wirklich werdende Zeit
geschichtlich vollzogen und als Vergangenheit gesetzt wird.
Und die ,,Zeit der Zukunft“ (des Geistes) ist diejenige Zeit,
in der sich einst die vorweltliche Ewigkeit als das Ganze der
wirklich gewordenen Zeit in der ,,nachweltlichen Ewigkeit®
erfiillen und vollenden wird.

Nach dem Zeugnis eines dinischen Dichters (Adam Oeh-
lenschliger) hat Schelling 1817 bemerkt, daf§ er ,unter Ewig-
keit das vollendete Zukiinftige“ verstehe ,und nicht das Ganze
ohne Anfang und Ende“.'® Schelling hat damit seine Lehre
von den Weltaltern auf den Punkt gebracht: Als Abgrund der
drei Zeiten erfiillt sich die Ewigkeit erst am Ende in der ,,voll-
endeten Zukunft“, wenn das, was im Anfang noch nicht war,

als das Ganze der Geschichte der Welt in der Zeit wirklich

103 In: Tilliette (1974), 235.

199



geworden ist. Deshalb ist ,die Ewigkeit das Kind der Zeit“,
nicht umgekehrt (WA, 2291.).

Kommen wir jetzt auf Heidegger zuriick. Warum konnte er
gerade in dieser Lehre der Genealogie der Zeit in Schelling
den am meisten zu Hilfe kommenden Gesprachspartner fin-
den? Die Antwort lautet: darum, weil in dieser Lehre erst-
mals aufgezeigt wird, dafl der Anfang des Seins nicht schon
ontotheologisch in einer ,ersten Ursache® liegt, sondern vor-
anfinglichin einem ,,vermittelnden Zwischenraum* (SW XIII,
306; vgl. UPhO, 137). Dieser Raum liegt zwischen dem, was
vor der Tat noch nicht war, und dem, was durch die Tat im
Anfang werden sollte, und zwar — wie Heidegger analog dazu
in den Beitrigen sagt — als Kluft eines sich 6ffnenden ,Zeit-
Raumes®. Das ,Zeit-raum-hafte der Entscheidung® ist die
saufbrechende Kliiftung des Seyns selbst“ (GA 65, 103). Ohne
diese Kluft ist die Schopfung als einmal entschiedene und noch
fortwirkende Tat (actus purus) nicht zu begreifen. Denn sie ist
der Entscheidungsraum, in dem auch jetzt noch zur Entschei-
dung zu bringen ist, was werden soll und was nicht.'® Deshalb
liegt der Anfang des Seins nicht schon im Actus selbst:

Mit solchen abgezogenen Begriffen von Gott als Actus purissi-
mus, dergleichen die altere Philosophie aufstellte, oder solchen,
wie sie die neuere, aus Fiirsorge Gott ja recht weit von aller Natur
zu entfernen, immer wieder hervorbringt, 1afit sich tiberall nichts
ausrichten. (SW VII, 356)

104 Vgl. dazu Abschnitt n. 242 in den Beitrigen (GA 65, 379-388). Heideg-
ger fuhrt dort die Genealogie der Zeit auf den ,Ab-grund“ dieses ,Zeit-
Raumes*“ zuriick. Als solcher griindet er jeweils ,,in der Weise der Zeitigung
und Riumung® des Augenblicks der Entscheidung (ebd., 3831.).

200



Bevor etwas werden soll, mufy das erst als Vergangenheit
gesetzt werden, was dem wirklichen Sein vorausgeht, das
Nichts oder Noch-Nichts. Das gilt auch und zuerst fir das
Sein des ,hochsten Seienden‘. Auch:

Gott ist offenbar nicht von Ewigkeit seyend, es geht dem seyenden
Gott Etwas und zwar ein chaotischer widerspruchsvoller Zustand
der fritheren Natur voraus, der erst besinftigt, als Vergangenbeit
gesetzt seyn muf}, ehe Gott wirklich da ist. (WA-Frg. I, 2261.)1%°

Heideggers Auslegung der Schellingschen Zeitlehre kniipft
unmittelbar an diesen Vor-Anfang an. Vor seinem eigenen
Anfang ist Gott weder existierend noch Grund. Er wird erst
zum Grund, indem er sich dazu entscheidet und dadurch sein
eigenes vor-anfingliches Noch-nicht-Sein als Vergangenheit
setzt (vgl. dazu GA 42, 195ff.). Darauthin sagt Heidegger
wortlich:

Jenes Noch-nicht des Grundes verschwindet nicht, nachdem Gott
zum Existierenden geworden, und wird nicht als ein blofles Nicht-
mehr abgestoflen, sondern, da es ein Ewiges Werden ist, bleibt das
Noch-nicht; es bleibt in Gott die ewige Vergangenheit seiner selbst
in seinem Grunde. Das ,nachdem® und ,sobald‘ sind hier in einem
ewigen Sinne zu verstehen. (ebd., 203)

Die ,,ewige Vergangenheit® ist das, was Schelling die ,,vorwelt-
liche Ewigkeit“ nennt: das Noch-Nicht vor dem Anfang. Die-

105 Inder dritten Fassung der Weltalter hat Schelling diese These allerdings stark
relativiert, indem er hier betont, daff die Scheidung schon ewig stattgefun-
den habe, Gott somit doch ,.ewig seyend“ sei (SW VIII, 254). Nicht zuletzt
durch den Jacobi-Streit wufite Schelling, wie sehr er mit diesem theogo-
nischen oder evolutionistischen Ansatz die Glaubensdogmatik herausfor-
derte. Aus dem Grund formulierte er seine Thesen in privaten Entwiirfen
und Aufzeichnungen noch weitaus radikaler als in seinen Vorlesungen und
in seinen zur Verdffentlichung bestimmten Schriften.

201



ses Nicht verschwindet nicht, nachdem sich Gott einmal durch
die Schopfung offenbart hat. Es wird nicht einfach abgestofien
als etwas, das nicht mehr ist, das ,nur noch‘ vergangen ist. Viel-
mehr bleibt es in ihm ,,ein ewiges Werden“. Denn noch immer
mufl der Wille ,,den chaotisch widerspuchsvollen Zustand der
fritheren Natur besinftigen®, damit die Schopfung nicht wie-
der in das Nichts zurtickfille (vgl. SW VII, 378). Und noch
immer mufl der Wille in dieser Vergangenheit einen Grund
suchen fiir das, was werden soll:

Die Natur ist ein Abgrund von Vergangenheit, aber das ist das
Aeclteste in ihr, was auch jetzt das Tiefste, das bleibt, wenn auch
alles Zufallige und Gewordene hinweggenommen wird. (SW VIII,
243)

Das Alteste und Tiefste im Abgrund der Vergangenheit ist das,
was werden sollte. Deshalb ist ,,das Vergangene als die Zukunft
zu lesen” (WA, 220). Das Vergangene ist die Zukunft des wirk-
lich Gewordenen, das Noch-Nicht. Und das vergeht nicht. Das
ist vielmehr das, was immer schon war und ewig bleiben wird
als Abgrund des jeweils kommenden Seins. Damit wird deut-

lich:

Wie sich aus dem anfinglicheren Wesen der Zeit das Wesen der
Ewigkeit anders bestimmt denn in der Metaphysik (4l — nunc
stans). Das Ewige ist das Einstige und zwar in dem wesenhaft-eini-
gen Doppelsinn des vormalig-gewesenen Anfangs und des einst-
mals Kommenden. (GA 67, 125)

Im Zeit-Raum dazwischen liegt der Ab-grund der Freiheit,
und zwar als ,Grund des Grundes“. Der Wille kann nur
Grund von etwas werden, sofern er im Abgrund des Noch-
nicht-Seins immer wieder — ewig — zum ,,Grundschaffen®
gendtigt wird:

202



Seyn ist Er-eignis und so der Ab-grund und als dieser der ,Grund"
des Grundes und deshalb Frebeit. [...] Der Ab-grund aber ist der
,Grund* des Grundes, weil nur er die Nor der Grindung — des
Grundschaffens — sein und die Notwendigkeiten des Griindens
bestimmen kann. (GA 66, 101; vgl. ebd., 236)

Ohne die emporhaltende Kraft stiirzte die ganze Natur in Unord-
nung zusammen. Sie ist eben die emporhaltende Kraft aus dem

Chaos gerissen. (WA-Frg. I1, 41; vgl. SW VII, 378)

Die ,denkerische Haltung®, daff das Seyn die Freiheit ist und
als solche der Abgrund, das Chaos, aus dem sich der Wille als
yemporhaltende Kraft“ immer wieder herausreiflen muf, um
im Menschen, in der ,,ewig beginnenden Zeit“ seiner Geburt,
einen Grund fiir das Seinsollende und Seinwerdende zu finden,
ist die Haltung, die durch Meister Eckhart, Bohme und Schel-
ling bereits zu einer einzigartigen Entfaltung gebracht wor-
den ist. Umso irritierender ist allerdings, daf} sich Heidegger
auch hier ausdriicklich von Schellings , metaphysischem Frei-
heitsbegriff abgrenzt (GA 66, 101). Allein diese Abgrenzung
beruht auf einem Mifiverstindnis. Denn wenn einer durch-
schaut hat, dafl sich die Freiheit nicht in der formellen Wil-
lensfreiheit erschopft, dann ist es Schelling. Deshalb hat er die
Metaphysik auf den Pantheismus zuriickgefithrt als ,notwen-
digen Keim“ des ,wahren Theismus®.

203



6. Der Panentheismus als Ungrund
der Metaphysik

Der erste Schellingforscher der Nachkriegszeit, Horst Fuhr-
mans, hat die These vertreten, daf§ Schelling ,klarer Theist“
gewesen sel.'® Dazu ist folgendes zu sagen: Schelling war
weder klarer Theist noch klarer Pantheist, sondern beides
zugleich in einem! Der innere Zusammenhang von Theis-
mus und Pantheismus ergibt sich notwendig aus der Idee vom
»Werden Gottes“. In diesem Werden tritt der Theismus oder
Dualismus von Grund (Gott) und Existenz (Welt) aus der
Alleinheit des Pan-en-theismus erst heraus. Die Alleinheit ist
nicht Gott selbst. Somit ist unter Pantheismus auch nicht die
Immanenz der Dinge in Gott zu verstehen. Spinozas Lehrsatz:
»Deus est omnium rerum causa immanens, non Vero transi-
ens“ (Ethica I, Prop. XVIII) weist Schelling in scharfer Form
zurlick: ,Zuerst ist der Begriff der Immanenz vollig zu besei-
tigen, inwiefern etwa dadurch ein todtes Begriffenseyn der
Dinge in Gott ausgedrickt werden soll“ (SW VII, 358). Das
»Werden“ der Dinge liegt gerade in einem von Gott ,,verschie-
denen Grunde“ (ebd., 358f.; vgl. EPh, 31).

Nicht zuletzt durch den Spinoza- oder Pantheismusstreit
wufite Schelling jedoch, daff die ,,6ffentlich geduldete Meta-
physik® seiner Zeit nicht bereit war, dieser Ansicht zu folgen.
Denn dazu hitte sie ihre Beschrinkung auf den Theismus, ,,der
nur mit dem Dualismus bestehen kann, und im Grunde das-
selbe mitithm ist“, aufgeben miissen (WA, 104). Gleichwohl hat
gerade diese Beschrinkung dazu gefiihrt, daff die Metaphysik

sendlich dahin gekommen ist, sich selbst fiir unvermogend

106 Fuhrmans (1954), 219-227. Vgl. dazu auch die Einleitung Fuhrmans’ zur
Ausgabe der Freiheitsabhandlung von 1950, XLVII.

204



zu erkldren und auf ihre Existenz feyerlich Verzicht zu thun®
(ebd.). Aus Gott wurde Vernunft und aus Theismus strenge
Wissenschaft. Wenn die Metaphysik sich hierbei selbst aufge-
geben hat, so deshalb, weil sie nicht akzeptieren konnte oder
wollte,

[...] dafl Pantheismus der nothwendige Keim ist, aus welchem
allein sich wahrer Theismus, als das eigentlich geschichtliche und
der geschichtlichen Zeit angehorige System, entwickeln kann. Hier
wird sie Uibersehen, dafl es ebendieses ihr widerwirtige pantheisti-
sche Wesen ist, das in Gott verdrungen werden muff, um fir das

Freye, das Personliche Raum zu machen (WA, 104).'”

Die ,ganze Verschiedenheit dagewesener Systeme“ sah die
Metaphysik stets ,durch das Festwerden auf Einem Stand-
punkte® begriindet (ebd., 48). Sie ging dabei von der scheinbar
logischen Annahme aus, daf} letztlich nur der Standpunkt eznes
einzigen Begriindungssystems iber alle Zeiten hinweg ,wahr
sein konne. Damit aber Ubersah sie gerade das, was den freien
und personlichen (einzigartigen) Ergriindungen des Seins erst
einen Raum gegeben hat, in dem sie sich als ,geschichtliche
und der geschichtlichen Zeit angehérige Systeme® entfalten
konnten.'® Es gibt demzufolge kein absolutes Begriindungs-
system, das fiir alle Zeiten (ewig) giiltig wire. Und schon gar
nicht gibt es eine ,absolute Idee®, aus der sich ,die Aufein-

107 Vgl. in dem Zusammenhang die grundlegende Studie von Paslick (1985),
410ff. Sofern Bohme, Schelling und Heidegger die Dualitit von Grund und
Existenz aus der abgriindlichen Indifferenz des stets erst noch zu griinden-
den Seins heraus denken, kann hier in der Tat mit Paslick von einer ,,neuen
Ontologie der Nicht-Dualitit“ gesprochen werden. Siehe dazu auch Bar-
barié (1996), der in dieser Denkerfahrung ,die gesamte abendlindische Epo-
che der Metaphysik“ in Frage gestellt sicht (ebd., 274).

108 Zur Uberwindung der Metaphysik in der Weltalteralterlehre vgl. Yamaguchi
(2000).

205



anderfolge der Systeme der Philosophie in der Geschichte®
logisch ableiten lieffe.'” Gibe es eine solche Idee, dann gibe
es keine Freiheit, sondern nur eine Abfolge von Systemen,
die notrwendig auf diese eine Idee hin zulaufen mifiten. Die
Geschichte selbst zeigt jedoch, daf sich die Philosophie von
den Anmaflungen solcher ,absoluter Ideen® nicht tiberwilti-
gen laflt:

Weder Zwang noch Willkiir, sondern die Freiheit als Befreiung
des Grundes in den Ab-grund ist die Art des seynsgeschichtlichen
Entwurfs. (GA 66, 310)

So charakterisiert Heidegger diesen offenen geschichtlichen
Prozef} des immer wieder neu zu ergriindenden und zu ent-
werfenden Seins. In der All-Einheit des Abgrundes liegt der
Pantheismus, und von ihm sagt Schelling, daf} ihm ,,die un-
streitige Prioritit vor seinem Gegensatze, dem Idealismus und
Dualismus“ zukomme, denn ,er sey in Gott selbst das frithere
und iltere System® der ,,Urzeit“ oder der ,ewigen Vergangen-
heit“ (WA, 53). Deshalb 1af3t sich in der ,urersten Lauterkeit,
der reinen Ewigkeit“ auch ,keine Handlung, keine Thitigkeit
denken®, sondern ,nur ein ewig Ausquellen, Ausflieffen® aus
dem Noch-nicht-Seienden. Zu diesem Moment gehore daher
das ,alteste aller Systeme, die Emanationslehre [...] von der

110

ersten Erscheinung im Morgenlande an'' bis auf die jiidische

109 Hegel: Vorlesungen tiber die Geschichte der Philosophie I, WW 18, 49. Wie
unterschiedlich darum der Sinn der Philosophiegeschichte bei Schelling und
Hegel ist, hat Walter E. Ehrhardt (1996 (II)) gezeigt.

110 Damit ist nicht die Emanationslehre der Neuplatoniker gemeint, die ,,von
oben herabsteigend den Ursprung der Dinge“ je schon aus den ,,Ausfliissen
der hochsten Urkraft“ erkliren wollten. Schelling folgt hier vielmehr der
sentgegengesetzten Richtung®, dem Ursprung aus Nichts, ,,von dem alles
beginnt“ (vgl. SW VIII, 244{.). Die Emanation ist als solche eigentlich eine
,Evolution®. Zur Unterscheidung zwischen Emanation und Evolution in

206



Kabbala und die Traume der Gnostiker® (ebd., 88). Unter Pan-
theismus versteht Schelling somit gerade nicht den Idealismus
selbst als neuzeitliche Ausprigung des Theismus oder Dualis-

111

mus, wie Heidegger angenommen hat,""! sondern den ,, Keim“

oder die Wurzel des Dualismus:

Wir kénnen uns in der letzten Beziehung zwar einen Pantheismus
denken ohne Dualismus, d. h. einen Pantheismus, der Keim geblie-
ben, nicht in Dualismus aufgegangen ist; aber nicht umgekehrt
einen Dualismus, der nicht entweder, wie jener anfingliche, still-
schweigend die Einheit enthielte, oder der nicht aus dem Panthe-
ismus hervorbriche, und diesen als seine Involution voraussetzte.

(WA, 91)

Wenn Heidegger annimmt, daff Schelling an seinem Werk
gescheitert sei, weil er trotz der Indifferenz des Ungrundes
am Dualismus von Grund und Existenz festgehalten habe
(GA 42, 2791.), so trifft das spitestens seit diesen seynsge-
schichtlichen Uberlegungen nicht mehr zu. "> Nicht nur in der
»Gegenbewegung zu Hegel“ (Lowith), sondern auch schon
in der Gegenbewegung zum Idealismus und zur Metaphysik
iberhaupt (als Geschichte der Ontotheologie) kam Schelling
damit an den Punkt, an dem Heidegger die Frage nach dem

den antiken Kosmogonien als Entstehungsprozef§ ,,von oben nach unten®
bzw. ,,von unten nach oben® siehe schon EC. Baur: Die christliche Gnosis,
291f.

111 ,,Jener Pantheismus, d.h. jenes System, das [...] die Freiheit nicht nur nicht

—_

leugnet, sondern fordert, griindet in der héheren Denkweise des Idealis-
mus, #st Idealismus“ (GA 42, 156; vgl. ebd., 165). Bei Schelling verhilt es
sich genau umgekehrt: Der Idealismus griindet, gerade weil er die hoher
entwickelte Denkweise ist, in dem ,friiheren und ilteren System* des Pan-
theismus. Deshalb weist Schelling in der Freiheitsschrift auch daraufhin,
dafl es ,ein Irrthum [wire] zu meinen, daf§ der Pantheismus durch den
Idealismus aufgehoben und vernichtet sey“ (SW VII, 352).
112 Vgl. Yorikawa (2005), 67-81.

207



Sein und seiner offenen unerschépflichen Griindbarkeit im
»Ab-grund“ der Freiheit wieder aufnahm:

[...] nur wo ,Freiheit, da Wahrheit des Seyns griindbar; nur wo
Ab-grund, da Not der Griindung. Hier aber alle ,Metaphysik‘ und
die ,Unterscheidung’ [von Grund und Existenz] verlassen. (GA 67,
63)

208



Anhang

Der Gegenstand der Freiheitsschrift und
die ontologische Differenz

Gegenstand der Freiheitsschrift ist die Unterscheidung zwi-
schen Grund und Existenz, nicht die Unterscheidung zwi-
schen Sein und Seiendem. Allerdings ist die erste Unterschei-
dung nicht zu begreifen ohne die zweite. Die Unterscheidung
zwischen Grund und Existenz beruht auf der Scheidung dieser
»zwel gleich ewigen [ontischen] Anfinge“ (SW VII, 408) vom
Sein als dem Nicht-Seienden. Auch Schelling hat das bereits
klar gesehen, wie der Vergleich der folgenden Grundthesen
zur ,ontologischen Differenz“ deutlich macht:

Die verneinende Kraft ist dem wahren Wesen oder Seyenden das
Seyn; das Seyn kann aber schon dem Begriff nach nicht einerlei
mit dem Seyenden seyn, und ist (weil dessen Gegensatz) seiner
Natur nach das Nicheseyende, darum aber keineswegs das Nichts
(wie nach der falschen Ubersetzung des griechischen odx 8v, aus
welcher auch der Begriff der Schopfung aus Nichts entstanden
scheint): denn wie sollte das das Nichts seyn, was doch das Seyn

und die Kraft des Seyn’s selber ist? (WA, 141)

Das Nichts ist das Nicht des Seienden und so das vom Seienden her
erfahrene Sein. Die ontologische Differenz ist das Nicht zwischen
Seiendem und Sein. Aber sowenig Sein als das Nicht zum Seienden
ein Nichts ist im Sinne des nihil negativum, sowenig ist die Diffe-
renz als das Nicht zwischen Seiendem und Sein nur das Gebilde
einer Distinktion des Verstandes (ens rationis). (GA 9, 123)

209



Die Ubereinstimmung' wird hier (bei allen Differenzen, die

es auch gibt) an folgenden Punkten deutlich:

1. Das Sein ist im Unterschied zum Seienden das Nichtseiende
oder das Nicht des Seienden.

2. Das Nichtseiende ist darum aber nicht ,nichts“ im Sinne
des o0x 6v oder nibil negativum, sondern das vom Seienden
her erfahrene Sein selbst.

3. Auch in der Freiheitsschrift ist davon die Rede, daff die
Scheidung als solche nicht nur eine distinctio rationis ist,
wohl aber ,,die erste Wirkung des Verstandes®, welche ,,die
Scheidung der Krifte“ in der ,verborgen liegenden Ein-
heit“ des Noch-Nicht-Seienden ,,zu entfalten vermag® (vgl.
SW VIL, 361).

Im Verstand wird die Scheidung zwischen Sein und Seiendem
zur ,ersten Wirkung“ gebracht, und zwar in der Urteilsset-
zung des ,ist“ als Kopula und als Pridikat der Existenz: Etwas
ist; und etwas ist so und so bestimmt (vgl. dazu SW VII, 341f.
und Heideggers ausfithrliche Analyse GA 42, 129-143). D.h.
jedoch nicht, wie Kant darlegt, daff diese Scheidung allein aus
der Synthesis des reinen Verstandes als Seinssetzung oder als
»Position eines Dinges“ erklirt werden konnte (KrV, B 626).
Denn demzufolge wire nur das in seinem Sein begreifbar und
bestimmbar, was der Verstand in Bezug auf die ,,Postulate des
empirischen Denkens® als maglich, wirklich und notwendig

1 Der Text Schellings stammt aus der zweiten Druckfassung des Ersten Buches
der Weltalter (1813) und wurde erstmals 1946 von Manfred Schréter heraus-
gegeben. Der Text Heideggers stammt aus dem Vorwort zur dritten Auflage
der Abhandlung Vom Wesen des Grundes von 1949. Da Heidegger anfanglich
an der Herausgabe der Welralter-Fassungen mitarbeiten wollte (s. 0. 185), ist
nicht ganz auszuschliefen, dafl sich sein Text implizit auf den Schellings
bezicht.

210



setzt (vgl. KrV, B 2651f.); nicht aber das, was der Verstand
oder das urteilende ,,Ich denke® in seinem Bezug zum Gegen-
stand der Erfahrung selber ist. Auch das Verhiltnis des ,Ich
denke“ zum Gegenstand der Erfahrung ist eine Beziehung
zwischen Seiendem: zwischen transzendentalem Subjekt und
gegenstindlich erscheinendem Seienden! Dementsprechend
ist auch diese Unterscheidung ohne die vorgiangige Scheidung
vom Sein nicht denkbar.?

Nun hat Kant allerdings gesehen, daf das ,,Ich denke* nicht
wieder Gegenstand einer inneren Erfahrung werden kann,
weil es allen seinen Vorstellungen schon z# Grunde liegt.
Aber das ist die Frage, die sich sogleich daran anschliefit:
Wie konnen wir dann {iberhaupt wissen, daf§ das Ich denke
der Grund aller unserer Vorstellungen von einem Gegen-
stande ist, wenn wir vom Ich selbst keine objektive Vorstellung
haben? Auf diese Frage hat Kant eine Antwort gegeben, deren
Abgrindigkeit noch kaum beachtet worden ist:

Wir haben also schon eine angebliche Wissenschaft vor uns, wel-
che auf dem einzigen Satze: Ich denke, erbaut worden, und deren
Grund oder Ungrund wir hier ganz schicklich, und der Natur einer
Transzendentalphilosophie gemafl, untersuchen konnen. (KrV,
B 400)

Schellings Frage nach dem ,,Urgrund oder Ungrund“ (SW VII,
406) wird in dem Satz bereits gestreift! Der transzendentale
Grund konnte auch ein Ungrund sein. Denn muf dieses ,,Ich,
oder Er, oder Es (das Ding), welches denkt,“ (KrV, B 404) sich
nicht selbst vom unergriindlichen Sein(konnen) erst lofireiflen,
um im Verstand zur wirklichen Handlung einer Seinsaussage
zu gelangen? Wenn wir vom Ich nicht den mindesten Begriff
haben, dann liegt das demzufolge nicht daran, daff wir uns

2 Vgl. dazu Heidegger: Kants These tiber das Sein (GA 9, 445-480).

211



in der Vorstellung von uns selbst immer schon ,in einem
bestindigen Zirkel herumdrehen® (ebd.), sondern daran, dafl
das Denken im Ungrund erst zu sich selber kommt. Auch
darin liegt ein Zirkel, jedoch nicht ein circulus vitiosus, son-
dern ein ,,Cirkel, daraus alles wird“ (SW VII, 358; s.0. 183f.).

Das Sein des Verhiltnisses zwischen Denken und Seiendem
(als dem Gedachten, Vorgestellten oder dem ,Gegenstand der
Erfahrung®) ereignet sich erst in dem Augen-Blick, in dem das
Denken das ,Wort“ findet und es ausspricht. Erst dadurch
riickt es selbst als das vorstellende Seiende (subiectum) in das
Zentrum eines existenzialen Zirkels, worin das Sein als Sein
von Seiendem zur Entscheidung gebracht wird. Die Scheidung
vollzieht sich als solche in mehreren Schritten. Heidegger hat
diese Schritte in einer Reihe von Leitworten zusammengefafit
(GA 69, 140). Die einzelnen Schritte sehen wir auch schon in
den onto-theo-gonischen Ansitzen von Bohme und Schelling
angelegt. Zum Vergleich haben wir deshalb im folgenden den
Leitworten Heideggers jeweils deren entsprechenden Leitthe-
sen zur Seite gestellt.

In der Abscheidung vom Sein vollzieht sich vor-pridika-
tiv, d.h. noch vor der eigentlichen Urteilssetzung des ,ist", die
ontologische Differenz (Sein = Nichts = Seiendes) als ,Ueber-
gang von Nichts in Etwas“ (SW VIII, 225). In diesem Uber-
gang ist das Sein nicht das Seiende selbst, sondern ,nur das im
transitiven Sinn Seinkonnende® (SW X111, 227; vgl. UPhO, 64;
235).% ,Das ,ist spricht hier transitiv, iibergehend. Sein west
hier in der Weise eines Ubergangs zum Seienden® (GA 11, 71).
In diesem ,,Ubergang vom Nochnichtseienden zum Seienden®
(GA 42,196) kommt das Wort-habende Lebewesen erst zu sich

3 Zu Schellings transitiver Bestimmung des Seins im Ausgang von Kants Seins-
these (Position) siehe Frank (2007), 363 ff.

212



selbst in den gelichteten Bezirk (,,Lichtung®) seines Da-seins,
um darin das Sein alles anderen Seienden im urteilenden Bezug
des ,,Ich denke® zur Vorstellung eines gegenstindlich erschei-
nenden Seienden zu bringen: ,wo er [der Geist] sich hingiebet,
da mufl er seyn“.* Und: ,wo der Geist ist, da ist Freyheit®
(WA-Frg. 11, 305).

Nur einige Punkte dessen, was hier angezeigt wird, konnte
im Rahmen unserer Untersuchung niher untersucht werden
wie: das Sein als Nichts; die Verneinung des Nichts (Nich-
tung) als Sucht des Nicht-Nichts-sein-Wollens; sodann der
in der Verneinung des Nichts aufbrechende ,,Zeit-Raum*® des
Noch-nicht-Seienden (das Chaos); die Stimme (Schall, Ton,
Laut) im ,stillen Nichts“; und schliefllich das gefundene und
ausgesprochene Wort im Menschen als Scheidepunkt zwischen
Sein und Seiendem — die ,,ontologische Differenz.

Der Ubergang des Seins von Nichts in Etwas
(Leitworte)

Bohme

Schelling

Heidegger (GA 69, 140)

ausser der Natur ist das
Nichts (De signatura

rerum, 3, 2).

das Nichts will nicht
ein Nichts seyn und
kann nicht ein Nichts
seyn (De sign., 12, 21).

das Seyn [...] ist seiner
Natur nach das Nicht-
seyende (WA, 141).

In der Verneinung liegt
der Anfang (SW VIII,
224).

4 Bohme: Theosophische Puncte, 7, 3; s.0. 121.

Das Sein ist das Nichts.

Das Nichts nichtet.

213



Bohme

Schelling

Heidegger (GA 69, 140)

Der Ungrund ist ein
ewig Nichts und machet
aber einen ewigen An-
fang, als eine Sucht;
Dann das Nichts ist
eine Sucht nach Etwas
(Mysterium pansophi-

cum, 1, 1).

ein Chaos, darinnen
alles lieget, aber verbor-
gen (De sign., 13, 22).

das Horen, dafl im stil-
len Nichts, als in der
Freyheit, ein Schall
wird. [...] das ist der
Ton der Stimme als eine
Offenbarung aller Ge-
stalten (ebd., 14, 311.).

dafl ausser der Natur
eine ewige Stille und
Rubhe sey, als das Nichts
(ebd., 2,7).

Das Reich der Natur ist
der Grund des spre-
chenden Worts
(Gnaden-Wahl, 9, 9).

214

nicht sowohl selbst
seyend als der Grund,
daf§ etwas sey (ebd.).

und so ist Verneinung
iiberall der erste Uber-
gang von Nichts in
Etwas (ebd., 225).

wovon noch jetzt alles
aus- und worein alles

zurtickgeht (WA, 134).

so kann die Tonkunst
allein ein Bild jener
uranfinglichen Natur
und ihrer Bewegung
seyn (ebd., 43).

den dem jetzigen vor-
ausgegangenen Zustand
als den [...] einer uner-
forschlichen Stille und
Verborgenheit zu schil-
dern (ebd., 24).

das schaffende Wort,
welches das im Grunde
verborgene Leben aus
dem Nichtseyn erlést,
es aus der Potenz zum
Actus erhebt (SW VII,
404).

Die Nichtung verwei-
gert, (dafl Seiendes aus

Seiendem jemals ,sei).

Die Verweigerung
gewihrt (die Lichtung,
in der, was wir Seiendes
nennen, aus- und ein-

gehen [...] kann).

Die Gewahrung er-eig-
net das Inzwischen (des
Zeit-Raumes).

Die Er-eignung ist die
Jahe des Stimmens.

Das Stimmen ist die
erste Erschweigung.
Die Erschweigung ist
das anfingliche Wort.

Das Wort ist das wesen-

de Seyn.



Der Gang der Freiheitsschrift
(Beilage zu Abschnitt 11, 2)

1. Der Gang zu den Miittern

Sieht man einmal von Goethe ab, so gab es nur wenige Zeitzeu-
gen, welche die Antwort Schellings auf Jacobi in ihrer ganzen
Tragweite erfaflt und anerkannt haben. Der Streit blieb ohne
Folgen. Erst ein Jahrhundert nach Schellings Tod hat Karl
Jaspers die Vorwiirfe gegen Schelling erneuert. Dabei hatte
er nicht nur die Freiheitslehre Schellings im Blick, sondern
ganz offensichtlich auch Heideggers ,,phantastische, absolute,
ewige Freiheit in der Seinsgeschichte®."

In Heidegger sah er, und zwar nicht zuletzt wegen des-
sen Verstrickung in der NS-Zeit, einen irrational-gnostischen
Schelling redivivus. Aus dem Grund tauchen in seinem Schel-
lingbuch von 1955 dieselben Anschuldigungen wieder auf, die
Jaspers zehn Jahre zuvor in seinem vernichtenden Gutachten
gegen Heidegger fiir die ,,Bereinigungskommission® der Frei-
burger Universitit angefithrt hatte. Ein Beispiel: In dem Gut-
achten heifit es, ,Heideggers Denkungsart® sei ,,ihrem Wesen
nach unfrei, diktatorisch, communikationslos“ und deshalb
yheute in der Lehrwirkung sehr verhingnisvoll“.? Und im
Schellingbuch heiflt es: ,Kommunikationslos ist die Philo-
sophie, die Gefolgschaft will und bewirkt. Sie fordert Gehor-
sam.“ Bei Schelling werde die Idee der Freiheit ,sogleich zu
einem Wissen, zu einer diktatorischen Neigung der Philoso-
phie als eines forschenden Erkennens, das allem anderen For-

1 Jaspers (21986), 210.
2 Jaspers an Friedrich Oehlkers vom 22.12.1945, zit. n. Ott (1988), 315-317; 316.

215



schen Weisungen und Begriindungen geben mochte.“* Gleich-
lautende Beurteilungen der beiden Philosophen finden sich
auch in bezug auf ihre Verfithrungskraft (,Mystagogie®) und
den Zug des Bésen in ihrer Philosophie. Daraus erklire sich
jeweils ihre politische Blindheit und Opportunitit; so als ob
derjenige schon irgendwie bose sein miisse, der tiber das Bose
nachdenke, sonst konnte er es ja nicht begreifen. Fast scheint
es, als ob Jaspers auch Schelling postum die Lehrbefugnis ent-
ziehen wollte. Die Frage ist nur, mit welchem Recht dem viel-
leicht einzigen Denker der Freiheit ,diktatorische Neigun-
gen® unterstellt werden kénnen. Fordern die Untersuchun-
gen tiber das Wesen der menschlichen Freiheit Gefolgschaft
und Gehorsam, und sind sie darum apodiktisch und kom-
munikationslos? Horen wir, was Schelling dazu selbst in der
Freiheitsschrift sagt:

Der Verfasser hat nie durch Stiftung einer Sekte andern, am wenig-
sten sich selbst die Freiheit der Untersuchung nehmen wollen, in
welcher er sich noch immer begriffen erklirte und wohl immer
begriffen erkliren wird. Den Gang, den er in gegenwirtiger Ab-
handlung genommen, wo, wenn auch die duflere Form des Ge-
sprachs fehlt, doch alles wie gesprichsweise entsteht, wird er auch
kiinftig beibehalten. (SW VII, 410 A)

Was Schelling hier sagt, schligt den Anschuldigungen von Jas-
pers ins Gesicht. Worin soll denn der ,,neue Dogmatismus
des Seinsprozesses“ und seine ,diktatorische Neigung® lie-
gen? Darauf vermag Jaspers so wenig eine Antwort zu geben
wie in dem gleichlautenden Gutachten gegen Heidegger. —
»Irgend einmal®, so heifdt es in der Philosophie der Offenba-
rung, gelange der menschliche Geist in seiner Entwicklung
an einen Punkt, wo er das Bedurfnis empfindet, ,gleichsam

3 Jaspers (1986), 340; 342.

216



hinter das Seyn zu kommen®. Der Gang hinter das Sein ist
als solcher zugleich der Gang hinter alle dogmatischen Lehren
iiber das Sein. Doch dazu hat er

von allem Wirklichen sich frey zu machen [...], um in eine vollige
Wiiste alles Seyns zu flichen, wo nichts irgendwie Wirkliches, son-
dern nur noch die unendliche Potenz alles Seins anzutreffen ist, der
einzige unmittelbare Inhalt des Denkens, mit dem dieses sich nur
in sich selbst, in seinem eigenen Aether bewegt. (SW XIII, 75£.)

Freiheit bedeutet demnach zunichst einmal die Befreiung von
und die Flucht vor allem Wirklichen und allem Wirklich-
Gewordenen. Es handelt sich hier um dieselbe Flucht, die im
zweiten Teil des Faust geschildert wird: die Flucht aus dem
Kaiserpalast als dem Zentrum der Macht und des ,,Mummen-
schanzes® in den ,tiefsten, allertiefsten Grund®. Das ist der
Gang ,zu den Miittern“. Heidegger sah in dieser Befreiung
von allem Wirklichen ,das Sichloslassen in das Nichts, d.h.
das Freiwerden von den Gotzen, die jeder hat und zu denen
er sich wegzuschleichen pflegt (GA 9, 122).* Das Nichts ist
der ,,dunkle Grund®, das ,mitterliche Princip aller Dinge®.
Im Schof der Miitter gibt es keine Gotzen (Kirche, Staat) und
keine Heilslehren (Religion, Weltanschauung) mehr, an die
man sich klammern konnte. Die Lebre wird in dieser Befreiung
und Flucht zur Leere, zu ,Wiiste und Ather®, ,,Od’ und Ein-
samkeit“: ,Das Leere lernen, Leeres lehren® (Faust II, 6232).
Einen ,Schellingianismus‘ hat es deshalb nie gegeben und wird
es nie geben. Wer ,mit Faust und Schelling vor den entstan-
denen Reichen dieser Welt flieht, ist trotz allen Gesprichs in
seinem eigenen Ather — der Freiheit — mutterseelenallein:

4 Siehe dazu Abschnitt III, 3 Annihilation und Ekstase.

217



Entfliehe dem Entstandnen

In der Gebilde losgebundne Reiche!

Ergetze dich am langst nicht mehr Vorhandnen;
(Faust 11, 6276-6278)

Das ,lingst nicht mehr Vorhandene® ist das, was war, bevor
etwas entstand. Das aber ist die ,unendliche Potenz alles
Seins®, in der ,,die Grundmoglichkeiten des Daseins im Gan-
zen“ (GA 9, 122) erst zur Abscheidung und d.h. zum , Aus-
trag“ und zur ,,Geburt“ gebracht werden mufiten:

[...] so aber das Kind seinen Willen und Begierde wieder in das
einfiihret, daraus es erboren und geurstindet ist, [...] dann es gehet

in Nichts ein, als nur in das Wesen, daraus es ist ausgegangen.®

Im Wesen des Nichts liegt

das Bewufltsein der tiefen Nacht, aus der er [der Mensch] ans
Daseyn gehoben worden. [...] Der Mensch wird in Mutterleibe
gebildet; und aus dem Dunkeln des Verstandlosen (aus Gefiihl,
Sehnsucht, der herrlichen Mutter der Erkenntniff) erwachsen erst

die lichten Gedanken. (SW VII, 360)

In der Freiburger Antrittsvorlesung Was ist Metaphysik?
(1929) kennzeichnet Heidegger diesen Weg zurtick in den eige-
nen Wesensursprung des Menschen als ,,Hineingehaltenheit in
das Nichts“; denn:

Wiirde das Dasein im Grunde seines Wesens [...] sich nicht im vor-
hinein in das Nichts hineinhalten, dann kdnnte es sich nie zu Seien-
dem verhalten, also auch nicht zu sich selbst. Ohne urspriingliche
Offenbarkeit des Nichts kein Selbstsein und keine Freiheit. (GA 9,
115)

Deshalb sagt Faust voller Erwartung: ,,In deinem Nichts hoff’
ich das All zu finden“ (Faust IT, 6256). Doch hier ,,im tiefsten,

5 Bohme: De signatura rerum, 15, 7.

218



allertiefsten Grund“ (Faust 11, 6284), im Abgrund des Nichts,
ist noch alles dunkel und leer:

Nichts wirst du sehn in ewig leerer Ferne,
Den Schritt nicht horen, den du tust,
Nichts Festes finden, wo du ruhst. (Faust II, 6246-6248)

Wenn der Mensch ,,in ewig leerer Ferne® nichts sieht, so des-
halb, weil er selbst ,ein Wesen der Ferne“ ist. In thr kommt
»die wahre Nihe zu den Dingen [erst] ins Steigen“ (GA 9, 175).
Die Ferne ist hier vor allem zeitlich zu verstehen als ,lingst
vergangne Zeit“ (Faust II, 6230). Die lingst vergangene Zeit
weist wiederum auf den Anfang des eigenen Lebens zuriick,
wo noch alles offen lag, was damals in ferner Zukunft werden
sollte. Es hitte auch alles ganz anders kommen konnen:

Wie’s eben kommt. Gestaltung, Umgestaltung,
Des ewigen Sinnes ewige Unterhaltung. (Faust II, 62871.)

Fiir Schelling ist es deshalb ein Widerspruch, die Freiheit er-
kennen zuwollen. So wie der Mensch sie ,,zum Wissen bringen
will“, macht er sie auch schon zunichte, so dafl ,,sie thm unter
der Hand zur Nichtfreiheit wird (SW IX, 230f.). Die Frei-
heit liegt nicht schon in einem bestimmten Wissen begriindet,
sondern im Raum des Wissens. Deshalb ist die Philosophie
der Freiheit auch nicht ,,demonstrative Wissenschaft®, son-
dern ,freie Geistestat® oder ,freies Denken“. ,Wissen ist
gebunden.“ Das ,freie Denken® ist demgegentiber gerade das
»Aufgeben“ oder die Befreiung von allem Wissen. Indem der
Mensch ,sich des Wissens begibt, macht er Raum fiir das, was
das Wissen ist* (ebd., 228f.; 235). Ahnlich driickt es Heideg-
ger in seinem Vortrag Die onto-theo-logische Verfassung der
Metaphysik (1957) aus: ,Allein wir suchen die Kraft nicht im

219



schon Gedachten, sondern in einem Ungedachten, von dem
her das Gedachte seinen Wesensraum empfingt“ (GA 11, 57).
Die Weite und Freiheit ist dergestalt der Raum, in den jeder
Mensch im Anfang seines Lebens zunichst als ,,blof§ mogli-
ches Subjekt” freigelassen wird, um darin fiir sich einen Ort zu
finden, worin er durch die Wahl seiner Tat als ,,sich entschlie-
8endes Subjekt“ zur Existenz kommen kann und kommen

soll:

Mit der Freilassung jener bis jetzt blof8 moglichen Subjekte muf§
zugleich das Subjekt selbst, in dem sie als blofle Moglichkeiten
waren, [...] in die Weite und Freiheit gelangen; diese Weite und
Freiheit ist der Raum, der (es ist aber wesentlich dies zu denken)
von dem sich entschliefenden Subjekt schon zum voraus ersehen
war als die Auskunft fir sich selbst, zugleich als die Form, in der
jedes der Subjekte — unbeengt von dem anderen - fir sich, d.h. in
seinem Ort (denn auch dieser war vorausersehen), zur wirklichen
Existenz komme. (Darstellung des Naturprozesses 1843/44, SW X,
3131.)

2. Die Flucht vor dem Weltgeist

Wenn demgegentiber eine Philosophie ,diktatorisch® ist, die,
wie Jaspers sagt, Gefolgschaft und Gehorsam verlangt, und
zwar nicht nur von seinen Anhingern, sondern von allen
Biirgern eines Staates, dann ist es die Staatslehre Hegels. Nicht
ohne Grund hat die Idee der Freiheit fiir Hegel hier thren Ort.
Nicht im einzelnen Menschen, sondern im Staat als dem ,,sitt-
lich Ganzen“ und dem ,,absoluten unbewegten Selbstzweck®
der Vernunft soll ,die Freiheit zu ihrem hochsten Recht® kom-
men.® Entsprechend versteht Hegel unter der Freiheit des ein-

6 Hegel: Philosophie des Rechts, WW 7, § 258, 3991f.

220



zelnen im Staat die ,formelle Tugend“ der Tapferkeit, ,weil
sie die hochste Abstraktion der Freiheit von allen besonde-
ren Zwecken, Besitzen, Genuff und Leben® ist.” Nur derje-
nige ist also frei, der sich von allen ,besonderen Zwecken®
loslost, freimacht, und dazu gehdrt insbesondere das eigene
Leben. ,Freiheit® heiflt hier also nicht wie bei Schelling, Sich-
Freimachen von allem Wirklichen, sondern genau umgekehrt:
Freimachen von sich selbst um des einzig Wirklichen willen,
und das ist der Staat als die wirklich gewordene Gewalt der
Vernunft!

Unter diesem Gesichtspunkt hat Hegel den kategorischen
Imperativ wesentlich abgewandelt. Nicht der Mensch als ver-
niinftiges Wesen ist ,,Zweck an sich selbst“, sondern der Staat
als das ,Allgemeine” der einzelnen Individuen: ,Handle so,
daf} du jederzeit bereit bist, fiir den Staat und seine Freiheit
als ,absoluten Selbstzweck® der Vernunft dein Leben einzu-
setzen!

Die wahre Tapferkeit gebildeter Volker ist das Bereitsein zur Auf-
opferung im Dienste des Staates, so daf} das Individuum nur eines
unter vielen ausmacht. Nicht der personliche Mut, sondern die
Einordnung in das Allgemeine ist hier das Wichtige.®

Bei der Freiheit muf man nicht von der Einzelheit, vom einzelnen
Selbstbewuf3tsein ausgehen, sondern nur vom Wesen des Selbstbe-
wufltseins, denn der Mensch mag es wissen oder nicht, dies Wesen
realisiert sich als selbststindige Gewalt, in der die einzelnen Indi-
viduen nur Momente sind: es ist der Gang Gottes in der Welt, daf§
der Staat ist, sein Grund ist die Gewalt der sich als Wille verwirk-

lichenden Vernunft.’

7 Ebd., §327, 495.
8 Ebd., §327 (Zusatz), 495.
9 Ebd., §258 (Zusatz), 403.

221



Hegel sieht darin ,,die Hirte der hochsten Gegensitze“: Wenn
die ,,Existenz der Freiheit [...] zugleich in dem Mechanischen
einer gufleren Ordnung und des Dienstes ist“, dann fordert die
Freiheit von jedem einzelnen nicht nur ,,ginzlichen Gehorsam
und Abtun des eigenen Meinens und Résonierens, sondern
auch ,Abwesenbeir des eigenen Geistes“. Wer nicht bereit ist,
im blinden Gehorsam seinen Geist aufzugeben, der ist auch
nicht bereit, sein Leben und seine ,,personliche Wirklichkeit“
als ,, Vermittlung® fiir den ,,wahrhaften absoluten Endzweck®,
die ,,Souverdnitdt des Staates“, hinzugeben. '

Nun existiert die Souverdnitit des Staates allerdings nur
»als die abstrakte, insofern grundlose Selbstbestimmung des
Willens“. Aus dem Grund kann sie wiederum nur in ezner Per-
son wirklich werden: in der des Monarchen und seinem ,,Ich
will“."" Ein Volk als Ganzes kann nichts wollen und schon
gar nicht bestimmte Willensentscheidungen treffen. Deshalb
gehort fiir Hegel die ,,Volkssouverinitit zu den verworrenen
Gedanken, denen die wiiste Vorstellung des Volkes zugrunde
liegt“. Gegentiber dem ,,unentwickelten Zustande“ der Demo-
kratie ist die ,in sich entwickelte, wahrhaft organische Tota-
litat“ des Staates nur in einer Person moglich, welche ,die
Spitze im Begriffe des Willens ausmacht“: Ohne Monarch
kein Volk, sondern eine ,formlose Masse“, und ohne Volk
kein Staat, sondern Chaos, Anarchie oder Demokratie.’? Im
»Ich will“ des Souverins hingegen bringt sich ,die absolute
Macht gegen alles Einzelne und Besondere, gegen das Leben,
Eigentum und dessen Rechte® als ,, Nichtigkeit derselben zum

10 Ebd., § 328, 496.
11 Ebd., §279, 4441f.
12 Ebd., §279, 446ff.

222



Dasein und Bewufitsein“.'® Deshalb ist der einzelne Staats-
birger fiir Hegel auch keine Person, sondern nur ein ,ver-
schwindendes“ und ,,abstraktes Moment in thr. Nur im Wil-
len des Staatsfiihrers ist die Person wirklich, weil sich in thm
das ,absolute Recht” und der ,objektive Wille“ des Staates
selbst manifestieren.

Dariiberhinaus kann sich in einem solchen Fiihrer aber
auch die ,Vorsehung® artikulieren; dann nimlich, wenn ein
Volk durch ihn im ,Fortgange des sich entwickelnden Selbst-
bewufitseins des Weltgeistes das ,,Geschift” tibertragen be-
kommt, , Epoche [zu] machen®. Dieses Volk ist dann in der
Weltgeschichte fir diese Epoche das ,berrschende“.'* Nach
der Machtergreifung sah es ganz so aus, als ob sich die Vorse-
hung wieder einmal erfiillt hitte, diesmal jedoch — folgt man
der Lehre von der Entwicklung des Weltgeistes in den vier
swelthistorischen Reichen®: dem orientalischen, griechischen,
romischen und germanischen — endgtltig. Im germanischen
Reich sah Hegel den

anund fiir sich seienden Wendepunkt [...] der innerhalb des Selbst-
bewuftseins und der Subjektivitit erschienenen objektiven Wahr-
heitund Freiheit, welche dem nordischen Prinzip der germanischen
Vélker zu vollfithren iibertragen wird. !®

Wenn die meisten deutschen Philosophen, darunter anfinglich
auch Heidegger, von der Idee des ,Dritten’ bzw. des ,Vier-
ten Reiches® geblendet wurden, dann lag das nicht zuletzt
an dieser Vorsechung. Besonders deutlich wird das an der
Antrittsvorlesung, die Hans-Georg Gadamer wenige Wochen
vor Kriegsausbruch am 8.7.1939 an der Universitit Leipzig

13 Ebd., § 323, 491.

14 Ebd., § 347, 505{.
15 Ebd., §358, 511.

223



uber das Thema hielt: Hegel und der geschichtliche Geist.
Gadamer ging hier der Frage nach, warum sich ,das phi-
losophierende Bewufltsein der Gegenwart” gerade jetzt in
Deutschland ,,in seinem wesentlichen Anliegen in Hegel wie-
dererkennen mochte“. Er kam dabei zu folgendem Ergebnis:
»Dafl der Geist dies gewollt in seiner Geschichte, diese klare
Einsicht ist die Geschichte der Philosophie.“ Denn erst jetzt
»im germanischen Zeitalter ist der Mensch als Mensch frei“.'

Auch in der Sowjetunion wurde die Geschichte zur Ge-
schichte der Philosophie. Doch verstanden die Rechten ihren
Hegel viel besser als die Marxisten und Linkshegelianer. Diese
mufiten ithn nicht erst vom Kopf auf die Fufle stellen, son-
dern brauchten nur auf den ,groflen Mann der Zeit“ warten,
der, wie Hegel versprach, das vollbringen werde, ,,was seine
Zeit will und ausspricht“.” Nach der Kapitulation Frank-
reichs glaubten viele Deutsche, daf} der Weltgeist, den Hegel
1806 in Jena zu Pferde sah, im ,harten Kampfe der Entgegen-
setzung’ zuriickgekehrt sei. Deshalb ehrte der nunmehrige
Geschiftsfihrer dieses Geistes personlich seinen Vorginger
mit einem Besuch im Invalidendom.

Die Machtstaatsideologie Hegels ist keineswegs ausge-
triumt.”® Die ,Realisierung der Vernunft im germanischen
Reich“ — so Vittorio Hosle — habe in der westlichen Welt
thre lineare Fortsetzung gefunden. So konne man ,,schwer-
lich bestreiten, dafl in der bisherigen Menschheitsgeschichte
die Fihrungsstellung, was technische und rechtliche Inno-
vationen angeht, immer wieder an einen (nord)westlichen

16 Gadamer (1940), 271f.
17 Hegel, a.2.0., § 318 (Zusatz), 486.
18 Dazu immer noch grundlegend Kiesewetter (1974).

224



Nachbarn abgegeben wurde“." Innerhalb dieses Staffetten-
laufs von Ost nach West habe Hegel die ,,Staatsform des libe-
ralen Rechtsstaates als den geschichtlich nicht mehr tberbiet-
baren Ausdruck der zu Institutionen geronnenen Vernunft®
auf den Begriff gebracht. - Jetztist es also nicht mehr das ,,nor-
dische Prinzip“ der Herrenrasse, an dem die Welt genesen soll,
sondern das ,westliche Prinzip‘ des Rechtsstaates.?® Da es sich
hier jedoch um ein ,absolutes Recht” handelt, ,sind die Gei-
ster der anderen Volker rechtlos [...] und zihlen nicht mehr in
der Weltgeschichte“.?! Wie ist dann aber zu erkliren, dafl sich
das ,orientalische Reich“ immer noch nicht von seinen nord-
westlichen Nachbarn zur Vernunft bringen lassen will? Liegt
das nicht moglicherweise daran, daf} die ,Morgenlinder” zu
weise sind (vgl. WA, 1651f.), um der List der Vernunft ins Netz
zu gehen?

Die ganze Welt liegt gleichsam in der Vernunft gefangen, aber die
Frage ist: wie ist sie in dieses Netz gekommen? (GPP, 222)

Grauenhafter als jede asiatische Wildheit ist diese entwurzelte und
zur unbedingten Verlogenheit ausgebaute ,Moralitit‘. (GA 67, 150)

Hegel, nicht Schelling, wurde den Deutschen zum ,,Verhing-
nis“! Jaspers und Gadamer sahen das freilich anders. Sie hielten
auch nach dem Krieg Hegel die Nibelungentreue und bestitig-
ten damit das Bild, das man sich bis heute von den beiden

19 Hosle (1997), 685.

20 Ebd., 90f. Belegstellen, die diese These annihernd stiitzen konnten, werden
freilich nicht genannt. Man kann Hegel alles mogliche unterstellen, nur nicht,
daf} er liberal gewesen sei. Mit Ausnahme von Nietzsche, der im Grunde
unpolitisch war, gibt es keinen Philosophen, der die politische Meinungsbil-
dung der biirgerlichen Gesellschaft als eines ,,blofen atomistischen Haufens
von Individuen® so verachtet hat wie Hegel (a.a.O., 439).

21 Hegel, a.a.0., §347, 506.

225



,Deutschen Idealisten* macht: Wihrend Hegel ,,vermoge sei-
ner natiirlichen Sehkraft, Geschichte und politische Realitit
und Lebensverfassungen in einem betrichtlichen Umfang ver-
stehtund faktisch erkennt, habe Schelling sich ,,von der Phan-
tasie der Gnosis und Theosophie“ blenden lassen und dadurch
den Sinn fir politische Realititen verloren.? So sei es thm gar
nicht um die ,wirkliche Freiheit des Menschen® gegangen,
sondern um die ,phantastische, absolute, ewige Freiheit in der
Seinsgeschichte®. Damit aber habe er die ,,Existenzerhellung®
des Menschen zugunsten der Dunkelheiten eines irrationa-
len Scheinwissens preisgegeben.” Ganz dhnlich sah es auch
Gadamer in seinem Hauptwerk Wabrbeit und Methode, das
finf Jahre nach Jaspers’ Schellingbuch erschien:

Die gnostische Geschichtstheologie der Goethezeit [...] denkt die
Zukunft als die Wiederherstellung einer verlorenen Vollkommen-
heit der Urzeit. Hegel versohnte die isthetische Musterhaftigkeit
des klassischen Altertums mit dem Selbstbewufitsein der Gegen-
wart, indem er die Kunstreligion der Griechen als eine tiber-
wundene Gestalt des Geistes bezeichnete und im philosophischen
Selbstbewuf3tsein der Freiheit die Vollendung der Geschichte in
der Gegenwart proklamierte.?*

Jaspers und Gadamer haben recht! Schelling hat sich wie Goe-
thes Faust in den tiefsten Grund (abyssus) und in die verlorene
Urzeit der Gnostiker zuriickgezogen und ist damit der Gegen-
wart entflohen. Aber welcher Gegenwart? Ist es nicht die der
entfesselten ,,losgebundnen Reiche®, die Hegel nicht nur ver-

22 Jaspers (1986), 309; vgl. ebd., 300-313.

23 Ebd., 210f. Zur Seinsgeschichte bei Schelling als ,, Anti-Politik vgl. Sand-
kiihler (1988), 141 ff.

24 Gadamer (41975), 1881.

226



stand und anerkannte, sondern vielmehr als Idee des totalen
Staates allererst entwarf?

Der Gang ,,zu den Miittern® ist die Flucht vor dem ,Gang
Gottes in der Welt, dafl der Staat ist“! Ein Volk, das sich im
freiwilligen Gehorsam der Vergdtzung des Staates und sei-
ner Freiheit in Gestalt eines Fiihrers und seinem ,,Ich will*
in den Rachen wirft, opfert den Staat gleich mit. In diesem
Opfer liegt die Selbstzerfleischung des Leviathan. Die Miitter
schenken Leben. Und der Leviathan frifit es auf. Was fir
Hegel die welthistorische Handlung oder die ,substantielle
Tat des Weltgeistes“ in einem Individuum ist,” das ist fir
Schelling ein ,Handeln aus dem Ungrund®, durch dessen
dunkle erschreckende Gewalt bisweilen der Wille eines einzi-
gen Menschen die Welt vor sich zu beugen vermag® (WA, 93).
Hegel und Schelling haben hier jeweils die unmittelbar erlebte
Geschichte der Napoleonischen Herrschaft vor Augen. Ein
solcher Wille kann die Freiheit der Volker fiir einen Augen-
blick niederzwingen; endgiiltig bezwingen kann er sie nicht.

Das Wesen der Freiheit liegt nicht im ,,Selbstbewuf3tsein
der Gegenwart“, und schon gar nicht liegt es in der ,Vollen-
dung der Geschichte in der Gegenwart“. Kein Zeitalter sollte
sich einbilden, durch die ,,substantielle Tat* eines solchen Wil-
lens Nabel der Weltgeschichte zu sein. Die Entbindung der
Zeiten findet da statt, wo im ,Rad der Geburt“ der Anfang
immer von neuem zum Austrag zu bringen ist. Diese Stitte
ist ,ein Abgrund von Vergangenheit®, das Alteste und Tiefste,
aus dem ,,die Folge der Zeiten entfaltet worden; ,,noch jetzt
ist jene urspriingliche Verneinung die Mutter und Siugamme
der ganzen uns sichtbaren Welt“ (SW VIII, 243). Es ist wohl
kein Zufall, daff diese Einsichten auf den Vers eines Dichters

25 Hegel, a.a.0., § 348, 506{.

227



zurlickweisen, der den Untergang Roms unmittelbar miter-
lebt hat. Solche Einsichten werden dann gewonnen, wenn alles
zerbricht:

[...] annorum squalida mater, immensi spelunca aevi, quae tem-
pora vasto suppeditat revocatque sinu. (Claudian: De Consulate
Stilichonis II, 445-447)

Im Schof§ der ewigen Urzeit entsteht und versinkt alles: Welt-
reiche, grofle geschichtliche Ereignisse, Religionen. Auch die
Manifestation der Gétter ist geschichtlich bedingt. Thre Er-
scheinungsweisen verschwinden daher wieder im Orkus der
Seinsgeschichte. Am Ende des Romischen Reichs mufite das
Heidentum erleben, daff Gotter auch (mit)sterben konnen:
,1hr Tod ist der Riickzug in das Chaos“ (SW XTI, 614).% Ewig
im eigentlichen Sinne sind nicht die Gotter, auch nicht der
eine Gott, sondern das Nichts und seine ,urspringliche Ver-
neinung®, die Lust, Nicht-Nichts-sein-zu-Wollen; Chaos und
Eros. Sie bilden zusammen die Kontraktion des Nichts als
einrdumender Ort im Ungrund der Zeiten. In den Weltalter-
Fragmenten notiert Schelling dazu folgende Stelle aus Bohmes
Mysterium Magnum:

Ist uns zu verstehen von dem gottlichen Wesen, wie sich der ewige
Verstand des Ungrundes in Grund und Wesen einfiihre, als ein
ewig Gebiren und Verzehren und ein ewiges Liebesspiel, dafl der
Ungrund mit seinem gefafiten Grunde also mit sich selber ringe
und spiele. Er gibt sich in Etwas, und nimmt wieder das Etwas in
sich und gibet ein Anders daraus. — Und fuhret je einen Gradum

26 Vgl. dazu Schellings und Nietzsches Deutung von Plutarchs Wort ,Der grofie
Pan ist tot!“ (De defectu oraculorum 17, 419a—d) als Zeugnis des untergehen-
den Heidentums (SW X1V, 239f. und KSA 7, 124-126). Fiir Nietzsche liegt
darin bekanntlich auch schon ein Verweis auf den Tod des nachkommenden

Gottes.

228



aus dem andern und durch den andern, dafl es also in sich ein ewig
Spiel sey.?’

Ist dieses Spiel, wie Gadamer sagt, nur eine ,Ersatzreligion®
fir die im Selbstbewuf3tsein der Gegenwart wirklich gewor-
dene Vernunft?® Oder ist es nicht jenes Spiel des Lebens, aus
dem sich ,der ewige Wille immer gebieret“?. Was ist es dann
aber, ,das die Meisten an der Materie so beleidigt, daf3 sie die-
selbe so gar geringer Herkunft achten?“ Schelling gibt darauf
folgende Antwort:

Am Ende ist es doch nur die Demuth der Materie, die ihnen so
anstoflig ist. Aber eben diese Gelassenheit ihres Wesens zeigt, dafl
ihr etwas von jenem uranfinglichen Wesen inwohnt, das nach innen
reinste Geistigkeit und doch nach aufien vollkommne Leidenheit
ist. So hoch wir auch die Aktuositit stellen, zweifeln wir doch, daf§
sie an sich das hochste sey. Denn das Wesen, aus dem selbst Gott
hervortritt, ist ein Glanz der Lauterkeit, der nur ausflieflen, aber
nicht wirken kann. Ueberall scheint das sanft Leidende und Emp-
fangende vor dem Wirkenden und Thitigen zu seyn. Ich zweifle
nach vielen Griinden nicht, daff in der organischen Natur das weib-
liche Geschlecht vor dem miannlichen da ist [...]. (WA, 46f.)

Denn nicht der Vater, sondern das Andere des Vaters wird in dem
hoheren Procef Omoxeipevov der Materie, der Verwirklichung, das
miitterliche Princip [...]. (SWA, 178)°

27 Bohme: Mysterium Magnum 5, 3; zit. nach Schelling: WA-Frg. II, 59.
2

®

Im Anhang seines Hauptwerks bezieht sich Gadamer auf den ,,s0 abstru-
sen, der Monomanie seiner Intuitionen verfallenen Forscher Johann Jakob
Bachofen®, dessen Ideen zum Mutterrecht ,,im Geiste Schellings® ,,modernen
Ersatzreligionen Vorschub leisteten® (Gadamer, a.a.O., 480).

29 Bohme: Vom dreifachen Leben 2, 57.

30 Vgl. dazu auch Nietzsche: ,Das Grofite an dem Grofien ist das Miitterliche:
der Vater ist nur ein Zufall. Daf§ sie gebiren miissen, heifit ihnen Zukunft“

(KSA 10, 538).

229



In der zweiten Fassung der Weltalter vergleicht Schelling die-
ses Prinzip mit der Sophia aus den Weisheitsbiichern des Alten
Testaments. Er folgt damit der jiidisch-hellenistischen und
gnostisch-theosophischen Auslegung der Weisheit als Braut
Gottes und Mutter der Welt: ,,Sie aber hat Gottes Samen emp-
fangen und [...] diese unsere Welt als reife Frucht in Wehen
geboren.“?! Doch bevor der Wille Gottes sich mit der Weis-
heit vereinigte und in ihren Tiefen die Welt erzeugte, war das
»Spiel der Weisheit“ als ,,Imagination® des gottlichen Willens:
»der Herr hatte die Weisheit, sie spielte vor Thm, in ihr ersah
er, was einst seyn sollte® (WA, 168; siche dazu im AT das Buch
der Spriiche 8, 301.).%2

Die Weisheit ist nicht Geist oder Wort (Aéy0¢), auch nicht
Wille, sondern ,,gegen das Hohere nur ein leidsames, emp-
fangendes Wesen® (WA, 165), ,,das Primum passivum in Gott“
(SW VI, 415), ,,denn sie ist das leidende; und der Geist GOttes
in ihr das Thuende oder das Leben“*. Doch ohne dieses ,leid-
same, empfangende Wesen wire der Wille gar nicht erst aus
sich herausgekommen. Wozu auch? Um zu sich selber zu kom-
men, muflte der ,,zuvor nichts wollende Wille“ erst einmal aus
seiner ,ewigen Ruhe“ hervorgelockt werden, und das konnte
nur durch ,jene spielende Lust im anfinglichen Leben Got-
tes“ geschehen (WA, 165). ,,Sie war bey thm vor dem Anfang,
ehe er was machte® (ebd., 166). Wie in einem ,Spigel, da sich
der Wille selber immer schauet und besiehet®, fiihrte sie thm
vor Augen, ,,was da werden konte oder solte“.** Laut Bohme
ist der ,Spiegel der Weisheit“ das freie Spiel der Einbildungs-

31 Philo v. Alexandria: De ebriate, WW, V, 17f.

32 Zur judisch-hellenistischen Weisheitstheologie vgl. Mack (1973) und Keel
(1974).

33 Bohme: Clavis, 5, 18.

34 Bohme: Menschwerdung, 2. Teil, 1, 9.

230



kraft, die ,, Imagination®, welche sich mit dem ,begehrenden
Willen“ schwingert, um ,aus dem Ungrunde in sich selber®
einen Grund und einen wirklichen Anfang zu machen:

Denn ein Wille ist diinne als ein Nichts, darum ist er begehrende,
er will etwas seyn, daf§ er in sich offenbar sey; denn das Nichts
ursachet den Willen, daf§ er begehrend ist; und das Begehren ist eine
Imagination, da sich der Wille im Spigel der Weisheit erblicket, so
imaginiret er aus dem Ungrunde in sich selber, und machet ihm in
der Imagination einen Grund in sich selber, und schwingert sich
mit der Imagination aus der Weisheit, als aus dem Jungfraulichen
Spigel, der da ist eine Mutter ohne Gebiren, ohne Willen.*®

In der Spitphilosophie Schellings rickte der Begriff der Weis-

heit in diesem originiren Sinne immer einfacher und elemen-

tarer in das Zentrum seines Denkens. So klingt es fast wie ein

Vermichtnis, was Schelling in seinen letzten Vorlesungen in
Berlin den Zuhorern und Studenten auf den Weg gab:

35

36

Das Prinzip, das im Menschen als ein intensiveres Seinkonnen
ruhen sollte, der theogonische Grund, vermochte fiir sich nichts;
nur durch den Willen des Menschen. Halten Sie dies fest, daf§ jene
Méglichkert fiir sich selbst unvermogend ist, so kann diese dem
Menschen sich darbietende Moglichkeit nur als weiblich erschei-
nen. Die Urmoglichkeit ist ein weibliches Wesen, das dem Schopfer
sich zeigt. Sie erscheint als ein den Willen an sich ziehendes, verlei-
tendes weibliches Wesen, und so wird sie auch in der Mythologie
gezeichnet. (PhO-Paul., 212; vgl. UPhO, 2351.)%¢

Ebd., 2, 1. Zu Bohmes Lehre von der ,Jungfrau Sophia“ siehe van Ingen
(1994) u. Pietsch (2001). Zur ,Imagination® im Ungrund der Freiheit siehe
Kapitel I1I.

Danach sollte die Weisheit fiir mehrere Jahrzehnte verstummen. Erst im
Zarathustra hielt sie dem Willen wieder einen Spiegel vor, um ihn zur Geburt
eines neuen Schaffens zu bewegen: ,Dafl der Schaffende selber das Kind sei,

das neu geboren werde, dazu mufl er auch die Gebarerin sein wollen und

231



»Hoher als die Wirklichkeit steht die Moglichkeit“, so heifit
es in Sein und Zeit (SuZ, 38). Auch Heidegger kam im Laufe
seines Denkweges immer mehr zu der Einsicht, daf§ im Exi-
stenzial der Moglichkeit des menschlichen Daseins (vgl. SuZ
§31, 142ff.) die unergriindliche Tiefe des Seins selbst liegt:

Im Seyn allein west als seine tiefste Kliftung das Mogliche, so dafl
in der Gestalt des Moglichen zuerst das Seyn gedacht werden muf§
im Denken des anderen Anfangs. (GA 65, 475)

Unsere Frage ist nun, ob dieses Mdégliche mit einem Geist
zu versobnen ist, der bereits alles weifl und entschieden hat
und fiir den ,,die Staaten, Volker und Individuen® darum nur
sbewufltlose Werkzeuge und Glieder jenes inneren Geschifts
sind“*, durch das der absolute Endzweck der Vernunft in
der Geschichte verwirklicht werden soll: sei dieser Endzweck
nundas ,tausendjahrige Reich®, die ,.klassenlose Gesellschaft“
oder der angeblich ,liberale Weltstaat (Hosle)? Oder liegt
hier nicht vielmehr die vollige Vernichtung der Freiheit, sofern
ein solches System ,weder der Welt noch dem menschlichen
Individuum eine wahre Zukunft ibrig[lac]“ (GPP, 234). Und
wenn Hegel bereits in der Phinomenologie erklirt, daf} Schel-
ling das ,,Leben Gottes und das gottliche Erkennen® nur ,als
ein Spielen der Liebe mit sich selbst ausgesprochen® habe, dem
»der Ernst, der Schmerz, die Geduld und Arbeit des Negativen
darin® fehle, so fragt sich, ob damit nicht der Ernst und der

der Schmerz der Gebirerin® (KSA 1V, 111; vgl. ebd. Das Kind mit dem
Spiegel, 105ff.). Zum Begriff der Weisheit als ,,Erleiden der ,Leidenschaft
zum wesentlichen Wissen“ und seines , Austrags“ siche Heidegger (GA 66,
63f.) und die abschlielenden Bemerkungen in der Freiheitsschrift (SW VII,
4151.). Zur Deutung des ,ewig Weiblichen“ bei Goethe als Sophia vgl. auch
Quispel (2000), 541 ff.

37 Hegel: Philosophie des Rechts, § 344, 505.

232



Schmerz gemeint sind, durch die dem ,ewigen Liebesspiel®
des Lebens und Werdens ein fiir allemale ein Ende gesetzt
werden soll:

Es ist das Werden seiner selbst, der Kreis, der sein Ende als sei-
nen Zweck voraussetzt und zum Anfange hat und nur durch die

Ausfithrung und sein Ende wirklich ist.

Ist der Zweck des Werdens, des Lebens sein Ende, der Tod?
In der Grundlegung der Positiven Philosophie (1832/33) hat
Schelling diese Frage unmittelbar in Auseinandersetzung mit
der ,Hegel’schen Philosophie® aufgeworfen. Hegels ,,Philoso-
phie endigt mit der Vergottlichung des Staats“. In dieser ,,Ver-
gotterung® sah Schelling den ,grossen Irrtum der Zeit“ (GPP,
235). Was fir Hegel ,der Gang Gottes in der Welt“ ist, das
ist fiir Schelling ,,eine Folge des auf der Menschheit ruhenden
Fluchs®, dem sich der Mensch ,notgedrungen unterwerfen
mufl (SW VII, 461). So heifit es schon im Altesten System-
programm: jeder Staat muss freie Menschen als mechani-
sches Riderwerk behandeln; und das soll er nicht; also soll
er aufhoren” (Rariora, 52).* Nun weif} freilich auch Schelling,
dafl Freiheit nicht moglich wire, wenn der Staat nicht durch
seine Einheit und sein Gewaltmonopol die innere und duflere
Sicherheit im Zusammenleben der Volker garantieren wiirde
(was ihm jedoch nicht immer gelingt und manchmal durch sei-
nen grenzenlosen Machtwillen auch gar nicht gelingen will!).
Allein diese Sicherheit ist nur wieder auf Kosten von Beherr-
schung und Bevormundung, wenn nicht gar Unterdriickung
der ,freien Geister” moglich:

38 Hegel: Phinomenologie des Geistes, a.a.O., 20.
39 Im Vergleich mit Hegels Staatsauffassung steht fiir uns die Autorschaft
Schellings aufler Frage.

233



In dem Staat liegt ein wahrer Widerspruch: er erklirt sich fiir eine
Natur-Einheit, die doch zugleich eine Einheit freier Geister sein
soll, auf die in der letzten Instanz nur mit rein geistigen Motiven
gewirkt werden kann, iiber die er doch nicht zu gebieten vermag.
Daher ist ein Vernunft-Staat etwas unmogliches. (SPV, 174; vgl.
SW VII, 4611.)

Gegen Ende des Lebens, in einem Brief an seinen Schiiler
Konig Maximilian von Bayern, zog Schelling aus diesem Di-
lemma den Schluf}, daf} der Staat nur ,als Bedingung, als
Voraussetzung — nicht als Gegenstand und Zweck der indi-
viduellen Freiheit gesetzt“ werden diirfe.* Der Staat ist nicht
Selbstzweck. Allein dem ,Reich Gottes® stehe zu, ,,Zweck zu
sein“. , Alles Sinnen, Denken und Wollen® sei aber in der jet-
zigen Zeit dem Staat zugewandt: ,,s0 sehr, daff ja die duflersten
Parteien, wie sie sagen, im Staat den ,Himmel auf Erden‘ her-
vorbringen wollen, den einzigen, von dem sie wissen.“*' In
einem solchen Staat hat die Wahrheit jedoch nicht nur ,ihr
Jenseits abgestreift,* sondern auch die Freiheit. Alles, was
in Natur und Weltgeschichte geschieht, kann dann ,nur das
zerfallene Abbild jenes Logischen sein®, was der Staat selber
ist (vgl. GPP, 2241,; 2341.).

Wer also den Staat zum absolut Hochsten macht, dessen System ist
schon dadurch ein wesentlich illiberales, dafd er alles jenes Hohere
dem Staat unterwirft. (ebd., 235)

Schellings Kritik wird heute von der Hegel-Forschung besta-
tigt. So haben Wandschneider und Hésle nachgewiesen, dafl
sich fiir Hegel die Freiheit stets in der Unterwerfung und Un-
terdriickung eines anderen realisiert: in der Notwendigkeit

40 Schelling an K6nig Maximilian, 17.12.1853, in: Ehrhardt (1989), 113.

41 Ebd., 112.
42 Hegel: Philosophie des Rechts, §360, 512.

234



der Natur, in der Vollendung der Geschichte, in der Aufop-
ferung der Staatsbiirger.* Eine solche Freiheit der ,,hochsten
Gegensitze“ ist die Freiheit der Determination, der Vorse-
hung, des unbedingten Gehorsams. Auf dieser Grundlage hat
Vittorio Hésle in seinem Opus magnum Moral und Politik das
Modell einer globalen Diktatur fir das 21. Jahrhundert ent-
worfen.* Natur und Geschichte haben hier nur einen Zweck:
Fir den Geist ,Vehikel” zu sein, um die Bestimmung der
Idee in ihrer Dialektik von Herrschaft und Knechtschaft zu
realisieren. Von dieser Zwecksetzung aus erscheint die ,,Auf-
opferung® der individuellen Freiheit und des eigenen Lebens
(nicht nur des ,hoheren‘) ,im Dienste des Staates“ aus zwei
Griinden norwendig:

1. Um die ,Vorsehung® des Weltgeistes zu erfiillen. Der
Geist der Vernunft verwirklicht sich in den ,,welthistori-
schen Reichen®. Die groflen Weltreiche entstehen jedoch nicht
durch Friedensbiindnisse (welches Volk gibt seine Freiheit
schon freiwillig auf?), sondern allein durch Unterwerfung
anderer Volker. Aus dem Grund bilden die ,,welthistorischen
Handlungen® (die grofen Eroberungskriege) ein ,notwendi-
ges Moment der Idee des Weltgeistes“. Thr Rechtist das ,,Hero-
enrecht zur Stiftung von Staaten.* Dalfiir also, so Schellings
beilender Kommentar, ,haben die Heroen der Menschheit
gearbeitet und geblutet® (GPP, 234). Der Marxismus leitete
aus diesem Recht den ,logischen Begriff“ der Weltrevolution
ab, nunmehr jedoch zur Stiftung einer ganz neuen staatsiiber-
greifenden Weltordnung.

43 Wandschneider/Hosle (1983), bes. 1781f.; 184ff.
44 Hosle (1997), 9331f.
45 Hegel, a.a.O., § 350, 507.

235



2. Erscheint die Aufopferung des eigenen Lebens und der
Freiheit auch fiir ,,die sittliche Gesundheit der Volker* not-
wendig. So ist fir Hegel die ,Tapferkeit vor dem Feind
nicht nur ein notwendiges Ubel im Verteidigungsfall, son-
dern ein Sistengesetz. Ohne das ,sittliche Moment des Krie-
ges“ wiirden die Menschen auf Dauer in ihrem biirgerlichen
Leben ,verknochern® und ,versumpfen‘. Deshalb lehnt Hegel
den Vorschlag Kants ab, die Streitigkeiten der Staaten unter-
einander durch einen Staatenbund zu schlichten und einen
,Ewigen Frieden“ als Ideal anzustreben. Denn dann muifite
dieser ,Verein“ fir sich als Gegensatz gleich wieder einen
neuen Feind , kreieren.*

Wenn Hegel mit dieser Dialektik recht behalten hat, dann
hat das nicht zuletzt mit der ungeheuren Wirkungsgeschichte
seines Denkens zu tun. Aus dem Grund ist er fiir die Kata-
strophen des 20. Jahrhunderts mit verantwortlich zu machen.
Nur: Ist das nicht auch die Lehre der Geschichte, daff die Frei-
heit einen solchen Geist zuletzt wieder ins Leere und darin, in
seinem eigenen Saft und Kreise, sich totlaufen laf}c?

Muft’ ich nicht mit der Welt verkehren?
Das Leere lernen, Leeres lehren? — (Faust 11, 62311.)

46 Ebd., §324, 491ff. Man vgl. demgegeniiber das, was Schelling in den Stuzt-
garter Privatvorlesungen Uber den Krieg als ,,Collision der Staaten unter-
einander” bemerkt: Sofern die Menschen hier ,,ganz in das Verhiltnis von
Naturwesen“ gegeneinander treten, ist ,,das Bild der ganz zum Physischen, ja
sogar zum Kampf um ihre Existenz herabgesunkenen Menschheit vollendet*
(SW VII, 462). Durch den Selbstzweck der Staaten wird der Krieg niemals
menschlich und schon gar nicht ,sittlich“. Er ist per se #n-menschlich durch
seine Reduktion auf den physischen Uberlebenskampf in der gegenseitigen
Vernichtung.

236



Der ,tiefste, allertiefste Grund“ liegt im Abgrund der Zei-
ten (immensi spelunca aevi). In ithm ist das Sein im Guten
wie im Bosen immer von Neuem zur freien Entscheidung zu
bringen. Nicht aber liegt der Grund in irgendeiner ,logischen
Idee“ oder in einem ,absoluten Endzweck® der Geschichte,
mag dieser durch seine vermeintliche Realisierung im ideo-
logischen oder (wie jetzt wieder) im heiligen Krieg noch so
snotwendig®, ,fortschrittlich und ,,befreiend“ wirken. Sollte
das ,geschichtliche Fortschreiten des Geistes“ trotzdem eines
Tages im Totalitarismus enden, dann wire die Realisierung die-
ser Idee nicht die ,Selbstbefreiung®, sondern der Selbstmord
des freien Geistes, der Freitod.¥

47 Vgl. dazu die Endzeitvision Hegels nach Darstellung von Wandschneider
und Hésle, a.a.0., 193f.: ,Das geschichtliche Fortschreiten des Geistes, das
sich als Entwicklung der Idee im tibrigen mit Notwendigkeit vollzieht [...],
kommt an ihr Ende, sobald der Geist sie als Totalitit ihrer Momente erfaflt
hat. Der Geist hat damit seine Bestimmung erfiillt, er hat die Idee realisiert

und sich darin zugleich selbst gefunden, hat sich zu sich selbst befreit.“

237






Siglen- und Literaturverzeichnis

1. Siglen

AA

BuD

Conf.

EPh

ET

Ethica

GA

GPP

KrV

KSA

Loer

Schelling, EW.].: Historisch-kritische Ausgabe, im Auf-
trag der Bayer. Akad. d. Wiss., hrsg. von H.M. Baum-
gartner/W.G. Jacobs/H. Krings/H. Zeltner, Stuttgart-Bad
Cannstatt 1976ff.

Schelling, EW.J.: Briefe und Dokumente, Bd. 1-3, hrsg.
von H. Fuhrmans, Bonn 1962-1975.

Augustinus: Confessiones — Bekenntnisse. Lat. u. dt.
Ubers. von J. Bernhart, Frankfurt am Main 1987.
Schelling, EW.].: Einleitung in die Philosophie, hrsg. von
W.E. Ehrhardt, Stuttgart-Bad Cannstatt 1989.

Schelling, EW.].: Philosophische Entwiirfe und Tagebi-
cher 1809-1813. Philosophie der Freiheit und der Welt-
alter, hrsg. von L. Knatz/H.]. Sandkiihler/M. Schraven,
Hamburg 1994.

Spinoza, B. de: Ethica (1679), in: Opera — Werke, hrsg. von
K. Blumenstock, Darmstadt 1967.

Gesamtausgabe Martin Heidegger; zitiert mit Band und
Seitenangabe.

Schelling, EW.].: Grundlegung der positiven Philosophie.
Miinchener Vorlesungen WS 1832/33 und SS 1833, hrsg.
von H. Fuhrmans, Turin 1972.

Kant, I.: Kritik der reinen Vernunft, zit. nach der 1. u. 2.
Original-Ausgabe A u. B.

Nietzsche, E: Simtliche Werke. Kritische Studienausgabe,
hrsg. von G. Colli/M. Montinari, Miinchen 1980.
Schelling, EW.].: ,,Fragment einer Abhandlung®, in: Loer,
B.: Das Absolute und die Wirklichkeit in Schellings Phi-
losophie. Mit einer Erstedition aus dem Berliner Schel-
ling-Nachlaf}, Berlin/New York 1974, 30-52.

239



PhO-Paul.

PS

Rariora

SPV

SuZ
SW

SWA

Timaeus
UPhO

WA

WA-Frg.

240

Schelling, EW.J.: Philosophie der Offenbarung 1841/42
(Paulus-Nachschrift), hrsg. von M. Frank, Frankfurt am
Main 1977.

Leibniz, G.W.: Die philosophischen Schriften, hrsg. von
C.I. Gerhardt, sieben Binde, Berlin 1875-1890, ND Hil-
desheim 1961.

Schellingiana rariora, hrsg. von L. Pareyson, Turin 1977.
Schelling, EW.].: Stuttgarter Privatvorlesungen, hrsg. von
M. Veto, Turin 1973.

Heidegger, M.: Sein und Zeit, Ttibingen 1972 (12. Aufl.).
Schellings sammtliche Werke, hrsg. von K.EA. Schelling,
Bd. I-X1V, Augsburg 1856—1861.

Schelling, EW.].: System der Weltalter. Miinchener Vor-
lesung 1827/28, hrsg. von S. Peetz, Frankfurt am Main
1990.

Schelling, EW.].: Timaeus (1794), hrsg. von H. Buchner,
Stuttgart-Bad Cannstatt 1994.

Schelling, EW.J.: Urfassung der Philosophie der Offen-
barung, hrsg. von W.E. Ehrhardt, 2 Bde., Hamburg 1992.
Schelling, EW.J.: Die Weltalter, Fragmente. In den Ur-
fassungen von 1811 und 1813, hrsg. von M. Schroter,
Miinchen 1946.

Schelling, EW.].: Weltalter-Fragmente, 2 Bde., hrsg. von
K. Grotsch, Stuttgart-Bad Cannstatt 2002.



2. Werke Heideggers

Sein und Zeir (SuZ) wird nach der Einzelausgabe (Tiibingen 1972, 12.
Aufl.) zitiert. Die Gesamtansgabe (GA), Frankfurt am Main 1975ff.
wird mit Band- und Seitenangabe zitiert.

GA3

GA>5

GA 6.2
GA7

GA9

GA 11

GA 13

GA 15

GA 26

GA 29/30

GA 32

GA 40

GA 42

GA 45

Kant und das Problem der Metaphysik (1929), hrsg. von
Friedrich-Wilhelm von Herrmann, 1991.

Holzwege (1935-1946), hrsg. von Friedrich-Wilhelm von
Herrmann, 1977.

Nietzsche II (1939), hrsg. von Brigitte Schillbach 1997.
Vortrige und Aufsitze (1936-1953), hrsg. von Friedrich-
Wilhelm von Herrmann, 2000.

Wegmarken (1919-1961), hrsg. von Friedrich-Wilhelm
von Herrmann, 1976.

Identitit und Differenz (1955-1957), hrsg. von Friedrich-
Wilhelm von Herrmann, 2006.

Aus der Erfahrung des Denkens (1910-1976), hrsg. von
Friedrich-Wilhelm von Herrmann, 1983.

Seminare (1951-1973), hrsg. von Curd Ochwadt, 1986.
Metaphysische Anfangsgrinde der Logik im Ausgang
von Leibniz (Sommersemester 1928), hrsg. von Klaus
Held, 1978, 1990.

Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt — Endlichkeit
— Einsamkeit (Wintersemester 1929/30), hrsg. von Fried-
rich-Wilhelm von Herrmann, 1983, 1992.

Hegels Phinomenologie des Geistes (Wintersemester
1930/31), hrsg. von Ingtraud Gorland, 1980, 1988.
Einfihrung in die Metaphysik (Sommersemester 1935),
hrsg. von Petra Jaeger, 1983.

Schelling: Vom Wesen der menschlichen Freiheit (1809)
(Sommersemester 1936), hrsg. von Ingrid Schiifiler, 1988.
Grundfragen der Philosophie. Ausgewihlte ,,Probleme”
der ,Logik“ (Wintersemester 1937/38), hrsg. von Fried-
rich-Wilhelm von Herrmann, 1984, 1992.

241



GA 49

GA 65

GA 66

GA 67

GA 69

GA 70

GA 79

Die Metaphysik des deutschen Idealismus. Zur erneuten
Auslegung von Schelling: Philosophische Untersuchun-
gen Uber das Wesen der menschlichen Freiheit und die da-
mit zusammenhingenden Gegenstiande (1809), hrsg. von
Giinter Seubold, 1991.

Beitrage zur Philosophie. (Vom Ereignis) (1936-1938),
hrsg. von Friedrich-Wilhelm von Herrmann, 1989.
Besinnung (1938/39), hrsg. von Friedrich-Wilhelm von
Herrmann, 1997.

Metaphysik und Nihilismus. 1. Die Uberwindung der
Metaphysik (1938/39); 2. Das Wesen des Nihilismus (1946—
1948), hrsg. von Hans-Joachim Friedrich, 1999.

Die Geschichte des Seyns. 1. Die Geschichte des Seyns
(1938/40); 2. Koinon. Aus der Geschichte des Seyns, hrsg.
von Peter Trawny, 1998.

Uber den Anfang, hrsg. von Paola-Ludovika Coriando,
2005.

Bremer und Freiburger Vortrige, hrsg. von Petra Jaeger,
1994.

3. Werke Jakob Bohmes

Zitiert wird nach der Gesamtausgabe von 1730 mit Angabe der Kurz-
titel der Schriften und der Kapitel- und Abschnittzihlung: Faksimi-
le-Neudruck in 11 Binden, hrsg. von Will-Erich Peukert, Stuttgart
1955-1961. (Angefiithrt werden hier nur die zitierten Schriften.)

Bd.1
Bd.2

Bd.3

242

Aurora, oder Morgenrithe im Aufgang (1612).

De tribus principiis, oder Beschreibung der Drey Principien
Gottliches Wesens (1619).

De triplici vita hominis, oder Von dem Dreyfachen Leben des
Menschen (1620). Psychologia vera, oder Viertzig Fragen von
der Seelen (1620). Psychologiae Supplementum: Das umge-
wandte Auge.



Bd.4

Bd.5

Bd.6

Bd.7/8

Bd.9

Bd.10

De incarnatione verbi, oder Von der Menschwerdung Jesu
Christi (1620). Sex puncta theosophica, oder Von sechs Theo-
sophischen Puncten (1620). Sex puncta mystica, oder Kurtze
Erklirung Sechs Mystischer Puncte (1620). Mysterium pan-
sophicum, oder Griindlicher Bericht von dem Irdischen und
Himmlischen Mysterio (1620). Christosophia, oder der Weg
zu Christo.

Libri apologetici, oder Schutz-Schriften wider Balthasar Til-
ken (1621).

De signatura rerum, oder Von der Geburt und Bezeichnung
aller Wesen (1622). De electione gratiae, oder Von der Graden-
Wahl (1623).

Mysterium magnum, oder Erklarung tiber das erste Buch Mo-
sis (1623).

Quaestiones theosophicae, oder Betrachtung Gottlicher Of-
fenbarung (1624). Clavis, oder Schliissel, das ist Eine Erkla-
rung der vornehmsten Puncten und Worter, welche in diesen
Schriften gebraucht werden (1624).

Abraham von Franckenberg: De vita et scriptis Jacobi Bohmii
oder Ausfiihrlich erlduterter Bericht von dem Leben und
Schriften Jacob Béhmens.

4. Andere Werkausgaben

Adelung: Grammatisch-Kritisches Worterbuch der Hochdeutschen
Mundart, Wien 1811.

Angelus Silesius: Cherubinischer Wandersmann, hrsg. von L. Gnadi-
ger, Stuttgart 1984.

Baader, Franz Xaver: Die Werke Franz Xaver von Baaders werden

nach der Ausgabe der Simtlichen Werke, hrsg. v. EF. Hoffmann

u.a.,

Leipzig 1851-1860, ND Aalen 1963, 2. ND 1987, 16 Bd. zitiert

mit Kurztitel, Band und Seitenangabe.
Colberg, Ehre-Gott Daniel: Das Platonisch-Hermetisches [sic] Chri-
stentum ..., Zwei Teile, Frankfurt/Leipzig 1690/91.

243



Das Corpus Hermeticum Deutsch, Teil 1, Die griechischen Traktate
und der lateinische ,Asclepius®, iibers. u. eingel. von J. Holzhausen,
Stuttgart-Bad Cannstatt 1997.

Cusanus: De Visione Dei, in: Opera omnia VI, hrsg. von A.D. Rie-
mann, Hamburg 2000.

Descartes, René: Euvres de Descartes, ed. Ch. Adam et P. Tannery,
Paris 1897-1910, Neuaufl. 1964-1967.

Fichte, Johann Gottlieb: Fichtes Werke, hrsg. von I.LH. Fichte, ND
Berlin 1971.

Franckenberg, Abraham von: De vita et scriptis Jacobi Bohmii oder
Ausfiihrlich erliuterter Bericht von dem Leben und Schriften Jacob
Bohmens, sieche Die Werke Bohmes, Bd. 10.

- Nosce te ipsum, Frankfurt am Main 1675.

— (zugeschr.) Theophrastia Valentiniana, in: Arnold, Gottfried: Un-
parteiische Kirchen- und Ketzerhistorie vom Anfang des Neuen
Testaments bis auf das Jahr 1688, Frankfurt am Main 1729, ND
Hildesheim 1967, 1216-1235.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Phinomenologie des Geistes, hrsg.
von J. Hoffmeister, Hamburg ¢1952.

- Werke, hrsg. von E. Moldenhauer u. K.M. Michel, Frankfurt am
Main 1969-1972.

- Wissenschaft der Logik I u. II, hrsg. von G. Lasson, 21934, ND
Hamburg 1975.

Husserl, Edmund: Gesammelte Werke (Husserliana). Aufgrund des
Nachlasses veroffentlicht vom Husserl-Archiv (Leuven) unter Lei-
tung von [jsseling, Den Haag 1950 ff. (Hua).

Tamblichos: Pythagoras, griechisch-deutsch, hrsg., ibers.u. eingel.
von M. v. Albrecht, Darmstadt 1985.

Irendus von Lyon: Finf Biicher gegen die Haresien (Contra Haereses),
Kempten/Munchen 1912.

Jacobi, Friedrich Heinrich: Werke, 1. Abt., Leipzig 1819, ND Darm-
stadt 1980.

Kant, Immanuel: Gesammelte Schriften in 23 Binden, hrsg. von der
Preuflischen Akademie der Wissenschaften (spiter von der Deut-

244



schen Akademie der Wissenschaften zu Berlin), Berlin/Leipzig
1900-1955 (AA).

Kierkegaard, Soren: Der Begriff Angst, tibers. von E. Hirsch, Diissel-
dorf 1958.

Kirchweger, Anton Joseph (zugeschr.): Aurea catena Homeri. Oder:
Eine Beschreibung von dem Ursprung der Natur und natiirlichen
Dingen, Frankfurt/Leipzig 1723, ND Stockholm 1972.

LIBER XXIV PHILOSOPHORUM, in: F. Hudry: Corpus Christia-
norum, Continuatio Mediaevalis, Bd. CXLIII A, Turnhout 1997.

Meister Eckhart: Werke I, hrsg. von N. Largier, Frankfurt am Main
1993.

Novalis: Schriften, hrsg. von P. Kluckhohn/R. Samuel, Stuttgart 1968.

Oetinger, Friedrich Christoph: Biblisches und emblematisches Wor-
terbuch, hrsg. von G. Schifer, Teil 1 Text, Berlin/New York 1999.

— Die Lehrtafel der Prinzessin Antonia, hrsg. von R. Breymayer/
F. Hiussermann, Teil 1 Text, Berlin/New York 1977.

— Die Philosophie der Alten wiederkommend in der giildenen Zeit,
II. Teil, Frankfurt/Leipzig 1762.

- Selbstbiographie. Genealogie der reellen Gedanken eines Gottes-
gelehrten, hrsg. von J. Roessle, Metzingen 1978.

- Swedenborgs irdische und himmlische Philosophie, 2. Teil, Stutt-
gart 1858, ND 1977.

Philo von Alexandria: Die Werke in deutscher Ubersetzung, hrsg. von
L. Cohn u.a., Breslau 1929, ND Berlin 1962.

Platon: Platonis Opera, J. Burnet, Oxford 1900-1907.

— Timaios, griechisch-deutsch, hrsg., iibers.u. eingel. von G. Zek],
Hamburg 1992.

Plutarch: De Iside et Osiride, griechisch-deutsch, in: Plutarch: Drei
religionsphilosophische Schriften, hrsg. u. tibers. von H. Gorge-
manns, Disseldorf/Ziirich 2003, 135-273.

Reuchlin, Johann: De Arte Cabalistica, lateinisch-englisch, tibers. von
M. u. S. Goodman, New York 1983.

Scheler, Max: Gesammelte Werke in 15 Bianden, hrsg. von M. Scheler/
M.S. Frings, Bern 1954ff.

245



Stiskind, Friedrich Gottlieb: Priifung der Schellingschen Lehren von
Gott, Weltschopfung, Freyheit, moralischem Guten und Bosen,
Tubingen 1812.

Theophrast von Hohenheim, gen. Paracelsus: LIBER DE NYMPHIS,
Faksimile-ND der Ausgabe Basel 1590, Marburg 1996.

— Siamtliche Werke, 1. Abt., Medizinische, naturwissenschaftliche
und philosophische Schriften, hrsg. von K. Sudhoff, Miinchen/
Berlin 1922-1933.

5. Sonstige Literatur

Bal, K.: Der Vermittler Jakob Bohme als persona grata der deutschen
Philosophie der ersten Hilfte des Neunzehnten Jahrhunderts, in:
M.]. Siemek (Hrsg.): Natur, Kunst, Freiheit. Deutsche Klassik und
Romantik aus gegenwirtiger Sicht, Amsterdam/Atlanta 1998, 247—
261.

Barbarié, D.: Das reale Princip in der Freiheitsschrift und in der Welt-
alterphilosophie. Zu Schellings Auseinandersetzung mit dem Pro-
blem des metaphysischen Dualismus, in: H.M. Baumgartner/W.G.
Jacobs (Hrsg.): Schellings Weg zur Freiheitsschrift. Legende und
Wirklichkeit, Stuttgart 1996, 272-278.

— Zeitlichkeit, Sein und Seiendes. Schelling — Heidegger, in: I.M.
Fehér/W.G. Jacobs (Hrsg.): Zeit und Freiheit. Schelling — Scho-
penhauer — Kierkegaard — Heidegger, Budapest 1999, 215-224.

Baumgartner, H.M.: Zur Einleitung: Ubersicht, Aufbau und Problem-
anzeigen (336-350), in: O. Hoffe/A. Pieper: EW.]. Schelling. Uber
das Wesen der menschlichen Freiheit, Berlin 1995, 35-53.

— /Korten, H.: Schelling, Miinchen 1996.

Baur, F.C.: Die christliche Gnosis oder die christliche Religions-Philo-
sophie in ihrer geschichtlichen Entwicklung, 1835, ND Darmstadt
1967.

Beierwaltes, W.: Reuchlin und Pico della Mirandola, in: Tijdschrift
voor Filosofie 56 (1994), 313-335.

246



Benz, E.: Schellings theologische Geistesahnen, Wiesbaden 1955.

Berdjajew, N.: Jakob Béhmes Lehre von Ungrund und Freiheit, in:
Blitter fir Deutsche Philosophie, 6 (1932/33), 315-336.

Bernays, I.: Theophrastos’ Schrift iiber Frommigkeit. Mit Bemerkun-
gen zu Porphyrios’ Schrift iber Enthaltsamkeit, 1866, ND Hildes-
heim 1979.

Bloch, E.: Das Prinzip Hoffnung, Frankfurt am Main 1959.

Brown, R.E: The later philosophy of Schelling. The influence of Boeh-
me on the Works of 1809-1815, Lewisburg 1977.

Bruneder, G.: Das Wesen der menschlichen Freiheit bei Schelling und
sein ideengeschichtlicher Zusammenhang mit Jakob Bohmes Lehre
vom Ungrund, in: Archiv fiir Philosophie 8 (1958), 101-115.

Buchheim, Th.: Das Prinzip des Grundes und Schellings Weg zur Frei-
heitsschrift, in: HM. Baumgartner/W.G. Jacobs (Hrsg.): Schellings
Weg zur Freiheitsschrift. Legende und Wirklichkeit, Stuttgart 1996,
223-239.

— Anmerkungen des Herausgebers, in: EW.]. Schelling: Philosophi-
sche Untersuchungen tiber das Wesen der menschlichen Freiheit
und die damit zusammenhingenden Gegenstinde, Hamburg 1997,
89-168.

— Schelling und die metaphysische Zelebration des Bosen, in: Philo-
sophisches Jahrbuch 107 (2000), 47-60.

David, P: Heideggers Deutung von Schellings Freiheitsschrift als
Gipfel der Metaphysik des deutschen Idealismus, in: H. Seubert
(Hrsg.): Heideggers Zwiegesprach mit dem deutschen Idealismus,
Koln 2003, 125-140.

Deghaye, P.: La naissance de Dieu ou La doctrine de Jakob Boehme,
Paris 1985.

Derrida, J.: Chora, Wien 1990.

- Die différance, in: Ders.: Randginge der Philosophie, Frankfurt
am Main 1976, 6-37.

Deussen, P.: Jakob Bohme. Uber sein Leben und seine Philosophie,
Leipzig 1911.

247



Dérrie, H.: Was ist ,spitantiker Platonismus“? Uberlegungen zur
Grenzziehung zwischen Platonismus und Christentum, Theologi-
sche Rundschau 36 (1972), 285-302.

Duque, E: Die Philosophie in Freiheit setzen. Freiheitsbegriff und
Freiheit des Begriffs bei Schelling, in: Transzendentale Logik, Fich-
te-Studien 15 (1999), 169-188.

Ebbestad Hansen, J.-E.: Uber den Begriff Ungrund in Jacob Bohmes
Denken, in: M. Sladek (Hrsg.): Ostliches — Westliches. Studien zur
vergleichenden Geistes- und Religionsgeschichte, Heidelberg 1995,
37-52.

Ehrhardt, W.E.: Schelling Leonbergensis und Maximilian II. von Bay-
ern. Lehrstunden der Philosophie, Stuttgart-Bad Cannstatt 1989.

— Das Ende der Offenbarung, in: O. Hoffe/A. Pieper (Hrsg.): EW.].
Schelling. Uber das Wesen der menschlichen Freiheit, Berlin 1995,
221-234.

— ,Freiheit ist unser und der Gottheit Hochstes* — ein Riickweg
zur Fretheitsschrift?, in: H.M. Baumgartner/W.G. Jacobs (Hrsg.):
Schellings Weg zur Freiheitsschrift. Legende und Wirklichkeit,
Stuttgart 1996 (I), 240-251.

- Der Sinn der Philosophiegeschichte bei Schelling und Hegel, in:
Hegel-Jahrbuch 1996 (II), 106-111.

— Schellings Lehre tiber Fortdauer und kiinftiges Leben, in: H. Zabo-
rowski/A. Denker (Hrsg.): System — Freiheit — Geschichte, Stutt-
gart-Bad Cannstatt 2004, 183—202.

Fineron, A.: Goethe, Schelling’s theology and the genesis of Prooe-
mion, in: Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Literatur und Geistesge-
schichte 72 (1998), 81-114.

Flasch, K.: Was ist Zeit? Augustinus von Hippo. Das XI. Buch der
Confessiones. Historisch-philosophische Studie. Text — Uberset-
zung — Kommentar, Frankfurt am Main 1993.

Frank, M.: Existenz, Identitit und Urteil. Schellings spite Riickkehr
zu Kant, in: Ders.: Auswege aus dem Deutschen Idealismus, Frank-
furt am Main 2007, 312-374.

248



Franz, A.: Philosophische Religion. Eine Auseinandersetzung mit den
Grundproblemen der Spitphilosophie Schellings, Wiirzburg/Am-
sterdam 1992.

Friedrich, H.-J.: Leben und Zeitlichkeit in phinomenologischer Sicht.
Von Husserl zu Heidegger, Diss. Aachen 1993 (unveroffentl.).

— Wiederkehr in Sils. Eine philosophische Erzahlung, Cuxhafen/
Dartford 2000.

Fuhrmans, H.: Einleitung in EW.]. Schelling, Das Wesen der mensch-
lichen Freiheit, Diisseldorf 1950.

— Schellings Philosophie der Weltalter. Schellings Philosophie in
den Jahren 1806-1821. Zum Problem des Schellingschen Theismus,
Diisseldorf 1954.

Gabriel, M.: Der Mensch im Mythos. Untersuchungen iiber On-
totheologie, Anthropologie und Selbstbewuf$tseinsgeschichte in
Schellings ,,Philosophie der Mythologie®, Berlin/New York 2006
(D).

— Das Absolute und die Welt in Schellings Freiheitsschrift, Bonn 2006
(I0).

Gadamer, H.-G.: Hegel und der geschichtliche Geist, in: Zeitschrift
fir die gesamte Staatswissenschaft 100 (1940), 25-37.

— Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Her-
meneutik, Tiibingen 1960, #1975.

— Philosophische Lehrjahre. Eine Riickschau, Frankfurt am Main
1977, 21995.

Gaede, F.: Chaosbegriff und Weltende. Zur Aktualitit Jacob Bohmes,
in: Morgen-Glantz. Zeitschrift der Christian-Knorr-von-Rosen-
roth-Gesellschaft 10 (2000), 15-36.

Gilly, C.: Das Bekenntnis zur Gnosis von Paracelsus bis auf die Schiiler
Jakob Bohmes, in: G. Quispel (Hrsg.): Die hermetische Gnosis im
Laufe der Jahrhunderte, Haarlem/Birnbach 2000, 407—447.

Grassl, H.: Baaders Lehre vom Quaternar im Vergleich mit der Po-
laritdt Schellings und der Dialektik Hegels. Mit einem Nachtrag:
Baader und C.G. Jung, in: P. Koslowski (Hrsg.): Die Philosophie,
Theologie und Gnosis Franz von Baaders: Spekulatives Denken

249



zwischen Aufklirung, Restauration und Romantik, Wien 1993, 31—
49.

Grondin, J.: Die spite Entdeckung Schellings in der Hermeneutik,
in: LM. Fehér/W.G. Jacobs (Hrsg.): Zeit und Freiheit. Schelling —
Schopenhauer — Kierkegaard — Heidegger, Budapest 1999, 65-72.

Haiussermann, F.: Theologia Emblematica. Kabbalistische und alche-
mistische Symbolik bei Fr. Ch. Oetinger und deren Analogien bei
Jakob Bohme, in: Blatter fiir Wiirttembergische Kirchengeschichte
68/69 (1968/1969), 207—346.

Hager, F.-P.: Gott und das Bose im antiken Platonismus, Wiirzburg/
Amsterdam 1987.

Hawking, St.W.: Eine kurze Geschichte der Zeit. Die Suche nach der
Urkraft des Universums, (New York 1988), Hamburg 1993.

Hennigfeld, J.: Subjektivitat und Zeit. Schellings Zeittheorie in der
ersten Weltalter-Fassung, in: H.M. Baumgartner/W.G. Jacobs
(Hrsg.): Philosophie der Subjektivitit? Zur Bestimmung des neu-
zeitlichen Philosophierens. Akten des 1. Kongresses der Interna-
tionalen Schelling-Gesellschaft 1989, Stuttgart-Bad Cannstatt 1993,
Bd. 2, 410-416.

- Schellings ,Philosophische Untersuchungen iiber das Wesen der
menschlichen Freiheit und die damit zusammenhingenden Ge-
genstinde*, Darmstadt 2001.

Henrich, D.: Andersheit und Absolutheit des Geistes. Sieben Schrit-
te auf dem Wege von Schelling zu Hegel, in: Selbstverhaltnisse,
Stuttgart 1982, 142-172.

Haosle, V.: Moral und Politik. Grundlagen einer Politischen Ethik fir
das 21. Jahrhundert, Miinchen 1997.

Hofmann, P.: ,,Faust“, die ,,Farbenlehre“ und ,das Wesen der mensch-
lichen Freiheit*. Uber Goethes Schelling-Kritik, in: Philosophi-
sches Jahrbuch 107 (2000), 443—470.

Holz, H.: Spekulation und Faktizitit. Zum Freiheitsbegriff des mitt-
leren und spiten Schelling, Bonn 1970.

Hutter, A.: Das Unvordenkliche der menschlichen Fretheit. Zur Deu-
tung der Angst bei Schelling und Kierkegaard, in: J. Hennigfeld/

250



J. Stewart (Hrsg.): Freiheit, Angst und Wirklichkeit, Berlin/New
York 2003, 117-132.

Iber, Ch.: Das Andere der Vernunft als ihr Prinzip. Grundziige der
philosophischen Entwicklung Schellings mit einem Ausblick auf
die nachidealistischen Philosophiekonzeptionen Heideggers und
Adornos, Berlin/New York 1994.

Irlenborn, B.: Der Ingrimm des Aufruhrs. Heidegger und das Problem
des Bosen, Wien 2000.

Jacobs, W.G.: ,,... diesen Vorzug haben die theosophischen Systeme,
daf in thnen wenigstens eine Natur ist.“ Schelling und die Theoso-
phie, in: G. Stamer (Hrsg.): Die Realitit des Inneren. Der Einfluf§
der deutschen Mystik auf die deutsche Philosophie, Amsterdam
2001, 141-153.

Jaeschke, W. (Hrsg.): Religionsphilosophie und spekulative Theologie.
Der Streit um die gottlichen Dinge (1799-1812), Bd. 3.1, Hamburg
1994.

Jantzen, J.: Editorischer Bericht [zu De Marcione] in: Schelling, EW.].:
AA 2, 1991f.

Jaspers, K.: Schelling. Grofle und Verhingnis, Miinchen/Ziirich 1955,
21986.

— Brief an Friedrich Oehlkers vom 22.12.1945, abgedruckt in: H. Ott:
Martin Heidegger. Unterwegs zu seiner Biographie, Frankfurt am
Main/New York 1988, 315-317.

Kaspar, W.: Das Absolute in der Geschichte. Philosophie und Theolo-
gie der Geschichte in der Spitphilosophie Schellings, Mainz 1965.

Keel, O.: Die Weisheit ,spielt“ vor Gott. Ein ikonographischer Beitrag
zur Deutung des mesahigit in Spr. 8,301., in: Freiburger Zeitschrift
fir Philosophie und Theologie 21 (1974), 1-66.

Kiesewetter, H.: Von Hegel zu Hitler. Eine Analyse der Hegelschen
Machstaatsideologie und der politischen Wirkungsgeschichte des
Rechtshegelianismus, Hamburg 1974.

Kile, EO.: Die theologischen Grundlagen von Schellings Philosophie
der Freiheit, Leiden 1965.

251



Knatz, L.: Der Grund der Freiheit, in: H.M. Baumgartner/W.G. Ja-
cobs (Hrsg.): Schellings Weg zur Freiheitsschrift. Legende und
Wirklichkeit, Stuttgart 1996, 288—298.

Kohler, D.: Freiheit und System im Spannungsfeld von Hegels Phdino-
menologie des Geistes und Schellings Freiheitsschrift, Miinchen
2006.

Korsch, D.: Der Grund der Freiheit. Eine Untersuchung zur Problem-
geschichte der positiven Philosophie und zur Systemfunktion des
Christentums im Spatwerk Schellings, Miinchen 1980.

Kosian, J.: Jacob Bohmes Neufassung des Begriffs ,Nichts®, in: Er-
kenntnis und Wissenschaft. Jacob Bohme (1575-1624). Internatio-
nales Jacob-Bohme-Symposion 2000, Gorlitz 2001, 52-57.

Koslowski, P.: Philosophien der Offenbarung. Antiker Gnostizismus,
Franz von Baader, Schelling, Paderborn 2001.

Koyré, A.: Die Gotteslehre Jakob Bohmes, in: Festschrift Edmund
Husserl, 1929, ND Tibingen 1974, 225-281.

Kriiger, M.D.: Géttliche Freiheit. Die Trinititslehre in Schellings
Spatphilosophie, Ttubingen 2008.

Lanfranconi, A.: Die Weltalter lesen, in: H.J. Sandkiihler (Hrsg.):
Weltalter — Schelling im Kontext der Geschichtsphilosophie, Ham-
burg 1996, 59-72.

Langthaler, R.: Zu Schellings spiter Kritik an Kants Religionsphiloso-
phie, in: Ch. Danz/R. Langthaler (Hrsg.): Kritische und absolute
Transzendenz. Religionsphilosophie und Philosophische Theolo-
gie bei Kant und Schelling, Freiburg/Miinchen 2006, 115-181.

Lawrence, ].P.: Schellings Philosophie des ewigen Anfangs. Die Natur
als Quelle der Geschichte, Wiirzburg 1989.

Leese, K.: Von Jakob Bohme zu Schelling. Zur Metaphysik des Got-
tesproblems, Erfurt 1927.

Lowith, K.: Nietzsches Philosophie der ewigen Wiederkehr des Glei-
chen (1935), Hamburg 1978.

— Von Hegel zu Nietzsche. Der revolutionire Bruch im Denken des
neunzehnten Jahrhunderts (1941), Hamburg 1995.

252



Lovejoy, A.O.: Die grofie Kette der Wesen. Geschichte eines Gedan-
kens (1935), Frankfurt am Main 1985.

Mack, B.L.: Logos und Sophia. Untersuchungen zur Weisheitstheo-
logie im hellenistischen Judentum, Géttingen 1973.

Mahnke, D.: Unendliche Sphire und Allmittelpunkt, 1937, ND Stutt-
gart-Bad Cannstatt 1966.

Markschies, Ch.: Die Krise einer philosophischen Theologie. Valen-
tin und die valentinianische Gnosis zwischen philosophischer Bi-
belinterpretation und mythologischer Hiresie, in: R. Berlinger/W.
Schrader: Gnosis und Philosophie: Miscellanea, Amsterdam 1994,
227-269.

Marx, W.: Die Aufgabe der Freiheitsschrift Schellings, in: Ders.: Ge-
schichte, System, Freiheit, Freiburg/Miinchen 1977, 101-148.

— Das Wesen des Bosen und seine Rolle in der Geschichte in Schel-
lings Freiheitsabhandlung, in: L. Hasler (Hrsg.): Schelling. Seine
Bedeutung fiir eine Philosophie der Natur und der Geschichte,
Stuttgart 1981, 49-69.

— Das Wesen des Bosen. Zur Aktualitit der Freiheitsschrift Schel-
lings, in: Philosophisches Jahrbuch 89 (1982), 1-9.

McTaggart, J.: The Unreality of Time, in: Mind XVII (1908), 457—474.
Mine, H.: Ungrund und Mitwissenschaft. Das Problem der Freiheit
in der Spatphilosophie Schellings, Frankfurt am Main 1983.

Oesterreich, P. L.: Schellings Weltalter und die ausstehende Vollen-
dung des deutschen Idealismus, in: Zeitschrift fiir philosophische
Forschung 39 (1985), 70-85.

— Das gelehrte Absolute. Metaphysik und Rhetorik bei Kant, Fichte
und Schelling, Darmstadt 1997.

Ohashi, R.: Ekstase und Gelassenheit. Zu Schelling und Heidegger,
Minchen 1975.

— Der Ungrund und das System (403—416), in: O. Hoffe/A. Pieper
(Hrsg.): Uber das Wesen der menschlichen Freiheit, Berlin 1995,
235-252.

253



Okamura, Y.: Schelling und Bohme, in: Erkenntnis und Wissenschaft.
Jacob Bohme (1575-1624). Internationales Jacob-Bohme-Symposi-
on 2000, Gorlitz 2001, 58-71.

Pagel, W.: Das medizinische Weltbild des Paracelsus. Seine Zusam-
menhinge mit Neuplatonismus und Gnosis, Wiesbaden 1962.

Paslick, R.H.: The ontological context of Gadamer’s ,,fusion®: Boeh-
me, Heidegger, and non-duality, in: Man and World 18 (1985), 405—
422.

Pietsch, L.: Jacob Bohmes Lehre von der gottlichen Weisheit und von
der himmlischen Jungfrau Sophia, in: Erkenntnis und Wissen-
schaft. Jacob Bohme (1575-1624). Internationales Jacob-Béhme-
Symposion 2000, Gorlitz 2001, 35-51.

Pocai, R.: Der Schwindel der Freiheit. Zum Verhiltnis von Kierke-
gaards Angsttheorie zu Schellings Freiheitsschrift, in: .M. Fehér/
W.G. Jacobs (Hrsg.): Zeit und Freiheit. Schelling — Schopenhauer
— Kierkegaard — Heidegger, Budapest 1999, 95-106.

Poggeler, O.: Heidegger in seiner Zeit, Miinchen 1999.

Quispel, G.: Faust und Hermes, in: Ders. (Hrsg.): Die hermetische
Gnosis im Laufe der Jahrhunderte, Haarlem/Birnbach 2000, 499—
547.

Rang, B.: Identitit und Indifferenz. Eine Untersuchung zu Schellings
Identitatsphilosophie, Frankfurt am Main 2000.

Regehly, Th.: Fabula docet. Vom Oupnek’hat tiber Irenius zu Bhme,
Schelling und Schopenhauer, in: Bohme-Studien 2, Berlin 2008, 81—
104.

Reinecke, V.: Der Wiederholungsprozefl und die mythologischen Tat-
sachen in Schelling Spitphilosophie. Eine religionswissenschaftli-
che Studie unter der Voraussetzung desVerhiltnisses der Weltalter
zu der Abhandlung Uber die Gottheiten von Samothrake, Rhein-
felden 1986.

Rezvykh, P.: Probleme des Gnostizismus in der Philosophie der Offen-
barung Schellings, in: P. Koslowski (Hrsg.): Philosophische Reli-
gion. Gnosis zwischen Philosophie und Theologie, Miinchen 2006,
107-123.

254



Ringleben, J.: Freiheit und Angst. Heidegger zwischen Schelling und
Kierkegaard, in: N. Fischer/E-W. von Herrmann (Hrsg.): Heideg-
ger und die christliche Tradition, Hamburg 2007, 219-244.

Sénchez de Murillo, J.: Jacob Bohme — der deutsche Vorsokratiker, in:
Erkenntnis und Wissenschaft. Jacob Bohme (1575-1624). Intern.
Jacob-Bohme-Symposion 2000, Gorlitz 2001, 128—-153.

Sandkiihler, H.J.: EW.]. Schelling — Philosophie als Seinsgeschichte
und Anti-Politik, in: Deutscher Idealismus und Franzosische Re-
volution. Schriften aus dem Karl-Marx-Haus Trier, Trier 37 (1988),
130-151.

Scheier, C.A.: Die Zeit der Seynsfuge. Zu Heideggers Interesse an
Schellings Freiheitsschrift, in: H.M. Baumgartner/W.G. Jacobs
(Hrsg.): Schellings Weg zur Freiheitsschrift. Legende und Wirk-
lichkeit, Stuttgart 1996, 28-39.

Schlegel, E: Vierung, in: Historisches Worterbuch der Philosophie,
Basel 2001, Bd. 11, 1055f.

Schmidt-Biggemann, W.: Das Geheimnis des Anfangs. Einige speku-
lative Betrachtungen im Hinblick auf B6hme, in: . Garewicz/A.M.
Haas (Hrsg.): Gott, Natur und Mensch in der Sicht Jacob Bohmes
und seiner Rezeption, Wiesbaden 1994, 113-127.

Schneider, R.: Schellings und Hegels schwibische Geistesahnen,
Wiirzburg 1938.

Schulz, W.: Die Vollendung des Deutschen Idealismus in der Spatphi-
losophie Schellings, Pfullingen 1955, 21975.

Schulze, W.: Tetraktys — Ein vergessenes Wort der Philosophie, in: P.
Kampits/G. Poltner/H. Vetter (Hrsg.): Wahrheit und Wirklichkeit,
Berlin 1983, 125-154.

Schulze, W.A.: Oectingers Beitrag zur Schellingschen Freiheitslehre,
in: Zeitschrift fiir Theologie und Kirche 54 (1957), 213-225.

Seubert, H.: Die Theorie des Absoluten als Philosophie der Frei-
heit: von der Freiheitsschrift zur Erlanger Vorlesung des Winters
1820/21, in: St. Dietzsch/G.F. Frigo (Hrsg.): Vernunft und Glauben.
Ein philosophischer Dialog der Moderne mit dem Christentum,
Berlin 2006, 215-232.

255



Sollberger, D.: Metaphysik und Invention. Die Wirklichkeit in den
Suchbewegungen negativen und positiven Denkens in Schellings
Spatphilosophie, Wiirzburg 1996.

Stegmaier, W./Hoffmann, Th.S.: Metaphysik nach Kant? Zum Hegel-
Kongref 1987 der Internationalen Hegel-Vereinigung in Stuttgart,
in: Allgemeine Zeitschrift fiir Philosophie 13 (1988), 45-55.

Stenger, G.: Ohne Warum. Versuch einer Phinomenologie des Un-
grundes im Anschluff an den ,,Cherubinischen Wandersmann® von
Angelus Silesius, Essen 1990.

Sudrez-Nani, T.: Philosophie- und theologiehistorische Interpreta-
tionen der in der Bulle von Avignon zensurierten Sitze, in: H.
Stirnimann (Hrsg.): Eckardus theutonicus, homo doctus et san-
ctus. Nachweise und Berichte zum Prozef} gegen Meister Eckhart,
Freiburg (Schweiz) 1992, 31-96.

Theunissen, M.: Die Aufhebung des Idealismus in der Spatphilosophie
Schellings, in: Philosophisches Jahrbuch 83 (1976), 1-29.

Tilliette, X. (Hrsg.): Schelling im Spiegel seiner Zeitgenossen, Turin
1974.

— Die Freiheitsschrift, in: H.M. Baumgartner (Hrsg.): Schelling, Frei-
burg/Miinchen 1975, 95-107.

— Schelling und die Gnosis, in: P. Koslowski (Hrsg.): Gnosis und
Mystik in der Geschichte der Philosophie, Ziirich/Miinchen 1988,
260-275.

- Schelling. Biographie, Stuttgart 2004.

Trawny, P.: Die Zeit der Dreieinigkeit. Untersuchungen zur Trinitit
bei Hegel und Schelling, Wiirzburg 2002.

Urban, K.: ,Das Wetterleuchten eines neuen Anfangs“? Heideg-
gers Kritik am metaphysischen Denken vor dem Hintergrund
seiner Auseinandersetzung mit Schellings Freiheitsschrift, in: B.
Sandkaulen (Hrsg.): System und Systemkritik. Beitrige zu einem
Grundproblem der klassischen deutschen Philosophie, Wiirzburg
2006, 175-200.

van Ingen, E: Die Jungfrau Sophia und die Jungfrau Maria bei Ja-
kob Bohme, in: J. Garewicz/A.M. Haas (Hrsg.): Gott, Natur und

256



Mensch in der Sicht Jacob Bohmes und seiner Rezeption, Wiesba-
den 1994, 147-163.

von Herrmann, F-W.: Wahrheit — Freiheit — Geschichte. Eine syste-
matische Untersuchung zu Heideggers Schrift ,Vom Wesen der
Wahrheit‘, Frankfurt am Main 2002.

Wandschneider, D./Hosle, V.: Die Entiduflerung der Idee zur Natur
und ihre zeitliche Entfaltung bei Hegel, in: Hegel-Studien 18 (1983),
173-199.

Wieland, W.: Schellings Lehre von der Zeit. Grundlagen und Voraus-
setzungen der Weltalterphilosophie, Heidelberg 1956.

Yamaguchi, K.: Die Weltalter — Schellings Versuch der Uberwindung
der neuzeitlichen Philosophie, in: J. Matsuyama/H.-]. Sandkiihler
(Hrsg.): Natur, Kunst und Geschichte der Freiheit. Studien zur
Philosophie Schellings in Japan, Frankfurt am Main 2000, 149-170.

Yorikawa, J.: Das System der Philosophie und das Nichts. Studien zu
Hegel, Schelling und Heidegger, Freiburg/Miinchen 2005.

Zizek, S.: Der nie aufgehende Rest. Ein Versuch iiber Schelling und
die damit zusammenhingenden Gegenstinde, Wien 1996.

— The abyss of freedom, Michigan 1997.

Zovko, M.-E.: Die Spitphilosophie Schellings und die Kehre im Den-
ken M. Heideggers, in: Jahrbuch fiir Philosophie des Forschungs-
instituts fiir Philosophie 10 (1999), 135-173.

257






Personenregister

Adelung, Johann Christoph 31

Angelus Silesius 125, 165, 182

Aristoteles 3, 5, 27, 34, 69, 74, 106

Arnold, Gottfried 82-84

Augustinus  60f., 65f., 681., 74, 85,
188-192, 198

Baader, Franz Xaver 21, 51, 55, 57,
103, 107, 112£., 115, 122, 129, 134,
1451., 152, 156, 174, 1771.

Bachofen, Johann Jacob 229

Bal, Karol 133

Barbari¢, Damir 184f., 205

Baumgartner, Hans-Michael 2, 20

Baur, Ferdinand Christian 21, 38,
206{.

Beckmann, Christian 75

Beierwaltes, Werner 116

Bengel, August 104

Benz, Ernst 21, 104f.

Berdjajew, Nicolai 21, 24, 103, 142

Bergson, Henri-Louis 180

Bernays, Jacob 83

Bloch, Ernst 142

Bohme, Jakob  20-23, 26-28, 31-34,
371., 43-59, 62—64, 70-77, 79-87,
91, 103-107, 111-123, 127, 130-139,
142-147, 152, 155-162, 165, 1691.,
176, 179, 183, 193, 203, 205, 212—
214,218, 228-231

Bohmer, Auguste 159

Brown, Robert F. 21

Bruneder, Gertrud 21, 24

Bruno, Giordano 74

Buchheim, Thomas

Claudian 228

Colberg, Ehre-Gott Daniel
87, 93f., 1611.

Conrad-Martius, Hedwig 103

123f, 152

Darwin, Charles / Darwinismus
96, 180f.

David, Pascal 2

Deghaye, Pierre 77

26,52

13£., 47,132, 134,

13,21, 104

79-81,

Cusanus, Nicolaus

Derrida, Jaques
Descartes, René
1481., 154

Deussen, Paul 49

Dorrie, Heinrich 82

Dugque, Félix 5, 163

Ebbestad Hansen, Jan-Eric 111

Ehrhardt, Walter E. 23, 77, 100f.,
136, 159, 161, 206

Eschenmayer, Karl August
65, 72, 94

Fichte, Johann Gottlieb 4-8, 12f.,
53,58, 162

Fineron, Andrew 137

Flasch, Kurt 189

Franckenberg, Abraham von 32, 49,
82f., 111, 115, 165

Frank, Manfred 212

Franz, Albert 82

Fuhrmans, Horst 204

18, 33,

Gabriel, Markus 18, 69, 139, 153
Gadamer, Hans-Georg 158, 223—
226, 229

259



Gaede, Friedrich 71

Gilly, Carlos 75, 82

Goethe, Johann Wolfgang 97, 136f.,
141, 215, 217-219, 226, 232

Grassl, Hans 115

Grondin, Jean 112

Grotsch, Klaus  185f.

Hiussermann, Friedrich 106

Hager, Fritz-Peter 25

Hawking, Stephen W. 190

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich  3-
10, 12, 14, 30, 35-44, 93, 100, 133—
135, 138-140, 1571., 1671., 205-207,
220-237

Heidegger, Martin  1-5, 817, 29-34,
371., 4143, 47, 49-53, 6065, 79,
84, 861., 90, 92, 94f., 98—104, 109—
113, 117, 119-125, 127-140, 145,
147-150, 154, 157176, 181188,
195, 200-220, 223, 225, 232

Hennigfeld, Jochem 20, 195

Henrich, Dieter 43

Heraklit 97, 142, 148

Hesiod 26f., 33, 35, 71, 83

Hosle, Vittorio  224f., 232, 234f., 237

Hoffmann, Thomas Séren 3

Hofmann, Peter 137

Holz, Harald 20

84, 140f., 155f.

Husserl, Edmund 51-53, 103, 128

Hutter, Axel 156

Iber, Christian 112

Irendus von Lyon 81, 84-88, 115f.,
189

Irlenborn, Bernd 150

Jacobi, Friedrich Heinrich 66, 74,
92-98, 179, 215

Jacobs, Wilhelm G.

Homer

21, 69, 134

260

Jaeschke, Walter 97

Jamblich 114f.

Jantzen, Jorg 86

Jaspers, Karl 90, 215£., 220, 225f.

Johannes Paul II.  189f.

Junger, Ernst 174

Kanitz, Hans-Joachim 101

Kant, Immanuel 3-7, 12f., 52f., 69,
80, 89-92, 138, 150f., 210-213, 236

Kaspar, Walter 100

Keel, Othmar 230

Kierkegaard, Soren 156, 158

Kiesewetter, Hubert 224

Kile, Frederick O. 21,77

Knatz, Lothar 104

Kohler, Dietmar 38

Kopernikus / Kopernikanische
Wende 150

Korsch, Dietrich 104

Korten, Harald 20

Kosian, Jézef 111

Koslowski, Peter 82

Koyré, Alexandre 103

Kriger, Malte Dominik 193

Lanfranconi, Aldo 193

Langthaler, Rudolf 90

Lawrence, Joseph P. 173

Leese, Kurt 21, 105

Leibniz, Gottfried Wilhelm
32,102-113

Lowith, Karl 41, 55, 207

Lovejoy, Arthur O.  179f.

Mack, Burton L. 230

Mahnke, Dietrich 152

Markschies, Christoph 83

34,138

Maximilian I von Bayern 234

McTaggart, John 195

13, 24,

Marx, Werner



Meister Eckhart 48, 124, 176179,
203

Mine, Hideki 63

Newton, Isaac  106f.

Niethammer, Friedrich Immanuel
92

Nietzsche, Friedrich 10, 14, 49, 55,
71, 100, 1511., 225, 228f., 231f.

Novalis 89

Ochlenschliger, Adam 199

Ochlkers, Friedrich 215

QOesterreich, Peter L. 89, 180

Oetinger, Friedrich Christoph 21,
87, 104107, 114—118, 145, 180

Ohashi, Ryosuke 100, 169

Okamura, Yasuo 21

Ott, Hugo 215

Pagel, Walter 82

Paslick, Robert H. 21, 205

Paulus (Apostel) 190

Paulus, Heinrich Eberhard Gottlob
92

Petron 180

Philo von Alexandria 230

Pietsch, Roland 231

Platen, August 163

Platon 10, 24-28, 33, 45, 64, 65-69,
73, 76, 79-82, 94, 142-144, 162

Plotin 25

Plutarch  24-27, 228

Pocai, Romano 156

Poggeler, Otto 182

Porphyrios 83

Pythagoras / Pythagorder 94, 114—
118, 174

Quispel, Gilles 232

Rang, Bernhard 18

Regehly, Thomas 37

Reinecke, Volker 137

Reuchlin, Johann 116

Rezvykh, Petr 82

Ringleben, Joachim 158

Sénchez de Murillo, José 142

Sandkiihler, Hans Jorg 226

Sartre, Jean-Paul 156

Scheier, Claus Artur  183f.

Scheler, Max  180-182

Schelling, Caroline 159

Schlegel, Frank 174

Schmidt-Biggemann, Wilhelm 112

Schneider, Robert 21, 104f.

Schopenhauer, Arthur 37, 100

Schroéter, Manfred 185, 194, 210

Schulz, Walter 167f.

Schulze, Werner 174

Schulze, Wilhelm August 105

Seubert, Harald 163

Sokrates 31, 168

Sollberger, Daniel 42

Spinoza, Baruch de 13, 16, 204

Stegmaier, Werner 3

Stenger, Georg 165, 182

Sudrez-Nani, Tiziana 177

Siiskind, Friedrich Gottlieb 179

Tauler, Johannes 179

Teilhard de Chardin, Pierre 180

Theon von Smyrna 114

Theophrast von Hohenheim, gen.
Paracelsus  70f., 74-77, 80-82,
134

Theunissen, Michael 33

Tilliette, Xavier 37, 82, 86, 138

Trawny, Peter 193

Urban, Konstanze 2

Valentinus / Valentinianer 37, 79—
89, 97, 115, 189

261



van Ingen, Ferdinand 231

von Herrmann, Friedrich-Wilhelm

167

Wandschneider, Dieter 234f., 237

Wieland, Wolfgang

262

167f.

Windischmann, Karl Josef
Yamaguchi, Kazuko 205
Yorikawa, Joij 100, 207
Zizek, Slavoj  20f., 72,171
Zovko, Marie-Elise 29

67



	Danksagung
	Inhalt
	Einleitung
	1. Vom Ursein desWollens zum Ungrund der Freiheit
	2. Die Frage nach dem Anfang (Schelling – Hegel)

	I. Die Geburt desWillens aus dem Ungrund der Freiheit
	1. DieWiedergeburt
	2. Die Materie des Platon

	II. Der Ungrund als Nichts
	1. Der Abyssus der Gnostiker
	2. Der Streit um die Göttlichen Dinge
	3. DerWille im Ungrund
	4. Der Ungrund und der Satz vom Grund
	5. Der Ungrund als Selbstbewegungsquelle

	III. Das Auge im Ungrund (Gottes Auge und Menschen-Blick)
	1. Imagination und Ereignis
	2. Die wahre und die falsche Imagination
	3. Annihilation und Ekstase
	4. Evolution und Ereignis
	5. Die ewige Freiheit als Augenblick im Ungrund der Zeiten
	6. Der Panentheismus als Ungrund der Metaphysik

	Anhang
	Der Gegenstand der Freiheitsschrift und die ontologische Differenz
	Der Gang der Freiheitsschrift (Beilage zu Abschnitt II, 2) 1.

	Siglenund Literaturverzeichnis
	1. Siglen
	2. Werke Heideggers
	3. Werke Jakob Böhmes
	4. AndereWerkausgaben
	5. Sonstige Literatur

	Personenregister



