




Schellingiana

Quellen und Abhandlungen zur
Philosophie F.W. J. Schellings

Herausgegeben von Walter E. Ehrhardt
und Jochem Hennigfeld im Auftrag
der Internationalen Schelling-Gesellschaft

Band 24



Hans-Joachim Friedrich

Der Ungrund der Freiheit
im Denken von Böhme,
Schelling und Heidegger

frommann-holzboog



Das handschriftliche Original des Vierzeilers auf Seite 1

Ich bin der ich war.
Ich bin der ich sein werde.
Ich war der ich sein werde.
Ich werde sein der ich bin

aus dem Archiv der Berlin-Brandenburgischen Akademie der
Wissenschaften, Archiv-Sign.: NL Schelling, 86, S. 20

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation
in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte
bibliografische Daten sind im Internet über
〈http://dnb.d-nb.de〉 abrufbar.

ISBN 978-3-7728-2496-8

© frommann-holzboog Verlag e.K. · Eckhart Holzboog
Stuttgart-Bad Cannstatt 2009
www.frommann-holzboog.de
Satz: Rhema – Tim Doherty, Münster
Druck: Offizin Chr. Scheufele, Stuttgart
Einband: Litges & Dopf, Heppenheim
Gedruckt auf säurefreiem und alterungsbeständigem Papier



Meiner lieben Mutter
zum achtzigsten Geburtstag



Danksagung

Den Herausgebern Herrn Prof. Walter E. Ehrhardt und Herrn
Prof. Jochem Hennigfeld danke ich für die Aufnahme dieses
Buches in die Reihe der Schellingiana. Herrn Prof. Ehrhardt
danke ich insbesondere ganz herzlich für die kritisch fundierte
Besprechung dieser Arbeit.

VI



Inhalt

Einleitung 1

1. Vom Ursein des Wollens zum Ungrund
der Freiheit 1

2. Die Frage nach dem Anfang (Schelling – Hegel) 35

I. Die Geburt des Willens
aus dem Ungrund der Freiheit 45

1. Die Wiedergeburt 45
2. Die Materie des Platon 60

II. Der Ungrund als Nichts 79

1. Der Abyssus der Gnostiker 79
2. Der Streit um die Göttlichen Dinge 92
3. Der Wille im Ungrund 98
4. Der Ungrund und der Satz vom Grund 102
5. Der Ungrund als Selbstbewegungsquelle 113

III. Das Auge im Ungrund
(Gottes Auge und Menschen-Blick) 127

1. Imagination und Ereignis 127
2. Die wahre und die falsche Imagination 142
3. Annihilation und Ekstase 157
4. Evolution und Ereignis 172
5. Die ewige Freiheit als Augenblick im Ungrund

der Zeiten 183
6. Der Panentheismus als Ungrund der Metaphysik 204

VII



Anhang 209

Der Gegenstand der Freiheitsschrift und
die ontologische Differenz 209

Der Gang der Freiheitsschrift
(Beilage zu Abschnitt II, 2) 215
1. Der Gang zu den Müttern 215
2. Die Flucht vor dem Weltgeist 220

Siglen- und Literaturverzeichnis 239

1. Siglen 239
2. Werke Heideggers 241
3. Werke Jakob Böhmes 242
4. Andere Werkausgaben 243
5. Sonstige Literatur 246

Personenregister 259

VIII



Einleitung

1. Vom Ursein des Wollens zum Ungrund
der Freiheit

Gehört die Freiheitsabhandlung Schellings zum deutschen
Idealismus? Die Frage ist bis heute – zweihundert Jahre nach
ihrem Erscheinen – nicht entschieden. Trotzdem liegt in ihr
der Schlüssel zum Verständnis dieser Abhandlung. Der Bruch,
der sich hier in Schellings Philosophie vollzog, ist unverkenn-
bar, auch wenn sich nicht leicht sagen läßt, worin dieser Bruch
eigentlich liegt, und ob hierbei wirklich mit dem Idealismus
gebrochen wurde.

Martin Heidegger hat die Frage zuerst in aller Deutlich-
keit aufgeworfen. Die Antwort, die er darauf in seinen beiden
Schellingvorlesungen von 1936 und 1941 gab und die immer
noch als die bedeutendsten Beiträge zur Auslegung der Frei-
heitsabhandlung gelten, ist eindeutig oder doch fast eindeu-
tig. Denn wenngleich Heidegger sehr wohl sah, daß Schelling
„den deutschen Idealismus von innen her über seine eigene
Grundstellung hinaustreibt“, und wenn er darin bereits „das
Anzeichen des Heraufkommens eines ganz Anderen, das Wet-
terleuchten eines neuen Anfangs“ vernahm (GA 42, 5f.), so
präsentiert die Abhandlung für ihn trotzdem oder gerade des-
halb „den Gipfel der Metaphysik des deutschen Idealismus“
(GA 49, 1). 1 Warum? Die These wirft eine Reihe von Fragen
auf:

1 Das „Wetterleuchten eines neuen Anfangs“ ist für Heidegger noch nicht die-
ser Anfang selbst, wohl aber das, was sich im „großen Scheitern“ von Schel-
lings ‚Metaphysik‘ als Anzeichen des ganz Anderen ankündigen soll. Die

1



1. Was versteht Heidegger unter Metaphysik?
2. Inwiefern gehört der deutsche Idealismus (noch) zur Meta-

physik?
3. Warum soll gerade in Schellings Freiheitsabhandlung der

Gipfel der Metaphysik des Idealismus erreicht worden
sein?

4. Welche Absicht verfolgt Heidegger mit dieser These? Und
schließlich

5. Wird diese These dem Anliegen Schellings gerecht?
Letztlich geht es dabei um eine einzige Frage; sie ist bisher nur
als „Problemanzeige“ von Hans-Michael Baumgartner for-
muliert worden. Sie bildet den eigentlichen Kern unserer Aus-
gangsfrage, nämlich:

Ist die Freiheitsabhandlung Schellings wirklich das Paradigma der
Metaphysik des Idealismus, worin dieser tatsächlich zu einer Art
Vollendungsgestalt gelangt?2

Zu Recht weist Baumgartner darauf hin, daß sich Schelling
in dieser Abhandlung bereits von der neuzeitlichen Meta-
physik des „Sichselbstwollens“ gelöst hat. 3 Unter dem „rea-
len Begriff“ der Freiheit versteht Schelling gerade nicht, wie
Heidegger annimmt, das Wollen als „Urseyn“, sondern „ein
Vermögen des Guten und des Bösen“ (SW VII, 352). Anhand
der genannten Fragen wird deshalb zunächst zu klären sein,
ob Schelling mit diesem Begriff der Freiheit die Metaphysik
des Idealismus vollendet oder nicht vielmehr bereits durch-
brochen hat.

Metapher ist somit nicht Ausdruck einer ambivalenten Metaphysikkritik,
wie Konstanze Urban (2006) annimmt.

2 Baumgartner (1995), 51; vgl. David (2003).
3 Ebd., 52.

2



Zu den ersten beiden Fragen: Es mag befremdlich schei-
nen, wenn von vorneherein von der „Metaphysik des Idealis-
mus“ die Rede ist. Gehört der deutsche Idealismus überhaupt
zur Metaphysik? Zeichnet er sich nicht gerade dadurch aus,
daß er in der Nachfolge Kants die Metaphysik endgültig hin-
ter sich gelassen hat? Erinnert sei in dem Zusammenhang an
den Hegel-Kongreß von 1987, wo es um diese Frage ging.4

Die Frage, ob es eine „Metaphysik nach Kant“ geben könne,
beruht letzten Endes darauf, daß sich Kants eigene Unter-
scheidung nicht durchgesetzt hat: die Unterscheidung zwi-
schen der Metaphysik als „theoretisch-dogmatischer Doctrin“
übersinnlicher Gegenstände und der Ontologie als wissen-
schaftlicher „Teil der Metaphysik“. Der transzendentale Idea-
lismus ist selbst Teil der Metaphysik, sofern er ontologisch
nach den kategorialen Bedingungen des Seienden fragt! Denn
auch wenn die transzendentale Analytik sich nur noch auf
Gegenstände bezieht, die „durch Erfahrung belegt werden
können“, so hält sie an der Aristotelischen Grundfrage aus-
drücklich fest (vgl. KrV, B 105). 5 So erscheint zwar bis heute

Kant als ‚Zermalmer der Metaphysik‘; aber er hat nur ein Schein-
und Schulgebilde zerschlagen, um die Metaphysik im neuzeitlichen
Sinne des ‚subjektiven‘ Idealismus erst eigentlich aufzurichten und
der ersten Vollendung der Metaphysik durch den deutschen Idea-
lismus den Grund zu schaffen. (GA 67, 97f.)

Diesen Grund hat Schelling zum Thema der Freiheitsabhand-
lung gemacht, und zwar durch die Aufstellung (Explikation)
der Unterscheidung von Grund und Existenz. Allein deshalb
sieht Heidegger in dieser Abhandlung einen Höhepunkt der
nachkantischen Metaphysik; denn dadurch sei erst deutlich

4 Stegmaier/Hoffmann (1988).
5 Vgl. dazu auch Kant: Fortschritte der Metaphysik, AA XX, 260.

3



geworden, worauf die Vollendung der abendländischen Meta-
physik im transzendentalen und absoluten Idealismus hinzielt,
nämlich auf das System eines „absoluten Wissens“ als Grund
der Existenz:

Unsere eigentliche Absicht geht auf die Metaphysik des deutschen
Idealismus, in der sich die abendländische Metaphysik in einer
Hinsicht vollendet (Schellings Abhandlung innerhalb dieser Meta-
physik). Deshalb wurde bei der Auslegung dieser Abhandlung die
allem vorgreifende Frage nach der Seiendheit des Seienden gestellt;
deshalb wurde zuerst von der ‚Unterscheidung von Grund und
Existenz‘ gehandelt. (GA 49, 96)6

Nun bezieht Schelling die Unterscheidung aber gar nicht auf
den Idealismus, sondern auf die Naturphilosophie:

Die Naturphilosophie unsrer Zeit hat zuerst in der Wissenschaft die
Unterscheidung aufgestellt zwischen dem Wesen, sofern es existirt,
und dem Wesen, sofern es bloß Grund von Existenz ist. (SW VII,
357)

Die Frage ist, warum Schelling die Unterscheidung überhaupt
aufgestellt hat. Wollte er damit die wissenschaftliche Begrün-
dung des Seins im Idealismus eigens reflektieren? Warum
spricht er dann aber von der „Naturphilosophie unserer Zeit“
(damit meint er seine eigene und nur sie), die „zuerst“ in der
Wissenschaft diese Unterscheidung aufgestellt habe? Sicher
wollte Schelling damit nicht sagen, daß die Unterscheidung
zwischen Grund und Existenz erst in seiner eigenen Philoso-
phie vorkomme, was natürlich unsinnig wäre; sie kommt auch
nicht erst im transzendentalen und absoluten Idealismus von
Kant, Fichte und Hegel vor. Vielmehr kennzeichnet sie das

6 Zu Heideggers Auslegung dieser Unterscheidung als „Seynsfuge“ siehe
GA 42, 185ff.; 277ff. und GA 49, 11ff.; 83ff.

4



Wesen der Metaphysik seit ihren Anfängen, d.h. spätestens
seit Aristoteles und seiner Frage nach den ersten Gründen
und Ursachen des Seienden.7 „Diese Unterscheidung ist so alt
als die erste wissenschaftliche Darstellung derselben“ (SW VII,
357). Warum dann aber ihre Aufstellung?

Die grundstürzende Antwort darauf sei jetzt schon vor-
weggenommen. Sie lautet: darum, weil die Unterscheidung in
dieser Fragestellung noch gar nicht als solche bedacht worden
ist! Der Grund ist selbst etwas Seiendes oder Existierendes,
sonst wäre er nicht. Wie kann der Grund aber sein, wenn
durch ihn im Unterschied erst etwas werden soll? In dem, was
werden soll, aber nicht ist, muß die Ergründung von etwas
Seinwerdendem und Seinkönnendem erst vollzogen werden,
und zwar – darin liegt der entscheidende Punkt – im Ungrund
der Freiheit als „absoluter Indifferenz“, d.h. (Noch-)Un-ent-
schiedenheit dieser Unterscheidung (ebd., 406)!8

Schelling hat damit nicht nur ein „Schein- und Schulge-
bilde“ der Metaphysik zerschlagen wie Kant. Vielmehr hat er
damit die Frage der Metaphysik ins Bodenlose, Grund-lose
gestürzt. Deutlich wird das, wenn wir daraufhin Schellings
eigene zum Teil selbstkritische Auseinandersetzung mit dem
Idealismus in Betracht ziehen und diese Kritik mit der seyns-
geschichtlichen Auslegung Heideggers vergleichen.

æ æ æ

Der gemeinsame Ansatz von Fichte, Hegel und auch noch
vom frühen Schelling liegt darin, Kants Begriff der transzen-
dentalen Subjektivität als Grund des Seins absolut zu setzen.
Auf diese Weise stellte der Idealismus das Band mit der alten

7 Aristoteles: Metaphysik VI, 1, 1025b.
8 Siehe dazu Duque (1999), 181ff.

5



Metaphysik wieder her, das durch Kant abgerissen schien.
Das Absolute kehrte zurück, allerdings jetzt nicht mehr in
Gestalt eines Jenseitigen, „das Gott weiß wo sein sollte“; und
auch nicht mehr in Gestalt eines transzendentalen Ideals, von
dem man nicht weiß, ob ihm ein Jenseitiges überhaupt ent-
spricht. Vielmehr kehrte das Absolute zurück in Gestalt der
Vernunft selbst. Darin liegt die Säkularisierung des Absoluten
in der nachkantischen Metaphysik. Wofür braucht die Welt
noch einen Gott, wenn alles, was in der Welt ist, durch die
Vernunft erklärt und begründet werden kann? Und was soll
der Name ‚Gott‘ dann noch bedeuten, wenn nicht die Ver-
nunft selbst? In dem Augenblick, in dem sich die Philosophie
nur noch durch die Vernunft auf die Wirklichkeit bezieht, ist
sie „das Ergründen des Vernünftigen“ und „eben damit das
Erfassen des Gegenwärtigen und Wirklichen, nicht das Auf-
stellen eines Jenseitigen“: „Was vernünftig ist, das ist wirklich;
und was wirklich ist, das ist vernünftig.“9 Die Vernunft ver-
wirklicht sich in der Welt als vernünftige Wirklichkeit – nir-
gendwo sonst. Diese vernünftige Wirklichkeit ist zum einen
die „moralische Weltordnung“ (Fichte) und zum anderen in
ihrer Verwirklichung „der Gang Gottes in der Welt, daß der
Staat ist“10. Die Neutralität (Gleichgültigkeit) des modernen
Staates gegenüber der Religion zeigt, daß die Welt den Gott
nicht mehr braucht. Der Staat ist das wirklich gewordene Jen-
seits im Diesseits, der Himmel auf Erden. Die „moralische
Ordnung“ in Form der Gesetzgebung ist an Gottes Stelle
getreten und hat ihn damit überflüssig gemacht:

9 Hegel: Grundlinien der Philosophie des Rechts, WW 7, 24.
10 Ebd., 403.

6



Jene lebendige und wirkende moralische Ordnung ist selbst Gott;
wir bedürfen keines andern Gottes und können keinen andern
fassen. Es liegt kein Grund in der Vernunft, aus jener moralischen
Weltordnung herauszugehen und vermittelst eines Schlusses vom
Begründeten auf den Grund noch ein besonderes Wesen, als die
Ursache desselben, anzunehmen […].11

Das sagt Fichte, und es ist kein Zufall, daß er das in jener Schrift
sagt, die den Atheismusstreit auslösen sollte. In der Freiheits-
abhandlung spielt Schelling unmittelbar auf diese Stelle an, um
daran deutlich zu machen, daß sich der Gottesbegriff gerade
nicht auf ein so „leeres und abgezogenes System“ reduzieren
läßt:

Gott ist etwas Realeres als eine bloße moralische Weltordnung, und
hat ganz andere und lebendigere Bewegungskräfte in sich, als ihm
die dürftige Subtilität abstrakter Idealisten zuschreibt. (SW VII,
356; vgl. ebd., 337f.)

Schelling hat diesen neuen Glauben nicht mitvollzogen. Für
ihn ist die Vernunft nicht der neue Gott oder das Abso-
lute selbst; wohl aber, sofern die Vernunft sich als ein sol-
ches Wesen geriert, „der umgekehrte Gott“, d. i. „ein ande-
rer Geist“, der sich an die Stelle geschwungen hat, „da Gott
seyn sollte“, um im Menschen die „falsche Imagination“ zu
erzeugen, er könne „selbst schaffender Grund“ werden und
als das alleinige Machtzentrum der Welt „über alle Dinge herr-
schen“ (SW VII, 389ff.). 12 Die Metaphysik ist darum keines-
wegs verschwunden, wie schon Kant deutlich gemacht hat.

11 Fichte: Über den Grund unseres Glaubens an eine göttliche Weltregierung,
WW 5, 186. Vgl. dazu auch den letzten Abschnitt in der Philosophie des
Rechts, a.a.O., § 360, 512.

12 Siehe Abschnitt III, 2 Die wahre- und die falsche Imagination.

7



Vielmehr ist sie dadurch gerade auf eine vermeintlich sichere,
weil sich selbst gewisse und d.h. wissenschaftliche Grund-
lage gestellt worden. Deshalb spricht Fichte von der „Wissen-
schaftslehre“ und Hegel von der „Wissenschaft der Logik“.
Und deshalb entstand im Idealismus der neue wissenschaft-
lich begründete Glaube, der Mensch könne alles Sein kraft
der Vernunft aus sich selbst setzen. Hegels Anbiederung an
die geoffenbarte Religion als Verbündete der Vernunft ändert
daran nichts. Die angebliche Einheit von Vernunft und Glaube
ist für Schelling nur „eine Lüge des Systems“ (GPP, 234f.).
Denn:

Wenn die Vernunft alles Sein und alles Sein die Vernunft ist, und
die Philosophie nichts vermag, als die Vernunft als alles Sein zu
betrachten, so ist für einen Gott, der etwas anderes wäre, als die
zum Geist gewordene Vernunft, kein Raum mehr übrig. (UPhO,
419; vgl. ebd., 416ff.)

So macht Heidegger darauf aufmerksam, daß dieser neue
Glaube an die Vernunft auch als „Befreiung des Menschen zu
sich selbst“ verstanden wurde, d.h. zugleich als Befreiung von
der Herrschaft des Kirchlichen Lehramts und seines Macht-
anspruchs, „erste und eigentliche Quelle der Wahrheit“ zu
sein. In dem Augenblick, in dem der Mensch alles Sein nur
noch als das „an und für sich Vernünftige“ betrachtete, trat er
aus dem Gehorsam im Glauben an Geschöpflichkeit, Sünde
und Erlösung heraus (GA 42, 53ff.). Aber hat sich der Mensch
damit wirklich von der Theologie befreit und den Weg in
die Freiheit gefunden? An die Stelle Gottes setzte Fichte die
moralische Weltordnung und Hegel den Staat. Für Hegel gibt
es deshalb keine Freiheit des Individuums, sondern nur eine
Freiheit (Souveränität) des Staates, und zwar als „absoluter
unbewegter Selbstzweck“ der Vernunft. War es vor dem Wis-

8



senschaftsglauben13 höchste Pflicht jedes einzelnen, Mitglied
der Kirche zu sein, so ist jetzt ihre „höchste Pflicht“, „Mitglie-
der des Staats zu sein“.14 Aus Gott-Vater wurde Vater Staat,
und aus unmündigen Laien folgsame Staatsbürger. Was diese
neue Verpflichtung im Dienste des Staates für den einzelnen
bedeutet, wird noch zu bedenken sein.15 Jedenfalls wurde die
Idee des Absoluten im deutschen Idealismus keineswegs auf-
gegeben. Im Gegenteil: Sie wurde jetzt nur durch ein ande-
res, nämlich vernünftiges Prinzip ersetzt, um die „spekula-
tive Interpretation des Seins“ als streng wissenschaftliche zu
begründen und sicherzustellen. Deshalb ist für Schelling auch
die „öffentlich geduldete Metaphysik“ des Idealismus noch
„auf den Theismus eingeschränkt“, „der nur mit dem Dualis-
mus [von Grund und Existenz] bestehen kann und im Grunde
dasselbe mit ihm ist“ (WA, 104):

Dem bloßen Theismus, der über den Begriff Gottes nicht hinaus-
geht, ist Gott nur das Urseiende, oder Ursein ist der Inhalt des
Theismus, sowie Gott in der Theologie immer als supremum, pri-
mum ens dargestellt wird […]. (UPhO, 113)

Genau für diesen Theismus oder Dualismus hat Heidegger
den Ausdruck „Onto-theo-logie“ geprägt:

Die spekulativ gefaßte und also begründete Interpretation des Seins
ist Ontologie, aber so, daß das eigentlich Seiende das Absolute,

13 Auch der Glaube an die wissenschaftliche Erklärbarkeit der Welt ist ein
Glaube, als solcher nicht weniger ‚metaphysisch‘ als der Glaube an einen
göttlichen Schöpfungsgrund. Die Frage ist, ob nicht gerade dieser Glaube
dem eigentlichen Wesen der Freiheit widerspricht! Hat die Freiheit über-
haupt einen Grund, oder liegt sie nicht vielmehr da, wo das Sein immer von
neuem geschichtlich zu ergründen ist?

14 Hegel: Philosophie des Rechts, a.a.O., § 258, 399.
15 Siehe Anhang: Die Flucht vor dem Weltgeist.

9



jeÏc, ist. Von dessen Sein aus wird alles Seiende und der lÏgoc

bestimmt. Die spekulative Interpretation des Seins ist Onto-theo-
logie. (GA 32, 141)

Nun bezieht Heidegger diese Wesensbestimmung der Meta-
physik allerdings nicht nur wie hier auf die Phänomenolo-
gie Hegels, sondern auch auf die Freiheitsabhandlung Schel-
lings. Auch und gerade in dieser Abhandlung werde nach
dem eigentlich Seienden oder nach dem Ursein gefragt; nur
mit dem Unterschied, daß dieses Sein jetzt nicht primär in
Gott gesehen werde oder in der Vernunft oder in der morali-
schen Weltordnung, sondern im „absoluten Willen“ und sei-
ner Willensfreiheit. Dabei zeige sich gerade hier, in der Befrei-
ung des eigenen Willens, die „äußerste und erste Zielsetzung“
der neuzeitlichen Metaphysik, und zwar als eine „auf sich
selbst gegründete Bemächtigung des Seyns“ (GA 42, 56). Ver-
nunft und Moralität sind demgegenüber nur die Seinsweisen,
in denen sich diese Bemächtigung vollzieht. So werde gerade
in dieser Abhandlung deutlich, was die Philosophie von Pla-
tons „Idee des Guten“ bis Nietzsches „Willen zur Macht“ als
Metaphysik ist:

Jede Philosophie als Metaphysik ist Theologie in dem ursprüngli-
chen und wesentlichen Sinne, daß das Begreifen (lÏgoc) des Seien-
den im Ganzen nach dem Grunde (d.h. der Ur-sache) des Seyns
fragt und dieser Grund jeÏc, Gott, genannt wird. […] Und die
Schellingsche Abhandlung ist deshalb eines der tiefsten Werke der
Philosophie, weil sie in einem einzigartigen Sinne ontologisch und
theologisch zugleich ist. (GA 42, 87f.; vgl. ebd., 112ff.)

Heidegger stützt sich dabei auf die berühmte Formel „Wollen
ist Urseyn“. In der Tat scheint sie zunächst seine These zu
bestätigen:

10



Es gibt in der letzten und höchsten Instanz gar kein anderes Seyn
als Wollen. Wollen ist Urseyn, und auf dieses allein passen alle Prä-
dicate desselben: Grundlosigkeit, Ewigkeit, Unabhängigkeit von
der Zeit, Selbstbejahung. Die ganze Philosophie strebt nur dahin,
diesen höchsten Ausdruck zu finden. (SW VII, 350)

Wäre das, was Schelling hier sagt, seine eigene Grundthese,
dann hätte Heidegger recht. Die Unterscheidung zwischen
Grund und Existenz würde dann, „wenn anders sie die We-
sensbestimmtheit des Seyns angeben soll, im Wesen des Wol-
lens beschlossen liegen“ (GA 42, 189). Und der Wille wäre
die „Wurzel“ dieser Unterscheidung. Sie entspränge „aus dem
Wollen“, und das „Unterschiedene“ hätte „den Charakter von
‚Wille‘ “ (GA 49, 89). 16 Nur – ist das auch die Ansicht von
Schelling? Sah er im Wollen wirklich die „letzte und höchste
Instanz“ allen Seins? Hören wir dazu, was er selbst über diese
Formel sagt:

Bis zu diesem Punkt ist die Philosophie zu unsrer Zeit durch
den Idealismus gehoben worden: und erst bei diesem können wir
eigentlich die Untersuchung unsres Gegenstandes aufnehmen, […].
Allein der Idealismus selbst, so hoch wir durch ihn in dieser Hin-
sicht gestellt sind, und so gewiß es ist, daß wir ihm den ersten
vollkommenen Begriff der formellen Freiheit verdanken, ist doch
selbst für sich nichts weniger als vollendetes System, und läßt uns,
sobald wir in das Genauere und Bestimmtere eingehen wollen, in
der Lehre der Freiheit dennoch rathlos. (SW VII, 350f.)

Die Formel „Wollen ist Urseyn“ nimmt Schelling hier zum
Ausgangspunkt, nicht aber macht er sie, wie Heidegger unter-
stellt, zum Gegenstand seiner Untersuchung. Im Gegenteil! So
sehr dieser Begriff der „formellen Freiheit“ durch die Philo-

16 Zu Heideggers Auslegung der Formel „Wollen ist Urseyn“ vgl. GA 42, 163ff.
und GA 49, 83ff.

11



sophie unserer Zeit hervorgehoben worden ist, so „reicht der
bloße Idealismus nicht hin“, „die tiefsten Schwierigkeiten, die
in dem Begriff der Freiheit liegen“ (SW VII, 352), aufzulösen,
und läßt uns völlig ratlos, sobald wir auch nur etwas genauer
und bestimmter auf die Lehre der Freiheit eingehen wollen.

Eine radikalere Kritik am Idealismus läßt sich trotz aller
Würdigung kaum denken. Die Kritik beruht jetzt allein auf der
ungeklärten Unterscheidung zwischen Grund und Existenz
im Willen der Ichheit. Dabei wendet sich Schelling sowohl
gegen den „subjektiven, sich selbst mißverstehenden Idea-
lismus Fichtes“ als auch auch gegen Kants „metaphysische
Erörterungen seiner Kritik der praktischen Vernunft“ (ebd.,
351f.). 17 „Der Idealismus gibt nämlich einerseits nur den all-
gemeinsten, andererseits den bloß formellen Begriff der Frei-
heit“ (ebd., 352). Und das ist der Begriff der Willensfreiheit als
Entscheidungsgrund der Existenz: Der Wille entscheidet, was
werden soll und was nicht. „Der reale und lebendige Begriff
aber ist, daß sie [die Freiheit] ein Vermögen des Guten und
des Bösen sey“ (ebd.). Und das, so Schelling, ist durch die
Willensfreiheit allein nicht zu erklären.

„Am auffallendsten“ wird das am „Begriff der Immanenz“.
Wäre der Wille das absolute Grundprinzip der Freiheit, dann
würden das Gute und das Böse zugleich als die zwei Grundbe-
stimmungen des Wollens in ihm beschlossen liegen, und zwar

17 Hegel wird nicht erwähnt. Nach den Ausfällen in der Phänomenologie ist
er nicht mehr Gegner Schellings, sondern sein Widersacher. Deshalb das
eisige Schweigen. Die Auseinandersetzung mit Hegel findet auf einer ande-
ren Ebene statt. Auf dieser Ebene geht es um einen unvergleichlichen Rich-
tungskampf. Dieser Kampf ist noch keineswegs entschieden, auch wenn es
in der Geschichte der ersten Hälfte des 20. Jh. so aussah, als ob sich der
„Weltgeist“ Hegels durchgesetzt hätte (siehe dazu den folgenden Abschnitt
und Anhang: Die Flucht vor dem Weltgeist).

12



auch und zuerst im Urwillen Gottes. Dadurch kommt es zu
folgendem Dilemma: Entweder man macht den Willen Gottes
zum Urheber von Gut und Böse und zerstört damit seinen
Begriff als den „eines allervollkommensten Wesens“. Oder
aber man leugnet die „Realität des Bösen“ und gibt damit den
„realen Begriff“ der Freiheit auf, zu der nun einmal auch die
Möglichkeit, nicht jedoch die Notwendigkeit gehört, wirklich
Böses tun zu können und zu wollen (ebd., 353). 18

In einer sehr dichten Analyse zeigt Schelling daraufhin auf,
wie wenig es bisher gelungen ist, dieses Dilemma angesichts
des einseitigen Begriffs der formellen Willensfreiheit aufzulö-
sen. Sowohl die Emanationslehre des Neuplatonismus als auch
die neueren Ansätze von Spinoza, Leibniz, Kant und Fichte
werden hierbei einer kritischen Betrachtung unterzogen (ebd.,
353–357). Das, was Schelling dieser „ganzen neu-europäischen
Philosophie seit ihrem Beginn (durch Descartes)“ vorwirft, ist
der gemeinschaftliche „Mangel, daß die Natur für sie nicht vor-
handen ist, und daß es ihr am lebendigen Grunde fehlt“ (ebd.,
356). Die Natur kommt für sie nur als „Nicht-Ich“ oder als
immanent-gegenständliche Vorstellung des subjektiven Wil-
lens vor, nicht aber als „lebendiger Grund“ oder als „Basis“ des
Willens selbst! Doch „nur aus den Grundsätzen einer wahren
Naturphilosophie“ lasse sich der reale und lebendige Begriff
der Freiheit entwickeln (ebd., 357). Denn wenn die Freiheit
nicht nur ein Vermögen zum Guten ist, sondern auch „zum

18 So hat Thomas Buchheim sicher recht, wenn er gegenüber Heideggers Deu-
tung der Freiheitsschrift als einer „Metaphysik des Bösen“ (vgl. GA 42, 169)
feststellt, daß es bei Schelling eine „Notwendigkeit des Bösen“ nicht gibt
(Buchheim (2000), 50ff.). Allerdings ebensowenig gibt es eine Notwendig-
keit des Guten! Was es gibt, ist die Notwendigkeit (Nötigung) des Willens,
sich entscheiden zu müssen: zum Guten oder zum Bösen.

13



Bösen, so muß sie eine von Gott unabhängige Wurzel haben“
(ebd., 354).

Verwunderlich ist es schon, daß Heidegger diese massive
Kritik Schellings an der „ganzen neu-europäischen Philoso-
phie“ kaum zur Kenntnis nimmt.19 Zwar sieht er, daß in Schel-
lings eigenem Ansatz die Natur „als das Mitbestimmende […]
in eine höhere Einheit mit der Freiheit“ rückt (GA 42, 145f.),
doch was er nicht sieht, ist die Absicht, die Schelling damit
verfolgt: nämlich die Formel „Wollen ist Urseyn“ als „letzte
und höchste Instanz“ gerade aufzubrechen! Hätte Heidegger
das gesehen, so hätte er kaum sagen können, daß in der Frei-
heitsabhandlung der Gipfel der Metaphysik erreicht werde;
um im Bild zu bleiben, es wird hier nicht ihr Gipfel erreicht,
sondern ihr verborgener Abgrund.20

19 Das ist vor allem deshalb verwunderlich, weil auch Heidegger, und zwar
unter ganz ähnlichen Gesichtspunkten, die Philosophie seit Descartes als
„europäische“ begreift (vgl. GA 6.2, 299f.). Als „Metaphysik der unbedingten
und vollendeten Subjektivität“ bildet die „europäisch-planetarische Philoso-
phie“ die Vorstufe zur „Weltherrschaft“ oder, wie wir heute sagen, zur „Glo-
balisierung“. Nicht nur die Natur im allgemeinen, sondern auch die Natur
des Menschen im besonderen kommt in dieser „Ermächtigung des Willens
zur Macht“ nur noch als Rohstoff vor, als „Menschenmaterial“! Die tran-
szendentale Subjektivität ist damit keineswegs verschwunden, wohl aber hat
sie sich dadurch als rationales Kalkül der Weltökonomie vom Cogito unse-
res Daseins losgelöst. So sprechen wir heute vom ‚Humankapital‘ und von
der ‚Ressource Mensch‘. Durch die formal-technische Beherrschung seiner
„nackten Natur“ (Nietzsche) hat sich der Mensch selbst zu einem ‚Produk-
tionsgut‘ gemacht, einem „Gestell“ (Heidegger).

20 In der Besinnung (1938/39) wird Heidegger Schelling eher gerecht. Er ver-
gleicht dort Schellings Begriffe der Natur und der Freiheit mit Hegels „abso-
lutem Begriff“ und kommt dabei zu folgendem Schluß: „wenn er [der Geist]
sein Wesen in der Freiheit hat, so ist in diese als Vermögen zum Guten
und zum Bösen eine Bestimmung verlegt, die Wesentlicheres sagt als Hegels
‚absoluter Begriff‘ “ (GA 66, 263). Allein um diese Bestimmung geht es!

14



Was heißt denn „Wollen ist Urseyn“? Heißt das, daß das
Wollen das ursprünglichste, höchste Seiende von allem ande-
ren Seienden ist, das Ur-seiende (Óntwc Ôn, summum ens)?
Oder heißt das, daß es die Ur-sache von allem Sein ist, oder
gar die „Wurzel“ der Unterscheidung von Grund und Sein?
Wenn das Wollen aber die Ur-sache von allem Sein ist, wie
kann es dann zugleich die „letzte und höchste Instanz“, das
Ur-sein, sein? Setzt es dann nicht vielmehr das schon voraus,
was es in seinem Wollen allererst verursachen soll: das Sein
oder die Existenz?

Was ist ur-sprünglicher: das Wollen als Ur-sache oder das
Wollen als Ur-sein?21 In der Onto-theo-logie der Metaphysik
kreisen die theologische Frage nach dem Grund des Seins und
die ontologische Frage nach dem Sein des Seienden um sich
selbst. Der Wille erscheint als Grund des Seins, und das Sein
erscheint wiederum als Grund des Willens. Und, so sagt Hei-
degger später in seinem programmatischen Vortrag über Die
onto-theo-logische Verfassung der Metaphysik (1957):

Weil Sein als Grund erscheint, ist das Seiende das Gegründete, das
höchste Seiende aber das Begründende im Sinne der ersten Ursache.
[…] Dies ist die Ursache als die Causa sui. (GA 11, 76f.)

21 Zur Bestimmung des Absoluten als „Ur-sache“ und „Ur-seiendes“ siehe
GA 67, 173. Das Verhältnis zwischen Wille und Sein hat Schelling selbst
erst in der Philosophie der Offenbarung näher analysiert (UPhO, 24–63).
An dieser Analyse wird deutlich, daß Schelling den Willen keineswegs als
Ursein oder als Urseiendes begreift: Das ursprüngliche Sein ist nur durch
das Wollen möglich. Das Wollen setzt aber den Willen als potentia existendi
voraus. Demnach ist der Wille selbst (noch) nicht wirklich wollend, somit
auch nicht existierend, sondern in der zu treffenden Entscheidung zwischen
Wollen und Nicht-wollen seinkönnend. In diesem Sein- und Wollenkönnen
muß sich der Wille stets erst in ein Wollen bringen, um darin wirklich-
wirkend zu werden.

15



Nun ist Heidegger der Ansicht, daß sich auch Schelling noch
in diesem Kreis der onto-theo-logischen Systembildung des
Idealismus bewegt (vgl. GA 42, 112f.). An der Idealismuskri-
tik und vor allem an der kritischen Stellungnahme zu Spinoza
läßt sich jedoch ablesen, daß Schelling diesen Zirkel bereits
klar durchbrochen hat. Denn wenn die Unterscheidung zwi-
schen Grund und Existenz eins deutlich macht, dann die Ein-
sicht, daß Gott oder das „Absolute“ gerade nicht – wie Spi-
noza sagt22 – Grund seiner Existenz ist: „Jenes lauterste Wesen
kann überall nicht sich selbst verwirklichen, denn um dieß zu
können, müßte es schon wirkend seyn, sich selbst aufgehoben
haben“ (WA, 229). So sieht auch Schelling, daß die Philosophie
„den Gott als Causa sui preisgeben muß“ (GA 11, 77), wenn
sie der Unterscheidung selbst einen reellen Sinn abgewinnen
will:

Da nichts vor oder außer Gott ist, so muß er den Grund seiner
Existenz in sich selbst haben. Das sagen alle Philosophien; aber sie
reden von diesem Grund als einem bloßen Begriff, ohne ihn zu
etwas Reellem und Wirklichem zu machen. Dieser Grund seiner
Existenz, den Gott in sich hat, ist nicht Gott absolut betrachtet,
d.h. sofern er existirt; denn er ist ja nur der Grund seiner Existenz,
Er ist die Natur – in Gott; ein von ihm zwar unabtrennliches, aber
doch unterschiedenes Wesen. (SW VII, 357f.; vgl. ebd., 375 und WA
43ff.)

Also nicht Gott selbst ist Grund seiner Existenz, sondern die
Natur in ihm. Was aber ist diese ‚Natur‘? Wenn sie nur der
Grund ist, durch den Gott als wirklich-wirkendes Wesen zur
Existenz kommen soll, was ist dann dieser Grund selbst als das

22 „Per causam sui intelligo id, cujus essentia involvit existentiam, sive id, cujus
natura non potest concipi, nisi existens“ (Ethica, Def. I).

16



nicht existierende und unterschiedene Wesen in Gott? In den
Weltalter-Entwürfen hat Schelling das Dilemma dieser Frage
auf den Punkt gebracht:

Das ganz eigene Wesen der Natur, da sie Grund von Existenz selbst
nicht ist, und wiederum selbst nichtseyend doch seyn muß, eben
um Grund von Existenz zu seyn, dieses Wesen hat ebenso wie der
Begriff des Nichtseyenden von jeher als ein wahrer Proteus die
Betrachter geirrt und vielfach in Verwirrung gebracht. (WA, 231)

Es geht eigentlich nur um die Frage: Wie kann ein Wesen
Grund von Existenz sein, das selbst nicht existent ist? Wenn
Heidegger in der Freiheitsschrift den Gipfel der Metaphysik
des Idealismus sieht, so sieht er andererseits auch diese Frage-
stellung, durch die der Idealismus über seine eigene metaphy-
sische Grundstellung hinausgetrieben wird. Nicht der Grund
selbst, sondern „das Nochnichtexistente des Grundes“ ermög-
licht am Ende die Existenz (GA 42, 196). Was aber ist dieses
Noch-nicht-Existente? Schelling greift hier eine Analogie auf,
die er bereits in seinen früheren Schriften zur Naturphilo-
sophie angeführt hatte: Das Verhältnis könne „analogisch“
„durch das der Schwerkraft und des Lichtes in der Natur
erläutert werden“. Die Existenz Gottes verhalte sich demnach
zu der ‚Natur in ihm‘ wie das Licht zur Schwerkraft, die ihm
als „dessen ewig dunkler Grund“ vorhergehe (SW VII, 358).

Die Analogie gibt Rätsel auf. Fraglich ist nicht nur, wie
damit das causa-sui Problem gelöst werden soll, fraglich ist
auch, wie darin die Dualität von Grund und Existenz in ihrem
Unterschied begreiflich werden soll. Was ist der „ewig dunkle
Grund“? Und wie kann dieser Grund überhaupt Grund des
Lichtes bzw. des Existierenden sein, wenn er „selbst nicht
actu“, d.h. nicht existierend ist. Und was meint die „Schwer-
kraft“, die als der ewig dunkle Grund „in die Nacht entflieht“,

17



sobald das Licht in ihr als das Existierende aufgeht?23 Frei-
lich, was Schelling sagen will, zeichnet sich in diesem Bild
wie in vielen anderen Beispielen der Licht-Dunkel-Metapho-
rik schon ab: Die Schwerkraft ist die Anziehungskraft oder
Sogkraft des dunklen Grundes, die Nacht. Sie gibt dem Licht
erst einen Ort, worin es aufgehen, d.h. als gründender und exi-
stierender Wille zum Vorschein kommen kann.24 Doch was ist
dann der Sache, nicht nur dem Bilde nach die Schwerkraft des
dunklen Grundes in diesem Verhältnis?

Den Einwendungen von Karl August Eschenmayer ist zu
verdanken,25 daß Schelling in einem Antwortschreiben von
1812 noch einmal einige Punkte seiner Freiheitsschrift erläutert

23 Siehe dazu die entsprechende Stelle in der Darstellung meines Systems: „In
der Schwerkraft mußten wir zwar dem Wesen nach die absolute Identität
erkennen, aber nicht als seyend, da sie in jener vielmehr Grund ihres Seyns
ist (daselbst)“ (SW IV, 163). Allein, wenn die „absolute Identität“ nicht seiend
ist, dann kann sie strenggenommen auch nicht Grund ihres Seins sein, weil sie
als Grund wieder seiend sein müßte. Deshalb wird die „absolute Identität“
in der Freiheitsschrift zur „absoluten Indifferenz“. In ihr können Grund und
Seiendes (Existierendes) „nicht unterscheidbar noch auf irgend eine Weise
vorhanden seyn“ (SW VII, 406). Vgl. dazu treffend Gabriel (2006 (II)), 40:
„An die Stelle der Identität, die alles ist, tritt die Indifferenz, die nichts ist.“

24 Vgl. dazu die Würzburger Vorlesungen (1804). Komplementär zum Licht als
dem „väterlichen Princip“ (SW VI, 266) wird hier der „Grund der Schwere“
als das „mütterliche Princip der Dinge“ bezeichnet. Demnach ist die Schwer-
kraft die Wirk- und Geburtsstätte einer Zeugung: „Der Grund der Schwere
ist also die unerforschliche Tiefe der Natur selbst, das, was nie selbst an
den Tag treten kann, weil es das ist, wodurch alles andere geboren wird
und das Licht des Tages erblickt, die geheimnisvolle Nacht, das Fatum aller
Dinge, oder auch, weil in ihr die Dinge als in ihrem Grunde sind, in dem
sie empfangen, und aus dem sie geboren werden, das mütterliche Princip
der Dinge“ (ebd., 256f.). Zum Verhältnis ‚Licht und Schwere‘ in Schellings
Naturphilosophie siehe Rang (2000), 214ff.

25 Eschenmayer an Schelling, SW VIII, 145–160.

18



hat, so auch diesen.26 Er verweist dabei wiederholt auf eine
Stelle im letzten Teil der Freiheitsschrift: S. 497 (= SW VII, 406).
Dort habe er das „Urwesen, aus dem Gott selbst erst durch den
Akt seiner Manifestation hervortritt, deutlich genug“ bezeich-
net (SW VIII, 165; vgl. ebd., 172). An der betreffenden Stelle
heißt es:

es muß vor allem Grund und vor allem Existirenden, also über-
haupt vor aller Dualität, ein Wesen seyn; wie können wir es anders
nennen als den Urgrund oder vielmehr Ungrund? Da es vor allen
Gegensätzen vorhergeht, so können diese in ihm nicht unterscheid-
bar noch auf irgend eine Weise vorhanden seyn. Es kann daher
nicht als die Identität, es kann nur als die absolute Indifferenz
beider bezeichnet werden. (SW VII, 406)

Es geht also um ein Wesen, aus dem Gott selbst erst hervor-
gegangen sein soll. Die Frage stellt sich, wie dieses Wesen als
solches zu nennen ist: ob als „Urgrund“ oder nicht vielmehr
als „Ungrund“? Zunächst scheint es, als ob es hier wieder
um einen Grund gehe, um einen ‚Grund des Grundes‘ oder
Ur-grund, der als solcher die Dualität von Grund und Exi-
stenz in ihrem Bezug zueinander begründet. Wenn nun aber
dieses Wesen allen Gegensätzen vorhergeht, und damit eben
auch dem Gegensatz von Grund und Existenz, dann kann in
ihm der Grund noch gar nicht von der Existenz unterschieden
werden. Folglich kann dieses Wesen nur als „absolute Indif-
ferenz“ beider Bestimmungen angesehen werden oder eben
als Ungrund, d.h. als etwas, das noch „vor und über allem
Grunde“ ist (SW VIII, 172). Die „Natur – in Gott“ wäre dem-
nach das, was der Unterscheidung von Grund und Existenz in
Gott selbst als absolute Indifferenz vorhergeht: der Ungrund.

26 Antwort auf das voranstehende Schreiben, SW VIII, 161–189.

19



An der Stelle ist zunächst nur eins zu sehen: die Bruch-
stelle, wo die Theosophie Jakob Böhmes buchstäblich in die
Metaphysik des deutschen Idealismus eingebrochen ist! Der
Ausdruck „Ungrund“ wird auf Böhme zurückgeführt. Die
Theosophie Böhmes gehört selbst nicht in die Geschichte der
Metaphysik. Sie ist nicht Theismus oder Onto-theo-logie, son-
dern, wie Schelling später sagt, eine „eigentliche Theogonie“.
In der Theogonie geht es aber zuerst und zunächst nicht um
den Grund des Seins (Existenz), sondern um die Wurzel oder
den Wesensursprung des Grundes; und das ist für Böhme der
Ungrund oder „die Freyheit des Abgrundes ausser dem Princi-
pio“. In ihr muß sich der Wille von Gott selbst erst noch in
einem „Circel und Rade“, d.h. in einem ‚Wirkungskreis‘ zu
fassen suchen, um Principium von Etwas zu werden:

Was ausser dem Circkel und Rade ist, bedeutet die Freyheit des
Abgrundes, ausser dem Principio.27

Auch wenn die neuere Schelling-Forschung immer noch der
Ansicht sein sollte, „daß die zentrale Stellung Böhmes für die
Ausbildung der Schellingschen Philosophie schlicht und ein-
fach eine Legende ist“, 28 so ist der Ansatz der Freiheitsschrift

27 Böhme: Psychologia vera, 1, 108.
28 Holz (1970), 7; vgl. ebd., 30–35. Siehe dazu auch die immer wieder angeführte

Erklärung von Baumgartner und Korten in ihrem Einleitungsbuch zu Schel-
ling: „Daß sich Schelling nur der bildhaften Sprache Böhmes bedient, nicht
aber durch eine Böhme-Rezeption zu einem neuen Ansatz geführt wurde,
macht die Freiheitsschrift in ihrer Anlage deutlich, in der das gesamte iden-
titätsphilosophische System beschlossen liegt“ (Baumgartner/Korten (1996),
131). Hier wird verkannt, daß Schelling mit dem Begriff des Ungrundes
als „absolute Indifferenz“ (und nicht „Identität“) aller Unterschiede die
Identitätsphilosophie ausdrücklich verlassen hat! Dabei geht es keineswegs
um „mystisches Gedankengut“ (Hennigfeld (2001), 127ff.), sondern um die
Wesensbestimmung der Freiheit selbst: „this ‚nothing‘ that precedes Ground

20



ohne diesen Freiheitsbegriff Böhmes nicht zu verstehen. Schel-
ling knüpft hier vermutlich an die ersten Abschnitte der Schrift
Von der Gnaden-Wahl an. Nach Böhmes eigenen Worten ist
dieses Spätwerk „eines der klarsten meiner Schriften“ (Clavis)
und neben der Morgenröthe sicher die wirkungsgeschicht-
lich bedeutendste. Nicht erst Schelling, sondern auch schon
Friedrich Oetinger und Franz von Baader haben sich in ihren
umfangreichen Böhme-Studien maßgeblich auf diese Schrift
bezogen und damit implizit auf Schellings Böhme-Rezeption
eingewirkt. 29 Böhme stellt hier gleich zu Anfang die These auf,
daß Gott als „Ungrund“ oder als „ungründlicher Wille“ noch
keine Unterschiede in sich selber habe. Damit bringt er genau
das zum Ausdruck, was Schelling die „absolute Indifferenz“
aller Unterschiede nennt:

Denn man kann nicht von GOtt sagen, daß Er dis oder das sey,
böse oder gut, daß Er in sich selber Unterscheide habe: Denn Er
ist in sich selber Natur-los, sowol Affect- und Creatur-los. Er hat
keine Neiglichkeit zu etwas, denn es ist nichts vor Ihme, darzu Er
sich könte neigen, weder Böses noch Gutes: Er ist in sich selber
der Ungrund, ohne einigen Willen gegen der Natur und Creatur,
als ein ewig Nichts […].30

Schelling hat diese Stelle in den Weltaltern fast wörtlich
übernommen, allerdings mit einer wesentlichen Modifikation.
Während Böhme den unentschiedenen (indifferenten) Willen

stands for the ‚absolute indifference‘ qua the abyss of pure Freedom“ (Žižek
(1997), 15). Zum Einfluß Böhmes auf Schelling vgl. u.a. Baur (1835), 611ff.;
Leese (1927); Berdjajew (1933); Schneider (1938); Benz (1955); Bruneder (1958);
Kile (1965); Brown (1977); Paslick (1985); Buchheim (1997), bes. 161f.; Jacobs
(2001); Okamura (2001).

29 Baader hat dieser Schrift sowohl eine große Vorlesung (1829) als auch einen
Kommentar gewidmet (SW 13, 57–158; 237–316).

30 Böhme: Gnaden-Wahl, 1, 3.

21



mit dem „ungründlichen Willen“ des ewigen Vaters gleich-
setzt, grenzt Schelling den „nichts wollenden Willen“ aus-
drücklich von Gott selbst ab:

Denn unter Gott können wir nur das höchste Gute denken; also
einen schon bestimmten Willen; in dem Willen aber, der nichts will,
ist weder dieß noch das, weder Gut noch Bös, weder Seyendes noch
Seyn, weder Zuneigung noch Abneigung, weder Liebe noch Zorn,
und doch die Kraft zu allem. (WA, 134)

Was ist das nun aber für ein Wille, „der nichts will“, der keine
Neigung verspürt, etwas zu wollen und der sich deshalb zu
nichts entschieden hat: weder zu Gutem noch zu Bösem, noch
dazu, ob überhaupt etwas werden soll (Natur und Kreatur)
oder nicht vielmehr Nichts bleiben soll (eine ewige Ruhe und
Stille)? Und was ist das für ein Wille, der demgemäß noch nicht
einmal entschieden hat, ob er sich selbst als Grund von etwas
will, als grundschaffender Wille? Ist das nicht die völlige Ver-
neinung des Willens als Nichts? Böhme gibt das ausdrücklich
zu: Er ist „ein ewig Nichts“. Aber, so fügt er gleich hinzu, ge-
rade weil er nichts will, ist er zugleich „das Nichts und das Al-
les“. 31 Wie das zu verstehen ist, erläutert wiederum Schelling,
indem er sich auch hier unmittelbar auf diese Stelle bezieht:

Ein solcher Wille ist Nichts und ist Alles. Er ist Nichts, inwiefern
er weder selbst wirkend zu werden begehrt noch nach irgend einer
Wirklichkeit verlangt. Er ist Alles, weil doch von ihm als der ewigen
Freyheit allein alle Kraft kommt, weil er alle Dinge unter sich hat,
alles beherrscht und von keinem beherrscht wird. (WA, 133)

„In diesem Sinne also“ – so fährt Schelling fort – „wollen wir
jene lautere Freyheit selber das Nichts nennen, wenn gemeint
wird, daß ihr keinerley Wirkungen oder Eigenschaften nach

31 Ebd.

22



außen beygelegt werden“ (ebd.). Mit anderen Worten, der
Wille, der nichts will, von dem aber alle Kraft (Potenz) aus-
geht, etwas wollen zu können, ist die Freiheit selbst! Und das
ist die „Gelassenheit“; das Seinlassen dessen, was überhaupt
möglich ist, das Seinkönnende:

Sie ist die reine Freyheit selber, die sich selbst nicht faßt, die Gelas-
senheit, die an nichts denkt und sich freut ihres Nichtseyns. (WA,
134)

Eigentlich also jene Freyheit Gleichgültigkeit des Könnens gegen
das Seyn, oder (da diß activ und passiv) Gelassenheit. (WA-Frg. II,
93)

Böhme kennzeichnet diesen Willen als „unanfänglichen“, „un-
gründlichen Willen“ des Vaters im Unterschied zum „gefun-
denen, gefaßten, geborenen Willen“ des Sohnes; und Schelling
charakterisiert ihn als „nichts wollenden“, „ruhenden“ oder
„lauteren Willen“ im Unterschied zum „Willen zur Existenz“.
Schelling sagt dann sogar, daß dieser Wille „über Gott ist“.
Denn Gott will ja etwas: „das höchste Gute“. Damit aber hat er
sich als „schon bestimmter Wille“ in seiner Freiheit gegenüber
dem „unbeweglichen, nichts wollenden Willen“ selbst einge-
schränkt und festgelegt (WA, 134). Der Wille Gottes könnte
auch ein anderer sein, und er könnte nicht sein: „Seyn, als
wäre man nicht; haben, aber als hätte man nicht; das ist im
Menschen, das ist in Gott das Höchste“ (ebd., 132). In dieser
Gleichgültigkeit gegenüber dem eigenen Sein und Haben liegt
das Wesen der Freiheit. Deshalb heißt es später in der Philo-
sophie der Offenbarung: „Freiheit ist unser und der Gottheit
Höchstes. Diese wollen wir als die letzte Ursache aller Dinge“
(UPhO, 79). 32

32 Zur Deutung dieses Satzes im Rückbezug auf die Freiheitsschrift siehe Ehr-
hardt (1996 (I)).

23



Allein, wenn die Freiheit das Höchste und die letzte Ursa-
che aller Dinge ist und nicht die Gottheit selbst, so hat das
seinen Preis: die Möglichkeit des Bösen. Gott kann das Böse
nicht verhindern, weil die Freiheit in ihrer „absoluten Indif-
ferenz“ auch das zuläßt, was der Wille des Guten nicht will! 33

Für Schelling erledigt sich damit das Theodizee-Problem, wie
er in Auseinandersetzung mit Leibniz ausführlich darlegt. Im
Ungrund der Freiheit ist Gott nicht der einzige Grund, somit
kann er für das Böse in der Welt nicht verantwortlich gemacht
werden (SW VII, 367ff.; 394ff.). Was aber ist dann der Grund
für die Möglichkeit und Wirklichkeit des Bösen? An der Stelle
schließt sich Schelling der „Platonischen Ansicht“ an (ebd.,
371). Nach einem „Platonischen Wort“ komme das Böse „aus
der alten Natur“ (ebd., 374). 34 Wie das zu verstehen ist, hat
Schelling allerdings erst später zu begründen vermocht, und
zwar durch seine umfangreichen Untersuchungen zu Plu-
tarchs Auslegung des platonischen Dualismus in der Philo-
sophie der Mythologie (SW XII, 364–393). In der Freiheits-
schrift, so sagt er dort selbst, war ein „bestimmtes Urtheil“
in dem Punkt nicht möglich, da zu der Zeit „dieser Theil der
Platonischen Lehre“ noch im Dunkel lag (SW VII, 374).

Plutarch zufolge könnte es das Böse nicht geben, wenn Gott
die Ursache von allem wäre. Andererseits könnte es aber auch
das Gute nicht geben, wenn Gott nicht die Ursache von Etwas
wäre. 35 Da nun aber nichts ohne ein ursächliches Prinzip ent-
stehen kann, das Prinzip des Guten aber unmöglich zugleich
das Prinzip des Bösen sein könne, müsse die Natur einen eige-
nen Ursprung haben, der sowohl das Prinzip des Guten als

33 Vgl. dazu Berdjajew (1933), 331f. und Bruneder (1958), 110ff.
34 Platon: Politikos, 273b–c.
35 Plutarch: De Iside et Osiride, 369a–b.

24



auch des Bösen in sich aufnehme.36 Dieser Ursprung liege in
dem, was von Platon ‚Amme‘ und ‚allempfangend‘ (tij†nh ka»
pandeqòc) genannt werde.37 Plutarch selbst setzt sie mit der
ägyptischen Göttin Isis gleich. Zum einen ist sie das weiblich
empfangende Prinzip, das die Zeugung von Gut und Böse,
Osiris und Typhon, in sich aufgenommen habe; zum anderen
ist sie die Mutter von Horus, dem Weltkind, das aus dieser
doppelten Zeugung hervorgegangen sei. 38

In dieser Darstellung konnte Schelling das bestätigt finden,
was er in der Freiheitsschrift bereits klar erkannt hat: den
„einzig rechten Dualismus“, „welcher zugleich eine Einheit
zuläßt“ (SW VII, 359 A). Die Einheit ist nicht Gott selbst.
Denn:

Das anfängliche Grundwesen kann nie an sich böse seyn, da in ihm
keine Zweiheit der Principien ist. (SW VII, 375)

Gott ist nicht die Einheit, sondern was die Einheit in sich hat. Die-
ses Herausgezogen werden ist auch die 1. Geburt [seines Willens
aus der Einheit]. (WA-Frg. II, 27)

Nun ist aber sowohl im Neuplatonismus (Plotin) als auch in
der christlichen Theologie das Böse als ‚letzte Emanation‘ bzw.
als ‚gefallener Engel‘ durch „seine Abkunft aus Gott“ erklärt
worden, was „völlig unbegreiflich bleibt“ (SW VII, 359 A; vgl.
ebd., 354f.; 411f.). Denn wie soll das Böse aus dem Guten
entstanden sein? Das „wesentlich-böse Princip“ kommt nicht

36 Ebd., 369d.
37 Ebd., 372e. Siehe Platon: Timaios, 49a; 51a.
38 Ebd., 372–376. Zur Erklärung des Bösen im antiken Platonismus, insbeson-

dere bei Plutarch, siehe Hager (1987), 97ff.

25



aus dem Guten oder gar aus Gott selbst. Als Widersacher hat
es seine eigene „Selbstbewegungsquelle“ (ebd., 374)39:

[…] das Böse komme aus der alten Natur; denn alles Böse strebt
in das Chaos, d.h. in jenen Zustand zurück, wo das anfängliche
Centrum noch nicht dem Licht untergeordnet war, und ist ein
Aufwallen des Centri der noch verstandlosen Sehnsucht. (SW VII,
374)

Die „alte Natur“ setzt Schelling hier mit dem „Chaos“ gleich.
Nach Hesiod ist das Chaos der Urzustand, aus dem die Welt
erst hervorgegangen sein soll. Plutarch versteht darunter ganz
im platonischen Sinne die Ortschaft und den Entscheidungs-
raum (tÏpoc, q∏ra) des Ganzen.40 Wenn nun das Böse in
diesen anfänglichen Zustand zurückstrebt, so deshalb, weil es
die Schöpfung als das Gute, Seinsollende wieder rückgängig
und ungeschehen machen will (SW VII, 376ff.). Deshalb ist
im „Kampf gegen das Chaos“, im „fortdauernden Streit des
Guten und des Bösen“ immer wieder um ihre Seinsordnung
zu kämpfen (ebd., 380). Das Chaos selbst ist jedoch nicht böse,
es ist weder gut noch böse; vielmehr ist es die Kluft, die einst in
der „noch verstandlosen Sehnsucht“ nach dem Sein aufbrach.
Genau dafür hat Böhme den Ausdruck „Ungrund“ geprägt.
So spricht er selbst vom Chaos als dem Ungrund, „daraus
Böses und Gutes urständet“:

Das erste vorm Chaos ist die Lust der Ewigkeit im Ungrunde, die
fasset in sich einen Willen zur Selbst-Offenbarung […].41

39 Dazu Abschnitt II, 5 Der Ungrund als Selbstbewegungsquelle (zum Guten
und Bösen).

40 Plutarch: De Iside, 374c. Zum Verhältnis Chaos – Chora siehe Derrida (1990),
33ff.

41 Böhme: De signatura rerum 13, 24.

26



Dieser Grund wird darum Mysterium Magnum genant oder ein
Chaos, daß daraus Böses und Gutes urständet, als Licht und Fin-
sterniß, Leben und Tod, Freude und Leid, Seligkeit und Verdamm-
niß […].42

An der Stelle wird jetzt auch deutlich, was Schelling unter
dem „Vermögen des Guten und des Bösen“ versteht: nämlich
gerade nicht eine autonome Eigenschaft oder Fähigkeit des
Willens, sondern eine Lust, durch die der Wille erst dazu
gebracht wird, sich selbst als erzeugender Wille zu offenbaren.
„Vermögen“ kommt von Mögen. Nur das vermag der Wille
zu wollen, was er mag: das Mögende, Begehrende. Das aber
ist „die Lust der Ewigkeit im Ungrunde“. Die Lust entspricht
hier dem, was Hesiod in der Theogonie und Platon im Sympo-
sion den Írwc nennen, d. i. die Begierde, sich selbst im Ungrund
des möglichen Seins als Grund von Etwas zu wollen:

dann die Gebärerin im Begehren macht die Anziehung, daß also
eine Finsterniß ist, die ewig ist, in welcher die Natur erboren
wird.43

In der Freiheitsschrift kennzeichnet Schelling dieses Prinzip
als „Materie des Platon“ oder als „Platonische Materie“ (SW
VII, 360; 374). Materie kommt von mater. Sie ist „das mütter-
liche Princip der Dinge“ (s.o. 18), das Plutarch mit der Göttin
Isis gleichsetzt. Als Platoniker hat er sogar versucht, ihren
Namen griechisch, d.h. platonisch-aristotelisch, abzuleiten:
flIs–c komme von —esjai und oŒs–a und bedeute die kreißende
Bewegung, die das Entstehende zur Anwesung bringt. 44 Als
„Mutter“ ist sie die Empfängerin allen Werdens (genËsewc

42 Böhme: Clavis, 6, 23.
43 Böhme: Vom dreyfachen Leben, 2, 78.
44 Plutarch: De Iside 375d. Siehe dazu Abschnitt I, 2 Die Materie des Platon.

27



Õpodoq†) 45 und die „unbewußte Sehnsucht“ des demiurgi-
schen Willens (Osiris): „sie hat ihn nur empfangen und er
selbst hat sich erzeugt“ (WA, 137).

Im Anfang ist also nicht schon der Wille als ewiger und all-
mächtiger Grund, sondern die ewige Lust des Willens, Grund
von etwas zu werden: von Gutem und Bösem. Erst dann
durch die einmal getroffene Ent-scheidung, wirklich wollen-
der Grund von etwas zu sein, „teilt sich“ der Ungrund des
möglichen gründbaren Seins „in die zwei gleich ewigen An-
fänge“, damit etwas durch einen sich wollenden Grund zur
Existenz komme:

Das Wesen des Grundes wie das des Existirenden kann nur das vor
allem Grunde Vorhergehende sein, also das schlechthin betrachtete
Absolute, der Ungrund. […] Der Ungrund theilt sich aber in die
zwei gleich ewigen Anfänge, […] damit Leben und Lieben sey und
persönliche Existenz. (SW VII, 407f.)

Vgl. dazu Böhme:

Und können doch nicht sagen, daß das Jah vom Nein [das Sein vom
Nichtsein] abgesondert und zwey Dinge neben einander sind, son-
dern sie sind nur Ein Ding, scheiden sich aber selber in 2 Anfänge
(Principia) und machen zwey Centra, da ein jedes in sich selber
wircket, und will. 46

Die Unterscheidung von Grund und Existenz wird hier auf
einen Ursprung zurückgeführt, der selbst kein Grund mehr
ist. Damit kommt es zum Bruch in Schellings Philosophie.
Und nicht nur das. Letztlich kommt es damit zum Bruch in
der Geschichte der Philosophie als Geschichte der Metaphy-
sik. Seitdem ist zumindest fraglich geworden, ob die Unter-

45 Platon: Timaios 49a.
46 Böhme: Quaestiones theosophicae, 3, 3.

28



scheidung zwischen Grund und Existenz noch als Verhältnis
zwischen Grund und Gegründetem begriffen werden kann.

Die Frage nach dem Grund der Existenz erweist sich im
wahrsten Sinne des Wortes als grund-los. Der Grund kann
selbst nichts Seiendes sein, andernfalls würde er das schon vor-
aussetzen, was er allererst ergründen soll. Als etwas, das nicht
ist, kann er aber auch nicht Grund sein. Entweder er ist etwas,
oder er ist nichts. Mit der Existenz hebt sich der Grund selbst
auf. Das Wesen des Grundes kann somit nur etwas sein, das
weder Grund ist noch Seiendes, sondern die „absolute Indif-
ferenz“ beider, und d.i. der Ungrund des Nichts als die eigent-
liche Wurzel der Unterscheidung von Grund und Existenz. In
ihr muß die Ergründung des Seins durch einen sich wollen-
den Grund erst zur Scheidung der ‚zwei Anfänge‘ gebracht
werden.

Der Weg in den Ungrund führt als solcher zur Überwin-
dung der Metaphysik. Er geht jetzt nicht mehr über die Natur
(metÄ tÄ fusikà) hinaus auf einen höchsten Grund des Seins
(jeÏc); vielmehr führt er hinter die Natur zurück in das, was
sowohl der Existenz der Dinge als auch ihrer Ergründung vor-
ausgegangen ist. In diesem Weg oder „Schritt zurück“ liegt das,
was Heidegger die „Kehre“ nennt. In ihr kehrt das Denken
zu dem zurück, „was vor dem (wirklichen) Sein ist“. 47 Aller-
dings, das hat Heidegger immer betont: Ohne die Metaphysik
und ohne ihre Vollendung im deutschen Idealismus wäre es nie
zu dieser Umkehr gekommen! Die Kehre entspringt der Irre,
d.h. der Einsicht, daß die Metaphysik im Laufe ihrer zwei-
einhalbtausendjährigen Geschichte sich verlaufen, verirrt hat.
Zuletzt drehte sie sich nur noch im Kreise ihrer beiden onto-
theo-logischen Fragen nach dem Sein des Seienden im Ganzen

47 Zovko (1999), 161; vgl. ebd., 158ff.

29



und nach dem Grund des Seins (vgl. GA 65, 202ff.). Am deut-
lichsten wird das bei Hegel. Für ihn ist das „unmittelbare Sein“
je schon durch die „wahrhaft begründete Erkenntnis“ vermit-
telt: „die Linie der wissenschaftlichen Fortbewegung macht
sich damit zu einem Kreise“.48 Die Frage ist nur, wie in einem
solchen Kreis ein Fortschritt noch möglich sein soll, wenn
ihr „Resultat“ immer schon feststeht? So bemerkt Schelling
in seiner ersten großen Auseinandersetzung mit Hegel in den
Erlanger Vorlesungen: „Hier ist also ein offenbarer Cirkel.
Wir müßten das Resultat der Wissenschaft schon haben, um
die Wissenschaft nur anfangen zu können“ (SW IX, 228). Die
Philosophie ist jedoch keine „demonstrative Wissenschaft“;
sie zeigt nicht auf, was sie schon weiß, sondern

freie Geistesthat; ihr erster Schritt ist nicht ein Wissen, sondern
vielmehr ausdrücklich ein Nichtwissen, ein Aufgeben alles Wissens
für den Menschen. (ebd.)

Der Anfang aller Wissenschaft liegt in der Erkenntniß seiner Un-
wissenheit. (SW VIII, 223)

Es wäre schon viel gewonnen, wenn man sich nur recht klar machte,
warum uns im höchsten geistigen Thun mehr Suchen nach Wissen
zukommt als die Wissenschaft. (WA-Frg. I, 327)49

Denn, so führt Heidegger aus:

von der Wissenschaft her [könne] die Frage nach der Wahrheit
überhaupt nicht zureichend begründet werden, da alle Wissen-
schaft und zumal die neuzeitliche eine entfernte Abart eines be-
stimmten Wissens ist, das über Wesen und Art der ihm maßge-
benden Wahrheit (als Gewißheit) schon entschieden hat. (GA 45,
201)

48 Hegel: Wissenschaft der Logik I, 56.
49 Vgl. dazu auch Die Frage nach dem Anfang bei Schelling und Hegel im

nächsten Abschnitt.

30



Der Schritt zurück hinter die Wissenschaft in das Sokrati-
sche „Nichtwissen“ als Anfang des Noch-nicht-Wissens führt
indes auf einen Weg, der im Grunde kein Weg mehr ist: auf
einen Holzweg. Ein Holzweg ist „ein Weg, der in einem Wald
[Gehölze] von Holzfuhren gemacht worden und an keinen
bestimmten Ort geht“. 50 Schelling und Heidegger waren auf
dem Holzweg. Um im Denken fortfahren zu können, bra-
chen sie aus dem Zirkel der Wissenschaft aus. Dazu mußten
sie umkehren, in den Anfang des Seins zurückkehren und im
„Gehölze“ (Adelung) des Ungedachten, Unbegangenen eine
ganz neue Spur bahnen:

Im wesentlichen Denken sind keine zum voraus abgesteckten Pfa-
de. Erst dort, wo es fährt, ist ein Weg; und sein Fahren ist die
Er-fahrung des Seyns. Und der Weg hinterläßt kaum eine Spur.
(GA 69, 170)

Der Weg zurück hinter das Seiende im Ganzen und hinter die
wissenschaftliche Begründung seines Seiendseins (Existenz)
geht indes nicht nur „an keinen bestimmten Ort“; er bricht
jäh ab und führt in den Abgrund. Der Abgrund ist die aufbre-
chende Kluft im Nichts, das Chaos. In der Metaphysik wurde
dieser Abgrund seit jeher übersprungen als Abgrund des in
ihm erst noch zu ergründenden Seins, des Seinkönnenden,
aber Noch-nicht-Seienden: weder Grund noch Existierendes,
weder Gott noch Geschöpf (ens creatum), weder „reines Wis-
sen“ noch „einfache Unmittelbarkeit“, sondern – die „Freiheit
des Abgrundes“. Deshalb wird im zurückkehrenden Denken
von Böhme, Schelling und Heidegger die Warumfrage der

50 Adelung: Wörterbuch (1811), Teil II, 1277; zit. nach Schelling (SW XI, 496).
Vgl. dazu den berühmten Leitspruch von Heideggers Holzwegen (GA 5):
„Holz lautet ein alter Name für Wald. Im Holz sind Wege, die meist ver-
wachsen jäh im Unbegangenen aufhören. Sie heißen Holzwege.“

31



Metaphysik durch die Nichtsfrage abgelöst. Die erste Frage
kann jetzt nicht mehr lauten (in der Formulierung von Leib-
niz): Warum ist etwas und nicht vielmehr Nichts? sondern:

Was ist der Abgrund aller Dinge, da kein Geschöpfe ist, als das
ungründliche Nichts?51

Erst daraufhin kann die zweite, ehemals metaphysische Frage
gestellt werden. Durch die erste Frage nach dem Nichts ist sie
jedoch eine ganz andere geworden, nämlich: Wie ist eigentlich
zu verstehen, daß sich im „ungründlichen Nichts“ so etwas
wie eine willentliche Urkraft (Potenz) erhebt, die sich dazu
entscheidet, in Abscheidung und im Übergang vom Nichts,
Grund von Etwas zu werden?52

Denn GOtt hat alle Dinge aus Nichts gemacht, und dasselbe Nichts
ist Er selber.53

Vermutlich konnte das nur ein Denker sagen, dem das Licht
nicht in den eingefahrenen Bahnen eines Theologie- und Phi-
losophiestudiums aufging, sondern in einer Schusterwerkstatt
beim „gählichen Anblick eines Zinnern Gefässes“54. Im dunk-
len Innern seiner Leere – dem Nichts – entdeckte Böhme den
Ungrund, in welchem „das Licht GOttes das Fiat setzte in die
Finsterniß“55. „In diesem Lichte hat mein Geist alsbald durch
alles gesehen.“56 Das „analogische Verhältnis“, von dem Schel-
ling in der Freiheitsabhandlung spricht (SW VII, 358, s.o. 17f.),
findet in dieser Wesensschau seine Auflösung: Die „Freiheit

51 Böhme: Quaestiones theosophicae, 2. Frage.
52 Siehe dazu Abschnitt II, 4 Der Ungrund und der Satz vom Grund, und die

Leitworte des ‚Übergangs des Seins von Nichts in Etwas‘ im Anhang, 213f.
53 Böhme: De signatura rerum, 6, 8.
54 Franckenberg: De vita Böhmii, n. 11.
55 Böhme: Drey Principien, 8, 23.
56 Böhme: Morgenröthe, 19, 13. Dazu Abschnitt I, 1 Die Wiedergeburt.

32



des Abgrundes“ ist die „Schwerkraft“ oder Anziehungskraft
des Willens „als dessen ewig dunkler Grund“. Deshalb ist der
Wille Gottes „ungründlich“ (Böhme), d.h. nicht einmal Gott
selbst bekommt die Freiheit zu fassen. Sie ist und bleibt (ewig)
die unergründliche Tiefe seines „lauteren Seinkönnens“. In
ihr muß sich der Wille durch den „Akt seiner Manifestation“
immer von neuem zu fassen suchen.57

Auf derselben Einsicht beruht die „Aufhebung des Idealis-
mus in der Spätphilosophie Schellings“. Nicht nur der Gott der
Offenbarung, auch und erst recht die an seine Stelle getretene
Vernunft bekommt die „unendliche Potenz des Seins“ nicht
zu fassen. Die Vernunft kann sich nur verwirklichen, indem sie
im vermeintlichen Fortschritt ihrer Geschichte von Inhalt zu
Inhalt stürzt. 58 Deshalb erklärt Schelling in der Weltalterlehre
den „Ursprung der Dinge“ nicht mehr wie die Kirchenväter,
Neuplatoniker und Idealisten „von oben herabsteigend“ aus
den „Ausflüssen der höchsten Urkraft“, sondern von unten,
„unter dem nichts ist“, „aus dem Blinden, Finstern und Unaus-
sprechlichen Gottes“. Darin liegt die „anziehende Kraft, die
Mutter und das Behältniß [!] aller sichtbaren Dinge“. Bevor
„die Natur in jener großen Entscheidung zur Aussprechlich-
keit“ gelangt ist, mußte das ersehnte und gesuchte Wort: Sein,
Existenz, Fiat – im „mütterlichen Princip“ erst erzeugt und
zum „Austrag“ (Heidegger) gebracht werden (SW VIII, 244f.).
Der Begriff „Abgrund“ oder „Ungrund“ ist platonisch-gno-
stischen Ursprungs. Er entspricht dem, was schon Hesiod
in seiner Theogonie das qàoc nennt, Platon die m†thr und
q∏ra, die Gnostiker den b‘joc oder abyssus und Heidegger

57 Vgl. dazu auch Schellings eigene Erläuterungen gegenüber Eschenmayer
(SW VIII, 172ff.).

58 Theunissen (1976), bes. 7ff.

33



die „abgründigste Zerklüftung“ und „Unerschöpflichkeit des
Seyns“ (GA 65, 244). „Das qàoc als das Aufgähnen ist gleich-
falls nicht der Andrang des Leeren, sondern Ab-grund“ (GA
66, 102).

In der Freiheitsabhandlung hat Schelling im Anschluß an
Böhme dem Weg in den Abgrund erstmals wieder eine Bahn
gebrochen. Wir folgen diesem Weg.59 Dabei sind wir uns
bewußt, daß ein Holzweg, der in den Abgrund führt, kein
Weg mehr ist, auf dem man ruhig und sicher den Begründun-
gen und Thesen einer bestimmten Lehre folgen könnte. Eher
handelt es sich hier um eine abschüssige Bahn, die plötzlich
vor einer aufgähnenden Leere (Kluft) abbricht. „Auf die-
sem ‚Weg‘, wenn das Stürzen und Steigen so heißen kann“
(GA 65, 84), kommt das Denken notwendig ins Rutschen und
schließlich zum Absturz, indem es ekstatisch (durch Angst,
Schwindel, Entsetzen, Annihilation) aus der Bahn geworfen
und aus dem „Centrum“ seines eigenen Seins „getrieben“
wird (SW VII, 381). Aber das haben unergründliche Tiefen
und Abgründe nun einmal so an sich. Hier gibt es keinen
festen Grund mehr, so daß man buchstäblich den Boden unter
den Füßen verliert und ins Bodenlose fällt. Die Freiheit ist
grund-los.

59 Der theogonische Weg der Freiheitsschrift ist bisher am klarsten von Werner
Marx aufgezeigt worden. In wesentlichen Punkten folgen wir seiner Interpre-
tation, allerdings mit Ausnahme der Teleologie. Das „Leben in Freiheit“ ist
gerade nicht teleologisch-entelechial im Horizont der Aristotelischen Ousio-
logie zu begreifen (Marx (1977), 138ff.). In der Hinsicht unterscheidet sich
Schellings Freiheitslehre radikal von einer bestimmten Endzeiterwartung.
Auch wenn die „Endabsicht der Schöpfung“ auf ein „zukünftiges Heilser-
eignis“ ausgerichtet sein mag, so bleibt das Ende selbst offen, solange es
nicht endgültig im Ungrund der Freiheit – im Guten oder im Bösen – zur
Entscheidung gebracht ist. Der „Wille des Guten“ ist nicht die Freiheit selbst
(vgl. SW VII, 403ff.).

34



2. Die Frage nach dem Anfang
(Schelling – Hegel)

Wir haben oben erwähnt, daß Hegel durch seine Kritik am
eintönigen Formalismus der Identitätsphilosophie zu Schel-
lings Widersacher wurde (s.o. 12). Was das für die Philosophie
nach der Vollendung der Metaphysik im deutschen Idealismus
bedeutet, können wir jetzt an der Antwort deutlich machen,
die Schelling implizit auf diese Kritik hin in seiner Freiheits-
abhandlung gegeben hat.

In der „Nacht des Absoluten“ sind nicht „alle Kühe
schwarz“, sondern noch gar nicht als etwas Bestimmtes und
Existierendes gegeben! Die „meisten“ – gemeint sind damit
Hegel und seine Anhänger – scheinen das jedoch zu „verges-
sen“, indem sie die Indifferenz sogleich unter der Hand wieder
als „ein Produkt der Gegensätze“ begreifen. In der „absoluten
Indifferenz“ des „Weder-Noch“ ist jedoch noch alles dunkel,
d.h. wirklich „absolute Nacht“, bevor aus ihr die Dualität der
Prinzipien von Grund und Existenz, Licht und Finsternis, Gut
und Böse, Reales und Ideales u.s.w. hervorbricht (vgl. SW VII,
406f.). 60

60 Zum Bild der Nacht als „absolute Indifferenz“ heißt es in den Weltaltern:
„Dunkelheit und Verschlossenheit ist der Charakter der Urzeit. Alles Leben
wird zuerst und bildet sich in der Nacht; darum wurde diese von den Alten die
fruchtbare Mutter der Dinge, ja nebst dem Chaos das älteste Wesen genannt“
(WA, 24). Schelling spielt hier unmittelbar auf die Theogonie an: ‚k Qàeoc

d+ óErebÏc te mËlainà te NÃx ‚gËnoto (Theog. 123). „So ist nach den älte-
sten Lehren allgemein die Nacht nicht das oberste Wesen (wie diese Lehren
heutzutage mißverstanden werden), sondern das erste, das eben darum im
Fortgang der Bewegung das unterste wird, und gerade das muß zum Grund
der Offenbarung gemacht werden, was alle Offenbarung verneint“ (SW VIII,
223). Dieser ‚Grund‘ ist das Nichts als Ungrund des Noch-nicht-Seienden,
aber Seinwerdenden.

35



Unmittelbar aus dem Weder-Noch oder der Indifferenz bricht also
die Dualität hervor […] und ohne Indifferenz, d.h. ohne einen
Ungrund, gäbe es keine Zweiheit der Principien. (SW VII, 407)

So gesehen ist die Dualität von Grund und Existenz für Schel-
ling eine „sehr reelle Unterscheidung“ und keineswegs „eine
bloß logische, oder nur zur Aushülfe herbeigerufene und am
Ende wieder als unächt zu befindende“ (ebd.). Genau das
behauptet jedoch Hegel! In der Logik heißt es später ausdrück-
lich, daß die „durch Grund und Bedingung vermittelte und
durch das Aufheben der Vermittlung mit sich identische [!]
Unmittelbarkeit“ „die Existenz“ sei. 61 Wenn demnach einer
von der Identitätsphilosophie nicht losgekommen ist, dann
ist es Hegel! Sein Vorwurf gegen die Identitätsphilosophie
schlug unmittelbar auf ihn selbst zurück, und wer sollte das
klarer sehen als Schelling? Noch Jahrzehnte später schoß er
damit wie aus der Pistole die „Hegel’sche Philosophie“ auf
den Mond:

Man könnte sie mit den Mondkälbern vergleichen. […] Sie fängt
vom logischen an und geht zum realen Werden über und erklärt
Letzteres als ein dem logischen Folgendes. Aber im letzten Gedan-
ken wird diese Trennung des realen vom logischen Werden eben-
falls aufgehoben. […] Alles versinkt in ein farbloses Nichts. (GPP,
236)

Unter „Grund“ versteht Hegel die Totalität der Bedingungen,
aus denen unmittelbar als diese selbst die Existenz des Realen
hervorgehen soll. In der Existenz wäre somit die durch ihre
Bedingungen bloß logisch „vermittelte“ Unterscheidung von
Grund und Existenz als „identische Unmittelbarkeit“ immer
schon aufgehoben und damit zum „Verschwinden des Scheins

61 Hegel: Wissenschaft der Logik II, 100; vgl. ebd., 102.

36



der Vermittlung“ gebracht. 62 Allein, damit wäre auch das zum
Verschwinden gebracht, was der Möglichkeit ihrer Gründung
vorausgeht, d. i. das Dunkle, noch Unentschiedene oder eben
Indifferente vor aller Gründung von etwas durch einen Grund.

Alles fängt im Dunkeln an. D.h. alles fängt damit an, daß
das, was werden soll, noch nicht ist. Und nicht: Alles fängt
damit an, daß es in seiner Existenz je schon zureichend durch
die Totalität seiner Bedingungen begründet ist. Der zurei-
chende Grund bzw. die Totalität der Bedingungen als Einheit
des Grundes geht nicht schon a priori in der Existenz auf. Viel-
mehr müssen Grund und Existenz sich je erst noch von der
voranfänglichen Indifferenz ihres Noch-nicht-Seins loslösen,
um sich dann als „die zwei gleichen Anfänge“ zur „Seynsfuge“
(Heidegger) einer bestimmten Gründung von etwas Werden-
dem zusammenzufügen. So hat Tilliette sicher recht, wenn
er in seiner Schelling-Biographie schreibt, daß die „Entste-
hung von Hegels Dialektik“ „in den Werkstätten der Identität
geschmiedet worden“ ist. 63 Aber eben von dieser „Identität“
hat sich Schelling hier selbst mit und durch Böhmes Begriff
des „Ungrundes“ wieder gelöst. 64 Und wenn Heidegger in sei-

62 Ebd., 99f.
63 Tilliette (2004), 163.
64 So sieht Tilliette in der Hinwendung zur Gnosis und zur Theosophie Böhmes

das eigentliche Rätsel von Schellings philosophischer Entwicklung, „als er die
Identitätsphilosophie heimlich und allmählich verließ und sich zu den neuen
Ufern der Weltalter und der höheren Geschichte begab“ (Tilliette (1988),
265). Das hat auch schon Schopenhauer erkannt. In seinem Handexemplar
von Schellings Freiheitsschrift bemerkt er zum Begriff des Ungrundes: Dies
sei „die beste Übersetzung des B‘joc der Valentinianer, von welchen diese
ganze Geschichte herstammt, welche Schelling durch den Jak: Böhm kennt,
dem sie irgendwie aus der Ketzergeschichte zu Ohren gekommen seyn muß“
(zit. nach Regehly (2008), 89). Zum Nachweis, daß der Ungrund wirklich vom
Bythos der Valentinianer abstammt, siehe Abschnitt II, 1. Vgl. dazu auch den

37



ner Vorlesung bemerkt, daß die Freiheitsabhandlung „Hegels
‚Logik‘ schon vor ihrem Erscheinen erschüttert“ habe (GA 42,
168f.), so bezieht sich diese Erschütterung un-mittelbar auf
die bloß logische Vermittlung der Gegensätze von Sein und
Nichts, Grund und Existenz u.s.w. (GA 49, 91). Denn das ist
die Frage, um die es in diesem Grundlagenstreit geht: Bewegt
sich das Denken immer schon onto-theo-logisch im Kreise
eines absoluten Wissens, oder muß sich das Denken nicht
selbst erst suchen, um in der unergründlichen Tiefe und Dun-
kelheit der Freiheit einen „wahren Anfang“ zu machen? In
Bezug auf diese Frage stehen die Phänomenologie des Geistes
und die Freiheitsschrift keineswegs in einem komplimentären
„Spannungsfeld“. 65 Zwischen den beiden nur zwei Jahre aus-
einanderliegenden Werken verläuft vielmehr der Riß zwischen
dem Ende der Geschichte der Metaphysik und dem Anfang
einer neuen Philosophie. Deshalb hat für Schelling die „He-
gel’sche Philosophie etwas völlig Greisenhaftes“. Mit ihrer
„Reife“ ist die Metaphysik als „negative Philosophie“ eines in
sich abgeschlossenen Wissens „wirklich zu Ende gekommen“
(GPP, 236).

Anfang 1813, mitten in der Arbeit an den Weltaltern, no-
tierte Schelling in seinem Tagebuch: „Der Prozeß fängt im
Dunkeln, Bewußtlosen an. Licht ist nicht das Erste, son-
dern Dunkelheit […]“ (ET, 97). In den Weltalter-Entwürfen
hat Schelling diesen Ausgangspunkt folgendermaßen verdeut-
licht:

ersten bedeutenden Gnosis-Forscher und Zeitgenossen Schellings Ferdinand
Christian Baur. Im Schlußteil seines Gnosis-Buches (1835, ND 1967) hat er
erstmals Böhmes Theosophie (ebd., 557–611) und Schellings Freiheitsschrift
(ebd., 611–626) auf ihre gemeinsamen gnostischen Wurzeln hin untersucht.

65 So die Ansicht von Köhler (2006).

38



Doch ehe wir den Weg der Zeiten betreten, ist es nöthig, an die
Natur alles Geschehens zu erinnern, wie alles im Dunkel anfängt,
da man nicht weiß, wohin es zielt und was sich darinn offenbaren
will. (WA, 225; vgl. SW VIII, 208)66

Schelling bringt hier zunächst zur Erinnerung, wie alles an-
fängt. Er fordert damit auf, sich gleichsam in den Ursprung
oder in den Anfang des Anfangs selbst zurückzuversetzen:
Was war, bevor etwas war? Nichts war, andernfalls hätte gar
nicht erst etwas anfangen können, sondern wäre immer schon
– ohne Anfang – gewesen. Der „Anfang des Seins“ setzt somit
einen Zustand voraus, in dem noch gar nichts angefangen hat
zu sein. Dieser Zustand ist der Zustand der absoluten Indif-
ferenz. In ihm ist noch nichts entschieden und deshalb alles
dunkel, was als Anfang eines möglichen und künftigen Seins
werden kann und – als sich wollendes Sein – werden soll, aber
eben darum als bloß mögliches und sollendes Sein noch nicht
ist.

Von diesem Zustand ausgesehen kann es nun auch ein Wis-
sen vom Anfang nicht geben, und zwar nicht nur deshalb, weil
noch gar nichts angefangen hat zu sein, sondern auch und vor
allem deshalb, weil der Anfang von etwas, das werden soll, erst
zu suchen und zu ergründen ist. Selbst Gott – und er zualler-
erst, weil vor seinem eigenen Willen wirklich nichts war, nicht
einmal er selbst als sich wollender Wille zum Grund – mußte
sich demnach in seinem Wollen, d.h. in dem, was er eigentlich
wollte, erst suchen, um einen „wahren Anfang“ zu machen.

66 Vgl. dazu auch die folgenden Bemerkungen in der Freiheitsschrift: „Die
Schwerkraft geht vor dem Licht her als dessen ewig dunkler Grund“ (SW VII,
358). „Ohne dieß vorausgehende Dunkel gibt es keine Realität der Creatur;
Finsterniß ist ihr nothwendiges Erbtheil“ (ebd., 360). „Alle Geburt ist Geburt
aus Dunkel ans Licht […]“ (ebd.) u.s.w.

39



Deshalb liegt für Schelling der Anfang der Schöpfung keines-
wegs schon im Willen eines ‚allmächtigen und allwissenden
Wesens‘, sondern in der „Sehnsucht des Einen“, sich selbst als
Wille des Grundes „zu gebären“, d.h. hervorzubringen:

Der erste Anfang zur Schöpfung ist die Sehnsucht des Einen, sich
selbst zu gebären, oder der Wille des Grundes. (SW VII, 395; vgl.
ebd., 359)67

Wer hingegen die „Darstellung Gottes“ schon kennt, noch
bevor sich das Urwesen in der „Erschaffung der Natur“ gefun-
den hatte, macht nie einen Anfang. Er tut nur so als ob, indem
er – wie Hegel selbst zugibt – die Unmittelbarkeit des Seins
als bloßen „Schein des Anfangs“ in das Wissen zurücknimmt,
das er im Kreise oder in der Rückkehr der Reflexion immer
schon (a priori) von der Unmittelbarkeit hatte:

Man kann sich deswegen ausdrücken, daß dieser Inhalt die Darstel-
lung Gottes ist, wie er in seinem ewigen Wesen vor der Erschaffung
der Natur und eines endlichen Geistes ist. 68

Der ‚Philosoph‘ (Hegel) ist hier mit dem Weltgeist identisch.
Nur er weiß, was vor der Natur und ihrer Erschaffung war
(vgl. GA 67, 171). Die Frage ist, ob Gott das auch schon
wußte, bevor er die Welt erschuf? Ist der Anfang des Seins
nur ein ‚Schein‘, der je schon aus der Rückkehr eines abso-
luten Wissens hervorgegangen ist?69 Oder entsprang er nicht

67 Zur Idee der „Gottesgeburt“ siehe das folgende Kapitel.
68 Hegel: Wissenschaft der Logik I, 31.
69 „Soll aber keine Voraussetzung gemacht, der Anfang selbst unmittelbar

genommen werden, so bestimmt er sich nur dadurch, daß es der Anfang
der Logik, des Denkens für sich, sein soll“ (ebd., 54). „Die Unmittelbar-
keit kommt überhaupt nur als Rückkehr hervor und ist dasjenige Negative,
welches der Schein des Anfangs ist, der durch die Rückkehr negiert wird“
(Wissenschaft der Logik II, 15).

40



vielmehr einer „dunklen Sehnsucht“ (SW VII, 361), die sich
in ihrem Wollen erst suchen mußte, um schließlich im Sein
das Wort (fiat) zu finden, durch das sie sich selbst als „Wille
des Grundes“ gebären konnte?70 Wenn der Heidegger-Schüler
Karl Löwith bemerkt hat, daß „das Problem des Seins in der
Gegenbewegung zu Hegel schon bei Schelling an jenen Punkt
gelangt, wo es Heidegger wieder aufnahm“,71 so hat die Bewe-
gung in dieser Frage ihren Grund:

Das Seyn ist das Nichts, dessen Wesensrang keine Macht erreicht.
So spricht das Gesetz des anderen Anfangs. (GA 66, 59)

Nichts, Nirgend, Nie vor jedem Etwas, allem Dann und Dort.
(ebd., 8)

Der Anfang des Seins ist das Nichts. Denn alles was ist, muß
sich vom Nichts erst abscheiden, um Etwas zu werden (vgl.
GA 70, 48ff.). Wenn Hegel demgegenüber behauptet, daß die
„Unmittelbarkeit des Seins“ nur den Schein des Anfangs bil-
det, so ist das von diesem „anderen Anfang“ ausgesehen selbst
ein Schein, der ‚Schein der Wahrheit‘, oder – wie Heidegger
sagt – „der Rückschein in die Çl†jeia, ohne daß diese selbst
als solche erfahren und gegründet ist und zum Wesen kommt“
(GA 6.2, 423). So täuscht sich das Denken über sich selbst,

70 „[…] der Anfang darf sich selbst nicht kennen. […] Der Entschluß, der in
irgend einer Art einen wahren Anfang machen soll, darf nicht wieder vors
Bewußtsein gebracht, nicht zurückgerufen werden, welches darum schon
ebensoviel als zurückgenommen bedeutet. Wer beym Entschluß sich vor-
behält, ihn wieder ans Licht zu ziehen, macht nie einen Anfang“ (WA, 184).
„Der Anfang ist nur Anfang, inwiefern er nicht das ist, das eigentlich seyn
soll, das wahrhaft und an sich Seyende. Wenn also Entscheidung ist, so kann
nur das zum Anfang gesetzt werden, das durch seine besondere Art sich
am meisten zur Natur des nicht Seyenden neigt“ (SW VIII, 220f.; vgl. ebd.,
224f.).

71 Löwith (1995), 133.

41



wenn es in der Rückkehr zu sich glaubt, das Sein auf sein
eigenes voraussetzendes Tun zurückführen zu können.72 Die
Entbergung des Seins oder „der erste Uebergang von Nichts
in Etwas“ (SW VIII, 225) findet zwar im Denken statt und
nur in ihm – deshalb der „Rückschein in die Çl†jeia“, als ob
das Denken selbst der im Voraus-setzende-Grund (das subiec-
tum) des Seins wäre –, doch mußte sich das Denken hierbei
im un-vor-denklichen Nichts erst suchen, um in und mit der
Entbergung des Seins zu sich selbst zu kommen, und zwar als
etwas, das das Sein zu denken und zu wollen hat, um es als
Sein von etwas, das werden soll – und dazu gehören insbeson-
dere das Denken und das Wollen selbst – wirklich werden zu
lassen. Nicht das Denken und das Wollen bilden demnach den
„ersten Anfang des Seins“, sondern das Sich-selber-Suchen:

Alles, das Etwas ist, ohne es doch noch wirklich zu seyn, muß,
seiner Natur nach, sich selber suchen, womit jedoch noch nicht
gesagt ist, daß es sich selber finde, noch vielweniger aber, daß eine
Bewegung oder ein aus-sich-Herausgehen stattfinde. Es ist ein still-
schweigendes und völlig bewußtloses Suchen, […]. (WA, 136f.; vgl.
SW VIII, 263)73

Dasselbe sagt Heidegger in den Beiträgen zur Philosophie:

Suchen ist in sich zukünftig und ein In-die-Nähe-kommen zum
Sein. Das Suchen bringt den Suchenden erst zu ihm selbst, d.h. in

72 Vgl. dazu auch Schellings eigene Kritik an Hegels Seinsbestimmung: „Das
Sein ist bei Hegel als actus, d.h. als Gegenteil der Potenz gefaßt“ (PhO-Paul.,
126; vgl., ebd. 121ff.).

73 Deshalb ist es nicht schon das negative und positive Denken selbst, das sich
in seinen eigenen „Suchbewegungen“ reflexiv zu fassen bekommt, wie Soll-
berger (1996, 223f.) meint, sondern genau umgekehrt: Das „völlig bewußtlose
Suchen“ (die Sucht) muß sich im Nichts erst finden und fassen, um als Den-
ken und Wollen zu sich selber zu kommen.

42



die Selbstheit des Da-seins, in dem Lichtung und Verbergung des
Seienden geschieht. (GA 65, 398)

Wenn aber alles, was werden soll, sich erst suchen muß, um
als Etwas – als Gott und Mensch, als Welt und Erde – zum
Sein zu kommen, so heißt das, daß der Einheit des Ganzen
ein Zustand vorausgeht, in dem diese Einheit als das Ersehnte
und Gesuchte noch nicht ist:

Sie [die Sehnsucht] will Gott, d.h. die unergründliche Einheit, ge-
bären, aber insofern ist in ihr selbst noch nicht die Einheit. (SW VII,
359)74

Also ist hier nichts denn ein bodenloser Abgrund der Ewigkeit, da
kein Maß anwendbar, kein Ziel und keine Zeit bestimmbar ist; und
ist auch jenes Suchen des Anfangs kein anderes, denn ein ewiges,
aus sich selbst entspringendes Suchen. (WA, 76)

Das „Suchen des Anfangs“ ist ursprünglicher als der Anfang
selbst. So muß sich der Wille im Abgrund der Ewigkeit erst fin-
den, um einen wirklichen Anfang zu machen. Allein in dieser
Suche liegt die große pansophische oder pantheistische Einsicht
Böhmes, von der Schelling hier ausgeht:

Der Ungrund ist ein ewig Nichts, und machet aber einen ewigen
Anfang, als eine Sucht; Dann das Nichts ist eine Sucht nach Etwas:
Und da doch auch Nichts ist, das etwas gebe; sondern die Sucht ist
selber das Geben dessen, das doch auch ein Nichts ist, als blos eine
begehrende Sucht. […] So dann nun also eine Sucht im Nichts ist,
so machet sie ihr selber den Willen zu Etwas: und derselbe Wille

74 So liegt die „All-Einheit“ auch nicht schon in der „reinen Selbstbeziehung“
des Geistes, der sich „auf dem Wege von Schelling zu Hegel“ nur noch dieser
Einheit bewußt zu werden braucht, wie Dieter Henrich (1982) in sieben
Schritten nachweisen wollte. Was Schelling sucht, ist nicht dasselbe, was
Hegel schon weiß oder zu wissen vorgibt.

43



ist ein Geist, als ein Gedancke, der gehet aus der Sucht, und ist der
Sucht Sucher, dann er findet seine Mutter als die Sucht.75

In den Weltaltern gibt Schelling diesen pansophischen Aus-
gangspunkt Böhmes in einem einzigen Satz wieder. Er lautet:
„Die unbewußte Sehnsucht ist seine Mutter, aber sie hat ihn
[den allmächtigen Willen] nur empfangen und er selbst hat
sich erzeugt“ (WA, 137; s.o. 27f.). Im folgenden wird zu zei-
gen sein, wie sich der ewige Wille im Ungrund der Freiheit
gesucht hat, um schließlich – im Menschen – einen Ort zu fin-
den, worin er sich als Geist, d.h. als bewußt werdender Wille
erzeugen konnte. In dem Augenblick fing die Erde erst an, als
Geschichte der Welt zu sein.

Aber auch das Ewige ist […] für sich nur der Anfang des Anfangs,
noch nicht der wirkliche Anfang. […] Wirklicher Anfang kann nur
von absoluter Freyheit kommen. (WA, 75)

Ohne einen freien Anfang gäbe es keine eigentliche Geschichte der
Welt. (SW VIII, 305)

75 Böhme: Mysterium Pansophicum, Der Erste- [und] Der Zweite Text. Weitere
Quellenhinweise dazu siehe Buchheim (1997), 122f.

44



I. Die Geburt des Willens aus dem
Ungrund der Freiheit

Jetzt ist von uns eine weitere, dritte Gattung zum klaren
Begriff zu bringen. […] schwierig und dunkel beim Ver-
such, mit Worten sie zu erhellen. Mit welcher Wirkung
und welcher Naturanlage begabt ist sie vorzustellen? –
Mit derartiger besonders: Allen Werdens Aufnehmerin
zu sein, vergleichbar einer Kindswärterin.

(Platon: Timaios 48e–49a, Übers. H.G. Zekl)

So wir aber nun wollen reden vom dritten Principio, als
vom Anfang (Aufgang) und Geburt dieser Welt, wird
betrachtet die Wurzel der Gebärerin.

(Böhme: Beschreibung der drey Principien, 5, 8)

Als Weltamme, Weltmutter (denn sie ist ja die Materie
der künftigen Welt) war jene Urpotenz auch griechi-
schen Vorstellungen gefeiert.
(Schelling: Philosophie der Offenbarung, SW XIII, 294)

1. Die Wiedergeburt

In seiner zweiten Schrift Beschreibung der drei Principien, die
Böhme nach längerem erzwungenen Schweigen verfaßt hat,
heißt es von den ersten Gedanken des „sehnenden Willens“:
„das Licht scheinet in der ewigen Finsterniß und machet den
sehnenden Willen im ewigen Gemüthe, daß der Wille in der
Finsterniß gebieret die Gedancken.“1 Und in der Freiheits-

1 Böhme: Drey Principien, 9, 36.

45



schrift heißt es: „aus dem Dunkeln des Verstandlosen (aus
Gefühl, Sehnsucht, der herrlichen Mutter der Erkenntniß)
erwachsen erst die lichten Gedanken“ (SW VII, 360). Nach die-
ser Lehre der drei Prinzipien ist die „anfängliche Schöpfung“
„nichts anderes als die Geburt des Lichtes“, worin „das finstere
Princip als Grund seyn mußte, damit das Licht aus ihm (als
aus der bloßen Potenz zum Actus) erhoben werden könnte“
(ebd., 377).

Die Quall [Quelle] der Finsterniß ist das erste Principium, und
die Kraft des Lichtes ist das ander Principium, und die Ausgeburt
aus der Finsterniß durch des Lichtes Kraft ist das dritte Princi-
pium […].2 Denn als das Licht GOttes das Fiat setzte in die Fin-
sterniß, so hat die Finsterniß den Willen GOttes empfangen, und
ist schwanger worden zur Geburt […].3

Allein, wie kam Böhme zu dieser Lehre, und was hat das mit
dem Wesen der Freiheit zu tun? In dem Zusammenhang ist
jetzt folgendes zu sehen: Die Lehre von den drei Prinzipien
(Finsternis – Licht – Geburt der anfänglichen Schöpfung im
Licht aus der Finsternis) weist unmittelbar auf die Wesens-
schau zurück, die Böhme beim „gählichen Anblick eines Zin-
nern Gefässes“ hatte. In seinem Erstlingswerk Morgenröthe
hat er diese Schau folgendermaßen beschrieben: „alsbald nach
etlichen harten Stürmen ist mein Geist durch der Höllen Por-
ten durchgebrochen bis in die innerste Geburt der Gottheit“.
Was er hierbei gesehen habe, lasse sich nicht beschreiben, es
könne nur verglichen werden „mit deme, wo mitten im Tode
das Leben geboren wird, […]. In diesem Lichte hat mein Geist
alsbald durch alles gesehen“.4

2 Ebd., 7, 24.
3 Ebd., 8, 23.
4 Böhme: Morgenröthe, 19, 11–13.

46



Ausgangspunkt dieser Wesensschau bildet keineswegs eine
‚mystische Vision‘, sondern ganz real die Erfahrung der eige-
nen Geburt bzw. ihre innere Vergegenwärtigung als „Wieder-
geburt“. So ist hier mit dem Tode auch nicht das Ende des
Lebens gemeint, sondern vielmehr sein Anfang. Böhme ver-
gleicht ihn mit der „Auferstehung von den Todten“. Denn
allein durch die Geburt „mitten im Tode“, d.h. ‚mitten im
Nichtsein vor unserer Existenz‘, „wissen wir, daß diese Welt,
darinnen wir jetzt leben und sind, ist aus dem ewigen Urkunde,
in der Zeit durchs reine Element im Fiat erboren und geschaf-
fen worden“5.

Dieses Wissen ging jedoch nach Böhmes Tod verloren.
Seit Descartes hat sich die Philosophie in das menschliche
Bewußtsein eingesponnen wie in einen Kokon, so daß sie nicht
mehr sehen konnte oder sehen wollte, daß dieser „Moment
des Erwachens, des Zu-sich-Selber-Kommens“ (WA, 168) die
unhintergehbare Voraussetzung unseres Bewußtseins ist. Der
Mensch ist zwar „seinem Innern nach nichts anders als Ich-
heit, Bewußtsein, alles Bewußtsein setzt aber ein zu sich selbst
Gekommensein voraus“ (SW IX, 227); und das ist nicht wie-
der durch das Bewußtsein unseres Ich als Selbstbewußtsein zu
erklären! Deshalb sagt Heidegger:

Nicht Beschreibung des Bewußtseins des Menschen, sondern be-
greifende Erweckung des Daseins im Menschen ist der Weg, auf
dem wir wieder zurückfinden zu den wenigen einfachen harten
Fragen der Philosophie. (GA 67, 60)

Nun ist freilich bei Böhme nicht nur von der eigenen, d.h.
menschlichen Geburt die Rede, sondern auch und vor allem
von der „Geburt der Gottheit“. Sie sei es, zu der er nach

5 Böhme: Drey Principien 22, 14.

47



„etlichen harten Stürmen“ in seinem Geiste durchgebrochen
sei. Indes handelt es sich hier um einen Unterschied, der kei-
ner ist. Wir werden sehen, daß diese Erfahrung auch schon
von Meister Eckhart gemacht und ausgesprochen wurde. In
der Wiedererfahrung der eigenen Geburt erfuhren die beiden
bedeutendsten Denker der ‚christlichen Mystik‘ das menschli-
che Dasein als einen Ort, worin der „Wille der Ewigkeit“ erst
zu sich selbst kam, und zwar als „ein erweckt Leben aus Got-
tes Auge“6 oder – wie Schelling in der Freiheitsschrift sagt –
als „der in der Tiefe verschlossene göttliche Lebensblick, den
Gott ersah, als er den Willen zur Natur faßte“ (SW VII, 363).

Ebenso also können wir sagen, in Ansehung des Willens der Ewig-
keit, der bis jetzt ruhete, sey dieser Moment, der Moment des
Gewahrwerdens, dessen was er ist, der Moment des Erwachens,
des Zu-Sich-Selber-Kommens im eigentlichen Verstande. (WA, 168)

Geburt heißt ‚das Licht der Welt erblicken‘. Denn: „Alle Ge-
burt ist Geburt aus Dunkel ans Licht“ (SW VII, 360). Doch erst
im Menschen hat das ‚Auge Gottes‘ eine Blickstätte gefunden,
worin Er sich selbst als Licht der Welt gebären konnte: „Und
dar umbe engeruowet der vater niemer, er enjage und entrîbe
alle zît dar zuo, daz sîn sun in mir geborn werde.“7 „Der erste
ewige Wille ist GOtt der Vater, seinen Sohn zu gebären.“8 Bei
der Verurteilung der Thesen von Meister Eckhart im Jahre
1329 haben die Theologen richtig erkannt, daß mit dem „Sohn
in mir“ nicht nur Christus gemeint ist, sondern jeder einzelne
Mensch als Moment des Zu-sich-selber-Kommens. Allein diese
Art der Geburt oder „Erweckung“ (SW VII, 361f.) hat Böhme
im Jahre 1600 erfahren, als er

6 Böhme: Psychologia vera, 1, 239.
7 Meister Eckhart: Werke I, Predigt 39, 422; zu Meister Eckhart s.u. 176ff.
8 Böhme: Vom dreyfachen Leben, 2, 61.

48



im 25. Jahre seines Alters zum andernmal vom Göttlichen Lichte
ergriffen, und mit seinem gestirnten Seelen-Geiste durch einen
gählichen Anblick eines Zinnern Gefässes (als des lieblich Joviali-
schen Scheins) zu dem innersten Grunde oder Centro der geheimen
Natur eingeführet. 9

Der „Jovialische Schein“ ist der Blitz des Jupiter (Jovis). In der
alchemistischen Symbolsprache wird dieser Schein durch das
Metall des Zinn verkörpert. Darin liegt u.a. die symbolische
Bedeutung des Zinngefäßes, 10 an dem sich die Wesensschau
entzündet hat, und zwar, wie Böhme selber sagt, als Freiheit:

sein Metall ist Zinn […], den der Freyheit Lust in der Begierde aus
sich in die Begierde der Strengheit als ins Fiat gibt. 11

[…] dann die Natur wird in der Schärfe zersprenget, daß die Frey-
heit erscheinet als ein Blitz. […] Dann so bald als die Freyheit
erscheinet, so verzehret sie die Finsterniß.12

9 Franckenberg: De vita Böhmii, n. 11.
10 Auf die Bedeutung des „an sich dunklen Zinngefäßes“ (als Behältnis des

Lichtes) hat erstmals der Jugendfreund Nietzsches, Paul Deussen, in einem
Vortrag zur Einweihung des Böhme-Denkmals in Görlitz (1897) hingewie-
sen (Deussen (1911), 9). Und das ist sicher kein Zufall. Denn wer, wenn nicht
Nietzsche, hat in seinem gleichnamigen Werk – ist das Zufall? – dieselbe
Grunderfahrung gemacht wie Böhme und Schelling: Daß nämlich nur der-
jenige „seine eigne Morgenröthe“ haben werde, der zuvor „seine eigne lange
Finsternis“, d. i. „sein Unverständliches, Verborgenes, Räthselhaftes“ (Nietz-
sche, KSA 3, 11) hatte? Vgl. dazu auch die folgende Bemerkung Heideggers
in seinen Aufzeichnungen aus der Werkstatt (1959): „Das sinnende Denken
durchscheint die wesentlichen Erfahrungsbereiche wie Morgenlicht, das die
Nacht verwahrt, damit es den Tag ergebe – und alles so, als sei es nichts –“
(GA 13, 153).

11 Böhme: De signatura rerum, 4, 29.
12 Böhme: Vom dreyfachen Leben, 2, 24.

49



[…] dann in der Finsterniß ist der Blitz, und in der Freyheit das
Licht mit der Majestät. Und ist dieses nur das Scheiden, daß die
Freyheit ein stilles Nichts ist, welche das Licht annimt.13

Betrachten wir daraufhin die folgenden Stellen in der ersten
Fassung der Weltalter:

[…] die Freyheit geht in der Scheidung als ein Blitz auf. (WA, 36)

Im Verhältniß aber, als die Kräfte im Seyn und damit Seyn und
Seyendes selber geschieden werden, bricht aus dem Mittelpunkt
derselben die Freyheit oder das Wesen der uranfänglichen Lauter-
keit in einem verzehrenden Glanze hervor, nicht anders als […] in
der Scheidung selbst das elektrische Feuer als Blitz erscheint. (ebd.,
41)

Die Freiheit erscheint hier als blitzartige Scheidung von Sein
und Seiendem. Was ist das für eine „Scheidung“? Liegt darin
nicht die „ontologische Differenz“?14 Auch Heidegger spricht
vom „Blitz der Wahrheit des Seyns“:

‚Blitzen‘ ist dem Wort und der Sache nach: blicken. Im Blick und
als Blick tritt das Wesen in sein eigenes Leuchten. […] Einblick in
das was ist – so heißt der Blitz der Wahrheit des Seyns. (GA 79,
74f.)

Hier kommt das zum Ausdruck, was Boehme und Schelling
eigentlich meinen, den „Feuer-Blitz im Sehen“,15 das Auf-
leuchten im Blick der Geburt: „der grimme Blitz ist des Lebens
Aufwachen“.16 Auf einmal ist etwas da, wo zuvor Nichts war,
wo noch alles dunkel war in ewiger Finsternis. Der Mensch

13 Böhme: Psychologia vera, 1, 50.
14 Zur „ontologischen Differenz“ bei Schelling und Heidegger siehe Anhang,

209ff.
15 Böhme: De signatura rerum,14, 31.
16 Böhme: Psychologia vera, 1, 52.

50



findet sich in diesem Blick als jemand vor, für den das alles auf
einmal – wie im Blitz – da ist. 17 In dem Augenblick offenbart
sich in ihm die Freiheit als Scheidung des Seins von Nichts in
Etwas (in Seiendes).

Nun will der Mensch in seiner „finstern Begierde“ nach
dem Lichte „selbst den Blitz der Freyheit wohl fassen und sich
zu eigen machen, um dadurch frey schaffender und bewußter
Wille zu werden“ (WA, 41). Böhme charakterisiert diese Be-
gierde des Fassen- und Haltenwollens der Freiheit als „schie-
lenden Blitz“. Der Blick schielt auf das, was in ihm je schon zur
Entscheidung gekommen ist. Dabei muß der „blinde Wille“
jedoch feststellen, daß die Freiheit in ihrer Blitzartigkeit gar
nicht zu fassen ist:

dann die Freyheit erscheinet in der Impression […] nur als ein
Blitz: weil aber die Freyheit unfaßlich, und als ein Nichts, darzu
ausser und vor der Impression ist, und keinen Grund hat, so kann
sie [die Begierde des Willens] die Impression nicht fassen oder
halten […].18

Heideggers Lehrer Edmund Husserl hat auf den „Feuer-Blitz
im Sehen“ geschielt. In seinen Vorlesungen zur Phänomeno-
logie des inneren Zeitbewußtseins hat er immer wieder ver-
sucht, das „Blitzartige“ der Impression als Urquell des Seins
festzuhalten.19 Dabei mußte er selbst feststellen, daß sich
diese „Impression“ oder „Urimpression“ phänomenologisch

17 Vgl. hierzu auch Baaders Schrift: Über den Blitz als Vater des Lichts (1815),
die auf Schelling großen Eindruck machte (SW 2, 27ff.). Explizit auf der
Grundlage von Böhmes „Feuer- und Lichttheorie“ legt Baader hier dar, wie
sich das Wesen der Freiheit in der Geburt und Wiedergeburt des eigenen
Lebens offenbart: als ein „Durchblitzen“ der Finsternis (ebd., 35ff.).

18 Böhme: De signatura rerum, 14, 22.
19 Husserl: Vorlesungen zur Phänomenolgie des inneren Zeitbewußtseins, Hua

X, 255.

51



gar nicht fassen läßt. Der Blitz, der aufleuchtende Blick ist
gerade nicht der „Jetzt-Gegenwärtigungspunkt“, durch den
ich mich selbst in meinem Sein zu vergewissern suche. 20 Das
„Jetztsein der cogitatio“ ist nur ein mathematischer Punkt;
als solcher das „reine und strenge Ideal“ für eine „Mathesis
der Erlebnisse“, 21 das dem „schielenden“, d.h. auf sich selbst
zurückblickenden, reflektiv-erinnernden Blick durch Appro-
ximation untergeschoben wurde. In dem Augenblick, in dem
Husserl diese mathematische Substitution aufdeckte, wurde
für ihn das Sein der cogitatio als Jetztsein fragwürdig:

Man sagt, das Sein der cogitatio sei unzweifelhaft. Kann das mei-
nen: das Jetztsein der cogitatio im Sinne eines mathematischen
Punktes? Ist es weniger evident, daß eine cogitatio ihrem Wesen
nach, notwendig, eine Zeitlang dauert, als daß sie ist? Und wenn
wir Evidenz für eine noch so kleine Dauer haben, haben wir damit
nicht schon Evidenz für frische Erinnerung?22

Husserl hat mit diesen Fragen seine eigene transzendentale
Phänomenologie erschüttert und damit (unabsichtlich) die
neuzeitliche Philosophie der Subjektivität zu Ende gebracht.
Der Versuch einer phänomenologischen Neubegründung der
Transzendentalphilosophie scheiterte nicht zuletzt an der Ein-
sicht, daß die „lebendige Gegenwart“ des ego cogito nur eine
„Idee im Kantischen Sinne“ ist. 23 Als „Vergangenheit, die nie
gegenwärtig war,“ verliert sich ihre Spur in der unendlichen
Aufschiebung, der „différance“ (Derrida). 24

20 Ebd., 106f.
21 Husserl: Ideen I, Hua III/1, 158.
22 Husserl: Zeitbewußtsein, Hua X, 315.
23 Husserl: Ideen I, Hua III/1, 155.
24 Derrida (1976), 23ff.

52



„Der Feuer-Blitz im Sehen“ liegt nicht in dem, was ‚Ich
sehe‘ oder was ‚Ich jetzt sehe‘. Und so liegt auch das Wesen der
Freiheit nicht in dem, was ‚Ich will‘ oder was ‚Ich jetzt will‘.
Der „Blick des Jetzt“ ist nur der ideelle Widerschein (Reflex)
des Blitzes, durch den ich mich selbst – und zwar durch eine
„falsche Imagination“ – in die scheinbare Selbstpräsenz des
Cogito und seines „Eigenwillens“ hineingebildet habe.25 Das
eigene Sein kann sich auf diesem „hohen und jähen Gipfel“
(SW VII, 374; 381) oder „steilen Felsgrat“26 nicht halten. Des-
halb führt der Weg vom transzendentalen Ich (Kant, Fichte,
Husserl) wie ein verlöschender Blitz zum „Sturz in das Nichts
des faktischen Lebens“ (Böhme, Schelling, Heidegger): 27

Und daß der Blitz also geschwinde verlischet, ist, daß ihn die Schär-
fe nicht halten kan, dann er ist von der Natur frey, und wird nur in
der Zersprengung ersehen.28

Das Wesen der Freiheit liegt „außer und vor der Impression“
in der blitzartigen „Zersprengung der Finsterniß“ (WA, 99).
Durch sie bin ich überhaupt erst in mein eigenes Sein hineinge-
kommen. In dieser Zersprengung finde ich mich immer noch
vor. Denn noch immer kommt das Sein meiner selbst aus dem
Nichts oder Noch-Nichts einer dunklen Zukunft auf mich
zu. Dabei bleibt mir die Dunkelheit dieser Zukunft selbst ver-
schlossen, eben weil ich stets nur das sehe, was sich in diesem
Augenblick als „Schicksal und Notwendigkeit“ meines Seins
schon entschieden hat, nicht aber das, was ihm als Ursprung

25 Siehe Abschnitt III, 2 Die wahre und die falsche Imagination.
26 Husserl: Cartesianische Meditationen, Hua I, 62f.
27 Zu diesem ‚Sturz‘ siehe Abschnitte II, 5 u. III, 3. Der Weg vom „transzenden-

talen Ich“ zur „Geworfenheit“ in den „Abgrund des Daseins“ war Thema
meiner Dissertation (1993), 100ff.

28 Böhme: Vom dreyfachen Leben, 2, 25.

53



des Seinkönnens vorausgeht, nämlich: die „abgründliche Frei-
heit“, „die aus dem Unaussprechlichen kommt“, „aus dem,
da gar kein Grund ist“. Keiner hat seinen Charakter gewählt,
und keiner hat von sich aus entschieden, ob, wann, wo und wie
er aus der Finsternis des Noch-nicht-Seins ins Dasein kom-
men will. Die „Urthat, in der sich zuerst die Freiheit eines
Menschen entscheidet“, ist unbegreiflich:

Also kann man sich das alles nur wie im Blitz geschehen den-
ken, da es als ein Geschehenes inbegriffen ist, ohne doch wirklich
(explicite) geschehen zu seyn. (SW VIII, 304)29

Die „große Entscheidung“ hinter allem Geschehenen und
doch nie wirklich Geschehenden weist indes auf den Willen
eines anderen Wesens zurück; eines Wesens, das von sich aus
entscheiden konnte und von sich aus entscheiden mußte, ob
etwas werden soll oder nicht. Demgemäß mußte dieses Wesen
aber auch entscheiden, ob Es selbst, durch die Entäußerung
seines Willens, in den zu sich selbst kommenden „Partialwil-
len“ der Menschen – als Blitz- und Scheidepunkt des Seins –
zur Existenz kommen will: „das Höchste kann existiren, und
es kann auch nicht existiren“ (WA, 131). Es steht ihm frei: Es
kann existieren, wenn es sich selbst will; es kann aber auch
nicht existieren, wenn es sich nicht will. Solange das nicht
entschieden ist, ist es selbst weder seiend noch Grund, son-
dern nur „die ewige Freiheit gegen das Seyn“ (SW VIII, 305)
oder der „mögliche Gott“ (ebd., 326). Denn auch und zual-
lererst in Gott selbst ist die „Freiheit des Abgrundes“ von
seinem eigenen grundschaffenden Willen unterschieden. Den
theogonischen Ursprung dieses Freiheitsbegriffes hat Schel-
ling allerdings erst offengelegt, nachdem er sich davon wie-

29 Was wir hier vorläufig nur andeuten können, ist Thema von Kapitel III.

54



der distanzieren wollte. 30 Die Idee der Gottesgeburt wurde
Schelling zunehmend unheimlich, und zwar deshalb, weil sie
nicht zuletzt auch die Verlorenheit des göttlichen Willens im
Ungrund (Chaos) seiner eigenen Freiheit vor Augen führte.
Darum geht der Geburt des Zeuskindes in der griechischen
Mythologie ein schrecklicher Titanenkampf voraus:

Denn dem Menschen hilft der Mensch, hilft selbst Gott; dem Urwe-
sen aber in seiner schrecklichen Einsamkeit kann nichts helfen; es
muß diesen chaotischen Zustand allein und für sich durchkämpfen.
(WA, 43)

30 Baaders Kritik, daß man „hie und da“ aus den „Vorarbeiten eines Denkers“
schöpfte, gleichzeitig aber die Quelle verschwieg, als ob man sich ihrer zu
schämen hätte, ist auf das Verhältnis Schellings zu Böhme gemünzt, und das
nicht zu Unrecht (Fermenta cognitiones, SW 2, 367f.). Schelling erwähnte
den Namen Böhmes erst, als er sich von ihm in gewisser Weise wieder
abzugrenzen versuchte, so zuerst in der Vorlesung System der Weltalter
von 1827/28 (SWA, 67ff.). Er kritisiert dort wie auch in späteren Vorlesun-
gen (vgl. SW XIII, 123f.) einen Ausdruck Böhmes, den er in den Weltaltern
selbst gebraucht hat: den Ausdruck „Rad der anfänglichen Geburt“ (SW VIII,
337). Die Kritik fällt somit auf ihn selbst zurück. Denn wie Böhme, so kam
auch Schelling über das „beständige Wiederholen des Anfangs“ nicht hinaus.
Es liegt nun einmal im Wesen des Anfangs, daß er immer wieder wie ein
Rad in sich zurücklaufen muß, um von vorne anzufangen. Ohne Wiederho-
lung gäbe es keinen Anfang mehr. Ob demgenüber mit der „Grundlegung
der Positiven Philosophie“ ein wirklicher Durchstoß in der „rotatorischen
Bewegung“ erzielt wurde, muß bezweifelt werden. Denn so sehr Schelling
die Aufmerksamkeit später wieder auf die „freie Tat“ des Willens lenkte,
so holte ihn auch hier das „Rad der Geburt“ not-wendig ein: „Das erste
Rad muß Ungrund genannt werden, weil da nirgends Grund ist. Denn da
ist kein wahrer (wirklicher) Anfang, wo alles wieder in’s Ende läuft […]“
(WA-Frg. II, 257). Schelling hat hier bereits, wie Karl Löwith (1978, 151ff.)
erkannte, Nietzsches Wiederkunftslehre vorweggenommen. Doch schreckte
Schelling vor dieser Vorstellung zurück. In der „Wiederbringung aller Dinge“
(SW VII, 405) sah er die „Hölle der Rotation“ (ET, 104). Vgl. dazu auch meine
Erzählung Wiederkehr in Sils (2000).

55



In diesem Kampf (den Geburtswehen) geht es darum,

sich um sein eignes Seyn zu bemühen, sich ein Seyn zu geben, sich
in ein Seyn zu gebären, wie J. Böhme dieß ausdrückt, der als Inhalt
der höchsten Wissenschaft, d.h. der Theosophie, eben die Geburt
des göttlichen Wesens, die göttliche Geburt ausspricht, also eine
eigentliche Theogonie. (SW XIII, 125)

Wenn Schelling an der Stelle nun sagt, daß die „theogoni-
sche Natur“ Böhme daran gehindert habe, „sich zur freien
Weltschöpfung, und eben damit auch zur Freiheit der posi-
tiven Philosophie zu erheben“ (ebd., 123), so kann das nicht
darüber hinwegtäuschen, daß er selbst, und zwar sowohl in der
Freiheitsschrift (SW VII, 379f.) als auch in den Weltaltern, die
Idee der „Gottesgeburt“ zur Grundlage seiner eigenen Frei-
heitslehre gemacht hat. In der dritten Fassung der Weltalter
wird das besonders deutlich: „Denn es ist hier die Rede von
der Geburt Gottes auch dem höchsten Selbst nach, oder inwie-
fern er die ewige Freiheit ist“ (SW VIII, 303). Die Freiheitslehre
Böhmes und Schellings ist demnach eine (Onto)-theo-gonie,
nicht aber eine Onto-theo-logie. Wenn die Geburt Gottes mit
der Freiheit zusammenfällt, dann geht ihr (als Anfang seines
eigenen Seins) ein Zustand voraus, in dem Gott selbst noch
nicht war, weder als Seiendes noch als Grund (Schöpfer), son-
dern nur als „das lautere Seynkönnen“ oder als „die ewige
Freiheit gegen das Seyn“. Denn eben darin liegt die Freiheit
zu seiner eigenen möglichen Geburt:

Das ewige Seyn, da Gott zuerst im Bezug zu der ewigen Natur
seyend wird, nannten wir eine ewige Geburt. Aber Gott war in
ihr gesetzt nicht als ein Seyendes, sondern als das an sich weder
Seyende noch Nichtseyende, als das lautere Seynkönnen, als die
ewige Freiheit gegen das Seyn, als der, wenn je wirklich, Grund
und Anfang seiner Wirklichkeit nur in sich selbst haben würde,

56



und wenn je anfangend, doch kein nothwendig und ewig, sondern
frei beginnender sein würde. (SW VIII, 305)

Durch die Bestimmung der Geburt als „ewiger Geburt“ ver-
sucht Schelling zunächst noch, das Ärgernis oder gar die Häre-
sie einer ‚christlichen Theogonie‘ abzuschwächen. Dabei han-
delt es sich jedoch um ein Zugeständnis, das Schelling sogleich
wieder zurücknimmt. Die Bestimmung der „ewigen Geburt“
ist eine contradictio in adiecto: Alles kann nur anfangen zu sein,
sofern es vor seinem Anfang noch nicht war. So sagt Schelling
am Ende selbst, daß Gott als anfangender „doch kein ewig,
sondern frei beginnender sein würde“. Nicht Gott selbst ist
ewig, sondern lediglich seine Freiheit, sein zu können. Das
wirkliche Sein Gottes hat einen Anfang. Er liegt in der freien
Entscheidung begründet, aus dem Ungrund der ewigen Frei-
heit herauszutreten, um sich in einem Grund zu verwirklichen
und zu offenbaren:

Die Gottheit ist die ewige Freyheit ausser aller Natur als der ewige
Ungrund, aber sie führet sich selber also in Grund zu ihrer Selbst-
Offenbarung, und zur ewigen Weisheit und Wunderthat ein.31

31 Böhme: De signatura rerum, 14, 33. In einem Brief macht Baader dar-
auf aufmerksam, daß der Begriff Offenbarung „mit jenem des Gebärens
zusammenfällt, was auch schon die Wurzel bar sagt. […] Dieser allein rich-
tige Begriff der Offenbarung spricht also jenen einer Transmutation oder
Wandlung aus“ (Baader, SW 15, 598). Zum Ausdruck „Transmutation“ siehe
auch Böhme und Schelling: „der Proceß der Schöpfung [gehe] nur auf eine
innere Transmutation oder Verklärung des anfänglich dunkeln Princips in
das Licht“ (SW VII, 362; vgl. ebd., 388). Deshalb ist das dunkle Prinzip nicht
bloß Gegensatz, sondern Kehrseite des in seine Helle „gekehrten Lichts“
(ebd.). Die „Transmutation“ ist „ein Schein des Lichts in der Finsterniß“ (De
signatura rerum, 7, 31). Denn das Licht kann nur in der Finsternis scheinen,
und zwar als ein „im Dunkel der Tiefe leuchtender Lebensblick“ (SW VII,
361). Dieser Blick ist der Mensch. In ihm leuchtet das Licht der Welt.

57



In den Weltaltern greift Schelling diesen Freiheitsbegriff Böh-
mes wörtlich auf, um daraus den Schluß zu ziehen, daß die
Gottheit als Freiheit noch nicht der wirklich gewordene Wille
selber ist, sondern nur die ewige Möglichkeit dazu:

Denn wenn die Gottheit eine ewige Freiheit ist zu seyn, sich zu
verwirklichen, zu offenbaren, so kann mit dem ewigen Seyn- oder
sich-verwirklichen-Können doch nicht schon das wirkliche Seyn
oder sich-Verwirklichen gesetzt seyn. Zwischen der Möglichkeit
und der That muß etwas seyn, wenn sie freie That sein soll; […].
(SW VIII, 306)

Dieses Zwischen ist die freie Entscheidung im Ungrund der
Freiheit, sich selbst als tätiger Wille von Etwas zu wollen oder
auch nicht zu wollen. Das bedeutet jedoch, daß der Entschei-
dung des Willens ein Zustand vorausgeht, in dem noch Nichts
ist:

Wir verstehen, daß ausser der Natur eine ewige Stille und Ruhe sey,
als das Nichts; und dann verstehen wir, daß in dem ewigen Nichts
ein ewiger Wille urstände, das Nichts in Etwas einzuführen, daß
sich der Wille finde, fühle und schaue, dann im Nichts wäre der
Wille ihme nicht offenbar; […].32

„Also ist“ – so sagt Schelling in den Weltaltern – „nicht, wie
(dem unruhigen Wesen der Zeit gemäß) so oft gemeynt wor-
den, eine That, eine unbedingte Thätigkeit oder Handlung das
Erste“ (WA, 132), 33 „denn vor dem sich erzeugenden Willen
war die Ewigkeit als ein Nichts und konnte daher auch nichts
anderem thätig vorausgehen, noch der Anfang zu etwas seyn“
(ebd., 137).

32 Böhme: De signatura rerum, 2, 7.
33 Schelling spielt hier unmittelbar auf die „Tathandlung“ Fichtes an.

58



Alle Lehren der ältesten Zeit stimmen [deshalb] darinn überein, den
dem jetzigen vorausgegangenen Zustand als den einer unendlichen
Verschlossenheit, einer unerforschlichen Stille und Verborgenheit
zu schildern. (ebd., 24)

Und doch gibt es eine Lehre, die nicht damit übereinstimmt;
und sie hat sich letztendlich in der Geschichte der Metaphysik
durchgesetzt: die Lehre vom Anfang im Johannesprolog. Das
Wort Gottes weiß nichts von einem Zustand, der ihm voraus-
gegangen ist! Die Theogonien und Kosmogonien der älteren
vorchristlichen Zeit gerieten deshalb in Vergessenheit, aller-
dings nicht ganz. Denn immerhin führte die gnostisch-theo-
sophische Auslegung der Schöpfungsgeschichte dazu, daß der
Sinn des Anfangs in dem Punkt revidiert wurde: „Im Anfang“
war nicht schon „das Wort“ (lÏgoc), sondern eine ewige Stille
(sig†) und Tiefe (b‘joc) ohne Anfang.34 In ihrem Ungrunde
mußte das Wort erst ausgesprochen werden, damit

ein ewig Leben in Ihme ist, und nicht mehr ein Nichts, sondern ein
Hall oder Stimme der Offenbarung der Ewigkeit. 35

Denn Im Anfang heisset alhie der Ewige Anfang im Willen des
Ungrundes zum Grunde, als zur Göttlichen Fassung, da sich der
Wille ins Centrum zu einem Grunde fasset als […] der Urstand des
Worts. 36

Deshalb kann, wie Schelling in der Freiheitsschrift sagt, das
Licht nur „aus dem ewigen Gegensatz des finstern Princips“
begriffen werden. Denn ohne dieses Prinzip könnte das
„schaffende Wort“ (fiat lux) das Leben gar nicht erst aus der
Potenz zum Actus erheben:

34 Siehe dazu Abschnitt II, 1 Der Abyssus der Gnostiker.
35 Böhme: De signatura rerum, 7, 33.
36 Böhme: Gnaden-Wahl, 2, 8.

59



Das Licht oder das ideale Princip ist als ein ewiger Gegensatz
des finstern Princips das schaffende Wort, welches das im Grunde
verborgene Leben aus dem Nichtseyn erlöst, es aus der Potenz
zum Actus erhebt. (SW VII, 404)

Auch für Heidegger liegt der Anfang nicht schon im Wort,
sondern in der „Verborgenheit“ der Çl†jeia und in der „gro-
ßen Stille des Seyns“. In ihr kann das Seyn erst zu Wort kom-
men. „Die Entscheidung fällt im Stillen“ (GA 65, 96f.). „Frage
das Seyn! Und in dessen Stille, als dem Anfang des Wortes,
antwortet der Gott“ (GA 66, 353).

2. Die Materie des Platon

Was war zuerst: das Wort Gottes oder die ewige Stille des
Seins als Nichts? Unter diesem Leitpunkt hat Schelling in den
Weltaltern eine Frage wieder aufgegriffen, mit der sich schon
Augustinus im XI. Buch der Confessiones bis hin zur Ver-
zweiflung abgemüht hat. Es ist die Frage:

was denn Gott beschäftiget, eh’ er die Welt erschaffen? (SW VIII,
307)

Quid faciebat deus, antequam faceret caelum et terram? (Conf. XI,
10, 12; 12, 14)

Vermutlich ist die Frage von seiten der Manichäer gegen den
Schöpfungsgedanken erhoben worden. Nur mit knapper Not
gelang es Augustinus, die einzigartige Wucht dieser Frage
abzuwehren, indem er immer wieder darauf hinwies, daß
nichts war, wo etwas hätte werden können, bevor es nicht
ins Sein erhoben wurde: „quia non erat, ubi fieret, antequam
fieret, ut esset“ (Conf. XI, 5, 7).

60



Aber was war das Nichts? Wenn Schelling nach anderthalb
Jahrtausend diese Frage wieder aufgriff, so deshalb, weil die
creatio ohne das voranfängliche ex nihilo nicht gedacht wer-
den kann. Das Nichts vor dem Anfang der Welt ist nicht ein-
fach nur nichts (im Sinne des nihil negativum), sondern jener
„Zustand […] einer unerforschlichen Stille und Verborgen-
heit“, in welchem das Sein erst ausgesprochen werden konnte.
Im Nichts liegt somit die eigentliche „Quelle des Seins“, und
zwar als Zukunft des Noch-nicht-Seienden, aber Sein-Wer-
denden und Sein-Könnenden:

Die Quelle des Seins ist zu bestimmen als das jetzt noch nicht Sei-
ende, aber als das künftig sein Werdende; ihr Wesen ist Zukunft; das
nächste Verhältnis des noch nicht Seienden, aber sein Werdenden,
ist das, das sein Könnende zu sein. (UPhO, 26)37

Nun ist im Nicht-Seienden als Quelle des Seins noch alles
dunkel, was, wann, wo, für wen zum Dasein einer wirklich
erscheinenden Welt kommen sollte. Denn eben das ist – oder
vielmehr war – das „Namenlose“, das erst gesucht und ins
„Wort“ gebracht werden mußte:

So also müssen wir die ursprüngliche Sehnsucht uns vorstellen,
wie sie zwar zu dem Verstande sich richtet, den sie noch nicht
erkennt, wie wir in der Sehnsucht nach unbekanntem namenlosem
Gut verlangen, […]. (SW VII, 360)

Heidegger kommentiert diese Stelle so:

Die Sehnsucht ist das Namenlose, aber so gerade das Wort immer
Suchende; das Wort ist die Erhebung ins Gelichtete, aber so gerade
auf das Dunkel der Sehnsucht bezogen. (GA 42, 221f.)

37 Im Abschnitt III, 5 werden wir sehen, wie sich Schelling unter diesem
Gesichtspunkt in den Weltaltern eingehend mit der Augustinischen Zeit-
lehre auseinandergesetzt hat.

61



Schelling versteht das „Wort jener Sehnsucht“ in dem Sinne,
„wie man sagt: das Wort des Räthsels“ (SW VII, 361). Es bleibt
so lange namenlos und ein Rätsel, solange es nicht gelöst und
wirklich ausgesprochen wird. Wenn wir nun die Frage wie-
derholen, was Gott beschäftigte, eh er die Welt erschuf, so
müßte die Antwort lauten: Das Nichts beschäftigte ihn! Denn
es war noch Nichts. Deshalb sagt Böhme an einer Stelle sogar:
Gottes Auge sei ein Wille, „das Nichts zu finden“.38 Um
das zu suchen, was es noch gar nicht gab und darum kei-
nen Namen hatte, mußte das göttliche Wesen erst einmal das
finden, worin das Wort ausgesprochen werden sollte, damit
„im stillen Nichts, als in der Freyheit ein Schall wird“.39

Es sucht gewissermaßen etwas außer sich, findet aber Nichts,
nämlich kein Seyendes über sich, sondern nur die ewige Freyheit
sich auszusprechen und erblickt sich selbst in dieser Freyheit, d.h.
sich selber als frey und spricht sich nun aus. (WA-Frg. II, 57)

Allein, das ist die Frage, die sich sogleich daran anschließt:
Wie können wir von dieser Suche überhaupt wissen, wenn das
Sein in uns selbst je schon als zƒon lÏgon Íqon gefunden und
ausgesprochen ist? Darauf hat Heidegger im Humanismus-
brief folgende Antwort gegeben: nur so, indem wir wieder
lernen, „im Namenlosen zu existieren“ (GA 9, 319). Auf die-
sem Lernen beruht das, was Schelling in der Einleitung der
Weltalter die „Mitwissenschaft der Schöpfung“ nennt. Der
Mensch hat ein Mitwissen vom Anfang der Schöpfung und
ihrer Entstehung. Das deshalb, weil er das einzige Wesen ist,
das „von allen Geschöpfen den langen Weg der Entwicklun-
gen, von der Gegenwart an bis in die tieffste Nacht der Ver-

38 Böhme: De signatura rerum, 3, 2; s.u. 130.
39 Ebd., 14, 31.

62



gangenheit zurück verfolgen“ kann (WA, 4). 40 Der Rückgang
in das „namenlose Gut“ ist hierbei der letzte und radikalste
Schritt in das Nichts oder Noch-Nichts „vor dem Anfang
der Zeiten“. Möglich ist dieser Rückgang allerdings nur, wenn
der Mensch zuvor lernt, sich von allem Seienden zu lösen,
dazu gehört insbesondere das Seiende, das er selber geworden
ist: „Selbst der Mensch muß von seinem Sein sich losreißen,
um ein freies Sein anzufangen“ (PhO-Paul., 170). „Indem der
Mensch sich vom ‚Seienden‘ loswirft, wird er erst Mensch“
(GA 65, 452). In diesem Loswurf von sich selbst liegt jedoch
das Schwierigste. Der Mensch vermag kaum von dem abzu-
sehen, was für ihn selbst immer schon da zu sein scheint. So
sieht er auch nicht den ungeheuren Widerstreit der Kräfte,
in dem das Wort als das Noch-nicht-Gefundene, Namenlose
erst ersehnt und gesucht werden mußte, um schließlich in ihm
selbst als Sein einer aufgehenden Welt ausgesprochen zu wer-
den: „Denn durch das große Sehnen der Finsterniß nach dem
Lichte und [der] Kraft GOttes ist diese Welt aus der Finsterniß
erboren.“41 Zur Mitwissenschaft der Schöpfung durch unsere
eigene Geburt bemerkt Böhme selbst folgendes:

Darum ob wir gleich reden von der Schöpfung der Welt, als wären
wir darbey gewesen und hätten solches gesehen, des darf sich kein
Mensch wundern, und für unmöglich halten: denn der Geist, so in
uns ist, […] siehet es noch im Lichte GOttes, und ist gar nichts fer-
nes, oder unerforschliches: denn die ewige Geburt, so im mensch-
lichen Centro verborgen stehet, thut nichts Neues, sie erkennet,
wircket und thut eben das, was sie von Ewigkeit gethan hat.42

40 Vgl. dazu Mine (1983), 18: „Schelling versucht damit den Horizont zu eröff-
nen, wo der Sinn der Geschichte, die mit der menschlichen Freiheit zustan-
dekommt, zum echten Thema der Philosophie werden kann.“

41 Böhme: Drey Principien, 14, 33.
42 Ebd., 7, 6.

63



… nämlich die Natur oder die Erde in uns selbst als „Licht-
blick“ der Welt immer von neuem zu entbergen. Allein von
diesem Blick aus fällt jetzt ein ganz anderes Licht auf den
Urwillen. Für sich betrachtet ist das „große Sehnen“ zwar
schon ein Wille, „aber [ein] Wille, in dem kein Verstand ist, und
darum auch nicht selbständiger und vollkommener Wille“,
sondern nur „Sehnsucht und Begierde desselben; nicht ein
bewußter, sondern ein ahndender Wille“ (SW VII, 359), der
„sich ahndend bewegt, als ein wogend wallend Meer, […] un-
vermögend etwas Dauerndes für sich zu bilden“ (ebd., 360).
Auch hier werden die Spuren Böhmes sichtbar. In der Gna-
den-Wahl heißt es vom „Willen des Ungrundes“: Er ist „blos
ein Wille, das ist eine Scientz ohne Verstand zu Etwas oder in
Etwas“, „er ist das Wallen oder Wollen“, „denn er ist keine
Bildung, allein in der ewigen Natur urständet die Bildung,
und der creatürliche Wille zum Etwas oder zur Vielheit“. 43

In den Weltaltern macht Schelling daraufhin deutlich, wie wir
uns den Anfang dieses „Bildungsprozesses“ aus dem ziello-
sen herumirrenden Wollen heraus vorstellen müssen. Dabei
geht er zunächst wieder von der „Verworrenheit“ in unserem
eigenen Inneren aus, dem Namenlosen, um die „neu zu ent-
fachende“ Gigantomachie des Seins44 noch vor seiner eigent-
lichen Wortfindung in uns selbst als „creatürlicher Wille zum
Etwas“ begreiflich zu machen:

Alle Verworrenheit, der ganze chaotische Zustand, in dem sich
unser Inneres bey jedem Anfang eines neuen Bildungsprozesses
befindet, entspringt aus dem Suchen und Nichtfindenkönnen des
Anfangs. Der gefundene Anfang ist das gefundene Wort, durch
das aller Widerstreit gelöst wird. Dieß gilt auch für jenen Zustand

43 Böhme: Gnaden-Wahl, 4, 38–40.
44 Platon: Sophistes 246a–c; dazu Heidegger in SuZ, 2.

64



des Widerspruchs und des Streits, in den das Existirende durch die
Liebe mit sich selbst gesetzt wird. Darum heißt es: Im Anfang war
das Wort (WA, 75f.). 45

Was Schelling hier sagt, stellt die übliche Vorstellung der Welt-
schöpfung auf den Kopf: Was ist das für ein Wille, in dem kein
Verstand ist, sondern nur eine „dunkle Sehnsucht, etwas zu
schaffen“ (SW VII, 361)? Und was ist das für eine Sehnsucht,
die im Hin-und-Her-Wallen noch gar nicht weiß, was sie
eigentlich will, und deshalb „unvermögend [ist], etwas Dau-
erndes für sich zu bilden“ (ebd., 360)? Kann und darf dem
freischaffenden und allmächtigen Willen eine solche Sehn-
sucht als sein eigener, ihn ‚gebärender‘ Ursprung unterstellt
werden? Wird damit nicht das in Frage gestellt, was gerade
die Allmacht und Allwissenheit des freischaffenden Willens
ausmacht?46

Der Schlüssel zu diesen Fragen liegt im Begriff der „Materie
des Platon“ (s.o. 27f.). Schelling knüpft damit an eine Lehre
an, die er sich schon als neunzehnjähriger Student im Tübinger
Stift durch seinen ingeniösen Kommentar des Timaeus (1794)
angeeignet hatte: die Lehre von der „präexistirenden Urma-
terie“. Damit knüpft er zugleich an eine Lehre an, die Augu-
stinus in seiner eigenen Auseinandersetzung mit Platon und
dem Platonismus seiner Zeit aufs Entschiedenste bekämpft
hat. Denn hier geht es in der Tat um die Idee eines Gottes, der
zumindest im Anfang der Schöpfung noch nicht vollkommen,

45 Was für Schelling die „Verworrenheit“ ist, das ist für Heidegger die „Irre“. Sie
geht wesensnotwendig der Erschließung und „Lichtung“ des Seins voraus:
„In der Irre selbst lichtet sich verborgen die Verschließung und wesentlich ist
durch sie eine Welt“ (GA 69, 150). Deshalb ist die Erde „seynsgeschichtlich
der Irrstern“ (GA 7, 96).

46 Auf diesen Fragen beruht im wesentlichen der Anthropomorphismusvor-
wurf Eschenmayers (SW VIII, 148ff.).

65



d.h. allmächtig und allwissend, war!47 Erst am Ende der Zeiten
wird Gott wissen, was er im Anfang gesucht hat. Dazwischen
steht der Mensch als derjenige Anfang, in dem inmitten der
„Urmaterie“ das Wort gefunden und ausgesprochen wurde:

Die reinste, herrlichste Idee von Gottes Absicht bei der Weltschöp-
fung. – Die präexistirende Urmaterie der Welt wird hier vorausge-
sezt. Sie wird als etwas unruhiges, ohne Ordnung und Regelmäßig-
keit bewegtes dargestellt, weil sie damals noch nicht der Form des
Verstandes teilhaftig geworden war. (Timaeus, 27)48

In der Freiheitsschrift greift Schelling diese ‚Schöpfungslehre‘
Platons wieder auf, um darzulegen, daß die Materie auch jetzt
noch der Welt als das „anfänglich Regellose“ unseres Verstan-
des zugrunde liegt:

Nach der ewigen That der Selbstoffenbarung ist nämlich in der
Welt, wie wir sie jetzt erblicken, alles Regel, Ordnung und Form;
aber immer liegt noch im Grunde das Regellose, als könnte es ein-
mal wieder durchbrechen, und nirgends scheint es, als wären Ord-
nung und Form das Ursprüngliche, sondern als wäre ein anfänglich
Regelloses zur Ordnung gebracht worden. Dieses ist an den Dingen
die unergreifliche Basis der Realität, der nie aufgehende Rest, das,
was sich mit der größten Anstrengung nicht in Verstand auflösen
läßt, sondern ewig im Grunde bleibt. Aus diesem Verstandlosen ist
im eigentlichen Sinne der Verstand geboren. Ohne dieß vorausge-

47 Vgl. dazu Abschnitt II, 2 Der Streit um die Göttlichen Dinge (der Jacobi-
Streit).

48 Vgl. demgegenüber vor allem das XII. Buch der Confessiones. Für Augusti-
nus ist die Materie nicht das schlechthin „Regellose“, Ordnungslose, sondern
das formbare „prope nihil“ – das Beinah-Nichts. Gott selbst habe es hervor-
gebracht, um daraus die Welt zu bilden. Sein Einwand gegen die Präexistenz
der Materie folgt dem Grundsatz ex nihilo nihil fit: „Ubi enim nulla species,
nullus ordo, nec venit quicquam nec praeterit“ (Conf. XII, 9, 9).

66



hende Dunkel gibt es keine Realität der Creatur; Finsterniß ist ihr
nothwendiges Erbtheil. (SW VII, 359f.)

Bei dem Timaeus-Kommentar von 1794 handelt es sich um
eine der ersten philosophischen Studien Schellings überhaupt.
Seine Bedeutung für den eigenen Denkweg zeichnet sich je-
doch erst in der Freiheitsschrift ab. Das wird daran deutlich,
daß Schelling im Timaios zunächst keineswegs das große Spät-
werk Platons sehen wollte. Im Gegenteil! Noch in der Ab-
handlung Philosophie und Religion von 1804 sah er in ihm eine
unstatthafte „Combination“ „des platonischen Intellektualis-
mus mit den roheren, kosmogonischen Begriffen, welche vor
ihm geherrscht hatten“: Wenn hier „der Gottheit eine Materie,
ein regel- und ordnungsloser Stoff unterlegt“ werde, so sei das
der „roheste Versuch in der angegeben Art“, welcher „dem
hohen sittlichen Geiste der echteren platonischen Werke, des
Phaedo, der Republik u.a. […] gerade entgegengesetzt“ sei.
Wer dem Haupt und Vater der wahren Philosophie eine sol-
che Lehre unterstelle, entweihe seinen Namen (SW VI, 36f.). 49

Nur fünf Jahre später, in der Freiheitsschrift und dann expli-
zit in den Weltaltern, vollzog Schelling in der Hinsicht eine
radikale Wende. Der Platon des Timaios wurde jetzt empha-
tisch zum Vordenker eben jenes „rohesten Versuchs“ erklärt.
Und nicht nur das. Schelling rief ihn jetzt sogar als Schutz-
patron an, um sich mit dieser Lehre des „widerstrebenden
Princips“ von denen abzugrenzen, die Platon und ihn selbst (!)
noch immer zu den „Idealisten“ zählen:

Wer gedenkt hier nicht überhaupt gern des hohen Platon, der es
zuerst gewagt, in der Vorzeit und nicht sowohl neben als vor
dem freybesonnenen, geistig ordnenden Wesen einen Zustand wil-

49 Vgl. dazu auch Schellings Brief an Windischmann vom 1.2.1804, wo Schelling
behauptet, „daß der Timäos kein Werk des Plato“ sei (BuD III, 46).

67



der Bewegung eines regellosen, der Anordnung widerstrebenden,
Princips anzunehmen? und wenn das, was dem ähnlich ist in unse-
rer Ansicht, der Verdammung unserer Zeiten nicht sollte entge-
hen können, so möge Sein Name uns als Schutz zur Seite stehen,
der noch immer gilt, weil sie ihn unter die Idealisten zählen, der
ausdrücklichen Erklärung des Seyns als eines originalen, dem Ver-
stand thätig widersprechenden Princips ohngeachtet. (WA, 100)

Darauf folgen einige grundsätzliche Überlegungen zum Be-
griff der Materie, die eine Ahnung davon geben, welche Kehre
Schelling hier vollzogen hat:

Wenn Platon von der Materie als einem mit Gott coexistiren-
den Princip redet: so scheint er jenen Standpunkt vor Augen zu
haben, wo Gott von dem Seyn geschieden schon als verklärter
Geist über seiner Hülle schwebt. Wenn aber nach einer früheren
Einheit gefragt wird, in der Gott und die Materie Eins gewesen, so
möchte sie bey ihm schwerlich anderswo, als in jener einst gewe-
senen Natur zu suchen seyn, mit deren Ueberwindung Gott erst
eigentlich Gott wurde. Denn auch Gott mußte aus einem vorher-
gehenden Zustand, da er noch nicht Gott war, sich erheben, wie
der Mensch im ersten Zustand bloß der Möglichkeit nicht aber der
Wirklichkeit nach Mensch ist; und schon längst haben wir die Mey-
nung erklärt, daß alles, was jenseits des eigentlichen, persönlichen
Seyns der Gottheit liege, Natur zu nennen sey. (ebd.)

Hier ist also der Moment, wo, nach Platon, Gott im Kampf mit
einer wilden unbotmäßigen Materie oder Natur gedacht werden
kann. Aber der Gott, von dem dieß gesagt werden kann, ist nur der
mögliche Gott, oder Gott, sofern er bloß Natur, also nicht wirklich
Gott ist. (SW VIII, 326)

Auch an der Stelle geht es um das Prinzip, dessen Gleich-
ursprünglichkeit Augustinus vehement abstreitet. Wenn es am
Anfang der Genesis heißt: „der Geist Gottes schwebte über
den Wassern“, so dürfe das nicht so verstanden werden, als

68



ob die Urfluten koexistent oder gar gleichewig (coaeternas)
mit Gott seien, geschweige denn ihm als seine „einst gewesene
Natur“ vorhergingen.50 Genau das behauptet jedoch Schel-
ling, indem er sich auf Platon beruft! Bevor Gott im Kampf
mit einer wilden Materie sich aus ihr herauswand und als ord-
nender Geist über ihrer Hülle schwebte, sei er mit der Materie
Eins gewesen. Die „frühere Einheit“ mit der Materie ist „die
Natur – in Gott“ (SW VII, 358). Und das ist, wie Schelling
später in der Philosophie der Mythologie erklärt, das Chaos:

Hier wäre also der Begriff des Chaos an seiner Stelle gewesen,
wenn es dem Griechen wirklich die form- und gestaltlose Materie
bedeutet hätte. (SW XII, 597)51

Statt dessen hat sich jedoch schon in der Aristotelischen Mate-
rie-Form-Lehre ein ganz anderer Materie-Begriff durchge-
setzt. In der Unterscheidung zwischen e⁄doc und ’lh geht
es zwar ebenfalls um ein form- und gestaltloses Prinzip, doch,
das macht Schelling an der Stelle deutlich, wird in dieser Unter-
scheidung sein Sinn gerade verfehlt. Das Form- und Gestalt-
lose an den Dingen liegt nicht in einem Grundstoff: im Holz,
im Erz oder in den vier Elementen, sondern in dem, was
das „Offenstehende“ und „Widerstandslose“ in diesen Stoffen
ausmacht:

50 „[…] nec ideo ulla sobria doctrina dicere audebit istas aquas coaeternas deo,
quia in libro Geneseos commemoratas quidem audimus, ubi autem factae
sint, non invenimus“ (Conf. XII, 22, 31).

51 Wilhelm G. Jacobs sieht in Schellings Formel „Natur in Gott“ sowohl das
Chaos als auch den dynamischen Naturbegriff Kants (Jacobs (2001), 149ff.).
Beide Begriffe sind jedoch strikt zu unterscheiden. Die „Natur in Gott“
ist das Grundlose, Regellose. Erst auf dieser „unergreiflichen Basis“ wird
die ‚Natur der Erscheinungen‘ durch das Prinzip der Kausalität zur Ord-
nung einer durchgängigen Naturnotwendigkeit ‚gerufen‘ (KrV, B 446f.). Zum
Chaos-Begriff bei Schelling vgl. auch Gabriel (2006 (I)), 427ff.

69



In dem Wort, von welchem herkommt, qàw, qa–nw, qàzw, liegt der
Begriff des Zurückweichens in die Tiefe, des Aufgethanseyns, des
Offenstehens […]. Wegen dieses herrschenden Begriffs, Abwesen-
heit des Concreten, Widerstandslosigkeit, ist denn freilich später-
hin das Wort Qàoc auch für den leeren Raum überhaupt oder insbe-
sondere den Luftraum gebraucht worden; ferner überhaupt für das
bloß Potentielle, sofern es dem Actuellen, dem schon Bestimmten,
Charakterisirten entgegensteht, daher es denn allerdings zuletzt
auch die aller Form oder Eigenschaft ermangelnde Materie bedeu-
ten konnte, […]. (ebd., 596)

… aber eben nicht als Materie im Raum: „Was den Raum er-
füllt, ist nicht die Materie, denn die Materie ist der erfüllte
Raum selbst. Was also den Raum erfüllt, kann nicht Materie
seyn“ (SW III, 292). Doch, so merkt Schelling an, erst Paracel-
sus und seinem „Nachfolger“ Jakob Böhme sei dieser Begriff
der Materie wieder klar geworden (SW XII, 597 A). Als Bei-
spiel nennt er hier Paracelsus’ Buch von den Elementargeistern
(De Nymphis), wo es von den „Bergmännlein“ oder „Gno-
men“ heißt, daß die Erde für sie das Chaos sei; deshalb könnten
diese Wesen durch Felsen, Steine und Mauern genauso unge-
hindert hindurchgehen wie wir durch die Luft. Paracelsus will
damit sagen, daß durch das Element der Erde „das Wider-
standlose und insofern Offenstehende“ des Raumes sowenig
verdrängt wird wie durch das Element der Luft. Die Grund-
stoffe oder Elemente erfüllen den Raum, aber sie verdrängen
ihn nicht, noch heben sie ihn gar auf. Der offene Raum – der
Äther oder das Chaos – ist vielmehr das „fünfte Element“, die
qinta essentia, worin „ein jeglich ding wohnet“. 52

52 „Also ists mit den Gnomis inn den Bergen / die Erden ist ihr Lufft unnd ist
ihr Chaos: Dann im Chaos lebt ein jeglichs ding / das ist / ein jeglich ding
wohnet im Chaos / geht unnd steht darinn. Nun ist die Erden nicht mehr
als allein Chaos den Bergmännlein: Dann sie gehnd gantz durch Mawren /

70



Den Chaos-Begriff von Böhme haben wir bereits in der
Einleitung kennengelernt (s.o. 26f.). Bei Böhme kann man in
der Tat den Eindruck gewinnen, er habe in den Urfluten der
Genesis das Chaos der Theogonie wiederentdeckt: „Das erste
vorm Chaos ist die Lust der Ewigkeit im Ungrunde, […] und
der Wille fasset in sich, in der Lust, eine Begierde, das ist
das Chaos.“53 Mit der Lust ist hier nicht etwa die Liebe und
Güte eines ‚allmächtigen Vaters‘ gemeint; eher schon das, was
Nietzsche mit denselben Worten so ausgedrückt hat: „Doch
alle Lust will Ewigkeit –,– will tiefe, tiefe Ewigkeit“ (KSA
4, 286). Durch diese Lust in der Tiefe der Ewigkeit mußte
der Wille erst einmal dazu verlockt werden, aus der ‚ewigen
Ruhe‘ seines Nichtwollens herauszugehen, um etwas zu wol-
len. Zuerst entstand das Chaos, aber dann die breitbrüstige
Gaia und der Eros. Und aus ihnen gingen die Götter hervor:

Allein wer sich recht jene Tiefe der Indifferenz und Verschlossen-
heit in dem Ewigen vergegenwärtigt, wer es eingesehen und ver-
standen hat, daß sie nicht wirklicher Anfang seyn kann: der wird
auch begreifen, daß jenes erste Wirken der Liebe absoluter Anfang
ist, indem kein vorhergehendes zu ihm in einem realen Verhältnisse
stehen kann. (WA, 76)

Die Liebe aber ist das Höchste. Sie ist das, was da war, ehe denn
der Grund und ehe das Existirende (als getrennte) waren, aber
noch nicht war als Liebe, sondern – wie sollen wir es bezeichnen?
(SW VII, 406)

durch Felsen / durch Stein / wie ein Geist / drum so seind ihn die ding all
nur Chaos / das ist / Nichts: Das ist so vil / als wenig uns der Lufft hindert
zu gehn / also wenig werden die gehindert vom Berg / unnd Erden / unnd
Felsen“ (Paracelsus: De Nymphis, Basel 1590, ND 1996, 54f.).

53 Böhme: De signatura rerum, 13, 24. Zum Chaos-Begriff bei Böhme vgl. Gaede
(2000), 19ff.

71



Die Frage läßt offen, was an der Stelle Anstoß erregen muß.
Die ewige Lust des Wollens (voluntas) im Ungrunde ist nicht
die Liebe, sondern das, was in der christlichen Morallehre zu
den Todsünden gezählt wird: die Wollust (voluptas). Zu Recht
weist Slavoj Žižek daraufhin, daß in den Weltaltern die Zeu-
gung des Seins „in den Begriffen der vormodernen Mytholo-
gie eines sexualisierten Universums“ beschrieben werde.54 Für
den bigotten Anthropomorphismus-Einwand Eschenmayers
hat Schelling dagegen nur Spott übrig: „Um Gott ja recht hoch
und fern von allem Menschlichen zu stellen, nehmen Sie ihm
sorgfältig alle verständigen und verständlichen Eigenschaften,
Kräfte und Wirkungen ab“ (SW VIII, 166). Die Begierde und
der Trieb sind nicht bloß Attribute des Geschöpflichen, son-
dern „das Schaffende selber“ (SW VII, 376). Ohne die Lust
gäbe es nichts. Im Loer-Fragment bezieht sich Schelling auf
eine Stelle bei Böhme, wo das Verhältnis zwischen Wille und
Freiheit ganz aus diesem „ersten Wirken der Liebe“ heraus
als hieros gamos von Verführung (Lust, Begierde, Sucht), Zeu-
gen-Empfangen und Gebären beschrieben wird. Der begeh-
rende Wille verhält sich demnach zur Lust der Freiheit wie
die zeugende Potenz zum empfangenden, sich füllenden und
gebärenden Mutterleib:

Vielleicht ist die lautere Freyheit im (ersten imaginären) Gegensatz
mit dem Willen, da ihr also der Wille fehlt, selbst die Lust […]. Aber
die lautere Freyheit, indem sie so ganz objectiv Lust ist, ist dünner
als ein Nichts. Der Wille erst energuliert sie, zieht sie zusammen, da
empfängt sie, wird voll und gleichsam dick und kann nun gebären.
(Loer, 35)

Bei Böhme heißt es wörtlich: „daß also aus der dünnen Frey-
heit, da Nichts ist, eine Finsterniß wird; denn der begehrende

54 Žižek (1996), 108.

72



Wille wird vom Einziehen dicke und voll, da es doch auch
Nichts ist als Finsterniß.“55 Das Verhältnis zwischen Wille
und Freiheit, Grund und Abgrund bestimmt sich somit aus
der ewigen Lust zur Zeugung. Und das ist das Existierende als
das „Ideale“, Seinsollende, das Kind der Lust.

Schelling: überall, wo Lust und Begierde, ist schon an sich eine
Art der Freiheit. (SW VII, 376)

Böhme: Aber die Begierde […] findet sich in allen Dingen, denn
sie ist das größte Wesen [!] in der Gottheit: sie führet
den Abgrund in Grund, und das Nichts in Etwas.56

Schelling: Darum sowie im Ungrund die Dualität [von Grund
und Existenz] wird, wird auch die Liebe, welche das
Existirende (Ideale) mit dem Grund zur Existenz ver-
bindet. (SW VII, 408)

Was hier als zeugende Vereinigung von Wille und Freiheit
beschrieben wird, erinnert unmittelbar an das Penia-Gleichnis
im Symposion (203b–e). Schelling macht darauf in der dritten
Fassung der Weltalter aufmerksam:

Für sich selbst gleicht die Natur jener bei Zeus Gastmahl erschei-
nenden Penia; nach außen Armuth und äußerste Bedürftigkeit, ver-
schließt sie nach innen göttliche Fülle, die sie aber nicht offenbaren
kann, bevor sie mit dem Reichthum, mit dem Ueberfluß selbst,
jenem überschwenglich und unerschöpflich mittheilsamen Wesen
sich vermählt hat. (SW VIII, 244)

Penia ist die „Materie des Platon“. Als „anziehende Kraft“,
„Mutter“ und „Behältnis aller sichtbaren Dinge“ (ebd.) ver-
körpert sie den Schoß alles Werdenden. Anfänglich ist sie in
ihrer äußersten Bedürftigkeit und Armut „dünner als Nichts“

55 Böhme: Sex puncta theosophica 1, 38; vgl. auch Vom dreyfachen Leben, 2,
13.

56 Böhme: Sex puncta mystica, 5, 10.

73



(nicht einmal Nichts), aber dann wird sie durch den Willen
„dicke und voll“. Das Nichts kontrahiert, zieht sich wie die
Leere eines Behältnisses in sich zusammen, um dem Werden-
den in ihrem Schoß Platz zu machen. Die Verknüpfung dieser
mythischen Erzählung mit der Schöpfungslehre ist, wie im fol-
genden Abschnitt zu zeigen sein wird, gnostischen Ursprungs.
Die Wiederentdeckung und Wiederaneignung dieser Idee geht
indes auf Paracelsus und Giordano Bruno zurück.

Im Anhang zur zweiten Auflage seines Buches Über die
Lehre des Spinoza (1789) veröffentlichte Heinrich Friedrich
Jacobi in deutscher Übersetzung einen Auszug aus Brunos
Schrift De la causa, principio et Uno (1584). Dieser Auszug
regte Schelling zu seinem Bruno-Dialog (1802) an. Bruno selbst
wendet sich in seiner Schrift ausdrücklich gegen den Aristote-
lischen und Augustinischen Begriff der Materie als Privation
und prope nihil:

Sie ist nicht jenes prope nihil, wozu einige Philosophieen sie haben
machen wollen, und darüber mit sich selbst in Widerspruch geraten
sind; […] Wenn sie für sich selbst keine Form hat, so ist sie nicht
davon entblößt, wie das Eis von der Wärme, oder der Abgrund
von dem Lichte: sie gleicht der kreißenden Gebärerin, wenn sie die
Frucht aus ihrem Schoße drängt.57

In den Weltaltern greift Schelling diese Analogie auf:

Wie das Weib gebiert in dem Augenblick, da sie das zu Gebärende
in sich verneint, sich in sich zusammenzieht, wie Wasser im Gefrie-
ren unmittelbar fühlbare Wärme verbreitet, also […] wird in jener
ersten Geburt das Wesen erst gleichsam dadurch fühlbar, daß es
ausgeschlossen, ausgeschieden wird, daß etwas ist, mit dem es im
Gegensatz ist. (WA, 232)

57 Bruno: Von der Ursache, dem Princip und dem Einen; nach Jacobi, Werke
IV, 32.

74



Dieselbe Analogie finden wir im Umkreis von Paracelsus,
genauer in einer Schrift, die Paracelsus zugeschrieben wurde,
jedoch vermutlich von einem seiner Schüler oder Anhänger
verfaßt wurde. Es ist die wegen ihrer Häresie berüchtigte
Schrift Philosophia ad Athenienses. Schon früh fiel einem
Theologen auf, daß der Titel von Böhmes Spätwerk Myste-
rium Magnum auf diese Schrift zurückweist:

Boehme hat nicht nur des öfteren das Mysterium Magnum erwähnt,
sondern selbst ein besonderes Buch unter diesem Titel geschrieben,
um den Schöpfungsbericht Mosis zu erklären. Wer die Philosophia
ad Athenienses des Paracelsus gelesen hat, […] der wird von selbst
erraten, was ich damit sagen will. 58

… daß nämlich die Schöpfung in beiden Werken nicht nur
durch die Tat (actus purus) und das Wort Gottes erklärt wird.
So sollen

alle geschöpf aus einer materien komen, […] dise materia aller ding
ist mysterium magnum, […] und ist mysterium magnum ein einige
muter aller tötlichen ding, und haben ir ursprung in ir genomen,
nicht nach ein ander, sonder in einer schöpfung […].59

Bei Böhme heißt es fast gleichlautend:

Dann alle Dinge so zum Wesen kommen sind, die sind aus der
ewigen Gebärerin gegangen, nicht unterschiedlicher Zeit, sondern
auf einmal […].60

Nach Erschaffung der hohen Geister hat GOtt diese sichtbare Welt
mit Sternen und Elementen, als eine Ausgebärung aus der ewigen

58 Christian Beckmann: Exercitationes Theologicae, Amsterdam 1643, zit. n.
Gilly (2000), 422.

59 Philosophia ad Athenienses; in: Paracelsus: SW I. Abt., 13, 390; vgl. ebd.,
387–423.

60 Böhme: Vom dreyfachen Leben, 4, 25.

75



Mutter aller Wesen erschaffen, das alles ist aus dem Ewigen Anfange
gegangen, und hat einen zeitlichen Anfang genommen.61

Es ist Schelling, der an diese platonisch-gnostische Tradition
noch einmal anknüpfen sollte. Besonders deutlich wird das in
seinen letzten Vorlesungen in Berlin über die Philosophie der
Offenbarung. Mit geradezu archaischer Wucht kam er hier auf
das zurück, von dem er ein halbes Jahrhundert zuvor in seinem
Timaeus-Kommentar ausgegangen war: auf die Materie als
„unsichtbare Mutter aller Dinge“ (Timaeus, 58f.):

Der Begriff der Materie ist der dunkelste der ganzen Philosophie.
(PhO-Paul., 387)

Die Materie ist Nichts für sich, wenn sich nicht der Wille zu ihr
schlägt. Jene ist weiblich, dieser das Männliche. (ebd., 386)

Gott bedient sich jener ersten, zu überwindenden Potenz, der
Materie, der mater aller Dinge – Materie und mater sind sprach-
lich und sachlich verwandt – als des empfänglichen Stoffes, der die
göttlichen Ideen in sich aufnimmt. (ebd., 366)

Doch auch in den Weltaltern ist schon von der „Mutter und
Säugamme der ganzen uns sichtbaren Welt“ (SW VIII, 243)
die Rede und dementsprechend von einer „nicht zeugenden,
aber gebärenden, sie ins Seyn bringenden – Potenz“. Ohne sie
könnte „die Gottheit an und für sich selbst oder als der lau-
terste Geist“ gar nicht sein, weshalb sie auch „die ewige Natur
(die gebärende Potenz) von Gott heißt“ (ebd., 269). Die „Zeu-
gung setzt überall keine Wirklichkeit; es fehlt noch die Mutter,
die es gebären, d.h. in’s Seyn bringen sollte“ (WA-Frg. I, 257;
vgl. ebd. 235ff.). Sie ist die „gebärende Potenz“, die sich in

61 Böhme: De signatura rerum, 3, 35.

76



der Zeugung als Ungrund des in ihm werdenden Seins62 auf-
tut:

Aber über dem Geist ist der anfängliche Ungrund, der nicht mehr
Indifferenz (Gleichgültigkeit) ist, […]. (SW VII, 408)63

[…] denn wäre keine Materia, so wäre auch kein Geist oder Finden,
der Ungrund findet sich in der herben Finsterniß, der zersprenget
aber die Finsterniß, und gehet aus der herben Finsterniß aus, als
ein Geist […].64

Um sich als Geist einer aufgehenden Welt (spiritus mundi) zu
finden und zu gebären, mußte sich der Wille der Gottheit von
der „Materie“ abnabeln. Der Anfang aller Geburt ist deshalb
die Scheidung:

Am anfang aller gebirung ist gewesen die gebirerin und erzeugerin
separatio; dan separatio der philosophien das großte wunder ist. 65

[…] so kommen wir auf die Scheidung und auf die ewige Mutter
der Gebärerin aller Dinge.66

62 Vgl. dazu Kile (1965), 30: „Was Böhme über das Wesen des Ewigen, über
Gott selbst sagt, legt den Grundstein der Lehre Schellings. Der Schelling-
sche Ungrund, der die Grundlage der göttlichen Existenz ist, ist bei Böhme
ein mütterlicher Abgrund, ein Mysterium der Wesenheit Gottes, […]. Aus
diesem Abgrund geschieht die Gottesgeburt.“ Zu Böhmes Lehre der Got-
tesgeburt siehe Deghaye (1985).

63 Zur Deutung dieser Stelle siehe Ehrhardt (1995), 226: „Indifferenz. Gewollt ist
die Differenz“. Der Ungrund ist demnach die Kluft, die zwischen Indifferenz
(Gleichgültigkeit) und Differenz (Grund – Existenz) aufbricht. Sie bricht
jedoch erst dann auf als Abgrund des möglichen gründbaren Seins, wenn
die Gründung von etwas Seinsollendem in der Entscheidung des Willens
wirklich gewollt wird (vgl. ebd., 229f.).

64 Böhme: Menschwerdung, 2. Teil, 5, 4.
65 Paracelsus: Ad Athenienses, a.a.O., 393.
66 Böhme: Drey Principien, 6, 1.

77



Die erste Wirkung des Verstandes in ihr [in der anfänglich regel-
losen Natur] ist die Scheidung der Kräfte, indem er nur dadurch
die in ihr unbewußt, als in einem Samen, aber doch nothwendig
enthaltene Einheit zu entfalten vermag, […]. (SW VII, 361)

Der Ort aber, worin die Kräfte (Potenzen) zur Scheidung kom-
men, ist das Nichts als Abgrund des in ihm zu erzeugenden
und zu gebärenden Seins. Und das ist die Freiheit!

78



II. Der Ungrund als Nichts

Im Nichts wird die ewige Freiheit als der ewige Abgrund
der Ewigkeit erreichet.

(Böhme: Von der Menschwerdung
Jesu Christi, 3. Teil, 5, 10)

In diesem Sinne also wollen wir jene lautere Freiheit
selber das Nichts nennen.

(Schelling: Die Weltalter,
Fragmente (1946), 133)

Ja die Freiheit ist nichts anderes als dieser auf das Seyn
ansprechende Ab-grund.

(Heidegger: Besinnung, GA 66, 236)

1. Der Abyssus der Gnostiker

Daß es hier um Spekulationen geht, die auf eine platonische
oder zumindest platonisierende Umdeutung der biblischen
Schöpfungslehre zurückweisen, wurde schon früh erkannt.
Ihre Sprengkraft ist deshalb nicht zu verstehen, wenn wir jetzt
nicht auch die Reaktionen berücksichtigen, die diese Spekula-
tionen zwangsläufig in der Theologie hervorrufen mußten.

In den Jahren 1690/91 hat der evangelische Theologe Ehre-
Gott Daniel Colberg unter dem Titel Das platonisch-her-
metische Christenthum ein großes zweibändiges Werk ver-
faßt. Sein Thema ist die „schnöde Vermengung des Christli-
chen Glaubens mit der Platonischen und Hermetischen Phi-
losophie“.1 Bekannt geworden ist dieses polemische Werk

1 Colberg, Ehre-Gott Daniel: Das Platonisch-Hermetisches [sic] Christen-
thum (1690/91), Teil I, Vorrede ohne Seitenangabe.

79



vor allem durch Kant. In seiner Streitschrift über Platon
als „Vater aller Schwärmerei“ bezog er sich unmittelbar auf
die von Colberg sogenannten „Grund-Irrthümer der Platoni-
schen Schwärmerey“.2 Colberg ist sicher einer der bedeutend-
sten und scharfsinnigsten Kritiker von Paracelsus und Böhme.
Über sie schreibt er u.a. folgendes:

Sie verunehren Gott mit dem Namen der ewigen Stille und des
Ungrundes, welches sie von den Valentinianern entlehnet haben:
Sie titulieren ihn das ewige Nichts, das ist nihilum divinum, davon
Paracelsus de coelo & mundo handelt und deuten dadurch an, daß
Gott die prima materia aller Dinge sei. Was ist dieses anders als
eine Vorstellung des Platonischen Gottes, der alles aus sich selbst
machet?3

2 Ebd., I, 101f. Vgl. dazu Kant: Von einem neuerdings erhobenen vorneh-
men Ton in der Philosophie (AA VIII, 398). Zu Kants Polemik gegen die
„vornehme Allgemeinheit der platonischen Begriffe“ nimmt Schelling in der
Freiheitsschrift selbst Stellung. Wenn Kant dazu auffordert, statt vor der
Weisheit als einem bloßen Idol der Theophanie die Kniee vor dem „morali-
schen Gesetz“ als einem Ideal unserer Vernunft zu beugen (ebd., 401; 405),
so bemerkt Schelling sarkastisch, daß er nicht glaube, „daß jemand aus rei-
ner Vernunft tugendhaft, oder ein Held, oder überhaupt ein großer Mensch
sey“. Denn „alle Persönlichkeit“ ruhe „auf einem dunkeln Grunde“, worin
das „verborgene und bloß potentialiter enthaltene“ erst noch herausgebildet
und zum Actus erhoben werden müsse (SW VII, 413f.). Der dunkle Grund
ist der Ungrund. „In dem Ungrund oder der Indifferenz ist freilich keine
Persönlichkeit“ (ebd., 412). Denn sie – die „Indifferenz“ – ist „die ruhige
Stätte, darin die ursprüngliche Weisheit“ das erst empfangen kann, was nach
„dem Urbild hinblickend, der Verstand bilden soll“ (ebd., 415). Auf die-
sem Prozeß der „Selbstbildung“ beruht, wie Schelling ein Jahr später in den
Stuttgarter Privatvorlesungen ausführt, im „Höheren und Niedereren“ die
„Personalisierung“ von Gott und Mensch (ebd., 432ff.). Würde der Mensch
statt dessen nur „nach Gründen und sog. Grundsätzen“ handeln, dann würde
er „den Willen zum völligen Knecht des Verstandes erniedrigen“ (WA, 94).
Siehe dazu Abschnitt II, 3 Der Wille im Ungrund.

3 Colberg, a.a.O., Teil II, 99.

80



Denn da geben sie vor, es sei die heilige Dreifaltigkeit aus dem
Ungrunde oder Nichts (dadurch sie Gott vor der Erschaffung der
Welt verstehen) hergeflossen.4

Jac. Böhm nennet Gott selbst das ewige Nichts, in Mysterio Magno.
[…] Daraus folget, daß durch die Nichtwerdung und durchs Fallen
in sein Nicht verstanden werde ein Eingehen in die verlorene Frei-
heit der Seelen und in das Wesen Gottes. […] Abermal eine Redens-
Art, davon das Wort Gottes nicht weiß und nach dem Platonischen
Ungrunde und dem Valentinianischen Abysso schmecket. 5

Colberg verweist hier immer wieder auf die Valentinianer.
Doch wer waren die Valentinianer überhaupt, und was hat
die platonische Schwärmerei von Paracelsus und Böhme mit
dieser ‚gnostischen Sekte‘ zu tun? Colberg sieht in ihr einen
wesentlichen Grund für den „Phantastischen Mischmasch“:
Die Platonische Philosophie sei noch „von den Heiden auf
einige christliche Philosophen“ weitergegeben worden; so sei
es zu der „schändlichen Vermengung der Philosophischen
Lehre und des Wortes Gottes“ gekommen.6 In der Tat ist
die Gnosis nicht zu begreifen ohne den einzigartigen Zusam-
menprall der jüdisch-christlichen Schöpfungslehre mit den
hellenistischen, insbesondere platonischen Kosmogonien, und
dem Versuch, ihre Gegensätze und Widersprüche irgendwie
zu überbrücken, wenn nicht gar aufzulösen.7 Die Gnosis ist
deshalb im eigentlichen Sinne weder eine Theologie noch eine
Philosophie, sondern eine eigentümliche Mischform dazwi-
schen. Von diesem gnostischen Versuch einer philosophischen
Deutung der Offenbarung ist auch noch – oder wieder – die

4 Ebd., II, 108.
5 Ebd., II, 258.
6 Ebd., I, Vorrede ohne Seitenangabe.
7 Zu den ‚heidnischen Quellen der Gnostiker‘ vgl. schon Irenäus von Lyon:

Contra Haereses, II, c. 14.

81



Theosophie von Paracelsus und Böhme durchdrungen,8 und
nicht zuletzt, wie schon der Titel anzeigt, die Philosophie der
Offenbarung von Schelling. 9

Mit der Glaubensdogmatik ist diese Deutung nicht in Ein-
klang zu bringen. In neuerer Zeit hat das vor allem der Platon-
Forscher Heinrich Dörrie gezeigt: „christliche Theologie darf,
ja muß als Antithese zur Theologie des Platonismus begriffen
werden“.10 Wenn der Streit um die „Göttlichen Dinge“ im
Pantheismusstreit wieder aufbrach, so liegen seine Wurzeln
nicht zuletzt in der platonischen Gnosis. 11

Erst jüngst konnte nachgewiesen werden, daß der Böhme-
Schüler und Biograph Abraham von Franckenberg der Autor
einer Schrift ist, die 1629 unter dem Titel Theophrastia Valenti-
niana verfaßt wurde.12 Die Schrift wurde jedoch erst 74 Jahre
später von Gottfried Arnold als Supplement in der zweiten
Auflage seiner Kirchen- und Ketzerhistorie (1703) veröffent-
licht, und auch da nur anonym. Es handelt sich hier um die
einzige nachweisbare Apologie der Valentinianischen Gnosis
überhaupt. 13 Zunächst wird in dieser Schrift erwähnt, daß die
„Lehre des Valentini“ unmittelbar an „die scripta Theutonici
nostri J. B.“ erinnere. Dann heißt es weiter, daß ihre philo-
sophischen Termini „principia Platonica“ seien. Darum: „Wer
Platonem verstehet, wird Valentinum wohl kennen.“14 Darauf
folgt der entscheidende Hinweis, daß „Valentinus seine theo-

8 Vgl. hierzu Pagel (1962), bes. 84f.; Gilly (2000).
9 Vgl. Tilliette (1988); Franz (1992), 298ff.; Koslowski, (2001); Rezvykh (2006).

10 Dörrie (1971), 301.
11 Siehe dazu folgenden Abschnitt.
12 Gilly (2000), 431ff.
13 Arnold (1703, ND 1967 der Ausg. von 1729), 1216–1235.
14 Ebd., 1219f.

82



goniam, wie Hesiodus, voransetzet“. So habe er „die erste
wurtzel aller wesen“ in dem

unergründlichen abgrunde […] gefunden, aus welcher realität und
geistlichen essenz der ewigkeit, die verbalität oder leibliche acci-
dentia, als die figur aus der wahrheit, und der schatten von seinem
cörper in die zeit geschaffen […].15

Franckenberg spielt hier möglicherweise auf den einzig erhal-
tenen Hymnus von Valentinus an. Darin heißt es:

aus der Tiefe [b‘joc] aber [sehe ich] Früchte hervorgebracht,
aus dem Mutterschoß [m†tra] aber ein Kind hervorgebracht.16

Nicht weniger bedeutsam ist in dem Zusammenhang das Frag-
ment eines anonymen Anhängers von Valentinus, wo der By-
thos erstmals als „Abgrund der Freiheit“ (b‘joc ‚xous–ac)
beschrieben wird. Die Freiheit wird dort mit der Tiefe des
Meeres verglichen, welche sich durch die Verschmutzungen
ihrer Zuflüsse nicht verunreinigen läßt. Die Verschmutzun-
gen der Flüsse sind hier ein Bild für unreine Speisen und diese
wiederum ein Synonym für religiös-kulturelle Vorschriften
und Gesetze. Daraufhin heißt es weiter: „in denen aber der
Abgrund der Freiheit ist, die nehmen Alles in sich auf und
werden durch Nichts befleckt.“17 Denn sie (die Pneumatiker)
wissen, daß die Freiheit völlig unberührt bleibt von dem, was
der Wille tut. Wie die Sogtiefe des Meeres nimmt die Frei-
heit alles in sich auf, ganz gleich, ob es gut oder böse ist. In
der Theophrastia Valentiniana ist dementsprechend davon die
Rede, daß man „in die tieffe des meeres der unerforschlichen

15 Ebd., 1221.
16 Valentinus: Frg. 8. Übersetzung, Kommentar und Quellennachweis von

Markschies (1994), 244ff.
17 Porphyrios, Abst. I 42, 2/3; Übersetzung und Kommentar von Bernays (1866,

ND 1979), 15f.

83



Gottheit, in die ewige nacht sich stürtzen“ müsse, um darin
„Gottes willen“ zu begreifen.18 Siehe dazu als älteste Quelle
der Gnosis Irenäus von Lyon:

Nacht und Stille nannten sie [die Gnostiker] Bythos und Sige […].
Der Dichter Homer erblickte in dem Ozean den Ursprung der
Götter und in der Thetis ihre Mutter, was diese gleichfalls auf den
Bythos und die Sige übertragen haben.19

Ist es nun Zufall, wenn der Ursprung des Seins auch von Schel-
ling und von Heidegger mit dem Abgrund eines wogenden
Meeres verglichen wird?

So also müssen wir die ursprüngliche Sehnsucht uns vorstellen […]
als ein wogend wallend Meer […] unvermögend etwas Dauerndes
für sich zu bilden. (SW VII, 360)

Nicht, daß Seiendes ist, sondern daß das ‚ist‘ west als noch ver-
weigerte Er-eignung, dies wogt als der stille Abgrund der Meerflut
reichsten Überströmens […]. (GA 66, 241)

In seiner Sucht „nach unbekanntem namenlosem Gut“ sehnt
sich der stille Abgrund des Meeres nur danach, sich mit etwas
zu füllen, das noch nicht ist, und d.i. die ‚überströmende Fülle‘
– das pl†rwma. 20

Die Freyheit will nicht ein Nichts seyn, dann darum führet sich
die Lust der Freyheit in Natur und Wesen ein, daß sie will in Kraft,
Wunder und Wesen offenbar seyn.21

Zu dieser Lust bemerkt Schelling:

Hier ist offenbar Etwas, das an sich Nichts ist, weil es unabläßig
Wesen anzieht, um Etwas zu seyn und das doch nicht Nichts,

18 Arnold, a.a.O., 1231.
19 Irenäus: Contra Haereses, II, c. 14, 1f.
20 Ebd., I, c. 2 u. 3.
21 Böhme: De signatura rerum, 14, 23.

84



sondern eine wirkende Kraft ist, weil es Wesen anzieht […]. Dieses
ist die innre Leere, die unaufhörlich bestrebt ist, sich zu erfüllen,
dieß das verborgne, an jeder Creatur zehrende Feuer. (Loer, 39)22

Zur Zeit von Augustinus war die Gnosis in Gestalt des Ma-
nichäismus noch durchaus lebendig. So geht auch Augustinus
auf das Bild der Meerestiefe ein (abyssus aquarum iam visibi-
lium); aber nur, um sogleich wieder deutlich zu machen, daß
die Urfluten, über welche der Geist Gottes schwebte, nicht
Nichts sind, sondern das prope nihil eines formbaren Urstof-
fes (s.o. 66). Gott selbst habe es hervorgebracht, um die Welt
daraus als das Große, von uns Menschenkindern Bewunderte
zu schaffen:

illud autem totum prope nihil erat, quoniam adhuc omnino informe
erat; iam tamen erat, quod formari poterat. Tu enim, domine, fecisti
mundum de materia informi, quam fecisti de nulla re paene nullam
rem, unde faceres magna, quae miramur ‚filii hominum‘. (Conf.
XII, 8, 8)23

Die Annahme einer wirkenden Kraft außerhalb Gottes steht
im Widerspruch zu seiner Allmacht. Doch ohne eine solche
Kraft gäbe es keine „individuelle Freiheit“, weil „Absolute
Causalität in Einem Wesen […] allen andern nur unbedingte
Passivität übrig“ lassen würde (SW VII, 339). Der Grund der
Freiheit muß deshalb in etwas liegen, das unabhängig von
Gott ist:

22 Vgl. dazu auch den Anfang des Textes NL 84 aus den Weltalter-Fragmenten,
der zum Teil wörtlich mit dem Loer-Fragment übereinstimmt (WA-Frg. I,
279; 281; vgl. ebd., 277ff. u. Loer, 39ff.). Zur Anziehungskraft der Freiheit als
„magia“ und „imaginatio“ des Willens siehe Abschnitt III, 1.

23 Zur Streitfrage, ob die Materie Grund oder Teil der Schöpfung ist, vgl. auch
Irenäus, a.a.O., II, c. 10.

85



Alles, was eine Freyheit gegen Gott hat, muß aus einem von ihm
unabhängigen Grunde kommen […], das in Gott selbst nicht Er
selber ist. (WA, 157; vgl. SW VII, 359)

Durch die Freiheit wird eine dem Princip nach unbedingte Macht
außer und neben der göttlichen behauptet […]. (SW VII, 339)

Diese Macht ist die „Schwerkraft“ des Nichts, nicht Nichts sein
zu wollen. Der Schellingforscher und Jesuit Xavier Tilliette
wußte, wovon er sprach, als er die Gnosis in Schellings Den-
ken mit seiner „leidenschaftlichen Vertiefung in die Abgründe
der Gottheit“ erklärte, welche „das Gefühl des Unwohlseins
bei den Theologen leicht hervorruft“. 24 Hier brach das wieder
auf, was seit dem Untergang der Gnosis hinter dem Grund-
sein des Höchsten verschüttet lag: das Tiefgründigste! 25 Das
aber ist – wie Böhme, Schelling und Heidegger an der Stelle
übereinstimmend erklären – das Nichts als der un-erschaffene
und un-erschöpfliche Abgrund (Chaos, Bythos, Abyssus) der
Freiheit:

[…] dann im Nichts wird die ewige Freyheit, als der ewige Abgrund
der Ewigkeit erreichet.26

In diesem Sinne also wollen wir jene lautere Freyheit selber das
Nichts nennen […]. (WA, 133)

24 Tilliette (1988), 271; 273.
25 Unmittelbar im Anschluß an seine Dissertation De Marcione (1795) plante

Schelling eine Studie über die Geschichte des Gnosticismus. In den Entwürfen
dazu heißt es, daß mit dem „Sturz des Gnosticismus“ in der Theologie „gar
alle Philosophie zernichtet wurde“ (zit. nach Jantzen: Editorischer Bericht,
in: Schelling AA 2, 202; vgl. ebd., 199ff.). Von einem Grund außer (extra) und
neben (praeter) Gott durfte seitdem nicht mehr gesprochen werden, weil dies
in der Tat seine Omnipotenz in Frage gestellt hätte.

26 Böhme: Menschwerdung, III, 5, 10.

86



Ja die Freiheit ist nichts anderes als dieser auf das Seyn anspre-
chende Ab-grund […]. (GA 66, 236)

Allein, was das für die formelle Willensfreiheit bedeutet, wurde
schon im letzten Abschnitt deutlich. Das Nichts ist der ewig
gebärende Abgrund, die m†tra, worin sich der Wille als „Ge-
burtshelfer“ des Seins erst erzeugt:

Nun begehret die ewige Gebärerin im ersten Sehnen die Freyheit,
verstehe GOtt, und nicht die Finsterniß in sich, […] welche sich
selber im Willen schwängert […].27

Die Ewigkeit ist schwanger, kann nicht gebären, erwartet noch
ihren Geburtshelfer. […] Im höchsten Orgasmus ist augenblickli-
ches Entwerden. Hier wird Gott seine eigene Unfaßlichkeit klar.
(ET, 129f.)

Colberg führt diese „Ehe in Gott“ („sie machen Gott zum
Mann und Weibe“) auf die „Valentini Lehr von der Achamoth
und dem Demiurgo“ zurück. Die Welt ist demnach aus der
Vereinigung des Schöpfer-Willens mit dem „letzten Äon“, der
gefallenen Sophia, hervorgegangen.28 Deshalb nennt Schelling
die Weisheit auch das „Primum passivum in Gott“ (SW VII,
415). 29 „Die ewige Gebärerin begehret“; „die Ewigkeit ist
schwanger“. Sie ist das Nichts, das nicht Nichts sein will. Des-
halb ‚verführt‘ sie den Willen, um mit seiner Hilfe zu gebären.

27 Böhme: Vom dreyfachen Leben, 2, 79.
28 Colberg, a.a.O., II, 286; vgl. dazu die Äonenlehre der Valentinianer nach

Irenäus (Contra Haereses, I, c. 1–7).
29 Vgl. dazu auch schon Oetinger (Swedenborgs Philosophie II, 213): Dadurch,

daß „sich der Ungrund oder die Tiefe der Gottheit in einem Grund besieht,
welches die eigene Stätte Gottes ist, […] macht sich Gott ein objectivum
passivum, welches ist die Weisheit“. Zu Schellings Weisheitslehre in den
Weltaltern siehe Anhang, 230ff.

87



Im Loer-Fragment hat Schelling diese Verführung folgender-
maßen beschrieben:

So nun, indem die Freyheit sich ihm [dem Willen] vorstellt, wie
im Bild einer grundlosen Tiefe und unendlichen Möglichkeit, ihm
vorspiegelend, wie es ihrer sich bemächtigend, ganz auf sich selber
stehen, sich selbst Mittelpunct seyn könne, und mit ihr, die jetzt
Nichts, aber wenn der Wille sich zu ihr geselle, allmächtig seyn
werde, über alles herrschen möge als eigenes, einziges, alles andere
ausschließendes und auch nichts außer sich duldendes Wesen […].
(Loer, 36)

Auch die Valentinianer sahen in dieser Vorspiegelung eine „Art
von Verzauberung“ oder „Verblendung“ (ebd.), die der Demi-
urg (vor seiner Tat) nicht erkennt. 30 Denn in dem Augenblick,
in dem er „überwältigt von der Lust, zur Begierde nach die-
sem Seyn“ aus dem bloßen Seinkönnen heraustritt und sich im
Schöpfungsprozeß als allmächtiges Wesen verwirklichen will,
muß er feststellen, daß die Freiheit in ihrer grundlosen Tiefe
und unendlichen Möglichkeit gar nicht zu fassen ist. „Her-
ausgezogen also von der eignen Lust“ sieht er sich in seinem
Wollen getäuscht:

Es meynte sich zu finden als die ewige Freyheit, aber als das, was es
zuvor war, kann es sich nie bekommen. Es will sich verwirklichen
und will doch dabey lautere Freyheit bleiben. Es denkt als die ewige
Freyheit sich zu finden, und macht doch in eben diesem Wollen
sich selbst als Freyheit zunichte. (Loer, 38)

Deshalb erscheint die Schöpfung in der Gnosis als Fehlschlag
oder als Fehlgeburt des Demiurgen.31 In der Tiefe (Bythos)
mußten „die unordentlichen Geburten des Chaos“ immer wie-
der zur Ordnung gebracht werden (SW VII, 402). Dabei kam es

30 Vgl. Irenäus: Contra Haereses, I, c. 5, 3.
31 Ebd., II, c. 4.

88



in diesem „Kampf gegen das Chaos“ (ebd., 380) zur „Ausein-
andersprengung – Gott [wurde] sein eignes Seyn unfaßlich –
so unendlich“ (WA-Frg. II, 32). Ursache dieser Zersprengung
ist die „Erweckung des Eigenwillens in der Creatur“. Um
wirklich-wirkend zu werden, muß sich der Universalwille im
„besondern Willen“ der Menschen „particularisieren“. Doch
in dieser Zersplitterung entzieht sich die Freiheit sogleich dem
Wollen als unendliche Möglichkeit des Seins. Der „Wille des
Grundes“ kommt an kein Ende, solange er sich nicht selbst von
dieser „Lust zum Creatürlichen“ wieder ‚erlöst‘ (vgl. SW VII,
381). Deshalb geht es in der Gnosis auch nicht um die Erlösung
der Menschen von ihren Sünden, sondern um die Erlösung
Gottes von seiner Tat!

Man kann verstehen, warum diese Ansicht gotteslästerlich
erscheint. Nicht nur die christliche Heilslehre wird dadurch in
Frage gestellt. Was soll der „vornehme Ton“ von einem Willen,
der im ‚Abgrund der Äonen‘ zum „Orgasmus“ kommt und in
der Auseinandersprengung seines Wollens unfaßlich wird? Ist
das noch Philosophie32 oder nicht vielmehr eine „Transcen-
dente Wollust der Schwärmer“?33 Die Antwort darauf gab
Schelling selbst, und zwar in einer spektakulären Kantdeu-
tung in der Philosophie der Offenbarung (SW XIII, 163ff.).
Schelling bezieht sich dort auf jene Stelle in der Widerlegung
der Gottesbeweise, wo es vom „letzten Träger aller Dinge“
heißt, er sei der „wahre Abgrund für die menschliche Ver-
nunft“ (KrV, B 641). Kant versteht darunter den unfaßba-
ren Abgrund für unser eigenes Erkenntnisvermögen. Schel-

32 Vgl. dazu die treffende Bemerkung über Schellings Weltalter von Peter L.
Oesterreich (1997), 191: „Der Abgrund der Zeiten enthüllt sich am Ende als
der Abgrund der eigenen philosophischen Subjektivität, die das Chaos ihrer
scheinbar unendlichen Möglichkeit nicht bewältigen kann.“

33 Novalis: Das Allg. Brouillon n. 958, in: Ders., Schriften, Bd. 3, 451.

89



ling jedoch sieht darin „dasjenige in Gott, vermöge dessen er
das grundlos Existierende ist“. Was für Kant nur die äußer-
ste Wissensgrenze der menschlichen Vernunft darstellt, das
„transzendentale Ideal“, wird bei Schelling zum Grundlosen
in Gott; und „was ist dies anders als das, wovor die Vernunft
stille steht, von dem sie verschlungen wird, dem gegenüber sie
zunächst nichts mehr ist, nichts vermag“ (SW XIII, 164)?

Über diese Deutung hat sich Karl Jaspers in seinem Schel-
lingbuch (1955) ereifert. Zu Recht sah er darin „eine Umkeh-
rung der [kritischen] Grundhaltung“, die von der Grenze
unseres „tiefsten Nichtwissens“ aus „zu den trüben und be-
schränkenden Bereichen der Gnosis“ geführt habe.34 Daß die-
se Lesart Schellings von Kant her gesehen fragwürdig ist,
versteht sich von selbst. 35 Doch nicht nur Schelling, auch
Heidegger hat in „Kants Zurückweichen vor dem von ihm
selbst enthüllten Grund, vor der transzendentalen Einbil-
dungskraft,“ jenen Schritt gesehen, der „das Einbrechen des
Bodens und damit den Abgrund der Metaphysik offenbart“
(GA 3, 215). 36

[…] denn wenn ich bis zum Träger alles Denkens gehen will, so
muß ich auch als möglich annehmen, daß überall Nichts ist. Es
kann gefragt werden: Warum ist denn nicht Nichts? (UPhO, 65;
vgl. SW XIII, 242)

34 Jaspers (21986), 129f. Zu Jaspers’ Gnosis-Vorwurf gegen Schelling siehe auch
Anhang, 215f.; 225f.

35 Vgl. dazu jetzt die gründliche Untersuchung von Langthaler (2006), 119ff.;
134ff.

36 Zur „Einbildung“ (imaginatio) des Willens im Abgrund der Freiheit siehe
Abschnitte II, 5 und III, 1. Daß das „Ich denke“ abgründig ist, hat Kant selbst
schon geahnt. Auch er spricht in der Paralogismuslehre bereits von dessem
„Grund oder Ungrund“ (KrV, B 400; siehe dazu Anhang, 211).

90



Es könnte auch Nichts sein, dann nämlich, wenn es nicht die
Entscheidung gäbe, daß etwas sein soll. Nun gibt es etwas
und damit die Entscheidung, daß etwas werden sollte. Aber
warum? Der Grund kann nicht schon im Willen Gottes liegen,
denn auch und zuallererst dieser Wille mußte sich zuvor ent-
scheiden, ob er sein will und sich im Abgrund seines eigenen
Seinkönnens als Träger von etwas Seinsollendem verwirkli-
chen und offenbaren will. Die Entscheidung fiel in der ewigen
Stille des Nichts. Das Nichts selbst aber ist „die Lust der Frei-
heit“, die nicht Nichts sein wollte. Darum zog sie den Willen
an sich, um mit seiner Hilfe eine Stätte zu finden, worin sie aus
dem Nichts das Sein der Welt gebären konnte. Diese Stätte ist
der Mensch.

Nun kann der Mensch diesen Moment seiner Geburt aller-
dings nicht sehen und begreifen, und zwar deshalb, weil er
hierbei derjenige Scheidepunkt ist, in dem sich das Sein je schon
– wie der Blitz in der Finsternis (s.o. 51) – vom Nichts abge-
schieden hat: „du bist einmal Mensch geworden, und weißt
nicht wie oder warum; und kannst nicht wieder in den Mutter-
leib gehen, und sehen wie es zugehet“. 37 Trotzdem oder gerade
deshalb muß der Magus den Weg zu den Müttern immer
wieder suchen: „dann er hat Etwas gefunden in dem Nichts,
als seine Mutter“. 38 Das Zu-sich-selber-Kommen des Willens
im Nichts geht der Geburt und Erweckung des Menschen
im Dasein voraus. Deshalb lassen sich die Bedingungen der
Möglichkeit des Seins auch nicht a priori auf die Bedingungen
der Möglichkeit unserer Erfahrung eingrenzen. Denn ohne die
anfängliche Suche im Abgrund des erst noch zu ergründenden

37 Böhme: Drey Principien, 14, 50.
38 Böhme: Mysterium pansophicum, 2. Text. Vgl. dazu im Anhang: Der Gang

zu den Müttern.

91



Seins ist nicht zu verstehen, warum die Natur in unserer Erfah-
rung überhaupt als etwas Seiendes zur Erscheinung gekommen
ist: „Die Innigkeit dieser Erzitterung bedarf der abgründigsten
Zerklüftung, und in dieser läßt sich die Unerschöpflichkeit des
Seyns ahnend erdenken“ (GA 65, 244).

Hier geht es nicht um die neuplatonischen Ahnungen einer
„Theatersonne“39, sondern um die Unvordenklichkeit einer
Finsternis, worin der Willens-Geist des Göttlichen im Men-
schen erst zu sich selbst kam: „Als der gemeinschaftliche Keim
der Götter und der Menschen ist das absolute Chaos Nacht,
Finsternis“ (SW V, 394).

2. Der Streit um die Göttlichen Dinge

Unter den Zeitgenossen Schellings gab es nicht wenige, die
sich bei solchen Gedanken unwohl fühlten. Bereits 1804 griff
der Theologe und Erzrivale Heinrich Eberhard Gottlob Pau-
lus den Gnosis-Vorwurf wieder auf, um Schelling damit als
Rattenfänger und Verführer der studentischen Jugend zu dif-
famieren: „Wenn uns nur jemand diese aus der Uridee aller-
nächst abgefallene b‘joc kÄi sig† abnehmen wollte, Alle Welt
hat hier die gn¿sic satt“. Nur „Bruder Studio“ nicht, der sich
von Schelling belehren lasse, „jenes Unbegreifliche“ zu glau-
ben.40

Die Frage ist nur, was „jenes Unbegreifliche“ ist? Ist es die
Tiefe und ewige Stille des Noch-nicht-Seienden, das Nichts?
Oder ist es das Wort Gottes, das ohne die abgründliche Tiefe

39 Kant: Von einem vornehmen Ton, AA VIII, 399.
40 Brief an Immanuel Niethammer vom 20. Mai 1804, in: Tilliette (1974), 147,

n. 179.

92



gar nicht als Anfang eines möglichen werdenden Seins begrif-
fen werden kann? Genau diese Frage führte acht Jahre später
zu dem berühmten „Streit um die Göttlichen Dinge“. Der
Streit, der zwischen Heinrich Friedrich Jacobi und Schelling
ausgetragen wurde, ist im Grunde so alt wie das Christentum
selbst. Er zeichnete sich schon in der Fangfrage ab, was Gott
tat, bevor er Himmel und Erde schuf (s.o. 60f.). So macht
dieser letzte bedeutende Streit zwischen Theologie und Philo-
sophie noch einmal in aller Schärfe deutlich, worum es in der
Auseinandersetzung zwischen „Christlichem Glauben“ und
„Platonischer Philosophie“ (Colberg) geht. Für Jacobi gibt
es „nur diese Wahl: entweder alles aus Einem, oder alles aus
Nichts herzuleiten“.41 Dementsprechend kann es für ihn auch

nur zwey Hauptclassen von Philosophen geben: solche, welche
das Vollkommnere aus dem Unvollkommnern hervorgehn und
allmählig sich entwickeln lassen; und solche, welche behaupten,
das Vollkommenste sey zuerst, und mit ihm und aus ihm beginne
alles […].42

Die erste Ansicht ist für Jacobi eo ipso Atheismus. Denn indem
sie alles aus dem Nichts und dem Unvollkommenen hervor-
gehen läßt, bestreitet sie zugleich, daß es ein vollkommenes
Wesen als erste Ursache gibt. Auch wenn Jacobi Schelling
namentlich nicht erwähnt, so war nur zu offensichtlich, zu
welcher Hauptklasse er ihn zählte:

41 Jacobi, WW III, 233. Der Streit um die Göttlichen Dinge ist allerdings nicht
nur ein Streit zwischen Philosophie und Theologie. Durch Hegels Vergöt-
zung des „Weltgeistes“ ist dieser Streit auch zu einem Grundlagenstreit
innerhalb der Philosophie geworden (vgl. dazu Anhang: Die Flucht vor dem
Weltgeist).

42 Jacobi: Von den Göttlichen Dingen und ihrer Offenbarung, WW III, 245–428,
382.

93



Das leere Chaos, die Ungestalt, das durchaus Unbestimmte (Pla-
ton und die Pythagoräer nannten es das Unendliche) ist das Unbe-
dingte, das Absolute des Verstandes; jenes Phantasm, welches er
über das Absolute der Vernunft erhebt, und als das Wesen aller
Wesen, das allein wahrhaft objektive All- und Eine zu erkennen
wähnt.43

In seiner Antwort in der Denkmalschrift (1812) macht Schel-
ling daraufhin deutlich, wohin der Theismus führen muß,
wenn er in dem von Jacobi angezeigten Sinn jede philoso-
phische und wissenschaftliche „Erklärung der Natur“ vom
Schöpfungsglauben ausschließt und sie als Atheismus, Agno-
stizismus oder aber – wie Colberg – einfach als „Philosophi-
sches Geschwätz“ abtut. 44 Gesetzt, es gäbe nur die Wahl zwi-

43 Ebd., 417.
44 „Wer nun so lüstern ist, in die verborgenen Geheimnisse zu schauen und den

unbegreiflichen Werken Gottes nachzugrübeln, der wird verblendet […] und
endlich aus der ganzen Christlichen Religion ein Philosophisches Geschwätz
machen“ (Colberg, a.a.O., II, 335). Vgl. dazu die Rückfrage, die Schelling in
seinem Antwortschreiben auf Eschenmayers Kritik an der Freiheitsschrift
gestellt hat: „Welches Heil läßt sich überhaupt von einer Philosophie erwar-
ten, die, was alles Höhere betrifft, in lauter Negationen besteht und sich
wegen der dem Menschen wichtigsten Fragen ins Nichtwissen zurückzieht?“
(SW VIII, 187) Eine ganz ähnliche Frage hat Heidegger gestellt, und zwar
unmittelbar in bezug auf den Jacobi-Streit: „Wie will man einen der Gottes-
leugnung beschuldigen, wenn man selbst erklärt, von Gott nichts wissen zu
können?“ (GA 42, 116) Ein Glaube – so Schelling – „mit dem kein Denken
und kein Wissen verbunden ist, hebt sich selbst auf“ (SW VIII, 184f.). „Also
bleibt es dem Menschen ewig nicht nur verstattet, sondern geboten, daß
er suche, die Absichten Gottes, auch die verborgensten, zu erkennen […]“
(ebd., 185). Unter diesem Gesichtspunkt hat Schelling bereits in seiner Dis-
sertation De Marcione (1795) die Neugier und Suche der Gnostiker vor dem
Ketzervorwurf der Kirchenväter in Schutz genommen: ‚Wo hört das Suchen
und Fragen auf, und wo fängt der Glaube an?‘ (vgl. AA 2, 249) Wer sucht, der
glaubt nicht. Und wer glaubt, der sucht nicht. – Von den Großen ist Schelling

94



schen der Entstehung der Natur aus Nichts oder der Schöp-
fung durch die Tat eines höchsten vollkommenen Wesens,
dann könnte es auch keinen Theismus geben (vgl. SW VIII,
62). Denn wie hätte Gott im Anfang Himmel und Erde schaf-
fen können, wenn seinem willentlichen Entschluß und seiner
Tat nicht ein Zustand vorausgegangen wäre, in dem das Alles
noch nicht war?

Ein theistisches System, das die Erklärung der Natur ausschließt,
verdient gar diesen Namen nicht, weil ohne bestimmten Begriff
vom Verhältniß Gottes zu der Natur der Begriff Gottes selber
ungewiß bleibt, ganz unvollständig aber alle Erkenntniß der göttli-
chen Natur, indem die bloße Wissenschaft, daß ein Wesen ist, ohne
von seinen Wirkungen oder Verhältnissen etwas einzusehen, die
mangelhafteste aller Erkenntnisse ist. (SW VIII, 68)

Der Streit um Theismus und Naturalismus fiel in eine Zeit,
in der es nicht mehr nur um den jüdisch-christlichen Glau-
ben ging, sondern zunehmend auch um die Glaubwürdig-
keit der biblischen Schöpfungsidee. Schelling hat das gewußt
und gerade deshalb auf eine natur- und religionsphilosophi-
sche Erschließung des Schöpfungsbegriffs hingearbeitet. Die
Kluft, die sich heute mehr denn je zwischen Kreationismus
einerseits und moderner wissenschaftlicher Kosmologie und

der letzte Gottsucher, der die verborgenen Absichten Gottes im Geist der
Gnosis zu ergründen versucht hat. Siehe dazu auch den Begriff der „Religio-
sität“ in der Freiheitsschrift. Schelling versteht darunter nicht den Glauben
„im Sinn eines Fürwahrhaltens“ (SW VII, 394), sondern die „klare Erkennt-
niß“ eines Willens, der sich in uns selbst gefunden und offenbart hat (ebd.,
392). Dasselbe sagt Heidegger in den Beiträgen. Nicht diejenigen sind die
„eigentlich Glaubenden“, die etwas „für-wahr-halten“, sondern die Fragen-
den, die sich im Wesen der Wahrheit halten. Dieses Wesen ist der „tragende
Abgrund“, worin die Wahrheit des Seins zur „äußersten Entscheidung“ zu
bringen ist (GA 65, 368ff.).

95



Evolutionstheorie andererseits auftut, ist letztlich nur durch
das aufzulösen, was Schelling bereits in den Weltaltern (also
lange vor Darwin!) den „Keim oder potentiellen Zustand Got-
tes in der Folge der Evolution“ genannt hat (WA, 44), 45 d. i.
die keimhafte Entwicklung seines Wollens in der Natur und
in der Geschichte der Welt aus dem potentiellen Zustand des
Noch-nicht-Seienden und des Unvollkommenen heraus:

Sie ist der ewige Keim Gottes, der noch nicht ein wirklicher Gott,
sondern nur ein Gott den Kräften nach ist; sie ist also der Stand der
Möglichkeit (der Potentialität), in den sich Gott selbst freiwillig
gesetzt hat, und der nothwendig vor dem wirklichen (in der Wirk-
lichkeit geoffenbarten) Gott hergehen muß, wenn anders in dieser
Offenbarung oder Geburt Gottes in die Wirklichkeit ein Werden,
eine Folge, eine Stufenmäßigkeit seyn soll. (SW VIII, 315)

Wenn die stufenmäßige Entwicklung der Natur Ausdruck
eines sich selbst suchenden Willens ist, dann ist nicht nur in
der Natur, sondern auch in dem ihr zugrundeliegenden Willen
ein Anfang und ein Ende zu unterscheiden:

Ich setze Gott als Erstes und als Letztes, als A und als O, aber als
das A ist er nicht, was er als das O ist, und inwiefern er nur als
dieses – Gott sensu eminenti ist, kann er nicht auch als jenes Gott
in dem nämlichen Sinne seyn, noch, aufs strengste genommen,
Gott genannt werden, es wäre denn, man sagte ausdrücklich, der
unentfaltete Gott, Deus implicitus, da er als O Deus explicitus ist.
(SW VIII, 81)

Auf die Frage, warum das Vollkommene als Endabsicht der
Schöpfung nicht gleich zu Anfang erreicht worden ist, sagt
Schelling in der Freiheitsschrift: „weil Gott ein Leben ist,
nicht bloß ein Seyn. Alles Leben aber hat ein Schicksal, und

45 Zur Evolution Gottes, seines evolvierenden Willens in der Natur, siehe auch
Abschnitt III, 4 Evolution und Ereignis.

96



ist dem Leiden und Werden unterthan“ (SW VII, 403). Würde
die Natur statt dessen Gott verbergen, wie Jacobi behaup-
tet, 46 dann hätte er gar nicht die Möglichkeit, sich mittels
der Evolution im Menschen als „Fleischwerdung des Worts“
zu offenbaren; dann wäre er – wie Schelling in Anspielung
auf die Valentinianer sagt – in der „ersten Verborgenheit“,
im „Stillschweigen“ verblieben, „das einige Gnostiker als den
der Zeugung des Worts vorausgegangenen Zustand durch ihre
Sig† personificierten“ (SW VIII, 114)! Die Natur verbirgt
nicht Gott, sondern sich selbst: f‘sic kr‘ptesjai fileÿ (Hera-
klit, Frg. 123). Deshalb braucht die Natur den Menschen, um
sich in ihm ins Wort zu bringen. Schelling bezieht sich hier
ausdrücklich auf die Freiheitsschrift (SW VIII, 81). Wenn der
Mensch derjenige Ort ist, worin die verborgene Natur erst zu
Wort gekommen ist: als ‚Stern‘ und ‚Berg‘, als ‚Pflanze‘ und
‚Tier‘, dann konnte sich auch die Gottheit selbst im „ausge-
sprochenen Wort“ des Menschen erst als Geist einer aufge-
henden Welt (spiritus mundi) actu existierend offenbaren:

Das Wort, das im Menschen erfüllt wird, ist in der Natur als ein
dunkles, prophetisches (noch nicht völlig ausgesprochenes) Wort.
(SW VII, 411)

Denn wir haben genugsam gezeigt, daß alle Naturwesen ein bloßes
Seyn im Grunde, oder in der noch nicht zur Einheit mit dem
Verstande gelangten anfänglichen Sehnsucht haben […]. (ebd., 410)

Erst im Menschen also wird das in allen andern Dingen noch
zurückgehaltene und unvollständige Wort völlig ausgesprochen.

46 „[M]an glaube an Gott – nicht um der Natur willen, die ihn verberge“ (Jacobi,
a.a.O., 424). Dieser Satz Jacobis hat vor allem Goethe verärgert, so daß er
sich ausdrücklich mit Schelling gegen Jacobi zum Pantheismus bekannte:
„Als Naturforscher bin ich Pantheist!“ Zu den verstreuten Stellungnahmen
Goethes zum Jacobi-Streit siehe Jaeschke (1994), 317–326.

97



Aber in dem ausgesprochenen Wort offenbart sich der Geist, d.h.
Gott als actu existirend. (ebd., 363f.)

3. Der Wille im Ungrund

Für Jacobi gibt es „nur diese Wahl: entweder alles aus Einem,
oder alles aus Nichts herzuleiten“. Für Schelling geht es aber
gerade darum, alles aus Einem (creatio) und aus Nichts (ex
nihilo) zu begreifen. Das Nichts ist die All-Einheit (t‰ „n t‰
pên) von Allem (Existierendem) und Einem (Grund). Aber
was ist das Nichts?

Dem gewöhnlichen Menschen, der die wahre Freyheit nie empfun-
den, scheint ein Seyendes oder Subject zu seyn überall das Höchste;
daher […] fragt er, was denn über allem Seyn und Seyenden gedacht
werden könne? und antwortet sich selbst: das Nichts, oder dem
Aehnliches. (WA, 133; vgl. ebd., 14f.; SW VIII, 234f.)

Darauf antwortet Schelling:

Ja wohl ist es ein Nichts, aber wie die lautre Freyheit ein Nichts ist;
wie der Wille, der nichts will, der keiner Sache begehrt, dem alle
Dinge gleich sind und der darum von keinem bewegt wird. […]
In diesem Sinne also wollen wir jene lautere Freyheit selber das
Nichts nennen, wenn gemeynt wird, daß ihr keinerley Wirkungen
oder Eigenschaften nach außen beygelegt werden. (ebd.)

Was Schelling hier sagt, steht zweifellos auch im Widerspruch
zu Heideggers Auslegung. Für Schelling ist der sich wollende
Wille demnach gerade nicht das Höchste. Am Ende seiner
Vorlesung gibt Heidegger das sogar selber zu. Noch ein-
mal kommt er dort auf das Verhältnis zurück zwischen der
Unterscheidung von Grund und Existenz und dem System
als Einheit der Unterscheidung: Wenn die „höchste Einheit“

98



die des Absoluten ist, dann liegt diese Einheit „noch vor der
Zweiheit von Grund und Existenz“. Das aber bedeutet, das in
ihr selbst „noch keine Zweiheit unterscheidbar sein [kann]“.
„Diese Einheit ist die ‚absolute Indifferenz‘ “ (GA 42, 279f;
vgl. ebd. 213).

Die Indifferenz […] ist ein eignes von allem Gegensatz geschiede-
nes Wesen, an dem alle Gegensätze sich brechen, das nichts ande-
res ist als eben das Nichtseyn derselben, und das darum auch kein
Prädicat hat als eben das der Prädicatlosigkeit, ohne daß es deßwe-
gen ein Nichts oder ein Unding wäre. (SW VII, 406)

Das einzige Prädikat, das ihr zugesprochen werden kann, ist die
Prädikatlosigkeit. Die absolute Indifferenz ist das Nichts in dem
Sinn, daß ihr gegenüber jede Seinsaussage nichts ist; aber nicht in
dem Sinne, daß das Absolute das Nichtige und reine Nichtsnutzige
ist. (GA 42, 280)

Trotzdem – so Heidegger – habe Schelling auch hier „nicht die
Notwendigkeit eines wesentlichen Schrittes“ gesehen. Denn
wenn die Einheit des Absoluten die Indifferenz ist, dann könne
„das Seyn in Wahrheit vom Absoluten nicht gesagt werden“
(GA 42, 280). Doch sagt Schelling nicht selbst, daß „der Begriff
der Indifferenz allerdings der einzige vom Absoluten mögliche
ist“ (SW VII, 412), und liegt darin nicht eben die Freiheit als
Nichts?

Götter und Menschen, die sich der Wesung des Nichts widersetzen,
berauben sich des eigenen Wesens und bleiben nur Figuren des
Seienden, dem die Wahrheit seiner selbst, die Wahrheit des Seyns,
versagt bleibt und nur die Austobung in dem Gemächtebetrieb der
Machenschaft übrig gelassen wird. (GA 69, 109)

Mit anderen Worten, was Götter und Menschen in ihrem
Wesen sein können, das müssen sie stets erst zur Entscheidung
bringen. Andernfalls wären sie in ihrem Wesen nicht frei, son-

99



dern an das gebunden, was sie in ihrer äußeren Wirkung als
so und so bestimmte „Figuren des Seienden“ je schon wären.
Sofern sie sich aber erst entscheiden müssen, was sie in ihrem
eigenen Wesen sein können und sein wollen, sind sie noch nicht
eigentlich existierend, sondern frei: „Gott ist nicht existirend;
dieses wird zugestanden und behauptet“ (SW VIII, 316). So
spricht auch Heidegger von der „Leere […] des Noch-unent-
schiedenen, zu Entscheidenden“ (GA 65, 382). Wenn diese
Leere der Indifferenz das „Ab-gründige“ ist (ebd.), dann hat
Ryôsuke Ohashi Recht mit der Behauptung,

daß Heidegger die Freiheitsabhandlung durchaus und nur im Hin-
blick auf die metaphysische Seynsfuge von Grund und Existenz
auslegte, während der ‚Ungrund‘ kein Gott noch ein Seiendes ist,
somit zu keiner Onto-Theologie bzw. Metaphysik mehr gehört. 47

Schon 1965 – also noch vor der Erstveröffentlichung der Schel-
ling-Vorlesung im Jahre 1971 – hat Walter Kasper darauf hinge-
wiesen, daß sich in der Spätphilosophie Schellings die „Über-
windung der Onto-Theologie“ bereits ankündigt. Denn, so
Kasper: „Gott ist hier nicht mehr die verrechenbare Grund-
wirklichkeit des Denkens und des im Denken ausgelegten
Seienden, sondern er ist Freiheit über allem Sein.“48 Ebenso
betont Walter E. Ehrhardt, daß der Schellingsche Freiheits-
begriff dem Sein nicht subordiniert werden könne: Nicht der
Wille als Ursein, sondern die Freiheit als absolute Indifferenz
ist „das Höchste“. 49 Allein deshalb ist die Einordnung der

47 Ohashi (1995), 248. Vgl. dazu auch Yorikawa (2005), 67ff.
48 Kasper (1965), 109f., vgl. ebd., 107–110. Kasper bezog sich hier auf die 1961

erschienenen Nietzsche-Vorlesungen, wo Heidegger Schelling in eine Reihe
mit Hegel, Schopenhauer und Nietzsche in die neuzeitliche Metaphysik des
Willens gestellt hat (GA 6.1, 31ff.).

49 Ehrhardt (1996 (I)), 250f.; s.o. 23.

100



Freiheitsschrift in die neuzeitliche Metaphysik des Willens in
Frage zu stellen.

Ist es wirklich so, daß das Seiende auf einen höchsten Grund
zurückgeführt wird, wie Heidegger behauptet, auf das Wollen
als das „eigentliche subjectum“?50 Oder ist es nicht vielmehr
so, daß hier bereits ein ganz anderer Anfang im Raume steht:
ein Anfang, in dem es weder um die „Existenz“ von Seien-
dem geht (Ontologie), noch um einen letzten „Grund“ dafür
(Theologie), sondern um das, was die Gründung des Seien-
den in seinem Seiendsein allererst nötig und möglich macht?
Und kündigt sich damit in diesem Begriff des Anfangs nicht
schon das an, was Heidegger selbst als den „anderen Anfang“
des „seynsgeschichtlichen Denkens“ zu fassen gesucht hat?
In der Philosophie der Offenbarung spricht Schelling bereits
von den „zwei Ansichten von der Welt“: „Die eine leitet alles
von bloßer Notwendigkeit ab“, insofern wäre „die Welt nur
die notwendige Emanation eines höchsten Prinzips […], das
man nun Gott oder das erste Seiende nennen mag“. Die andere
geschichtliche Ansicht „dagegen behauptet, daß alles auf Wil-
len, Freiheit und wirklicher Tat beruhe“ (UPhO, 5). 51 Alles,
was ist, kann demnach nur sein, sofern es durch Wille und Tat
im Ungrund der Freiheit zur Entscheidung gebracht wird.

Im Anschluß an einen Vortrag, den Heidegger 1951 in Zü-
rich hielt, wurde er von einem Zuhörer mit der Frage konfron-
tiert, ob im Begriff des Ungrundes in der Freiheitsschrift nicht
bereits die ontologische Differenz bedacht worden sei (GA 15,
435f.). Der Fragesteller (H.-J. Kanitz) hat diese Frage einige

50 „Wenn Seiendheit in aller Metaphysik subjectum (griechisch und neuzeit-
lich), wenn Ursein aber Wollen, dann muß Wollen das eigentliche subjectum
sein, und zwar in der unbedingten Weise: des Sich-wollens“ (GA 49, 90).

51 Vgl. dazu Ehrhardt (1996 (I)), 247f.

101



Tage später noch einmal in einem Brief an Heidegger erläutert.
Heidegger hat diesen Brief mit einigen Anmerkungen verse-
hen und in einem Konvolut von Manuskripten aufbewahrt,
in denen er das „Grundlose“ der „ontologischen Differenz“
erörtert. 52 Hier bestätigt sich das, was Heidegger bereits in
der Besinnung klar zum Ausdruck gebracht hat: „Ja die Frei-
heit ist nichts anderes als dieser auf das Seyn ansprechende
Ab-grund“ (GA 66, 236). Was das bedeutet, wird jetzt in der
Auseinandersetzung mit dem Satz vom Grund deutlich: Nihil
est sine ratione. Eine Freiheit ohne Grund dürfte es demnach
gar nicht geben.

4. Der Ungrund und der Satz vom Grund

Heidegger hat das Thema der Freiheit erstmals in seiner Mar-
burger Leibniz-Vorlesung vom Sommersemester 1928 und in
der gleichzeitig verfaßten Abhandlung Vom Wesen des Grun-
des behandelt. Ausgangspunkt bildet hierbei die Auseinander-
setzung mit dem Satz vom Grund. Bevor etwas werden soll,
muß erst einmal entschieden werden, ob etwas werden soll.
Die Entscheidung liegt nicht schon in einem zureichenden
Grund, sondern in der Freiheit des Willens zu einem solchen
Grund:

Die Freiheit ist der Ursprung des Satzes vom Grunde; denn in ihr,
der Einheit von Überschwang und Entzug, gründet sich das als
ontologische Wahrheit sich ausbildende Begründen. (GA 9, 172)

52 Zur Veröffentlichung vorgesehen in Bd. 73 der Gesamtausgabe. Zum Ver-
hältnis der Unterscheidungen zwischen ‚Grund und Existenz‘ und ‚Sein und
Seiendem‘ siehe Anhang, 209ff.

102



Wenn die Freiheit die „Einheit von Überschwang und Ent-
zug“ ist, von Fülle und Leere (s.o. 73f.; 84f.), und wenn die
Freiheit als solche der Ursprung des Satzes vom Grunde ist,
so ist das „freilich nicht im Sinne einer formalen, endlosen
‚Iteration‘ “ zu verstehen. „Das Grund-sein“ hat hier nicht
wieder „den Charakter einer der Weisen des Gründens“. Als
„Grund des Grundes“ ist die Freiheit vielmehr „der Ab-grund
des Daseins“ (ebd., 174), worin die Begründung des Seienden
im Ganzen zur Ausbildung zu bringen ist.

In dem Zusammenhang ist jetzt folgendes bemerkenswert:
Die Abhandlung Vom Wesen des Grundes erschien im Jahre
1929 in der Festschrift zu Husserls 70. Geburtstag. In der-
selben Festschrift hat der Husserl-Schüler Alexandre Koyré,
der später vor allem als Philosophie- und Wissenschaftshisto-
riker bekannt wurde, einen Abschnitt aus seinem Buch La
Philosophie de Jakob Boehme veröffentlicht. 53 Vergleicht man
die beiden Abhandlungen miteinander, so werden erstaunliche
Parallelen sichtbar, die kaum auf Zufall beruhen können. Im
Ungrund Böhmes sah Koyré dasjenige Wesen, in dem nicht
einmal Gott selbst „seinen eigenen Grund“ findet, denn: „der
letzte Grund Gottes bleibt Freiheit. Die Philosophie Böhmes
ist eine Philosophie der Freiheit“. 54

53 Koyré (1929, ND 1974), 225–281. Bei der Abhandlung handelt es sich um
einen „vollständigen Abschnitt“ aus Koyrés Buch La Philosophie de Jakob
Boehme (1929), den Hedwig Conrad-Martius für die Husserl-Festschrift ins
Deutsche übertragen hat (vgl. Anmerkung der Übersetzerin ebd., 225).

54 Ebd., 252. Vgl. dazu auch Berdjajew (1933). Im Anschluß an seinen russi-
schen Landsmann Koyré vertrat Berdjajew die These, daß Böhme mit seiner
Lehre vom Ungrund „vielleicht als erster in der Geschichte des menschli-
chen Denkens erkannt“ habe, „daß die Grundlage des Seins und vor dem
Sein die grundlose Freiheit ist“ (ebd., 325). Bei Schelling und Baader habe
diese Erkenntnis entscheidend dazu beigetragen, „den deutschen Idealismus
zu überwinden“ (ebd., 330f.).

103



Heidegger hat die Studie mit Sicherheit gekannt. Die Frage
ist, ob und inwieweit seine eigene Abhandlung im Vorfeld
der gemeinsamen Veröffentlichung nicht schon durch diese
Studie mitgeprägt wurde? Wäre das der Fall, dann hätte der
„Ab-grund des Daseins“ diesselbe Wurzel wie Schellings Be-
griff des Ungrundes.

Wie sah nun aber Schelling selbst das Verhältnis zwischen
seinem Freiheitsbegriff und dem Satz vom Grund? Hat er
dazu überhaupt Stellung genommen?55 Um die Frage zu be-
antworten, müssen wir zunächst wieder einen seiner „theo-
logischen Geistesahnen“ (R. Schneider, E. Benz) in Betracht
ziehen: den Religionsphilosophen und Theologen Friedrich
Christoph Oetinger (1702–1782). Wie kein anderer hat er das
Verhältnis zwischen Böhme und Leibniz näher untersucht.
Neben August Bengel zählt Oetinger zu den „Schwabenvä-
tern“ des südwestdeutschen Pietismus. Durch das schwäbisch-
theologische Elternhaus kam Schelling schon früh mit seinen

55 Schellings Unterscheidung zwischen Grund und Existenz legt den Vergleich
mit Leibniz von sich aus nahe. Nach Thomas Buchheim soll die „tragende
Unterscheidung“ „aus einer vertieften Reflexion Schellings über das Leibniz-
sche Prinzip des Grundes hervorgegangen“ sein (Buchheim (1996), 228). Der
Ansicht widerspricht im selben Sammelband Lothar Knatz, indem er von
der These ausgeht, daß Schelling die „wesentliche Bestimmung des Grun-
des“ darin sieht, „daß er selbst nicht seiend ist und zum Grund erst wird,
indem die Folge aus dem Grund seiend wird“ (Knatz (1996), 289). Ähnlich sah
es auch schon Dietrich Korsch: Der Grund wird erst zum Grund durch das,
was ihn als Grund seiner Existenz hat (Korsch (1980), 131ff.). Der Ursprung
ihrer Dualität liegt im Ungrund. Allein deshalb ist dieser Terminus nicht
Ausdruck von Ratlosigkeit, wie Buchheim annimmt (a.a.O., 239), sondern
die Wurzel der Scheidung von Grund und Existenz.

104



Schriften in Berührung.56 Auch Oetinger studierte Theologie
am Tübinger Stift. Sein Lehrer war der Leibnizianer Georg
Bernhard Bilfinger (1693–1750), der zunächst großen Einfluß
auf ihn ausübte. In diese Zeit fällt die denkwürdige Begegnung
mit dem Pulvermüller von Tübingen, dem „größten Phanta-
sten“, der ihm je begegnet sei und der ihn mit dem verbote-
nen Werk Böhmes bekannt machte. Oetinger berichtet davon
selbst in seiner Selbstbiographie. Zum Studium der Theologie
und zum Buch der Morgenröthe habe dieser ihm folgendes
gesagt:

Ihr Kandidaten seid gezwungene Leute, ihr dürft nicht nach der
Freiheit in Christus studieren. Ihr müßt studieren, wozu man euch
zwingt. […] Es ist euch doch verboten, in dem allervortrefflichsten
Buch nach der Bibel zu lesen!57

Die darauf einsetzende Beschäftigung mit dem Werk Böhmes
führte dazu, daß Oetinger sich mehr und mehr von der Leib-
niz-Wolffschen Schulphilosophie distanzierte. Dabei vollzog
sich die Abkehr von Leibniz jedoch in einer überaus frucht-
baren Auseinandersetzung zwischen Böhmes Begriff der Frei-
heit und dem Satz vom Grund: Wenn Gott der Grund bzw.
der Schöpfer ist, durch den etwas ins Sein gebracht wird, dann
ist die Freiheit der Abgrund oder der Ungrund des Grundes.
Und das ist, wie Oetinger sagt, ein Raum, so daß Gott „seine

56 Zur Bedeutung Oetingers als Vermittler zwischen Böhme und Schelling seien
hier die wichtigsten Beiträge genannt: Leese (1927); Schneider (1938); Benz
(1955); Schulze (1957).

57 Friedrich Christoph Oetinger: Selbstbiographie. Genealogie der reellen Ge-
danken eines Gottesgelehrten, 36.

105



ewige Freiheit allezeit in einer Art des Raums, d. i. in einer
Natur erzeige, worin er wirkt“.58

Wenn aber der Saz des zureichenden Grundes Statt hätte in allen
Begebenheiten, so wäre alles determinirt aus dem vorhergehenden,
so wäre keine Direction oder Ausführung der Unordnung in die
Ordnung, sondern lauter Determination in allem.59

Die Unterscheidung zwischen dem Satz vom Grund und der
Freiheit als Wirkraum Gottes hat Oetinger später in einer
Reihe von Thesen zusammengefaßt. Dabei hat er, worauf wir
hier nur hinweisen können, den Raum nicht nur mit dem
Begriff des Ungrundes in Verbindung gebracht, sondern auch
mit dem Raumbegriff Newtons und mit dem En-Soph der
Lurianischen Kabbalistik: 60

1. NEUTONS Raum nennt JAC. BOEHM das ewige Element
oder den Ternarium sanctum, darinn GOtt frey würcket.

2. In dem ewigen Raum ist GOtt alles in allem.
3. Principium rationis sufficientis ist allein in der Mechanic.
4. GOtt macht den zureichenden Grund, er setzt ihn nicht voraus.
5. In GOtt ist nichts, das ihn voraus bewege, siehe JACOB BOEH-

MEN Gnaden-Wahl c. 1, § 26.61 Er handelt aber hernach secun-
dum rationes objectivas.

58 Oetinger: Swedenborgs irdische und himmlische Philosophie, 2. Teil, (1858,
ND 1977), 205.

59 Ebd., 209.
60 Vgl. dazu Häussermann (1968/1969), 241ff.; 265ff.
61 An der betreffenden Stelle heißt es: „So denn nichts vor GOtt ist, so mag Ihn

auch nichts zu etwas bewegen: denn so ihn etwas bewegte, so wäre dasselbe
ehe und mehr als Er selber, […]“ (Gnaden-Wahl, 1, 26). Oetinger bezieht sich
hier mit Böhme auf den aristotelischen Gottesbegriff: Würde Gott durch das
Principium rationis bewegt, so wäre er von diesem Prinzip abhängig und
somit in seinem Handeln als unbewegter Beweger nicht frei.

106



6. Die Freyheit Göttlichen Willens ist über den [sic] Satz des zurei-
chenden Grunds.62

Auf den Sinn der einzelnen Thesen kann und braucht nicht
weiter eingegangen werden. Entscheidend in unserem Zusam-
menhang ist jetzt allein der Einfluß dieser Thesen auf die
Freiheitslehre Schellings. Dazu sei zunächst noch eine Stelle
aus einer Privatvorlesung zitiert, die Baader 1833 über Jakob
Böhme in München gehalten hat. Offensichtlich im Anschluß
an Oetinger legt Baader hier dar, warum die Freiheit des göttli-
chen Willens über dem Satz vom Grunde steht und nicht, wie
Leibniz sagt, 63 mit ihm zusammenfällt:

Wenn aber Gott, wie die alten Theologen richtig sagten, actus puris-
simus und totalissimus, zugleich aber auch potentia absolutissima
ist, so haben schon die Leibniz-Wolffischen Philosophen dieser
absoluten Freiheit Gottes ganz unvermerkt einen Riegel mit ihrem
principio rationis sufficientis vorgeschoben, indem sie hiemit den
absolut Begründenden nicht vor, sondern nach seinem Grunde
setzten, das Principium somit zum Principiatum herabsetzten.64

Ohne diese fundamentale Kritik am Satz vom Grund ist die
Positive Philosophie nicht zu verstehen. So ist es kaum ein
Zufall, wenn Schelling seine Vorlesungen über deren Grund-
legung zur selben Zeit in München gehalten hat wie Baader
seine Privatvorlesungen über Böhme.

62 Oetinger: Die Lehrtafel der Prinzessin Antonia (1977), 146. Bei den genann-
ten Thesen handelt es sich um die Punkte 14, 15, 16, 17, 18 und 25 aus der
sogenannten „Vergleichung der NEUTONISCHEN Philosophie mit der
Cabbalistischen“.

63 „Et cette derniere raison des choses est appellée Dieu“ (Leibniz: Principes,
PS 6, 602).

64 Baader: Böhme’s Mysterium Magnum (1833), SW 13, 199.

107



Auch für Schelling ist Gott zuerst und zunächst das „we-
sentlich Seinkönnende“ (potentia absolutissima). Als solches
ist er nicht Grund, sondern wird erst zum Grund, und das
keineswegs notwendig! Er wird erst dann zum Grund, wenn er
es will. Hingegen: Wäre er das principium rationis von allem, so
wäre er selbst schon durch sich selbst als Principiatum bedingt
und „müßte Schöpfer sein, während wir annehmen, daß er dies
lediglich nur darum ist, weil er will“ (GPP, 379).

Also ist Gott nach jener Theorie selbst eigentlich nur das wesentlich
Seinkönnende, d.h. Gott ist das Seinkönnende nur so, dass er es
sein kann, wenn er es sein will; nicht aber ist er es, wenn er es nicht
sein will. (ebd., 388)

Die Beziehung Gottes zur Welt ist demnach keine „logisch
notwendige“, sondern eine „absolut freie“. Deshalb läßt sich
die Welt auch nicht allein durch eine „negative Philosophie“
erklären, weil dann alle apriorische und empirische Begrün-
dung zuerst und zunächst die freie Entscheidung voraussetzt,
ob etwas werden soll (ebd., 387ff.). In dieser Entscheidung
bricht die Freiheit auf als Raum des möglichen gründbaren
Seins. Deshalb ist die Freiheit selbst auch nicht Teil der Schöp-
fung, sondern vielmehr der un-erschöpfliche Ungrund ihres
Seinkönnens und Seinwerdens.

Im Kern finden wir diesen Ansatzpunkt auch schon in der
Freiheitsschrift. Auch hier grenzt Schelling bereits das „Gesetz
des Grundes“ im Hinblick auf die Freiheit ein: Nach dem
„Gesetz des Grundes“ muß „das Ewige“ „unmittelbar, und so
wie es in sich selbst ist, auch Grund seyn“. Insofern ist es durch
sich selbst als begründeter Grund „ein Abhängiges“. „Aber“
– so heißt es weiter – „Abhängigkeit hebt Selbständigkeit,
hebt sogar Freiheit nicht auf.“ Denn das Wesen des Grundes
sei nur dem „Werden“, nicht aber dem Sein nach abhängig als

108



gegründetes. Deshalb sage sogar Leibniz, „daß der, welcher
Gott ist, zugleich gezeugt werde, oder umgekehrt“ (SW VII,
346). Es ist eben ein Unterschied, ob das, was dem Sein nach
Grund werden kann, dann auch wirklich-wirkender Grund
wird. Gott wird erst dann zum Grund, wenn er sich als solcher
erzeugt. Aber eben deshalb ist er nicht schon Grund, sondern
hat diese Möglichkeit zunächst nur in sich als seine Natur,
Grund-werden-zu-können.

Auch Heidegger geht – in einem Exkurs in der zweiten
Schelling-Vorlesung – auf das „Verhältnis zu Leibniz“ ein
(GA 49, 118–122; 199–203). Als Vergleichspunkt betrachtet er
hierbei die Ansicht von Leibniz, daß es leichter und verständli-
cher zu sein scheint, daß nichts ist als daß etwas ist. 65 Das
Nichts scheint deshalb „leichter und verständlicher“, weil al-
lein die Tat-sache, daß etwas ist, „eines Machens bedarf“,
einer „Hergestelltheit“. Und es ist nun einmal mühevoller und
schwieriger, etwas herzustellen als gar nichts zu tun (als ‚faul
und bequem‘ zu sein). „Wie aber“ – so fährt Heidegger fort
und knüpft damit an Schellings Willensformel an – „wenn
Sein in sich: Wollen, Sichwollen [ist]? Dann ist das Nichts das
Schwierigere als Nichtwollen“ (GA 49, 121).

Der Vergleich mag zunächst befremden. Was hat das Wol-
len mit dem Satz vom Grund und der Warumfrage zu tun?
Davon ist doch bei Leibniz in dem Zusammenhang gar nicht
die Rede? Und wenn schon vom Wollen ausgegangen wird,
warum soll dann das Nichts das Schwierigere sein als Nicht-
wollen? Die Antwort lautet: Darum, weil aller warumhaft zu
erfragenden Begründung zuerst und zunächst die freie Ent-
scheidung vorausgeht, ob etwas werden soll! Wer nichts will,

65 „Car le rien est plus simple et plus facile que quelque chose“ (Principes,
a.a.O., 602).

109



will nicht einmal das Nichts. Die erste Frage kann deshalb nicht
lauten: Warum ist etwas und nicht vielmehr nichts?, sondern:
Was ist das Nichts selbst? Und wie ist eigentlich zu verste-
hen, daß sich im Nichts so etwas wie eine willentliche Urkraft
erhebt, die sich dazu entschließt, Grund von etwas (Seiendem)
zu werden?

Eben diese Frage hat Leibniz übersprungen. Für ihn ist es
je schon die an sich gegebene Existenz der Dinge, welche die
Warumfrage als solche erzwingen soll 66 und nicht das Nichts.
Dieses wird vielmehr durch die Tatsache, daß etwas ist, von
Anfang an negiert: Das Nichts ist nicht. Leibniz setzt damit
die zureichende Begründung des Seienden im Ganzen schon
voraus, ohne zu berücksichtigen, daß eben diese Begründung
selbst durch eine willentliche Entscheidung erst in die Tat zu
setzen ist, und zwar im Ausgang und in Abgrenzung vom
Nichts! Deshalb sagt Schelling: „wenn ich bis an die Grenze
alles Denkens gehen will, so muß ich ja auch als möglich aner-
kennen, daß überall nichts wäre“ (SW XIII, 242; s.o. 90). Es
könnte auch nichts sein. Wenn aber nichts wäre, dann gäbe es
keinen Grund. Sowenig wie es eine Existenz gibt ohne Grund
(nihil est sine ratione), sowenig gibt es einen Grund ohne Exi-
stenz.

Nichts anderes sagt Heidegger, wenn er am Schluß seiner
Freiburger Antrittsvorlesung Was ist Metaphysik? erklärt, daß
nicht das Sein der Dinge, sondern „das Nichts selbst“ die War-
umfrage erzwinge (GA 9, 122). Der warumhaft zu erfragende
Grund ist „um des Seyns willen“ – damit überhaupt etwas
ins Sein komme – erst zu ergründen. Das bedeutet aber, wie
Heidegger zehn Jahre später in der Besinnung ausführt, daß

66 „De plus, supposé que des choses doivent exister, il faut qu’on puisse rendre
raison, pourquoy elles doivent exister ainsi, et non autrement“ (ebd.).

110



erst einmal zu zeigen ist, „wie aus dem Wesen des Seyns der
Ursprung des Nichts sich enthüllt und daß in der Ab-gründig-
keit des Seyns der Grund des Grundes (des warumhaft zu
Erfragenden) schwebt“ (GA 66, 267). Der Grund des Grun-
des ist die Potentialität des Willens. In ihr muß der Wille erst
noch einen Grund finden, um wirklich-wirkender Grund von
etwas zu werden. Solange er einen solchen Grund (Boden,
Fundament) nicht gefunden hat, ‚schwebt sein Geist über den
Wassern‘. Denselben Gedanken finden wir übrigens schon bei
Franckenberg: „Die ewige Freyheit ist wie ein Nichts und ist
doch alles, und ist der Wille in dem ewigen Nichts […] und
schwebet in der Krafft GOttes.“67

Unter diesem Gesichtspunkt hat Böhme die Frage nach
dem Nichts schon gestellt und damit im Prinzip Schellings
und Heideggers Auseinandersetzung mit der Warumfrage vor-
weggenommen: „Was ist der Abgrund aller Dinge, da kein
Geschöpfe ist, als das ungründliche Nichts?“68 Böhme fragt
hier nicht nach dem Grund, sondern nach dem „Abgrund
aller Dinge“. Der Abgrund aller Dinge soll als solcher etwas
sein, darin nichts ist (kein Geschöpf) außer dem ungründli-
chen Nichts! Was ist nun aber das „ungründliche Nichts“? Ist
es nicht dasselbe Nichts, von dem Leibniz neun Jahrzehnte
später (1714), und zwar ebenfalls in einer seiner Vermächtnis-
schriften, unterstellt, daß es bereits durch den zu erfragenden
Grund der Warumfrage überwunden und damit aufgehoben
ist als nicht Nichts? Die Nichts-Frage scheint demnach völlig
sinnlos und überflüssig. Es gibt ja etwas und nicht nichts. Und

67 Franckenberg: Nosce te ipsum (1675), 79.
68 Böhme: Quaestiones Theosophica, 2. Frage. Zu Böhmes Neufassung des

Begriffs „Nichts“ als Ungrund des Seins siehe Ebbestad Hansen (1995) und
Kosian (2001).

111



es gibt demzufolge auch schon einen Grund dafür, den es als
solchen nur noch zu erfragen gilt. Warum dann aber noch
nach dem fragen, was es offensichtlich nicht gibt: das Nichts?
Was Böhme dazu sagt, ist letztlich nichts anderes als das, was
Heidegger im Verhältnis zwischen Leibniz und Schelling als
das „Schwierigere“ herausgestellt hat:

Das erste und gröste Mysterium ist der Abgrund; da sich das Nichts
in einen Willen einführet, der Vater heisset, oder der Urstand zum
Etwas.69

Nicht ‚daß Etwas ist‘, macht demnach das „Schwierigere“, das
„erste und größte Mysterium“ aus, sondern daß zuerst Nichts
ist, und daß sich das Nichts in seiner eigenen Abgründigkeit
erst noch in einen Willen einführen muß, um Grund oder
„Urstand zum Etwas“ zu werden. Das Nichts ist „das Unge-
heuerste im Wesen des Seyns“ (GA 67, 59). „Denn GOtt hat
alle Dinge aus Nichts gemacht und dasselbe Nichts ist er sel-
ber.“70 Wenn er aber das Nichts selber ist, dann muß er auch
sich selbst aus Nichts erst gemacht haben, um Grund aller
Dinge zu werden. Der erste Grundsatz kann somit nicht lau-
ten: „Nihil est sine ratione“, sondern wie Baader in einer seiner
Privatvorlesungen über Böhme sagt: „Causa non efficit sine

69 Böhme: Psychologia vera, 1, 120. Mit Bezug auf diese Stelle hat Schmidt-
Biggemann bereits auf den entscheidenden Unterschied zwischen Böhmes
Nichts-Frage und der Leibnizschen Warum-Frage hingewiesen: „Im Nach-
hinein weiß man zwar, daß etwas passierte, aber das daß selbst, warum Gott
in seinem Ungrund sich selbst ermöglicht und warum er sich erkennt und
warum er aus seinem Willen schafft, bleibt unergründlich“ (Schmidt-Bigge-
mann (1994), 116f.). Der Satz vom Grund kann diese Entscheidung niemals
einholen. Jean Grondin (1999) sieht darin die „befreiende Erfahrung, die Hei-
degger mit intimer Kongenialität in Schelling entdecken konnte“ (a.a.O., 67).
Vgl. dazu auch Iber (1994), 349ff.

70 Böhme: De signatura rerum, 6, 8.

112



ratione […]. Die causa kann nemlich nicht unmittelbar effec-
tiv werden, sondern muss sich in einen Grund einführen, um
effectiv zu werden.“71 Warum sich nun aber der Wille in einen
Grund „einführet“, das ist nicht wieder durch einen Grund
zu erklären. Denn eben darin liegt das „Mysterium“ der freien
Entscheidung im „ungründlichen Nichts“.

5. Der Ungrund als Selbstbewegungsquelle

Folgende Fragen drängen sich nun auf, und zwar auch und
gerade, weil es sich hier laut Böhme um ein „Mysterium“
handelt: Wenn sich das Nichts erst in einen Willen einführen
muß, um Grund oder „Urstand zum Etwas“ zu werden, wie
ist dann diese „Einführung“ zu begreifen, wenn nicht wieder
durch einen Grund? Kann es eine grund-lose Entscheidung
überhaupt geben? Und wie soll sich das Nichts in einen Grund
einführen? Aus Nichts wird nichts – oder doch?72

Nun entstehet eben hier das große Räthsel aller Zeiten, wie doch
etwas ausgehen könne von dem, was weder nach außen wirkend,
noch auch in sich selber etwas ist. (WA, 135)

An ein Werden oder Anfangen aus dem Vorhergehenden ist hier
schlechterdings nicht zu denken: denn vor dem sich erzeugenden
Willen war die Ewigkeit als ein Nichts und konnte daher auch
nichts anderem thätig vorausgehen, noch der Anfang zu etwas
seyn. (ebd., 137)

71 Baader: J. Böhme’s Lehre: Von der Gnadenwahl (1829), SW 13, 65.
72 Vgl. dazu Heideggers spektakuläre Umkehrung des alten Satzes ex nihilo

nihil fit in: „ex nihilo omne ens qua ens fit. Im Nichts des Daseins kommt erst
das Seiende im Ganzen seiner eigensten Möglichkeit nach, d.h. in endlicher
Weise, zu sich selbst“ (GA 9, 120).

113



Wenn aber an einen Anfang aus einem vorhergehenden Grun-
de nicht zu denken ist, wie soll dann der Wille sich jemals aus
etwas erzeugen können, das an sich Nichts ist? Im Hinblick
auf diese Frage hat Friedrich Oetinger wiederum einen ent-
scheidenden Hinweis gegeben. Unter dem Artikel „Anfang,
Arche“ sagt er dazu in seinem Biblischen Wörterbuch folgen-
des: Wenn die „Kraft Gottes“ erst dadurch „zu einem Anfang“
wird, „indem diese Kraft sich faßt zum Wirken und Leiden in
einem Subjecto“, dann muß dieses Principium

nichts vor sich haben, das wieder ein Principium ist wie das Princi-
pium rationis sufficientis, sondern es muß sein, gleich als wenn
durch die Kraft aus einem Tod ein Leben würde, das also in sich
wirkt und wohnet, und das, darin es wohnt, heißt Natur, Brunn
der ewigen Natur, nach PYTHAGORA, worin ein perpetuum fieri
ist. 73

Oetinger spielt hier zunächst auf Böhmes „Wiedergeburt“ an:
Was er gesehen habe, lasse sich „mit nichts vergleichen als nur
mit dem deme, wo mitten im Tode das Leben geboren wird“.74

Die Wohn- und Wirkstätte, in der nun aber „mitten im Tode“
das Leben geboren wird, ist die „Natur“ oder „der Brunn
der ewigen Natur“. Und das sei das, worin nach Pythagoras
ein ewiges Werden und Vergehen (perpetuum fieri) stattfinde.
Oetinger bezieht sich damit auf den sogenannten pythago-
reischen Eid. Die Formel dieses Eides ist durch Theon von
Smyrna (2. Jh. n.Chr.) und Jamblich (4. Jh.) überliefert. Nach
Jamblich soll diese Formel von Pythagoras selbst stammen
und einen geheimen Schlüssel zum Verständnis der ganzen
Natur und des Kosmos enthalten, so daß die Pythagoräer auf
diese Formel zu schwören pflegten:

73 Oetinger: Biblische und Emblematisches Wörterbuch, 31.
74 Böhme: Morgenröthe, 19, 12; s.o. 46f.

114



o’, mÄ t‰n ÅmetËrac sof–ac eÕrÏnta tetrakt‘n, pagÄn Çenàou f‘-

sewc ˚iz∏mat+ Íqousan.

Nein, bei Ihm, der die ‚Heilige Vier‘ unserer Weisheit erfunden,
Quell der Wurzelkräfte des immerströmenden Werdens.75

Auch hier stellen sich zunächst zwei Fragen:

1. Wie kommt Oetinger dazu, die visionäre Wesensschau Böh-
mes unmittelbar mit Pythagoras und seinem Eid in Verbin-
dung zu bringen? Und

2. Was hat das mit dem Satz vom Grund und der Warumfrage
zu tun?

Zur ersten Frage: Die Theosophie Böhmes wurde schon sehr
früh mit dieser Eidesformel in Verbindung gebracht, so bereits
von Franckenberg: „Diß ist der Brunnen der Weißheit /
der Ewigkeit / aus welchem das höchste Gut herflieset /
die D-Wurtzel / der unbegreifflich- und unbeschreiblichen
Tieffe […].“76 Franz von Baader, der mehrere Schriften über
die Tetraktys verfaßt hat, 77 vertritt die Ansicht, daß Böhme
„über das Quaternar als vierte Naturgestalt und Lichtwurzel“
„die tiefste Einsicht gewonnen hat“. 78 Auch diese Einsicht
weist wieder auf die Valentinianer zurück, wie durch Irenäus
bezeugt wird: Nach ihrer Lehre setze sich die pythagoreische
Vierheit aus dem zusammen, was aus der Tiefe (b‘joc) in der
ewigen Stille des Nichts (sig†) als Denken (no‹c) der Wahrheit

75 Jamblichus: De vita Pythagorica, XXVIII, 150 (Nauck). Übersetzung von
Michael v. Albrecht.

76 Franckenberg: Nosce te ipsum, 26. Siehe auch Böhme selbst: „denn der Brunn
der Tieffe mag in keinem Geiste, er sey Engel oder Mensch, ergriffen werden“
(Von den drey Principien, 5, 18).

77 Vgl. dazu Grassl (1993).
78 Baader: Vorlesungen über speculative Dogmatik, SW 8, 261.

115



(Çl†jeia) hervorgegangen sei. 79 Und das sei, auf das 1. Buch
Moses bezogen, die Vierheit von Abgrund, Finsternis, Wasser
und dem schwebenden Geist über dem Wasser (Wahrheit). 80

In der Neuzeit wurde die Tetraktys von dem Humani-
sten und Hebraisten Johannes Reuchlin (1455–1522) wieder-
entdeckt: „unu & duo cum essentia divina producunt quater-
nitudine illam Tetractyn.“81 In den Weltaltern geht Schelling
ausführlich auf diese These ein (SW VIII, 272ff.; vgl. SWA,
181f.). Auch er sieht im unaussprechlichen Tetragramm Jhvh
„die Vorstellung von einer noch jenseits der Dreiheit der Per-
sonen liegenden Zweiheit in der Einheit des göttlichen We-
sens“ (ebd., 274). Oetinger hat dafür einen Ausdruck geprägt,
den Schelling in der Freiheitsschrift übernommen hat, den
Ausdruck einer „eignen, von der höchsten Gottheit unabhän-
gigen Selbstbewegungsquelle“ (ebd., 277f.):

Es gibt Dinge, die da ausser dem Leben und bewegen GOttes
entstanden, [….] welche aus dem Brunnen des Abgrundes als eine
Selbst-Bewegungs-Quelle oder als ein Principium der Finsterniß
entstanden.82

[…] Ich habe gleich Anfangs gemeldet, daß in GOttes Selbständig-
keit, welche aus der Tieffe der Gottheit, aus einem Ungrund in einen
Grund gekommen zu seyn muß concipirt werden, eine besondere
Selbst-Bewegungs-Quelle seye.83

Wenn Schelling in der Freiheitsschrift sagt, „daß der Begriff
des Werdens der einzige der Natur der Dinge angemessene“

79 Irenäus: Contra Haereses, I, c. 1, 1.
80 Ebd., I, c. 18, 1.
81 Reuchlin: De arte cabalistica (1575, ND 1983), XXXIX (192). Zur Tetraktys

bei Reuchlin siehe Beierwaltes (1994), 328ff.
82 Oetinger: Die Lehrtafel der Prinzessin Antonia, 172.
83 Ebd., 177.

116



sei, die Dinge aber ihren Grund nicht schon in Gott selbst
hätten, sondern in dem, „was in Gott selbst nicht Er Selbst
ist“ (SW VII, 358f.), dann ist damit nichts anderes gemeint.
Für den Menschen ist dieser Grund „die Selbstbewegungs-
quelle zum Guten und Bösen“, denn „was er auch wähle, es
wird seine That seyn“ (ebd., 374). Auch in dem Punkt knüpft
Schelling unmittelbar an Oetinger an. In dessem Swedenborg-
Buch heißt es: „Die Seele hat die Selbst-Bewegungs-Quelle
zum Guten und Bösen in sich, was sie erwählt, davon wird sie
hier wieder erwählt, […]“.84 Oetinger bezieht sich wiederum
auf eine Stelle in Böhmes Apologie wider Tilken: „Die Seele
des Menschen […] hat das Centrum zum Feuer und Licht
in sich, zum Bösen und Guten; was sie erwehlet; vom selbi-
gen wird sie wieder erwehlet und aufgenommen.“85 Formal
kommt in dieser Wahl bereits der Zirkel der Existenzialphilo-
sophie zum Ausdruck: „Das ‚Wesen‘ des Daseins liegt in seiner
Existenz“ (SuZ, 42; vgl. ebd., 314f.). D.h. der Mensch wird erst
zu dem, was er ist, durch das, was er in seiner Existenz (Sein-
zu-können) selber wählt: „es ist ein Ur- und Grundwollen,
das sich selbst zu etwas macht und der Grund und die Basis
aller Wesenheit ist“ (SW VII, 385). Allerdings: Auch das ist
jetzt nicht so zu verstehen, als ob der Mensch Grund seiner
Existenz wäre! Er kann sich nur zu etwas machen, sofern er
die „Selbstbewegungsquelle zum Guten und Bösen“, d.h. zum
Seinkönnen und Seinwollen, schon „in sich“ hat. In der Schrift
Die Philosophie der Alten (1762) deutet Oetinger diese ‚Quelle
der ewigen Natur‘ (pagÄ Çenàou f‘sewc) als eine Quelle von
Kräften, die im Streit miteinander liegen:

84 Oetinger: Swedenborgs irdische und himmlische Liebe, 2. Teil, 235.
85 Böhme: Apologie wider Tilken, § 102.

117



Die alte Philosophie concipirt alles, was worden ist, in seinem
Innersten, als ein unsichtbares Band der Kräfte, welche in einer
Würkung und Gegenwürkung miteinander streiten, und im inner-
sten Zusammenfluß des Streits, in einer vierfachen Zertheilung,
blitzend auseinander gehen, und sich wieder in eben das Centrum,
aus welchem sie sich zertheilt, zusammen fügen, und das nennt
Pythagoras den Brunnen der ewigen Natur, woraus alles entstehet,
was worden ist und werden wird.86

Um welche Kräfte es hier geht, wird noch zu fragen sein.87

Zunächst sei nur festgehalten, daß auch Schelling den Wil-
len des Menschen als „ein Band von lebendigen Kräften“
ansieht (SW VII, 365). Doch bevor sich diese zu einem Band
zusammenfügen, müssen sie erst einmal „blitzend auseinan-
dergehen“. „Die erste Wirkung des Verstandes in ihr [in der
anfänglich regellosen Natur] ist die Scheidung der Kräfte […].“
Durch sie kommt „die dunkle Sehnsucht, etwas zu schaffen“,
erst zu sich selbst. Und auf diese Weise findet der Wille in die-
sem Quellgrund erst „das Wort jener Sehnsucht“ (ebd., 361).
Die Frage ist nun, wie der uranfängliche Wille dieses Wort
überhaupt finden konnte? Die unerhörte Antwort, die Schel-
ling darauf mit Böhme gibt, lautet: Nur so, indem er sich im
Menschen reflektiv erblickt hat:

Aber entsprechend der Sehnsucht, welche als der noch dunkle
Grund die erste Regung göttlichen Daseyns ist, erzeugt sich in
Gott selbst eine innere reflexive Vorstellung, durch welche, da sie
keinen andern Gegenstand haben kann als Gott, Gott sich selbst
in einem Ebenbilde erblickt. (SW VII, 360f.)

86 Oetinger: Philosophie der Alten, 37f.
87 Siehe Abschnitt III, 4 Evolution und Ereignis.

118



[…] denn des Menschen Leben ist ein wahrhafter Spiegel der Gott-
heit, da sich GOtt inne schauet. Er gibt seinen Glast und Kraft in
den menschlichen Spiegel, und findet sich im Menschen […].88

Der Mensch ist demzufolge „das Erste“, „worin Gott, absolut
betrachtet, verwirklicht ist“ (SW VII, 361). Im Umkehrschluß
heißt das nun aber auch, daß Gott ohne den Menschen gar
nicht existieren könnte: „Der Mensch muß sein, damit der
Gott ‚existiere‘ “ (GA 42, 207; vgl. ebd., 219f.). Denn erst im
Menschen, in der Wahl seiner Tat, hat der göttliche Urwille
eine Augenblicksstätte gefunden, worin er sich offenbar wer-
den konnte. Deshalb steht der Mensch am „Scheidepunkt“:

Der Mensch ist auf jenen Gipfel gestellt, wo er die Selbstbewe-
gungsquelle zum Guten und Bösen gleicherweise in sich hat: das
Band der Principien in ihm ist kein nothwendiges, sondern ein
freies. Er steht am Scheidepunkt; was er auch wähle, es wird
seine That seyn, aber er kann nicht in der Unentschiedenheit blei-
ben, weil Gott nothwendig sich offenbaren muß, und weil in der
Schöpfung überhaupt nichts Zweideutiges bleiben kann. (SW VII,
374)

Gott aber kann nur sich offenbar werden in dem, was ihm ähnlich
ist, in freien aus sich selbst handelnden Wesen […]. (ebd., 347)

Auch an der Stelle drängt sich zunächst wieder ein unmittel-
barer Vergleich mit Heideggers eigenem Freiheitsbegriff auf.
In der Abhandlung Vom Wesen des Grundes ist vom „welt-
entwerfenden Überstieg“ des Daseins die Rede und von der
„Urbewegung, die die Freiheit mit uns selbst vollzieht“. Ist
diese „Urbewegung“ nicht jene „Selbstbewegungsquelle“ in
uns selbst, in der das Seinkönnende durch unser Handeln zur
Entscheidung zu bringen ist?

88 Böhme: Sex puncta theosophica, 6, 14.

119



Aber das Dasein muß im weltentwerfenden Überstieg des Seienden
sich selbst übersteigen, um sich aus dieser Erhöhung allererst als
Abgrund verstehen zu können. […] Das Aufbrechen des Abgrun-
des in der gründenden Transzendenz ist vielmehr die Urbewegung,
die die Freiheit mit uns selbst vollzieht und uns damit ‚zu verste-
hen gibt‘, d.h. als ursprünglichen Weltgehalt vorgibt, daß dieser, je
ursprünglicher er gegründet wird, um so einfacher das Herz des
Daseins, seine Selbstheit im Handeln trifft. (GA 9, 174)

Jeweils geht es darum, daß der Mensch im existenzialen Zirkel
durch die Wahl seiner Tat oder den „Entwurf“ erst zu sich
selbst kommt. Was er auch wähle, es wird seine Tat sein und
damit sein Wille. Der Mensch ist deshalb nicht eigentlich schon
auf einen Gipfel gestellt. Da kann er nicht nur nicht bleiben,
sondern gar nicht sein, weil er im „weltentwerfenden Über-
stieg“ über sich selbst hinaus immer schon in den Abgrund
seines eigenen Seinkönnens eingebrochen ist. In diesem Ein-
bruch (Absturz) liegt die „Geworfenheit in den Ab-grund“,
der freie Fall. Der Mensch muß sich entscheiden. „Die Unent-
schiedenheit ist schlechthin nur der Ausgangspunct“, „um
augenblicks von ihm selbst wegzugehen“ (WA-Frg. I, 400).
In diesem Weggang liegt die „Urbewegung“, die die Freiheit
mit uns selbst vollzieht, um eine Entscheidung zu erzwingen
– zum Guten oder Bösen. Denn eben das kann nur durch die
„Wahl“ unserer eigenen Tat geschehen. Deshalb ist im Men-
schen „die ganze Macht des finstern Princips und in eben
demselben zugleich die ganze Kraft des Lichts“, „der tieff-
ste Abgrund und der höchste Himmel“ (SW VII, 363). Im
Abgrund der Freiheit selbst hingegen ist noch alles un-ent-
schieden und deshalb das Gute und das Böse „gleicherweise“
möglich. In dieser Bewegung des Vor-die-Wahl-Stellens liegt
nun das begründet, was Böhme die „Imagination“, Schelling
die „wahre Ein-Bildung“ und Heidegger die „weltbildende“

120



Transzendenz des Daseins nennen. In ihr wird die Welt zum
Anblick in ein Bild gebracht:

alda ist das Scheide-Ziel des Geistes, da wird er geboren: der ist
nun frey, […] es stehet in seiner Wahl: wo er sich hingiebet, da muß
er seyn […].89

Er steht am Scheidepunkt; was er auch wähle, es wird seine That
sein. (SW VII, 374)

[…] so entsteht auf diese Art zuerst etwas Begreifliches und Ein-
zelnes, und zwar nicht durch äußere Vorstellung, sondern durch
wahre Ein-Bildung, indem das Entstehende in die Natur hineinge-
bildet wird […]. (ebd., 361f.)

‚Das Dasein transzendiert‘ heißt: es ist im Wesen seines Seins welt-
bildend, und zwar ‚bildend‘ in dem mehrfachen Sinne, daß es Welt
geschehen läßt, mit der Welt sich einen ursprünglichen Anblick
(Bild) gibt […]. (GA 9, 158)

Imagination, Ein-Bildung und Weltbildung sagen hier das-
selbe: Um zu sich selber zu kommen, muß sich der Mensch
durch die Wahl seiner Tat in eine Welt hineinbilden. Nun gibt
es an der Stelle allerdings auch eine wesentliche Differenz.
Schelling unterscheidet hier (wie Böhme) zwischen einer gött-
lichen und einer menschlichen Imagination.90 Demgegenüber
bemerkt Heidegger in einer Fußnote, daß „durch die onto-

89 Böhme: Theosophische Puncte, 7, 3.
90 „Allein die göttliche Imagination, welche die Ursache der Specification der

Weltwesen ist, ist nicht wie die menschliche, daß sie ihren Schöpfungen
bloß idealische Wirklichkeit ertheilt“ (SW VII, 347). Was Gott sich einbildet,
das ist nicht nur wie in der menschlichen Imagination als Anblick und als
Bild ( dËa) von der Welt wirklich, sondern als Welt selbst. „Gott schaut die
Dinge an sich an“ (ebd.). Dazu müssen die Dinge jedoch in ein Bild gebracht
werden; und das ist nur mittelbar durch die „Specifikation der Weltwesen“,
der Menschen und ihrer idealischen Imagination, möglich. Gleichsam wie
das Auge muß die göttliche Imagination erst einen Blickpunkt finden, von

121



logische Interpretation des Daseins als In-der-Welt-sein […]
weder positiv noch negativ über ein mögliches Sein zu Gott
entschieden“ ist (GA 9, 159). Der Mensch weiß nichts von
einer göttlichen Urheberschaft, er weiß nur, daß er „nicht von
ihm selbst in sein Da gebracht“ worden ist (SuZ, 284), „das
Woher und Wohin bleiben im Dunkel“ (ebd., 134). Und weil
die eigene Herkunft im Dunkel bleibt, ist das Wissen, das der
Mensch von seiner Faktizität hat, ein Nicht-aus-noch-ein-Wis-
sen: Er weiß nicht, wie er aus seinem Sein herauskommen soll,
und so weiß er auch nicht, wie er da überhaupt hineingekom-
men ist. Darüber kann er nur staunen und in Angst geraten:

Die herrschende und dem Streit der Richtungen im Seyn, da es
nicht aus noch ein weiß, entsprechende Empfindung ist die der
Angst. (WA, 41)91

Nicht aus und nicht ein wissend steht das Er-staunen in einem Zwi-
schen, zwischen dem Gewöhnlichsten, dem Seienden, und seiner
Ungewöhnlichkeit, daß es ‚ist‘. (GA 45, 168)

Allein, im Wissen um das Nichtwissen des eigenen Seins fin-
det der Mensch nun aber doch aus sich heraus, und zwar
indem er durch die Angst (Ohnmacht) aus dem „Centrum“
seiner Selbstheit „getrieben“ wird (SW VII, 381). Wir werden
darauf zurückkommen. Zunächst sei nur darauf hingewiesen,
daß die anfängliche Differenz zwischen Heideggers einseiti-
gem und Schellings zweiseitigem Begriff der Einbildung bzw.

dem aus die Natur als Welt offenbar werden kann. Dieser Blickpunkt ist der
Mensch.

91 Vgl. dazu auch Baader: „jene beengende Angstunruhe (angustia) als ein
Nichtbleibenkönnen und doch nicht von der Stellekönnen, welcher Wider-
spruch jene sich selbst verschlingende Rotation, jenes Ixionsrad gibt, das ich
als das Centrum (Lebenscircel) und die Wurzel alles Natur- und Creaturle-
bens bereits bemerklich machte“ (Über den Blitz, SW 2, 31f.).

122



Weltbildung von diesem Punkt der Außer-sich-Setzung oder
Ent-setzung („Ekstase“) her aufzulösen ist. 92 Der Mensch hat
sich nicht selbst in sein Da gebracht. Als Scheidepunkt des
Seins ist er schon die Imagination und Artikulation eines ande-
ren ungründlichen Willens, der sich in den Menschen, in den
Gesichtskreis seines Daseins hineingebildet hat, und zwar, wie
Schelling jetzt sagt, als „der in der Tiefe verschlossene göttliche
Lebensblick, den Gott ersah, als er den Willen zur Natur faßte“
(SW VII, 363). Heidegger bemerkt dazu in seiner Schellingvor-
lesung: „Diese Stelle verstehen, heißt die ganze Abhandlung
begreifen“ (GA 42, 93). Bereits in seiner Freiburger Vorle-
sung vom WS 1929/30 deutet Heidegger an, warum hier der
Schlüssel zur ganzen Freiheitsabhandlung liegt:

Der Entwurf enthüllt das Sein des Seienden. Darum ist er, wie wir
im Anschluß an ein Wort Schellings sagen können, der Lichtblick
ins Mögliche-Ermöglichende überhaupt. Der Blick ins Licht reißt
die Finsternis als solche herbei […]. (GA 29/30, 529f.)

Der weltbildende „Entwurf“ ist der „Lichtblick“. Doch ohne
die Finsternis wäre dieser Blick nicht möglich. Das Licht kann
nur in der Finsternis scheinen. Schelling selbst knüpft hier, wie
auch schon Böhme, an die hermetische und cusanische Lehre
vom „Sehen Gottes“ (KÏrh KÏsmou, gotes ouge, Visio Dei)
an. Die Gottheit verhält sich demnach zum Menschen wie
das Auge, das etwas sehen will – als ein „ungründlich Auge“
aber „in nichts stehet oder siehet, dann es ist der Ungrund“93 –,
zum Standort oder zum Blickpunkt des Sehens. Und das ist der
Lichtblick im Menschen, worin „per medium oculi specularis“
(Cusanus)94, wie in einem „Spiegel“ (Böhme) oder einer „inne-

92 Siehe Abschnitt III, 3 Annihilation und Ekstase.
93 Böhme: De signatura rerum, 3, 2.
94 Cusanus: De Visione Dei, Op. VI, 30.

123



ren reflexiven Vorstellung“ (Schelling) die Natur der Erde erst
aufgeschlossen wird.95 In den Weltaltern bestimmt Schelling
das menschliche Wesen deshalb auch als „Blick der lautersten
Gottheit“ (WA, 16) und als „Verknüpfungspunkt des ganzen
Weltalls“, in dem „eigentlich alles ersehen worden“ (SW VIII,
297).

So also erblickte der Ewige in dem unmittelbaren Gegenbildlichen
seines Wesens zuerst alles, was einst in der Natur seyn sollte […].
(WA, 156)

Gott kann die Welt nur mit den Augen des Menschen sehen.
Denn erst in ihm, im gelichteten Bezirk seines Daseins, hat die
„Sehnsucht des Einen“ einen Blickpunkt gefunden, von dem
aus die Natur als Sein einer aufgehenden Welt in den Blick
treten konnte. Deshalb ist der Mensch nicht bloß Geschöpf
wie alle anderen Dinge der Natur, sondern das „freie Band
der Kräfte“ oder der „Bund“, durch den sich die Gottheit
notwendig mit der Natur als Blick-Stätte ihrer Entbergung
verbunden hat: „In ihm sind alle Dinge erschaffen, so wie
Gott nur durch den Menschen auch die Natur annimmt und
mit sich verbindet“ (SW VII, 411). Das bedeutet nun aber
auch, wie Heidegger in seiner Schellingvorlesung darlegt, daß
der Grund für das Sein der Dinge nicht schon unmittelbar in
Gott liegt. Erst im Menschen, in der „aufleuchtenden Helle“

95 Im Stobaios-Exzerpt KÏrh KÏsmou aus dem Corpus Hermeticum wird die
Entstehung der Welt damit erklärt, daß der Demiurg den Göttern mehr Licht
schenkte, um in der Finsternis eine Stätte (o⁄koc) zu finden, von der aus die
Natur sichtbar werden konnte (Das Corpus Hermeticum Deutsch, Teil 1,
420–446). In der Schrift De Visione Dei hat Cusanus dieses Verhältnis am Bild
eines Allsehenden (Eicona cuncta videntis) demonstriert, das durch jeden
einzelnen Betrachter von seinem Blickpunkt aus hindurchzusehen scheint
(De Visione Dei, Op. VI, 5ff.). Vgl. dazu auch schon Meister Eckhart: „min
ouge und gotes ouge daz ist ein ouge und ein gesiht“ (Werke I, Predigt 12, 148).

124



seines Gesichtskreises, erblickt der Gott das, was er „im Dun-
kel der Sehnsucht“ gesucht hat – einen Grund für das Erschei-
nen der Welt:

Da aber der Grund in Gott zwar nicht er selbst, aber doch von
ihm nicht geschieden ist, und da der Grund als Sehnsucht eben das
sucht, was der Verstand erblickt, ‚ist‘ dieses Sicherblicken zugleich
das Aufleuchten der Helle im Dunkel der Sehnsucht. Gott erblickt
sich selbst in der im Dunkel des Grundes aufleuchtenden Helle.
(GA 42, 229)

In diesem „Sicherblicken“ liegt das beschlossen, von dem wir
in dieser Studie ausgegangen sind: Die Geburt des Willens aus
dem Ungrund der Freiheit im Menschen als Augenblicksstätte
der Welt.

Die geistliche Geburt / die sich in mir eraeugt /
Ist eins mit der durch die den Sohn Gott Vatter zeugt.

(Cherubinischer Wandersmann, V, n. 250)

Im folgenden nehmen wir diesen Gedanken wieder auf. Dabei
wollen wir insbesondere der Frage nachgehen, inwieweit Hei-
deggers eigenes Denken des „Ereignisses“ als „Er-äugen“ des
Seins aus diesen Spekulationen im eigentlichen Sinne des Wor-
tes (speculari) hervorgegangen ist: umherspähen, Ausschau
halten nach dem, von wo aus etwas erst in den Blick gelangt,
um in der „aufleuchtenden Helle“ als Erscheinendes, Seiendes
sichtbar zu werden.

125





III. Das Auge im Ungrund
(Gottes Auge und Menschen-Blick)

[…] ausser der Natur ist das Nichts, das ist ein Auge
der Ewigkeit, ein ungründlich Auge, das in nichts stehet
oder siehet, dann es ist der Ungrund.

(Böhme: De signatura rerum, 3, 2)

Der Wille des Menschen ist […] der in der Tiefe ver-
schlossene göttliche Lebensblick, den Gott ersah, als er
den Willen zur Natur faßte.

(Schelling: Über das Wesen der
menschlichen Freiheit, SW VII, 363)

Er-eignen heißt ursprünglich: er-äugen, d.h. erblicken,
im Blicken zu sich rufen, an-eignen.

(Heidegger: Der Satz der Identität, GA 11, 45)

1. Imagination und Ereignis

Im selben Jahr, in dem Heidegger seine erste Vorlesung über
die Freiheitsabhandlung hielt, also 1936, hatte er mit der Abfas-
sung der Beiträge zur Philosophie begonnen. Der in Klammern
gesetzte Untertitel der Beiträge lautet „Vom Ereignis“. Hei-
degger unternahm hier erstmals den Versuch, die Seinsfrage
vom „Ereignis des Seyns“ aus zu denken. Was darunter zu ver-
stehen ist, wurde allerdings erst zwei Jahrzehnte später in dem
Vortrag Der Satz der Identität (1957) öffentlich zur Anzeige
gebracht:

127



Das Wort Ereignis ist der gewachsenen Sprache entnommen. Er-
eignen heißt ursprünglich: er-äugen, d.h. erblicken, im Blicken zu
sich rufen, an-eignen. (GA 11, 45)

Zunächst scheint hier der methodische Grundsatz der Phäno-
menologie durch, von dem Heidegger in Sein und Zeit aus-
gegangen war. In den Ideen zu einer reinen Phänomenolo-
gie charakterisierte Edmund Husserl die „originär gebende
Anschauung“ als das „Prinzip aller Prinzipien“. Das Prinzip
liege darin,

daß jede originär gebende Anschauung eine Rechtsquelle der Er-
kenntnis sei, daß alles, was sich uns in der ‚Intuitio‘ originär, (sozu-
sagen in seiner leibhaften Wirklichkeit) darbietet, einfach hinzu-
nehmen sei, als was es sich gibt, aber auch nur in den Schranken, in
denen es sich da gibt, […].1

Auch im „Ereignis“ geht es wesentlich um das Anschauen oder
Erblicken einer Sache: er-eignen heißt er-äugen. Grundsätz-
lich verschieden ist jedoch die „Sache selbst“, die als solche in
den Blick gebracht werden soll.

Für Husserl ist die Sache selbst das gegenständlich Er-
scheinende (das Noema), so wie es sich in den intentionalen
Akten der transzendentalen Subjektivität unmittelbar als sol-
ches konstituiert. Für Heidegger hingegen ist die Sache selbst
die Blickstätte oder das „Dasein“. Das Dasein entspricht hier
dem, was Heidegger in seinem Kantbuch (1929) erstmals als
„Einbildungskraft“ erörtert hat:

Das Dasein ist als die entwerfend-geworfene Gründung die höchste
Wirklichkeit im Bereich der Einbildung, gesetzt, daß wir damit
nicht nur ein Vermögen der Seele und nicht nur ein transzenden-

1 Husserl: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen
Philosophie, Hua III/1, 51.

128



tales verstehen (vgl. Kantbuch), sondern das Ereignis selbst, worin
alle Verklärung schwingt. (GA 65, 312)

Durch die „Einbildung“ als Ereignis kommt der Mensch erst
in sein Da-sein. Das aber bedeutet, daß das Vernehmen des
Seienden gerade kein unmittelbares einer intentio ist, sondern
ein Eingebildetes:

Die ‚Einbildung‘ als Geschehnis der Lichtung selbst. Nur ist ‚Ein-
bildung‘, imaginatio, der Name, der nennt aus der Blickstellung des
unmittelbaren Vernehmens des Ón und Seienden. Von da aus gerech-
net ist alles Seyn und dessen Eröffnung ein zum vermeintlich Hand-
festen hinzukommendes Gebilde. Aber alles ist hier umgekehrt,
‚eingebildet‘ im gewöhnlichen Sinne ist immer das sogenannte
‚wirkliche‘ Vorhandene, hereingebildet, zum Scheinen gebracht in
die Lichtung, in das Da. (ebd.)

Der Mensch kann jeweils nur das sehen, wo er hineingebildet
wurde. Von dieser „Lichtung“ aus stellt sich für ihn die leitende
Frage, wie er da eigentlich hineingekommen ist:

Wie aber naht ein Geleit, wenn nicht das Ereignis sich lichtet, das
rufend, brauchend das Menschenwesen er-äugnet, d.h. er-blickt
und im Erblicken Sterbliche auf den Weg des denkenden, dichten-
den Bauens bringt? (GA 7, 98)2

Offensichtlich sollte durch den Menschen etwas in den Blick
gebracht werden. Darum ist das Verhältnis zwischen „Göttern
und Menschen eine Geschichte ihres Erblickens“ (GA 66, 246).
Doch bevor die Götter im Menschen – in seinem Denken,

2 Überwindung der Metaphysik (1936–1946). Eine ganz ähnliche Äußerung fin-
den wir in Baaders Abhandlung Über den Blitz: Unser ganzes „Zeitleben“
habe keinen anderen Zweck und Sinn als den, das „Baugerüst“ „der bil-
denden, bauenden, göttlichen Licht- und Liebe-Region zu werden“ (Baader,
SW 2, 42).

129



Dichten und Bauen – das Sein der Natur ersahen, war das
Nichts:

Ausser der Natur ist GOtt ein Mysterium, verstehet in dem Nichts,
dann ausser der Natur ist das Nichts, das ist ein Auge der Ewigkeit,
ein ungründlich Auge, das in nichts stehet oder siehet, dann es ist
der Ungrund; und dasselbe Auge ist ein Wille, verstehet ein Sehnen
nach der Offenbarung, das Nichts zu finden.3

Der Wille wird hier von Böhme als Auge gedacht, das etwas
sehen will. Doch dazu muß das Auge erst einmal das finden,
worin etwas sichtbar werden soll: das Nichts. Das Nichts ist
die im Ungrund noch nicht ersehene, sondern nur ersehnte
Offenbarung im Nichts! Wenn außer der Natur Nichts ist,
und wenn auch das „Auge der Ewigkeit“ als ein „ungründlich
Auge“ „in nichts stehet oder siehet“, weil es der Ungrund
selber ist, dann kann das Seiende nicht schon als ens crea-
tum mit der Hervorbringung oder Erschaffung durch eine
höchste Wirkursache erklärt werden. Denn sonst müßte das
Sein – daß etwas ist und nicht Nichts ist – wieder mit dem Sein
eines anderen, an sich schon gegeben ‚ewigen‘ und höchsten
Seienden (Óntwc Ôn, summum ens) erklärt werden. Damit aber
bliebe das Eine ungedacht und vergessen im Sinne der „Seins-
verlassenheit“, nämlich wie überhaupt etwas in Abscheidung
vom Nichts als etwas – als Gott und Mensch, als Welt und
Erde – zum Sein kommen soll: „Keine Erklärung des Seien-
den (durch den Schöpfer und Erlösergott) […] vermag je das
Seyn einzuholen“ (GA 66, 59; vgl. GA 65, 110ff.). 4 Auch Gott
ist schon ein Seiendes, sofern er als wirklich-wirkender Wille
gedacht wird. Als Seiendes steht er nicht über dem Sein:

3 Böhme: De signatura rerum, 3, 2.; s.o. 62.
4 Vgl. dazu auch mein Nachwort zu GA 67, 271f.

130



Ein Gott, der über das Sein sich erheben möchte oder gar erhoben
wird und zur Quelle (Ursache) des Seins (nicht nur des Seienden)
gemacht wird, ‚ist‘ kein Gott und kann kein Gott sein. Anfänglicher
denn jeder Gott ist das Seyn. (GA 69, 132)

Es ist also nicht so, daß da zuerst ein allmächtiges ewiges Wesen
‚ist‘, das dann irgendwann Himmel und Erde schuf. Mit die-
ser kausalen Vorstellung wird gerade das übersprungen, was
den Anfang der Schöpfung als Anfang des Seins auszeichnet,
d. i. die creatio ex nihilo als Übergang des Seins von Nichts in
Etwas. 5 Auch Gott selbst muß hierbei erst ins Sein kommen,
um als wirklich-wirkender Wille offenbar zu werden. Ande-
rerseits heißt das nun freilich auch, daß das Sein „nie ‚Ursache‘
[ist] für das Seiende, sofern man mit ‚Ursache‘ ein Wirkendes
meint, das stets von der Art des Seienden sein muß“ (GA 69,
22). Das Sein ist nicht Ursache für das Seiende, sondern der-
jenige Augen-Blick, in dem etwas zum gegenwärtigen Anwe-
sen in ein Bild gebracht wird. Allein, diese Ein-Bildung oder
Weltbildung kann jetzt nur durch „Imagination“ im Menschen
geschehen:

Das ist das grosse Wunder-Auge, ohne Ziel und Grund, da alles
inne lieget, und ist doch auch ein Nichts; es werde denn im begeh-
renden Willen zu einem Etwas gemacht, das durch Imagination
geschieht […].6

Darum lieget es gar an der Imagination: was ein Mensch in seine
Begierde einlasset, darinn stehet die Bildniß.7

In welche Welt sie [die Seele] sich nun eineignet und ergiebet, von
derselben bekommt sie Wesen in ihrer Imagination. 8

5 Siehe dazu die Leitworte im Anhang, 213f.
6 Böhme: Menschwerdung, 2. Teil, 3, 8.
7 Böhme: Das umgewandte Auge, n. 21.
8 Böhme: Sex puncta theosophica, 7, 20.

131



Fast scheint es, als ob Böhme intuitiv eine der grundlegend-
sten Einsichten Heideggers vorweggenommen hätte. Böhme
spricht hier von der „Einführung“, „Eineignung“ und „Erge-
bung“ der Seele in ihrer Imagination; und Heidegger von der
„Eignung“, „Zueignung“ und „Übereignung“ des Daseins in
seine Zugehörigkeit zum Ereignis: „Sofern das Da-sein sich
zu-geeignet wird als zugehörig zum Ereignis, kommt es zu
sich selbst, aber nie so, als wäre das Selbst schon ein vorhande-
ner, nur bisher nicht erreichter Bestand“ (GA 65, 320). Wenn
Böhme im selben Sinne sagt, daß die Seele durch die „Eineig-
nung“ erst ihr Wesen bekommt, so steht das grundsätzlich im
Widerspruch zu dem, was Descartes zwei Jahrzehnte später
behaupten wird. Das Cogito findet sich nicht schon in apo-
diktischer Seinsgewißheit vor; vielmehr kommt es in dieser
Eineignung erst zu sich selbst. Böhmes Unterscheidung zwi-
schen den zwei Kräften des „In“ und des „Bei“ erinnert in
dem Zusammenhang unmittelbar an die „Existenzialien“ von
Sein und Zeit:

alsdenn alhier werden nun 2 Wesen verstanden, als die ungeformte
Kraft, das ist In: Und die geformte Kraft, die heist Bey, denn sie
ist in das Etwas zur Beweglichkeit getreten; das In ist stille, aber
das Bey ist gefast: und aus diesser Fassung und Scientz urständet
Natur und Creatur, samt allem Wesen.9

Es geht hier um den „ungründlichen Willen“, der sich erst
noch „ins Centrum zu einem Grunde“ fassen muß, um bei
sich zu sein. In dieser sich formenden Fassung des In-Sein-
Bei liegt das begründet, was Böhme den „Urstand“ nennt und
Heidegger die „Inständigkeit“, d. i. das In-einer-Welt-zu-ste-
hen-Kommen als Eigentum des Selbst: „Die Inständigkeit in
diesem Geschehnis des Eigentums ermöglicht erst dem Men-

9 Böhme: Gnaden-Wahl, 2, 11. Vgl. dazu SuZ §§ 41; 64.

132



schen, geschichtlich zu ‚sich‘ zu kommen und bei-sich zu sein“
(GA 65, 320). Schelling sieht im „Urstand“ dieser „göttlichen
Bewegung“ das, was „als das letzte vom Weltprozeß stehen
blieb“: den Verstand (EPh, 126). Von ihm her gesehen ist
jetzt das Verhältnis zwischen Gott und Mensch, Auge und
Lebensblick primär nicht ein metaphysisch-kreationistisches,
sondern ein magisch-anziehendes Verhältnis. Deshalb spricht
Schelling vom „wahren Guten“, das „nur durch eine göttliche
Magie bewirkt werden könne“ (SW VII, 391). „Die Welt sollte
mittelbar durch den Menschen in Gott aufgenommen sein: er
sollte der magische Beweger, der unmittelbare Gott der Natur
sein“ (EPh, 140). In seinem Blick sollte „durch wahre Ein-
Bildung […] das Entstehende in die Natur hineingebildet“
werden (SW VII, 361f.).

Nun ist nicht zu bestreiten, daß gerade dieser „spekulativste
Gedanke“ Böhmes in der Philosophie den größten Widerstand
erfahren hat. Hegel sah darin nicht göttliche Magie, sondern
„die Hölle und den Teufel, der durch sich selbst sich in sich
hinein imaginiert“. 10 Wer hier zum Teufel geschickt werden
soll, ist klar: „Indem Hegel Böhme die Annahme einer unphi-
losophischen Darstellungsart philosophischer Inhalte sui ge-
neris zum Vorwurf macht, will er zielbewußt seinen zeit-
genössischen Gegner treffen.“11 So sei die ganze Darstellungs-
art „roh und barbarisch“, weil sie das Sein nicht auf den
Begriff bringe, sondern durch irrationale Wirkmächte wie
„Qualitäten, Geister, Engel“ usw. zu erklären versuche. 12 In
der Tat liegt hier der strittige Punkt. Ist das, was ist und was

10 Hegel: Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie III, WW 20, 109;
vgl. ebd., 91–119.

11 Bal (1998), 251.
12 Hegel, a.a.O., 95ff.; 118.

133



werden soll, rein begrifflich zu „durchdringen“?13 Franz von
Baader drehte den Spieß um, indem er Hegel in der Hinsicht
eine jungfräuliche Ahnungslosigkeit bescheinigte:

Unsere Philosophen und Theologen haben sich seit langem sowohl
von den Worten: Imagination und Magie, als von deren Verständ-
niss fern und keusch gehalten, wogegen die deutschen Naturphi-
losophen: Paracelsus und Jacob Böhme im Verbande der Begriffe
der Magia, der Imaginatio und des Magnes den Schlüssel zu aller
geistigen und natürlichen Genesis nachwiesen; wie denn das Wort:
Magie, mit Macht, machen (ich mag oder vermag), dieselbe Ab-
stammung hat, […].14

Auch Schelling spricht von „der Grenze zwischen Theo-
sophie und Philosophie, welche der Wissenschaftsliebende
keusch zu bewahren“ sucht (WA, 7f.). Er selbst wahrt diese
Grenze nicht, zumindest nicht in den Weltaltern, wie Wil-
helm G. Jacobs meint. 15 „Denn diesen Vorzug haben die theo-
sophischen Systeme vor allen bisher geltenden, daß in ihnen
wenigstens eine Natur ist“ (ebd., 8), während die „ganze neu-
europäische Philosophie seit ihrem Beginn (durch Descartes)
diesen gemeinschaftlichen Mangel [hat], daß die Natur für
sie nicht vorhanden ist“ (SW VII, 356). Der neueren Phi-
losophie fehlt es „am lebendigen Grunde“ (ebd.). Sie sieht
nicht, daß die Natur selbst als Leben gar nichts Wissenschaft-
liches, Begriffliches ist! Wie der wirkliche Gegenstand von
seinem künstlichen Bild getrennt bleibt, so bleibt die Natur
von der Wissenschaft getrennt. Allein aus dem Grund versteht
Schelling unter ‚Wissenschaft‘ etwas ganz anderes, nämlich

13 Hegel: Wissenschaft der Logik II, 222.
14 Baader: Über die Vernünftigkeit der drei Fundamentaldoktrinen des Chri-

stenthums, SW 10, 31A.
15 Jacobs (2001), 145f.

134



nicht „eine bloße Folge und Entwickelung eigener Begriffe
und Gedanken“, sondern die Kraft eines „lebendigen, wirkli-
chen Wesens“, das sich im Wissen selbst hervorbringt (WA, 3;
vgl. ebd., 8f.). Dieses „Urlebendige“ ist die Natur als Natura
naturans; und das Wissen, das die Natur in ihrem „unablässi-
gen Drang, zu seyn“ hervorbringt (vgl. SW VIII, 231f.), ist
die Macht der Imagination. Durch sie wird das, was werden
soll und als „Entstehendes“ begreiflich werden soll, allererst
in das Sein hineingebildet: „das Gewußte ist hier kein von
Anbeginn fertig daliegendes und vorhandenes, sondern ein
aus dem Innern immer erst entstehendes“ (WA, 5). Es handelt
sich dabei um eine magische Kraft, einen „Trieb“ (ebd., 3), der
in der Natur selbst liegt.

‚Magie‘ kommt von Mögen, Vermögen. Nur das vermag
der Wille zu wollen, was er mag. Und das ist das Sein. „Das
Sein als das Vermögend-Mögende ist das ‚Mög-liche‘ “, so sagt
Heidegger im Humanismusbrief (GA 9, 316f.). Durch diese
„stille Kraft des Möglichen“ (ebd.) kommt der Wille in sei-
nem Sein- und Wissenwollen, dem „Erkenntniß-“ und dem
„Zeugungstrieb“ (SW VII, 414), erst zu sich selbst. Darum ist
der reale und lebendige Begriff der Freiheit in diesem Mögen
ein Vermögen des Guten und des Bösen: „gleichsam magisch
weckt das Höhere in ihm [im Wollen] das Sehnen nach der
Freiheit“ (SW VIII, 239).

Das bedeutet nicht, wie Hegel unterstellt, daß hier als „eine
Frage der jetzigen Zeit“ „das Böse im Guten oder der Teu-
fel aus Gott“ begriffen werde.16 Aus dem Möglich-Mögenden
entspringt erst der Gegensatz von Gut und Böse (s.o. 27). Im
Seinwollen geht es zunächst nur darum, „den in sich ergrif-
fenen Lebensblick zu erhalten, […] damit immer ein Grund

16 Hegel: Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie III, 96f.

135



bleibe“ (SW VII, 361) für das, was in diesem Blick zum Vor-
schein kommen soll: „denn nicht, was ist, sondern was sein
soll, wird gewollt“. 17 Das Sollen ist vor dem Seienden und
d.h. zugleich vor dem Guten und dem Bösen zu denken:

Allein, nicht was als Seiendes wirklich, sondern was durch das Seyn
notwendig ist, hat wesende (die Götter und den Menschen in den
Gegenblick zwingende) Kraft. Das Notwendige aber stammt aus
der Not. (GA 66, 247)

Es geht um die Not, etwas ins Sein zu bringen, das noch nicht
ist. Und das ist jetzt nur durch eine Kraft möglich, die im
Menschen etwas in den Blick zu bringen sucht. Böhme unter-
scheidet hierbei zwischen mehreren Kräften der „Sucht“, der
„Anziehung“ und des „Hungers“. Er bezog sich dabei auf
die „sieben Geister vor Gottes Thron“ im Buch der Offenba-
rung (Off. 1, 4). 18 Schelling wiederum hat diese Kräfte in den
griechischen Mysterien-Gottheiten von Samothrake erkennen
wollen, den sogenannten Kabiren: In ihnen sei „die Vorstel-
lung der Sehnsucht als [des] Anfangs, als [des] ersten Grundes
zur Schöpfung“ erstmals verkörpert worden (SW VIII, 354). 19

Bekannt geworden sind diese „Sehnsuchtsvollen Hungerlei-

17 Ehrhardt (1995), 227.
18 Böhme: Mysterium magnum, c. 6.
19 Die Abhandlung Über die Gottheiten von Samothrace (SW VIII, 345–423)

hat Schelling in einer öffentlichen Sitzung der Bayerischen Akademie der
Wissenschaften in München am 12. Oktober 1815 vorgetragen. Sie erschien
noch im selben Jahr als „Beilage zu den [unveröffentlichten] Weltaltern“
(SW VIII, 345; vgl. ebd. Nachschrift, 423). Später, in den Vorlesungen zur
Philosophie der Mythologie, hat Schelling selbst zugegeben, welche Quellen
seiner „Kabirenlehre“ zugrunde liegen. „Denn“, so heißt es dort nicht ganz
ohne Selbstironie, „nach der neueren Wendung der Philosophie wurden auch
orientalische Schriften von manchen ebenso wie die Schriften J. Böhmes und
anderer okzidentalischer Mystiker gebraucht, nämlich als Quellen benutzt,

136



der“ durch ihre parodistische Darstellung in der Klassischen
Walpurgisnacht (Faust II, 8200ff.). Dabei hatte Goethe offen-
bar nicht nur die Kabirenschrift im Blick. Denn, so heißt es in
einer bemerkenswerten Studie zum Faust und zur Schelling-
schen Freiheitslehre:

Wenn man die Kabiren mit Schellings Deutung […] als die Poten-
zen oder Emanationen des Schöpfers versteht und das ‚Hunger-
leiden nach dem Unerreichlichen‘ auf das gnostische Mythologem
von der ‚Sehnsucht‘ bezieht, ‚die das ewige Eine empfindet, sich
selbst zu gebären‘, so setzt Goethes Kabiren-Parodie eine gründli-
che Kenntnis von Schellings Freiheits-Schrift von 1809 voraus. 20

Die Kabiren leiden „Hunger nach Wesen“ (SW VIII, 355). Das
ist jedoch für sie das „Unerreichliche“. Deshalb sind sie „alle
noch nicht fertig“ und „wollen immer weiter“. Entsprechend
heißt es schon bei Böhme in der Lehre von den „sieben Gestal-
ten der Natur“: „Denn das Nichts hungert nach dem Etwas,
und der Hunger ist die Begierde als das erste Verbum Fiat“.21

Heidegger sieht in dieser Begierde, sein zu wollen, die „Not
der Götter“:

Die Götter brauchen nicht den Menschen, aber sie benötigen das
Seyn, dessen Wahrheit im Da-sein – so der Mensch in dieses
er-eignet wird – gegründet werden muß. Das Seyn ist Not der
Götter […]. (GA 66, 255; vgl. GA 65, 437ff.)

Aber gibt es denn ‚Götter‘? Macht Goethes Parodie nicht eben
auch deutlich, daß solche Mächte im Zeitalter des Monothe-
ismus, d.h. des einen möglichen Grundes, nur eine poetische

aus denen man die höhere Wissenschaft selbst zu schöpfen können meinte“
(SW XII, 477f.).

20 Hofmann (2000), 461A. Vgl. auch Reinecke (1986), 124ff. und Fineron (1998),
101ff.

21 Böhme: Mysterium Magnum, 3, 5.

137



oder allegorische Bedeutung haben? Für welche Begriffe ste-
hen dann die Kabiren? Was Heidegger in der Hinsicht über
Schelling sagt, könnte er auch über sein eigenes Denken sagen:

Schelling denkt nicht ‚Begriffe‘, er denkt Kräfte und denkt in Wil-
lensstellungen, er denkt im Streit von Mächten, die sich nicht durch
eine Begriffskunst zum Ausgleich bringen lassen. (GA 42, 193)22

Auch hier geht es wieder um die Frage, ob sich der Anfang
rein logisch vermitteln läßt, wie Hegel behauptet:

Logisch ist der Anfang, indem er im Element des frei für sich sei-
enden Denkens, im reinen Wissen gemacht werden soll. Vermittelt
ist er hiemit dadurch, daß das reine Wissen die letzte, absolute
Wahrheit des Bewußtseins ist. 23

Aber was ist denn die „letzte, absolute Wahrheit“? Kann sie
als solche auch die erste, früheste Wahrheit sein? Hätte Hegel
die Wissenschaft der Logik auch dann schreiben können, wenn
die sehnende Suche des Willens sich nicht als „letzte, absolute
Wahrheit des Bewußtseins“ gefunden hätte?

22 Vgl. auch Tilliette (1975), 101. Werner Marx hat diese Deutung Heideggers
allerdings scharf angegriffen. Er sah in diesen ‚Mächten‘ eine Entmachtung
der moralischen Entscheidungsfreiheit (Marx (1981), 64ff.; vgl. auch die über-
arbeitete Fassung von 1982). Aber liegt der „Hang zum Bösen“ (SW VII,
386f.) nicht gerade in der Machtbesessenheit des Menschen, selbst entscheiden
zu wollen, was gut und böse ist? Kants Versuch, „das Dogma der Erbsünde in
eine Notwendigkeit der praktischen Vernunft umzudeuten“ (Marx, a.a.O.,
58), führt gerade dazu, die „Selbstheit“ des Menschen „zum Herrschenden
und zum Allwillen zu erheben“ (SW VII, 389). Dadurch wird die Unter-
scheidung von Gut und Böse dem Gutdünken und der Willkür des Men-
schen überlassen. Die praktische Vernunft kann den Universalwillen nicht
ersetzen; auch dann nicht, wenn wir ihn nicht kennen (vgl. ebd., 391ff.).

23 Hegel: Wissenschaft der Logik I, 53. Siehe dazu die Frage nach dem Anfang
in der Einleitung.

138



„[…] es läßt sich nimmermehr einsehen“, so sagt Schel-
ling über Hegels objektive Logik, „wie es möglich sei, aus
dem bloßen Begriff einen Übergang in die Natur wirklich
zu finden.“ Die Welt besteht „nicht aus Begriffen“ (EPh, 62;
vgl. ebd., 61ff.). Denn eben das, was sein soll und als sol-
ches begreiflich werden soll, ist das „allgewaltige Seyn“. Es
stellt sich dem Denken „von jeher als eine unbezwingliche
Kraft“ entgegen. Nun hat der Idealismus, und zwar nicht erst
seit „gegenwärtigen Zeiten“, „sondern schon seit mehreren
Jahrhunderten“ diese „Urkraft“ geleugnet, indem er das Sein
ganz „im Verstand oder auf irgendeine Weise in Vorstellung“
auflösen wollte, doch löste er damit nur die Welt selbst „in
Nichts“ auf (WA, 50ff.; vgl. SW VIII, 212). „Denn nicht weil
es ein Denken gibt, gibt es ein Seyn, sondern weil ein Seyn ist,
gibt es ein Denken“ (SW XIII, 161 A). Bei Heidegger handelt
es sich hier um „jene Umkehrung, in der nicht das Seiende
vom Menschen her, sondern das Menschsein aus dem Seyn
gegründet wird“ (GA 65, 184). Indem der Mensch das Sein in
die Offenheit bringt, kommt er als denkendes Wesen erst zu
sich selbst. Das Denken gehört dem Sein als Ort seiner Entber-
gung.24 Deshalb sind Böhmes „Geister“, Schellings „Kabiren“
und Heideggers „Götter“ nicht bloß Sinnbilder für abstrakte
Begriffe, sondern „lebendige Bewegungskräfte“ (vgl. SW VII,
356), durch die das Sein im Abgrund der Freiheit erst ergründet
und errungen werden mußte als das ursprünglich Namenlose,
Unbekannte, weil Un-vor-denkliche:

Daß ‚die Götter‘ das Seyn brauchen, rückt sie selbst in den Abgrund
(die Freiheit) und spricht die Versagung jeglichen Begründens und
Beweisens aus. (GA 65, 438)

24 Zur Seinszugehörigkeit des Menschen bei Schelling und Heidegger vgl.
Gabriel (2006 (I)), 358f.

139



[…] die gebärenden Kräfte liegen nur in der ewigen Freiheit. (SW
IX, 239)

Wenn wir nun aber im „für sich seienden Denken“ (Hegel)
von Göttern nichts wissen und in der streng wissenschaft-
lichen ‚keuschen‘ Forderung nach Gründen und Beweisen
von solch ‚barbarischen‘ Kräften nichts wissen wollen, so
beweist das nur eins: daß wir kein Wissen mehr haben von
dem „unbekannten Feld“, „an dessen verhangenen Rändern
das Grollen ungelöster Kämpfe sich aufmacht. Wir nehmen
die Leere für das ‚Nichts‘ im Sinne der bloßen Abwesenheit
des Seienden“ (GA 66, 246) und vernehmen nicht den „Stoß
des Seyns“, der von jenem „Nichts der Leere“ ausgeht (ebd.,
251). Hegel hat ganz recht: „Diese Tiefe, roh und barbarisch,
ist ohne Begriff“. 25 Deshalb sieht er darin „das weiter nicht
entwickelte noch an ihm selbst sich rechtfertigende Hinun-
terwerfen desselben [des Unterschiedenen und Bestimmten]
in den Abgrund des Leeren“.26 In ihm aber liegt das verbor-
gen, was die Götter erst ganz am Ende ihrer Kämpfe errungen
haben. Darum

sind sie wie Glieder einer vom Tieffsten ins Höchste aufsteigenden
Kette, oder wie Sprossen einer Leiter, […] weil sie dem Menschen
Mittler sind zwischen ihm und der höchsten Gottheit und nur
Boten, Verkündiger, Herolde des kommenden Gottes. (SW VIII,
359)

Schelling spielt hier vermutlich auf die Aurea Cateni Homeri
an, die 1723 anonym herauskam und die Naturphilosophie
des 18. Jahrhunderts stark beeinflußte. Durch die aufsteigende
Kette: ‚Chaos â Natur â Mensch â Welt‘ konnte der

25 Hegel: Geschichte der Philosophie III, 118.
26 Hegel: Phänomenologie des Geistes, a.a.O., 18.

140



Urwille überhaupt erst zu sich kommen, um ‚Weltgeist‘ (spi-
ritus mundi) zu werden:

Die Ketten Homeri sich also beweiset, Nachdem das Chaos von
sammen sich reißet: Selbe muß schmieden ein flüchtiger Geist,
Spiritus Mundi sein Name heißt […].27

Da nun aber die Glieder dieser Kette im Menschen immer
mehr gebändigt und gebunden wurden als das einigende Band
dieser Kräfte, verfiel der Mensch selbst dem Schein, und zwar
umso älter er in seiner eigenen Geschichte der Bewußtwer-
dung wurde: Das sei wirklich und nur das, was er selbst als
das ‚denkende Lebewesen‘ zu sehen und zu fassen bekomme,
nicht aber das, was ihn selbst allererst in diese Entwicklungs-
kette hineingebildet hat, um die Erde im Widerstreit der Kräfte
(Götter) zum Anblick einer aufgehenden Welt zu bringen.
Solange der Mensch das allerdings nicht sieht und nicht sehen
will, solange kann er auch nicht begreifen, warum gerade für
ihn die Erde zu einer „höheren Welt“ des Geistes geworden
ist:

Ohne eine vorausgehende Geschichte der Natur bleibt der Mensch
selber ein Räthsel, ja gewissermaßen unzugänglich, wie vielmehr
also jene höhere Welt, die keinen unmittelbaren Berührungspunkt
mit der Erde als eben den Menschen zu haben scheint. (WA, 254)

27 Aurea Cateni Homeri 1723 (ND 1972), IV. Auch Goethe war in seiner
Jugend von dieser Schrift stark beeindruckt, wie er in Dichtung und Wahrheit
bekennt: „Mir wollte besonders die Aurea Cateni Homeri gefallen, wodurch
die Natur, wenn auch vielleicht auf phantastische Weise, in einer schönen
Verknüpfung dargestellt wird“ (Achtes Buch). Bei dieser „Verknüpfung“
handelt es sich um eine der ersten noch rein spekulativen Versuche, die Natur
als Entwicklungskette oder als Evolution von ihren einfachsten Formen aus
dem Chaos zu erklären. Der Titel der Schrift bezieht sich auf folgenden Topos
der Ilias: „Hängt ein Seil, ein goldenes, auf, herab vom Himmel, Und alle faßt
an, ihr Götter, und alle Göttinnen!“ (Il. VIII, 19f., übers. von Schadewaldt)

141



In der Freiheitsschrift kennzeichnet Schelling diesen Schein als
„falsche Imagination“ und als logism‰c nÏjoc (SW VII, 390).
Der Ausdruck ist, wie Schelling anmerkt, ein „Platonischer
Ausdruck im Timäos“ (Tim. 52b) und bedeutet wörtlich über-
setzt der Bastard-Schluß. Seitdem der Mensch sich einbildet,
der ‚Erzeuger‘ seiner eigenen Vorstellungen von den Dingen
zu sein, ist ihm die Welt vom „Geist der Lüge und Falscheit“
(SW VII, 391) wie ein Bastard untergeschoben worden.

2. Die wahre und die falsche Imagination

„Unsere ganze Lehre ist“ – so sagt Böhme in den Theosophi-
schen Puncten – „anders nichts, als wie der Mensch in ihme [im
„tieffsten Abgrunde“] soll GOttes Licht-Welt entzünden.“28

Die Lehre erinnert unmittelbar an Heraklit (Frg. 26). Nicht
ohne Grund wurde Böhme deshalb auch der „deutsche Vor-
sokratiker“ genannt. 29

In der Nacht zündet sich der Mensch ein Licht an. In dem
Augenblick erscheint für ihn eine Welt. Doch in dem Augen-
blick ist er auch schon blind für das, was ihn im tiefsten Dunkel
der Nacht in den „Lichtblick“ hineingebildet hat. So kommt
es, daß er gleichsam wie im Traum nur das sieht, was ihm von
seinem je eigenen Blickpunkt aus erscheint. Auf diese Weise
wird „jener in der Tiefe des Dunkels auch in jedem einzelnen
Menschen leuchtende Lebensblick dem Sünder zum verzeh-
renden Feuer entflammt“ (SW VII, 391). Sowohl der prome-

28 Böhme: Sex puncta theosophica, 7, 33.
29 Sánchez de Murillo (2001). Vgl. dazu Berdjajew (1933), 336: „Böhme steht

nur Heraklit nahe“; und Ernst Bloch (1959), 1006: „Dergleichen ward seit
Heraklit nicht mehr gehört.“

142



theische Feuerraub als auch die Entfachung des künstlichen
Feuers im Höhlengleichnis scheinen hier durch. Laut Böhme
ist das „verzehrende Feuer“ die „falsche Imagination“, durch
die sich der menschliche Wille vom „göttlichen Feuer“ abge-
trennt und sich wie in eine Höhle in eine „finstere und giftige
mercurialische [irrlichternde] Feuerwelt“ eingeschlossen hat:

Aber mit der falschen Imagination hat er [Adam] die finstere und
giftige mercurialische Feuer-Welt in ihme erwecket und offenba-
ret. 30

Also ist erkentlich, was Sünde sey, oder wie es Sünde sey: Als
nemlich wenn der menschliche Wille sich von GOtt abtrennet in
ein Eigenes, und erwecket sein Eigenes, und brennet in eigener
Qual; so ist dasselbe eigene Feuer nicht des Göttlichen Feuers
fähig.31

Was hat das jetzt mit dem oben genannten „Platonischen Aus-
druck“ zu tun? Auch hier knüpft Schelling offensichtlich an
seinen Timaeus-Kommentar von 1794 an. Von der „Materie
der Alten“ heißt es dort: Platon beschreibe

die ganze Kenntniß davon als logismƒ tini nÏj˙, mÏgic pistÏn,
als eine Art von Traum (pr‰c Á Êneiropolo‹men blËpontec), [den]
wir unmöglich wegschaffen können, sondern alles, was wir als exi-
stirend denken, irgendwo denken müßen, und etwas, was in kei-
nem Ort vorhanden ist, uns überall nicht als vorhanden vorstellen
können. (Timaeus, 74)

Alles, was ist, kann überhaupt nur sein, sofern es irgendwo,
irgendwann ist oder der Möglichkeit nach an einem solchen
Ort vorgestellt wird. Nun ist aber dieser Ort selbst nicht
sichtbar, er ist „met+ Çnaisjhs–ac Åpt‰n, fühlbar ohne Sinn

30 Böhme: De signatura rerum, 10, 6.
31 Böhme: Sex puncta mystica, 3, 16.

143



(Anschauung)“ (ebd.) und deshalb als eigene Realität kaum
glaubhaft. Eben dies führt jetzt zu dem irrigen Schluß, das sei
wirklich und nur das, was wir gerade sehen, und nicht das, von
wo aus wir das Existierende jeweils zu sehen bekommen. Wir
verhalten uns hierbei wie im Traum. Wenn wir z.B. von etwas
träumen, das wir irgendwo vor langer Zeit wirklich erlebt
haben, so nehmen wir es im Traum so wahr, als ob es jetzt
wieder gegenwärtig wäre. Der Grund dafür liegt darin, daß
wir hierbei nicht bemerken, daß wir im Traum an den Ort und
in die Zeit zurückversetzt werden, von dem aus wir das längst
Vergangene einst wirklich erlebt haben. So sehen wir auch im
Wachzustand nicht den Ort unserer eigenen Existenz, worin
die Welt für uns gerade so erscheint, wie sie erscheint. Und
so kommt es, daß wir die sichtbare Welt unmittelbar für ein
legitimes Kind unserer eigenen Vorstellung halten, obwohl sie
in Wahrheit nur ein Bastard ist, der uns wie im Traum unserer
falschen Einbildung untergeschoben wurde.

In den Weltaltern erläutert Schelling diesen Schein am Pe-
nia-Gleichnis aus dem Symposion: Die „Armut und Bedürftig-
keit“ des Nichts als Entstehungsraum aller „sichtbaren Dinge“
bleibt im Verborgenen. Das, was „ihrem Schoß sich entwin-
det“, ist „ein Bastardkind des Bedürfnisses und des Ueberflus-
ses“ (SW VIII, 244). Böhme selbst spricht vom „Hurenkinde“
in der „äußeren Vernunft“: „Die äussere Vernunft meinet,
wenn das äussere Auge sehe, so sey es gut, es sey sonst kein
Sehen mehr.“32 Durch die „Hoffart“ (Hochmut) und durch
den „Geiz“ (Selbstsucht) in diesem Sehen habe der Mensch
sein Himmelreich auf Erden „zu einem Hurenkinde“ gemacht:
„es kann den Himmel nicht besitzen, es hat sein Himmelreich

32 Böhme: Sex puncta theosophica, 7, 14.

144



auf Erden“.33 Dieses Reich ist die Herrschaft eines Geistes,
der sich an die Stelle geschwungen hat, „da Gott seyn sollte;
der umgekehrte Gott nämlich“. Durch „spiegelhafte Vorstel-
lungen“ entlehnt er „den Schein von dem wahren Seyn, wie
die Schlange die Farben vom Licht“ (SW VII, 390). 34 Böhme
nennt ihn deshalb „GOttes Narr, und des Teufels Gauckler“.
Er habe seine Freude daran, „daß er aus GOttes Bild kann ein
Narren-Bild machen“.35 Oetinger sieht darin „ein umgekehr-
tes Bild der Wahrheit“, durch das „GOttes Wahrheit“ in Lügen
verwandelt werde. 36 Das Böse ist „selbst nicht seyend“, eben
weil es den Schein vom Sein nur entlehnt. Doch ist es darum
nicht nichts, sondern der Geist als Widersacher des Seins:

Denn nicht die Leidenschaften an sich sind das Böse, noch haben
wir allein mit Fleisch und Blut, sondern mit einem Bösen in und
außer uns zu kämpfen, das Geist ist. (SW VII, 388)

Das Böse ist in gewissem Betracht das reinste Geistige, denn es
führt den heftigsten Krieg gegen alles Seyn, ja es möchte den Grund
der Schöpfung aufheben. (ebd., 468)37

Wie, in welcher Weise werden wir nun aber von diesem Geist
getäuscht? Und wie können wir ihn überhaupt als „Geist des
Bösen“ (SW VII, 377; 379) und der „Lüge und Falschheit“
(ebd., 391) durchschauen, wenn er in uns ist? Schelling zitiert
dazu einen Abschnitt aus Baaders Schrift Über Starres und
Fließendes. 38 Denn, so Schelling, wenn einer den „allein rich-
tigen Begriff des Bösen“ erfaßt und dessen „positive Verkehrt-

33 Ebd., 10, 15.
34 Zum Bild der Schlange als Ursymbol des Bösen siehe SW VII, 376f.
35 Böhme: Sex puncta theosophica, 10, 15.
36 Oetinger: Biblisches Wörterbuch, 351.
37 Vgl. dazu Heideggers Kommentar GA 42, 208f.
38 Baader: Über Starres und Fließendes (1808), SW 3, 269ff.; 275f.

145



heit und Umkehrung der Principien“ durch „tieffsinnige phy-
sische Analogien“ erläutert hat, dann ist es Baader (ebd., 366).

„[…] an einer einzigen Stelle des Planetensystems“ – so
heißt es in dem zitierten Abschnitt – sei das „finstere Natur-
centrum verschlossen, latent“, doch eben darum diene es „als
Lichtträger dem Eintritt des höheren Systems“. Denn nur
dadurch, daß dieses Zentrum noch verschlossen sei, könne
„diese Stelle der offene Punkt (Sonne – Herz – Auge) im
Systeme“ werden, der „Lichtpunkt“. Dieser Lichtpunkt ist
„allgemein die Ichheit, Individualität“. In ihr geschieht die
„Aufschließung, Erhebung, Entzündung“ der Welt. Zugleich
geschieht in ihr aber auch die Abtrennung von Gottes Wille!
Denn in dem Augenblick, in dem der Mensch zu sich selbst
kommt und in seine Ichheit eintritt, hört er auch schon auf, um
der Entbergung der Welt willen „dienendes Centrum“ zu sein.
Statt dessen tritt er jetzt selbst „herrschend in [die] Periphe-
rie“ (ebd., 367 A). Dadurch wird dieser Kreis unmerklich zu
dem, was Böhme das „Feuer-Rad“ des Teufels in „Schlangen-
Gestalt“ nennt. Unsichtbar wie eine Schlange ringelt er sich
um die „arme Seele“, und zwar als „mittelpunktloser Ring“
(ebd., 377 A). Denn an sich selbst ist er – der Gesichtskreis
oder Horizont – ohne Zentrum und selbst nichts Seiendes.
Darin liegt seine Täuschung! Durch „spiegelhafte Vorstellun-
gen“ wirft er nur das zurück, was der Mensch im Zentrum die-
ses Ringes zu sehen und zu fassen bekommt. Das „natürliche
Centrum des Creaturlebens“ erscheint in dieser Rückspiege-
lung (Reflexion) als ‚absolutes Ichzentrum‘. Auf diese Weise
„brennt es als tantalischer Grimm der Selbstsucht und des
Egoismus (der entzündeten Ichheit) in ihr [in der Peripherie]“
(ebd., 367 A) und erweckt dadurch im Menschen die „falsche
Imagination“, über alle Dinge zu herrschen. In dieser Verkeh-
rung liegt das Wesen der Erbsünde, denn dadurch hat sich

146



der Wille des Menschen schon von Geburt an von „Gottes
Wahrheit“ losgerissen und verselbständigt:

Als nun die Seele ihren Willen von GOtt abbrach, und ihre Begierde
[…] in das Feuer-Rad, in das selbst eigene Vermögen des Gemüths
einführete, […] Da entstund zum ersten eine Lust zur Hoffart,
groß, mächtig und gewaltig zu seyn, alles unter sich zu bändigen
und mit Gewalt zu beherrschen […].39

So ist denn der Anfang der Sünde, daß der Mensch aus dem eigent-
lichen Seyn in das Nichtseyn, aus der Wahrheit in die Lüge, aus
dem Licht in die Finsterniß übertritt, um selbst schaffender Grund
zu werden, und mit der Macht des Centri, das er in sich hat, über
alle Dinge zu herrschen. (SW VII, 390; vgl. ebd., 388ff.)

Was für Böhme die Einführung in das selbst eigene Vermögen
ist und für Schelling der Übertritt in die Lüge, das ist für
Heidegger die Loslassung des Menschen in den „Schein der
Subjektivität“. Dabei geht es metaphysisch, nicht theologisch
oder moralisch, um dieselbe Frage, nämlich: „Wie durch die
Wahrheit des Seins der Mensch zu ihm selbst losgelassen wird,
und zwar in den Schein der Subjektivität“ (GA 69, 154). Der
Schein ist ein zweifacher: Zum einen zeigt er sich im Seienden
selbst als das „das eigentlich Wirkliche, Wirklichkeitsnähe –
‚das Leben‘ “. Zum anderen zeigt er sich im „Erscheinen des
Seienden im Lichte der Vorgestelltheit, so daß der Mensch der
Erzeuger und Eigentümer [seiner eigenen Vorstellungen vom
Leben] zu sein scheint“ (ebd., 154f.). Was in diesem doppelten
Schein ausgeblendet wird, ist das „finstere Naturcentrum“.
Heidegger selbst spricht vom Menschen als „Platzhalter des
Nichts“ (GA 9, 118). Der Mensch hält dem Sein im Nichts
einen Platz frei. Denn nur dadurch kann an dieser Stelle (als
Noch-Nicht des eigenen Lebens) etwas als etwas zum Dasein

39 Böhme: Weg zu Christo, Das siebente Büchlein, n. 14f.

147



kommen: „Im Nichts des Daseins kommt erst das Seiende im
Ganzen seiner eigensten Möglichkeit nach, d.h. in endlicher
Weise, zu sich selbst“ (ebd., 120).

So wie nun aber das Seiende im Menschen, in seinem Da-
sein, zu sich selbst kommt, wird der Mensch auch schon in den
„Schein der Subjektivität“ losgelassen. In diesem Schein sieht
er nur das, was er „im Lichte der Vorgestelltheit“ zu Gesicht
bekommt; nicht aber das, was ihn selbst in sein eigenes Dasein
hineinkommen ließ. Mit einem Wort: In dem Augenblick, in
dem der Mensch das Licht der Welt erblickt, sieht er das Dun-
kel nicht, in das er losgelassen wurde, um die Welt von seinem
je eigenen Da aus zu entzünden (Heraklit).

Seinsgeschichtlich ist die Tragweite dieser Einsicht kaum zu
überschätzen. Sollte darin wirklich der Grund liegen für den
Schein der Subjektivität, dann würde das bedeuten, daß „der
Geist der Lüge und Falschheit“ gerade da seine größten Tri-
umphe gefeiert hat, wo sich Descartes vor seinen Täuschungen
am sichersten glaubte! Der „Geist des Bösen“ ist nichts ande-
res als der genius malignus. Auch Schelling versteht darunter
wie Descartes ein Wesen, das den Menschen von Grund auf
zu täuschen versucht. Aus dieser Täuschung erwächst erst der
Wille zum Bösen, weil sie im Menschen die falsche Einbildung
erzeugt, an Stelle von Gott selbst schaffender Grund werden
zu können.

Nun war Descartes bekanntlich der Überzeugung, sich
durch die Selbstgewißheit des Ich bin vor den Täuschun-
gen des genius malignus absichern zu können: Er mag mich
täuschen, so viel er will, so kann er doch eins nicht bewirken,
daß ich nicht bin. Die Frage ist nun nicht, ob er das nicht kann
(er kann es wirklich nicht), sondern warum er das nicht kann.
Warum soll er nicht bewirken können, daß ich nicht bin, oder
daß ich mir nur einbilde, daß ich bin, obwohl ich möglicher-

148



weise gar nicht existiere? Descartes’ Antwort darauf lautet: Er
kann mich deshalb nicht täuschen, weil ich, solange ich denke,
nicht nichts sein kann.40 Das ist in der Tat nicht in Zweifel
zu ziehen. Würde ich nicht existieren, dann könnte ich das
alles gar nicht erst denken. Aber das ist die Frage, um die es
jetzt geht: Liegt denn in der eigenen Vergewisserung meines
Seins auch schon der Grund dafür, daß ich bin? Weshalb finde
ich mich denn als Sein eines denkenden Wesens (res cogitans)
vor? Deshalb, weil ich jetzt denke und mir dabei meines Seins
unmittelbar gewiß bin, oder nicht vielmehr deshalb, weil ich
durch Geburt und Erweckung meines Daseins erst in diese
Welt gekommen bin, um als Cogito bei mir zu sein (s.o. 132)?
Alles Bewußtsein setzt „ein zu sich selbst Gekommensein vor-
aus“ (SW IX, 227), und das ist nicht wieder durch das Bewußt-
sein zu erklären. Denn wäre ich nicht schon vor aller Selbstver-
gewisserung in mein Bewußtsein gekommen, so hätte ich gar
nicht erst die Möglichkeit, mich selbst meines eigenen Seins zu
versichern. Mich gäbe es dann gar nicht! Die Gewißheit, ‚daß
ich bin, solange ich denke‘, ist demgegenüber eine „spiegel-
hafte Vorstellung“. Sie wirft nur das zurück, worin ich mich
schon vorfinde. Wenn sie mir dennoch weismachen will, ich
sei im Denken auch schon ‚der Grund meiner Existenz‘, dann
ist sie gerade die raffinierteste und hinterhältigste Täuschung
des genius malignus:

Denn das Böse ist ja nichts anderes als der Urgrund zur Existenz,
inwiefern er im erschaffenen Wesen zur Aktualisierung strebt, […].
(SW VII, 378)

In der Transzendentalphilosophie hat der Geist dieses Ziel
erreicht. In ihr wurde die Selbstgewißheit zum setzenden und

40 „[E]t fallet quantum potest, numquam tamen efficiet, ut nihil sine quamdiu
ne aliquid esse cogitabo“ (Descartes: Meditationes II, 18).

149



bestimmenden Grund (subiectum) der Existenz. Seitdem bil-
det der Mensch sich ein, das sei wirklich und nur das, was
er selbst durch seine eigene Vernunft zu sehen und zu fas-
sen bekomme. Darin, in dieser Einbildung, liegt „der Aufruhr
der Verkehrung des Grundes des wesentlichen Willens in die
Umkehrung des Gottes“ (GA 42, 184; vgl. ebd., 247f.). „Aus
Uebermuth, alles zu sein“, strebt die Sünde dahin, „das Wort
zu brechen, den Grund der Schöpfung anzutasten und das
Mysterium zu profanieren“ (SW VII, 391). Denn: „Im Bösen
will der Wille der Wille des Grundes sein und den Grund in sei-
nem Willen als dem Universalwillen haben. Im Bösen ist der
Mensch der Gegen-Gott“ (GA 49, 137). 41 Deshalb sind wir
seit der Kopernikanischen Wende nicht mehr willens und in
der Lage, eine andere Weltordnung anzuerkennen als die, die
wir scheinbar durch unsere eigene Vernunft geschaffen haben.
Die Grenzen unserer Erfahrung (als transzendentaler Hori-
zont) wurden durch diese Umwendung zur Grenze der Welt
(ihrer Peripherie) und das transzendentale Ich als ihr einziges
mögliches „Bezugszentrum“ zum „absoluten Ich“.42

Nun ist aber der Mensch durch diese Wende – darin liegt
ihre äußerste Verkehrung und Ironie – in den Anthropozen-
trismus zurückgefallen, der dem geo-zentrischen Weltbild vor
Kopernikus zugrunde lag! Die Kopernikanische Wende ist
also in gewisser Hinsicht ein Rückfall hinter Kopernikus. Seit
der Kritik der reinen Vernunft drehte sich das „Sternenheer“
wieder um den Menschen, wenn auch nicht empirisch im
Raum, so doch in der transzendentalen Anschauung als Raum.
Wenn der Raum nur eine transzendentale Bedingung unseres
eigenen Anschauungsvermögens ist, dann steht der Mensch als

41 Zu Heideggers Auslegung des Bösen bei Schelling vgl. Irlenborn (2000), 246ff.
42 Siehe dazu unsere Vorüberlegungen in der Einleitung, 5ff.

150



das vorstellende subiectum eben doch in der Mitte der Welt,
nur mit dem Unterschied, daß er jetzt kein anderes Zentrum
mehr kennt und anerkennt als das eigene des „Ich denke“.
Dabei geht es hier formal um dieselbe „falsche Imagination“.
Auch im Logozentrismus der Transzendentalphilosophie ist
es der Gesichtskreis meiner äußeren Vorstellung, das „Feuer-
Rad“ in „Schlangen-Gestalt“, das mich zu dem Bastardschluß
verleitet, das sei wirklich und nur das, was ich selbst von mei-
ner Subjektivität aus zu sehen und zu fassen bekomme. Dabei
verkenne ich gerade auch hier die „wahre Ein-Bildung“, durch
die ich erst in dieses „Centrum“ hineingebildet wurde, um
die Natur oder das Weltall vom Standpunkt des „Ich denke“
aus als Sein einer um mich herum erscheinenden Erfahrungs-
welt aufzuschließen. Als Zentrum der Welt erscheint das Ich
wie eine Stichflamme, welche die Dunkelheit nicht sieht, in
der sie für einen Augenblick aufblitzt und wieder verlischt.
Es ist Nietzsche (ausgerechnet er), der genau ein Jahrhundert
nach Kants Kritik in der Morgenröthe diesen ‚transzenden-
talen Schein‘ aufdecken sollte, und zwar als perspektivischen
Schein:

Centrum. – Jenes Gefühl: ‚ich bin der Mittelpunct der Welt!‘ tritt
sehr stark auf, wenn man plötzlich von der Schande überfallen
wird; man steht dann da wie betäubt inmitten einer Brandung und
fühlt sich geblendet wie von Einem grossen Auge, das von allen
Seiten auf uns und durch uns blickt. 43

Es sind nicht unsere Perspektiven, in denen wir die Dinge sehen;
aber es sind Perspektiven eines Wesens nach unserer Art, eines
größeren: in dessen Bilder wir hineinblicken. 44

43 Nietzsche: Morgenröthe, KSA 3, 239, n. 352.
44 Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1882–1884, KSA 10, 162.

151



Nietzsche ist der Philosoph des Übergangs. Bei ihm kippt das
Ganze wieder um (als Umkehrung der Umkehrung). So hat er
einerseits dieses zwiespältige Gefühl als Schande empfunden.
Für den Verkünder des „Todes Gottes“ und den Apologe-
ten des „Übermenschen“ war es unerträglich und darum eine
Schande, von einem größeren Wesen durchschaut zu werden.
Andererseits hat er ebenso wie schon Baader und Schelling
erkannt, daß das „Gefühl“, im Mittelpunkt zu stehen – sei es
nun im Mittelpunkt des um mich herumkreisenden Univer-
sums oder sei es im Mittelpunkt meiner Vorstellungen von
der Welt – auf einem Wider-Schein beruht, der reflektiv durch
den Gesichtskreis oder den ‚transzendentalen Horizont‘ des
eigenen Zentrums bedingt ist. Das „grosse Auge“ hingegen ist
nichts anderes als das Cusanische Bild des Allsehenden oder
das „ungründliche Auge“. Seine Blickstätte ist „überall das
Mittelste“45. D.h. sein Zentrum ist überall da, wo es sich in ein
„Centralwesen“ hineinbildet, um von Da aus etwas sichtbar
werden zu lassen:

Deus est sphaera infinita cuius centrum est ubique, circumferentia
nusquam.46

Im Kontext der Freiheitslehre deuten wir diesen Satz aus
dem Buch der vierundzwanzig Philosophen so: Das Auge
im Ungrund als unendliche Sphäre oder als „Philosophische
Kugel“ (Böhme) hat kein bestimmtes Zentrum. Sein Zentrum
liegt jeweils dort, wo es sich in einen Blickpunkt hineinbildet.
Dieser Blickpunkt ist der Mensch. Da nun aber der Mensch in
seiner Selbstbezogenheit aus diesem Blickpunkt nicht heraus-
kommt, verfällt er dem Schein, er selbst sei innerhalb seiner

45 Böhme: Psychologia vera, 1, 114.
46 Liber XXIV Philosophorum (1997), 7. Zur einzigartigen Wirkungsgeschichte

des Satzes vgl. Mahnke 1937 (ND 1966).

152



eigenen Vorstellungssphäre (sphaera finita) auch schon das
einzig mögliche Zentrum. Damit setzt er seine eigene End-
lichkeit absolut. Das bedeutet nicht, wie unlängst behauptet
wurde, daß der Mensch als endliches Individuum das „radikale
Böse“ sei. 47 „Das Böse kommt nicht aus der Endlichkeit an
sich, sondern aus der zum Selbstseyn erhobenen Endlichkeit“
(SW VII, 370 A; vgl. ebd., 399f.). Das „ursprüngliche Böse im
Menschen“ liegt in der „Eigenheit und Selbstsucht“, die eigene
Endlichkeit „zum Herrschenden und Allwillen zu erheben“
(ebd., 388f.). In dieser Erhebung liegt die Selbsttäuschung des
genius malignus:

Aber auch in Bezug auf die Natur steht ja der Mensch nicht im
Mittelpunkt, und nur von dem einen Theil (des Weltalls) aus, mit
dem er in unmittelbarem Bezug steht, kann er hoffen, zu einiger
Erkenntniß von dem Ganzen zu gelangen. (WA, 254)

Schauten wir die Dinge wie Gott an, so sähen wir die Welt vorstel-
lenden Substanzen ganz in ihrer Einheit und Innerlichkeit; allein
wir sind nun einmal nicht in jenem perspektivischen Mittelpunkt,
daher die Verschiebung der Monaden, die verworrene Vorstellung,
die Materie. Alles Materielle hat nach ihm die schlafende, die Orga-
nische, die träumende Monadenwelt, der Mensch die bei sich selbst
seiende Monas. (EPh, 79f.)

Der Mensch steht nicht in der Mitte der Welt, sondern „inmit-
ten einer Brandung“ zwischen dem Abgrund des unendlich
möglichen Seins, des Seinkönnenden, und dem, was in die-
sem Abgrund irgendwo, irgendwann (geschichtlich) als „sich
neigender Wille zum Sein“ in einem je eigenen persönlichen
Sein „übernommen“ werden muß, um blitzartig für einen
Augenblick in das „Da“ des jeweils erscheinenden Seienden
(der Welt) zu treten:

47 Gabriel (2006 (II)), 32ff.

153



Der Wille, so wie er nur zum Seyn sich neigt, wird innerlich Noth-
wendigkeit, […] ist er doch durch die Mitte zwischen dem Seyen-
den und dem Seyn, in dem er sich befindet, gebunden. (WA, 95)

Das ‚Da‘ west und als Wesendes muß es zugleich in einem Sein
übernommen werden: Da-sein. […] Deshalb das Da-sein das Zwi-
schen zwischen dem Seyn und dem Seienden. (GA 65, 342f.)

Nun kann der Mensch allerdings diese Zwischen-Stellung zwi-
schen dem Sein und dem Seienden nicht von sich aus durch-
schauen, denn dazu müßte er notwendig aus den perspektivi-
schen Verschiebungen heraustreten, in die er je schon als „bei
sich selbst seiende Monas“ hineingesetzt ist. Jede reale Gegen-
wart ist für den einzelnen nur der Widerschein seines eigenen
Blickwinkels auf die Welt. Deshalb heißt es in den Weltaltern:

Den Menschen hindert das In-sich-gesetzt-seyn; höheres vermag
er nur in dem Maß, als er sich außer sich zu setzen – außer-sich-
gesetzt zu werden vermag […]. (WA, 164)

In den Erlanger Vorlesungen (1821) wird Schelling noch deut-
licher. Indem der Mensch in sein Ich denke hineingegangen
ist, hat er sich selbst in die Monas seiner eigenen Vorstellun-
gen eingeschlossen, eingesperrt. Dadurch hat er die Freiheit
verloren. Andererseits hat sich dadurch aber auch die Freiheit
selbst verloren! Deshalb muß der Mensch erst wieder „außer
sich gesetzt werden“, um die Freiheit zurückzugewinnen:

Nicht das in sich hinein, das außer sich Gesetztwerden ist dem
Menschen Noth. Eben durch das in sich selbst Hineingehen ist er
zuerst um das gekommen, was er seyn sollte. Nämlich Er war die
ewige Freiheit, die sich selbst verloren hatte […]. (SW IX, 230)

Allein: Wie kann der Mensch sich außer sich setzen? Mit Des-
cartes gefragt: Wie kann er sich selbst als etwas denken, das
außer sich nicht ist? Hebt er sich damit in seinem Denken nicht

154



selbst schon auf als ein gar nicht mehr Daseiendes? In der Tat:
In seinem Denken weiß er nicht aus noch ein; weiß er weder,
wie er aus sich herauskommen noch wie er in sich hineinkom-
men soll (s.o. 122). Und weil er das nicht weiß und von sich
aus gar nicht wissen kann, ist es auch nicht das eigene Denken,
durch das er sich selbst außer sich setzen könnte, sondern die
Angst um sein Leben, durch die er als das Un-denkbare seines
jederzeit möglichen Nicht-mehr-Seins außer sich gesetzt wird.
Der Mensch weiß zwar, daß der Moment kommen wird, wo
er nicht mehr sein wird. Doch diesen Moment kann er selbst
nicht denken, weil er dann als denkendes Wesen nicht mehr
ist. Deshalb hat er Angst. Durch diese Angst wird er passiv-
leidend, ob er will oder nicht, d.h. auch und gerade gegen
seinen eigenen Willen, „aus dem Centrum“ des „Ich denke“
getrieben:

Die Angst des Lebens selbst treibt den Menschen aus dem Cen-
trum, in das er erschaffen worden; […]. (SW VII, 381)

So lautet der berühmte Satz über die Angst in der Freiheits-
schrift. Böhme selbst spricht vom „Stachel des Treibers in
der Angst, in der Begierde nach der Freyheit“48. Die „erste
Begierde“ des Willens ist, sich „aus dem Nichts auszuführen,
und sich selber zu finden“. Diese Begierde ist mit einer
schrecklichen Angst verbunden: „schrecklich zu seyn, sich
in sich zu finden, aus dem Nichts in Etwas“.49 Der Schrecken

48 Böhme: De signatura rerum, 2, 25.
49 Ebd., 2, 28. Schelling erläutert diese Angst-Lust (Schauer) anhand der „alten

Fabel“ vom „unwiderstehlichen Sirenengesang“, der „aus der Tiefe erschallt,
um den Hindurchschiffenden in den Strudel hinabzuziehen“ (SW VII, 381).
Die Sirenen versprechen Odysseus, daß er glücklicher und weiser sein werde,
wenn er auf ihre Stimme höre und zu ihnen käme. Denn ihnen sei alles
bekannt, was jemals auf der Erde geschehen sei und noch geschehen werde

155



ist nicht weniger groß als der, sich selbst im Nichts wieder zu
verlieren. Jeweils geht es hierbei um die an sich völlig unbe-
greifliche Schwelle des Übergangs von Nichts in Etwas und
von Etwas wieder ins Nichts. Dazwischen ist das menschliche
Leben als das scheinbar einzig Wahre, Wirkliche in der Vorge-
stelltheit des je eigenen Seins vom Leben eingeschlossen. Als
ob es vorher und nachher nichts gäbe. Aber was ist das Nichts?
Ist das nicht eben der Ungrund der Freiheit, worin die eigene
Existenz zur Ent-scheidung zu bringen ist?

Im Anschluß an Böhme hat Baader diesen zweifachen
Schrecken des Übergangs als „Geburts-“ und „Todesangst“
beschrieben. Das ist zum einen die Angst vor und zum ande-
ren die Angst um das eigene Leben.Wer sich durch diese
zwiefältige Angst klar macht, wie „jener finstere Wurm des
Lebens einmal zu Willen gekommen ist“, der wird sich von
den „frechen Selbstständigkeitslehren und moralischen Auto-
nomiesystemen unserer Zeiten“ nicht beirren lassen.50 Denn

(Od. XII, 166–200). Doch in dem Augenblick, in dem der Mensch sich auf
diese falschen Versprechungen einläßt und in ihre Tiefe stürzt, gerät sein
Wille in einen Strudel oder „Umtrieb“. Die unfaßliche Tiefe der Willens-
freiheit erscheint darin als Hölle: „Der Wille, wenn er zur Wirkung kommt,
ist die unerfüllbare Leere, die stets offen stehende Tiefe, unersättlich wie
die Hölle“ (Loer, 37). Wer denkt da nicht an Sartre? An Schellings Begriff
der Angst knüpft bekanntlich auch Kierkegaard an, wenn er die Angst mit
dem schwindelerregenden Blick in die Tiefe der Freiheit vergleicht: „Der,
dessen Auge es widerfährt in eine gähnende Tiefe niederzuschauen, er wird
schwindlig. […] Solchermaßen ist die Angst der Schwindel der Freiheit, der
aufsteigt, wenn der Geist die Synthesis setzen will, und die Freiheit nun
niederschaut in ihre eigne Möglichkeit, und sodann die Endlichkeit packt
sich daran zu halten“ (Kierkegaard: Der Begriff Angst, 60f.). Vgl. dazu Pocai
(1999); Hutter (2003).

50 Baader: Über den Blitz, SW 2, 32f. Wenn der Mensch im Unterschied zum
Tod vor der Geburt keine Angst mehr hat, so nur deshalb, weil sie bereits
geschehen ist und er „im frohen Lebensgefühl“ nicht mehr daran denkt,

156



er weiß um die Selbsttäuschungen des Cogito in der transzen-
dentalen Selbstgewißheit. Von der Autonomie des „Ich denke“
aus gesehen sind der Anfang und das Ende des eigenen Seins
in der Tat nicht vorstellbar. Weder kann ich mir vorstellen,
daß ich vor meiner Geburt nicht war, noch, daß ich nach dem
Tod nicht mehr sein werde. Denn dann bin ich nicht mehr,
der das von sich aus spontan und autonom vorstellen könnte.
Gerade deshalb, so Schelling in der Freiheitsschrift, sind die
Angst vor dem Tode und der Tod selbst notwendig! Denn nur
dadurch kann der Mensch aus seiner „Eigenheit“ herausfin-
den und sich seines Wesensursprungs außerhalb seiner selbst
‚bewußt‘ werden:

Daher die allgemeine Nothwendigkeit der Sünde und des Todes,
als des wirklichen Absterbens der Eigenheit, durch welches aller
menschlicher Wille als ein Feuer hindurchgehen muß, um geläutert
zu werden. (SW VII, 381)

Im Tod verläßt der Mensch wieder den Eigenwillen, durch
den er sich am Anfang seines Lebens in der ‚Erbsünde‘ vom
Universalwillen im Ungrund der Freiheit losgerissen hat.

3. Annihilation und Ekstase

„Die Angst des Lebens selbst treibt den Menschen aus dem
Centrum.“ In einem Schelling-Seminar hat Heidegger zu der
Stelle folgende Bemerkung gemacht: „Nennen Sie mir einen
einzigen Satz von Hegel, der diesem Satz an Tiefe gleich-

wie er „auf schreckhafte Weise im Mutterleibe entstanden war“ (UPhO,
284). Böhme kannte indes ihren Schrecken durch seine bewußt vollzogene
Wiedergeburt. Auch bei Kleinkindern läßt sich dieser Schrecken gelegentlich
an ihren Alpträumen ablesen: als Sturz ins Unbekannte, Ungewisse.

157



kommt!“51 Die Aufforderung hat hier keineswegs nur einen
rhetorischen Sinn. Wenn es einen solchen Satz von gleicher
Tiefe bei Hegel nicht gibt, so deshalb, weil dieser Satz in
eine Tiefe zurückreicht, die sich als das Un-vordenkliche dem
‚absoluten Wissen‘ entzieht. Heidegger verweist damit zu-
gleich auf das, von dem er selbst in der „Gegenbewegung zu
Hegel“ ausgegangen ist (s.o. 41f.).

In der Schelling-Vorlesung wird der Begriff der Angst
jedoch nur am Rande erwähnt. Heidegger weist hier auf
die eigentümlich widersprüchlichen Folgerungen hin, die der
Mensch in der „Angst um sein Selbst“ zieht. Je mehr er aus
dem Zentrum seines Lebens herausgetrieben wird, desto mehr
versucht er dabei, an der „Besonderung“ seines Daseins „fest
zu halten“ (GA 42, 263). Deutlich wird das in der Angst vor
dem Bösen, als ob es die Tod-Sünde wäre, und nicht der
Tod selbst, der uns in unserem Sein bedrohen könnte. Die
Angst vor der Nichtswerdung des eigenen Seins wird durch
die religiös bedingte Hoffnung auf Vergebung und Erlösung
nur verdrängt, nicht jedoch beseitigt. 52

Die Seele ist keine Substanz. Die Frage kann deshalb nicht
lauten, ob sie ‚unsterblich‘ ist im Sinne einer ewigen Fort-
dauer über den leiblichen Tod hinaus. Trotzdem behält die
Frage, ob wir uns nach dem Tod als dieselben wiederfinden
werden, ihren Sinn. Wiederauferstehung ist nicht zu verwech-
seln mit Unsterblichkeit. Werden wir uns wiedersehen? D.h.
werden wir, die wir uns im Tod scheinbar endgültig verloren
haben, in der ‚unendlichen Ferne‘ des Nicht-mehr-Seins uns
selbst und anderen wiederbegegnen? Es gibt wohl kaum eine

51 Siehe Gadamer (1977), 217.
52 Über Heideggers Aussagen zu „Freiheit und Angst“ im Verhältnis zu Schel-

ling und Kierkegaard siehe Ringleben (2007).

158



Schrift, in der diese Frage tiefgreifender und erschütternder
behandelt worden ist als in derjenigen, die Schelling unmittel-
bar nach dem Tod von Caroline im Schicksalsjahr 1809 verfaßt
hat: Clara oder der Zusammenhang der Natur mit der Gei-
sterwelt. 53 In dieser Schrift bringt Schelling folgendes Bild:

Wüsten, Gebirge, weite Länder und Meere können uns von einem
Freunde in diesem Leben trennen; die Entfernung des andern
Lebens von diesem ist nicht größer als die der Nacht von dem
Tag oder umgekehrt. (SW IX, 18)

Das Bild wird kaum noch verstanden. Heute im modernen
Streit des Leib-Seele-Dualismus geht es allein um die Frage,
ob und inwiefern das Bewußtsein ein bloßes Epiphänomen
unserer Gehirnfunktion ist. Demgemäß wird dann idealistisch
oder naturalistisch erklärt, was das Bewußtsein ist und wie
wir uns selbst je schon als Selbstbewußtsein von etwas Vor-
gestelltem, Bewußtseiendem gegeben sind. Was nicht erklärt
wird und in dem Sinne auch gar nicht erklärt werden kann,
weder idealistisch noch naturalistisch, weil es unserem fak-
tischen Bewußtseinsleben als solchem je schon vorausgeht,
ist der Übergang von Nichts in Etwas in der Geburt und
Erweckung unseres Daseins. Durch diesen Übergang sind wir
aber überhaupt erst zu uns selbst in das ‚Bewußtsein‘ gekom-
men! Der Übergang liegt da, wo Leben und Tod wie Tag und
Nacht ineinander übergehen:

Gleichwie der Tag in der Nacht, und die Nacht in dem Tage zwey
Centra sind, und doch ungeschieden […].54

53 Möglicherweise wurde die Schrift aber auch schon viel früher verfaßt, und
zwar, wie Ehrhardt (2004) vermutet, 1803 zum Gedenken an Carolines früh
verstorbene Tochter Auguste Böhmer († 12. Juli 1800).

54 Böhme: Quaestiones Theosophica, 3, 3.

159



So liegt der Tag in der Nacht verborgen, nur überwältigt durch
die Nacht, so die Nacht im Tag, nur niedergehalten vom Tag […].
(SW VIII, 227)

Heidegger hat die „Miteinanderzusammengehörigkeit“ von
Tag und Nacht, Leben und Tod in zweien seiner letzten Pri-
vatseminare in Le Thor (Provence) 1966 und 1968 erörtert (da
ging er schon auf die Achtzig zu):

Um den Tag zu denken, muß man ihn bis zur Nacht denken und
umgekehrt. Die Nacht ist der Tag als untergegangener Tag. (GA 15,
276ff.; vgl. ebd. 301f.)

Die Nacht ist der Tod. Und: „Der Tod ist der Schrein des
Nichts“ (GA 7, 180). Oder: das „Zinnerne Gefäß“, „wo mitten
im Tode das Leben geboren wird“. In seinem Behältnis, dem
dunklen Innern, liegt das eigene Leben beschlossen, wie der
Tag in der Nacht oder wie der Blitz in der Finsternis. Deshalb
heißt es in Schellings Clara weiter, daß „jene andere Welt […]
um so verborgener ist, je näher sie uns liegt“ (SW IX, 18). Sie
ist schon da, nur verborgen und niedergehalten durch unser
gegenwärtiges Leben im Nichts. Denn:

Das Nichts will aus sich, daß es offenbar sey, und das Etwas will in
sich, daß es im Nichts empfindlich sey, auf daß die Einheit in ihme
empfindlich werde.55

Das menschliche Leben ist demnach ein Sich-Finden und Sich-
Verlieren im Nichts als Ungrund seines möglichen Seins –
wo und wann auch immer. Nun kann der Mensch der „Ver-
borgenheit“ jener anderen Welt allerdings nur inne werden,
„indem er sich selbst wieder jenes Ortes entsetzt“, in den
er im Übergang seines hiesigen Lebens hineingekommen ist.
Der eigentlich adäquate Ausdruck für die Angst, um die es

55 Böhme: Quaestiones Theosophica, 3, 9.

160



hier geht, ist deshalb das „Entsetzen“ oder die „Ekstase“:
„jede Entfernung oder Entsetzung von einer Stelle ist Ekstase“
(SW IX, 230). Den Menschen zur Besinnung bringen heißt,
ihn zur „Ekstase“ bringen. Die Ekstase hat hier nichts mit
Rausch oder Verzückung zu tun, sondern allein mit der Angst
oder dem Entsetzen, von allem Seienden verlassen zu werden.
Nichts anderes sagt auch Heidegger in einer später verfaßten
Selbstkritik zu Was ist Metaphysik?: „die Angst – das Entsetzen
als Erfahrung der Seinsverlassenheit des Seienden“ (GA 67, 59).
In der Angst um das eigene Leben entsetzt sich der Mensch des
Zentrums, worin er sich selbst je schon inmitten des Seienden
als „Eigenwille“ des ‚Ich selbst‘ vorfindet.

Auf dem Grunde dieser Erfahrung haben Schelling und
Heidegger – und zwar jeweils in einer Antrittsvorlesung – die
These aufgestellt, daß die Philosophie damit anfangen müsse,
alles Seiende zu verlassen. Schelling hat die These in seiner
Erlanger Antrittsvorlesung vom 4. Januar 1821 aufgestellt und
Heidegger in seiner Freiburger Antrittsvorlesung vom 24. Juli
1929. Es geht hierbei um das, was Colberg bereits in bezug
auf die „Platonischen Christen“ als „Annihilation“ bezeichnet
hat und Schelling als „heroischen Annihilationsakt“, 56 d. i. die
Fähigkeit, vom „Sein absolut nichts zu wollen“ (GPP, 391):

Die Gelassenheit wird von den Platonischen Christen gerühmet
unter dem Namen der Annihilation, Nichtswerdung, fallen in sein
Nichts. Diese Wörter bedeuten ihnen eine Verlassung des etwas,

56 In der Einleitung in die Philosophie (1830) ist statt dessen vom „heroischen
Anhelationsakt“ die Rede (EPh, 102). Die Anhelation schließt die Anni-
hilation jedoch keineswegs aus, wie Ehrhardt meint (ebd., 150 Anm. 75).
Auch das Nichtwollen ist ein Wollen oder ein Streben (anhelare), das sogar
allem anderen Wollen als eigentliches Endziel zugrunde liegt: „Jede Creatur,
jeder Mensch insbesondere strebt eigentlich nur in den Zustand des Nicht-
wollens zurück“ (WA, 134).

161



das ist, des eigenen Willens, Verlangens und alles, was der Mensch
durch den Sünden-Fall nach ihrer falschen Theologie überkommen
[…] in die durch die Sünde verlorene Freiheit. 57

Nach dieser (für Colberg häretischen) Ansicht ist die Freiheit
das, was der Mensch durch den eigenen Willen im Sünden-
fall gerade verloren hat. So kann er die Freiheit nur dadurch
zurückgewinnen, indem er nichts mehr will, nicht einmal sich
selbst:

Wilst du nun aus dem Selbst-Sterben wieder ausgehen, so must
du deine eigene Begierde, welche sich in fremde Wesen einführet,
gantz verlassen, und in der Selbstheit und eigenen Begierde wer-
den als ein Nichts, auf daß du nicht mehr dich selber wilst noch
begehrest […].58

Um diesen Akt der Annihilation geht es jetzt auch in den
beiden großen Antrittsvorlesungen von 1821 und 1929. Nur
derjenige könne auf den Grund seiner selbst kommen und die
ganze Tiefe des Lebens erkennen, der einmal alles verlassen
habe, dem alles versank. Platon habe diesen großen Schritt mit
dem Tode verglichen:

Hier muß alles Endliche, alles, was noch ein Seyendes ist, verlassen
werden, die letzte Anhänglichkeit schwinden; hier gilt es alles zu
lassen – nicht bloß, wie man zu reden pflegt, Weib und Kind,
sondern was nur Ist, selbst Gott, denn auch Gott ist auf diesem
Standpunkt nur ein Seyendes. […] Aber nicht bloß die Objekte,
auch sich selbst muß der lassen, der sich in jenen freien Aether
erschwingen will. (SW IX, 217f.)

Schelling grenzt sich hier ausdrücklich von Fichte ab, der sich
noch „an das eigne Ich“ geklammert habe (ebd.). Wer sich in

57 Colberg: Das Platonisch-hermetische Christentum, II, 257.
58 Böhme: De signatura rerum, 15, 9.

162



den freien Äther schwingen will, müsse exzentrisch, ekstatisch
aus allem Seienden getrieben werden, insbesondere aus dem
Seienden, das er selber ist. 59 – Nach diesen Worten, so ver-
merkt ein berühmter Zeitzeuge dieser Vorlesung, der Dich-
ter August Platen, „erfolgte eine solche Totenstille, als hätte
die ganze Versammlung den Atem an sich angehalten“.60 Von
Heideggers Antrittsvorlesung sind ganz ähnliche Reaktionen
einer Katharsis überliefert. Der Tod (das Nichts) verschlägt
einem den Atem. So betont auch Heidegger, „daß wir gerade
nicht durch eigenen Beschluß und Willen uns ursprünglich vor
das Nichts zu bringen vermögen“, sondern durch die Angst
von uns selbst weg in das Nichts „hineingehalten“ werden:

Die Angst offenbart das Nichts. Wir ‚schweben‘ in Angst. Deutli-
cher: die Angst läßt uns schweben, weil sie das Seiende im Ganzen
zum Entgleiten bringt. Darin liegt, daß wir selbst – die seienden
Menschen – inmitten des Seienden uns mitentgleiten. […] Weil das
Seiende im Ganzen entgleitet und so gerade das Nichts andrängt,
schweigt im Angesicht seiner jedes ‚Ist‘-Sagen. (GA 9, 112)

Im Vergleich mit Schelling ist jetzt folgendes bemerkenswert:
Das Entgleiten kennzeichnet Heidegger an der Stelle (noch) als
„das Übersteigen des Seienden im Ganzen: die Transzendenz“.
Er bezog sich dabei ausdrücklich auf den Namen „Metaphy-
sik“. Deshalb auch der Titel als Leitfrage. Metaphysik ist das,
was „metà – trans – ‚über‘ das Seiende als solches hinausgeht“
(ebd., 118). Hier geht es jedoch nicht darum, das Seiende auf
ein ‚höheres Seiendes‘ hin zu übersteigen, sondern darum, von
allem Seienden (Weib, Kind, Ich) verlassen zu werden, auch
vom höchsten: „Mein Gott, warum hast du mich verlassen?“
Darin liegt die bitterste Erfahrung des Todes und der Angst.

59 Siehe dazu Duque (1999), 185ff. und Seubert (2006), 221ff.
60 August Platen, Erlangen, 11. Januar 1821, in: Tilliette (1974), 260f.

163



Nicht zuletzt diese Erfahrung ist es, die wenige Jahre später
zur Überwindung der Metaphysik geführt hat. Besonders auf-
schlußreich sind in dem Zusammenhang das Nachwort in der
vierten Auflage der Freiburger Antrittsvorlesung von 1943
(ebd., 303–312) und die Einleitung in der fünften Auflage von
1949 (ebd., 365–383). Heidegger spricht dort selbstkritisch von
„Hindernissen“, die sich seinem Denken in den Weg gestellt
hätten, und zwar als etwas, das „nicht mehr metaphysisch“ ist
(ebd., 304).

Wenn das Seiende im Ganzen entgleitet und das Nichts
andrängt, dann wird deutlich, was Metaphysik eigentlich ist:
nämlich „das ahnungs-lose Überspringen (metà) der f‘sic als
des anfänglichen Seins“ (GA 67, 39). In der Metaphysik wird
das übersprungen, was die Gründung des Seins erst ernötigt:
der Abgrund des Noch-nicht-Seienden, aber Seinsollenden.
Die „Überwindung der Metaphysik“ liegt deshalb darin, „daß
die Wahrheit des Seyns als Ab-grund erfahren und bestan-
den wird“ (ebd., 16). Allerdings konnte diese Erfahrung nur
gemacht werden durch den Absturz im Steigen über das bereits
gegebene und gegründete Seiende hinaus. In einer Vorlesung
von 1937/38 hat Heidegger diesen Absturz so beschrieben:

Nur wer wahrhaft steigt, kann abstürzen. Wie, wenn die Abstür-
zenden den Gipfel, den Berg und sein Ragen am tiefsten erfahren
möchten, tiefer und einziger als jene, die scheinbar den Gipfel
erreichen, wodurch er ihnen alsbald die Höhe verliert: zu einer
Ebene und Gewöhnlichkeit wird? (GA 45, 23)

Zum Sturz konnte es demnach nur kommen, sofern noch ein-
mal der Versuch gewagt wurde, das Sein auf einen ‚höchsten
Grund‘ hin zu übersteigen. Denn nur dadurch konnte dieser
Grund auf einmal selbst fragwürdig werden: Kann es einen
solchen Grund überhaupt geben? Ist der Grund nicht gerade

164



das, was in der Höhe übersprungen wird als das Tief-gründige,
Un-ergründliche? „Man muß“, wie Angelus Silesius, der gro-
ße Freund Abraham von Franckenbergs, sagt, „die Tieffe auf
der Hoehe betrachten“:

Ein ungrund ist zwar Gott / doch wem er sich soll zeigen /
Der muß biß auf die Spitz der ewgen berge steigen.61

Auf der Höhe verliert der Grund seine Grundhaftigkeit:

Ab-grund als wesentliche Verweigerung (Er-eignung) des Grund-
haften – Ungrund – der Grundlose – wo Grund sein sollte – Schein-
grund – so aussehend wie. (GA 67, 64)

Im Allgemeinen ist in Heideggers Schriften ‚nur‘ vom Ab-
grund die Rede. Umso bemerkenswerter ist, daß gerade an
der Stelle der Ausdruck Böhmes und Schellings auftaucht.
Was in der Frage nach dem Wesen der Metaphysik zunächst
noch aussieht wie ein Grund, erweist sich im Entgleiten alles
Seienden als „Scheingrund“. Das scheinbar Grundhafte ent-
gleitet hierbei mit. Wo eigentlich ein Grund sein sollte, tut
sich ein Ab-grund auf. In ihm enthüllt sich der Scheingrund
als Ungrund (Nichtgrund), als Nichts.

Auch in der Freiheitsschrift ist der ‚Grund der Existenz‘
entglitten, und zwar durch die Aufstellung ihrer Unterschei-
dung (SW VII, 357). Dabei kündigte sich auch hier die „Verwei-
gerung des Grundhaften“ zunächst zögernd an, um am Ende
mit einem Schlag als Ungrund aufzubrechen: „wie können wir
es anders nennen als den Urgrund oder vielmehr Ungrund?“
(ebd., 406). Die Frage ist keineswegs von vorneherein ent-
schieden. So war wenige Seiten zuvor noch von der „Natur –
in Gott“ die Rede als „Grund seiner Existenz“ (ebd., 358f.).
Fast scheint es, als ob Schelling und Heidegger zunächst gar

61 Cherubinischer Wandersmann, V, n. 29. Vgl. dazu Stenger (1999).

165



nicht glauben konnten, was sie da sahen. Zu ungeheuerlich
erschien ihnen das Ganze in Anbetracht der fast zweiein-
halbtausendjährigen Geschichte der Frage nach den ‚letzten
Gründen‘ des Seins. Und doch geriet diese Frage in dem
Augenblick ins Wanken, wo die Frage nach dem Wesen „vor
allem Grund und vor allem Existierenden“ ausdrücklich ge-
stellt wurde. Grund und Existenz sind als „die zwei gleich ewi-
gen Anfänge“ (ebd., 408) gleichursprünglich. Was diesen beiden
Anfängen vorhergeht, kann somit nicht wieder ein „Grund“
oder ein „Urgrund“ sein. So bemerkt Heidegger schon in Sein
und Zeit, daß

das Phänomen der Gleichursprünglichkeit der konstitutiven Mo-
mente in der Ontologie oft mißachtet worden [sei] zufolge einer
methodisch ungezügelten Tendenz zur Herkunftsnachweisung
von allem und jedem aus einem einfachen ‚Urgrund‘. (SuZ, 131)

Wie grundlos diese Tendenz ist, wurde jedoch erst in dem
Moment offenbar, in dem das Phänomen der „Gleichursprüng-
lichkeit“ von Grund und Existenz selbst in den Blick trat:

Da es vor allen Gegensätzen vorhergeht, so können diese [Grund
und Existierendes] in ihm nicht unterscheidbar noch auf irgend
eine Weise vorhanden seyn. (SW VII, 406)

Allein das, was so noch als Grund erscheint, ist vermutlich, wenn
es aus ihm selbst erfahren wird, ein Anderes und noch Ungesagtes,
demgemäß auch das Wesen der Metaphysik etwas anderes ist als
die Metaphysik. (GA 9, 367)

Das „Andere“ und „noch Ungesagte“ im Wesen der Meta-
physik ist der Ungrund oder Abgrund. In ihn wird der Wille
geworfen: „Die Freiheit zum Grunde west aus der Geworfen-
heit in den Abgrund“ (GA 67, 62). Von daher gesehen ist jedes
weitere „Haftenbleiben in der Transzendenz […] ein Rückfall
in die Metaphysik“ (ebd., 63). Was werden kann und werden

166



soll, das ist in der un-ergründlichen Tiefe des Nichts je erst zu
ergründen und zur Entscheidung zu bringen. Im Ungrund des
Nichts selbst gibt es aber (noch) keine Gründe für das Sein!
Deshalb ent-setzt die Angst den Menschen aus dem „letzten
Träger aller Dinge“ in den Abgrund der Freiheit (s.o. 89ff.).
Schon ein Jahr nach der Antrittsvorlesung, in der Abhandlung
Vom Wesen der Wahrheit (1930), ist darum nicht mehr von
Transzendenz die Rede, sondern von „Eksistenz“. Damit hat
Heidegger de facto Schellings Terminus der „Ekstase“ über-
nommen:

Eher könnte man für jenes Verhältnis die Bezeichnung Ekstase
gebrauchen. Nämlich unser Ich wird außer sich, d.h. außer seiner
Stelle, gesetzt. (SW IX, 229)

Das Sein-lassen, d.h. die Freiheit ist in sich aus-setzend, ek-sistent.
[…] Die in der Wahrheit als Freiheit gewurzelte Ek-sistenz ist die
Aus-setzung in die Entborgenheit des Seienden als eines solchen.
(GA 9, 189)62

In den fünfziger Jahren des vorigen Jahrhunderts haben Walter
Schulz und Wolfgang Wieland erstmals versucht, den Begriff
der „Ekstase“ in Schellings Erlanger Vorlesung aufzuschlüs-
seln. Schulz hat den Begriff in der von Hegel herausgearbei-
teten Thematik der Vermittlung interpretiert als „Außer-sich-
setzung“ der Vernunft. 63 Von daher sah er in Schelling einen
verkappten „Hegelianer“, der den deutschen Idealismus in
der Auseinandersetzung um die „gemeinsame Sache“ vollen-
det habe.64 Weitaus überzeugender ist für uns in der Hinsicht
Wieland, der hier bereits Heideggers Analysen der „Ekstasen

62 Zu Heideggers Bestimmung der Freiheit als ek-sistente Freiheit vgl. von
Herrmann (2002), 114ff.

63 Schulz (1955, 21975), 61ff.; 122ff.
64 Ebd., 111f.

167



der Zeitlichkeit“ angelegt sah.65 Was Schulz über Schellings
Spätphilosophie sagt, trifft auf Hegel zu. Für Hegel setzt sich
das „reine Wissen“ außer sich, um sich seiner unmittelbaren
Tätigkeit als Einheit von Subjekt und Objekt bewußt zu wer-
den.66 Bei Schelling und Heidegger verhält es sich genau umge-
kehrt: Für sie kommt das Wissen in der Freiheit erst zu sich
selbst. Deshalb muß der Mensch sein ganzes Wissen aufgeben,
wenn er in die anfängliche Freiheit des Denkens zurückkehren
will:

Alles also fordert den Menschen zu jenem Aufgeben seines Wis-
sens, zu jener Scheidung auf, durch die er zuerst sich in völliger
Freiheit erblickt, aber auch ihm gegenüber die vorige Freiheit in
ihrer uranfänglichen Lauterkeit. (SW IX, 245)

Wenn das Wissende, welches allerwärts dem Seyn unterliegt, d.h.
dieses endlich zurückgetrieben wird in seine eigne Tiefe – auf alles
Seyn verzichtet – sich in seine Ungründlichkeit sehnend und daß
es gar kein Seyn an sich hat, […] dann fühlt es die Kraft, das Seyn
zu überwinden. Denn es ist eigentlich Nichts – ist vor allem Seyn –
kommt allem Seyn zuvor – hier geht das Wissen an sich, von seinem
gegenwärtigen Zustand hinweg – ‚kstàsic, bis Es – das Wissen in
uns – wieder zu Sich kommt. (WA-Frg. II, 300ff.; vgl. ebd. 309)

Schelling sieht in diesem Von-sich-selbst-weg-Gehen des Wis-
sens das Sokratische Wissen des Nichtwissens begründet (SW
IX, 239). Der Anfang des Wissens ist Nichtwissen. Das Nicht-
wissen meint hier nun aber keineswegs den Mangel oder das
Fehlen von Wissen, sondern vielmehr das, was das Wissen erst
zu sich kommen läßt: d. i. die Freiheit des Denkens als „eigne
Tiefe“ des Wissenkönnens. Von Heideggers ekstatischer Zeit-
lehre ausgesehen ist die Freiheit die Zukunft des Noch-Nicht,

65 Wieland (1956), 10ff.; 32ff.; vgl. dazu SuZ, § 65.
66 Hegel: Logik I, 42f.

168



in der das Wissen im Denken erst auf sich zu kommt.67 Aller-
dings: Um das zu sehen, muß sich der Mensch erst wieder „von
seinem Sein losreißen, um ein freies Sein anzufangen“ (s.o. 63).
Der Loswurf erfolgt hierbei in einem dreifachen Sprung als:
Entsetzung – Absprung von dem, was ist: vom Seienden

im Ganzen.
Nichtssetzung
(Annihilation)

– Rücksprung in das, was war, bevor etwas
wurde: das Nichts oder Noch-Nichts als
Freiheit des möglichen Seins, des Seinkön-
nenden. Und

Aussetzung – (Wieder-)Einsprung in das, was in und mit
der Geburt und Erweckung des je eigenen
Daseins wirklich geworden ist.

Allein dieser dreifache „Sprung läßt erst das Da […] als die
Augenblicksstätte des Irgendwo und Wann entspringen“ (GA
65, 236). 68 In ihm vollzieht sich die „Selbsterkenntnis der ewi-
gen Freiheit“, d. i. die Erkenntnis, daß die Freiheit ekstatisch,
außerhalb meines eigenen Seinwollens liegt. Die Ekstase ist
darum etwas, das „dem Egoisten nicht gefällt“ (WA-Frg. II,
309). Denn je mehr ich die Freiheit (gleichsam als Besitz) für
mich haben will, desto mehr schließe ich mich damit in den
Kreis meines Eigenwillens ein. Und desto mehr schließe ich
mich damit von dem aus, durch das ich selbst allererst in die-
sen Kreis gekommen bin, um irgendwo, irgendwann als dieser
Mensch bei mir zu sein (vgl. SW IX, 230f.; 244f.). Deshalb
sagt Böhme, daß die „eigene Begierde sich in fremde Wesen
einführet“ (s.o. 162). Je mehr sich der Mensch selbst haben

67 Vgl. SuZ, 329–331. Einen ersten Vergleich ihrer Ekstase-Begriffe hat Ohashi
(1975) angestellt.

68 Die drei Kapitel unserer Studie beruhen auf diesem dreifachen Sprung. Siehe
auch Anhang: Der Gang zu den Müttern.

169



will, desto fremder wird er sich; denn der Ursprung seiner
Ichheit liegt gerade außerhalb ihrer selbst in der Freiheit des
„zu-sich-selbst-Gekommenseins“ (ebd., 227). Allerdings, so
räumt Schelling ein, scheuen die „Meisten“ „vor dieser grund-
losen, [nur] durch sich nothwendigen Freyheit“ zurück:

So nah liegt jedem Menschen der Ungrund der Ewigkeit, vor dem
er sich entsetzt, wenn er ihm vor’s Bewußtsein gebracht wird. (WA,
93)

In der „Entsetzung“ vor dem Ungrund überfällt einen die
Grundlosigkeit, Unbegreiflichkeit und nicht zuletzt auch die
Fremdheit und Zufälligkeit, das Sich-selbst-zugefallen-Wer-
den oder die „Zuwerfung“ (Heidegger) des eigenen Selbst:
Ich hätte auch nicht sein können. Ich hätte auch ein ganz
anderer werden können als der, der ich an diesem Ort, in die-
ser Zeit, als diese Person geworden bin. Der einzige Grund
für meine Existenz liegt darin, daß die Freiheit in mir, wie in
jedem anderen „menschlichen Bewußtsein“ auch, eine Stätte
gefunden hat (s.o. 91), worin sie sich selbst als Sein von etwas
Erscheinendem, zum Dasein-Kommenden fassen konnte:

Alda ergreift die Freyheit sich selber in sich, und der Tod oder
Schrack fält mit in die Freyheit, als unmächtig, und gibt sich frey.69

Deshalb ist es im Grunde auch nicht der Mensch, der zu sich
selbst kommt, sondern die Freiheit: „Jedes einzelne mensch-
liche Bewußtseyn ist wieder ein Zusich-kommen der ewigen
Freiheit“ (SW IX, 240), da sie „gar keine Stätte hat, wo sie zu
sich kommen kann, als in unserm Bewußtseyn“ (ebd., 234).
Dasselbe sagt Heidegger, wenn er erklärt, daß die Freiheit
nicht als Eigenschaft, sondern als Ursprung unseres Daseins
zu begreifen ist:

69 Böhme: De signatura rerum, 3, 38.

170



Der Mensch ‚besitzt‘ die Freiheit nicht als Eigenschaft, sondern
höchstens gilt das Umgekehrte: die Freiheit, das ek-sistente, entber-
gende Da-sein besitzt den Menschen und das so ursprünglich, daß
einzig sie einem Menschentum den alle Geschichte erst begründen-
den und auszeichnenden Bezug zu einem Seienden im Ganzen als
einem solchen gewährt. (GA 9, 190)

Freiheit ist das umgreifende und durchgreifende Wesen, in das
zurückversetzt der Mensch erst Mensch wird. Das will sagen: Das
Wesen des Menschen gründet in der Freiheit. Die Freiheit selbst
aber ist eine alles menschliche Seyn überragende Bestimmung des
eigentlichen Seyns überhaupt. (GA 42, 15)

Bevor der Mensch ins Dasein tritt, ist noch alles dunkel, was,
wann, wo, für wen zum Sein einer je eigenen erscheinenden
Welt kommen soll. Denn eben das ist in der Freiheit zur Ent-
scheidung zu bringen! Freiheit geschieht da, „wo eine Schei-
dung, Entscheidung statt findet“. Eine Entscheidung kann
aber nur da stattfinden, wo ihr „ein Zustand der Ungeschie-
denheit“, der „absoluten Indifferenz“ vorausgeht. Das ist „die
Nacht, aus der der Mensch erst in das frohe Licht der Freyheit
geboren“ (WA, 95) und „im Moment der Aktion der Scheidung
selbst in’s Bewußtseyn erhoben wird“. Der Mensch erblickt
sich hierbei als ein Wesen, „das nichts hinter sich hat als den
Ungrund der Ewigkeit, aus dem es unmittelbar entsprungen“
(ebd., 98). Damit wird ihm selbst „in jener Scheidung der
Kräfte, der Zersprengung der Finsterniß“ erst „ein Blick der
Ewigkeit und also auch der Freyheit seines Wesens“ (ebd., 99)
gewährt: „freedom is atemporal: a flash of eternity in time“.70

70 Žižek (1997), 33.

171



4. Evolution und Ereignis

Wir kommen damit auf das zurück, von dem wir in diesem
Kapitel ausgegangen sind: auf die „wahre Imagination“ als
„Ereignis“ (s.o. 128f.). Das, was Schelling den Blick der Ewig-
keit und der Freiheit des menschlichen Wesens nennt, ist die
„Zersprengung der Finsternis“ im Ereignis. In dieser Spren-
gung müssen die Kräfte (Potenzen) im Sein erst auseinander-
gehen, um sich in unserem Blick als Sein von etwas Seiendem
zusammenzufügen:

[…] die Scheidung zwischen Seyn und Seyendem ist bedingt durch
die Scheidung im Seyn und beyde fallen zusammen. Durch das
Auseinandergehen der Kräfte im Seyn werden sie frei und es ent-
steht hieraus das erste eigne Leben im Objektiven. (WA, 36)

Als Ereignis (der Unter-schied) aber läßt das Seyn erst das Seiende
auseinandertreten und so die Lichtung ‚beziehen‘; der Austrag ist
aber Aus-trag in das Sein als Gott und Mensch, als Welt und Erde.
(GA 67, 77)

Versuchen wir jetzt den „Austrag“ dieser vier Seinskräfte von
Heideggers Ereignis-Denken aus näher zu erläutern:

Gott, Mensch, Welt, Erde gehören zum „Ereignis“. Als sol-
che werden sie erst zu dem, was sie sind – an sich selbst und
im Verhältnis zueinander –, durch die sehnende Suche, etwas
(eine sich selbst verborgene Erde) als etwas (als Sein einer
aufgehenden Welt) in den Blick eines „ungründlichen Auges“
zu bringen. Jede der vier Seinsweisen ist demzufolge nur zu
verstehen, sofern die jeweils drei anderen Weisen des Seiend-
seins immer schon aus ihrer inneren Zusammengehörigkeit
zum Er-eignis des In-den-Blick-Bringens (Er-äugens) mitge-
dacht werden. Soll nun etwas als etwas in den Blick treten, so
muß Jegliches erst einmal im Abgrund des möglichen Seyns

172



auseinandertreten. Erst dann kann es im Menschen, in sei-
nem Blick, die „Lichtung“ oder den „offenen Punkt“ für den
„Lichteinstrahl“ beziehen (s.o. 146). Heidegger spricht in dem
Zusammenhang vom „kreuzenden Widerspiel“ in der „Ent-
gegnung von Gott und Mensch“ und dem „Streit von Welt
und Erde“ (GA 66, 307ff.); und Schelling vom „unmittelba-
ren Widerspiel“ oder „Widerstreit“ zwischen der „unanfängli-
chen Ewigkeit“ und der im Menschen, in seinem Augen-Blick,
„ewig beginnenden Zeit“ (WA, 229f.).

Das „lauterste Wesen“ kann sich nicht selbst verwirklichen,
als solches müßte es schon wirklich sein (s.o. 15f.). Um wirk-
lich-wirkend zu werden, muß es aus der Ewigkeit seines „lau-
teren Seinkönnens“ heraustreten. Und das ist jetzt nur „durch
eine von ihm unabhängige Bewegung“ möglich. „Man kann
diese Bewegung als den Gegensatz der Ewigkeit die ewige
Zeit nennen.“ Die ewige Zeit ist jedoch „nicht die unendli-
che, anfanglose, sondern vielmehr die ewig beginnende Zeit“
(WA, 229). Als solche ist sie „das unmittelbare Widerspiel der
unanfänglichen Ewigkeit“. Das Ewige kann sich nur verwirk-
lichen, indem es in der Zeit als ewiges Spiel des Lebens immer
von neuem beginnt (ebd., 230; vgl. 234f.). 71 Heidegger nennt
das „Widerspiel“ deshalb auch das „Spiegel-Spiel der Welt“.
Das „Spiegel-Spiel der Welt“ ist der „Spiegel der Weisheit“
(s.u. 230f.). In ihm spiegelt sich das wider, was der Erde im
Menschen, im „Rad seiner Geburt“, immer wieder abzuringen
ist als aufgehendes Sein der Welt:

Jedes der Vier spiegelt in seiner Weise das Wesen der übrigen wider.
[…] Wir nennen das ereignende Spiegel-Spiel der Einfalt von Erde
und Himmel, Göttlichen und Sterblichen die Welt. (GA 7, 180f.)

71 Zum „ewigen Anfang“ siehe Lawrence (1989), bes. 190f. Zum Verhältnis
‚Ewigkeit und Zeit‘ siehe den folgenden Abschnitt.

173



In dem berühmten Brief an Ernst Jünger, der unter dem Titel
Zur Seinsfrage 1956 veröffentlicht wurde, kennzeichnet Hei-
degger dieses „kreuzende Widerspiel“ durch das Zeichen der
kreuzweisen Durchstreichung des Seins im Ereignis. Als sol-
ches zeigt es „in die vier Gegenden des Gevierts und deren
Versammlung im Ort der Durchkreuzung“ (GA 9, 411). Der
„Ort der Durchkreuzung“ ist als solcher der Abgrund des
vierfach zu ergründenden Seins des Gevierts – der Tetraktys. 72

Die Unterscheidung der Seynsfuge ist demzufolge nicht bloß
eine eindimensionale zwischen Grund (Gott) und Existenz
(ens creatum), sondern eine zweidimensionale. Um Grund
von etwas zu werden, muß sich das Grund-sein-Wollende
im Abgrund erst noch in einen Grund hineinbilden. Dieser
Grund ist der Mensch als Blick- und Scheidepunkt des Seins.
Dabei durchkreuzt der Mensch den Plan Gottes, indem er
durch die Wahl seiner Tat dem Zwang der kausalen Naturord-
nung entgegenwirkt:

Nur durch eine gegenwirkende, den Zwang der ersten aufhebende
und sie brechende Kraft, deren Wirkung die der ersten durch-
kreuzend, die zweyte Dimension hervorbringt, macht eine Unter-
scheidbarkeit der Dinge und ein gegenseitig freyes und unabhängi-
ges Leben zwischen den verschiednen Organen des großen Ganzen
möglich. (WA, 38)

Die folgende Darstellung stützt sich auf zwei Schemata, in
denen Heidegger die vierfache Scheidung des Seins zur An-
zeige gebracht hat (GA 65, 310; GA 69, 27). In dieser Schei-

72 S.o. 114ff. Zum Begriff der „Vierung“ und des „Gevierts“ bei Heidegger als
Tetraktys vgl. Schlegel (2001). Der Ausdruck „Gevierdte“ ist ein alter Aus-
druck für die Tetraktys (Schulze (1983), 149f.). „Über das [welteröffnende]
pythagoreische Quadrat in der Natur und seine vier Weltgegenden“ (1798)
spricht auch schon Baader (SW 3, 248–268).

174



dung oder Sprengung liegt zugleich die „strittige Zugehörig-
keit“, das „Band der Kräfte“ im „innersten Zusammenfluß des
Streits“ (s.o. 118):

Das sprengende Zwischen versammelt, was es ins Offene sei-
ner strittigen und verweigernden Zugehörigkeit rückt, nach dem
Ab-grund zu, aus dem Jegliches (der Gott, der Mensch, die Welt,
die Erde) in sich zurückwest und so dem Seyn die einzige Ent-
schiedenheit der Er-eignung läßt. (GA 65, 485)

Die Unterscheidung zwischen Grund und Existenz wird hier
auf eine vierfache Unterscheidung zurückgeführt. In dieser
Unterscheidung ist die Gottheit nicht schon ein Grund oder
„ein alter Papa mit weißem Bart, der Dinge anfertigt“ (GA 42,
234), sondern ein sich suchender Wille zum Grund. In die-
ser Suche mußte sich der Wille im Abgrund erst finden, um
‚Grund von etwas Existierendem‘ zu werden. Zu diesem „Wer-

175



den“ bemerkt Heidegger selbst folgendes: Hier komme „die
ganze Kühnheit des Schellingschen Denkens ins Spiel“, und
zwar nicht als „leeres Gedankenspiel eines übersteigerten Ein-
zelgängers“, sondern als „Mitvollzug einer denkerischen Hal-
tung, die in Meister Eckhart anhebt und bei Jacob Boehme
eine einzigartige Entfaltung gewinnt“ (GA 42, 203f.). 73

Auf Meister Eckhart können wir in dem Zusammenhang
nicht näher eingehen. Nur soviel: Die Idee vom Werden Got-
tes ist auch schon in seinem Denken zu finden. So heißt es an
einer theologisch noch immer sehr umstrittenen Stelle in den
Deutschen Predigten: „er [der vater] gebirt mich niht aleine
sînen sun, mêr: er gebirt mich sich und sich mich und mich
sîn wesen und sîne natûre.“74 Es handelt sich hierbei um eine
der Thesen, wegen derer sich Eckhart im Jahre 1327 vor einer
Theologie-Kommission in Avignon verantworten mußte und
die nach seinem plötzlichen Tod (1328) in der Bulle Johan-
nes XXII. In agro dominico (1329) als häretisch oder der
Häresie verdächtig verdammt wurden. Der Häresievorwurf

73 Nicht ohne Grund kommt Heidegger in seiner Schelling-Vorlesung immer
wieder auf den „werdenden Gott“ zurück (vgl. ebd. 195ff., 212ff., 234ff.). Er
entspricht dem, was Heidegger in den Beiträgen den „letzten Gott“ nennt:
Dieser erscheint erst ganz zuletzt, wenn im „abgründigen ‚Raum‘ des Seyns
selbst“ das Ziel seines Wollens erreicht und vollendet ist (GA 65, 416f.).
Zum Begriff des „ewigen Werdens“ bei Schelling vgl. vor allem die folgende
Stelle aus einem Entwurf zum Ersten Buch der Weltalter: „Ich habe dir
schon gesagt, daß mir das Leben Gottes ein ewiges Werden ist. Wenn dann
nun aber das Seyn Gottes gleich ist einem (wiewohl ewigen) Werden, so ist
es auch gleich einem (wiewohl ewigen) Übergang aus Nichtseyendseyn in
Seyendseyn und du mußt Gott setzen als nichtseyend, nicht daß er es je und
irgendwann in der That gewesen (denn er ist in einer ewigen Bewegung ins
Seyn), sondern nur der Begreiflichkeit halber und damit du jenes Werden
verstehen könntest“ (WA, 200).

74 Meister Eckhart: Werke I, Predigt 6, 82.

176



besteht im Kern darin, daß mit dem „Sohn“ nicht nur Chri-
stus gemeint ist, sondern jeder edle (nobilis) und gute Mensch
als „homo divinus“.75 Die These hängt unmittelbar mit einer
anderen zusammen, die in der Bulle ebenfalls als häretisch
eingestuft worden ist, mit der These, daß Gott ohne den Men-
schen gar nicht gewußt hätte, etwas zu tun: „Deus sine tali
homine nesciret quidquam facere“. 76 Denn, so Eckhart selbst:

Got würket alliu sîniu werk dar umbe, daz wir der eingeborne
sun sîn. […] und tuot rehte, als ob im sîn götlich wesen welle
zerbrechen und ze nihte werden an im selben, daz er uns offenbâre
allen den abgrunt sîner gotheit und die vüllede sînes wesens und
sîner natûre.77

Gott tut gerade so, als ob ihm sein Wesen zerbrechen wolle
und zunichte werde, wenn der Mensch nicht wäre, dem er
„die Fülle seines Wesens und seiner Natur“ im „abgrunt“ mit-
teilen könnte. Warum der Mensch für die Ergründung des
Seins notwendig ist, hat Baader in seinen Erläuterungen zur
Lehre von der Freiheit (1828) gezeigt. Dabei bezog er sich
ausdrücklich auf Meister Eckhart: „In der Lehre vom Grunde
ist nemlich allgemein noch übersehen worden, dass der Grund
die Mitte des Begründeten und sich Begründenden ist.“78 Der
Grund fällt nicht mit dem Begründenden zusammen; vielmehr
ist er in der „Mitte“ zwischen dem Begründeten und dem sich
Begründenden. Als solche Mitte bildet der Grund denjenigen
Ort, worin das „Begründungsstreben“ erst eine Stätte findet,

75 Vgl. dazu die Art. 10–12, 20–22 der Bulle, in: Suárez-Nani (1992), 31–96; 59ff.
76 Art. 13, ebd., 69.
77 Meister Eckhart, a.a.O., Predigt 12, 142/144.
78 Baader: Spekulative Dogmatik, SW 8, 179. Die Erläuterungen bilden das

Schlußstück aus dem ersten Heft von Baaders Vorlesungen über speculative
Dogmatik, ebd., 153–192. Dabei handelt es sich ganz offensichtlich auch um
Erläuterungen zu Schellings Freiheitsschrift!

177



in der es sich als Grund des Seins „einerzeugen“ oder „ein-
gebären“ kann:

Das Begründungsstreben ist folglich das Streben, sich die Mitte
als Grund des Seins einzuerzeugen oder einzugebären und diese
Mitte eines Selbstischseienden, zur Selbheit Bestimmten, ist dessen
Genitus […].79

Baader bemerkt dazu, daß nicht die „selbstlose“, sondern
nur die „selbstische Creatur“ – also der Mensch – eine sol-
che Mitte hat und daß es demzufolge „die Bestimmung der
selbstischen Creatur ist, diese Mitte in sich zum positiven
Grunde zu erheben und zu fixieren“.80 Darauf folgt der ent-
scheidende Hinweis auf Meister Eckhart. Wenn dieser sagt:
„Dass der Vater immer nur dahin treibe und jage, dass sein
Sohn geboren werde,“ dann komme darin der „ewige theo-
gonische Process“ zum Ausdruck, „sich in der Lebensgeburt
zu vollenden“.81 Ein Semester vorher, in der Münchner Vorle-
sung System der Weltalter (1827/28), kam Schelling bereits zu
demselben Schluß:

Durch die Erklärung daß der Mensch die volle Geburt des Sohnes
war, folgt daß die ganze Natur nur den Verlauf der göttlichen
Geburt darstellt, und daß zu dieser Geburt gleichwol schon mit
der Grundlegung der Welt der Grund gelegt sein müße. (SWA,
178)

79 Ebd., 180.
80 Ebd., 179. In der Freiheitsschrift heißt es analog dazu: „Diese Erhebung des

allertieffsten Centri in Licht geschieht in keiner der uns sichtbaren Creaturen
außer im Menschen“ (SW VII, 363).

81 Ebd., 188. Vgl. Meister Eckhart, a.a.O., Predigt 39, 422: „Und dar umbe
engeruowet der vater niemer, er enjage und entrîbe alle zît dar zuo, daz sîn
sun in mir geborn werde.“

178



Mit anderen Worten, wenn Gott im Anfang Himmel und
Erde schuf und am Ende den Menschen, so ist das nach die-
ser Darstellung Ausdruck eines „theogonischen Prozesses“,
worin der Urwille in seinem „Begründungsstreben“ erst zu
sich selbst kam. Denn erst im Menschen als „Endabsicht bei
der Schöpfung jener Welt“ wurde der Grund dafür gelegt, daß
die Erde als Welt offenbar werden konnte. Auch Schelling
verweist hierbei ausdrücklich auf „die herrlichen Stellen in
den älteren Mystikern Eckhart, Tauler, Böhme …“ (ebd., 172).
Nun wurde gerade diese These scharf angegriffen, und zwar
von Friedrich Heinrich Jacobi und von Friedrich Gottfried
Süskind als Idee einer „Evolution Gottes“:

In mehr als Einer Hinsicht ist nehmlich die Idee eines durch die
Schöpfung sich ausbreitenden, aus einem dunkeln, ihm vorher-
gehenden, Grunde, Chaos, Natur, aus einem, als solchem, nicht-
intelligenten und nicht-sittlichen Princip, sich erst zum actu voll-
kommensten evolvierenden, erst am Ende der Zeit ganz persönlich
werdenden Gottes, nach meiner Ueberzeugung das Anstößigste,
was ich je in einer Philosophie gefunden habe.82

Warum die Idee so anstößig ist, hat ein Jahrhundert später
(1927) der Ideenhistoriker Arthur O. Lovejoy gezeigt. Hier
liegt der Wendepunkt, wo sich die Zwei-Welten-Lehre „der
traditionellen Theologie und Metaphysik in ihr Gegenteil“
verkehrte:

Gott selbst war nun in der Zeit, wurde sogar mit dem Prozeß iden-
tifiziert, in dem die gesamte Schöpfung den langsamen und mühse-
ligen Aufstieg auf der Leiter der Möglichkeiten durchmacht; sofern
der Name Gottes dem höchsten Punkt dieser Leiter vorbehalten

82 Süskind: Prüfung der Schellingschen Lehren von Gott, Weltschöpfung, Frey-
heit, moralischem Guten und Bösen (1812), 59f. Vgl. dazu oben Abschnitt
II, 2 Der Streit um die Göttlichen Dinge.

179



bleiben sollte, wurde Gott als das noch nicht verwirklichte Endsta-
dium dieses Prozesses aufgefaßt. So wurden die Emanations- und
Schöpfungslehre durch eine radikale oder absolute Evolutionslehre
(so könnte man sie vielleicht am besten nennen) verdrängt. […]
Dies wird am deutlichsten bei Schelling. 83

Wie erwähnt, ist bereits in den Weltaltern vom „Keim oder
potentielle[n] Zustand Gottes in der Folge der Evolution“
die Rede (WA, 44; s.o. 95f.). Darunter ist freilich noch nicht
im engeren biologischen Sinne die Ausdifferenzierung und
Höherentwicklung des organischen Lebens zu verstehen. Für
Schelling geht es hier rein spekulativ um diejenige Kraft, durch
die der Entstehungsprozeß des Lebens erst in Gang gekom-
men sein soll:

Denn dieses ganze Leben entstand zuerst aus der Sehnsucht der
Ewigkeit nach sich selber, in welchem sich-Suchen und doch sich
nicht finden-Können auf eine drangvolle Art sich der Wille erzeug-
te, […]. (WA, 147)84

Im 20. Jahrhundert ist dieser Gedanke vor allem von Bergson,
Scheler und Teilhard de Chardin wieder aufgegriffen wor-
den als „évolution créatice“ und als „Einheit von Drang und
Geist“. Der Wille hat sich in der Natur gesucht – „als ein
unablässiges Suchen, eine ewige nie gestillte Sucht zu seyn“

83 Lovejoy (1985), 379f.; vgl. ebd., 380–391. Zur Weltalterlehre als „spekulativer
Evolutionsgeschichte“ siehe auch Oesterreich (1985), 74ff.

84 Schelling zitiert hierzu ein „altes Wort“, das er von Oetinger übernommen
hat: „Quaerit se natura, non invenit“ (SW VIII, 232; vgl. Oetinger: Philo-
sophie der Alten, 30). Fraglich ist allerdings, ob Oetinger und Schelling um
die Quelle dieses Wortes gewußt haben. Es stammt aus dem Satyricon des
Petron (V, 24), und dort hat es eine ganz andere, nämlich geradezu obszöne
Bedeutung. Gemeint ist dort die unbefriedigte Natur der zahlreichen jun-
gen Kriegsgefangenen, die noch vor ihrer Geschlechtsreife von den Römern
kastriert und als Lustsklaven (scorta) verschleppt wurden.

180



(SW VIII, 232), doch erst im Menschen gefunden; erst in ihm
fand er einen Ort, worin er sich selbst als Geist eines sich selbst
bewußt werdenden Lebens verwirklichen konnte, und zwar
weil

Gott selber nur die höchste Evolution des ewigen Lebens ist, das
er selber ist. – [Das] ist der Geist des ewigen Lebens, das aber nur
in der vollendeten Evolution dieses Lebens verwirklicht werden
kann (zuvor nicht verwirklicht). Ein stetiges Werden – continua
manifestatio. (WA-Frg. II, 63f.)

Würde man sich auf diese Spekulationen ernsthaft einlassen,
dann würde der in den letzten Jahren neu entbrannte Streit
zwischen Kreationisten und Neodarwinisten sich von selbst
erledigen. Der „Wille Gottes“ steht nicht schon am Anfang,
sondern erst am Ende des ganzen Prozesses, als causa fina-
lis, nachdem im Laufe der Evolution endlich ein Ort gefunden
wurde, worin Er sich selbst als „Ort der Gottwerdung“ (Sche-
ler) verwirklicht hat:

Der Ort dieser Selbstverwirklichung, sagen wir: gleichsam jener
Selbstvergottung, die das Durch-sich-seiende-Sein sucht und um
deren Werden willen es die Welt als eine ‚Geschichte‘ in Kauf nahm
– das eben ist der Mensch, das menschliche Selbst und das mensch-
liche Herz. Sie sind der einzige Ort der Gottwerdung, der uns
zugänglich ist – aber ein wahrer Teil dieses transzendenten Prozes-
ses selbst. 85

In seinem Nachruf auf Max Scheler (vom 21. Mai 1928) hat
Heidegger diese Darstellung als „ungeheuer kühn“ gesehene
„Idee vom schwachen Gott“ gewürdigt, „der nicht Gott sein
kann ohne den Menschen, so daß der Mensch selbst gedacht
wird als ‚Miterwirker Gottes‘ “ (GA 26, 63). Auch diese Idee

85 Scheler: Die Stellung des Menschen im Kosmos, GW 9, 70.

181



weist auf Schelling zurück. In der Philosophie der Offenba-
rung heißt es, daß Gott „die Endlichkeit sucht und nicht ruht,
bis er alles in die endlichste Form gebracht hat“. Darin könne
man seine „Schwäche gegen den Menschen finden“ (UPhO,
422). 86 Denn: „Das Wesentliche ist, daß Gott außer dem Seyn
bleiben muß, kein Einzelnes werden kann“ (WA-Frg. II, 119).
Am Ende der Schellingvorlesung hat Heidegger daraus den
einzig möglichen, darum nicht weniger kühnen Schluß gezo-
gen, daß nur der Mensch im Sein steht und demgemäß das
Wahre als Seiendes erfahren kann:

Wenn das Seyn in Wahrheit vom Absoluten nicht gesagt werden
kann, dann liegt darin, daß das Wesen alles Seyns die Endlichkeit
ist und daß nur das endlich Existierende das Vorrecht und den
Schmerz hat, im Seyn als solchem zu stehen und das Wahre als
Seiendes zu erfahren. (GA 42, 280)

Das Wesen des Seins ist die Endlichkeit. Um selbst im „Nun“,
in einem Augenblick, sein zu können, muß sich das Absolute
verendlichen. Und das ist nur in der Existenz des Menschen
möglich:

Ich weiß daß ohne mich GOtt nicht ein Nun kan leben /
Werd’ ich zu nicht Er muß von Noth den Geist auffgeben.87

„Das Seyn ist Not der Götter“ (s.o. 137). Denn nicht im Sein,
das immer endlich ist, sondern: „Nur über dem Seyn wohnt die
wahre, die ewige Freyheit. Freyheit ist der bejahende Begriff

86 Scheler selbst verweist in seiner zweiten Spätschrift Idealismus-Realismus
auf „jene Lehre Schellings“, derzufolge „das Realsein der Welt […] aus einer
Sucht nach Realität“ entspringt, „die selbst noch nicht real sei“ (GW 9,
209f.; vgl. 294ff.). Mit Schelling spricht Scheler hier auch vom „Urdrang zum
Sein“ (vgl. dazu SW VIII, 220; 231f.; 262ff.). Zu dem komplexen Verhältnis
zwischen Schelling, Scheler und Heidegger siehe Pöggeler (1999), 134ff.; 275f.

87 Cherubinischer Wandersmann, I, n. 8. Vgl. dazu Stenger (1987), 71ff.

182



der Ewigkeit oder dessen, was über aller Zeit ist“ (WA, 14).
Deshalb muß sich der Wille verendlichen, wenn er in der ewi-
gen Freiheit wirklich-wirkend werden will. Die Endlichkeit
des Seins aber ist die Zeit.

5. Die ewige Freiheit als Augenblick
im Ungrund der Zeiten

In seiner Studie Die Zeit der Seynsfuge. Heideggers Interesse
an der Freiheitsschrift bemerkt Claus-Artur Scheier folgendes:

Das Tertium comparationis, das Heidegger eigentlich berechtigt,
die Dualität als Seynsfuge und so als (metaphysische) Gestalt der
ontologischen Differenz zu denken, sind nach allem weder die
Begriffe – Grund, Existenz, Sein, Seiendes – noch ihr fragliches
logisches Verhältnis – Verschiedenheit, Gegensatz oder Wider-
spruch –, sondern jene ursprüngliche, d.h. vor-logische Verfas-
sung, die Heidegger in Schellings Wendung vom ‚Cirkel, daraus
alles wird‘ (SW VII, 358) entdeckt, nämlich die ursprüngliche Zeit-
lichkeit Gottes.88

In ihr als „ewig beginnende Zeit“ liegt die Endlichkeit des
Seins (s.o. 173). Sich verwirklichen heißt sich verendlichen.
Denn: „Dieß ist das Verhängniß alles Lebens, daß es erst nach
der Einschränkung und aus der Weite in die Enge verlangt, um
sich faßlich zu werden“ (WA, 34; vgl. SW VIII, 319f.). Böhme
kennzeichnet diese Einschränkung als „des Lebens Circkel,
was das Begehren aus der stillen Weite in eine Enge geschlos-
sen hat“. 89 Als Ursprung von allem Werden hat der Zirkel

88 Scheier (1996), 30f.; vgl. 35ff. Zu Heideggers Deutung dieses „Cirkels“ siehe
GA 42, 195ff.

89 Böhme: Von dem dreyfachen Leben, 2, 15.

183



einen zwiefältigen Sinn: Zum einen meint er den existenzia-
len Zirkel, durch den sich das Wollen als zu sich kommender
„Eigenwille“ in seiner Existenz selbst wählt (s.o. 117); zum
anderen meint er den zeiträumlichen Bezirk, worin sich der
Wille durch die Wahl seiner Existenz als sich absondernder
Einzelwille oder „Partialwille“ selbst einschränkt und ein-
schließt (s.o. 120f.). Im Zentrum dieses zweifachen Zirkels
wird die „ontologische Differenz“, also der Unterschied zwi-
schen der „stillen Weite“ des unendlichen möglichen Seins und
des in ihm jeweils erscheinenden Seienden, zur Ent-scheidung
gebracht. Auf diese Weise verendlicht und verwirklicht sich der
„Universalwille“ oder das Auge des Absoluten im Gesichts-
kreis des Menschen als den „in sich ergriffenen Lebensblick“
oder Augen-Blick der Welt (SW VII, 361).

Die Frage ist nun aber, ob unter diesem Gesichtspunkt die
Dualität der „Seynsfuge“ noch als „metaphysische Gestalt“ der
ontologischen Differenz begriffen werden kann. An diesem
Punkt setzt Damir Barbarić an. Barbarić geht hier mit Scheier
von der „unbestreitbaren Feststellung“ aus, daß die „behaup-
tete Nachbarschaft des späteren Heidegger zu Schelling“ auf
ihrem „gemeinsamen und sie verbindenden Grundgedanken
der ‚ursprünglichen Zeitlichkeit‘ “ beruht. Das Wesen der
Ewigkeit liegt demzufolge nicht im nunc stans, sondern im
Augenblick als ewigem Anfang der Zeit. 90 Dabei macht Bar-
barić allerdings deutlich, daß das nicht unmittelbar in Heideg-
gers Schelling-Interpretation nachzuweisen ist.

Die zentralen Themen der Freiheitsschrift, die Heideg-
ger untersucht, sind ‚die Unterscheidung der Seynsfuge von
Grund und Existenz‘ und ‚das Problem des Bösen‘. Die enge
Verflechtung der Zeitfrage mit diesen Themen blieb hierbei

90 Barbarić (1999), 216ff.

184



„fast unbemerkt“. Andererseits hat aber auch Schelling die
Zeitfrage noch nicht in der Freiheitsschrift behandelt, sondern
erst in den Weltaltern, und hier wiederum nur in der ersten
Entwurfsfassung von 1811, im Abschnitt über die Genealogie
der Zeit (WA, 73–87). Nun wurde diese Fassung zusammen
mit der zweiten erst 1946 von Manfred Schröter herausgege-
ben. Heidegger konnte also diesen Text zur Zeit seiner beiden
Schellingvorlesungen noch gar nicht kennen. Dennoch geht
Barbarić davon aus, „daß Heidegger, gesetzt er wußte vom
Text der Genealogie der Zeit, bei seinen mühsamen und wirk-
lich bis zum Letzten angestrengten Spekulationen vom Sein
als ‚Anfang‘ […] eben in Schelling den am meisten zu Hilfe
kommenden Gesprächspartner gefunden hätte“. 91

Mittlerweile wissen wir, daß Heidegger von diesem Text
nicht bloß wußte! In der Vorbemerkung zu den Weltalter-
Fragmenten hat der Herausgeber Klaus Grotsch einen Brief
von Manfred Schröter aus dem Jahre 1943 veröffentlicht. Aus
diesem Brief geht hervor, daß Heidegger ursprünglich an der
Herausgabe der Weltalter-Fassungen und Entwürfe mitarbei-
ten sollte und wollte! Zu Heideggers Interesse an diesen Fas-
sungen bemerkt Schröter in dem Brief: Er sei „gleichfalls von
der Wichtigkeit dieses Fundes gerade für die heutige Lage [!]
nicht nur der Existenzphilosophie, sondern der deutschen phi-
losophischen Arbeit überhaupt durchdrungen“.92 Wie bedeut-

91 Ebd., 219f.
92 Brief vom 21. Dez. 1943 an den Direktor der Preußischen Akademie der Wis-

senschaften, zit. nach Grotsch (2002), WA-Frg. I, 102f. Anlaß dieses Briefes
war die Bitte um Übersendung der Weltalter-Manuskripte aus dem Berli-
ner Nachlaß zur Einsichtnahme an die Münchner Universitätsbibliothek.
Da der gesamte Schelling-Nachlaß aus Berlin zusammen mit den übrigen
Beständen des Deutschen Literaturarchivs bereits in einem Salzbergwerk in
Mitteldeutschland sichergestellt worden war, war eine Übersendung nicht

185



sam Schellings Zeitlehre für Heidegger ist, zeichnet sich jedoch
auch schon in seiner Vorlesung ab, und zwar da, wo die Zeit-
frage im Hinblick auf das „Werden Gottes“ (GA 42, 192–201)
und im Hinblick auf die „Freiheit als Vermögen zum Guten
und zum Bösen“ (ebd., 264–270) gestreift wird. Das Verbin-
dende ist hier in der Tat die Zeitlichkeit des Augenblicks.

An der ersten Stelle heißt es: Im „Werden des Gottes“ sei
alles „gleichzeitig“, allerdings nicht im Sinne einer ständigen
Gegenwart, in der sich Vergangenheit und Zukunft aufheben.

Die ursprüngliche Gleich-Zeitigkeit besteht darin, daß Gewesen-
sein und Künftigsein sich behaupten und gleichursprünglich mit
dem Gegenwärtigsein als die Wesensfülle der Zeit selbst ineinan-
der schlagen. Und dieser Schlag der eigentlichen Zeitlichkeit, die-
ser Augenblick, ‚ist‘ das Wesen der Ewigkeit, nicht aber die bloß
stehengebliebene und stehenbleibende Gegenwart, das nunc stans.
(ebd., 197)

An der zweiten Stelle heißt es: Die „Freiheit als Vermögen zum
Guten und zum Bösen“ mache „das Wesen des Menschseins“
aus. Der Mensch könne jedoch nur frei sein, wenn er sich selbst
„anfänglich zur Notwendigkeit seines Wesens“ entschieden
habe.

Diese Entscheidung ist nicht irgendwann, zu einem Zeitpunkt der
Zeitreihe gefallen, sondern sie fällt als Entscheidung zur Zeitlich-
keit. Wo daher die Zeitlichkeit eigentlich west, im Augenblick, wo
Gewesenheit und Zukunft in der Gegenwart zusammenschlagen,

mehr möglich. So ist glücklicherweise dieser Teil der Weltalter-Manuskripte
vom Brand bei der Zerstörung der Münchner Universität durch die alliierten
Luftangriffe vom 11.–14. Juli 1944 verschont geblieben. 2002 wurde dieser Teil
erstmals in den Bänden 13.1 und 13.2 der Schellingiana von Klaus Grotsch
veröffentlicht. Vgl. dazu die Vorbemerkung des Herausgebers ebd., 79–104,
83.

186



wo dem Menschen sein volles Wesen als dieses seines aufblitzt, da
erfährt der Mensch, daß er der, der er ist, immer schon gewesen
sein muß, als der, der sich zu diesem bestimmt hat. (ebd., 268)93

Die Analogien sind offensichtlich. Sowohl die Gleichzeitig-
keit des werdenden Gottes als auch die Entscheidung des
Menschen zur Zeitlichkeit sollen im Wesen des Augenblicks
begründet liegen. Der Augenblick soll hierbei jeweils denje-
nigen Moment bezeichnen, in dem die „Wesensfülle der Zeit“
(Gewesenheit und Zukunft) in der Gegenwart aufblitzend
„zusammenschlägt“. Folgende Fragen drängen sich an der
Stelle auf: Was bedeutet hier ‚Augenblick‘? Wie, in welcher
Weise sollen in diesem Augenblick die drei Zeiten zusammen-
schlagen? Und warum bezieht sich dieser Augenblick sowohl
auf das „Werden“ Gottes als auch auf die „Entscheidung“ des
Menschen zu seinem notwendigen Wesen? Handelt es sich
dabei um denselben Augenblick? Wenn ja, was macht dann
den Unterschied zwischen Gott und Mensch in bezug auf die-
sen Augenblick aus? Und nicht zuletzt: Was hat das Ganze
mit dem Wesen der Freiheit zu tun? Und welche Freiheit ist
hier überhaupt gemeint: die göttliche, die menschliche oder
die Freiheit von beidem?

Eine erste Antwort auf diese Fragen finden wir in der drit-
ten Fassung der Weltalter, die Heidegger freilich kannte und
auf die er sich mehrfach bezog, weil sie als einzige vom Sohn
Schellings in die Sämmtlichen Werke aufgenommen wurde.

93 Heidegger bezieht sich hier auf folgende Stellen der Freiheitsschrift: „Weil in
der Schöpfung […] alles in Einem magischen Schlage zugleich geschieht, so
hat der Mensch, der hier entschieden und bestimmt erscheint, in der ersten
Schöpfung sich in bestimmter Gestalt ergriffen […]“ (SW VII, 387). „Aber
diese Entscheidung kann nicht in die Zeit fallen; sie fällt außer aller Zeit und
daher mit der ersten Schöpfung (wenn gleich als eine von ihr verschiedene
That) zusammen“ (ebd., 385).

187



An der betreffenden Stelle geht es um das Verhältnis zwi-
schen der „ewigen Freiheit“ und dem an sich zeitlichen Anfang
der Schöpfung (SW VIII, 305–308). Dabei setzt sich Schelling
implizit mit der Augustinischen Zeitlehre auseinander. Deut-
lich wird das zunächst daran, daß er hier die genannte Frage
wieder aufgreift, die Augustinus im XI. Buch der Confessiones
so zu schaffen machte: „was denn Gott beschäftiget, eh’ er die
Welt erschaffen?“ Schelling gibt darauf folgende Antwort:

[…] da Ewigkeit in sich oder an sich keine, nur die Zeit gegen sie
eine Dauer hat, so schwindet jene Ewigkeit vor der Welt unmittel-
bar zu Nichts, oder, was ebenso viel ist, zu einem bloßen Moment
zusammen. (ebd., 307)

In dieser Erklärung liegt der Schlüssel zu dem, was Heidegger
an den oben genannten Stellen anzeigt: Die „Ewigkeit vor der
Welt“ ist das Nichts oder der bloße Moment, in dem das, was
noch nicht ist, in Abscheidung vom Nichts zum Anfang einer
wirklich erscheinenden Welt gebracht wird. Der Ort aber, wo
diese Scheidung geschieht, ist der Mensch. Er ist als solcher
derjenige Augenblick (in der doppelten Bedeutung von Sehen
und Gegenwart), worin das Gewesene (die sich selbst verbor-
gene Natur, die Erde) als „die ganze künftige Geschichte, das
große Bild der Welt“ (ebd.), in der Gegenwart seines Daseins
zusammenschlägt. Auf einmal ist etwas da, wo zuvor nichts
war, wo noch alles dunkel war (in ewiger Finsternis). Und der
Mensch, der das Licht der Welt erblickt, findet sich darin als
jemand vor, für den das alles auf einmal da ist. In dem Augen-
blick fängt die Erde an, und zwar in jedem Menschen von
neuem (mikrokosmisch), als Geschichte der Welt zu sein.

æ æ æ

188



Bei der von Schelling wieder aufgegriffenen Frage nach dem
Wesen Gottes vor der Schöpfung handelt es sich um einen
Einwand, der vermutlich von seiten der hellenistischen Kos-
mogonie gegen die biblische Schöpfungslehre erhoben wurde.
Demzufolge muß dem Anfang der Welt ein Zustand vorausge-
gangen sein, in dem die Welt noch nicht war; andernfalls hätte
sie nicht erst entstehen oder erschaffen werden können. Wenn
aber dem Anfang der Welt ein solcher Zustand vorausging,
dann stellt sich zugleich die Frage, was denn die „göttliche
Natur“ war, bevor sie in und mit der Erschaffung der Welt als
deren Ursache in Erscheinung trat?

Es ist durchaus möglich, wie Kurt Flasch annimmt, daß die
Frage von seiten der Manichäer aufgeworfen wurde,94 jener
synkretistischen Religion, der Augustinus ursprünglich selbst
angehörte. Doch auch Irenäus mußte sich bereits in seinem
eigenen Kampf gegen die Valentinianer mit dieser Frage aus-
einandersetzen. Er wies sie mit der Begründung zurück, daß
darüber in der Schrift nichts geschrieben steht. Die Antwort
entziehe sich somit unserem Verständnis und stehe allein Gott
zu.95 Die Frage läßt sich dadurch allerdings nicht abschütteln,
denn: „Es ist eine Frage, die so natürlich ist, daß schon die
Kindheit sie aufwirft“ (SW VIII, 307). So blieb nur die Mög-
lichkeit, sie als Mysterium des Glaubens zu tabuisieren. Das
Tabu kommt in Augustins berühmt-berüchtigter Drohung
zum Ausdruck, daß Gott zuerst die Hölle schuf, um die
dort hineinzuwerfen, die solche Geheimnisse ergründen wol-
len (Conf. XI, 12, 14). Das Tabu gilt im Grunde bis heute.
1981 anläßlich einer Konferenz über Kosmologie im Vatikan
äußerte Papst Johannes Paul II. dazu folgendes:

94 Vgl. Flasch (1993), 327ff.
95 Irenäus: Contra Haereses, II, c. 28, 3.

189



Es spreche nichts dagegen, daß wir uns mit der Entwicklung des
Universums nach dem Urknall beschäftigen, wir sollten aber nicht
den Versuch unternehmen, den Urknall selbst zu erforschen, denn
er sei der Augenblick der Schöpfung und damit das Werk Gottes. 96

Die Frage ist, warum dieser Augenblick nicht erforscht wer-
den soll: deshalb, weil er „das Werk Gottes“ ist, oder nicht
vielmehr deshalb, weil er als „Augenblick der Schöpfung“
einen Zustand voraussetzt, in dem das Universum und mit
ihm sein eigentlicher ‚Grund‘ noch nicht waren? Im „Unbe-
antwortetlassen solcher Fragen“ sah Schelling „die Ursache
des allgemeinen Unglaubens“ (SW VIII, 307). Für die Kir-
che liegt darin ein Verhängnis, dessen Folgen im Zeitalter der
Naturwissenschaften noch gar nicht abzusehen sind. Solange
solche Fragen nicht einmal gestellt werden dürfen, bleibt der
Schöpfungsbegriff absurd und widersinnig.

Schelling hat diese Fragen wieder gestellt. Dabei setzte er
sich ausdrücklich mit Augustinus auseinander. Der Anfang
des Seins ist das Nichts (s.o. 41; 60ff.). Demzufolge ist die
„Schöpfung aus Nichts“ nur zu begreifen, wenn das ex nihilo
die „positive Bedeutung“ bekommt, die ihm die hl. Schrift
selbst zugeschrieben habe. Die Bedeutung liegt im „berühm-
ten mò Ón der Alten“, von dem es bei Paulus heißt, „der Mensch
sey ‚k t¿n mò Óntwn, aus dem, das da nicht ist, geschaffen“
(SW VII, 373 A). Später, in der Darstellung des philosophischen
Empirismus (1836), hat Schelling diese platonische Bedeutung
des Nichts noch schärfer herausgestellt:

Die wahre Lehre der Schöpfung aus nichts kennt also dieses Néant,
dieses Nichts, gar wohl auch, aber sie sieht es als ein selbst aus nichts
(de rien) Entstandenes an; es ist ihr die unmittelbare Möglichkeit

96 Zit. nach Hawking (1991), 148.

190



des wirklichen Seyns, aber sie gibt nicht zu, daß diese Potenz voraus
auf irgend eine Weise dagewesen sey. (SW X, 285; vgl. WA, 246)

Auch und gerade Augustinus hat das nicht zugeben wollen.
Denn wäre dem Anfang der Welt eine solche Potenz des Noch-
nicht-Seins vorausgegangen, dann wäre auf einmal in Gott ein
neuer Antrieb (motus novus) und ein neuer Wille (volunta
nova) entstanden. Dann aber könnte die Aussage nicht wahr
sein, daß Gottes Wesen ewig sei. Denn dann hätte sich ja sein
Wille durch diesen Entschluß mit einem Male geändert (Conf.
XI, 10, 12). Folglich muß, so Augustins These, alles, was in der
Zeit nacheinander geschieht, im Ewigen zugleich gegenwärtig
sein:

longum tempus nisi ex multis praetereuntibus motibus, qui simul
extendi non possunt, longum non fieri; non autem praeterire quic-
quam in aeterno, sed totum esse praesens; nullum vero tempus
totum esse praesens. (Conf. XI, 11, 13)

Allein, genau an dieser Stelle setzt jetzt, zumindest der Sache
nach, Schellings kritische Auseinandersetzung mit der Augu-
stinischen Zeitlehre an. Seine Kritik richtet sich hierbei gegen
die Aufhebung der „Distanz zwischen Vor und Nach“ in der
Gegenwart des Ganzen (totum esse praesens):

Aber in der lautern Ewigkeit, worin sie [Augustinus…] Gott den-
ken, ist keine Distanz, kein Vor und Nach, kein Früher und kein
Später. Also verliert für sie, die nichts als die lautere Gottheit
erkennen wollen, selbst der bloße Gedanke, daß etwas zwischen
Möglichkeit und Wirklichkeit seyn müsse, den Sinn. (SW VIII, 306)

Nun ist aber Freiheit gar nicht denkbar ohne die Unter-
scheidung zwischen Möglichkeit und Wirklichkeit. Wenn die
Schöpfung das Werk einer „freien That“ sein soll, dann muß es
zwischen der Möglichkeit, etwas tun zu können, und der Tat

191



eine Entscheidung geben, nämlich die, „innerhalb des bloßen
Könnens stehen zu bleiben, oder zur That überzugehen“.
Wäre hingegen „die Gottheit ewig wirklich (in dem hinläng-
lich bestimmten Sinn für äußerlich offenbar), so wäre sie nicht
die Macht sich zu verwirklichen“ (ebd.). Denn dann wäre im
Voraus alles schon entschieden (s.o. 58). Mit der Freiheit des
Sich-verwirklichen-Könnens ist diese Vorstellung nicht zu ver-
einbaren. Eben deshalb ist die wirkliche Offenbarung von der
„ewigen Freiheit“ zu unterscheiden:

Gott seinem höchsten Selbst nach ist nicht offenbar, er offenbart
sich; er ist nicht wirklich, er wird wirklich, eben damit er als das
allerfreieste Wesen erscheine. (ebd., 308)

Das, was nun aber die „Tat der Verwirklichung“ von der
„freien Ewigkeit“ als unendliche Möglichkeit des Sich-ver-
wirklichen-Könnens unterscheidet, ist die Zeit! Zeit und
Ewigkeit sind demnach sehr wohl miteinander vergleichbar.
Die Zeit bezeichnet demnach denjenigen Moment der Ent-
scheidung, wo der Urwille aus der Ewigkeit seines „lauteren
Seinkönnens“ heraustritt, um „sein höchstes Selbst nach Zei-
ten zu offenbaren“ (ebd., 307):

Denken wir uns wirkliche Ewigkeit, so denken wir uns auch ein
ewig Gewesenes, ein ewig Seyendes, und eines, das ewig seyn wird.
(WA-Frg. I, 233)

Die Ewigkeit verwirklicht sich in der Zeit als „ewig begin-
nende Zeit“ (s.o. 173). Genau diese Bewegung des „Wider-
spiels“ hat Schelling in dem oben genannten Abschnitt über
die Genealogie der Zeit (WA, 73–87) näher erläutert.

Die Unterscheidung zwischen ewiger Freiheit und Tat wird
dort im Rahmen trinitätstheologischer Spekulationen als eine
Art Willenskampf zwischen Vater und Sohn gedeutet, d.h. als
„ein fortwährendes Ringen zwischen dem das Seyn als vergan-

192



gen und zwischen dem es als gegenwärtig setzenden Princip“
(ebd., 74). 97 Durch den Willen des Sohnes als „gegenwärtig set-
zendes Prinzip“ soll die „Indifferenz“ des Willens des Vaters
als „vergangene“ überwunden werden, und in dieser Überwin-
dung soll die Zeit entstehen, und zwar als etwas, das sich „in
jedem Augenblick“ als „wirklicher Anfang“ von der „Tiefe der
Indifferenz und Verschlossenheit in dem Ewigen“ abscheidet:
„denn dieser [der Sohn] hat kein andres Wollen oder Verlan-
gen, als dieses, den Vater zu scheiden und also die auf Indif-
ferenz gehende Kraft in ihm zu überwinden“ (ebd., 73). Auch
hier knüpft Schelling wieder an Böhme an: an dessen Unter-
scheidung zwischen dem „ungründlichen Willen“ des Ewigen
Vaters und dem „gefundenen, gefasseten, gebornen Willen“
des Sohnes, „darinnen sich der Ungrund in Grund fasset“. 98

Später – in der Philosphie der Offenbarung – wird Schel-
ling diese Unterscheidung klar in eins setzen: „Der Anfang
der Schöpfung ist auch der Anfang der Zeugung des Soh-
nes“ (SW XIII, 323; vgl. UPhO, 163). Denn erst im Anfang
der Schöpfung hat sich der Wille des Vaters selbst in seinem
Grundseinwollen gefunden und erzeugt.

Doch warum hat Schelling diese temporale Unterschei-
dung nur in der ersten Fassung von 1811 behandelt, nicht
aber in den Fassungen von 1813 und 1815? Auch wenn es zu-
nächst so aussieht, so wird in den beiden anderen Fassungen
die Zeitfrage keineswegs aufgegeben. Die Weltalterlehre ist,
wie allein schon die Titel der drei geplanten Bücher anzei-
gen, in ihrer ganzen Anlage nichts anderes als eine Lehre von
der Zeit oder vielmehr eine Lehre von dem System der „drei

97 Vgl. dazu Lanfranconi (1996), 65ff.; Trawny (2002), 146ff.; Krüger (2008),
200ff.

98 Böhme: Gnaden-Wahl, 1, 6.

193



Zeiten“. Wenn der Unterschied zwischen Vergangenheit und
Gegenwart in den späteren Fassungen nicht mehr auftaucht,
so ist das nur damit zu erklären, daß Schelling im Laufe sei-
ner Arbeit an den Weltaltern erkannt hat, daß die Frage nach
dem Verhältnis zwischen Ewigkeit und Zeit nicht schon im
Ersten Buch der Vergangenheit zu behandeln ist, sondern erst
im Zweiten Buch der Gegenwart. Im Ersten Buch geht es um
das „lautere Seinkönnen“ als ewige Freiheit des Willens vor
der Tat. Die Zeit wird demnach erst im Zweiten Buch Thema,
wo es um den Anfang der Zeit durch die Tat geht. Deut-
lich wird das in der „Einleitung zum Zweiten Buch“, von der
glücklicherweise eine Abschrift erhalten geblieben ist. 99 Die
Einleitung beginnt gleich mit dem ersten Satz aus der Genesis
und der sich daran anschließenden Frage nach der Bedeutung
des Anfangs:

Im Anfang schuf Gott Himmel und Erde. Mit diesen Worten
beginnt das älteste Buch der Welt seine einfache Erzählung. Aber
der Mensch fragt, was es doch heiße: im Anfang, und was es heiße:
er schuf?

Schelling selbst gibt darauf folgende Antwort:

Im Anfang kann aber nichts anderes bedeuten, als in der ersten oder
ältesten Zeit, welche mit der folgenden, deren Anfang die Geburt
des Lichts bezeichnet, offenbar in Gegensatz gesetzt wird. (WA,
243)

An der Stelle drängt sich zunächst das Kantische Antinomien-
Problem auf. Ausdrücklich ist von zwei Zeiten die Rede: einer
„ersten und ältesten“, in der noch nichts ist oder war; und einer
auf sie „folgenden Zeit“, deren Anfang die Geburt des Lichtes

99 Manfred Schröter hat diese Einleitung im IV. Teil der Weltalter veröffentlicht
(WA, 243–255).

194



dieser Welt bezeichnen soll. Wenn nun dem Anfang der Welt-
zeit eine ältere Zeit vorausgegangen sein soll, setzt dann nicht
diese Zeit wieder eine noch ältere voraus und so in infinitum?
Mit seiner Antwort darauf hat Schelling bereits den perspekti-
vischen Zeitbegriff von McTaggart (1908) vorweggenommen:
„Die Frage, ob die Welt von unendlicher Zeit her, oder ob
sie seit einer bestimmten Zeit existire?“ (WA, 79) ist falsch
gestellt. Die Zeit fängt „nicht von der Vergangenheit, nicht
von der Gränze, sondern vom Mittelpunkt“ an (ebd., 80). Und
das heißt jetzt: Sie fängt jeweils von dem Augenblick an, „wo
Gewesenheit und Zukunft in der Gegenwart zusammenschla-
gen“ (s.o. 186ff.). 100 Wenn die Astrophysiker heute sagen, daß
das Universum vor 13–14 Milliarden Jahren mit dem Urknall
entstanden sei, so liegt der Grund dieses unvorstellbaren Zeit-
raumes ja nicht nur in diesem Ereignis selbst, sondern auch in
dem Augen-Blick, von dem aus wir jetzt auf diesen ‚Anfang‘
zurückblicken. Dieser „jähe Augenblick Weltgeschichte“ – so
Heidegger – ist „wesenhaft und abgründig anders denn alle
‚Jahrmillionen‘ weltloser Abläufe“ (GA 66, 113). Denn erst
in ihm entsteht Zeit: „Der ‚Augenblick‘ ist der Ursprung der
‚Zeit‘ selbst“ (ebd., 114). Deshalb sagt Schelling auch nicht, daß
„die erste oder älteste Zeit“ der Weltzeit ‚vorhergeht‘, sondern
daß sie mit ihr „in Gegensatz gesetzt wird“:

Ein Anfang der Zeit ist also undenkbar, wenn nicht gleich eine
ganze Masse als Vergangenheit, eine andre als Zukunft gesetzt wird;

100 In seinem epochalen Aufsatz The Unreality of Time hat John McTaggart
(1908) gezeigt, daß die Unterscheidung zwischen Vergangenheit, Gegenwart
und Zukunft (die „A-Reihe“) nicht in der Folgeordnung der zeitlichen
Ereignisse begründet liegt (wie die „B-Reihe“ des Früher – Später), sondern
in der Gegenwart als perspektivischem Beobachtungspunkt der Zeit. Zum
Folgenden vgl. auch Hennigfeld (1993), 412ff.

195



denn nur in diesem polarischen Auseinanderhalten entsteht jeden
Augenblick die Zeit. (WA, 75)

Der Augenblick, von dem nun aber der Anfang der Zeit als
Vergangenheit und Zukunft gesetzt und damit zur Entschei-
dung gebracht wird, ist der Mensch. Deshalb ist er „in den
Anfang der Schöpfung (das Centrum) erschaffen“ (SW VII,
385). In ihm fängt die Zeit jedesmal von vorne an. Als Anfang,
Mitte und Scheidepunkt zwischen Vergangenheit und Zukunft
fällt der Mensch selbst jedoch nicht in die Zeit (in ihre Zeit-
folge):

Aber diese Entscheidung kann nicht in die Zeit fallen; sie fällt außer
aller Zeit und daher mit der ersten Schöpfung (wenn gleich als eine
von ihr verschiedene That) zusammen. (SW VII, 385)

Denn im Menschen allein ist wieder jene abgründliche Freiheit, er
ist mitten in der Zeit nicht in der Zeit, ihm ist verstattet wieder
Anfang zu seyn, er ist also der wiederhergestellte Anfang. (SW IX,
227)

Jedes neue Leben fängt eine neue für sich bestehende Zeit an, die
unmittelbar an die Ewigkeit geknüpft ist; […]. (SW VIII, 290)

Mit der „ersten Schöpfung“ ist hier die Erde (Natur) gemeint,
sofern sie noch nicht durch den Menschen, durch seinen An-
fang als Geschichte (Zeit) der Welt, gesetzt worden ist. 101 Die
Frage, auf die nun alles ankommt, ist folgende: Was geschieht,
wenn auf einmal durch diese Entscheidung etwas – die „Welt
als Element B“ – anfängt, in und mit der Zeit zu sein?102 Die

101 Vgl. dazu die folgende Eintragung im Jahreskalender 1813: „Die Zeit, da die
Natur allein war, ist auf ewig ins Nichts beschlossen“ (ET, 102). Denn in ihr
hat die Natur noch gar nicht angefangen, als Vergangenheit und Zukunft
der Weltgeschichte zu sein! Das tat sie erst im Menschen.

102 Die folgenden Überlegungen sind späteren Darstellungen entnommen, da
es zum Zweiten Buch der Weltalter nur wenige Zeugnisse gibt (WA, 237–

196



Antwort lautet: In dem Moment wird das, was „zuvor außer
der Zeit war, selbst ein Element der Zeit“, und zwar dadurch,
indem es in bezug auf die Zeit der Welt als Vorhergehendes in
die Folge „A+B“ gesetzt wird (SW XIII, 307). Die „Ewigkeit“
(A) an sich selbst betrachtet ist außerhalb aller Zeit, sie ist
„Nichtzeit“ bzw. das völlige Abwesen von Zeit. Von ihr läßt
sich demzufolge nichts sagen außer im negativen Sinne, daß in
ihr noch nichts angefangen hat, in der Zeit zu sein. Denn, so die
Begründung: „auch das Ewige ist […] für sich nur der Anfang
des Anfangs, noch nicht der wirkliche Anfang. […] Wirklicher
Anfang kann nur von absoluter Freyheit kommen“ (WA, 75).
Erst dann, wenn zur Entscheidung gebracht wird, daß etwas in
der Zeit anfangen soll, wird das ‚Ewige‘ in Relation auf diesen
Anfang als etwas gesetzt, das vor dem Anfang der Zeit war. Im
Hinblick auf diese Setzung kennzeichnet Schelling den Begriff
der Ewigkeit als „relative“, „vorweltliche“ oder „vorzeitliche
Ewigkeit“ im Unterschied zur „absoluten Ewigkeit“, die als
solche (noch) in keinem Bezug zum Anfang der Welt und der
Zeit steht.

Was ist nun aber die „relative“ oder „vorweltliche Ewig-
keit“ in ihrem Bezug zur Zeit? Dazu sagt Schelling: Sie ist
„noch nicht wirkliche Zeit, aber doch schon mögliche Zeit“
(SW XIII, 307). „Etwas, das ursprünglich nicht Zeit ist, muß
zur Zeit werden, indem etwas schlechterdings als Vergangen-
heit gesetzt ist“ (UPhO, 163). An der ‚Augustinisch-Mani-
chäischen Streitfrage‘ können wir diese Setzung jetzt deut-
lich machen: Was war, bevor Gott die Welt schuf? Nichts
war – weder Welt noch Zeit noch Gott selbst als Grund oder
Schöpfer. Das Nichts war aber nicht einfach nur Nichts (im

272). Siehe System der Weltalter (1827/28), 202ff. und Philosophie der Offen-
barung, SW XIII, 306ff.; UPhO, 137ff.; 163f.

197



Sinne des nihil negativum), sondern das Noch-Nicht dessen,
was als Welt einer möglichen Zeit wirklich werden konnte, und
zwar in dem Augenblick, in dem sich im Nichts aus seiner ewi-
gen Stille heraus „das Zeit und Ewigkeit als solche scheidende
Wollen“ (ebd.) erhob:

[…] die wirkliche That, also das wirkliche Wollen setzt auch jene
vorweltliche Ewigkeit voraus, in welcher […] die Welt nur noch
als Zukunft in der göttlichen Imagination oder im göttlichen Ver-
stande enthalten ist, und die, wenn es zur wirklichen Welt kommt,
selbst ein Glied der Zeit wird, nämlich jener großen Zeit, von wel-
cher die Welt selbst nur Ein Moment oder Element ist. (SW XIII,
308f.)

Die „vorweltliche Ewigkeit“, die mit dem Anfang der Welt-
zeit als „erste Zeit“ oder als „Vergangenheit“ gesetzt wird, ist
demnach weder eine unendlich lange Zeit, die vor dem Anfang
der Weltzeit schon irgendwie abgelaufen ist, noch ist sie – wie
Augustinus sagt – eine immerwährende Gegenwart (semper
praesens aeternitas, nunc stans), in der schon alle Zeiten (die
gewesenen wie die noch kommenden) als Ganze enthalten
sind (totum esse praesens). Vielmehr ist sie das Nichts, in dem
als aufbrechender Abgrund des Noch-Nichts alle kommen-
den Zeiten potentiell (nicht aktuell) beschlossen liegen. Die
Ewigkeit ist also in ihrem Bezug auf die Zeit nicht nur das Ver-
gangene, sondern als das Vergangene zugleich das Zukünftige
aller möglichen Zeiten. Allerdings ist in ihr die Zeit noch
nicht wirklich gegenwärtig, sondern nur möglich und des-
halb zunächst nur in der „göttlichen Imagination“ enthalten.
Andererseits ist die Möglichkeit der künftigen Zeit aber auch
das, was dann im Prozeß der realen Weltzeit gegenwärtig-
geschichtlich durchlaufen wird, und zwar als vergehende Zu-
kunft: Das, was war, was nunmehr vergangen ist, ist das,

198



was der wirklich gewordenen Zeit als deren Zukunft voraus-
ging. Die „vorweltliche Ewigkeit“ ist demnach die Zukunft
der möglichen Zeit, die in dem Augenblick als Vergangenheit
in der „großen Zeit“ gesetzt wird, in dem die mögliche Zeit
(der Welt) anfängt, wirklich zu werden. Die „große Zeit“ aber
ist die Einheit aller drei Zeiten, in der sich als solcher dieser
Prozeß zwischen Ewigkeit und Zeit vollzieht.

Am Schluß der Vorlesung System der Weltalter (SWA,
207ff.; vgl. UPhO, 208f.) deutet Schelling an, daß auf dieser
Grundlage seine ungeschriebene Lehre von den „3 Zeiten“ der
„Weltalter“ beruht: Die „Zeit der Vergangenheit“ (des Vaters)
ist die Zukunft der noch nicht wirklichen, sondern in der
„göttlichen Imagination“ nur antizipierten Zeit einer kom-
menden Schöpfung. Die „Zeit der Gegenwart“ (des Sohnes,
d.h. des im Menschen wirklich gewordenen und wirkenden
Gottes) ist die Zeit unserer Welt, durch die jetzt die Zukunft
als wirklich gewordene und noch wirklich werdende Zeit
geschichtlich vollzogen und als Vergangenheit gesetzt wird.
Und die „Zeit der Zukunft“ (des Geistes) ist diejenige Zeit,
in der sich einst die vorweltliche Ewigkeit als das Ganze der
wirklich gewordenen Zeit in der „nachweltlichen Ewigkeit“
erfüllen und vollenden wird.

Nach dem Zeugnis eines dänischen Dichters (Adam Oeh-
lenschläger) hat Schelling 1817 bemerkt, daß er „unter Ewig-
keit das vollendete Zukünftige“ verstehe „und nicht das Ganze
ohne Anfang und Ende“.103 Schelling hat damit seine Lehre
von den Weltaltern auf den Punkt gebracht: Als Abgrund der
drei Zeiten erfüllt sich die Ewigkeit erst am Ende in der „voll-
endeten Zukunft“, wenn das, was im Anfang noch nicht war,
als das Ganze der Geschichte der Welt in der Zeit wirklich

103 In: Tilliette (1974), 235.

199



geworden ist. Deshalb ist „die Ewigkeit das Kind der Zeit“,
nicht umgekehrt (WA, 229f.).

æ æ æ

Kommen wir jetzt auf Heidegger zurück. Warum konnte er
gerade in dieser Lehre der Genealogie der Zeit in Schelling
den am meisten zu Hilfe kommenden Gesprächspartner fin-
den? Die Antwort lautet: darum, weil in dieser Lehre erst-
mals aufgezeigt wird, daß der Anfang des Seins nicht schon
ontotheologisch in einer ‚ersten Ursache‘ liegt, sondern vor-
anfänglich in einem „vermittelnden Zwischenraum“ (SW XIII,
306; vgl. UPhO, 137). Dieser Raum liegt zwischen dem, was
vor der Tat noch nicht war, und dem, was durch die Tat im
Anfang werden sollte, und zwar – wie Heidegger analog dazu
in den Beiträgen sagt – als Kluft eines sich öffnenden „Zeit-
Raumes“. Das „Zeit-raum-hafte der Entscheidung“ ist die
„aufbrechende Klüftung des Seyns selbst“ (GA 65, 103). Ohne
diese Kluft ist die Schöpfung als einmal entschiedene und noch
fortwirkende Tat (actus purus) nicht zu begreifen. Denn sie ist
der Entscheidungsraum, in dem auch jetzt noch zur Entschei-
dung zu bringen ist, was werden soll und was nicht. 104 Deshalb
liegt der Anfang des Seins nicht schon im Actus selbst:

Mit solchen abgezogenen Begriffen von Gott als Actus purissi-
mus, dergleichen die ältere Philosophie aufstellte, oder solchen,
wie sie die neuere, aus Fürsorge Gott ja recht weit von aller Natur
zu entfernen, immer wieder hervorbringt, läßt sich überall nichts
ausrichten. (SW VII, 356)

104 Vgl. dazu Abschnitt n. 242 in den Beiträgen (GA 65, 379–388). Heideg-
ger führt dort die Genealogie der Zeit auf den „Ab-grund“ dieses „Zeit-
Raumes“ zurück. Als solcher gründet er jeweils „in der Weise der Zeitigung
und Räumung“ des Augenblicks der Entscheidung (ebd., 383f.).

200



Bevor etwas werden soll, muß das erst als Vergangenheit
gesetzt werden, was dem wirklichen Sein vorausgeht, das
Nichts oder Noch-Nichts. Das gilt auch und zuerst für das
Sein des ‚höchsten Seienden‘. Auch:

Gott ist offenbar nicht von Ewigkeit seyend, es geht dem seyenden
Gott Etwas und zwar ein chaotischer widerspruchsvoller Zustand
der früheren Natur voraus, der erst besänftigt, als Vergangenheit
gesetzt seyn muß, ehe Gott wirklich da ist. (WA-Frg. I, 226f.)105

Heideggers Auslegung der Schellingschen Zeitlehre knüpft
unmittelbar an diesen Vor-Anfang an. Vor seinem eigenen
Anfang ist Gott weder existierend noch Grund. Er wird erst
zum Grund, indem er sich dazu entscheidet und dadurch sein
eigenes vor-anfängliches Noch-nicht-Sein als Vergangenheit
setzt (vgl. dazu GA 42, 195ff.). Daraufhin sagt Heidegger
wörtlich:

Jenes Noch-nicht des Grundes verschwindet nicht, nachdem Gott
zum Existierenden geworden, und wird nicht als ein bloßes Nicht-
mehr abgestoßen, sondern, da es ein Ewiges Werden ist, bleibt das
Noch-nicht; es bleibt in Gott die ewige Vergangenheit seiner selbst
in seinem Grunde. Das ‚nachdem‘ und ‚sobald‘ sind hier in einem
ewigen Sinne zu verstehen. (ebd., 203)

Die „ewige Vergangenheit“ ist das, was Schelling die „vorwelt-
liche Ewigkeit“ nennt: das Noch-Nicht vor dem Anfang. Die-

105 In der dritten Fassung der Weltalter hat Schelling diese These allerdings stark
relativiert, indem er hier betont, daß die Scheidung schon ewig stattgefun-
den habe, Gott somit doch „ewig seyend“ sei (SW VIII, 254). Nicht zuletzt
durch den Jacobi-Streit wußte Schelling, wie sehr er mit diesem theogo-
nischen oder evolutionistischen Ansatz die Glaubensdogmatik herausfor-
derte. Aus dem Grund formulierte er seine Thesen in privaten Entwürfen
und Aufzeichnungen noch weitaus radikaler als in seinen Vorlesungen und
in seinen zur Veröffentlichung bestimmten Schriften.

201



ses Nicht verschwindet nicht, nachdem sich Gott einmal durch
die Schöpfung offenbart hat. Es wird nicht einfach abgestoßen
als etwas, das nicht mehr ist, das ‚nur noch‘ vergangen ist. Viel-
mehr bleibt es in ihm „ein ewiges Werden“. Denn noch immer
muß der Wille „den chaotisch widerspuchsvollen Zustand der
früheren Natur besänftigen“, damit die Schöpfung nicht wie-
der in das Nichts zurückfällt (vgl. SW VII, 378). Und noch
immer muß der Wille in dieser Vergangenheit einen Grund
suchen für das, was werden soll:

Die Natur ist ein Abgrund von Vergangenheit, aber das ist das
Aelteste in ihr, was auch jetzt das Tiefste, das bleibt, wenn auch
alles Zufällige und Gewordene hinweggenommen wird. (SW VIII,
243)

Das Älteste und Tiefste im Abgrund der Vergangenheit ist das,
was werden sollte. Deshalb ist „das Vergangene als die Zukunft
zu lesen“ (WA, 220). Das Vergangene ist die Zukunft des wirk-
lich Gewordenen, das Noch-Nicht. Und das vergeht nicht. Das
ist vielmehr das, was immer schon war und ewig bleiben wird
als Abgrund des jeweils kommenden Seins. Damit wird deut-
lich:

Wie sich aus dem anfänglicheren Wesen der Zeit das Wesen der
Ewigkeit anders bestimmt denn in der Metaphysik (Çe» – nunc
stans). Das Ewige ist das Einstige und zwar in dem wesenhaft-eini-
gen Doppelsinn des vormalig-gewesenen Anfangs und des einst-
mals Kommenden. (GA 67, 125)

Im Zeit-Raum dazwischen liegt der Ab-grund der Freiheit,
und zwar als „Grund des Grundes“. Der Wille kann nur
Grund von etwas werden, sofern er im Abgrund des Noch-
nicht-Seins immer wieder – ewig – zum „Grundschaffen“
genötigt wird:

202



Seyn ist Er-eignis und so der Ab-grund und als dieser der ‚Grund‘
des Grundes und deshalb Freiheit. […] Der Ab-grund aber ist der
‚Grund‘ des Grundes, weil nur er die Not der Gründung – des
Grundschaffens – sein und die Notwendigkeiten des Gründens
bestimmen kann. (GA 66, 101; vgl. ebd., 236)

Ohne die emporhaltende Kraft stürzte die ganze Natur in Unord-
nung zusammen. Sie ist eben die emporhaltende Kraft aus dem
Chaos gerissen. (WA-Frg. II, 41; vgl. SW VII, 378)

Die „denkerische Haltung“, daß das Seyn die Freiheit ist und
als solche der Abgrund, das Chaos, aus dem sich der Wille als
„emporhaltende Kraft“ immer wieder herausreißen muß, um
im Menschen, in der „ewig beginnenden Zeit“ seiner Geburt,
einen Grund für das Seinsollende und Seinwerdende zu finden,
ist die Haltung, die durch Meister Eckhart, Böhme und Schel-
ling bereits zu einer einzigartigen Entfaltung gebracht wor-
den ist. Umso irritierender ist allerdings, daß sich Heidegger
auch hier ausdrücklich von Schellings „metaphysischem Frei-
heitsbegriff“ abgrenzt (GA 66, 101). Allein diese Abgrenzung
beruht auf einem Mißverständnis. Denn wenn einer durch-
schaut hat, daß sich die Freiheit nicht in der formellen Wil-
lensfreiheit erschöpft, dann ist es Schelling. Deshalb hat er die
Metaphysik auf den Pantheismus zurückgeführt als „notwen-
digen Keim“ des „wahren Theismus“.

203



6. Der Panentheismus als Ungrund
der Metaphysik

Der erste Schellingforscher der Nachkriegszeit, Horst Fuhr-
mans, hat die These vertreten, daß Schelling „klarer Theist“
gewesen sei. 106 Dazu ist folgendes zu sagen: Schelling war
weder klarer Theist noch klarer Pantheist, sondern beides
zugleich in einem! Der innere Zusammenhang von Theis-
mus und Pantheismus ergibt sich notwendig aus der Idee vom
„Werden Gottes“. In diesem Werden tritt der Theismus oder
Dualismus von Grund (Gott) und Existenz (Welt) aus der
Alleinheit des Pan-en-theismus erst heraus. Die Alleinheit ist
nicht Gott selbst. Somit ist unter Pantheismus auch nicht die
Immanenz der Dinge in Gott zu verstehen. Spinozas Lehrsatz:
„Deus est omnium rerum causa immanens, non vero transi-
ens“ (Ethica I, Prop. XVIII) weist Schelling in scharfer Form
zurück: „Zuerst ist der Begriff der Immanenz völlig zu besei-
tigen, inwiefern etwa dadurch ein todtes Begriffenseyn der
Dinge in Gott ausgedrückt werden soll“ (SW VII, 358). Das
„Werden“ der Dinge liegt gerade in einem von Gott „verschie-
denen Grunde“ (ebd., 358f.; vgl. EPh, 31).

Nicht zuletzt durch den Spinoza- oder Pantheismusstreit
wußte Schelling jedoch, daß die „öffentlich geduldete Meta-
physik“ seiner Zeit nicht bereit war, dieser Ansicht zu folgen.
Denn dazu hätte sie ihre Beschränkung auf den Theismus, „der
nur mit dem Dualismus bestehen kann, und im Grunde das-
selbe mit ihm ist“, aufgeben müssen (WA, 104). Gleichwohl hat
gerade diese Beschränkung dazu geführt, daß die Metaphysik
„endlich dahin gekommen ist, sich selbst für unvermögend

106 Fuhrmans (1954), 219–227. Vgl. dazu auch die Einleitung Fuhrmans’ zur
Ausgabe der Freiheitsabhandlung von 1950, XLVII.

204



zu erklären und auf ihre Existenz feyerlich Verzicht zu thun“
(ebd.). Aus Gott wurde Vernunft und aus Theismus strenge
Wissenschaft. Wenn die Metaphysik sich hierbei selbst aufge-
geben hat, so deshalb, weil sie nicht akzeptieren konnte oder
wollte,

[…] daß Pantheismus der nothwendige Keim ist, aus welchem
allein sich wahrer Theismus, als das eigentlich geschichtliche und
der geschichtlichen Zeit angehörige System, entwickeln kann. Hier
wird sie übersehen, daß es ebendieses ihr widerwärtige pantheisti-
sche Wesen ist, das in Gott verdrungen werden muß, um für das
Freye, das Persönliche Raum zu machen (WA, 104). 107

Die „ganze Verschiedenheit dagewesener Systeme“ sah die
Metaphysik stets „durch das Festwerden auf Einem Stand-
punkte“ begründet (ebd., 48). Sie ging dabei von der scheinbar
logischen Annahme aus, daß letztlich nur der Standpunkt eines
einzigen Begründungssystems über alle Zeiten hinweg ‚wahr‘
sein könne. Damit aber übersah sie gerade das, was den freien
und persönlichen (einzigartigen) Ergründungen des Seins erst
einen Raum gegeben hat, in dem sie sich als „geschichtliche
und der geschichtlichen Zeit angehörige Systeme“ entfalten
konnten.108 Es gibt demzufolge kein absolutes Begründungs-
system, das für alle Zeiten (ewig) gültig wäre. Und schon gar
nicht gibt es eine „absolute Idee“, aus der sich „die Aufein-

107 Vgl. in dem Zusammenhang die grundlegende Studie von Paslick (1985),
410ff. Sofern Böhme, Schelling und Heidegger die Dualität von Grund und
Existenz aus der abgründlichen Indifferenz des stets erst noch zu gründen-
den Seins heraus denken, kann hier in der Tat mit Paslick von einer „neuen
Ontologie der Nicht-Dualität“ gesprochen werden. Siehe dazu auch Bar-
barić (1996), der in dieser Denkerfahrung „die gesamte abendländische Epo-
che der Metaphysik“ in Frage gestellt sieht (ebd., 274).

108 Zur Überwindung der Metaphysik in der Weltalteralterlehre vgl. Yamaguchi
(2000).

205



anderfolge der Systeme der Philosophie in der Geschichte“
logisch ableiten ließe. 109 Gäbe es eine solche Idee, dann gäbe
es keine Freiheit, sondern nur eine Abfolge von Systemen,
die notwendig auf diese eine Idee hin zulaufen müßten. Die
Geschichte selbst zeigt jedoch, daß sich die Philosophie von
den Anmaßungen solcher „absoluter Ideen“ nicht überwälti-
gen läßt:

Weder Zwang noch Willkür, sondern die Freiheit als Befreiung
des Grundes in den Ab-grund ist die Art des seynsgeschichtlichen
Entwurfs. (GA 66, 310)

So charakterisiert Heidegger diesen offenen geschichtlichen
Prozeß des immer wieder neu zu ergründenden und zu ent-
werfenden Seins. In der All-Einheit des Abgrundes liegt der
Pantheismus, und von ihm sagt Schelling, daß ihm „die un-
streitige Priorität vor seinem Gegensatze, dem Idealismus und
Dualismus“ zukomme, denn „er sey in Gott selbst das frühere
und ältere System“ der „Urzeit“ oder der „ewigen Vergangen-
heit“ (WA, 53). Deshalb läßt sich in der „urersten Lauterkeit,
der reinen Ewigkeit“ auch „keine Handlung, keine Thätigkeit
denken“, sondern „nur ein ewig Ausquellen, Ausfließen“ aus
dem Noch-nicht-Seienden. Zu diesem Moment gehöre daher
das „älteste aller Systeme, die Emanationslehre […] von der
ersten Erscheinung im Morgenlande an110 bis auf die jüdische

109 Hegel: Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie I, WW 18, 49. Wie
unterschiedlich darum der Sinn der Philosophiegeschichte bei Schelling und
Hegel ist, hat Walter E. Ehrhardt (1996 (II)) gezeigt.

110 Damit ist nicht die Emanationslehre der Neuplatoniker gemeint, die „von
oben herabsteigend den Ursprung der Dinge“ je schon aus den „Ausflüssen
der höchsten Urkraft“ erklären wollten. Schelling folgt hier vielmehr der
„entgegengesetzten Richtung“, dem Ursprung aus Nichts, „von dem alles
beginnt“ (vgl. SW VIII, 244f.). Die Emanation ist als solche eigentlich eine
„Evolution“. Zur Unterscheidung zwischen Emanation und Evolution in

206



Kabbala und die Träume der Gnostiker“ (ebd., 88). Unter Pan-
theismus versteht Schelling somit gerade nicht den Idealismus
selbst als neuzeitliche Ausprägung des Theismus oder Dualis-
mus, wie Heidegger angenommen hat, 111 sondern den „Keim“
oder die Wurzel des Dualismus:

Wir können uns in der letzten Beziehung zwar einen Pantheismus
denken ohne Dualismus, d.h. einen Pantheismus, der Keim geblie-
ben, nicht in Dualismus aufgegangen ist; aber nicht umgekehrt
einen Dualismus, der nicht entweder, wie jener anfängliche, still-
schweigend die Einheit enthielte, oder der nicht aus dem Panthe-
ismus hervorbräche, und diesen als seine Involution voraussetzte.
(WA, 91)

Wenn Heidegger annimmt, daß Schelling an seinem Werk
gescheitert sei, weil er trotz der Indifferenz des Ungrundes
am Dualismus von Grund und Existenz festgehalten habe
(GA 42, 279f.), so trifft das spätestens seit diesen seynsge-
schichtlichen Überlegungen nicht mehr zu.112 Nicht nur in der
„Gegenbewegung zu Hegel“ (Löwith), sondern auch schon
in der Gegenbewegung zum Idealismus und zur Metaphysik
überhaupt (als Geschichte der Ontotheologie) kam Schelling
damit an den Punkt, an dem Heidegger die Frage nach dem

den antiken Kosmogonien als Entstehungsprozeß „von oben nach unten“
bzw. „von unten nach oben“ siehe schon F.C. Baur: Die christliche Gnosis,
29ff.

111 „Jener Pantheismus, d.h. jenes System, das […] die Freiheit nicht nur nicht
leugnet, sondern fordert, gründet in der höheren Denkweise des Idealis-
mus, ist Idealismus“ (GA 42, 156; vgl. ebd., 165). Bei Schelling verhält es
sich genau umgekehrt: Der Idealismus gründet, gerade weil er die höher
entwickelte Denkweise ist, in dem „früheren und älteren System“ des Pan-
theismus. Deshalb weist Schelling in der Freiheitsschrift auch daraufhin,
daß es „ein Irrthum [wäre] zu meinen, daß der Pantheismus durch den
Idealismus aufgehoben und vernichtet sey“ (SW VII, 352).

112 Vgl. Yorikawa (2005), 67–81.

207



Sein und seiner offenen unerschöpflichen Gründbarkeit im
„Ab-grund“ der Freiheit wieder aufnahm:

[…] nur wo ‚Freiheit‘, da Wahrheit des Seyns gründbar; nur wo
Ab-grund, da Not der Gründung. Hier aber alle ‚Metaphysik‘ und
die ‚Unterscheidung‘ [von Grund und Existenz] verlassen. (GA 67,
63)

208



Anhang

Der Gegenstand der Freiheitsschrift und
die ontologische Differenz

Gegenstand der Freiheitsschrift ist die Unterscheidung zwi-
schen Grund und Existenz, nicht die Unterscheidung zwi-
schen Sein und Seiendem. Allerdings ist die erste Unterschei-
dung nicht zu begreifen ohne die zweite. Die Unterscheidung
zwischen Grund und Existenz beruht auf der Scheidung dieser
„zwei gleich ewigen [ontischen] Anfänge“ (SW VII, 408) vom
Sein als dem Nicht-Seienden. Auch Schelling hat das bereits
klar gesehen, wie der Vergleich der folgenden Grundthesen
zur „ontologischen Differenz“ deutlich macht:

Die verneinende Kraft ist dem wahren Wesen oder Seyenden das
Seyn; das Seyn kann aber schon dem Begriff nach nicht einerlei
mit dem Seyenden seyn, und ist (weil dessen Gegensatz) seiner
Natur nach das Nichtseyende, darum aber keineswegs das Nichts
(wie nach der falschen Übersetzung des griechischen oŒk Ón, aus
welcher auch der Begriff der Schöpfung aus Nichts entstanden
scheint): denn wie sollte das das Nichts seyn, was doch das Seyn
und die Kraft des Seyn’s selber ist? (WA, 141)

Das Nichts ist das Nicht des Seienden und so das vom Seienden her
erfahrene Sein. Die ontologische Differenz ist das Nicht zwischen
Seiendem und Sein. Aber sowenig Sein als das Nicht zum Seienden
ein Nichts ist im Sinne des nihil negativum, sowenig ist die Diffe-
renz als das Nicht zwischen Seiendem und Sein nur das Gebilde
einer Distinktion des Verstandes (ens rationis). (GA 9, 123)

209



Die Übereinstimmung1 wird hier (bei allen Differenzen, die
es auch gibt) an folgenden Punkten deutlich:
1. Das Sein ist im Unterschied zum Seienden das Nichtseiende

oder das Nicht des Seienden.
2. Das Nichtseiende ist darum aber nicht „nichts“ im Sinne

des oŒk Ón oder nihil negativum, sondern das vom Seienden
her erfahrene Sein selbst.

3. Auch in der Freiheitsschrift ist davon die Rede, daß die
Scheidung als solche nicht nur eine distinctio rationis ist,
wohl aber „die erste Wirkung des Verstandes“, welche „die
Scheidung der Kräfte“ in der „verborgen liegenden Ein-
heit“ des Noch-Nicht-Seienden „zu entfalten vermag“ (vgl.
SW VII, 361).

Im Verstand wird die Scheidung zwischen Sein und Seiendem
zur „ersten Wirkung“ gebracht, und zwar in der Urteilsset-
zung des „ist“ als Kopula und als Prädikat der Existenz: Etwas
ist; und etwas ist so und so bestimmt (vgl. dazu SW VII, 341f.
und Heideggers ausführliche Analyse GA 42, 129–143). D.h.
jedoch nicht, wie Kant darlegt, daß diese Scheidung allein aus
der Synthesis des reinen Verstandes als Seinssetzung oder als
„Position eines Dinges“ erklärt werden könnte (KrV, B 626).
Denn demzufolge wäre nur das in seinem Sein begreifbar und
bestimmbar, was der Verstand in Bezug auf die „Postulate des
empirischen Denkens“ als möglich, wirklich und notwendig

1 Der Text Schellings stammt aus der zweiten Druckfassung des Ersten Buches
der Weltalter (1813) und wurde erstmals 1946 von Manfred Schröter heraus-
gegeben. Der Text Heideggers stammt aus dem Vorwort zur dritten Auflage
der Abhandlung Vom Wesen des Grundes von 1949. Da Heidegger anfänglich
an der Herausgabe der Weltalter-Fassungen mitarbeiten wollte (s.o. 185), ist
nicht ganz auszuschließen, daß sich sein Text implizit auf den Schellings
bezieht.

210



setzt (vgl. KrV, B 265ff.); nicht aber das, was der Verstand
oder das urteilende „Ich denke“ in seinem Bezug zum Gegen-
stand der Erfahrung selber ist. Auch das Verhältnis des „Ich
denke“ zum Gegenstand der Erfahrung ist eine Beziehung
zwischen Seiendem: zwischen transzendentalem Subjekt und
gegenständlich erscheinendem Seienden! Dementsprechend
ist auch diese Unterscheidung ohne die vorgängige Scheidung
vom Sein nicht denkbar. 2

Nun hat Kant allerdings gesehen, daß das „Ich denke“ nicht
wieder Gegenstand einer inneren Erfahrung werden kann,
weil es allen seinen Vorstellungen schon zu Grunde liegt.
Aber das ist die Frage, die sich sogleich daran anschließt:
Wie können wir dann überhaupt wissen, daß das Ich denke
der Grund aller unserer Vorstellungen von einem Gegen-
stande ist, wenn wir vom Ich selbst keine objektive Vorstellung
haben? Auf diese Frage hat Kant eine Antwort gegeben, deren
Abgründigkeit noch kaum beachtet worden ist:

Wir haben also schon eine angebliche Wissenschaft vor uns, wel-
che auf dem einzigen Satze: Ich denke, erbaut worden, und deren
Grund oder Ungrund wir hier ganz schicklich, und der Natur einer
Transzendentalphilosophie gemäß, untersuchen können. (KrV,
B 400)

Schellings Frage nach dem „Urgrund oder Ungrund“ (SW VII,
406) wird in dem Satz bereits gestreift! Der transzendentale
Grund könnte auch ein Ungrund sein. Denn muß dieses „Ich,
oder Er, oder Es (das Ding), welches denkt,“ (KrV, B 404) sich
nicht selbst vom unergründlichen Sein(können) erst loßreißen,
um im Verstand zur wirklichen Handlung einer Seinsaussage
zu gelangen? Wenn wir vom Ich nicht den mindesten Begriff
haben, dann liegt das demzufolge nicht daran, daß wir uns

2 Vgl. dazu Heidegger: Kants These über das Sein (GA 9, 445–480).

211



in der Vorstellung von uns selbst immer schon „in einem
beständigen Zirkel herumdrehen“ (ebd.), sondern daran, daß
das Denken im Ungrund erst zu sich selber kommt. Auch
darin liegt ein Zirkel, jedoch nicht ein circulus vitiosus, son-
dern ein „Cirkel, daraus alles wird“ (SW VII, 358; s.o. 183f.).

Das Sein des Verhältnisses zwischen Denken und Seiendem
(als dem Gedachten, Vorgestellten oder dem ‚Gegenstand der
Erfahrung‘) ereignet sich erst in dem Augen-Blick, in dem das
Denken das „Wort“ findet und es ausspricht. Erst dadurch
rückt es selbst als das vorstellende Seiende (subiectum) in das
Zentrum eines existenzialen Zirkels, worin das Sein als Sein
von Seiendem zur Entscheidung gebracht wird. Die Scheidung
vollzieht sich als solche in mehreren Schritten. Heidegger hat
diese Schritte in einer Reihe von Leitworten zusammengefaßt
(GA 69, 140). Die einzelnen Schritte sehen wir auch schon in
den onto-theo-gonischen Ansätzen von Böhme und Schelling
angelegt. Zum Vergleich haben wir deshalb im folgenden den
Leitworten Heideggers jeweils deren entsprechenden Leitthe-
sen zur Seite gestellt.

In der Abscheidung vom Sein vollzieht sich vor-prädika-
tiv, d.h. noch vor der eigentlichen Urteilssetzung des ‚ist‘, die
ontologische Differenz (Sein = Nichts Ä Seiendes) als „Ueber-
gang von Nichts in Etwas“ (SW VIII, 225). In diesem Über-
gang ist das Sein nicht das Seiende selbst, sondern „nur das im
transitiven Sinn Seinkönnende“ (SW XIII, 227; vgl. UPhO, 64;
235). 3 „Das ‚ist‘ spricht hier transitiv, übergehend. Sein west
hier in der Weise eines Übergangs zum Seienden“ (GA 11, 71).
In diesem „Übergang vom Nochnichtseienden zum Seienden“
(GA 42, 196) kommt das Wort-habende Lebewesen erst zu sich

3 Zu Schellings transitiver Bestimmung des Seins im Ausgang von Kants Seins-
these (Position) siehe Frank (2007), 363ff.

212



selbst in den gelichteten Bezirk („Lichtung“) seines Da-seins,
um darin das Sein alles anderen Seienden im urteilenden Bezug
des „Ich denke“ zur Vorstellung eines gegenständlich erschei-
nenden Seienden zu bringen: „wo er [der Geist] sich hingiebet,
da muß er seyn“.4 Und: „wo der Geist ist, da ist Freyheit“
(WA-Frg. II, 305).

Nur einige Punkte dessen, was hier angezeigt wird, konnte
im Rahmen unserer Untersuchung näher untersucht werden
wie: das Sein als Nichts; die Verneinung des Nichts (Nich-
tung) als Sucht des Nicht-Nichts-sein-Wollens; sodann der
in der Verneinung des Nichts aufbrechende „Zeit-Raum“ des
Noch-nicht-Seienden (das Chaos); die Stimme (Schall, Ton,
Laut) im „stillen Nichts“; und schließlich das gefundene und
ausgesprochene Wort im Menschen als Scheidepunkt zwischen
Sein und Seiendem – die „ontologische Differenz“.

Der Übergang des Seins von Nichts in Etwas
(Leitworte)

Böhme Schelling Heidegger (GA 69, 140)

ausser der Natur ist das
Nichts (De signatura
rerum, 3, 2).

das Seyn […] ist seiner
Natur nach das Nicht-
seyende (WA, 141).

Das Sein ist das Nichts.

das Nichts will nicht
ein Nichts seyn und
kann nicht ein Nichts
seyn (De sign., 12, 21).

In der Verneinung liegt
der Anfang (SW VIII,
224).

Das Nichts nichtet.

4 Böhme: Theosophische Puncte, 7, 3; s.o. 121.

213



Böhme Schelling Heidegger (GA 69, 140)

Der Ungrund ist ein
ewig Nichts und machet
aber einen ewigen An-
fang, als eine Sucht;
Dann das Nichts ist
eine Sucht nach Etwas
(Mysterium pansophi-
cum, 1, 1).

nicht sowohl selbst
seyend als der Grund,
daß etwas sey (ebd.).

und so ist Verneinung
überall der erste Über-
gang von Nichts in
Etwas (ebd., 225).

Die Nichtung verwei-
gert, (daß Seiendes aus
Seiendem jemals ‚sei‘).

Die Verweigerung
gewährt (die Lichtung,
in der, was wir Seiendes
nennen, aus- und ein-
gehen […] kann).

ein Chaos, darinnen
alles lieget, aber verbor-
gen (De sign., 13, 22).

wovon noch jetzt alles
aus- und worein alles
zurückgeht (WA, 134).

Die Gewährung er-eig-
net das Inzwischen (des
Zeit-Raumes).

das Hören, daß im stil-
len Nichts, als in der
Freyheit, ein Schall
wird. […] das ist der
Ton der Stimme als eine
Offenbarung aller Ge-
stalten (ebd., 14, 31f.).

so kann die Tonkunst
allein ein Bild jener
uranfänglichen Natur
und ihrer Bewegung
seyn (ebd., 43).

Die Er-eignung ist die
Jähe des Stimmens.

daß ausser der Natur
eine ewige Stille und
Ruhe sey, als das Nichts
(ebd., 2, 7).

den dem jetzigen vor-
ausgegangenen Zustand
als den […] einer uner-
forschlichen Stille und
Verborgenheit zu schil-
dern (ebd., 24).

Das Stimmen ist die
erste Erschweigung.
Die Erschweigung ist
das anfängliche Wort.

Das Reich der Natur ist
der Grund des spre-
chenden Worts
(Gnaden-Wahl, 9, 9).

das schaffende Wort,
welches das im Grunde
verborgene Leben aus
dem Nichtseyn erlöst,
es aus der Potenz zum
Actus erhebt (SW VII,
404).

Das Wort ist das wesen-
de Seyn.

214



Der Gang der Freiheitsschrift
(Beilage zu Abschnitt II, 2)

1. Der Gang zu den Müttern

Sieht man einmal von Goethe ab, so gab es nur wenige Zeitzeu-
gen, welche die Antwort Schellings auf Jacobi in ihrer ganzen
Tragweite erfaßt und anerkannt haben. Der Streit blieb ohne
Folgen. Erst ein Jahrhundert nach Schellings Tod hat Karl
Jaspers die Vorwürfe gegen Schelling erneuert. Dabei hatte
er nicht nur die Freiheitslehre Schellings im Blick, sondern
ganz offensichtlich auch Heideggers „phantastische, absolute,
ewige Freiheit in der Seinsgeschichte“.1

In Heidegger sah er, und zwar nicht zuletzt wegen des-
sen Verstrickung in der NS-Zeit, einen irrational-gnostischen
Schelling redivivus. Aus dem Grund tauchen in seinem Schel-
lingbuch von 1955 dieselben Anschuldigungen wieder auf, die
Jaspers zehn Jahre zuvor in seinem vernichtenden Gutachten
gegen Heidegger für die „Bereinigungskommission“ der Frei-
burger Universität angeführt hatte. Ein Beispiel: In dem Gut-
achten heißt es, „Heideggers Denkungsart“ sei „ihrem Wesen
nach unfrei, diktatorisch, communikationslos“ und deshalb
„heute in der Lehrwirkung sehr verhängnisvoll“. 2 Und im
Schellingbuch heißt es: „Kommunikationslos ist die Philo-
sophie, die Gefolgschaft will und bewirkt. Sie fordert Gehor-
sam.“ Bei Schelling werde die Idee der Freiheit „sogleich zu
einem Wissen, zu einer diktatorischen Neigung der Philoso-
phie als eines forschenden Erkennens, das allem anderen For-

1 Jaspers (21986), 210.
2 Jaspers an Friedrich Oehlkers vom 22.12.1945, zit. n. Ott (1988), 315–317; 316.

215



schen Weisungen und Begründungen geben möchte.“3 Gleich-
lautende Beurteilungen der beiden Philosophen finden sich
auch in bezug auf ihre Verführungskraft („Mystagogie“) und
den Zug des Bösen in ihrer Philosophie. Daraus erkläre sich
jeweils ihre politische Blindheit und Opportunität; so als ob
derjenige schon irgendwie böse sein müsse, der über das Böse
nachdenke, sonst könnte er es ja nicht begreifen. Fast scheint
es, als ob Jaspers auch Schelling postum die Lehrbefugnis ent-
ziehen wollte. Die Frage ist nur, mit welchem Recht dem viel-
leicht einzigen Denker der Freiheit „diktatorische Neigun-
gen“ unterstellt werden können. Fordern die Untersuchun-
gen über das Wesen der menschlichen Freiheit Gefolgschaft
und Gehorsam, und sind sie darum apodiktisch und kom-
munikationslos? Hören wir, was Schelling dazu selbst in der
Freiheitsschrift sagt:

Der Verfasser hat nie durch Stiftung einer Sekte andern, am wenig-
sten sich selbst die Freiheit der Untersuchung nehmen wollen, in
welcher er sich noch immer begriffen erklärte und wohl immer
begriffen erklären wird. Den Gang, den er in gegenwärtiger Ab-
handlung genommen, wo, wenn auch die äußere Form des Ge-
sprächs fehlt, doch alles wie gesprächsweise entsteht, wird er auch
künftig beibehalten. (SW VII, 410 A)

Was Schelling hier sagt, schlägt den Anschuldigungen von Jas-
pers ins Gesicht. Worin soll denn der „neue Dogmatismus
des Seinsprozesses“ und seine „diktatorische Neigung“ lie-
gen? Darauf vermag Jaspers so wenig eine Antwort zu geben
wie in dem gleichlautenden Gutachten gegen Heidegger. –
„Irgend einmal“, so heißt es in der Philosophie der Offenba-
rung, gelange der menschliche Geist in seiner Entwicklung
an einen Punkt, wo er das Bedürfnis empfindet, „gleichsam

3 Jaspers (1986), 340; 342.

216



hinter das Seyn zu kommen“. Der Gang hinter das Sein ist
als solcher zugleich der Gang hinter alle dogmatischen Lehren
über das Sein. Doch dazu hat er

von allem Wirklichen sich frey zu machen […], um in eine völlige
Wüste alles Seyns zu fliehen, wo nichts irgendwie Wirkliches, son-
dern nur noch die unendliche Potenz alles Seins anzutreffen ist, der
einzige unmittelbare Inhalt des Denkens, mit dem dieses sich nur
in sich selbst, in seinem eigenen Aether bewegt. (SW XIII, 75f.)

Freiheit bedeutet demnach zunächst einmal die Befreiung von
und die Flucht vor allem Wirklichen und allem Wirklich-
Gewordenen. Es handelt sich hier um dieselbe Flucht, die im
zweiten Teil des Faust geschildert wird: die Flucht aus dem
Kaiserpalast als dem Zentrum der Macht und des „Mummen-
schanzes“ in den „tiefsten, allertiefsten Grund“. Das ist der
Gang „zu den Müttern“. Heidegger sah in dieser Befreiung
von allem Wirklichen „das Sichloslassen in das Nichts, d.h.
das Freiwerden von den Götzen, die jeder hat und zu denen
er sich wegzuschleichen pflegt“ (GA 9, 122). 4 Das Nichts ist
der „dunkle Grund“, das „mütterliche Princip aller Dinge“.
Im Schoß der Mütter gibt es keine Götzen (Kirche, Staat) und
keine Heilslehren (Religion, Weltanschauung) mehr, an die
man sich klammern könnte. Die Lehre wird in dieser Befreiung
und Flucht zur Leere, zu ‚Wüste und Äther‘, „Öd’ und Ein-
samkeit“: „Das Leere lernen, Leeres lehren“ (Faust II, 6232).
Einen ‚Schellingianismus‘ hat es deshalb nie gegeben und wird
es nie geben. Wer ‚mit Faust und Schelling‘ vor den entstan-
denen Reichen dieser Welt flieht, ist trotz allen Gesprächs in
seinem eigenen Äther – der Freiheit – mutterseelenallein:

4 Siehe dazu Abschnitt III, 3 Annihilation und Ekstase.

217



Entfliehe dem Entstandnen
In der Gebilde losgebundne Reiche!
Ergetze dich am längst nicht mehr Vorhandnen;

(Faust II, 6276–6278)

Das „längst nicht mehr Vorhandene“ ist das, was war, bevor
etwas entstand. Das aber ist die „unendliche Potenz alles
Seins“, in der „die Grundmöglichkeiten des Daseins im Gan-
zen“ (GA 9, 122) erst zur Abscheidung und d.h. zum „Aus-
trag“ und zur „Geburt“ gebracht werden mußten:

[…] so aber das Kind seinen Willen und Begierde wieder in das
einführet, daraus es erboren und geurständet ist, […] dann es gehet
in Nichts ein, als nur in das Wesen, daraus es ist ausgegangen.5

Im Wesen des Nichts liegt

das Bewußtsein der tiefen Nacht, aus der er [der Mensch] ans
Daseyn gehoben worden. […] Der Mensch wird in Mutterleibe
gebildet; und aus dem Dunkeln des Verstandlosen (aus Gefühl,
Sehnsucht, der herrlichen Mutter der Erkenntniß) erwachsen erst
die lichten Gedanken. (SW VII, 360)

In der Freiburger Antrittsvorlesung Was ist Metaphysik?
(1929) kennzeichnet Heidegger diesen Weg zurück in den eige-
nen Wesensursprung des Menschen als „Hineingehaltenheit in
das Nichts“; denn:

Würde das Dasein im Grunde seines Wesens […] sich nicht im vor-
hinein in das Nichts hineinhalten, dann könnte es sich nie zu Seien-
dem verhalten, also auch nicht zu sich selbst. Ohne ursprüngliche
Offenbarkeit des Nichts kein Selbstsein und keine Freiheit. (GA 9,
115)

Deshalb sagt Faust voller Erwartung: „In deinem Nichts hoff’
ich das All zu finden“ (Faust II, 6256). Doch hier „im tiefsten,

5 Böhme: De signatura rerum, 15, 7.

218



allertiefsten Grund“ (Faust II, 6284), im Abgrund des Nichts,
ist noch alles dunkel und leer:

Nichts wirst du sehn in ewig leerer Ferne,
Den Schritt nicht hören, den du tust,
Nichts Festes finden, wo du ruhst. (Faust II, 6246–6248)

Wenn der Mensch „in ewig leerer Ferne“ nichts sieht, so des-
halb, weil er selbst „ein Wesen der Ferne“ ist. In ihr kommt
„die wahre Nähe zu den Dingen [erst] ins Steigen“ (GA 9, 175).
Die Ferne ist hier vor allem zeitlich zu verstehen als „längst
vergangne Zeit“ (Faust II, 6230). Die längst vergangene Zeit
weist wiederum auf den Anfang des eigenen Lebens zurück,
wo noch alles offen lag, was damals in ferner Zukunft werden
sollte. Es hätte auch alles ganz anders kommen können:

Wie’s eben kommt. Gestaltung, Umgestaltung,
Des ewigen Sinnes ewige Unterhaltung. (Faust II, 6287f.)

Für Schelling ist es deshalb ein Widerspruch, die Freiheit er-
kennen zu wollen. So wie der Mensch sie „zum Wissen bringen
will“, macht er sie auch schon zunichte, so daß „sie ihm unter
der Hand zur Nichtfreiheit“ wird (SW IX, 230f.). Die Frei-
heit liegt nicht schon in einem bestimmten Wissen begründet,
sondern im Raum des Wissens. Deshalb ist die Philosophie
der Freiheit auch nicht „demonstrative Wissenschaft“, son-
dern „freie Geistestat“ oder „freies Denken“. „Wissen ist
gebunden.“ Das „freie Denken“ ist demgegenüber gerade das
„Aufgeben“ oder die Befreiung von allem Wissen. Indem der
Mensch „sich des Wissens begibt, macht er Raum für das, was
das Wissen ist“ (ebd., 228f.; 235). Ähnlich drückt es Heideg-
ger in seinem Vortrag Die onto-theo-logische Verfassung der
Metaphysik (1957) aus: „Allein wir suchen die Kraft nicht im

219



schon Gedachten, sondern in einem Ungedachten, von dem
her das Gedachte seinen Wesensraum empfängt“ (GA 11, 57).
Die Weite und Freiheit ist dergestalt der Raum, in den jeder
Mensch im Anfang seines Lebens zunächst als „bloß mögli-
ches Subjekt“ freigelassen wird, um darin für sich einen Ort zu
finden, worin er durch die Wahl seiner Tat als „sich entschlie-
ßendes Subjekt“ zur Existenz kommen kann und kommen
soll:

Mit der Freilassung jener bis jetzt bloß möglichen Subjekte muß
zugleich das Subjekt selbst, in dem sie als bloße Möglichkeiten
waren, […] in die Weite und Freiheit gelangen; diese Weite und
Freiheit ist der Raum, der (es ist aber wesentlich dies zu denken)
von dem sich entschließenden Subjekt schon zum voraus ersehen
war als die Auskunft für sich selbst, zugleich als die Form, in der
jedes der Subjekte – unbeengt von dem anderen – für sich, d.h. in
seinem Ort (denn auch dieser war vorausersehen), zur wirklichen
Existenz komme. (Darstellung des Naturprozesses 1843/44, SW X,
313f.)

2. Die Flucht vor dem Weltgeist

Wenn demgegenüber eine Philosophie „diktatorisch“ ist, die,
wie Jaspers sagt, Gefolgschaft und Gehorsam verlangt, und
zwar nicht nur von seinen Anhängern, sondern von allen
Bürgern eines Staates, dann ist es die Staatslehre Hegels. Nicht
ohne Grund hat die Idee der Freiheit für Hegel hier ihren Ort.
Nicht im einzelnen Menschen, sondern im Staat als dem „sitt-
lich Ganzen“ und dem „absoluten unbewegten Selbstzweck“
der Vernunft soll „die Freiheit zu ihrem höchsten Recht“ kom-
men.6 Entsprechend versteht Hegel unter der Freiheit des ein-

6 Hegel: Philosophie des Rechts, WW 7, § 258, 399ff.

220



zelnen im Staat die „formelle Tugend“ der Tapferkeit, „weil
sie die höchste Abstraktion der Freiheit von allen besonde-
ren Zwecken, Besitzen, Genuß und Leben“ ist. 7 Nur derje-
nige ist also frei, der sich von allen „besonderen Zwecken“
loslöst, freimacht, und dazu gehört insbesondere das eigene
Leben. ‚Freiheit‘ heißt hier also nicht wie bei Schelling, Sich-
Freimachen von allem Wirklichen, sondern genau umgekehrt:
Freimachen von sich selbst um des einzig Wirklichen willen,
und das ist der Staat als die wirklich gewordene Gewalt der
Vernunft!

Unter diesem Gesichtspunkt hat Hegel den kategorischen
Imperativ wesentlich abgewandelt. Nicht der Mensch als ver-
nünftiges Wesen ist „Zweck an sich selbst“, sondern der Staat
als das „Allgemeine“ der einzelnen Individuen: ‚Handle so,
daß du jederzeit bereit bist, für den Staat und seine Freiheit
als „absoluten Selbstzweck“ der Vernunft dein Leben einzu-
setzen!‘

Die wahre Tapferkeit gebildeter Völker ist das Bereitsein zur Auf-
opferung im Dienste des Staates, so daß das Individuum nur eines
unter vielen ausmacht. Nicht der persönliche Mut, sondern die
Einordnung in das Allgemeine ist hier das Wichtige.8

Bei der Freiheit muß man nicht von der Einzelheit, vom einzelnen
Selbstbewußtsein ausgehen, sondern nur vom Wesen des Selbstbe-
wußtseins, denn der Mensch mag es wissen oder nicht, dies Wesen
realisiert sich als selbstständige Gewalt, in der die einzelnen Indi-
viduen nur Momente sind: es ist der Gang Gottes in der Welt, daß
der Staat ist, sein Grund ist die Gewalt der sich als Wille verwirk-
lichenden Vernunft. 9

7 Ebd., § 327, 495.
8 Ebd., § 327 (Zusatz), 495.
9 Ebd., § 258 (Zusatz), 403.

221



Hegel sieht darin „die Härte der höchsten Gegensätze“: Wenn
die „Existenz der Freiheit […] zugleich in dem Mechanischen
einer äußeren Ordnung und des Dienstes ist“, dann fordert die
Freiheit von jedem einzelnen nicht nur „gänzlichen Gehorsam
und Abtun des eigenen Meinens und Räsonierens“, sondern
auch „Abwesenheit des eigenen Geistes“. Wer nicht bereit ist,
im blinden Gehorsam seinen Geist aufzugeben, der ist auch
nicht bereit, sein Leben und seine „persönliche Wirklichkeit“
als „Vermittlung“ für den „wahrhaften absoluten Endzweck“,
die „Souveränität des Staates“, hinzugeben.10

Nun existiert die Souveränität des Staates allerdings nur
„als die abstrakte, insofern grundlose Selbstbestimmung des
Willens“. Aus dem Grund kann sie wiederum nur in einer Per-
son wirklich werden: in der des Monarchen und seinem „Ich
will“. 11 Ein Volk als Ganzes kann nichts wollen und schon
gar nicht bestimmte Willensentscheidungen treffen. Deshalb
gehört für Hegel die „Volkssouveränität zu den verworrenen
Gedanken, denen die wüste Vorstellung des Volkes zugrunde
liegt“. Gegenüber dem „unentwickelten Zustande“ der Demo-
kratie ist die „in sich entwickelte, wahrhaft organische Tota-
lität“ des Staates nur in einer Person möglich, welche „die
Spitze im Begriffe des Willens ausmacht“: Ohne Monarch
kein Volk, sondern eine „formlose Masse“, und ohne Volk
kein Staat, sondern Chaos, Anarchie oder Demokratie. 12 Im
„Ich will“ des Souveräns hingegen bringt sich „die absolute
Macht gegen alles Einzelne und Besondere, gegen das Leben,
Eigentum und dessen Rechte“ als „Nichtigkeit derselben zum

10 Ebd., § 328, 496.
11 Ebd., § 279, 444ff.
12 Ebd., § 279, 446ff.

222



Dasein und Bewußtsein“.13 Deshalb ist der einzelne Staats-
bürger für Hegel auch keine Person, sondern nur ein „ver-
schwindendes“ und „abstraktes Moment in ihr“. Nur im Wil-
len des Staatsführers ist die Person wirklich, weil sich in ihm
das „absolute Recht“ und der „objektive Wille“ des Staates
selbst manifestieren.

Darüberhinaus kann sich in einem solchen Führer aber
auch die „Vorsehung“ artikulieren; dann nämlich, wenn ein
Volk durch ihn im „Fortgange des sich entwickelnden Selbst-
bewußtseins des Weltgeistes“ das „Geschäft“ übertragen be-
kommt, „Epoche [zu] machen“. Dieses Volk ist dann in der
Weltgeschichte für diese Epoche das „herrschende“.14 Nach
der Machtergreifung sah es ganz so aus, als ob sich die Vorse-
hung wieder einmal erfüllt hätte, diesmal jedoch – folgt man
der Lehre von der Entwicklung des Weltgeistes in den vier
„welthistorischen Reichen“: dem orientalischen, griechischen,
römischen und germanischen – endgültig. Im germanischen
Reich sah Hegel den

an und für sich seienden Wendepunkt […] der innerhalb des Selbst-
bewußtseins und der Subjektivität erschienenen objektiven Wahr-
heit und Freiheit, welche dem nordischen Prinzip der germanischen
Völker zu vollführen übertragen wird.15

Wenn die meisten deutschen Philosophen, darunter anfänglich
auch Heidegger, von der Idee des ‚Dritten‘ bzw. des ‚Vier-
ten Reiches‘ geblendet wurden, dann lag das nicht zuletzt
an dieser Vorsehung. Besonders deutlich wird das an der
Antrittsvorlesung, die Hans-Georg Gadamer wenige Wochen
vor Kriegsausbruch am 8.7.1939 an der Universität Leipzig

13 Ebd., § 323, 491.
14 Ebd., § 347, 505f.
15 Ebd., § 358, 511.

223



über das Thema hielt: Hegel und der geschichtliche Geist.
Gadamer ging hier der Frage nach, warum sich „das phi-
losophierende Bewußtsein der Gegenwart“ gerade jetzt in
Deutschland „in seinem wesentlichen Anliegen in Hegel wie-
dererkennen möchte“. Er kam dabei zu folgendem Ergebnis:
„Daß der Geist dies gewollt in seiner Geschichte, diese klare
Einsicht ist die Geschichte der Philosophie.“ Denn erst jetzt
„im germanischen Zeitalter ist der Mensch als Mensch frei“. 16

Auch in der Sowjetunion wurde die Geschichte zur Ge-
schichte der Philosophie. Doch verstanden die Rechten ihren
Hegel viel besser als die Marxisten und Linkshegelianer. Diese
mußten ihn nicht erst vom Kopf auf die Füße stellen, son-
dern brauchten nur auf den „großen Mann der Zeit“ warten,
der, wie Hegel versprach, das vollbringen werde, „was seine
Zeit will und ausspricht“. 17 Nach der Kapitulation Frank-
reichs glaubten viele Deutsche, daß der Weltgeist, den Hegel
1806 in Jena zu Pferde sah, im ‚harten Kampfe der Entgegen-
setzung‘ zurückgekehrt sei. Deshalb ehrte der nunmehrige
Geschäftsführer dieses Geistes persönlich seinen Vorgänger
mit einem Besuch im Invalidendom.

Die Machtstaatsideologie Hegels ist keineswegs ausge-
träumt.18 Die „Realisierung der Vernunft im germanischen
Reich“ – so Vittorio Hösle – habe in der westlichen Welt
ihre lineare Fortsetzung gefunden. So könne man „schwer-
lich bestreiten, daß in der bisherigen Menschheitsgeschichte
die Führungsstellung, was technische und rechtliche Inno-
vationen angeht, immer wieder an einen (nord)westlichen

16 Gadamer (1940), 27ff.
17 Hegel, a.a.O., § 318 (Zusatz), 486.
18 Dazu immer noch grundlegend Kiesewetter (1974).

224



Nachbarn abgegeben wurde“.19 Innerhalb dieses Staffetten-
laufs von Ost nach West habe Hegel die „Staatsform des libe-
ralen Rechtsstaates als den geschichtlich nicht mehr überbiet-
baren Ausdruck der zu Institutionen geronnenen Vernunft“
auf den Begriff gebracht. – Jetzt ist es also nicht mehr das „nor-
dische Prinzip“ der Herrenrasse, an dem die Welt genesen soll,
sondern das ‚westliche Prinzip‘ des Rechtsstaates. 20 Da es sich
hier jedoch um ein „absolutes Recht“ handelt, „sind die Gei-
ster der anderen Völker rechtlos […] und zählen nicht mehr in
der Weltgeschichte“. 21 Wie ist dann aber zu erklären, daß sich
das „orientalische Reich“ immer noch nicht von seinen nord-
westlichen Nachbarn zur Vernunft bringen lassen will? Liegt
das nicht möglicherweise daran, daß die „Morgenländer“ zu
weise sind (vgl. WA, 165ff.), um der List der Vernunft ins Netz
zu gehen?

Die ganze Welt liegt gleichsam in der Vernunft gefangen, aber die
Frage ist: wie ist sie in dieses Netz gekommen? (GPP, 222)

Grauenhafter als jede asiatische Wildheit ist diese entwurzelte und
zur unbedingten Verlogenheit ausgebaute ‚Moralität‘. (GA 67, 150)

Hegel, nicht Schelling, wurde den Deutschen zum „Verhäng-
nis“! Jaspers und Gadamer sahen das freilich anders. Sie hielten
auch nach dem Krieg Hegel die Nibelungentreue und bestätig-
ten damit das Bild, das man sich bis heute von den beiden

19 Hösle (1997), 685.
20 Ebd., 90f. Belegstellen, die diese These annähernd stützen könnten, werden

freilich nicht genannt. Man kann Hegel alles mögliche unterstellen, nur nicht,
daß er liberal gewesen sei. Mit Ausnahme von Nietzsche, der im Grunde
unpolitisch war, gibt es keinen Philosophen, der die politische Meinungsbil-
dung der bürgerlichen Gesellschaft als eines „bloßen atomistischen Haufens
von Individuen“ so verachtet hat wie Hegel (a.a.O., 439).

21 Hegel, a.a.O., § 347, 506.

225



‚Deutschen Idealisten‘ macht: Während Hegel „vermöge sei-
ner natürlichen Sehkraft, Geschichte und politische Realität
und Lebensverfassungen in einem beträchtlichen Umfang ver-
steht und faktisch erkennt“, habe Schelling sich „von der Phan-
tasie der Gnosis und Theosophie“ blenden lassen und dadurch
den Sinn für politische Realitäten verloren.22 So sei es ihm gar
nicht um die „wirkliche Freiheit des Menschen“ gegangen,
sondern um die „phantastische, absolute, ewige Freiheit in der
Seinsgeschichte“. Damit aber habe er die „Existenzerhellung“
des Menschen zugunsten der Dunkelheiten eines irrationa-
len Scheinwissens preisgegeben.23 Ganz ähnlich sah es auch
Gadamer in seinem Hauptwerk Wahrheit und Methode, das
fünf Jahre nach Jaspers’ Schellingbuch erschien:

Die gnostische Geschichtstheologie der Goethezeit […] denkt die
Zukunft als die Wiederherstellung einer verlorenen Vollkommen-
heit der Urzeit. Hegel versöhnte die ästhetische Musterhaftigkeit
des klassischen Altertums mit dem Selbstbewußtsein der Gegen-
wart, indem er die Kunstreligion der Griechen als eine über-
wundene Gestalt des Geistes bezeichnete und im philosophischen
Selbstbewußtsein der Freiheit die Vollendung der Geschichte in
der Gegenwart proklamierte. 24

Jaspers und Gadamer haben recht! Schelling hat sich wie Goe-
thes Faust in den tiefsten Grund (abyssus) und in die verlorene
Urzeit der Gnostiker zurückgezogen und ist damit der Gegen-
wart entflohen. Aber welcher Gegenwart? Ist es nicht die der
entfesselten „losgebundnen Reiche“, die Hegel nicht nur ver-

22 Jaspers (1986), 309; vgl. ebd., 300–313.
23 Ebd., 210f. Zur Seinsgeschichte bei Schelling als „Anti-Politik“ vgl. Sand-

kühler (1988), 141ff.
24 Gadamer (41975), 188f.

226



stand und anerkannte, sondern vielmehr als Idee des totalen
Staates allererst entwarf?

Der Gang „zu den Müttern“ ist die Flucht vor dem „Gang
Gottes in der Welt, daß der Staat ist“! Ein Volk, das sich im
freiwilligen Gehorsam der Vergötzung des Staates und sei-
ner Freiheit in Gestalt eines Führers und seinem „Ich will“
in den Rachen wirft, opfert den Staat gleich mit. In diesem
Opfer liegt die Selbstzerfleischung des Leviathan. Die Mütter
schenken Leben. Und der Leviathan frißt es auf. Was für
Hegel die welthistorische Handlung oder die „substantielle
Tat des Weltgeistes“ in einem Individuum ist, 25 das ist für
Schelling ein „Handeln aus dem Ungrund“, durch dessen
„dunkle erschreckende Gewalt bisweilen der Wille eines einzi-
gen Menschen die Welt vor sich zu beugen vermag“ (WA, 93).
Hegel und Schelling haben hier jeweils die unmittelbar erlebte
Geschichte der Napoleonischen Herrschaft vor Augen. Ein
solcher Wille kann die Freiheit der Völker für einen Augen-
blick niederzwingen; endgültig bezwingen kann er sie nicht.

Das Wesen der Freiheit liegt nicht im „Selbstbewußtsein
der Gegenwart“, und schon gar nicht liegt es in der „Vollen-
dung der Geschichte in der Gegenwart“. Kein Zeitalter sollte
sich einbilden, durch die „substantielle Tat“ eines solchen Wil-
lens Nabel der Weltgeschichte zu sein. Die Entbindung der
Zeiten findet da statt, wo im „Rad der Geburt“ der Anfang
immer von neuem zum Austrag zu bringen ist. Diese Stätte
ist „ein Abgrund von Vergangenheit“, das Älteste und Tiefste,
aus dem „die Folge der Zeiten entfaltet worden“; „noch jetzt
ist jene ursprüngliche Verneinung die Mutter und Säugamme
der ganzen uns sichtbaren Welt“ (SW VIII, 243). Es ist wohl
kein Zufall, daß diese Einsichten auf den Vers eines Dichters

25 Hegel, a.a.O., § 348, 506f.

227



zurückweisen, der den Untergang Roms unmittelbar miter-
lebt hat. Solche Einsichten werden dann gewonnen, wenn alles
zerbricht:

[…] annorum squalida mater, immensi spelunca aevi, quae tem-
pora vasto suppeditat revocatque sinu. (Claudian: De Consulate
Stilichonis II, 445–447)

Im Schoß der ewigen Urzeit entsteht und versinkt alles: Welt-
reiche, große geschichtliche Ereignisse, Religionen. Auch die
Manifestation der Götter ist geschichtlich bedingt. Ihre Er-
scheinungsweisen verschwinden daher wieder im Orkus der
Seinsgeschichte. Am Ende des Römischen Reichs mußte das
Heidentum erleben, daß Götter auch (mit)sterben können:
„Ihr Tod ist der Rückzug in das Chaos“ (SW XII, 614). 26 Ewig
im eigentlichen Sinne sind nicht die Götter, auch nicht der
eine Gott, sondern das Nichts und seine „ursprüngliche Ver-
neinung“, die Lust, Nicht-Nichts-sein-zu-Wollen; Chaos und
Eros. Sie bilden zusammen die Kontraktion des Nichts als
einräumender Ort im Ungrund der Zeiten. In den Weltalter-
Fragmenten notiert Schelling dazu folgende Stelle aus Böhmes
Mysterium Magnum:

Ist uns zu verstehen von dem göttlichen Wesen, wie sich der ewige
Verstand des Ungrundes in Grund und Wesen einführe, als ein
ewig Gebären und Verzehren und ein ewiges Liebesspiel, daß der
Ungrund mit seinem gefaßten Grunde also mit sich selber ringe
und spiele. Er gibt sich in Etwas, und nimmt wieder das Etwas in
sich und gibet ein Anders daraus. – Und führet je einen Gradum

26 Vgl. dazu Schellings und Nietzsches Deutung von Plutarchs Wort „Der große
Pan ist tot!“ (De defectu oraculorum 17, 419a–d) als Zeugnis des untergehen-
den Heidentums (SW XIV, 239f. und KSA 7, 124–126). Für Nietzsche liegt
darin bekanntlich auch schon ein Verweis auf den Tod des nachkommenden
Gottes.

228



aus dem andern und durch den andern, daß es also in sich ein ewig
Spiel sey.27

Ist dieses Spiel, wie Gadamer sagt, nur eine „Ersatzreligion“
für die im Selbstbewußtsein der Gegenwart wirklich gewor-
dene Vernunft?28 Oder ist es nicht jenes Spiel des Lebens, aus
dem sich „der ewige Wille immer gebieret“29. Was ist es dann
aber, „das die Meisten an der Materie so beleidigt, daß sie die-
selbe so gar geringer Herkunft achten?“ Schelling gibt darauf
folgende Antwort:

Am Ende ist es doch nur die Demuth der Materie, die ihnen so
anstößig ist. Aber eben diese Gelassenheit ihres Wesens zeigt, daß
ihr etwas von jenem uranfänglichen Wesen inwohnt, das nach innen
reinste Geistigkeit und doch nach außen vollkommne Leidenheit
ist. So hoch wir auch die Aktuosität stellen, zweifeln wir doch, daß
sie an sich das höchste sey. Denn das Wesen, aus dem selbst Gott
hervortritt, ist ein Glanz der Lauterkeit, der nur ausfließen, aber
nicht wirken kann. Ueberall scheint das sanft Leidende und Emp-
fangende vor dem Wirkenden und Thätigen zu seyn. Ich zweifle
nach vielen Gründen nicht, daß in der organischen Natur das weib-
liche Geschlecht vor dem männlichen da ist […]. (WA, 46f.)

Denn nicht der Vater, sondern das Andere des Vaters wird in dem
höheren Proceß Œpoke–menon der Materie, der Verwirklichung, das
mütterliche Princip […]. (SWA, 178)30

27 Böhme: Mysterium Magnum 5, 3; zit. nach Schelling: WA-Frg. II, 59.
28 Im Anhang seines Hauptwerks bezieht sich Gadamer auf den „so abstru-

sen, der Monomanie seiner Intuitionen verfallenen Forscher Johann Jakob
Bachofen“, dessen Ideen zum Mutterrecht „im Geiste Schellings“ „modernen
Ersatzreligionen Vorschub leisteten“ (Gadamer, a.a.O., 480).

29 Böhme: Vom dreifachen Leben 2, 57.
30 Vgl. dazu auch Nietzsche: „Das Größte an dem Großen ist das Mütterliche:

der Vater ist nur ein Zufall. Daß sie gebären müssen, heißt ihnen Zukunft“
(KSA 10, 538).

229



In der zweiten Fassung der Weltalter vergleicht Schelling die-
ses Prinzip mit der Sophia aus den Weisheitsbüchern des Alten
Testaments. Er folgt damit der jüdisch-hellenistischen und
gnostisch-theosophischen Auslegung der Weisheit als Braut
Gottes und Mutter der Welt: „Sie aber hat Gottes Samen emp-
fangen und […] diese unsere Welt als reife Frucht in Wehen
geboren.“31 Doch bevor der Wille Gottes sich mit der Weis-
heit vereinigte und in ihren Tiefen die Welt erzeugte, war das
„Spiel der Weisheit“ als „Imagination“ des göttlichen Willens:
„der Herr hatte die Weisheit, sie spielte vor Ihm, in ihr ersah
er, was einst seyn sollte“ (WA, 168; siehe dazu im AT das Buch
der Sprüche 8, 30f.). 32

Die Weisheit ist nicht Geist oder Wort (lÏgoc), auch nicht
Wille, sondern „gegen das Höhere nur ein leidsames, emp-
fangendes Wesen“ (WA, 165), „das Primum passivum in Gott“
(SW VII, 415), „denn sie ist das leidende; und der Geist GOttes
in ihr das Thuende oder das Leben“33. Doch ohne dieses „leid-
same, empfangende Wesen“ wäre der Wille gar nicht erst aus
sich herausgekommen. Wozu auch? Um zu sich selber zu kom-
men, mußte der „zuvor nichts wollende Wille“ erst einmal aus
seiner „ewigen Ruhe“ hervorgelockt werden, und das konnte
nur durch „jene spielende Lust im anfänglichen Leben Got-
tes“ geschehen (WA, 165). „Sie war bey ihm vor dem Anfang,
ehe er was machte“ (ebd., 166). Wie in einem „Spigel, da sich
der Wille selber immer schauet und besiehet“, führte sie ihm
vor Augen, „was da werden könte oder solte“. 34 Laut Böhme
ist der „Spiegel der Weisheit“ das freie Spiel der Einbildungs-

31 Philo v. Alexandria: De ebriate, WW, V, 17f.
32 Zur jüdisch-hellenistischen Weisheitstheologie vgl. Mack (1973) und Keel

(1974).
33 Böhme: Clavis, 5, 18.
34 Böhme: Menschwerdung, 2. Teil, 1, 9.

230



kraft, die „Imagination“, welche sich mit dem „begehrenden
Willen“ schwängert, um „aus dem Ungrunde in sich selber“
einen Grund und einen wirklichen Anfang zu machen:

Denn ein Wille ist dünne als ein Nichts, darum ist er begehrende,
er will etwas seyn, daß er in sich offenbar sey; denn das Nichts
ursachet den Willen, daß er begehrend ist; und das Begehren ist eine
Imagination, da sich der Wille im Spigel der Weisheit erblicket, so
imaginiret er aus dem Ungrunde in sich selber, und machet ihm in
der Imagination einen Grund in sich selber, und schwängert sich
mit der Imagination aus der Weisheit, als aus dem Jungfräulichen
Spigel, der da ist eine Mutter ohne Gebären, ohne Willen.35

In der Spätphilosophie Schellings rückte der Begriff der Weis-
heit in diesem originären Sinne immer einfacher und elemen-
tarer in das Zentrum seines Denkens. So klingt es fast wie ein
Vermächtnis, was Schelling in seinen letzten Vorlesungen in
Berlin den Zuhörern und Studenten auf den Weg gab:

Das Prinzip, das im Menschen als ein intensiveres Seinkönnen
ruhen sollte, der theogonische Grund, vermochte für sich nichts;
nur durch den Willen des Menschen. Halten Sie dies fest, daß jene
Möglichkeit für sich selbst unvermögend ist, so kann diese dem
Menschen sich darbietende Möglichkeit nur als weiblich erschei-
nen. Die Urmöglichkeit ist ein weibliches Wesen, das dem Schöpfer
sich zeigt. Sie erscheint als ein den Willen an sich ziehendes, verlei-
tendes weibliches Wesen, und so wird sie auch in der Mythologie
gezeichnet. (PhO-Paul., 212; vgl. UPhO, 235f.) 36

35 Ebd., 2, 1. Zu Böhmes Lehre von der „Jungfrau Sophia“ siehe van Ingen
(1994) u. Pietsch (2001). Zur „Imagination“ im Ungrund der Freiheit siehe
Kapitel III.

36 Danach sollte die Weisheit für mehrere Jahrzehnte verstummen. Erst im
Zarathustra hielt sie dem Willen wieder einen Spiegel vor, um ihn zur Geburt
eines neuen Schaffens zu bewegen: „Daß der Schaffende selber das Kind sei,
das neu geboren werde, dazu muß er auch die Gebärerin sein wollen und

231



„Höher als die Wirklichkeit steht die Möglichkeit“, so heißt
es in Sein und Zeit (SuZ, 38). Auch Heidegger kam im Laufe
seines Denkweges immer mehr zu der Einsicht, daß im Exi-
stenzial der Möglichkeit des menschlichen Daseins (vgl. SuZ
§ 31, 142ff.) die unergründliche Tiefe des Seins selbst liegt:

Im Seyn allein west als seine tiefste Klüftung das Mögliche, so daß
in der Gestalt des Möglichen zuerst das Seyn gedacht werden muß
im Denken des anderen Anfangs. (GA 65, 475)

Unsere Frage ist nun, ob dieses Mögliche mit einem Geist
zu versöhnen ist, der bereits alles weiß und entschieden hat
und für den „die Staaten, Völker und Individuen“ darum nur
„bewußtlose Werkzeuge und Glieder jenes inneren Geschäfts
sind“37, durch das der absolute Endzweck der Vernunft in
der Geschichte verwirklicht werden soll: sei dieser Endzweck
nun das „tausendjährige Reich“, die „klassenlose Gesellschaft“
oder der angeblich „liberale Weltstaat“ (Hösle)? Oder liegt
hier nicht vielmehr die völlige Vernichtung der Freiheit, sofern
ein solches System „weder der Welt noch dem menschlichen
Individuum eine wahre Zukunft übrig[läßt]“ (GPP, 234). Und
wenn Hegel bereits in der Phänomenologie erklärt, daß Schel-
ling das „Leben Gottes und das göttliche Erkennen“ nur „als
ein Spielen der Liebe mit sich selbst ausgesprochen“ habe, dem
„der Ernst, der Schmerz, die Geduld und Arbeit des Negativen
darin“ fehle, so fragt sich, ob damit nicht der Ernst und der

der Schmerz der Gebärerin“ (KSA IV, 111; vgl. ebd. Das Kind mit dem
Spiegel, 105ff.). Zum Begriff der Weisheit als „Erleiden“ der „Leidenschaft
zum wesentlichen Wissen“ und seines „Austrags“ siehe Heidegger (GA 66,
63f.) und die abschließenden Bemerkungen in der Freiheitsschrift (SW VII,
415f.). Zur Deutung des „ewig Weiblichen“ bei Goethe als Sophia vgl. auch
Quispel (2000), 541ff.

37 Hegel: Philosophie des Rechts, § 344, 505.

232



Schmerz gemeint sind, durch die dem „ewigen Liebesspiel“
des Lebens und Werdens ein für allemale ein Ende gesetzt
werden soll:

Es ist das Werden seiner selbst, der Kreis, der sein Ende als sei-
nen Zweck voraussetzt und zum Anfange hat und nur durch die
Ausführung und sein Ende wirklich ist. 38

Ist der Zweck des Werdens, des Lebens sein Ende, der Tod?
In der Grundlegung der Positiven Philosophie (1832/33) hat
Schelling diese Frage unmittelbar in Auseinandersetzung mit
der „Hegel’schen Philosophie“ aufgeworfen. Hegels „Philoso-
phie endigt mit der Vergöttlichung des Staats“. In dieser „Ver-
götterung“ sah Schelling den „grossen Irrtum der Zeit“ (GPP,
235). Was für Hegel „der Gang Gottes in der Welt“ ist, das
ist für Schelling „eine Folge des auf der Menschheit ruhenden
Fluchs“, dem sich der Mensch „notgedrungen“ unterwerfen
muß (SW VII, 461). So heißt es schon im Ältesten System-
programm: „jeder Staat muss freie Menschen als mechani-
sches Räderwerk behandeln; und das soll er nicht; also soll
er aufhören“ (Rariora, 52). 39 Nun weiß freilich auch Schelling,
daß Freiheit nicht möglich wäre, wenn der Staat nicht durch
seine Einheit und sein Gewaltmonopol die innere und äußere
Sicherheit im Zusammenleben der Völker garantieren würde
(was ihm jedoch nicht immer gelingt und manchmal durch sei-
nen grenzenlosen Machtwillen auch gar nicht gelingen will!).
Allein diese Sicherheit ist nur wieder auf Kosten von Beherr-
schung und Bevormundung, wenn nicht gar Unterdrückung
der „freien Geister“ möglich:

38 Hegel: Phänomenologie des Geistes, a.a.O., 20.
39 Im Vergleich mit Hegels Staatsauffassung steht für uns die Autorschaft

Schellings außer Frage.

233



In dem Staat liegt ein wahrer Widerspruch: er erklärt sich für eine
Natur-Einheit, die doch zugleich eine Einheit freier Geister sein
soll, auf die in der letzten Instanz nur mit rein geistigen Motiven
gewirkt werden kann, über die er doch nicht zu gebieten vermag.
Daher ist ein Vernunft-Staat etwas unmögliches. (SPV, 174; vgl.
SW VII, 461f.)

Gegen Ende des Lebens, in einem Brief an seinen Schüler
König Maximilian von Bayern, zog Schelling aus diesem Di-
lemma den Schluß, daß der Staat nur „als Bedingung, als
Voraussetzung – nicht als Gegenstand und Zweck der indi-
viduellen Freiheit gesetzt“ werden dürfe. 40 Der Staat ist nicht
Selbstzweck. Allein dem „Reich Gottes“ stehe zu, „Zweck zu
sein“. „Alles Sinnen, Denken und Wollen“ sei aber in der jet-
zigen Zeit dem Staat zugewandt: „so sehr, daß ja die äußersten
Parteien, wie sie sagen, im Staat den ‚Himmel auf Erden‘ her-
vorbringen wollen, den einzigen, von dem sie wissen.“41 In
einem solchen Staat hat die Wahrheit jedoch nicht nur „ihr
Jenseits“ abgestreift, 42 sondern auch die Freiheit. Alles, was
in Natur und Weltgeschichte geschieht, kann dann „nur das
zerfallene Abbild jenes Logischen sein“, was der Staat selber
ist (vgl. GPP, 224f.; 234f.).

Wer also den Staat zum absolut Höchsten macht, dessen System ist
schon dadurch ein wesentlich illiberales, daß er alles jenes Höhere
dem Staat unterwirft. (ebd., 235)

Schellings Kritik wird heute von der Hegel-Forschung bestä-
tigt. So haben Wandschneider und Hösle nachgewiesen, daß
sich für Hegel die Freiheit stets in der Unterwerfung und Un-
terdrückung eines anderen realisiert: in der Notwendigkeit

40 Schelling an König Maximilian, 17.12.1853, in: Ehrhardt (1989), 113.
41 Ebd., 112.
42 Hegel: Philosophie des Rechts, § 360, 512.

234



der Natur, in der Vollendung der Geschichte, in der Aufop-
ferung der Staatsbürger. 43 Eine solche Freiheit der „höchsten
Gegensätze“ ist die Freiheit der Determination, der Vorse-
hung, des unbedingten Gehorsams. Auf dieser Grundlage hat
Vittorio Hösle in seinem Opus magnum Moral und Politik das
Modell einer globalen Diktatur für das 21. Jahrhundert ent-
worfen.44 Natur und Geschichte haben hier nur einen Zweck:
Für den Geist „Vehikel“ zu sein, um die Bestimmung der
Idee in ihrer Dialektik von Herrschaft und Knechtschaft zu
realisieren. Von dieser Zwecksetzung aus erscheint die „Auf-
opferung“ der individuellen Freiheit und des eigenen Lebens
(nicht nur des ‚höheren‘) „im Dienste des Staates“ aus zwei
Gründen notwendig:

1. Um die „Vorsehung“ des Weltgeistes zu erfüllen. Der
Geist der Vernunft verwirklicht sich in den „welthistori-
schen Reichen“. Die großen Weltreiche entstehen jedoch nicht
durch Friedensbündnisse (welches Volk gibt seine Freiheit
schon freiwillig auf?), sondern allein durch Unterwerfung
anderer Völker. Aus dem Grund bilden die „welthistorischen
Handlungen“ (die großen Eroberungskriege) ein „notwendi-
ges Moment der Idee des Weltgeistes“. Ihr Recht ist das „Hero-
enrecht zur Stiftung von Staaten“.45 Dafür also, so Schellings
beißender Kommentar, „haben die Heroen der Menschheit
gearbeitet und geblutet“ (GPP, 234). Der Marxismus leitete
aus diesem Recht den „logischen Begriff“ der Weltrevolution
ab, nunmehr jedoch zur Stiftung einer ganz neuen staatsüber-
greifenden Weltordnung.

43 Wandschneider/Hösle (1983), bes. 178ff.; 184ff.
44 Hösle (1997), 933ff.
45 Hegel, a.a.O., § 350, 507.

235



2. Erscheint die Aufopferung des eigenen Lebens und der
Freiheit auch für „die sittliche Gesundheit der Völker“ not-
wendig. So ist für Hegel die „Tapferkeit“ vor dem Feind
nicht nur ein notwendiges Übel im Verteidigungsfall, son-
dern ein Sittengesetz. Ohne das „sittliche Moment des Krie-
ges“ würden die Menschen auf Dauer in ihrem bürgerlichen
Leben ‚verknöchern‘ und ‚versumpfen‘. Deshalb lehnt Hegel
den Vorschlag Kants ab, die Streitigkeiten der Staaten unter-
einander durch einen Staatenbund zu schlichten und einen
„Ewigen Frieden“ als Ideal anzustreben. Denn dann müßte
dieser „Verein“ für sich als Gegensatz gleich wieder einen
neuen Feind „kreieren“.46

Wenn Hegel mit dieser Dialektik recht behalten hat, dann
hat das nicht zuletzt mit der ungeheuren Wirkungsgeschichte
seines Denkens zu tun. Aus dem Grund ist er für die Kata-
strophen des 20. Jahrhunderts mit verantwortlich zu machen.
Nur: Ist das nicht auch die Lehre der Geschichte, daß die Frei-
heit einen solchen Geist zuletzt wieder ins Leere und darin, in
seinem eigenen Saft und Kreise, sich totlaufen läßt?

Mußt’ ich nicht mit der Welt verkehren?
Das Leere lernen, Leeres lehren? – (Faust II, 6231f.)

46 Ebd., § 324, 491ff. Man vgl. demgegenüber das, was Schelling in den Stutt-
garter Privatvorlesungen über den Krieg als „Collision der Staaten unter-
einander“ bemerkt: Sofern die Menschen hier „ganz in das Verhältnis von
Naturwesen“ gegeneinander treten, ist „das Bild der ganz zum Physischen, ja
sogar zum Kampf um ihre Existenz herabgesunkenen Menschheit vollendet“
(SW VII, 462). Durch den Selbstzweck der Staaten wird der Krieg niemals
menschlich und schon gar nicht „sittlich“. Er ist per se un-menschlich durch
seine Reduktion auf den physischen Überlebenskampf in der gegenseitigen
Vernichtung.

236



Der „tiefste, allertiefste Grund“ liegt im Abgrund der Zei-
ten (immensi spelunca aevi). In ihm ist das Sein im Guten
wie im Bösen immer von Neuem zur freien Entscheidung zu
bringen. Nicht aber liegt der Grund in irgendeiner „logischen
Idee“ oder in einem „absoluten Endzweck“ der Geschichte,
mag dieser durch seine vermeintliche Realisierung im ideo-
logischen oder (wie jetzt wieder) im heiligen Krieg noch so
„notwendig“, „fortschrittlich“ und „befreiend“ wirken. Sollte
das „geschichtliche Fortschreiten des Geistes“ trotzdem eines
Tages im Totalitarismus enden, dann wäre die Realisierung die-
ser Idee nicht die „Selbstbefreiung“, sondern der Selbstmord
des freien Geistes, der Freitod. 47

47 Vgl. dazu die Endzeitvision Hegels nach Darstellung von Wandschneider
und Hösle, a.a.O., 193f.: „Das geschichtliche Fortschreiten des Geistes, das
sich als Entwicklung der Idee im übrigen mit Notwendigkeit vollzieht […],
kommt an ihr Ende, sobald der Geist sie als Totalität ihrer Momente erfaßt
hat. Der Geist hat damit seine Bestimmung erfüllt, er hat die Idee realisiert
und sich darin zugleich selbst gefunden, hat sich zu sich selbst befreit.“

237





Siglen- und Literaturverzeichnis

1. Siglen

AA Schelling, F.W.J.: Historisch-kritische Ausgabe, im Auf-
trag der Bayer. Akad. d. Wiss., hrsg. von H.M. Baum-
gartner/W.G. Jacobs/H. Krings/H. Zeltner, Stuttgart-Bad
Cannstatt 1976ff.

BuD Schelling, F.W.J.: Briefe und Dokumente, Bd. 1–3, hrsg.
von H. Fuhrmans, Bonn 1962–1975.

Conf. Augustinus: Confessiones – Bekenntnisse. Lat. u. dt.
Übers. von J. Bernhart, Frankfurt am Main 1987.

EPh Schelling, F.W.J.: Einleitung in die Philosophie, hrsg. von
W.E. Ehrhardt, Stuttgart-Bad Cannstatt 1989.

ET Schelling, F.W.J.: Philosophische Entwürfe und Tagebü-
cher 1809–1813. Philosophie der Freiheit und der Welt-
alter, hrsg. von L. Knatz/H.J. Sandkühler/M. Schraven,
Hamburg 1994.

Ethica Spinoza, B. de: Ethica (1679), in: Opera – Werke, hrsg. von
K. Blumenstock, Darmstadt 1967.

GA Gesamtausgabe Martin Heidegger; zitiert mit Band und
Seitenangabe.

GPP Schelling, F.W.J.: Grundlegung der positiven Philosophie.
Münchener Vorlesungen WS 1832/33 und SS 1833, hrsg.
von H. Fuhrmans, Turin 1972.

KrV Kant, I.: Kritik der reinen Vernunft, zit. nach der 1. u. 2.
Original-Ausgabe A u. B.

KSA Nietzsche, F.: Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe,
hrsg. von G. Colli/M. Montinari, München 1980.

Loer Schelling, F.W.J.: „Fragment einer Abhandlung“, in: Loer,
B.: Das Absolute und die Wirklichkeit in Schellings Phi-
losophie. Mit einer Erstedition aus dem Berliner Schel-
ling-Nachlaß, Berlin/New York 1974, 30–52.

239



PhO-Paul. Schelling, F.W.J.: Philosophie der Offenbarung 1841/42
(Paulus-Nachschrift), hrsg. von M. Frank, Frankfurt am
Main 1977.

PS Leibniz, G.W.: Die philosophischen Schriften, hrsg. von
C.I. Gerhardt, sieben Bände, Berlin 1875–1890, ND Hil-
desheim 1961.

Rariora Schellingiana rariora, hrsg. von L. Pareyson, Turin 1977.
SPV Schelling, F.W.J.: Stuttgarter Privatvorlesungen, hrsg. von

M. Vetö, Turin 1973.
SuZ Heidegger, M.: Sein und Zeit, Tübingen 1972 (12. Aufl.).
SW Schellings sämmtliche Werke, hrsg. von K.F.A. Schelling,

Bd. I–XIV, Augsburg 1856–1861.
SWA Schelling, F.W.J.: System der Weltalter. Münchener Vor-

lesung 1827/28, hrsg. von S. Peetz, Frankfurt am Main
1990.

Timaeus Schelling, F.W.J.: Timaeus (1794), hrsg. von H. Buchner,
Stuttgart-Bad Cannstatt 1994.

UPhO Schelling, F.W.J.: Urfassung der Philosophie der Offen-
barung, hrsg. von W.E. Ehrhardt, 2 Bde., Hamburg 1992.

WA Schelling, F.W.J.: Die Weltalter, Fragmente. In den Ur-
fassungen von 1811 und 1813, hrsg. von M. Schröter,
München 1946.

WA-Frg. Schelling, F.W.J.: Weltalter-Fragmente, 2 Bde., hrsg. von
K. Grotsch, Stuttgart-Bad Cannstatt 2002.

240



2. Werke Heideggers

Sein und Zeit (SuZ) wird nach der Einzelausgabe (Tübingen 1972, 12.
Aufl.) zitiert. Die Gesamtausgabe (GA), Frankfurt am Main 1975ff.
wird mit Band- und Seitenangabe zitiert.

GA 3 Kant und das Problem der Metaphysik (1929), hrsg. von
Friedrich-Wilhelm von Herrmann, 1991.

GA 5 Holzwege (1935–1946), hrsg. von Friedrich-Wilhelm von
Herrmann, 1977.

GA 6.2 Nietzsche II (1939), hrsg. von Brigitte Schillbach 1997.
GA 7 Vorträge und Aufsätze (1936–1953), hrsg. von Friedrich-

Wilhelm von Herrmann, 2000.
GA 9 Wegmarken (1919–1961), hrsg. von Friedrich-Wilhelm

von Herrmann, 1976.
GA 11 Identität und Differenz (1955–1957), hrsg. von Friedrich-

Wilhelm von Herrmann, 2006.
GA 13 Aus der Erfahrung des Denkens (1910–1976), hrsg. von

Friedrich-Wilhelm von Herrmann, 1983.
GA 15 Seminare (1951–1973), hrsg. von Curd Ochwadt, 1986.
GA 26 Metaphysische Anfangsgründe der Logik im Ausgang

von Leibniz (Sommersemester 1928), hrsg. von Klaus
Held, 1978, 1990.

GA 29/30 Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt – Endlichkeit
– Einsamkeit (Wintersemester 1929/30), hrsg. von Fried-
rich-Wilhelm von Herrmann, 1983, 1992.

GA 32 Hegels Phänomenologie des Geistes (Wintersemester
1930/31), hrsg. von Ingtraud Görland, 1980, 1988.

GA 40 Einführung in die Metaphysik (Sommersemester 1935),
hrsg. von Petra Jaeger, 1983.

GA 42 Schelling: Vom Wesen der menschlichen Freiheit (1809)
(Sommersemester 1936), hrsg. von Ingrid Schüßler, 1988.

GA 45 Grundfragen der Philosophie. Ausgewählte „Probleme“
der „Logik“ (Wintersemester 1937/38), hrsg. von Fried-
rich-Wilhelm von Herrmann, 1984, 1992.

241



GA 49 Die Metaphysik des deutschen Idealismus. Zur erneuten
Auslegung von Schelling: Philosophische Untersuchun-
gen über das Wesen der menschlichen Freiheit und die da-
mit zusammenhängenden Gegenstände (1809), hrsg. von
Günter Seubold, 1991.

GA 65 Beiträge zur Philosophie. (Vom Ereignis) (1936–1938),
hrsg. von Friedrich-Wilhelm von Herrmann, 1989.

GA 66 Besinnung (1938/39), hrsg. von Friedrich-Wilhelm von
Herrmann, 1997.

GA 67 Metaphysik und Nihilismus. 1. Die Überwindung der
Metaphysik (1938/39); 2. Das Wesen des Nihilismus (1946–
1948), hrsg. von Hans-Joachim Friedrich, 1999.

GA 69 Die Geschichte des Seyns. 1. Die Geschichte des Seyns
(1938/40); 2. Koinon. Aus der Geschichte des Seyns, hrsg.
von Peter Trawny, 1998.

GA 70 Über den Anfang, hrsg. von Paola-Ludovika Coriando,
2005.

GA 79 Bremer und Freiburger Vorträge, hrsg. von Petra Jaeger,
1994.

3. Werke Jakob Böhmes

Zitiert wird nach der Gesamtausgabe von 1730 mit Angabe der Kurz-
titel der Schriften und der Kapitel- und Abschnittzählung: Faksimi-
le-Neudruck in 11 Bänden, hrsg. von Will-Erich Peukert, Stuttgart
1955–1961. (Angeführt werden hier nur die zitierten Schriften.)

Bd. 1 Aurora, oder Morgenröthe im Aufgang (1612).
Bd. 2 De tribus principiis, oder Beschreibung der Drey Principien

Göttliches Wesens (1619).
Bd. 3 De triplici vita hominis, oder Von dem Dreyfachen Leben des

Menschen (1620). Psychologia vera, oder Viertzig Fragen von
der Seelen (1620). Psychologiae Supplementum: Das umge-
wandte Auge.

242



Bd. 4 De incarnatione verbi, oder Von der Menschwerdung Jesu
Christi (1620). Sex puncta theosophica, oder Von sechs Theo-
sophischen Puncten (1620). Sex puncta mystica, oder Kurtze
Erklärung Sechs Mystischer Puncte (1620). Mysterium pan-
sophicum, oder Gründlicher Bericht von dem Irdischen und
Himmlischen Mysterio (1620). Christosophia, oder der Weg
zu Christo.

Bd. 5 Libri apologetici, oder Schutz-Schriften wider Balthasar Til-
ken (1621).

Bd. 6 De signatura rerum, oder Von der Geburt und Bezeichnung
aller Wesen (1622). De electione gratiae, oder Von der Gnaden-
Wahl (1623).

Bd. 7/8 Mysterium magnum, oder Erklärung über das erste Buch Mo-
sis (1623).

Bd. 9 Quaestiones theosophicae, oder Betrachtung Göttlicher Of-
fenbarung (1624). Clavis, oder Schlüssel, das ist Eine Erklä-
rung der vornehmsten Puncten und Wörter, welche in diesen
Schriften gebraucht werden (1624).

Bd. 10 Abraham von Franckenberg: De vita et scriptis Jacobi Böhmii
oder Ausführlich erläuterter Bericht von dem Leben und
Schriften Jacob Böhmens.

4. Andere Werkausgaben

Adelung: Grammatisch-Kritisches Wörterbuch der Hochdeutschen
Mundart, Wien 1811.

Angelus Silesius: Cherubinischer Wandersmann, hrsg. von L. Gnädi-
ger, Stuttgart 1984.

Baader, Franz Xaver: Die Werke Franz Xaver von Baaders werden
nach der Ausgabe der Sämtlichen Werke, hrsg. v. F.F. Hoffmann
u.a., Leipzig 1851–1860, ND Aalen 1963, 2. ND 1987, 16 Bd. zitiert
mit Kurztitel, Band und Seitenangabe.

Colberg, Ehre-Gott Daniel: Das Platonisch-Hermetisches [sic] Chri-
stentum …, Zwei Teile, Frankfurt/Leipzig 1690/91.

243



Das Corpus Hermeticum Deutsch, Teil 1, Die griechischen Traktate
und der lateinische ‚Asclepius‘, übers.u. eingel. von J. Holzhausen,
Stuttgart-Bad Cannstatt 1997.

Cusanus: De Visione Dei, in: Opera omnia VI, hrsg. von A.D. Rie-
mann, Hamburg 2000.

Descartes, René: Euvres de Descartes, ed. Ch. Adam et P. Tannery,
Paris 1897–1910, Neuaufl. 1964–1967.

Fichte, Johann Gottlieb: Fichtes Werke, hrsg. von I.H. Fichte, ND
Berlin 1971.

Franckenberg, Abraham von: De vita et scriptis Jacobi Böhmii oder
Ausführlich erläuterter Bericht von dem Leben und Schriften Jacob
Böhmens, siehe Die Werke Böhmes, Bd. 10.

– Nosce te ipsum, Frankfurt am Main 1675.
– (zugeschr.) Theophrastia Valentiniana, in: Arnold, Gottfried: Un-

parteiische Kirchen- und Ketzerhistorie vom Anfang des Neuen
Testaments bis auf das Jahr 1688, Frankfurt am Main 1729, ND
Hildesheim 1967, 1216–1235.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Phänomenologie des Geistes, hrsg.
von J. Hoffmeister, Hamburg 61952.

– Werke, hrsg. von E. Moldenhauer u. K.M. Michel, Frankfurt am
Main 1969–1972.

– Wissenschaft der Logik I u. II, hrsg. von G. Lasson, 21934, ND
Hamburg 1975.

Husserl, Edmund: Gesammelte Werke (Husserliana). Aufgrund des
Nachlasses veröffentlicht vom Husserl-Archiv (Leuven) unter Lei-
tung von Ijsseling, Den Haag 1950 ff. (Hua).

Iamblichos: Pythagoras, griechisch-deutsch, hrsg., übers.u. eingel.
von M. v. Albrecht, Darmstadt 1985.

Irenäus von Lyon: Fünf Bücher gegen die Häresien (Contra Haereses),
Kempten/München 1912.

Jacobi, Friedrich Heinrich: Werke, 1. Abt., Leipzig 1819, ND Darm-
stadt 1980.

Kant, Immanuel: Gesammelte Schriften in 23 Bänden, hrsg. von der
Preußischen Akademie der Wissenschaften (später von der Deut-

244



schen Akademie der Wissenschaften zu Berlin), Berlin/Leipzig
1900–1955 (AA).

Kierkegaard, Sören: Der Begriff Angst, übers. von E. Hirsch, Düssel-
dorf 1958.

Kirchweger, Anton Joseph (zugeschr.): Aurea catena Homeri. Oder:
Eine Beschreibung von dem Ursprung der Natur und natürlichen
Dingen, Frankfurt/Leipzig 1723, ND Stockholm 1972.

LIBER XXIV PHILOSOPHORUM, in: F. Hudry: Corpus Christia-
norum, Continuatio Mediaevalis, Bd. CXLIII A, Turnhout 1997.

Meister Eckhart: Werke I, hrsg. von N. Largier, Frankfurt am Main
1993.

Novalis: Schriften, hrsg. von P. Kluckhohn/R. Samuel, Stuttgart 1968.
Oetinger, Friedrich Christoph: Biblisches und emblematisches Wör-

terbuch, hrsg. von G. Schäfer, Teil 1 Text, Berlin/New York 1999.
– Die Lehrtafel der Prinzessin Antonia, hrsg. von R. Breymayer/

F. Häussermann, Teil 1 Text, Berlin/New York 1977.
– Die Philosophie der Alten wiederkommend in der güldenen Zeit,

II. Teil, Frankfurt/Leipzig 1762.
– Selbstbiographie. Genealogie der reellen Gedanken eines Gottes-

gelehrten, hrsg. von J. Roessle, Metzingen 1978.
– Swedenborgs irdische und himmlische Philosophie, 2. Teil, Stutt-

gart 1858, ND 1977.
Philo von Alexandria: Die Werke in deutscher Übersetzung, hrsg. von

L. Cohn u.a., Breslau 1929, ND Berlin 1962.
Platon: Platonis Opera, J. Burnet, Oxford 1900–1907.
– Timaios, griechisch-deutsch, hrsg., übers.u. eingel. von G. Zekl,

Hamburg 1992.
Plutarch: De Iside et Osiride, griechisch-deutsch, in: Plutarch: Drei

religionsphilosophische Schriften, hrsg. u. übers. von H. Görge-
manns, Düsseldorf/Zürich 2003, 135–273.

Reuchlin, Johann: De Arte Cabalistica, lateinisch-englisch, übers. von
M. u. S. Goodman, New York 1983.

Scheler, Max: Gesammelte Werke in 15 Bänden, hrsg. von M. Scheler/
M.S. Frings, Bern 1954ff.

245



Süskind, Friedrich Gottlieb: Prüfung der Schellingschen Lehren von
Gott, Weltschöpfung, Freyheit, moralischem Guten und Bösen,
Tübingen 1812.

Theophrast von Hohenheim, gen. Paracelsus: LIBER DE NYMPHIS,
Faksimile-ND der Ausgabe Basel 1590, Marburg 1996.

– Sämtliche Werke, 1. Abt., Medizinische, naturwissenschaftliche
und philosophische Schriften, hrsg. von K. Sudhoff, München/
Berlin 1922–1933.

5. Sonstige Literatur

Bal, K.: Der Vermittler Jakob Böhme als persona grata der deutschen
Philosophie der ersten Hälfte des Neunzehnten Jahrhunderts, in:
M.J. Siemek (Hrsg.): Natur, Kunst, Freiheit. Deutsche Klassik und
Romantik aus gegenwärtiger Sicht, Amsterdam/Atlanta 1998, 247–
261.

Barbarić, D.: Das reale Princip in der Freiheitsschrift und in der Welt-
alterphilosophie. Zu Schellings Auseinandersetzung mit dem Pro-
blem des metaphysischen Dualismus, in: H.M. Baumgartner/W.G.
Jacobs (Hrsg.): Schellings Weg zur Freiheitsschrift. Legende und
Wirklichkeit, Stuttgart 1996, 272–278.

– Zeitlichkeit, Sein und Seiendes. Schelling – Heidegger, in: I.M.
Fehér/W.G. Jacobs (Hrsg.): Zeit und Freiheit. Schelling – Scho-
penhauer – Kierkegaard – Heidegger, Budapest 1999, 215–224.

Baumgartner, H.M.: Zur Einleitung: Übersicht, Aufbau und Problem-
anzeigen (336–350), in: O. Höffe/A. Pieper: F.W.J. Schelling. Über
das Wesen der menschlichen Freiheit, Berlin 1995, 35–53.

– /Korten, H.: Schelling, München 1996.
Baur, F.C.: Die christliche Gnosis oder die christliche Religions-Philo-

sophie in ihrer geschichtlichen Entwicklung, 1835, ND Darmstadt
1967.

Beierwaltes, W.: Reuchlin und Pico della Mirandola, in: Tijdschrift
voor Filosofie 56 (1994), 313–335.

246



Benz, E.: Schellings theologische Geistesahnen, Wiesbaden 1955.

Berdjajew, N.: Jakob Böhmes Lehre von Ungrund und Freiheit, in:
Blätter für Deutsche Philosophie, 6 (1932/33), 315–336.

Bernays, I.: Theophrastos’ Schrift über Frömmigkeit. Mit Bemerkun-
gen zu Porphyrios’ Schrift über Enthaltsamkeit, 1866, ND Hildes-
heim 1979.

Bloch, E.: Das Prinzip Hoffnung, Frankfurt am Main 1959.

Brown, R.F.: The later philosophy of Schelling. The influence of Boeh-
me on the Works of 1809–1815, Lewisburg 1977.

Bruneder, G.: Das Wesen der menschlichen Freiheit bei Schelling und
sein ideengeschichtlicher Zusammenhang mit Jakob Böhmes Lehre
vom Ungrund, in: Archiv für Philosophie 8 (1958), 101–115.

Buchheim, Th.: Das Prinzip des Grundes und Schellings Weg zur Frei-
heitsschrift, in: H.M. Baumgartner/W.G. Jacobs (Hrsg.): Schellings
Weg zur Freiheitsschrift. Legende und Wirklichkeit, Stuttgart 1996,
223–239.

– Anmerkungen des Herausgebers, in: F.W.J. Schelling: Philosophi-
sche Untersuchungen über das Wesen der menschlichen Freiheit
und die damit zusammenhängenden Gegenstände, Hamburg 1997,
89–168.

– Schelling und die metaphysische Zelebration des Bösen, in: Philo-
sophisches Jahrbuch 107 (2000), 47–60.

David, P.: Heideggers Deutung von Schellings Freiheitsschrift als
Gipfel der Metaphysik des deutschen Idealismus, in: H. Seubert
(Hrsg.): Heideggers Zwiegespräch mit dem deutschen Idealismus,
Köln 2003, 125–140.

Deghaye, P.: La naissance de Dieu ou La doctrine de Jakob Boehme,
Paris 1985.

Derrida, J.: Chora, Wien 1990.

– Die différance, in: Ders.: Randgänge der Philosophie, Frankfurt
am Main 1976, 6–37.

Deussen, P.: Jakob Böhme. Über sein Leben und seine Philosophie,
Leipzig 1911.

247



Dörrie, H.: Was ist „spätantiker Platonismus“? Überlegungen zur
Grenzziehung zwischen Platonismus und Christentum, Theologi-
sche Rundschau 36 (1972), 285–302.

Duque, F.: Die Philosophie in Freiheit setzen. Freiheitsbegriff und
Freiheit des Begriffs bei Schelling, in: Transzendentale Logik, Fich-
te-Studien 15 (1999), 169–188.

Ebbestad Hansen, J.-E.: Über den Begriff Ungrund in Jacob Böhmes
Denken, in: M. Sladek (Hrsg.): Östliches – Westliches. Studien zur
vergleichenden Geistes- und Religionsgeschichte, Heidelberg 1995,
37–52.

Ehrhardt, W.E.: Schelling Leonbergensis und Maximilian II. von Bay-
ern. Lehrstunden der Philosophie, Stuttgart-Bad Cannstatt 1989.

– Das Ende der Offenbarung, in: O. Höffe/A. Pieper (Hrsg.): F.W.J.
Schelling. Über das Wesen der menschlichen Freiheit, Berlin 1995,
221–234.

– „Freiheit ist unser und der Gottheit Höchstes“ – ein Rückweg
zur Freiheitsschrift?, in: H.M. Baumgartner/W.G. Jacobs (Hrsg.):
Schellings Weg zur Freiheitsschrift. Legende und Wirklichkeit,
Stuttgart 1996 (I), 240–251.

– Der Sinn der Philosophiegeschichte bei Schelling und Hegel, in:
Hegel-Jahrbuch 1996 (II), 106–111.

– Schellings Lehre über Fortdauer und künftiges Leben, in: H. Zabo-
rowski/A. Denker (Hrsg.): System – Freiheit – Geschichte, Stutt-
gart-Bad Cannstatt 2004, 183–202.

Fineron, A.: Goethe, Schelling’s theology and the genesis of Prooe-
mion, in: Deutsche Vierteljahrsschrift für Literatur und Geistesge-
schichte 72 (1998), 81–114.

Flasch, K.: Was ist Zeit? Augustinus von Hippo. Das XI. Buch der
Confessiones. Historisch-philosophische Studie. Text – Überset-
zung – Kommentar, Frankfurt am Main 1993.

Frank, M.: Existenz, Identität und Urteil. Schellings späte Rückkehr
zu Kant, in: Ders.: Auswege aus dem Deutschen Idealismus, Frank-
furt am Main 2007, 312–374.

248



Franz, A.: Philosophische Religion. Eine Auseinandersetzung mit den
Grundproblemen der Spätphilosophie Schellings, Würzburg/Am-
sterdam 1992.

Friedrich, H.-J.: Leben und Zeitlichkeit in phänomenologischer Sicht.
Von Husserl zu Heidegger, Diss. Aachen 1993 (unveröffentl.).

– Wiederkehr in Sils. Eine philosophische Erzählung, Cuxhafen/
Dartford 2000.

Fuhrmans, H.: Einleitung in F.W.J. Schelling, Das Wesen der mensch-
lichen Freiheit, Düsseldorf 1950.

– Schellings Philosophie der Weltalter. Schellings Philosophie in
den Jahren 1806–1821. Zum Problem des Schellingschen Theismus,
Düsseldorf 1954.

Gabriel, M.: Der Mensch im Mythos. Untersuchungen über On-
totheologie, Anthropologie und Selbstbewußtseinsgeschichte in
Schellings „Philosophie der Mythologie“, Berlin/New York 2006
(I).

– Das Absolute und die Welt in Schellings Freiheitsschrift, Bonn 2006
(II).

Gadamer, H.-G.: Hegel und der geschichtliche Geist, in: Zeitschrift
für die gesamte Staatswissenschaft 100 (1940), 25–37.

– Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen Her-
meneutik, Tübingen 1960, 41975.

– Philosophische Lehrjahre. Eine Rückschau, Frankfurt am Main
1977, 21995.

Gaede, F.: Chaosbegriff und Weltende. Zur Aktualität Jacob Böhmes,
in: Morgen-Glantz. Zeitschrift der Christian-Knorr-von-Rosen-
roth-Gesellschaft 10 (2000), 15–36.

Gilly, C.: Das Bekenntnis zur Gnosis von Paracelsus bis auf die Schüler
Jakob Böhmes, in: G. Quispel (Hrsg.): Die hermetische Gnosis im
Laufe der Jahrhunderte, Haarlem/Birnbach 2000, 407–447.

Grassl, H.: Baaders Lehre vom Quaternar im Vergleich mit der Po-
larität Schellings und der Dialektik Hegels. Mit einem Nachtrag:
Baader und C.G. Jung, in: P. Koslowski (Hrsg.): Die Philosophie,
Theologie und Gnosis Franz von Baaders: Spekulatives Denken

249



zwischen Aufklärung, Restauration und Romantik, Wien 1993, 31–
49.

Grondin, J.: Die späte Entdeckung Schellings in der Hermeneutik,
in: I.M. Fehér/W.G. Jacobs (Hrsg.): Zeit und Freiheit. Schelling –
Schopenhauer – Kierkegaard – Heidegger, Budapest 1999, 65–72.

Häussermann, F.: Theologia Emblematica. Kabbalistische und alche-
mistische Symbolik bei Fr. Ch. Oetinger und deren Analogien bei
Jakob Böhme, in: Blätter für Württembergische Kirchengeschichte
68/69 (1968/1969), 207–346.

Hager, F.-P.: Gott und das Böse im antiken Platonismus, Würzburg/
Amsterdam 1987.

Hawking, St.W.: Eine kurze Geschichte der Zeit. Die Suche nach der
Urkraft des Universums, (New York 1988), Hamburg 1993.

Hennigfeld, J.: Subjektivität und Zeit. Schellings Zeittheorie in der
ersten Weltalter-Fassung, in: H.M. Baumgartner/W.G. Jacobs
(Hrsg.): Philosophie der Subjektivität? Zur Bestimmung des neu-
zeitlichen Philosophierens. Akten des 1. Kongresses der Interna-
tionalen Schelling-Gesellschaft 1989, Stuttgart-Bad Cannstatt 1993,
Bd. 2, 410–416.

– Schellings ‚Philosophische Untersuchungen über das Wesen der
menschlichen Freiheit und die damit zusammenhängenden Ge-
genstände‘, Darmstadt 2001.

Henrich, D.: Andersheit und Absolutheit des Geistes. Sieben Schrit-
te auf dem Wege von Schelling zu Hegel, in: Selbstverhältnisse,
Stuttgart 1982, 142–172.

Hösle, V.: Moral und Politik. Grundlagen einer Politischen Ethik für
das 21. Jahrhundert, München 1997.

Hofmann, P.: „Faust“, die „Farbenlehre“ und „das Wesen der mensch-
lichen Freiheit“. Über Goethes Schelling-Kritik, in: Philosophi-
sches Jahrbuch 107 (2000), 443–470.

Holz, H.: Spekulation und Faktizität. Zum Freiheitsbegriff des mitt-
leren und späten Schelling, Bonn 1970.

Hutter, A.: Das Unvordenkliche der menschlichen Freiheit. Zur Deu-
tung der Angst bei Schelling und Kierkegaard, in: J. Hennigfeld/

250



J. Stewart (Hrsg.): Freiheit, Angst und Wirklichkeit, Berlin/New
York 2003, 117–132.

Iber, Ch.: Das Andere der Vernunft als ihr Prinzip. Grundzüge der
philosophischen Entwicklung Schellings mit einem Ausblick auf
die nachidealistischen Philosophiekonzeptionen Heideggers und
Adornos, Berlin/New York 1994.

Irlenborn, B.: Der Ingrimm des Aufruhrs. Heidegger und das Problem
des Bösen, Wien 2000.

Jacobs, W.G.: „… diesen Vorzug haben die theosophischen Systeme,
daß in ihnen wenigstens eine Natur ist.“ Schelling und die Theoso-
phie, in: G. Stamer (Hrsg.): Die Realität des Inneren. Der Einfluß
der deutschen Mystik auf die deutsche Philosophie, Amsterdam
2001, 141–153.

Jaeschke, W. (Hrsg.): Religionsphilosophie und spekulative Theologie.
Der Streit um die göttlichen Dinge (1799–1812), Bd. 3.1, Hamburg
1994.

Jantzen, J.: Editorischer Bericht [zu De Marcione] in: Schelling, F.W.J.:
AA 2, 199ff.

Jaspers, K.: Schelling. Größe und Verhängnis, München/Zürich 1955,
21986.

– Brief an Friedrich Oehlkers vom 22.12.1945, abgedruckt in: H. Ott:
Martin Heidegger. Unterwegs zu seiner Biographie, Frankfurt am
Main/New York 1988, 315–317.

Kaspar, W.: Das Absolute in der Geschichte. Philosophie und Theolo-
gie der Geschichte in der Spätphilosophie Schellings, Mainz 1965.

Keel, O.: Die Weisheit „spielt“ vor Gott. Ein ikonographischer Beitrag
zur Deutung des mesahägät in Spr. 8,30f., in: Freiburger Zeitschrift
für Philosophie und Theologie 21 (1974), 1–66.

Kiesewetter, H.: Von Hegel zu Hitler. Eine Analyse der Hegelschen
Machstaatsideologie und der politischen Wirkungsgeschichte des
Rechtshegelianismus, Hamburg 1974.

Kile, F.O.: Die theologischen Grundlagen von Schellings Philosophie
der Freiheit, Leiden 1965.

251



Knatz, L.: Der Grund der Freiheit, in: H.M. Baumgartner/W.G. Ja-
cobs (Hrsg.): Schellings Weg zur Freiheitsschrift. Legende und
Wirklichkeit, Stuttgart 1996, 288–298.

Köhler, D.: Freiheit und System im Spannungsfeld von Hegels Phäno-
menologie des Geistes und Schellings Freiheitsschrift, München
2006.

Korsch, D.: Der Grund der Freiheit. Eine Untersuchung zur Problem-
geschichte der positiven Philosophie und zur Systemfunktion des
Christentums im Spätwerk Schellings, München 1980.

Kosian, J.: Jacob Böhmes Neufassung des Begriffs „Nichts“, in: Er-
kenntnis und Wissenschaft. Jacob Böhme (1575–1624). Internatio-
nales Jacob-Böhme-Symposion 2000, Görlitz 2001, 52–57.

Koslowski, P.: Philosophien der Offenbarung. Antiker Gnostizismus,
Franz von Baader, Schelling, Paderborn 2001.

Koyré, A.: Die Gotteslehre Jakob Böhmes, in: Festschrift Edmund
Husserl, 1929, ND Tübingen 1974, 225–281.

Krüger, M.D.: Göttliche Freiheit. Die Trinitätslehre in Schellings
Spätphilosophie, Tübingen 2008.

Lanfranconi, A.: Die Weltalter lesen, in: H.J. Sandkühler (Hrsg.):
Weltalter – Schelling im Kontext der Geschichtsphilosophie, Ham-
burg 1996, 59–72.

Langthaler, R.: Zu Schellings später Kritik an Kants Religionsphiloso-
phie, in: Ch. Danz/R. Langthaler (Hrsg.): Kritische und absolute
Transzendenz. Religionsphilosophie und Philosophische Theolo-
gie bei Kant und Schelling, Freiburg/München 2006, 115–181.

Lawrence, J.P.: Schellings Philosophie des ewigen Anfangs. Die Natur
als Quelle der Geschichte, Würzburg 1989.

Leese, K.: Von Jakob Böhme zu Schelling. Zur Metaphysik des Got-
tesproblems, Erfurt 1927.

Löwith, K.: Nietzsches Philosophie der ewigen Wiederkehr des Glei-
chen (1935), Hamburg 31978.

– Von Hegel zu Nietzsche. Der revolutionäre Bruch im Denken des
neunzehnten Jahrhunderts (1941), Hamburg 1995.

252



Lovejoy, A.O.: Die große Kette der Wesen. Geschichte eines Gedan-
kens (1935), Frankfurt am Main 1985.

Mack, B.L.: Logos und Sophia. Untersuchungen zur Weisheitstheo-
logie im hellenistischen Judentum, Göttingen 1973.

Mahnke, D.: Unendliche Sphäre und Allmittelpunkt, 1937, ND Stutt-
gart-Bad Cannstatt 1966.

Markschies, Ch.: Die Krise einer philosophischen Theologie. Valen-
tin und die valentinianische Gnosis zwischen philosophischer Bi-
belinterpretation und mythologischer Häresie, in: R. Berlinger/W.
Schrader: Gnosis und Philosophie: Miscellanea, Amsterdam 1994,
227–269.

Marx, W.: Die Aufgabe der Freiheitsschrift Schellings, in: Ders.: Ge-
schichte, System, Freiheit, Freiburg/München 1977, 101–148.

– Das Wesen des Bösen und seine Rolle in der Geschichte in Schel-
lings Freiheitsabhandlung, in: L. Hasler (Hrsg.): Schelling. Seine
Bedeutung für eine Philosophie der Natur und der Geschichte,
Stuttgart 1981, 49–69.

– Das Wesen des Bösen. Zur Aktualität der Freiheitsschrift Schel-
lings, in: Philosophisches Jahrbuch 89 (1982), 1–9.

McTaggart, J.: The Unreality of Time, in: Mind XVII (1908), 457–474.

Mine, H.: Ungrund und Mitwissenschaft. Das Problem der Freiheit
in der Spätphilosophie Schellings, Frankfurt am Main 1983.

Oesterreich, P. L.: Schellings Weltalter und die ausstehende Vollen-
dung des deutschen Idealismus, in: Zeitschrift für philosophische
Forschung 39 (1985), 70–85.

– Das gelehrte Absolute. Metaphysik und Rhetorik bei Kant, Fichte
und Schelling, Darmstadt 1997.

Ohashi, R.: Ekstase und Gelassenheit. Zu Schelling und Heidegger,
München 1975.

– Der Ungrund und das System (403–416), in: O. Höffe/A. Pieper
(Hrsg.): Über das Wesen der menschlichen Freiheit, Berlin 1995,
235–252.

253



Okamura, Y.: Schelling und Böhme, in: Erkenntnis und Wissenschaft.
Jacob Böhme (1575–1624). Internationales Jacob-Böhme-Symposi-
on 2000, Görlitz 2001, 58–71.

Pagel, W.: Das medizinische Weltbild des Paracelsus. Seine Zusam-
menhänge mit Neuplatonismus und Gnosis, Wiesbaden 1962.

Paslick, R.H.: The ontological context of Gadamer’s „fusion“: Boeh-
me, Heidegger, and non-duality, in: Man and World 18 (1985), 405–
422.

Pietsch, I.: Jacob Böhmes Lehre von der göttlichen Weisheit und von
der himmlischen Jungfrau Sophia, in: Erkenntnis und Wissen-
schaft. Jacob Böhme (1575–1624). Internationales Jacob-Böhme-
Symposion 2000, Görlitz 2001, 35–51.

Pocai, R.: Der Schwindel der Freiheit. Zum Verhältnis von Kierke-
gaards Angsttheorie zu Schellings Freiheitsschrift, in: I.M. Fehér/
W.G. Jacobs (Hrsg.): Zeit und Freiheit. Schelling – Schopenhauer
– Kierkegaard – Heidegger, Budapest 1999, 95–106.

Pöggeler, O.: Heidegger in seiner Zeit, München 1999.
Quispel, G.: Faust und Hermes, in: Ders. (Hrsg.): Die hermetische

Gnosis im Laufe der Jahrhunderte, Haarlem/Birnbach 2000, 499–
547.

Rang, B.: Identität und Indifferenz. Eine Untersuchung zu Schellings
Identitätsphilosophie, Frankfurt am Main 2000.

Regehly, Th.: Fabula docet. Vom Oupnek’hat über Irenäus zu Böhme,
Schelling und Schopenhauer, in: Böhme-Studien 2, Berlin 2008, 81–
104.

Reinecke, V.: Der Wiederholungsprozeß und die mythologischen Tat-
sachen in Schelling Spätphilosophie. Eine religionswissenschaftli-
che Studie unter der Voraussetzung desVerhältnisses der Weltalter
zu der Abhandlung Über die Gottheiten von Samothrake, Rhein-
felden 1986.

Rezvykh, P.: Probleme des Gnostizismus in der Philosophie der Offen-
barung Schellings, in: P. Koslowski (Hrsg.): Philosophische Reli-
gion. Gnosis zwischen Philosophie und Theologie, München 2006,
107–123.

254



Ringleben, J.: Freiheit und Angst. Heidegger zwischen Schelling und
Kierkegaard, in: N. Fischer/F.-W. von Herrmann (Hrsg.): Heideg-
ger und die christliche Tradition, Hamburg 2007, 219–244.

Sánchez de Murillo, J.: Jacob Böhme – der deutsche Vorsokratiker, in:
Erkenntnis und Wissenschaft. Jacob Böhme (1575–1624). Intern.
Jacob-Böhme-Symposion 2000, Görlitz 2001, 128–153.

Sandkühler, H.J.: F.W.J. Schelling – Philosophie als Seinsgeschichte
und Anti-Politik, in: Deutscher Idealismus und Französische Re-
volution. Schriften aus dem Karl-Marx-Haus Trier, Trier 37 (1988),
130–151.

Scheier, C.A.: Die Zeit der Seynsfuge. Zu Heideggers Interesse an
Schellings Freiheitsschrift, in: H.M. Baumgartner/W.G. Jacobs
(Hrsg.): Schellings Weg zur Freiheitsschrift. Legende und Wirk-
lichkeit, Stuttgart 1996, 28–39.

Schlegel, F.: Vierung, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie,
Basel 2001, Bd. 11, 1055f.

Schmidt-Biggemann, W.: Das Geheimnis des Anfangs. Einige speku-
lative Betrachtungen im Hinblick auf Böhme, in: J. Garewicz/A.M.
Haas (Hrsg.): Gott, Natur und Mensch in der Sicht Jacob Böhmes
und seiner Rezeption, Wiesbaden 1994, 113–127.

Schneider, R.: Schellings und Hegels schwäbische Geistesahnen,
Würzburg 1938.

Schulz, W.: Die Vollendung des Deutschen Idealismus in der Spätphi-
losophie Schellings, Pfullingen 1955, 21975.

Schulze, W.: Tetraktys – Ein vergessenes Wort der Philosophie, in: P.
Kampits/G. Pöltner/H. Vetter (Hrsg.): Wahrheit und Wirklichkeit,
Berlin 1983, 125–154.

Schulze, W.A.: Oetingers Beitrag zur Schellingschen Freiheitslehre,
in: Zeitschrift für Theologie und Kirche 54 (1957), 213–225.

Seubert, H.: Die Theorie des Absoluten als Philosophie der Frei-
heit: von der Freiheitsschrift zur Erlanger Vorlesung des Winters
1820/21, in: St. Dietzsch/G.F. Frigo (Hrsg.): Vernunft und Glauben.
Ein philosophischer Dialog der Moderne mit dem Christentum,
Berlin 2006, 215–232.

255



Sollberger, D.: Metaphysik und Invention. Die Wirklichkeit in den
Suchbewegungen negativen und positiven Denkens in Schellings
Spätphilosophie, Würzburg 1996.

Stegmaier, W./Hoffmann, Th.S.: Metaphysik nach Kant? Zum Hegel-
Kongreß 1987 der Internationalen Hegel-Vereinigung in Stuttgart,
in: Allgemeine Zeitschrift für Philosophie 13 (1988), 45–55.

Stenger, G.: Ohne Warum. Versuch einer Phänomenologie des Un-
grundes im Anschluß an den „Cherubinischen Wandersmann“ von
Angelus Silesius, Essen 1990.

Suárez-Nani, T.: Philosophie- und theologiehistorische Interpreta-
tionen der in der Bulle von Avignon zensurierten Sätze, in: H.
Stirnimann (Hrsg.): Eckardus theutonicus, homo doctus et san-
ctus. Nachweise und Berichte zum Prozeß gegen Meister Eckhart,
Freiburg (Schweiz) 1992, 31–96.

Theunissen, M.: Die Aufhebung des Idealismus in der Spätphilosophie
Schellings, in: Philosophisches Jahrbuch 83 (1976), 1–29.

Tilliette, X. (Hrsg.): Schelling im Spiegel seiner Zeitgenossen, Turin
1974.

– Die Freiheitsschrift, in: H.M. Baumgartner (Hrsg.): Schelling, Frei-
burg/München 1975, 95–107.

– Schelling und die Gnosis, in: P. Koslowski (Hrsg.): Gnosis und
Mystik in der Geschichte der Philosophie, Zürich/München 1988,
260–275.

– Schelling. Biographie, Stuttgart 2004.
Trawny, P.: Die Zeit der Dreieinigkeit. Untersuchungen zur Trinität

bei Hegel und Schelling, Würzburg 2002.
Urban, K.: „Das Wetterleuchten eines neuen Anfangs“? Heideg-

gers Kritik am metaphysischen Denken vor dem Hintergrund
seiner Auseinandersetzung mit Schellings Freiheitsschrift, in: B.
Sandkaulen (Hrsg.): System und Systemkritik. Beiträge zu einem
Grundproblem der klassischen deutschen Philosophie, Würzburg
2006, 175–200.

van Ingen, F.: Die Jungfrau Sophia und die Jungfrau Maria bei Ja-
kob Böhme, in: J. Garewicz/A.M. Haas (Hrsg.): Gott, Natur und

256



Mensch in der Sicht Jacob Böhmes und seiner Rezeption, Wiesba-
den 1994, 147–163.

von Herrmann, F.-W.: Wahrheit – Freiheit – Geschichte. Eine syste-
matische Untersuchung zu Heideggers Schrift ‚Vom Wesen der
Wahrheit‘, Frankfurt am Main 2002.

Wandschneider, D./Hösle, V.: Die Entäußerung der Idee zur Natur
und ihre zeitliche Entfaltung bei Hegel, in: Hegel-Studien 18 (1983),
173–199.

Wieland, W.: Schellings Lehre von der Zeit. Grundlagen und Voraus-
setzungen der Weltalterphilosophie, Heidelberg 1956.

Yamaguchi, K.: Die Weltalter – Schellings Versuch der Überwindung
der neuzeitlichen Philosophie, in: J. Matsuyama/H.-J. Sandkühler
(Hrsg.): Natur, Kunst und Geschichte der Freiheit. Studien zur
Philosophie Schellings in Japan, Frankfurt am Main 2000, 149–170.

Yorikawa, J.: Das System der Philosophie und das Nichts. Studien zu
Hegel, Schelling und Heidegger, Freiburg/München 2005.

Žižek, S.: Der nie aufgehende Rest. Ein Versuch über Schelling und
die damit zusammenhängenden Gegenstände, Wien 1996.

– The abyss of freedom, Michigan 1997.
Zovko, M.-É.: Die Spätphilosophie Schellings und die Kehre im Den-

ken M. Heideggers, in: Jahrbuch für Philosophie des Forschungs-
instituts für Philosophie 10 (1999), 135–173.

257





Personenregister

Adelung, Johann Christoph 31
Angelus Silesius 125, 165, 182
Aristoteles 3, 5, 27, 34, 69, 74, 106
Arnold, Gottfried 82–84
Augustinus 60f., 65f., 68f., 74, 85,

188–192, 198
Baader, Franz Xaver 21, 51, 55, 57,

103, 107, 112f., 115, 122, 129, 134,
145f., 152, 156, 174, 177f.

Bachofen, Johann Jacob 229
Bal, Karol 133
Barbarić, Damir 184f., 205
Baumgartner, Hans-Michael 2, 20
Baur, Ferdinand Christian 21, 38,

206f.
Beckmann, Christian 75
Beierwaltes, Werner 116
Bengel, August 104
Benz, Ernst 21, 104f.
Berdjajew, Nicolai 21, 24, 103, 142
Bergson, Henri-Louis 180
Bernays, Jacob 83
Bloch, Ernst 142
Böhme, Jakob 20–23, 26–28, 31–34,

37f., 43–59, 62–64, 70–77, 79–87,
91, 103–107, 111–123, 127, 130–139,
142–147, 152, 155–162, 165, 169f.,
176, 179, 183, 193, 203, 205, 212–
214, 218, 228–231

Böhmer, Auguste 159
Brown, Robert F. 21
Bruneder, Gertrud 21, 24
Bruno, Giordano 74

Buchheim, Thomas 13, 21, 104
Claudian 228
Colberg, Ehre-Gott Daniel 79–81,

87, 93f., 161f.
Conrad-Martius, Hedwig 103
Cusanus, Nicolaus 123f., 152
Darwin, Charles / Darwinismus

96, 180f.
David, Pascal 2
Deghaye, Pierre 77
Derrida, Jaques 26, 52
Descartes, René 13f., 47, 132, 134,

148f., 154
Deussen, Paul 49
Dörrie, Heinrich 82
Duque, Félix 5, 163
Ebbestad Hansen, Jan-Eric 111
Ehrhardt, Walter E. 23, 77, 100f.,

136, 159, 161, 206
Eschenmayer, Karl August 18, 33,

65, 72, 94
Fichte, Johann Gottlieb 4–8, 12f.,

53, 58, 162
Fineron, Andrew 137
Flasch, Kurt 189
Franckenberg, Abraham von 32, 49,

82f., 111, 115, 165
Frank, Manfred 212
Franz, Albert 82
Fuhrmans, Horst 204
Gabriel, Markus 18, 69, 139, 153
Gadamer, Hans-Georg 158, 223–

226, 229

259



Gaede, Friedrich 71
Gilly, Carlos 75, 82
Goethe, Johann Wolfgang 97, 136f.,

141, 215, 217–219, 226, 232
Grassl, Hans 115
Grondin, Jean 112
Grotsch, Klaus 185f.
Häussermann, Friedrich 106
Hager, Fritz-Peter 25
Hawking, Stephen W. 190
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich 3–

10, 12, 14, 30, 35–44, 93, 100, 133–
135, 138–140, 157f., 167f., 205–207,
220–237

Heidegger, Martin 1–5, 8–17, 29–34,
37f., 41–43, 47, 49–53, 60–65, 79,
84, 86f., 90, 92, 94f., 98–104, 109–
113, 117, 119–125, 127–140, 145,
147–150, 154, 157–176, 181–188,
195, 200–220, 223, 225, 232

Hennigfeld, Jochem 20, 195
Henrich, Dieter 43
Heraklit 97, 142, 148
Hesiod 26f., 33, 35, 71, 83
Hösle, Vittorio 224f., 232, 234f., 237
Hoffmann, Thomas Sören 3
Hofmann, Peter 137
Holz, Harald 20
Homer 84, 140f., 155f.
Husserl, Edmund 51–53, 103, 128
Hutter, Axel 156
Iber, Christian 112
Irenäus von Lyon 81, 84–88, 115f.,

189
Irlenborn, Bernd 150
Jacobi, Friedrich Heinrich 66, 74,

92–98, 179, 215
Jacobs, Wilhelm G. 21, 69, 134

Jaeschke, Walter 97
Jamblich 114f.
Jantzen, Jörg 86
Jaspers, Karl 90, 215f., 220, 225f.
Johannes Paul II. 189f.
Jünger, Ernst 174
Kanitz, Hans-Joachim 101
Kant, Immanuel 3–7, 12f., 52f., 69,

80, 89–92, 138, 150f., 210–213, 236
Kaspar, Walter 100
Keel, Othmar 230
Kierkegaard, Sören 156, 158
Kiesewetter, Hubert 224
Kile, Frederick O. 21, 77
Knatz, Lothar 104
Köhler, Dietmar 38
Kopernikus / Kopernikanische

Wende 150
Korsch, Dietrich 104
Korten, Harald 20
Kosian, Józef 111
Koslowski, Peter 82
Koyré, Alexandre 103
Krüger, Malte Dominik 193
Lanfranconi, Aldo 193
Langthaler, Rudolf 90
Lawrence, Joseph P. 173
Leese, Kurt 21, 105
Leibniz, Gottfried Wilhelm 13, 24,

32, 102–113
Löwith, Karl 41, 55, 207
Lovejoy, Arthur O. 179f.
Mack, Burton L. 230
Mahnke, Dietrich 152
Markschies, Christoph 83
Marx, Werner 34, 138
Maximilian II. von Bayern 234
McTaggart, John 195

260



Meister Eckhart 48, 124, 176–179,
203

Mine, Hideki 63
Newton, Isaac 106f.
Niethammer, Friedrich Immanuel

92
Nietzsche, Friedrich 10, 14, 49, 55,

71, 100, 151f., 225, 228f., 231f.
Novalis 89
Oehlenschläger, Adam 199
Oehlkers, Friedrich 215
Oesterreich, Peter L. 89, 180
Oetinger, Friedrich Christoph 21,

87, 104–107, 114–118, 145, 180
Ohashi, Ryŏsuke 100, 169
Okamura, Yasuo 21
Ott, Hugo 215
Pagel, Walter 82
Paslick, Robert H. 21, 205
Paulus (Apostel) 190
Paulus, Heinrich Eberhard Gottlob

92
Petron 180
Philo von Alexandria 230
Pietsch, Roland 231
Platen, August 163
Platon 10, 24–28, 33, 45, 64, 65–69,

73, 76, 79–82, 94, 142–144, 162
Plotin 25
Plutarch 24–27, 228
Pocai, Romano 156
Pöggeler, Otto 182
Porphyrios 83
Pythagoras / Pythagoräer 94, 114–

118, 174
Quispel, Gilles 232
Rang, Bernhard 18
Regehly, Thomas 37

Reinecke, Volker 137
Reuchlin, Johann 116
Rezvykh, Petr 82
Ringleben, Joachim 158
Sánchez de Murillo, José 142
Sandkühler, Hans Jörg 226
Sartre, Jean-Paul 156
Scheier, Claus Artur 183f.
Scheler, Max 180–182
Schelling, Caroline 159
Schlegel, Frank 174
Schmidt-Biggemann, Wilhelm 112
Schneider, Robert 21, 104f.
Schopenhauer, Arthur 37, 100
Schröter, Manfred 185, 194, 210
Schulz, Walter 167f.
Schulze, Werner 174
Schulze, Wilhelm August 105
Seubert, Harald 163
Sokrates 31, 168
Sollberger, Daniel 42
Spinoza, Baruch de 13, 16, 204
Stegmaier, Werner 3
Stenger, Georg 165, 182
Suárez-Nani, Tiziana 177
Süskind, Friedrich Gottlieb 179
Tauler, Johannes 179
Teilhard de Chardin, Pierre 180
Theon von Smyrna 114
Theophrast von Hohenheim, gen.

Paracelsus 70f., 74–77, 80–82,
134

Theunissen, Michael 33
Tilliette, Xavier 37, 82, 86, 138
Trawny, Peter 193
Urban, Konstanze 2
Valentinus / Valentinianer 37, 79–

89, 97, 115, 189

261



van Ingen, Ferdinand 231
von Herrmann, Friedrich-Wilhelm

167
Wandschneider, Dieter 234f., 237
Wieland, Wolfgang 167f.

Windischmann, Karl Josef 67
Yamaguchi, Kazuko 205
Yorikawa, Joij 100, 207
Žižek, Slavoj 20f., 72, 171
Zovko, Marie-Élise 29

262


	Danksagung
	Inhalt
	Einleitung
	1. Vom Ursein desWollens zum Ungrund der Freiheit
	2. Die Frage nach dem Anfang (Schelling – Hegel)

	I. Die Geburt desWillens aus dem Ungrund der Freiheit
	1. DieWiedergeburt
	2. Die Materie des Platon

	II. Der Ungrund als Nichts
	1. Der Abyssus der Gnostiker
	2. Der Streit um die Göttlichen Dinge
	3. DerWille im Ungrund
	4. Der Ungrund und der Satz vom Grund
	5. Der Ungrund als Selbstbewegungsquelle

	III. Das Auge im Ungrund (Gottes Auge und Menschen-Blick)
	1. Imagination und Ereignis
	2. Die wahre und die falsche Imagination
	3. Annihilation und Ekstase
	4. Evolution und Ereignis
	5. Die ewige Freiheit als Augenblick im Ungrund der Zeiten
	6. Der Panentheismus als Ungrund der Metaphysik

	Anhang
	Der Gegenstand der Freiheitsschrift und die ontologische Differenz
	Der Gang der Freiheitsschrift (Beilage zu Abschnitt II, 2) 1.

	Siglenund Literaturverzeichnis
	1. Siglen
	2. Werke Heideggers
	3. Werke Jakob Böhmes
	4. AndereWerkausgaben
	5. Sonstige Literatur

	Personenregister



