
  
    
      
    
  



  Inhaltsverzeichnis


  

    	Cover


    	Inhalt


    	Einleitung


    	I: Die technologische Herausforderung

      
        	1: Desillusionierung

            
              	Erst Mücken totschlagen, dann Gedanken

              	Der liberale Phönix

            


          

        	2: Arbeit

            
              	Mozart in der Maschine

              	Neue Jobs?

              	Von der Ausbeutung zur Bedeutungslosigkeit

              	Was heißt allgemein?

              	Was heißt Grundsicherung?

            


          

        	3: Freiheit

            
              	Hören Sie auf den Algorithmus

              	Das Drama der Entscheidungsfindung

              	Das philosophische Auto

              	Digitale Diktaturen

              	Künstliche Intelligenz und natürliche Dummheit

            


          

        	4: Gleichheit

            
              	Wem gehören die Daten?

            


          

      


    


    	II: Die politische Herausforderung

      
        	5: Gemeinschaft

            
              	Online versus offline

            


          

        	6: Zivilisation

            
              	Germanen und Gorillas

              	Die Olympischen Spiele im Mittelalter

              	Ein Dollar, um sie alle zu regieren

            


          

        	7: Nationalismus

            
              	Die atomare Herausforderung

              	Die ökologische Herausforderung

              	Die technologische Herausforderung

              	Raumschiff Erde

            


          

        	8: Religion

            
              	Technische Probleme: christliche Landwirtschaft

              	Politische Probleme: muslimische Ökonomie

              	Identitätsprobleme: die Linien im Sand

              	Der Handlanger des Nationalismus

            


          

        	9: Zuwanderung

            
              	Vom Rassismus zum Kulturalismus

            


          

      


    


    	III: Verzweiflung und Hoffnung

      
        	10: Terrorismus

            
              	Die Karten neu mischen

              	Eine kleine Münze in einem großen leeren Topf

              	Der Terror wird atomar

            


          

        	11: Krieg

            
              	Aus Sicht des Kremls

              	Die verlorene Kunst, Kriege zu gewinnen

              	Die Torheit der Regierenden

            


          

        	12: Demut

            
              	Freuds Mutter

              	Moral vor der Bibel

              	Die Geburt der Bigotterie

              	Jüdische Physik, christliche Theologie

            


          

        	13: Gott

            
              	Moral ohne Gott

            


          

        	14: Säkularismus

            
              	Das säkulare Ideal

              	War Stalin säkular?

              	Den Schatten anerkennen

            


          

      


    


    	IV: Wahrheit

      
        	15: Nichtwissen

            
              	Das schwarze Loch der Macht

            


          

        	16: Gerechtigkeit

            
              	Flüsse stehlen

              	Schrumpfen oder leugnen?

            


          

        	17: Postfaktisch

            
              	Die postfaktische Spezies

              	Einmal eine Lüge, immer die Wahrheit

              	Raus aus der Gehirnwaschmaschine

            


          

        	18: Science-Fiction

            
              	Leben in einer Schachtel

              	Disney verliert den Glauben an den freien Willen

            


          

      


    


    	V: Resilienz

      
        	19: Bildung

            
              	The heat is on

              	Menschen hacken

            


          

        	20: Sinn

            
              	Das Gewicht des Dachs

              	Hokuspokus und die Glaubensindustrie

              	Das Identitätsportfolio

              	Der Supermarkt in Helsingør

              	Keine Geschichte

              	Der Realitätstest

            


          

        	21: Meditation

            
              	Von beiden Seiten graben

            


          

      


    


  




  

    Einleitung
         


  


  In einer Welt, die überflutet wird von bedeutungslosen Informationen, ist Klarheit
         Macht. Theoretisch kann sich jeder an der Diskussion über die Zukunft der Menschheit
         beteiligen, aber es ist ziemlich schwer, dabei den Durchblick zu behalten. Häufig
         bemerken wir noch nicht einmal, dass eine Debatte im Gange ist oder welches dabei
         die Kernfragen sind. Milliarden von uns können sich gar nicht den Luxus erlauben,
         sich näher damit zu befassen, weil wir dringlichere Dinge zu tun haben: Wir müssen
         arbeiten gehen, wir müssen uns um die Kinder oder um unsere alt werdenden Eltern kümmern.
         Leider gewährt die Geschichte keinen Rabatt. Wenn über die Zukunft der Menschheit
         in unserer Abwesenheit entschieden wird, weil wir zu sehr damit beschäftigt sind,
         unsere Kinder zu ernähren und mit Kleidung zu versorgen, werden wir und sie dennoch
         nicht von den Folgen verschont bleiben. Das ist ausgesprochen unfair; aber wer will
         behaupten, die Geschichte sei fair?
      


  Als Historiker kann ich den Menschen weder Essen noch Kleidung geben - aber ich kann
         versuchen, ihnen ein wenig Klarheit zu verschaffen, und damit einen Beitrag dazu leisten,
         das globale Spielfeld etwas einzuebnen. Wenn das auch nur ein paar mehr Menschen in
         die Lage versetzt, sich an der Diskussion über die Zukunft unserer Spezies zu beteiligen,
         so habe ich meine Aufgabe erfüllt.
      


  Mein erstes Buch, Eine kurze Geschichte der Menschheit, befasste sich mit der menschlichen Vergangenheit und fragte danach, wie ein unbedeutender
         Affe zum Herrscher über den Planeten Erde werden konnte. Homo Deus, mein zweites Buch, erkundete die langfristige Zukunft des Lebens und dachte darüber
         nach, inwiefern Menschen irgendwann zu Göttern werden könnten und wie die eigentliche
         Bestimmung von Intelligenz und Bewusstsein aussehen könnte.
      


  In diesem Buch will ich das Hier und Jetzt in den Blick nehmen. Mein Fokus richtet
         sich auf das aktuelle Geschehen und auf die unmittelbare Zukunft menschlicher Gesellschaften.
         Was geschieht jetzt gerade? Was sind heute die größten Herausforderungen und Möglichkeiten?
         Worauf sollten wir achten? Was sollten wir unseren Kindern beibringen?
      


  Natürlich haben sieben Milliarden Menschen sieben Milliarden Absichten und Vorstellungen,
         und wie schon erwähnt ist das Nachdenken über das große Ganze ein relativ seltener
         Luxus. Eine alleinstehende Mutter, die in einem Slum von Mumbai unter großen Mühen
         zwei Kinder großzieht, hat vor allem eines im Kopf, nämlich die nächste Mahlzeit;
         Flüchtlinge auf einem Boot irgendwo im Mittelmeer suchen den Horizont nach irgendeinem
         Anzeichen von Land ab; und ein Sterbender in einem überfüllten Londoner Krankenhaus
         sammelt all seine noch verbliebene Kraft für den nächsten Atemzug. Sie alle haben
         weit dringlichere Probleme als den Klimawandel oder die Krise der liberalen Demokratie.
         Kein Buch kann all dem gerecht werden, und Menschen in solchen Situationen kann ich
         keine Lehren mit auf den Weg geben. Ich kann allenfalls hoffen, von ihnen zu lernen.
      


  Meine Agenda ist eine globale. Ich richte den Blick auf die zentralen Faktoren, die
         Gesellschaften überall auf der Welt prägen und die vermutlich die Zukunft unseres
         gesamten Planeten beeinflussen werden. Die Sorge um den Klimawandel mag Menschen,
         bei denen es um Leben und Tod geht, fern liegen, aber er könnte irgendwann die Slums
         in Mumbai unbewohnbar machen, riesige neue Flüchtlingsströme über das Mittelmeer schicken
         und zu einer weltweiten Krise im Gesundheitswesen führen.
      


  Die Wirklichkeit besteht aus vielen Fäden, und dieses Buch versucht, verschiedene
         Aspekte unserer globalen Gegenwart zu erfassen, ohne dabei den Anspruch auf Vollständigkeit
         zu erheben. Anders als Eine kurze Geschichte der Menschheit und Homo Deus ist dieses Buch nicht als historische Erzählung angelegt, sondern als eine Sammlung
         von Lektionen. Diese Lektionen münden nicht in einfache Antworten. Sie wollen zum
         Weiterdenken anregen und dem Leser dabei helfen, sich an einigen der zentralen Debatten
         unserer Zeit zu beteiligen.
      


  Dieses Buch ist denn auch im Gespräch mit der Öffentlichkeit entstanden. Viele der
         Kapitel sind eine Reaktion auf Fragen, die mir von Lesern, Journalisten und Kollegen
         gestellt wurden. Frühere Versionen einiger Abschnitte wurden bereits in anderer Form
         veröffentlicht, was mir die Möglichkeit bot, Reaktionen darauf zu erhalten und meine
         Argumente zu schärfen. Einige Abschnitte konzentrieren sich auf die Technologie, einige
         auf Politik, einige auf Religion und einige auf Kunst. Manche Kapitel feiern die menschliche
         Weisheit, andere betonen die zentrale Rolle menschlicher Dummheit. Doch die übergreifende
         Frage ist stets die gleiche: Was geschieht heute in der Welt und welche tiefere Bedeutung
         steckt in den Ereignissen?
      


  Wofür steht der Aufstieg von Donald Trump? Wie sollen wir mit der seuchenartigen Ausbreitung
         von Fake News umgehen? Warum steckt die liberale Demokratie in der Krise? Ist Gott
         wieder da? Stehen wir vor einem neuen Weltkrieg? Welche Zivilisation beherrscht die
         Welt - der Westen, China oder der Islam? Sollte Europa seine Grenzen für Zuwanderer
         offen halten? Kann der Nationalismus die Probleme von Ungleichheit und Klimawandel
         lösen? Wie sollen wir auf den Terror reagieren?
      


  Zwar nimmt dieses Buch eine globale Perspektive ein, aber die persönliche Ebene will
         ich dabei keineswegs vernachlässigen. Im Gegenteil, ich will bewusst zeigen, wie eng
         die Verbindungen zwischen den großen Umwälzungen unserer Zeit und dem Innenleben des
         Einzelnen sind. So ist beispielsweise der Terror ein globales politisches Problem
         und zugleich ein innerer psychologischer Mechanismus. Terror funktioniert, indem er
         tief in uns drinnen den Angstknopf drückt und die private Vorstellungskraft von Millionen
         Individuen in Geiselhaft nimmt. Ähnlich spielt sich die Krise der liberalen Demokratie
         nicht nur in Parlamenten und Wahllokalen ab, sondern auch in Nervenzellen und Synapsen.
         Es ist ein Gemeinplatz, wonach das Private politisch ist. Doch in einer Zeit, in der
         Wissenschaftler, Unternehmen und Regierungen lernen, wie man das menschliche Gehirn
         «hackt», klingt diese Binsenweisheit düsterer denn je. Entsprechend finden sich hier
         im Buch Beobachtungen über das Verhalten von Individuen genauso wie von ganzen Gesellschaften.
      


  Eine globale Welt setzt unser persönliches Verhalten und unsere individuelle Moral
         auf beispiellose Weise unter Druck. Jeder von uns ist in unzählige Spinnennetze eingewoben,
         die einerseits unsere Bewegungsfreiheit einschränken, gleichzeitig aber noch die geringste
         unserer Zuckungen an weit entfernte Orte übermitteln. Unsere Alltagsroutinen beeinflussen
         das Leben von Menschen und Tieren auf der anderen Seite des Erdballs, und manche persönlichen
         Gesten können ganz unerwartet die gesamte Welt in Brand setzen, wie die Selbstverbrennung
         von Mohamed Bouazizi in Tunesien, die den arabischen Frühling auslöste, oder die Frauen,
         die ihre Erfahrungen des sexuellen Missbrauchs öffentlich machten und die #MeToo-Bewegung
         in Gang setzten.
      


  Diese globale Dimension unseres persönlichen Lebens bedeutet, dass es wichtiger denn
         je ist, unsere religiösen und politischen Voreingenommenheiten, unsere rassen- und
         geschlechtsspezifischen Privilegien und unsere unwissentliche Komplizenschaft bei
         der institutionellen Unterdrückung sichtbar zu machen. Aber ist das ein realistisches
         Unterfangen? Wie kann ich festen moralischen Boden finden in einer Welt, die meinen
         Horizont weit übersteigt, die sich vollständig menschlicher Kontrolle entzieht und
         die alle Götter und Ideologien misstrauisch beäugt?
      


  ***


  Das Buch beginnt mit einem Überblick über das aktuelle politische und technologische
         Dilemma. Gegen Ende des 20. Jahrhunderts hatte es den Anschein, als hätten die großen
         ideologischen Auseinandersetzungen zwischen Faschismus, Kommunismus und Liberalismus
         mit dem überwältigenden Sieg des Liberalismus ein Ende gefunden. Demokratische Politik,
         Menschenrechte und freie Marktwirtschaft schienen dazu bestimmt, die gesamte Welt
         zu erobern. Doch wie so oft nahm die Geschichte eine unerwartete Wendung, und nach
         dem Zusammenbruch von Faschismus und Kommunismus befindet sich heute der Liberalismus
         in der Bredouille. Wohin also steuern wir?
      


  Diese Frage ist besonders dringlich, weil der Liberalismus genau zu der Zeit an Glaubwürdigkeit
         verliert, da die doppelte Revolution in der Informationstechnologie und in der Biotechnologie
         uns vor die größten Herausforderungen stellt, mit denen unsere Spezies je konfrontiert
         war. Die Verschmelzung von Infotech und Biotech könnte schon bald Milliarden von Menschen
         aus dem Arbeitsmarkt drängen und sowohl Freiheit wie Gleichheit untergraben. Big-Data-Algorithmen
         könnten digitale Diktaturen schaffen, in denen sich die gesamte Macht in den Händen
         einer winzigen Elite konzentriert, während die meisten Menschen nicht unter Ausbeutung
         zu leiden haben, sondern unter etwas viel Schlimmerem - unter Bedeutungslosigkeit.
      


  Diese Verschmelzung von Informationstechnologie und Biotechnologie habe ich in meinem
         vorangegangenen Buch Homo Deus ausführlich geschildert. Doch während sich dieses Buch auf die langfristigen Aussichten
         konzentrierte - und die Perspektive von Jahrhunderten und sogar Jahrtausenden einnahm -,
         befasst sich das vorliegende Buch stärker mit den unmittelbaren gesellschaftlichen,
         wirtschaftlichen und politischen Krisen. Mich interessiert hier weniger, ob es irgendwann
         zur Schaffung anorganischen Lebens kommt, mir geht es vielmehr um die Gefahren für
         den Wohlfahrtsstaat und für bestimmte Institutionen wie die Europäische Union. Das
         Buch will beileibe nicht sämtliche Auswirkungen der neuen Technologien darstellen.
         Auch wenn sie zahlreiche wunderbare Versprechen bereithalten, geht es mir hier in
         erster Linie darum, die Bedrohungen und Gefahren sichtbar zu machen. Da die Unternehmen
         und Unternehmer, welche die technologische Revolution anführen, naturgemäß dazu neigen,
         ein Loblied auf ihre Schöpfungen zu singen, bleibt es Soziologen, Philosophen und
         Historikern wie mir überlassen, Alarm zu schlagen und zu erläutern, inwiefern die
         Dinge auch ganz schrecklich schiefgehen können.
      


  Nachdem ich die Herausforderungen, vor denen wir stehen, skizziert habe, untersuche
         ich im zweiten Teil des Buches ein breites Spektrum potenzieller Antworten. Könnten
         Facebook-Ingenieure mithilfe künstlicher Intelligenz eine globale Gemeinschaft schaffen,
         die menschliche Freiheit und Gleichheit bewahrt? Besteht die Antwort vielleicht darin,
         den Prozess der Globalisierung umzukehren und dem Nationalstaat wieder mehr Macht
         zu geben? Oder müssen wir sogar noch weiter zurückgehen und Hoffnung und Weisheit
         aus den Quellen alter religiöser Traditionen schöpfen?
      


  Im dritten Teil des Buches sehen wir, dass die technologischen Herausforderungen zwar
         beispiellos und die politischen Meinungsverschiedenheiten immens sind, die Menschheit
         die Situation aber trotzdem meistern kann, wenn wir unsere Ängste unter Kontrolle
         halten und mit Blick auf unsere Ansichten ein wenig mehr Demut zeigen. Dieser Teil
         fragt danach, wie wir mit der Bedrohung des Terrors, mit der Gefahr eines globalen
         Krieges und mit den Vorurteilen und dem Hass, die solche Konflikte befeuern, umgehen
         können.
      


  Der vierte Teil beschäftigt sich mit dem Begriff des Postfaktischen und fragt danach,
         inwieweit wir globale Entwicklungen noch verstehen und Fehlverhalten von Gerechtigkeit
         unterscheiden können. Ist Homo sapiens in der Lage, die Welt, die er geschaffen hat, zu verstehen? Gibt es noch immer eine
         klare Grenze, welche die Realität von der Fiktion trennt?
      


  Im fünften und letzten Teil führe ich die unterschiedlichen Fäden zusammen und werfe
         einen allgemeineren Blick auf das Leben in einem Zeitalter der Verunsicherung, in
         dem die alten Erzählungen zusammengebrochen sind und bislang noch keine neue Erzählung
         entstanden ist, die sie ersetzen könnte. Wer sind wir? Was sollten wir im Leben tun?
         Welche Fertigkeiten brauchen wir? Angesichts all dessen, was wir über die Wissenschaft,
         über Gott, über die Politik und über Religion wissen und nicht wissen - was können
         wir heute über den Sinn des Lebens sagen?
      


  Das mag ein wenig überambitioniert klingen, aber Homo sapiens kann nicht warten. Der Philosophie, der Religion und der Wissenschaft läuft die Zeit
         davon. Die Menschen diskutieren seit Jahrtausenden über den Sinn des Lebens. Wir können
         diese Debatte nicht endlos fortsetzen. Die sich anbahnende ökologische Krise, die
         wachsende Bedrohung durch Massenvernichtungswaffen und das Aufkommen neuer, disruptiver
         Technologien werden das nicht erlauben. Wichtiger noch: Künstliche Intelligenz und
         Biotechnologie verschaffen der Menschheit die Macht, das Leben zu verändern und zu
         manipulieren. Schon sehr bald wird irgendjemand entscheiden müssen, wie wir diese
         Macht nutzen - und zwar auf der Basis irgendeiner impliziten oder expliziten Erzählung
         über den Sinn des Lebens. Philosophen sind sehr geduldige Menschen, doch Ingenieure
         sind weit weniger geduldig, und am allerwenigsten Geduld haben Investoren. Wenn wir
         nicht wissen, was wir mit der Macht, Leben zu manipulieren, anfangen sollen, werden
         die Marktkräfte nicht ein Jahrtausend lang warten, bis wir eine Antwort darauf gefunden
         haben. Die unsichtbare Hand des Marktes wird uns ihre eigene, blinde Antwort aufzwingen.
         Wenn wir nicht wollen, dass die Zukunft des Lebens den Quartalsberichten von Unternehmen
         anvertraut wird, brauchen wir eine klare Vorstellung davon, was das Leben überhaupt
         ausmacht.
      


  Im abschließenden Kapitel finden sich ein paar persönliche Bemerkungen, ich spreche
         dort als ein Sapiens zu einem anderen, bevor sich der Vorhang über unserer Spezies
         schließt und ein völlig neues Stück beginnt.
      


  ***


  Bevor ich mich auf diese intellektuelle Reise begebe, möchte ich noch auf einen wichtigen
         Punkt eingehen. Ein Großteil des Buches handelt von den Defiziten der liberalen Weltsicht
         und des demokratischen Systems. Das hat nichts damit zu tun, dass ich der Meinung
         wäre, die freiheitliche Demokratie sei besonders problematisch; ich glaube vielmehr,
         dass es sich um das erfolgreichste und wandlungsfähigste politische Modell handelt,
         das die Menschen bislang entwickelt haben, um mit den Herausforderungen der modernen
         Welt fertig zu werden. Zwar mag es nicht für jede Gesellschaft in jedem Entwicklungsstadium
         angemessen sein, aber es hat in mehr Gesellschaften und in mehr Situationen seinen
         Wert bewiesen als all seine Alternativen. Wenn wir also die neuen Herausforderungen,
         vor denen wir stehen, näher in Augenschein nehmen, müssen wir die Grenzen der liberalen
         Demokratie verstehen und danach fragen, wie wir ihre bestehenden Institutionen anpassen
         und verbessern können.
      


  Leider ist es im gegenwärtigen politischen Klima so, dass jedes kritische Nachdenken
         über Liberalismus und Demokratie gerne von Autokraten und den verschiedensten illiberalen
         Bewegungen aufgegriffen und missbraucht wird, also von Leuten, deren einziges Interesse
         darin besteht, die freiheitliche Demokratie zu diskreditieren, und denen es in keinster
         Weise um eine offene Diskussion über die Zukunft der Menschheit geht. Zwar reden sie
         nur allzu gern über die Probleme der freiheitlichen Demokratie, aber Kritik, die sich
         gegen sie selbst richtet, ertragen und erdulden sie so gut wie nie.
      


  Als Autor musste ich deshalb eine schwierige Entscheidung treffen. Sollte ich offen
         aussprechen, was ich denke, und damit Gefahr laufen, dass meine Worte aus dem Kontext
         gerissen und dazu genutzt werden, aufstrebende Autokratien zu rechtfertigen? Oder
         sollte ich mich selbst zensieren? Es ist ein Kernmerkmal illiberaler Regime, dass
         sie sogar außerhalb ihrer Grenzen die freie Meinungsäußerung erschweren. Aufgrund
         der Ausbreitung solcher Regime wird es immer gefährlicher, kritisch über die Zukunft
         unserer Spezies nachzudenken.
      


  Nachdem ich ein wenig in mich gegangen bin, habe ich mich dazu entschlossen, die freie
         Diskussion über die Selbstzensur zu stellen. Ohne Kritik am liberalen Modell können
         wir seine Mängel nicht beheben oder darüber hinausgelangen. Aber bitte bedenken Sie,
         dass dieses Buch nur geschrieben werden konnte, weil die Menschen immer noch relativ
         frei denken können, was sie wollen, und sich so äußern können, wie sie das möchten.
         Wenn Sie dieses Buch schätzen, sollten Sie auch die Meinungsfreiheit schätzen und
         hochhalten.
      




  

    

      I


      Die technologische Herausforderung
            


    


    

      Die Menschheit verliert den Glauben an die liberale Erzählung, welche die Weltpolitik
               in den letzten Jahrzehnten bestimmte, genau in dem Augenblick, da die Verschmelzung
               von Informationstechnologie und Biotechnologie uns vor die größten Herausforderungen
               stellt, mit denen die Menschheit je konfrontiert war.
            


    


  




  

    

      1


      Desillusionierung
            


      Das Ende der Geschichte wurde vertagt


    


    Die Menschen denken eher in Geschichten als in Fakten, Zahlen oder Gleichungen, und
            je einfacher die Geschichte ist, desto besser. Jede Person, jede Gruppe und jede Nation
            hat ihre eigenen Erzählungen und Mythen. Doch im Verlauf des 20. Jahrhunderts formulierten
            die globalen Eliten in New York, London, Berlin und Moskau drei große Erzählungen,
            die für sich in Anspruch nahmen, die gesamte Vergangenheit zu erklären und die Zukunft
            der ganzen Welt vorherzusagen: die faschistische Erzählung, die kommunistische Erzählung
            und die liberale Erzählung. Der Zweite Weltkrieg machte der faschistischen Erzählung
            den Garaus, und von Ende der 1940er Jahre bis Ende der 1980er Jahre wurde die Welt
            zum Schlachtfeld zwischen nur noch zwei Erzählungen: Kommunismus und Liberalismus.
            Dann fiel die kommunistische Erzählung in sich zusammen, und übrig blieb die liberale
            Erzählung als bestimmender Leitfaden für die menschliche Vergangenheit und als unverzichtbares
            Handbuch für die Zukunft der Welt - oder zumindest glaubte die liberale Elite das.
         


    Die liberale Erzählung feiert den Wert und die Macht der Freiheit. Sie behauptet,
            die Menschheit habe seit Jahrtausenden unter repressiven Regimen gelebt, die den Menschen
            kaum politische Rechte, ökonomische Chancen oder persönliche Freiheiten gewährten
            und die die Bewegungsfreiheit von Individuen, Ideen und Waren hochgradig einschränkten.
            Doch die Menschen kämpften für ihre Freiheit, und Schritt für Schritt gewann diese
            an Boden. An die Stelle brutaler Diktaturen traten demokratische Regierungen. Das
            freie Unternehmertum überwand alle ökonomischen Schranken. Die Menschen lernten, selbstständig
            zu denken und ihrem Herzen zu folgen, statt blind bigotten Priestern und engstirnigen
            Traditionen zu gehorchen. Offene Straßen, feste Brücken und betriebsame Flughäfen
            ersetzten Mauern, Gräben und Stacheldraht.
         


    Die liberale Erzählung gesteht durchaus zu, dass auf der Welt nicht alles zum Besten
            steht und dass es noch immer viele Hürden zu überwinden gilt. Ein Großteil unseres
            Planeten wird von Tyrannen beherrscht, und selbst in den freiheitlichsten Ländern
            leiden viele Bürger unter Armut, Gewalt und Unterdrückung. Aber zumindest wissen wir,
            was wir tun müssen, um diese Probleme zu meistern: den Menschen mehr Freiheit gewähren.
            Wir müssen die Menschenrechte schützen, wir müssen jedem das Wahlrecht zugestehen,
            freie Märkte etablieren und dafür sorgen, dass Individuen, Ideen und Waren sich überall
            auf der Welt so problemlos wie möglich bewegen können. Dieses liberale Patentrezept,
            das, leicht verändert, George W. Bush und Barack Obama gleichermaßen übernommen haben,
            lautet: Wenn wir unsere politischen und wirtschaftlichen Systeme nur immer weiter
            liberalisieren und globalisieren, werden wir Frieden und Wohlstand für alle schaffen.[]
         


    Länder, die sich diesem unaufhaltsamen Marsch in Richtung Fortschritt anschließen,
            werden mit Frieden und Wohlstand belohnt werden. Länder, die sich dem Unausweichlichen
            zu widersetzen versuchen, werden die Folgen zu tragen haben, bis auch sie das Licht
            sehen, ihre Grenzen öffnen und ihre Gesellschaften, ihre Politik und ihre Märkte liberalisieren.
            Das mag dauern, doch am Ende werden selbst Nordkorea, der Irak und El Salvador aussehen
            wie Dänemark oder Iowa.
         


    In den 1990er Jahren und zu Beginn des neuen Jahrtausends wurde diese Erzählung zu
            einem globalen Mantra. Zahlreiche Regierungen von Brasilien bis Indien übernahmen
            liberale Rezepte, um sich dem unaufhaltsamen Gang der Geschichte anzuschließen. Diejenigen,
            die das nicht taten, wirkten wie Fossile aus einer längst vergangenen Zeit. 1997 rügte
            der amerikanische Präsident Bill Clinton die chinesische Regierung voller Selbstgewissheit,
            mit ihrer Weigerung, die eigene Politik zu liberalisieren, stelle sie sich «auf die
            falsche Seite der Geschichte».[]
         


    Doch seit der globalen Finanzkrise von 2008 haben die Menschen überall auf der Welt
            zunehmend den Glauben an die liberale Erzählung verloren. Mauern und Firewalls sind
            wieder en vogue. Der Widerstand gegen Zuwanderung und Freihandelsabkommen wächst.
            Vorgeblich demokratische Regierungen höhlen die Unabhängigkeit des Justizsystems aus,
            schränken die Pressefreiheit ein und betrachten jegliche Form von Opposition als Verrat.
            Machthaber in Ländern wie der Türkei und Russland experimentieren mit neuen Formen
            von illiberaler Demokratie und unverblümter Diktatur. Heute würde vermutlich kaum
            jemand voller Zuversicht erklären, die Kommunistische Partei Chinas stehe auf der
            falschen Seite der Geschichte.
         


    Das Jahr 2016 - das durch das Brexit-Votum in Großbritannien und den Aufstieg Donald
            Trumps in den Vereinigten Staaten gekennzeichnet war - markierte den Moment, da diese
            Woge der Desillusionierung die liberalen Kernstaaten Westeuropas und Nordamerikas
            erreichte. Hatten Amerikaner und Europäer noch vor ein paar Jahren versucht, den Irak
            und Libyen mit vorgehaltener Waffe zu liberalisieren, so betrachten nun viele Menschen
            in Kentucky und Yorkshire die liberale Vision als entweder nicht wünschenswert oder
            nicht zu verwirklichen. Einige entdeckten eine Vorliebe für die alte hierarchische
            Welt und wollen schlicht ihre durch Rasse, Nation oder Geschlecht bedingten Privilegien
            nicht aufgeben. Andere sind (ob zu Recht oder zu Unrecht) zu dem Schluss gekommen,
            dass Liberalisierung und Globalisierung nur eine groß angelegte Masche sind, um einer
            winzigen Elite auf Kosten der Massen Macht und Wohlstand zu verschaffen.
         


    1938 konnten die Menschen aus drei globalen Erzählungen wählen, 1968 waren es nur
            noch zwei, und 1998 schien eine einzige Erzählung die Oberhand behalten zu haben;
            2018 sind wir bei null angelangt. Kein Wunder, dass die liberalen Eliten, die in den
            letzten Jahrzehnten einen Großteil der Welt beherrschten, in einen Zustand des Schocks
            und der Orientierungslosigkeit verfallen sind. Nichts ist beruhigender als eine überzeugende
            Erzählung. Alles ist völlig klar. Plötzlich keine solche Erzählung mehr zu haben ist
            furchterregend. Nichts ergibt mehr einen Sinn. Nicht unähnlich der sowjetischen Elite
            in den 1980er Jahren, begreifen die Liberalen nicht, wie die Geschichte von ihrem
            vorbestimmten Kurs abweichen konnte, und es fehlt ihnen an einem alternativen Prisma,
            um die Wirklichkeit zu interpretieren. Die Orientierungslosigkeit sorgt dafür, dass
            sie in apokalyptischen Kategorien denken, so als könne die Tatsache, dass die Geschichte
            nicht an das avisierte glückliche Ende gelangte, nur bedeuten, dass der Weltuntergang
            unmittelbar bevorsteht. Der Kopf ist unfähig, einen Realitätscheck durchzuführen,
            und verbeißt sich in Katastrophenszenarien. Wie jemand, der glaubt, schlimme Kopfschmerzen
            seien das Zeichen für einen Gehirntumor im Endstadium, fürchten viele Liberale, der
            Brexit und der Aufstieg von Donald Trump seien Vorboten des Endes menschlicher Zivilisation.
         


    

      Erst Mücken totschlagen, dann Gedanken
            


    


    Dieses Gefühl der Orientierungslosigkeit und des drohenden Untergangs wird noch verschärft
            durch das sich beschleunigende Tempo der technologischen Disruption. Das liberale
            politische System war während des industriellen Zeitalters darauf ausgerichtet, eine
            Welt der Dampfmaschinen, der Ölraffinerien und der Fernsehgeräte zu verwalten. Es
            tut sich schwer mit den Revolutionen, die sich gerade in der Informationstechnologie
            und der Biotechnologie vollziehen.
         


    Politiker wie Wähler sind kaum in der Lage, die neuen Technologien zu verstehen, geschweige
            denn ihr explosives Potenzial in den Griff zu bekommen. Seit den 1990er Jahren hat
            das Internet die Welt vermutlich stärker verändert als jeder andere Faktor, doch gelenkt
            wurde die Internet-Revolution von Technikern und weniger von politischen Parteien.
            Haben Sie je über das Internet abgestimmt? Das demokratische System ist noch immer
            damit beschäftigt zu begreifen, von was es da getroffen wurde, und es ist schlecht
            gerüstet, um mit den nächsten Erschütterungen wie dem Aufstieg der künstlichen Intelligenz
            und der Blockchain-Revolution fertig zu werden.
         


    Schon heute haben Computer das Finanzsystem so kompliziert gemacht, dass kaum ein
            Mensch es noch versteht. Da künstliche Intelligenz immer besser wird, können wir schon
            bald einen Punkt erreichen, an dem es überhaupt kein Mensch mehr begreift. Welche
            Folgen hat das für den politischen Prozess? Können Sie sich eine Regierung vorstellen,
            die demütig darauf wartet, bis ein Algorithmus ihren Haushalt oder ihre neue Steuerreform
            billigt? Derweil könnten Peer-to-peer-Blockchain-Netzwerke und Kryptowährungen wie
            Bitcoin das Geldsystem völlig umkrempeln, sodass radikale Steuerreformen unvermeidlich
            sind. So könnte es beispielsweise unmöglich oder bedeutungslos werden, Dollar zu besteuern,
            denn die meisten Transaktionen werden keinen eindeutigen Austausch einer Landeswährung
            oder überhaupt irgendeiner Währung beinhalten. Regierungen könnten somit gezwungen
            sein, völlig neue Steuern zu erfinden - vielleicht eine Steuer auf Informationen (sie
            werden sowohl wichtigste Währung in der Wirtschaft als auch das Einzige sein, das
            in zahlreichen Transaktionen getauscht wird). Wird es dem politischen System gelingen,
            mit dieser Krise fertig zu werden, bevor ihm das Geld ausgeht?
         


    Noch wichtiger ist: Die Zwillingsrevolution in Informationstechnologie und Biotechnologie
            könnte nicht nur Volkswirtschaften und Gesellschaften umgestalten, sondern auch unseren
            Körper und unseren Geist. In der Vergangenheit haben wir Menschen gelernt, die Welt
            außerhalb von uns zu beherrschen, doch über die Welt in uns drinnen hatten wir nur
            ganz wenig Kontrolle. Wir wussten, wie man einen Damm baut und einen Flusslauf stoppt,
            aber wir wussten nicht, wie man das Altern des Körpers aufhält. Wir wussten, wie man
            ein Bewässerungssystem anlegt, aber wir hatten keinerlei Vorstellung davon, wie man
            ein Gehirn entwirft. Wenn uns Mücken um die Ohren sirrten und unseren Schlaf störten,
            wussten wir, wie man sie totschlägt; aber wenn in unserem Kopf ein Gedanke umherschwirrte
            und uns nachts wach hielt, wussten die meisten von uns nicht, wie man ihn loswerden
            sollte.
         


    Die Revolutionen in Biotechnologie und Informationstechnologie werden uns die Kontrolle
            über die Welt in uns verschaffen und uns in die Lage versetzen, Leben zu manipulieren
            und herzustellen. Wir werden lernen, wie man Gehirne entwirft, Leben verlängert und
            Gedanken nach Belieben loswird. Niemand weiß, welche Folgen das haben wird. Die Menschen
            waren schon immer weitaus besser darin, Instrumente zu erfinden, als sie klug zu nutzen.
            Es ist leichter, einen Flusslauf zu regulieren, indem man einen Damm baut, als all
            die komplexen Folgen vorherzusagen, die das für das allgemeine Ökosystem haben wird.
            Und ganz ähnlich wird es leichter sein, unsere Gedankenströme umzulenken, als zu prognostizieren,
            was das mit unserer persönlichen Psyche oder unseren Gesellschaftssystemen anstellen
            wird.
         


    In der Vergangenheit haben wir die Macht erlangt, die Welt um uns herum zu manipulieren
            und den gesamten Planeten umzugestalten, aber weil wir die Komplexität der globalen
            Ökologie nicht verstanden haben, haben die Veränderungen, die wir vornahmen, das gesamte
            Ökosystem unabwendbar zerstört, und heute stehen wir vor einem ökologischen Kollaps.
            In diesem Jahrhundert werden uns Biotechnologie und Informationstechnologie die Macht
            verschaffen, die Welt in uns zu manipulieren und uns selbst umzugestalten, aber weil
            wir die Komplexität unseres Geistes nicht begreifen, könnten die Veränderungen, die
            wir vornehmen werden, unser mentales System derart aus dem Gleichgewicht bringen,
            dass es womöglich ebenfalls zusammenbricht.
         


    Die Revolutionen in Biotechnologie und Informationstechnologie werden von Ingenieuren,
            Unternehmern und Wissenschaftlern vorangetrieben, die sich der politischen Implikationen
            ihrer Entscheidungen selten bewusst sind und die mit Sicherheit niemanden repräsentieren.
            Können Parlamente und Parteien die Sache selbst in die Hand nehmen? Gegenwärtig hat
            es nicht den Anschein. Die technologische Disruption schafft es nicht einmal als vorrangiges
            Thema auf die politische Agenda. So spielte sie während des amerikanischen Präsidentschaftswahlkampfs
            2016 vor allem im Rahmen von Hillary Clintons E-Mail-Debakel eine Rolle,[] und trotz allen Geredes über Arbeitsplatzverluste befasste sich keiner der Kandidaten
            mit den potenziellen Auswirkungen der Automatisierung. Donald Trump warnte die Wähler
            davor, dass ihnen Mexikaner und Chinesen ihre Arbeit wegnehmen würden und dass sie
            deshalb eine Mauer an der mexikanischen Grenze bauen müssten.[] Dagegen warnte er die Wähler nie davor, dass ihnen Algorithmen ihre Arbeitsplätze
            klauen würden, und er schlug auch nicht vor, an der Grenze zu Kalifornien eine Firewall
            zu errichten.
         


    Das könnte einer der Gründe (wenn auch nicht der einzige) sein, warum selbst Wähler
            im Herzen des liberalen Westens den Glauben an die freiheitliche Erzählung und an
            den demokratischen Prozess verlieren. Mag sein, dass einfache Menschen von künstlicher
            Intelligenz und Biotechnologie nichts verstehen, aber sie spüren, dass die Zukunft
            an ihnen vorbeigeht. 1938 war die Situation der einfachen Leute in der UdSSR, in Deutschland oder den USA womöglich reichlich düster, aber man hat dem Mann auf der Straße fortwährend erklärt,
            er sei das Wichtigste auf der Welt und ihm gehöre die Zukunft (vorausgesetzt natürlich,
            dass es sich um einen «gewöhnlichen Menschen» und nicht um einen Juden oder einen
            Afrikaner handelte). Der Normalbürger blickte auf die Wahlplakate - auf denen üblicherweise
            Bergleute, Stahlarbeiter und Hausfrauen in heldenhaften Posen abgebildet waren - und
            sah dort sich selbst: «Dort auf dem Plakat, das bin ich! Ich bin der Held der Zukunft!»[]
         


    2018 fühlt sich der gemeine Mensch zunehmend bedeutungslos. Bei TED-Talks, in staatlichen Denkfabriken und auf Hightech-Konferenzen wirft man aufgeregt
            mit jeder Menge geheimnisvoller Wörter um sich - Globalisierung, Blockchain, Genmanipulation,
            künstliche Intelligenz, maschinelles Lernen -, und die einfachen Leute dürfen mit
            einigem Recht vermuten, dass keines dieser Wörter etwas mit ihnen zu tun hat. Die
            liberale Erzählung war die Erzählung der einfachen Menschen. Wie kann sie in einer
            Welt der Cyborgs und der vernetzten Algorithmen ihre Relevanz behalten?
         


    Im 20. Jahrhundert begehrten die Massen gegen ihre Ausbeutung auf und versuchten ihre
            wichtige wirtschaftliche Rolle in politische Macht zu übersetzen. Heute fürchten die
            Massen die Bedeutungslosigkeit, sie wollen die ihnen noch verbliebene politische Macht
            unbedingt nutzen, bevor es zu spät ist. Der Brexit und die Wahl von Donald Trump könnten
            somit Ausdruck einer Entwicklung sein, die der traditioneller sozialistischer Revolutionen
            genau gegenläufig ist. Die Revolutionen in Russland, China und Kuba wurden von Menschen
            gemacht, die für die Wirtschaft wichtig waren, denen es aber an politischer Macht
            fehlte; 2016 fanden Trump und der Brexit bei vielen Menschen Unterstützung, die nach
            wie vor politische Macht hatten, aber befürchteten, ökonomisch wertlos zu werden.
            Möglicherweise werden populistische Revolten im 21. Jahrhundert nicht gegen eine Wirtschaftselite
            aufbegehren, welche die Menschen ausbeutet, sondern gegen eine solche, welche die
            Menschen schlicht nicht mehr braucht.[] Kann gut sein, dass die Menschen diese Schlacht verlieren. Denn es ist viel schwerer,
            gegen Bedeutungslosigkeit zu kämpfen als gegen Ausbeutung.
         


    

      Der liberale Phönix
            


    


    Es ist nicht das erste Mal, dass die liberale Erzählung mit einer Vertrauenskrise
            zu kämpfen hat. Seit sie in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts weltweiten Einfluss
            erlangte, hat sie regelmäßig wiederkehrende Krisen erlebt. Das erste Zeitalter der
            Globalisierung und Liberalisierung endete im Blutbad des Ersten Weltkriegs, als imperiale
            Machtpolitik den globalen Fortschritt abrupt beendete. In den Tagen nach der Ermordung
            von Erzherzog Franz Ferdinand in Sarajewo zeigte sich, dass die Großmächte deutlich
            stärker an den Imperialismus als an den Liberalismus glaubten, und statt die Welt
            durch freien und friedlichen Handel zu einen, waren sie vor allem damit beschäftigt,
            sich mit brutaler Gewalt ein möglichst großes Stück vom Erdball zu sichern. Doch der
            Liberalismus überlebte diesen Franz-Ferdinand-Moment und ging stärker denn je aus
            dem Mahlstrom des Krieges hervor: Er versprach, dies sei der «war to end all wars»
            gewesen, der Krieg, der alle Kriege beenden werde. Vermeintlich hatte das beispiellose
            Gemetzel die Menschheit gelehrt, welch fürchterlichen Preis der Imperialismus forderte,
            und nun waren die Menschen endlich bereit, eine neue Weltordnung zu schaffen, die
            auf den Grundsätzen von Freiheit und Frieden beruhte.
         


    Dann folgte der Hitler-Moment, als in den 1930er und frühen 1940er Jahren der Faschismus
            eine Zeit lang unwiderstehlich erschien. Der Sieg über diese Bedrohung leitete nur
            die nächste ein. Während des Che-Guevara-Moments zwischen den 1950er und 1970er Jahren
            hatte es erneut den Anschein, als liege der Liberalismus in den letzten Zügen und
            als gehöre die Zukunft dem Kommunismus. Am Ende aber war es der Kommunismus, der zusammenbrach.
            Der Supermarkt erwies sich als weitaus stärker als der Gulag. Wichtiger noch: Die
            liberale Erzählung erwies sich als deutlich geschmeidiger und dynamischer als all
            ihre Widersacher. Sie triumphierte über den Imperialismus, den Faschismus und den
            Kommunismus, indem sie einige von deren besten Ideen und Praktiken übernahm. Insbesondere
            lernte die liberale Erzählung vom Kommunismus, die Reichweite der Empathie zu vergrößern
            und neben der Freiheit auch der Gleichheit einen hohen Wert beizumessen. Zu Beginn
            ging es der liberalen Erzählung vor allem um die Freiheiten und Privilegien europäischer
            Männer aus der Mittelschicht, und sie schien blind zu sein für die Nöte von Menschen
            aus der Arbeiterklasse, von Frauen, Minderheiten und allen, die nicht westlich waren.
            Als die siegreichen Mächte Großbritannien und Frankreich 1918 aufgeregt von der Freiheit
            redeten, dachten sie dabei nicht an die Untertanen ihrer Weltreiche. So wurden beispielsweise
            indische Forderungen nach Selbstbestimmung 1919 mit dem Massaker von Amritsar beantwortet,
            bei dem die britische Armee Hunderte unbewaffnete Demonstranten niedermetzelte.
         


    Selbst im Gefolge des Zweiten Weltkriegs taten sich westliche Liberale weiter schwer,
            ihre angeblich universellen Werte auch auf nichtwestliche Menschen anzuwenden. Als
            die Niederländer 1945 nach fünf Jahren brutaler NS-Besatzung befreit wurden, stellten sie als Erstes eine Armee auf und schickten sie
            um die halbe Welt, um ihre ehemalige Kolonie Indonesien zurückzuerobern. Während die
            Niederländer ihre eigene Unabhängigkeit 1940 nach kaum mehr als viertägigem Kampf
            aufgegeben hatten, kämpften sie mehr als vier lange und bittere Jahre, um die indonesischen
            Unabhängigkeitsbestrebungen zu unterdrücken. Kein Wunder, dass zahlreiche nationale
            Befreiungsbewegungen überall auf der Welt ihre Hoffnungen auf das kommunistische Moskau
            und Peking richteten und weniger auf die selbst erklärten Verfechter der Freiheit
            im Westen.
         


    Nach und nach jedoch erweiterte die liberale Erzählung ihre Horizonte, und zumindest
            theoretisch verfocht sie nun die Freiheiten und Rechte ausnahmslos aller Menschen.
            Während sich der Kreis der Freiheit erweiterte, erkannte die liberale Erzählung auch,
            wie bedeutsam Sozialstaatsprogramme kommunistischer Art waren. Freiheit ist nicht
            viel wert, wenn sie nicht mit irgendeiner Form von sozialem Sicherungsnetz gepaart
            ist. Sozialdemokratische Wohlfahrtsstaaten verbanden Demokratie und Menschenrechte
            mit staatlich finanzierter Bildung und Gesundheitsversorgung. Selbst die ultrakapitalistischen
            USA kamen zu der Einsicht, dass der Schutz der Freiheit zumindest ein gewisses Maß an
            staatlichen Sozialleistungen erfordert. Hungernde Kinder haben keine Freiheiten.
         


    Anfang der 1990er Jahre verkündeten Philosophen und Politiker gleichermaßen das «Ende
            der Geschichte» und glaubten voller Zuversicht, all die großen politischen und wirtschaftlichen
            Fragen der Vergangenheit seien geklärt und das generalüberholte liberale Paket aus
            Demokratie, Menschenrechten, freien Märkten und staatlichen Sozialleistungen sei als
            einzige Möglichkeit übrig geblieben. Dieses Paket schien dazu bestimmt, sich auf die
            gesamte Welt auszubreiten, alle Hindernisse zu überwinden, alle nationalen Grenzen
            hinwegzufegen und die Menschheit in eine einzige freie Weltgemeinschaft zu verwandeln.[]
         


    Doch die Geschichte ging nicht zu Ende, und nach dem Franz-Ferdinand-Moment, dem Hitler-Moment
            und dem Che-Guevara-Moment stecken wir nun mitten im Trump-Moment. Dieses Mal jedoch
            hat es die liberale Erzählung nicht mit einem in sich geschlossenen ideologischen
            Widersacher wie dem Imperialismus, dem Faschismus oder dem Kommunismus zu tun. Der
            Trump-Moment ist deutlich nihilistischer.
         


    Hatten die großen Bewegungen des 20. Jahrhunderts allesamt eine Vision für die gesamte
            menschliche Spezies - ob nun die Weltherrschaft, die Revolution oder die Befreiung -,
            so hat Donald Trump nichts dergleichen zu bieten. Im Gegenteil: Seine Hauptbotschaft
            lautet, es sei nicht Amerikas Aufgabe, irgendeine globale Vision zu formulieren und
            zu verfolgen. Auch die britischen Brexit-Befürworter haben keinen wirklichen Plan
            für die Zukunft des Unvereinigten Königreichs - die Zukunft Europas und der Welt übersteigt
            ihren Horizont bei Weitem. Die meisten Menschen, die für Trump und den Brexit stimmten,
            lehnten das liberale Paket nicht zur Gänze ab - sie hatten vornehmlich das Vertrauen
            in die Globalisierung verloren. Sie glauben nach wie vor an Demokratie, freie Märkte,
            Menschenrechte und soziale Verantwortung, aber sie sind auch der Ansicht, dass diese
            hübschen Ideen an der Grenze haltmachen sollten. Tatsächlich glauben sie, Freiheit
            und Wohlstand in Yorkshire oder Kentucky ließen sich am besten dadurch bewahren, dass
            man einen Grenzwall errichtet und gegenüber Ausländern eine illiberale Politik verfolgt.
         


    Die aufstrebende chinesische Supermacht stellt fast so etwas wie ein Spiegelbild dar.
            Sie hütet sich davor, ihre Politik im Inneren zu liberalisieren, vertritt jedoch gegenüber
            dem Rest der Welt einen deutlich liberaleren Ansatz. Tatsächlich wirkt Xi Jinping,
            wenn es um Freihandel und internationale Zusammenarbeit geht, wie Obamas eigentlicher
            Nachfolger. China hat seinen Marxismus-Leninismus in die hinteren Reihen verbannt
            und scheint mit der liberalen internationalen Ordnung recht glücklich zu sein.
         


    Das wiederauferstandene Russland betrachtet sich in weitaus stärkerem Maße als Rivalen
            der globalen liberalen Ordnung, doch obwohl es seine militärische Macht zurückgewonnen
            hat, ist es ideologisch bankrott. Wladimir Putin ist in Russland, aber auch bei verschiedenen
            rechten oder rechtspopulistischen Bewegungen vor allem in Europa ohne Zweifel populär,
            doch er verfügt über keine Weltanschauung, die für arbeitslose Spanier, unzufriedene
            Brasilianer oder wohlmeinende Studenten in Cambridge irgendwie attraktiv sein könnte.
         


    Russland bietet ein Gegenmodell zur freiheitlichen Demokratie, doch dieses Modell
            stellt keine kohärente politische Ideologie dar. Vielmehr handelt es sich um eine
            politische Praxis, bei der eine Reihe von Oligarchen einen Großteil des Reichtums
            und der Macht eines Landes monopolisieren und anschließend ihre Kontrolle über die
            Medien nutzen, um ihre Aktivitäten zu verheimlichen und ihre Herrschaft zu zementieren.
            Demokratie basiert auf Abraham Lincolns Grundsatz, der da lautet: «Es gelingt wohl,
            alle Menschen einige Zeit und einige Menschen allezeit, aber niemals alle Menschen
            alle Zeit zum Narren zu halten.» Ist eine Regierung korrupt und gelingt es ihr nicht,
            das Leben der Menschen zu verbessern, werden irgendwann genügend Bürger das bemerken
            und die Regierung durch eine andere ersetzen. Doch die staatliche Kontrolle über die
            Medien untergräbt Lincolns Logik, denn sie verhindert, dass die Bürger die Wahrheit
            erfahren. Durch ihr Monopol über die Medien kann die herrschende Oligarchie ihre Misserfolge
            immer wieder anderen in die Schuhe schieben und die Aufmerksamkeit auf äußere Bedrohungen
            lenken - seien sie realer oder lediglich imaginärer Natur.
         


    Lebt man unter einer solchen Oligarchie, gibt es immer die eine oder andere Krise,
            die Vorrang vor so langweiligen Dingen wie Gesundheitsversorgung und Umweltverschmutzung
            hat. Wenn die Nation von einer Invasion von außen oder teuflischer Unterwanderung
            bedroht ist, wer hat dann schon Zeit, sich um überfüllte Krankenhäuser und vergiftete
            Flüsse Gedanken zu machen? Indem sie einen unablässigen Strom an Krisen erzeugt, kann
            eine korrupte Oligarchie ihre Herrschaft unbegrenzt verlängern.[]
         


    Doch dieses oligarchische Modell mag zwar in der Praxis überdauern, aber wirklich
            attraktiv ist es für niemanden. Anders als andere Ideologien, die ihre Vision stolz
            herausstellen, sind herrschende Oligarchien nicht stolz auf ihre Praktiken und nutzen
            deshalb gerne andere Ideologien als Deckmäntelchen. So gibt Russland vor, eine Demokratie
            zu sein, und seine Führung behauptet, den Werten des russischen Nationalismus und
            des orthodoxen Christentums und nicht denen der Oligarchie verpflichtet zu sein. Rechtsextremisten
            in Frankreich und Großbritannien mögen durchaus auf russische Unterstützung hoffen
            und ihre Bewunderung für Putin zum Ausdruck bringen, aber selbst ihre Wähler würden
            nicht in einem Land leben wollen, das tatsächlich das russische Modell nachahmt -
            also in einem Land mit endemischer Korruption, nicht oder nur schlecht funktionierenden
            Dienstleistungen, fehlender Rechtsstaatlichkeit und empörender Ungleichheit. Einigen
            Indikatoren zufolge gehört Russland zu den ungleichsten Ländern auf der Welt, dort
            konzentrieren sich 87 Prozent des Reichtums in den Händen der wohlhabendsten 10 Prozent.[] Wie viele Anhänger des Front National aus der Arbeiterklasse würden dieses Modell
            der Wohlstandsverteilung für Frankreich übernehmen wollen?
         


    Menschen stimmen mit den Füßen ab. Bei meinen Reisen durch die Welt habe ich in vielen
            Ländern zahlreiche Menschen getroffen, die in die USA, nach Deutschland, nach Kanada oder nach Australien auswandern wollen. Ich habe ein
            paar getroffen, die nach China oder Japan wollen. Aber ich bin noch keinem einzigen
            Menschen begegnet, der davon träumt, nach Russland zu emigrieren.
         


    Was den «globalen Islam» angeht, so ist er vor allem für diejenigen attraktiv, die
            in seinem Schoße geboren wurden. Er mag so manchen in Syrien und im Irak und vielleicht
            sogar entfremdete muslimische Jugendliche in Deutschland und Großbritannien ansprechen,
            aber es ist nur schwer vorstellbar, dass sich Griechenland oder Südafrika - ganz zu
            schweigen von Kanada oder Südkorea - einem globalen Kalifat anschließen, um ihre Probleme
            zu lösen. Auch in diesem Fall stimmen die Menschen mit den Füßen ab. Für jeden jungen
            Muslim aus Deutschland, der in den Nahen Osten reist, um dort unter einer islamischen
            Theokratie zu leben, würden vermutlich hundert junge Menschen aus dem Nahen Osten
            lieber den umgekehrten Weg nehmen und im liberalen Deutschland ein neues Leben beginnen.
         


    Das könnte glauben machen, die gegenwärtige Vertrauenskrise sei weniger schwerwiegend
            als ihre Vorläufer. Jeder Liberale, der durch die Ereignisse der letzten paar Jahre
            zur Verzweiflung getrieben wurde, sollte sich einfach daran erinnern, um wie vieles
            schlimmer es 1918, 1938 oder 1968 stand. Letztlich wird die Menschheit die liberale
            Erzählung nicht aufgeben, denn es gibt keine Alternative. Die Menschen mögen dem System
            einen wütenden Schlag in die Magengrube versetzen, aber da sie nirgendwo anders hin
            können, werden sie schließlich zurückkehren.
         


    Vielleicht verzichten die Menschen aber auch ganz auf eine globale Sinnstiftung welcher
            Art auch immer und suchen stattdessen Zuflucht bei lokalen nationalistischen und religiösen
            Erzählungen. Im 20. Jahrhundert waren nationalistische Bewegungen ein extrem wichtiger
            politischer Faktor, doch es fehlte ihnen an einer stimmigen Vision für die Zukunft
            der Welt, sie hatten nichts anderes zu bieten als die Aufteilung des Erdballs in unabhängige
            Nationalstaaten. Und so kämpften indonesische Nationalisten gegen die niederländische
            Herrschaft, vietnamesische Nationalisten wollten ein freies Vietnam, aber es gab keine
            indonesische oder vietnamesische Erzählung für die Menschheit insgesamt. Als es an
            der Zeit war zu erläutern, in welchem Verhältnis Indonesien, Vietnam und all die anderen
            freien Nationen stehen und wie die Menschen mit globalen Problemen wie der Gefahr
            eines Atomkriegs umgehen sollten, wandten sich Nationalisten durchweg entweder liberalen
            oder kommunistischen Vorstellungen zu. Wenn aber heute Liberalismus und Kommunismus
            diskreditiert sind, sollten die Menschen dann vielleicht die Vorstellung aufgeben,
            dass es überhaupt eine einzige globale Erzählung geben könnte? Waren sie denn nicht
            alle - selbst der Kommunismus - das Produkt des westlichen Imperialismus? Warum sollten
            Dorfbewohner in Vietnam auf die Kopfgeburt eines Deutschen aus Trier und eines Industriellen
            aus Manchester vertrauen? Vielleicht sollte jedes Land einen eigenen, ideosynkratischen
            Pfad einschlagen, der von den eigenen altehrwürdigen Traditionen bestimmt ist? Vielleicht
            sollten auch die Menschen im Westen zumindest für eine Weile davon absehen, die Welt
            regieren zu wollen, und sich stattdessen auf ihre eigenen Angelegenheiten und deren
            Veränderung konzentrieren?
         


    Das ist vermutlich das, was gerade geschieht, denn das Vakuum, das nach dem Zusammenbruch
            des Liberalismus entstanden ist, wird nach und nach mit nostalgischen Träumereien
            von irgendeiner lokalen goldenen Vergangenheit gefüllt. Donald Trump verband seine
            Forderungen nach einem amerikanischen Isolationismus mit dem Versprechen, Amerika
            wieder «great» zu machen - gerade so als seien die USA der 1980er oder der 1950er Jahre eine vollkommene Gesellschaft gewesen, die die Amerikaner
            nunmehr im 21. Jahrhundert irgendwie wiederherstellen sollten. Die Brexit-Befürworter
            träumen davon, Großbritannien zu einer unabhängigen Macht zu machen, als lebten sie
            noch immer in den Zeiten von Königin Viktoria und als sei die «splendid isolation»
            eine ernstzunehmende Strategie für das Zeitalter des Internets und der globalen Erwärmung.
            Chinesische Eliten haben ihre heimischen imperialen und konfuzianischen Vermächtnisse
            entdeckt, und zwar als Ergänzung oder gar als Ersatz für die zweifelhafte marxistische
            Ideologie, die sie aus dem Westen importierten. In Russland besteht Putins offizielle
            Vision nicht darin, eine korrupte Oligarchie zu errichten, sondern das alte Zarenreich
            zu neuem Leben zu erwecken. Ein Jahrhundert nach der bolschewistischen Revolution
            verspricht er eine Rückkehr in die glorreiche Zarenzeit, mit einer autokratischen
            Regierung, die sich auf russischen Nationalismus und orthodoxe Frömmigkeit stützt
            und ihre Macht von der Ostsee bis zum Kaukasus ausdehnt.
         


    Ähnlichen nostalgischen Träumen, die nationalistische Neigungen mit religiösen Traditionen
            vermengen, hängen auch die Regime in Indien, Polen, der Türkei und zahlreichen anderen
            Ländern nach. Nirgends sind diese Träumereien extremer als im Nahen und Mittleren
            Osten, wo Islamisten das System, das der Prophet Mohammed vor 1400 Jahren in der Stadt
            Medina errichtete, kopieren wollen, während fundamentalistische Juden in Israel sogar
            die Islamisten noch übertreffen und davon fantasieren, in die biblischen Zeiten vor
            2500 Jahren zurückzukehren. Angehörige der israelischen Regierungskoalition sprechen
            offen von ihrer Hoffnung, die Grenzen des modernen Israel so auszudehnen, dass sie
            wieder weitgehend denen des biblischen Israel entsprechen, dem biblischen Gesetz wieder
            Geltung zu verschaffen und sogar den antiken Jahwe-Tempel in Jerusalem dort wieder
            aufzubauen, wo heute die al-Aqsa-Moschee steht.[]
         


    Die liberalen Eliten blicken mit Schrecken auf diese Entwicklungen und hoffen, die
            Menschheit werde rechtzeitig auf den liberalen Pfad zurückfinden, um eine Katastrophe
            abzuwenden. In seiner letzten Rede vor den Vereinten Nationen im September 2016 warnte
            Präsident Obama seine Zuhörer davor, «sich in eine Welt zurückzuziehen, die scharf
            geteilt ist und unweigerlich zu alten Gräben und Konflikten zwischen Nationen, Völkern,
            Rassen und Religionen führen wird». Stattdessen, so betonte er, blieben «die Prinzipien
            offener Märkte und verantwortlichen Regierens, von Demokratie, Menschenrechten und
            Völkerrecht … die beste Grundlage für menschlichen Fortschritt in diesem Jahrhundert».[]
         


    Zu Recht verwies Obama darauf, dass das liberale Paket trotz zahlreicher Defizite
            eine deutlich bessere Bilanz aufzuweisen hat als jede seiner Alternativen. Die meisten
            Menschen genossen nie mehr Frieden oder Wohlstand als unter der Ägide der liberalen
            Ordnung des frühen 21. Jahrhunderts. Zum ersten Mal in der Geschichte sterben weniger
            Menschen an Infektionskrankheiten als an Altersschwäche, weniger Menschen sterben
            an Hunger als an Fettsucht, und durch Gewalt kommen weniger Menschen ums Leben als
            durch Unfälle. Doch der Liberalismus hat keine offenkundigen Antworten auf die größten
            Probleme, vor denen wir stehen: den ökologischen Kollaps und die technologische Disruption.
            Der Liberalismus vertraute traditionell auf das Wirtschaftswachstum, um wie durch
            Zauberhand schwierige gesellschaftliche und politische Konflikte zu lösen. Der Liberalismus
            versöhnte das Proletariat mit der Bourgeoisie, die Gläubigen mit den Atheisten, die
            Einheimischen mit den Zuwanderern und die Europäer mit den Asiaten, indem er jedem
            ein größeres Stück vom Kuchen versprach. Solange der Kuchen ständig größer wurde,
            war das möglich. Doch das Wirtschaftswachstum wird das globale Ökosystem nicht retten -
            im Gegenteil, es ist die Ursache für die ökologische Krise. Und Wirtschaftswachstum
            wird auch nicht die technologische Disruption lösen - denn es beruht auf der Erfindung
            von immer mehr disruptiven Technologien.
         


    Die liberale Erzählung und die Logik der freien Marktwirtschaft ermutigen die Menschen
            zu großen Erwartungen. Gegen Ende des 20. Jahrhunderts kam jede Generation - ob in
            Houston, Shanghai, Istanbul oder São Paulo - in den Genuss von besserer Bildung, besserer
            Gesundheitsversorgung und höheren Einkommen als die jeweilige Vorgängergeneration.
            In den kommenden Jahrzehnten jedoch dürfte die jüngere Generation dank einer Kombination
            aus technologischer Disruption und ökologischer Kernschmelze froh sein, wenn es ihr
            nicht deutlich schlechter geht als ihren Vorgängern.
         


    Wir stehen folglich vor der Aufgabe, eine aktualisierte Erzählung für die Welt zu
            schaffen. So wie die Umwälzungen der industriellen Revolution die neuen Ideologien
            des 20. Jahrhunderts gebaren, so werden die kommenden Revolutionen in Biotechnologie
            und Informationstechnologie wahrscheinlich frische Visionen erfordern. Die nächsten
            Jahrzehnte könnten deshalb gekennzeichnet sein durch intensives Insichgehen und durch
            die Formulierung neuer gesellschaftlicher und politischer Modelle. Könnte sich der
            Liberalismus noch einmal neu erfinden, wie er das im Gefolge der Krisen der 1930er
            und 1960er Jahre getan hat, und attraktiver als je zuvor neu erstehen? Könnten traditionelle
            Religion und Nationalismus die Antworten liefern, die Liberale nicht haben, und könnten
            sie mithilfe alter Weisheit eine zeitgemäße Weltsicht liefern? Oder wäre es vielleicht
            an der Zeit, einen sauberen Schnitt mit der Vergangenheit zu vollziehen und eine völlig
            neue Erzählung zu schaffen, die nicht nur über alte Götter und Nationen hinausgeht,
            sondern auch über die modernen Grundwerte der Freiheit und Gleichheit?
         


    Gegenwärtig ist die Menschheit weit davon entfernt, in diesen Fragen zu einem Konsens
            zu finden. Wir befinden uns noch immer im nihilistischen Moment der Desillusionierung
            und des Zorns - die Menschen haben den Glauben an die alten Erzählungen verloren,
            verfügen aber noch über keine neuen. Was also tun? Der erste Schritt besteht darin,
            die Untergangsprophezeiungen herunterzudimmen und vom Panikmodus in den der Verunsicherung
            umzuschalten. Panik ist eine Form von Hybris. Sie geht mit dem selbstgefälligen Gefühl
            einher, dass man genau weiß, wohin die Welt steuert - nämlich Richtung Abgrund. Verunsicherung
            ist demütiger und damit hellsichtiger. Wenn Sie das Gefühl haben, schreiend durch
            die Straßen rennen und «Die Apokalypse ist nah!» rufen zu müssen, versuchen Sie sich
            einzureden: «Nein, das stimmt nicht, die Wahrheit ist, dass ich einfach nicht verstehe,
            was auf der Welt passiert.»
         


    Die folgenden Kapitel versuchen, einige der irritierenden neuen Möglichkeiten, vor
            denen wir stehen, deutlicher sichtbar zu machen und zu zeigen, welche Wege wir einschlagen
            könnten. Doch bevor wir potenzielle Lösungen für die missliche Lage der Menschheit
            erkunden, müssen wir genauer begreifen, welche Herausforderung die Technologie darstellt.
            Die Revolutionen in der Informationstechnologie und in der Biotechnologie stecken
            noch immer in den Kinderschuhen, und es ist umstritten, in welchem Ausmaß sie wirklich
            für die heutige Krise des Liberalismus verantwortlich sind. Die meisten Menschen in
            Birmingham, Istanbul, Sankt Petersburg und Mumbai sind sich des Aufkommens der künstlichen
            Intelligenz und ihrer potenziellen Wirkung auf ihr Leben, wenn überhaupt, nur undeutlich
            bewusst. Es steht jedoch unzweifelhaft fest, dass die technologischen Revolutionen
            in den nächsten Jahrzehnten an Dynamik gewinnen und die Menschheit mit den härtesten
            Prüfungen, vor denen sie je stand, konfrontieren werden. Jede Erzählung, die bei den
            Menschen Gehör finden will, wird vor allem an ihrer Fähigkeit gemessen werden, mit
            dieser Zwillingsrevolution in Informationstechnologie und Biotechnologie umzugehen.
            Wenn der Liberalismus, der Nationalismus, der Islam oder irgendein neuartiger Glaube
            die Welt des Jahres 2050 prägen will, so wird er künstliche Intelligenz, Big-Data-Algorithmen
            und Bioengineering nicht nur erklären müssen - er sollte sie auch in ein neues, sinnvolles
            Narrativ integrieren können.
         


    Um zu begreifen, welcher Art diese technologische Herausforderung ist, sollte man
            am besten beim Arbeitsmarkt beginnen. Seit 2015 reise ich durch die Welt und unterhalte
            mich mit Regierungsvertretern, Wirtschaftsleuten, Gesellschaftsaktivisten und Schulkindern
            über die Lage der Menschheit. Wann immer sie des ganzes Geredes von künstlicher Intelligenz,
            Big-Data-Algorithmen und Bioengineering überdrüssig waren, musste ich üblicherweise
            nur ein Zauberwort erwähnen, um ihre Aufmerksamkeit zurückzugewinnen: Jobs. Die technologische
            Revolution könnte schon bald Milliarden Menschen aus dem Arbeitsmarkt drängen und
            eine massenhafte neue Klasse der Nutzlosen schaffen, mit der Folge von gesellschaftlichen
            und politischen Umwälzungen, für die keine der bestehenden Ideologien ein Rezept hat.
            All das Gerede über Technologie und Ideologie mag reichlich abstrakt und abseitig
            klingen, aber die ganz reale Aussicht massenhafter Arbeitslosigkeit - oder persönlicher
            Arbeitslosigkeit - lässt niemanden gleichgültig.
         


  




  

    

      2


      Arbeit
            


      Wenn du erwachsen bist, hast du vielleicht keinen Job


    


    Wir haben keine Ahnung, wie der Arbeitsmarkt im Jahr 2050 aussehen wird. Allgemein
            geht man davon aus, dass maschinelles Lernen und Robotik so gut wie jedes Metier verändern
            werden, von der Joghurtproduktion bis zum Yogaunterricht. Unterschiedliche Ansichten
            jedoch herrschen darüber, welcher Art diese Veränderungen sein werden und wann mit
            ihnen zu rechnen ist. Einige glauben, binnen eines oder zweier Jahrzehnte würden Milliarden
            von Menschen ökonomisch überflüssig. Andere sind der Meinung, selbst auf lange Sicht
            werde die Automatisierung neue Jobs und größeren Wohlstand für alle schaffen.
         


    Stehen wir also am Rande einer furchterregenden Umwälzung, oder sind solche Prognosen
            nur ein weiteres Beispiel für eine Maschinenstürmer-Hysterie, die jeder Grundlage
            entbehrt? Das ist schwer zu entscheiden. Befürchtungen, die Automatisierung werde
            zu Massenarbeitslosigkeit führen, reichen bis ins 19. Jahrhundert zurück, und bislang
            haben sie sich nie bewahrheitet. Seit Beginn der industriellen Revolution wurde für
            jeden Arbeitsplatz, der an eine Maschine verloren ging, mindestens ein neuer Job geschaffen,
            und der durchschnittliche Lebensstandard ist drastisch gestiegen.[] Gleichwohl gibt es gute Gründe zu der Annahme, dass es dieses Mal anders ist und
            dass maschinelles Lernen ein echter «Game Changer» sein wird.
         


    Die Menschen verfügen über zwei Arten von Fähigkeiten - körperliche und kognitive.
            In der Vergangenheit konkurrierten Maschinen und Menschen hauptsächlich bei den groben
            körperlichen Fähigkeiten, während die Menschen in Sachen Kognition den Maschinen stets
            weit überlegen blieben. Als daher die körperliche Arbeit in der Landwirtschaft und
            in der Industrie automatisiert wurde, entstanden neue Dienstleistungsjobs, die kognitive
            Fertigkeiten verlangten, über welche allein Menschen verfügten: Lernen, Analysieren,
            Kommunizieren und vor allem Verstehen menschlicher Emotionen. Doch die künstliche
            Intelligenz übertrifft die Menschen nun allmählich auch in immer mehr dieser Fertigkeiten,
            darunter auch im Verständnis menschlicher Emotionen.[] Nun kennen wir aber kein drittes Tätigkeitsfeld - jenseits des körperlichen und
            des kognitiven -, auf dem die Menschen stets einen sicheren Vorsprung haben werden.
         


    Wir müssen dabei berücksichtigen, dass die KI-Revolution nicht nur mit Computern zu tun hat, die immer schneller und schlauer werden.
            Befeuert wird sie von bahnbrechenden Neuerungen in den Bio- wie in den Gesellschaftswissenschaften.
            Je genauer wir die biochemischen Mechanismen verstehen, die menschlichen Emotionen,
            Wünschen und Entscheidungen zugrunde liegen, desto besser können Computer menschliches
            Verhalten analysieren, menschliche Entscheidungen vorhersagen und menschliche Fahrer,
            Bankangestellte und Anwälte ersetzen.
         


    In den letzten Jahrzehnten versetzte die Forschung in Bereichen wie der Neurowissenschaft
            und der Verhaltensökonomie Wissenschaftler in die Lage, Menschen zu «hacken» und insbesondere
            deutlich besser zu verstehen, wie sie Entscheidungen treffen. Wie sich herausstellte,
            entspringen diese in fast allen Bereichen, vom Essen bis zum Ehepartner, nicht irgendeinem
            mysteriösen freien Willen, sondern Milliarden von Nervenzellen, die in Sekundenbruchteilen
            Wahrscheinlichkeiten berechnen. Die vielgepriesene «menschliche Intuition» ist in
            Wirklichkeit «Mustererkennung».[] Gute Fahrer, Bankangestellte und Anwälte haben kein magisches Gespür für Verkehr,
            Investitionen oder Verhandlungen - vielmehr erspähen sie, indem sie wiederkehrende
            Muster erkennen, besonders gut gedankenlose Fußgänger, ungeeignete Kreditnehmer und
            schamlose Betrüger. Wie sich ebenfalls herausstellte, sind die biochemischen Algorithmen
            des menschlichen Gehirns alles andere als vollkommen. Sie beruhen auf Entscheidungsregeln,
            Abkürzungen und veralteten Kreisläufen, die eher für die afrikanische Savanne als
            für den Großstadtdschungel geeignet sind. Kein Wunder also, dass selbst gute Fahrer,
            Bankangestellte und Anwälte manchmal dämliche Fehler begehen.
         


    Das bedeutet, dass künstliche Intelligenz die Menschen selbst bei Aufgaben, die angeblich
            Intuition erfordern, überflügeln kann. Wenn Sie glauben, KI müsse in Sachen geheimer Ahnung mit der menschlichen Seele konkurrieren - dann klingt
            das unmöglich. Aber wenn KI bei Wahrscheinlichkeitsrechnung und Mustererkennung mit neuronalen Netzwerken konkurriert -
            dann hört sich das weit weniger gewagt an.
         


    Insbesondere kann künstliche Intelligenz bei Jobs besser abschneiden, die ein Gespür
            und Empathie für andere Menschen verlangen. Viele Arbeitsbereiche - etwa ein Fahrzeug durch eine Straße voller Fußgänger
            zu steuern, fremden Menschen Geld zu leihen und einen Geschäftsabschluss auszuhandeln -
            erfordern die Fähigkeit, die Emotionen und Wünsche anderer Menschen richtig einzuschätzen.
            Wird dieses Kind da gleich auf die Straße rennen? Will der Mann dort drüben im Anzug
            an mein Geld und damit verschwinden? Meint der Anwalt der Gegenseite seine Drohungen
            ernst oder blufft er nur? Solange man glaubte, solche Emotionen und Wünsche würden
            von einem immateriellen Geist erzeugt, schien es offenkundig, dass Computer nie in
            der Lage sein würden, menschliche Fahrer, Bankangestellte und Anwälte zu ersetzen.
            Denn wie kann ein Computer den von Gott geschaffenen menschlichen Geist verstehen?
            Wenn diese Emotionen und Wünsche jedoch in Wirklichkeit nichts anderes als biochemische
            Algorithmen sind, gibt es keinerlei Grund, warum Computer diese nicht entschlüsseln
            sollten - und zwar weit besser als jeder Homo sapiens.
         


    Ein Fahrer, der die Absichten eines Fußgängers erahnt, ein Bankangestellter, der die
            Kreditwürdigkeit eines potenziellen Schuldners bewertet, und ein Anwalt, der die Stimmung
            am Verhandlungstisch einschätzt, vertrauen dabei nicht auf Zauberkräfte. Vielmehr
            erkennen ihre Gehirne, für sie unbewusst, biochemische Muster, indem sie Gesichtsausdrücke,
            Stimmlagen, Handbewegungen und sogar Körpergerüche analysieren. Eine künstliche Intelligenz,
            die mit den richtigen Sensoren ausgestattet ist, könnte all das viel genauer und zuverlässiger
            tun als jeder Mensch.
         


    Insofern resultieren die drohenden Arbeitsplatzverluste nicht nur aus dem Aufstieg
            der Informationstechnologie. Sie sind vielmehr eine Folge des Zusammenfließens von
            Informationstechnologie und Biotechnologie. Der Weg vom fMRT-Scanner zum Arbeitsmarkt ist lang und beschwerlich, aber er lässt sich trotzdem binnen
            weniger Jahrzehnte zurücklegen. Was Hirnforscher heute über Amygdala und Kleinhirn
            erfahren, könnte es Computern ermöglichen, im Jahr 2050 menschliche Psychiater und
            Leibwächter auszustechen.
         


    Künstliche Intelligenz steht nicht nur bereit, Menschen zu «hacken» und sie bei einstmals
            spezifisch menschlichen Fertigkeiten zu übertreffen. Sie verfügt auch über spezifisch
            nichtmenschliche Fähigkeiten, die dafür sorgen, dass der Unterschied zwischen einer
            künstlichen Intelligenz und einem menschlichen Arbeiter mehr als nur ein gradueller
            ist. Zwei besonders wichtige nichtmenschliche Fähigkeiten, über die künstliche Intelligenz
            verfügt, sind die Konnektivität und die Aktualisierbarkeit.
         


    Da Menschen Individuen sind, ist es schwierig, sie miteinander zu verbinden und sicherzustellen,
            dass sie alle auf dem neuesten Stand sind. Computer hingegen sind keine Individuen
            und lassen sich ganz einfach in ein einziges flexibles Netzwerk integrieren. Es geht
            also nicht um die Ersetzung von Millionen individueller menschlicher Arbeitskräfte
            durch Millionen individueller Roboter und Computer. Vielmehr werden individuelle Menschen
            vermutlich durch ein integriertes Netzwerk ersetzt werden. Denkt man über die Automatisierung
            nach, so ist es deshalb falsch, wenn man die Fähigkeiten eines einzelnen menschlichen
            Fahrers mit denen eines einzelnen selbstfahrenden Autos oder die eines einzelnen menschlichen
            Arztes mit denen eines einzelnen KI-Arztes vergleicht. Vielmehr sollten wir die Fähigkeiten einer Ansammlung menschlicher
            Individuen mit den Fähigkeiten eines integrierten Netzwerks vergleichen.
         


    So sind beispielsweise viele Fahrer nicht mit den sich ständig ändernden Verkehrsregeln
            vertraut und verstoßen häufig dagegen. Da zudem jedes Fahrzeug ein autonomes Gebilde
            ist, könnte es sein, dass, wenn sich zwei Fahrzeuge gleichzeitig einer Kreuzung nähern,
            die Fahrer ihre Absichten falsch kommunizieren und zusammenstoßen. Selbstfahrende
            Autos hingegen können alle miteinander verbunden sein. Wenn zwei solche Fahrzeuge
            sich derselben Kreuzung nähern, handelt es sich nicht wirklich um zwei getrennte Einheiten -
            sie sind vielmehr Teil eines einzigen Algorithmus. Die Chancen, dass sie falsch kommunizieren
            und zusammenstoßen, sind deshalb viel geringer. Und wenn das Verkehrsministerium beschließt,
            irgendeine Verkehrsregel zu ändern, lassen sich alle selbstfahrenden Autos problemlos
            zum genau selben Zeitpunkt updaten, und sofern sich kein Programmfehler einschleicht,
            werden sie alle die neue Regel haargenau befolgen.[]
         


    Ähnlich ist es im Gesundheitsbereich: Wenn die Weltgesundheitsorganisation eine neue
            Krankheit entdeckt oder wenn ein Labor einen neuen medizinischen Wirkstoff herstellt,
            so ist es fast unmöglich, alle menschlichen Ärzte auf der Welt bei diesen Entwicklungen
            auf den neuesten Stand zu bringen. Wenn Sie hingegen zehn Milliarden KI-Ärzte auf der Welt haben - von denen jeder die Gesundheit eines einzigen Menschen
            überwacht -, kann man sie alle in Sekundenbruchteilen updaten, und sie können alle
            untereinander ihre Erfahrungen mit der neuen Krankheit oder dem neuen Wirkstoff kommunizieren.
            Diese potenziellen Vorzüge von Konnektivität und Aktualisierbarkeit sind so enorm,
            dass es zumindest in einigen Arbeitsbereichen sinnvoll sein könnte, sämtliche Menschen
            durch Computer zu ersetzen, selbst wenn auf individueller Ebene manche weiterhin besser
            arbeiten als die Maschinen.
         


    Nun könnten Sie einwenden, durch den Übergang von individuellen Menschen zu einem
            Computernetzwerk würden wir die Vorzüge der Individualität verlieren. Wenn beispielsweise
            ein menschlicher Arzt eine falsche Diagnose stellt, dann tötet er nicht alle Patienten
            auf der Welt und blockiert nicht die Entwicklung aller neuen Medikamente. Wenn hingegen
            sämtliche Ärzte in Wirklichkeit nur ein einziges System sind und dieses System einen
            Fehler macht, könnten die Folgen katastrophal sein. Tatsächlich jedoch kann ein integriertes
            Computersystem die Vorzüge der Konnektivität maximieren, ohne die Vorzüge der Individualität
            zu verlieren. Man kann zahlreiche alternative Algorithmen über das gleiche Netzwerk
            laufen lassen, sodass ein Patient in einem entlegenen Urwalddorf mittels Smartphone
            Zugang nicht nur zu einem einzigen zuverlässigen Arzt hat, sondern tatsächlich zu
            100 verschiedenen KI-Ärzten, deren relative Leistung fortwährend verglichen wird. Ihnen gefällt nicht,
            was ihnen der IBM-Arzt gesagt hat? Kein Problem. Selbst wenn Sie irgendwo an den Hängen des Kilimandscharo
            gestrandet sind, können Sie problemlos den Baidu-Arzt kontaktieren und ihn um eine
            zweite Meinung bitten.
         


    Der Nutzen für die menschliche Gesellschaft dürfte jedenfalls enorm sein. KI-Ärzte könnten Milliarden Menschen eine weit bessere und billigere Gesundheitsversorgung
            bieten, insbesondere denen, die bislang überhaupt keinerlei Zugang zu medizinischer
            Versorgung hatten. Dank lernender Algorithmen und biometrischer Sensoren könnte ein
            armer Dorfbewohner in einem unterentwickelten Land über sein Smartphone eine weit
            bessere ärztliche Versorgung erhalten, als sie der reichste Mensch auf der Welt heute
            im fortschrittlichsten Krankenhaus bekommt.[]
         


    Ähnlich könnten selbstfahrende Autos den Menschen eine viel bessere Mobilität bieten
            und insbesondere die Zahl der tödlichen Unfälle reduzieren. Heute kommen fast 1,25 Millionen
            Menschen pro Jahr bei Verkehrsunfällen ums Leben (zweimal so viele wie durch Krieg,
            Kriminalität und Terrorismus zusammengenommen).[] Mehr als 90 Prozent dieser Unfälle werden durch zutiefst menschliche Irrtümer verursacht -
            jemand trinkt Alkohol und fährt, jemand tippt, während er fährt, auf dem Handy herum,
            jemand schläft am Steuer ein, jemand träumt vor sich hin, statt auf die Straße zu
            achten. Die amerikanische Behörde für Verkehrssicherheit auf Autobahnen schätzte 2012,
            dass 31 Prozent der tödlichen Unfälle in den USA durch Alkohol am Steuer, 30 Prozent durch überhöhte Geschwindigkeit und 21 Prozent
            durch abgelenkte Fahrer verursacht wurden.[] Selbstfahrende Autos werden solche Dinge nie tun. Zwar haben sie ihre ganz eigenen
            Probleme und Grenzen und manche Unfälle sind vermutlich schlicht unvermeidlich, aber
            wenn man alle menschlichen Fahrer durch Computer ersetzt, dann kann man davon ausgehen,
            dass sich die Zahl der Toten und Verletzten auf den Straßen um gut 90 Prozent reduziert.[] Mit anderen Worten: Ein Umstieg auf selbstfahrende Autos rettet wahrscheinlich jedes
            Jahr einer Million Menschen das Leben.
         


    Es wäre also schlicht verrückt, die Automatisierung in Bereichen wie Verkehr und Gesundheitsversorgung
            zu blockieren, nur um menschliche Arbeitsplätze zu retten. Denn schließlich sollten
            wir ja vor allem eines schützen, nämlich Menschen und nicht Jobs. Überflüssige Fahrer
            und Ärzte müssen sich halt eine andere Tätigkeit suchen.
         


    

      Mozart in der Maschine
            


    


    Zumindest auf kurze Sicht ist es eher unwahrscheinlich, dass künstliche Intelligenz
            und Robotik ganze Branchen vollständig vernichten. Arbeitsplätze, die eine Spezialisierung
            in einem begrenzten Spektrum an Routinetätigkeiten erfordern, werden automatisiert
            werden. Dagegen wird es deutlich schwieriger sein, in weniger durch Routine geprägten
            Jobs, die den gleichzeitigen Einsatz einer breiten Palette an Fertigkeiten verlangen
            und bei denen man es mit unvorhergesehenen Szenarien zu tun hat, Menschen durch Maschinen
            zu ersetzen. Nehmen wir zum Beispiel das Gesundheitswesen. Viele Ärzte konzentrieren
            sich fast ausschließlich darauf, Informationen zu verarbeiten: Sie sammeln medizinische
            Daten, analysieren sie und erstellen eine Diagnose. Krankenschwestern hingegen benötigen
            auch gute motorische und emotionale Fertigkeiten, um eine schmerzhafte Injektion zu
            verabreichen, einen Verband zu wechseln oder einen tobenden Patienten zu bändigen.
            Insofern wird es einen KI-Hausarzt auf unserem Smartphone Jahrzehnte früher geben als einen zuverlässigen Pflegeroboter.[] Die Branche menschlicher Pflege und Fürsorge - die sich um die Kranken, die Kinder
            und die Alten kümmert - wird vermutlich noch lange eine menschliche Bastion bleiben.
            Da die Menschen immer älter werden und immer weniger Kinder bekommen, könnte die Altenpflege
            sogar zu den am schnellsten wachsenden Bereichen auf dem Arbeitsmarkt gehören.
         


    Neben der Pflege stellt auch die Kreativität die Automatisierung vor schwer zu überwindende
            Hürden. Wir brauchen keine Menschen mehr, die uns Musik verkaufen - wir laden sie
            direkt aus dem iTunes-Store herunter -, aber die Komponisten, Musiker, Sänger und
            DJs sind nach wie vor aus Fleisch und Blut. Wir vertrauen auf ihre Kreativität, mit
            der sie nicht nur völlig neue Musik schaffen, sondern auch aus einer schwindelerregenden
            Fülle verfügbarer Möglichkeiten auswählen.
         


    Gleichwohl wird auf lange Sicht kein Arbeitsplatz absolut sicher vor der Automatisierung
            sein. Selbst Künstler sollte man auf der Rechnung haben. In der modernen Welt wird
            Kunst üblicherweise mit menschlichen Emotionen assoziiert. Wir neigen zu der Annahme,
            Künstler würden innere Seelenkräfte bündeln, und der eigentliche Zweck der Kunst sei
            es, uns mit unseren Emotionen in Verbindung zu bringen oder irgendein neues Gefühl
            in uns auszulösen. Wenn es darum geht, Kunst zu bewerten, beurteilen wir sie folglich
            gerne nach ihrer emotionalen Wirkung auf das Publikum. Wenn man aber Kunst über menschliche
            Emotionen definiert, was würde dann passieren, sobald äußere Algorithmen in der Lage
            sind, menschliche Emotionen besser als Shakespeare, Frida Kahlo oder Beyoncé zu verstehen
            und zu manipulieren?
         


    Schließlich sind Emotionen nicht irgendein geheimnisvolles Phänomen - sie sind das
            Ergebnis eines biochemischen Prozesses. Deshalb könnte in nicht allzu ferner Zukunft
            ein maschinell lernender Algorithmus die biometrischen Daten analysieren, die ihm
            von Sensoren auf und in unserem Körper zufließen, er könnte unseren Persönlichkeitstyp
            und unsere wechselnden Gemütslagen bestimmen, und er könnte berechnen, welche emotionale
            Wirkung ein bestimmtes Lied - ja sogar eine bestimmte Tonart - mit hoher Wahrscheinlichkeit
            auf uns hat.[]
         


    Von allen Kunstformen ist die Musik vermutlich am empfänglichsten für die Big-Data-Analyse,
            weil sich sowohl Input wie Output mathematisch präzise darstellen lassen. Input sind
            die mathematischen Muster von Klangwellen, Output die elektrochemischen Muster neuronaler
            Stürme. Binnen weniger Jahrzehnte könnte ein Algorithmus, der mit Millionen von musikalischen
            Erfahrungen gefüttert wurde, vorherzusagen lernen, welche Inputs zu welchen Outputs
            führen.[]
         


    Nehmen wir einmal an, Sie hatten einen heftigen Streit mit Ihrem Freund oder Ihrer
            Freundin. Der Algorithmus, der für Ihre Stereoanlage oder Ihr Soundsystem verantwortlich
            ist, wird sogleich Ihre innere emotionale Erregung erkennen, und auf der Grundlage
            dessen, was er über Sie persönlich und über menschliche Psychologie ganz allgemein
            weiß, wird er Songs spielen, die genau auf Ihre gedrückte Stimmung zugeschnitten sind
            und Ihrem Kummer entsprechen. Diese spezifischen Songs funktionieren bei anderen Menschen
            möglicherweise nicht, aber zu Ihrem Persönlichkeitstyp passen sie perfekt. Nachdem
            der Algorithmus Ihnen dabei geholfen hat, ganz tief in ihre Traurigkeit einzutauchen,
            würde er anschließend das eine Lied auf der Welt spielen, das Sie wahrscheinlich wieder
            aufheitert - vielleicht weil Ihr Unterbewusstsein es mit einer schönen Kindheitserinnerung
            in Verbindung bringt, derer Sie selbst sich gar nicht bewusst sind. Kein menschlicher
            DJ könnte je darauf hoffen, mit den Fertigkeiten einer solchen künstlichen Intelligenz
            mitzuhalten.
         


    Nun könnte man einwenden, dass die künstliche Intelligenz damit alle Zufallsfunde
            abtötet und uns in einen engen musikalischen Kokon sperrt, der durch unsere früheren
            Vorlieben und Abneigungen gesponnen wurde. Wie soll man da neue musikalische Welten
            und Stile erkunden? Kein Problem. Sie könnten den Algorithmus mühelos so anpassen,
            dass fünf Prozent seiner Auswahl vollkommen zufällig erfolgen, sodass er Sie unerwartet
            mit der Aufnahme eines indonesischen Gamelan-Ensembles, einer Rossini-Oper oder dem
            neuesten K-Pophit aus Korea beglückt. Mit der Zeit könnte die künstliche Intelligenz,
            indem sie Ihre Reaktionen registriert, das ideale Maß an Zufälligkeit bestimmen, das
            den musikalischen Entdeckerdrang optimiert, gleichzeitig aber jeden Verdruss vermeidet,
            und so würde sie also ihre Zufallsauswahl je nachdem vielleicht auf drei Prozent senken
            oder auf acht Prozent erhöhen.
         


    Ein weiterer möglicher Einwand lautet, dass unklar ist, wie der Algorithmus sein emotionales
            Ziel bestimmen könnte. Wenn Sie sich gerade mit Ihrer Freundin oder Ihrem Freund gestritten
            haben, sollte der Algorithmus dann darauf ausgerichtet sein, Sie traurig zu machen
            oder Sie heiter zu stimmen? Sollte er sich blind an einer rigiden Skala von «guten»
            und «schlechten» Emotionen orientieren? Vielleicht gibt es ja Zeiten im Leben, in
            denen es ganz gut ist, sich traurig zu fühlen? Die gleiche Frage ließe sich natürlich
            an menschliche Musiker und DJs richten. Doch mit einem Algorithmus gibt es zahlreiche interessante Lösungen für
            dieses Rätsel.
         


    Eine Option lautet, die Sache einfach dem Kunden zu überlassen. Sie können ihre Emotionen
            so festlegen, wie Sie wollen, und der Algorithmus wird Ihren Vorgaben folgen. Ob Sie
            in Selbstmitleid versinken oder Freudensprünge vollführen wollen - der Algorithmus
            wird Ihnen sklavisch folgen. Tatsächlich kann der Algorithmus vielleicht sogar lernen,
            Ihre Wünsche zu erkennen, ohne dass Sie sich dieser Wünsche explizit bewusst sind.
         


    Wenn Sie sich jedoch selbst nicht trauen, können Sie den Algorithmus so einrichten,
            dass er den Empfehlungen des Psychologen Ihres Vertrauens folgt. Wenn Ihre Freundin
            oder Ihr Freund Sie schließlich endgültig sitzen lässt, dann kann der Algorithmus
            mit Ihnen die offiziellen fünf Trauerstadien durchlaufen: Erst hilft er Ihnen zu leugnen,
            was geschehen ist, indem er Bobby McFerrins Don’t Worry, Be Happy spielt, dann facht er Ihre Wut an mit Alanis Morissettes You Oughta Know, dann ermuntert er Sie, es vielleicht noch einmal mit gutem Zureden zu versuchen
            (Jacques Brels Ne me quitte pas and Paul Youngs Come Back and Stay), ehe er Sie mit Adeles Someone Like You und Hello in die Hölle der Depression befördert und Ihnen schließlich dabei hilft, die Situation
            mit Gloria Gaynors I Will Survive zu akzeptieren.
         


    Der nächste Schritt für den Algorithmus besteht darin, nun mit den Songs und Melodien
            selbst herumzuspielen und sie leicht dahin gehend abzuändern, dass sie Ihren Marotten
            und speziellen Vorlieben entsprechen. Vielleicht mögen Sie eine ganze bestimmte Passage
            in einem ansonsten ausgezeichneten Song überhaupt nicht. Der Algorithmus weiß das,
            weil Ihr Herz einen Schlag aussetzt und ihr Oxytocin-Spiegel leicht sinkt, wenn Sie
            diese unangenehme Passage hören. Der Algorithmus könnte die schwer erträglichen Tonfolgen
            umschreiben oder einfach löschen.
         


    Auf lange Sicht können Algorithmen lernen, wie man ganze Melodien komponiert, indem
            sie mit den menschlichen Emotionen spielen, als handelte es sich dabei um eine Klaviatur.
            Mithilfe Ihrer biometrischen Daten könnten Algorithmen sogar personalisierte Melodien
            erzeugen, die Ihnen als einzigem Menschen auf der Welt wirklich gefallen.
         


    Es heißt oft, die Menschen würden Kunst deshalb lieben, weil sie sich selbst in ihr
            wiederfinden. Das kann überraschende und irgendwie auch düstere Folgen haben, wenn
            beispielsweise - sagen wir - Facebook damit beginnt, personalisierte Kunst zu schaffen,
            die auf all dem beruht, was Facebook über Sie weiß. Wenn Ihr Freund oder Ihre Freundin
            Sie verlässt, wird Facebook Sie mit einem individualisierten Song über dieses spezifische
            Miststück trösten und nicht mit einem Lied über die unbekannte Person, die Adele oder
            Alanis Morissette das Herz brach. Der Song wird Sie sogar an tatsächliche Ereignisse
            in Ihrer Beziehung erinnern, von denen niemand sonst auf der Welt etwas weiß.
         


    Natürlich könnte es sein, dass sich personalisierte Kunst nie durchsetzt, denn die
            Menschen werden vielleicht weiter lieber die gängigen Hits hören, die jedem gefallen.
            Wie soll man zu einer Melodie tanzen oder sie lauthals mitsingen, wenn niemand außer
            einem selbst sie kennt? Doch Algorithmen könnten Welthits vielleicht sogar noch besser
            produzieren als personalisierte Raritäten. Mittels riesiger biometrischer Datenbanken,
            die sich aus Millionen von Menschen speisen, könnte der Algorithmus wissen, welche
            biochemischen Knöpfe er drücken muss, um einen Welthit zu produzieren, bei dem jeder
            wie verrückt mittanzt. Wenn es bei der Kunst wirklich darum geht, menschliche Emotionen
            auszulösen (oder zu manipulieren), wird kaum ein menschlicher Musiker mit einem solchen
            Algorithmus konkurrieren können, denn der Mensch versteht deutlich weniger von dem
            Hauptinstrument, auf dem dieser spielt: dem biochemischen System des Menschen.
         


    Wird all das große Kunst zur Folge haben? Das hängt davon ab, wie man Kunst definiert.
            Wenn Schönheit im Falle der Musik tatsächlich in den Ohren des Zuhörers liegt und
            wenn der Kunde immer recht hat, dann haben biometrische Algorithmen durchaus eine
            Chance, die beste Kunst zu produzieren, die es in der Geschichte je gab. Wenn es in
            der Kunst um etwas Tiefgründigeres als menschliche Emotionen geht und wenn sie eine
            Wahrheit jenseits unserer biochemischen Vibrationen zum Ausdruck bringen soll, dann
            sind biometrische Algorithmen vielleicht keine besonders guten Künstler. Aber das
            gilt auch für die meisten Menschen. Um Zugang zum Musikmarkt zu finden und zahlreiche
            menschliche Komponisten und Interpreten zu ersetzen, müssen Algorithmen nicht gleich
            besser als Tschaikowsky sein. Es würde schon reichen, wenn sie Britney Spears hinter
            sich lassen.
         


    

      Neue Jobs?
            


    


    Der Verlust vieler traditioneller Arbeitsplätze in so gut wie allen Bereichen, von
            der Kunst bis zum Gesundheitswesen, wird zumindest zum Teil durch die Entstehung neuer
            Jobs für Menschen wettgemacht werden. Allgemeinärzte, die in erster Linie bekannte
            Krankheiten diagnostizieren und gängige Behandlungen verabreichen, werden vermutlich
            durch KI-Ärzte ersetzt werden. Aber gerade deshalb wird viel mehr Geld zur Verfügung stehen,
            mit dem man menschliche Ärzte und Labormitarbeiter dafür bezahlen kann, Grundlagenforschung
            zu betreiben und neue Medikamente oder Operationsverfahren zu entwickeln.[]
         


    Künstliche Intelligenz könnte auch noch auf andere Weise dabei helfen, neue Jobs für
            Menschen zu schaffen. Statt mit ihr in Konkurrenz zu treten, könnten sich die Menschen
            darauf konzentrieren, sich künstlicher Intelligenz zu bedienen und sie zu nutzen.
            So hat beispielsweise die Ersetzung menschlicher Piloten durch Drohnen einige Jobs
            vernichtet, aber viele neue Stellen in den Bereichen Instandhaltung, Fernsteuerung,
            Datenanalyse und Cybersecurity geschaffen. Die US-Streitkräfte brauchen 30 Menschen, damit eine unbemannte Drohne vom Typ Predator
            oder Reaper über Syrien unterwegs sein kann, und um die Fülle der von ihr gelieferten
            Informationen zu analysieren, braucht man noch einmal mindestens weitere 80 Leute.
            Im Jahr 2015 fehlten der US Air Force ausreichend ausgebildete Menschen, um all diese Positionen zu besetzen,
            und so stand man ironischerweise vor dem paradox anmutenden Problem, dass man die
            unbemannten Flugkörper nicht bemannen konnte.[]
         


    Insofern könnte der Arbeitsmarkt des Jahres 2050 durchaus durch Kooperation und nicht
            durch Konkurrenz zwischen Mensch und künstlicher Intelligenz gekennzeichnet sein.
            In Bereichen, die von der Polizeiarbeit bis zum Bankwesen reichen, könnten Teams aus
            Menschen und künstlicher Intelligenz sowohl Menschen als auch Computer übertreffen.
            Nachdem das Schachprogramm Deep Blue von IBM 1997 den damaligen Weltmeister Garri Kasparow besiegt hatte, hörten die Menschen
            nicht auf, Schach zu spielen. Vielmehr wurden menschliche Schachmeister dank Training
            mit künstlicher Intelligenz besser denn je, und zumindest eine Zeit lang schnitten
            Mannschaften aus Menschen und künstlicher Intelligenz, die man als «Kentauren» bezeichnete,
            beim Schach besser ab als Menschen und Computer. Ähnlich könnte künstliche Intelligenz
            dabei helfen, die besten Ermittler, Bankangestellten und Soldaten hervorzubringen,
            die es in der Geschichte je gab.[]
         


    Das Problematische an all diesen neuen Jobs aber ist, dass sie vermutlich ein hohes
            Maß an fachlichem Wissen erfordern und deshalb die Probleme der ungelernten Arbeitslosen
            nicht lösen werden. Neue Jobs für Menschen zu schaffen könnte sich als leichter erweisen,
            als die Menschen umzuschulen, damit sie dann tatsächlich diese Arbeitsplätze besetzen.
            Bei früheren Automatisierungswellen konnten die Beschäftigten üblicherweise von einem
            Routinejob, der keine großen Fertigkeiten erforderte, in einen anderen wechseln. 1920
            konnte ein Landarbeiter, der aufgrund der Mechanisierung der Landwirtschaft entlassen
            wurde, einen neuen Job in einer Fabrik finden, die Traktoren herstellte. 1980 konnte
            ein arbeitsloser Fabrikarbeiter als Kassierer in einem Supermarkt arbeiten. Solche
            Berufswechsel waren möglich, weil der Schritt von der Farm zur Fabrik und von der
            Fabrik zum Supermarkt nur eine begrenzte Umschulung erforderte. 2050 jedoch wird ein
            Kassierer oder ein Textilarbeiter, der seinen Job an einen Roboter verliert, kaum
            in der Lage sein, als Krebsforscher, als Drohnenpilot oder als Teil eines Teams aus
            Mensch und künstlicher Intelligenz im Bankwesen zu arbeiten. Im Ersten Weltkrieg war
            es auf zynische Weise sinnvoll, Millionen unausgebildeter Wehrpflichtiger auf die
            Schlachtfelder zu schicken, wo sie die Maschinengewehre bedienten und zu Tausenden
            starben. Ihre individuellen Fertigkeiten spielten so gut wie keine Rolle. Heute ist
            die amerikanische Luftwaffe trotz fehlender Drohnenpiloten und Datenanalysten nicht
            bereit, diese personellen Lücken mit Menschen zu füllen, die bei Walmart entlassen
            wurden. Oder würden Sie wollen, dass ein unerfahrener Rekrut eine afghanische Hochzeitsfeier
            fälschlicherweise für eine Versammlung hochrangiger Taliban hält?
         


    Trotz der Schaffung vieler neuer Jobs für Menschen könnten wir deshalb die Entstehung
            einer neuen «nutzlosen» Klasse erleben. Tatsächlich droht uns möglicherweise das Schlimmste
            beider Welten, nämlich gleichzeitig eine hohe Arbeitslosigkeit und ein Mangel an gut
            ausgebildeten Arbeitskräften. Vielen Menschen blüht womöglich das Schicksal nicht
            der Kutscher des 19. Jahrhunderts - die fortan Taxi fuhren -, sondern der damaligen
            Pferde, die mit der Zeit ganz aus dem Arbeitsmarkt gedrängt wurden.[]
         


    Überdies wird keiner der verbliebenen menschlichen Arbeitsplätze jemals vor künftiger
            Automatisierung sicher sein, denn maschinelles Lernen und Robotik werden sich weiter
            verbessern. Ein 40 Jahre alter arbeitsloser Kassierer von Walmart, dem es dank übermenschlicher
            Anstrengung gelingt, sich als Drohnenpilot neu zu erfinden, muss sich möglicherweise
            zehn Jahre später schon wieder neu erfinden, denn bis dahin wurde womöglich auch das
            Steuern der Drohnen automatisiert. Diese Volatilität wird es überdies erschweren,
            Gewerkschaften zu bilden oder Arbeitnehmerrechte zu garantieren. Schon heute zeichnen
            sich viele neue Arbeitsplätze in fortgeschrittenen Volkswirtschaften durch Befristung
            ohne Kündigungsschutz, freie Tätigkeit oder Werkverträge und kurzfristige Nebentätigkeiten
            aus.[] Wie soll man einen Beruf gewerkschaftlich organisieren, der binnen eines Jahrzehnts
            aus dem Boden schießt und wieder verschwindet?
         


    Ähnlich werden die Kentaurenteams von Mensch und Computer wahrscheinlich durch einen
            fortwährenden Kriegszustand zwischen den Menschen und den Computern charakterisiert
            sein und weniger in eine lebenslange Partnerschaft münden. Teams, die ausschließlich
            aus Menschen bestehen - wie etwa Sherlock Holmes und Dr. Watson -, entwickeln üblicherweise
            dauerhafte Hierarchien und Routinen, die Jahrzehnte Bestand haben. Doch ein menschlicher
            Ermittler, der sich mit dem Computersystem Watson von IBM zusammentut (das 2011 Berühmtheit erlangte, als es in der amerikanischen Fernsehquizshow
            Jeopardy! siegte), wird merken, dass jede Routine eine Einladung zur Disruption und jede Hierarchie
            eine Einladung zur Revolution ist. Der Assistent von gestern könnte sich in den Vorgesetzten
            von morgen verwandeln, und sämtliche Protokolle und Handbücher müssen jedes Jahr neu
            geschrieben werden.[]
         


    Ein genauerer Blick auf die Welt des Schachs erbringt vielleicht Hinweise, in welche
            Richtung sich die Dinge langfristig bewegen. Es stimmt, dass mehrere Jahre nach dem
            Sieg von Deep Blue über Kasparow die Zusammenarbeit von Mensch und Computer im Schach
            eine Blütezeit erlebte. Doch in den letzten Jahren sind Computer im Schachspiel so
            gut geworden, dass ihre menschlichen Kollegen ihren Wert verloren haben und schon
            bald völlig bedeutungslos werden könnten.
         


    Ein wichtiger Meilenstein war dabei der 7. Dezember 2017, als nicht ein Computer einen
            Menschen im Schach besiegte - das wäre nun wahrlich keine Nachricht wert gewesen -,
            sondern das Programm AlphaZero von Google über das Programm Stockfish 8 siegte. Stockfish 8
            stand 2016 ganz oben auf den Ranglisten für Computerschach. Es hatte Zugang zu Jahrhunderten
            akkumulierter menschlicher Schacherfahrung und zu Jahrzehnten Computererfahrung. Es
            konnte pro Sekunde 70 Millionen Stellungen berechnen. AlphaZero hingegen schaffte
            nur 80.000 solcher Berechnungen pro Sekunde, und seine menschlichen Schöpfer hatten
            ihm keinerlei Schachstrategien beigebracht - nicht einmal die Standarderöffnungen.
            Stattdessen nutzte AlphaZero die neuesten Prinzipien maschinellen Lernens und brachte
            sich quasi autodidaktisch Schach bei, indem es gegen sich selbst spielte. Trotzdem
            gewann der Neuling AlphaZero von 100 Partien gegen Stockfish 28, weitere 72 endeten
            mit einem Remis. Er verlor also nicht eine einzige Partie. Da AlphaZero nichts von
            Menschen gelernt hatte, wirkten viele seiner erfolgreichen Züge und Strategien auf
            Menschen unkonventionell. Man könnte sie aber durchaus als kreativ, wenn nicht gar
            als genial bezeichnen.
         


    Wollen Sie raten, wie lang AlphaZero brauchte, um Schach von Grund auf zu lernen,
            sich auf die Partien gegen Stockfisch vorzubereiten und seine genialen Instinkte zu
            entwickeln? Vier Stunden. Nein, das ist kein Tippfehler. Jahrhundertelang galt Schach
            als eine der ruhmreichen Kronen menschlicher Intelligenz. AlphaZero schaffte es binnen
            nur vier Stunden von völliger Unkenntnis zu schöpferischer Meisterschaft, und das
            ohne die Hilfe und Anleitung irgendeines Menschen.[]
         


    AlphaZero ist nicht die einzige fantasiebegabte und ideenreiche Software da draußen.
            Viele Programme übertreffen heute regelmäßig menschliche Schachspieler nicht nur bei
            den schlichten Rechenkapazitäten, sondern auch in Sachen Kreativität. Bei Schachturnieren,
            an denen nur Menschen teilnehmen, müssen die Schiedsrichter ständig darauf achten,
            dass die Spieler nicht betrügen, indem sie sich insgeheim Hilfe von Computern holen.
            Diese Betrüger lassen sich unter anderem dadurch aufspüren, dass man das Ausmaß an
            Originalität analysiert, das sie an den Tag legen. Wenn sie einen ungewöhnlich kreativen
            Zug machen, hegen die Schiedsrichter oft den Verdacht, dass es sich dabei möglicherweise
            nicht um Menschenwerk, sondern um den Zug eines Computers handelt. Zumindest im Schach
            ist Kreativität also bereits das Markenzeichen von Computern und weniger von Menschen!
            Wenn somit Schach unser Kanarienvogel im Bergwerksstollen ist, so sollten wir gebührend
            gewarnt sein, dass der Kanarienvogel stirbt. Was heute mit Schachteams aus Mensch
            und künstlicher Intelligenz passiert, könnte schon bald auch ähnlich gearteten Teams
            in den Bereichen Polizei, Medizin und Bankwesen blühen.[]
         


    Die Schaffung neuer Arbeitsplätze und die Umschulung von Menschen für diese Jobs wird
            folglich keine einmalige Sache sein. Die KI-Revolution wird keine klassische Wasserscheide sein, nach der der Arbeitsmarkt wieder
            in ein neues Gleichgewicht kommt. Wir werden es vielmehr mit einer Kaskade immer größerer
            Disruption zu tun haben. Schon heute gehen Arbeitnehmer kaum mehr davon aus, dass
            sie ihr ganzes Leben an einem Arbeitsplatz verbringen werden.[] 2050 dürfte nicht nur die Vorstellung «ein Job fürs ganze Leben», sondern sogar
            die Vorstellung «ein Beruf fürs ganze Leben» heillos veraltet sein.
         


    Selbst wenn wir fortwährend neue Jobs erfinden und Arbeitskräfte umschulen könnten,
            müssen wir uns fragen, ob der durchschnittliche Mensch das emotionale Durchhaltevermögen
            besitzt, das man für ein Leben mit solch unablässigen Umwälzungen braucht. Veränderung
            ist immer mit Belastungen verbunden, und die hektische Welt des frühen 21. Jahrhunderts
            hat zu einer globalen Stressepidemie geführt.[] Wenn die Volatilität des Arbeitsmarkts und der individuellen Lebensläufe weiter
            zunimmt, werden die Menschen das verkraften? Wir brauchen dafür vermutlich weitaus
            effektivere Stressbewältigungsmethoden - die von Medikamenten über Neurofeedback bis
            zur Meditation reichen -, um zu verhindern, dass der Kopf des Sapiens schlappmacht.
            Bis 2050 könnte nicht nur aufgrund eines absoluten Mangels an Arbeitsplätzen oder
            mangels entsprechender Ausbildung eine «nutzlose» Klasse entstehen, sondern auch wegen
            ungenügender mentaler Widerstandskraft.
         


    Natürlich sind die hier skizzierten Szenarien großteils bloße Spekulation. Zu der
            Zeit, da ich dies schreibe - Anfang 2018 -, hat die Automatisierung zahlreiche Branchen
            in Aufruhr versetzt, aber sie hatte bislang keine Massenarbeitslosigkeit zur Folge.
            In vielen Ländern wie etwa den USA befindet sich die Arbeitslosigkeit im Gegenteil auf einem historischen Tiefstand.
            Niemand kann mit Sicherheit sagen, welche Auswirkungen maschinelles Lernen und Automatisierung
            zukünftig auf verschiedene Berufe haben werden, und auch der Zeitplan der einschlägigen
            Entwicklungen ist extrem schwer einzuschätzen, weil sie nicht zuletzt von politischen
            Entscheidungen und kulturellen Traditionen abhängen, nicht nur von rein technologischen
            Durchbrüchen. Selbst wenn sich also selbstfahrende Autos als sicherer und billiger
            als menschliche Fahrer erwiesen haben, könnten Politiker und Verbraucher gleichwohl
            die Veränderung für Jahre, vielleicht sogar Jahrzehnte blockieren.
         


    Das ist allerdings kein Grund, sich beruhigt zurückzulehnen. Es ist sogar gefährlich,
            einfach anzunehmen, es werde genug neue Jobs geben, die etwaige Verluste kompensieren.
            Die Tatsache, dass das bei früheren Automatisierungswellen der Fall war, ist absolut
            keine Garantie dafür, dass es unter den völlig veränderten Umständen des 21. Jahrhunderts
            erneut so sein wird. Die potenziellen gesellschaftlichen und politischen Verwerfungen
            sind so alarmierend, dass wir die Wahrscheinlichkeit einer systemischen Massenarbeitslosigkeit
            selbst dann sehr ernst nehmen sollten, wenn sie nur gering ist.
         


    Im 19. Jahrhundert schuf die industrielle Revolution neue Bedingungen und Probleme,
            mit denen keines der bestehenden gesellschaftlichen, wirtschaftlichen und politischen
            Modelle fertig wurde. Feudalismus, Monarchie und traditionelle Religionen waren nicht
            geeignet, mit industriellen Metropolen, Millionen entwurzelten Arbeitern oder dem
            sich fortwährend verändernden Charakter der modernen Ökonomie fertig zu werden. Folglich
            musste die Menschheit völlig neue Modelle entwickeln - liberale Demokratien, kommunistische
            Diktaturen und faschistische Regime -, und es bedurfte mehr als eines Jahrhunderts
            voll schrecklicher Kriege und Revolutionen, um mit diesen Modellen zu experimentieren,
            die Spreu vom Weizen zu trennen und die besten Lösungen umzusetzen. Kinderarbeit in
            Kohlebergwerken, wie Charles Dickens sie beschrieben hat, der Erste Weltkrieg und
            die große Hungersnot in der Ukraine 1932/33 bildeten nur einen kleinen Teil des Lehrgelds,
            das die Menschheit zu zahlen hatte.
         


    Die Herausforderung, vor die wir uns im 21. Jahrhundert durch Informationstechnologie
            und Biotechnologie gestellt sehen, ist vermutlich viel größer als die Herausforderungen,
            die in einer früheren Epoche Dampfmaschinen, Eisenbahnen und Elektrizität darstellten.
            Und angesichts der ungeheuren Zerstörungskraft unserer Zivilisation können wir uns
            weitere gescheiterte Modelle, Weltkriege und blutige Revolutionen gar nicht leisten.
            Dieses Mal nämlich könnten die scheiternden Modelle zu Atomkriegen, genmanipulierten
            Ungeheuern und einem vollständigen Zusammenbruch der Biosphäre führen. Folglich müssen
            wir uns heute besser schlagen als damals im Umgang mit der industriellen Revolution.
         


    

      Von der Ausbeutung zur Bedeutungslosigkeit
            


    


    Potenzielle Lösungen lassen sich in drei Hauptkategorien fassen: Was können wir tun,
            um den Verlust von Arbeitsplätzen zu vermeiden? Was können wir tun, um genügend neue
            Jobs zu schaffen? Und was können wir tun, wenn trotz aller Anstrengungen die Arbeitsplatzverluste
            die neu geschaffenen Jobs deutlich übersteigen?
         


    Arbeitsplatzverluste völlig zu verhindern ist eine wenig attraktive und vermutlich
            unhaltbare Strategie, denn sie bedeutet, das ungeheure positive Potenzial, das künstliche
            Intelligenz und Robotik bieten, preiszugeben. Trotzdem könnten sich Regierungen dazu
            entschließen, das Tempo der Automatisierung bewusst zu drosseln, um die damit verbundenen
            Erschütterungen abzumildern und Zeit für Anpassungen zu gewinnen. Technologie ist
            niemals deterministisch, und die Tatsache, dass man etwas tun kann, bedeutet nicht,
            dass man es auch tun muss. Staatliche Regulierung kann neue Technologien erfolgreich
            blockieren, selbst wenn sie kommerziell wichtig und wirtschaftlich lukrativ sind.
            So verfügten wir beispielsweise jahrzehntelang über die Technologie, um einen Markt
            für menschliche Organe zu schaffen, mitsamt menschlichen «Körperfarmen» in unterentwickelten
            Ländern und einer schier unersättlichen Nachfrage vonseiten verzweifelter reicher
            Käufer. Solche «Körperfarmen» könnten gut und gerne Hunderte Milliarden Dollar wert
            sein. Doch Regulierungen haben den freien Handel mit menschlichen Körperteilen verhindert,
            und obwohl es einen Schwarzmarkt für Organe gibt, ist dieser weitaus kleiner und begrenzter,
            als man das erwarten könnte.[]
         


    Wenn wir das Tempo des Wandels drosseln, kann uns das Zeit verschaffen, um ausreichend
            Jobs zu generieren, die einen Großteil der Verluste ersetzen. Doch wie schon erwähnt,
            wird kreatives Unternehmertum hierbei von einer Revolution in Bildung und Psychologie
            begleitet sein müssen. Wenn wir davon ausgehen, dass die neuen Arbeitsplätze nicht
            einfach nur staatlich alimentierte Ruhepöstchen sind, werden sie vermutlich ein hohes
            Maß an Fachwissen verlangen, und da sich künstliche Intelligenz weiter verbessert,
            werden menschliche Beschäftigte immer wieder neue Fertigkeiten erlernen und den Beruf
            wechseln müssen. Regierungen werden eingreifen müssen, indem sie einen Sektor für
            lebenslange Bildung subventionieren und zugleich ein soziales Sicherungsnetz für die
            unvermeidlichen Übergangszeiten zur Verfügung stellen. Wenn eine 40 Jahre alte ehemalige
            Drohnenpilotin drei Jahre braucht, um sich als Designerin virtueller Welten neu zu
            erfinden, braucht sie jede Menge staatliche Unterstützung, um sich und ihre Familie
            in dieser Zeit durchzubringen. (Dieses Muster wird gegenwärtig in Skandinavien ausprobiert,
            wo Regierungen dem Leitsatz «Arbeitskräfte schützen, nicht Arbeitsplätze» folgen.)
         


    Doch selbst bei ausreichender staatlicher Unterstützung ist alles andere als klar,
            ob Milliarden Menschen sich immer wieder neu erfinden können, ohne ihr seelisches
            Gleichgewicht zu verlieren. Wenn somit trotz all unserer Bemühungen ein beträchtlicher
            Teil der Menschheit aus dem Arbeitsmarkt gedrängt wird, müssen wir neue Modelle für
            Post-Arbeitsgesellschaften, Post-Arbeitsökonomien und Post-Arbeitspolitik erkunden.
            Der erste Schritt besteht darin, ehrlich anzuerkennen, dass die gesellschaftlichen,
            wirtschaftlichen und politischen Modelle, die wir aus der Vergangenheit geerbt haben,
            angesichts dieser Herausforderung ungeeignet sind.
         


    Nehmen wir beispielsweise den Kommunismus. Da die Automatisierung das kapitalistische
            System in seinen Grundfesten zu erschüttern droht, könnte man annehmen, dass der Kommunismus
            ein Comeback erlebt. Doch der Kommunismus war nicht dafür gemacht, eine derartige
            Krise für sich zu nutzen. Der Kommunismus des 20. Jahrhunderts ging davon aus, dass
            die Arbeiterklasse von zentraler Bedeutung für die Wirtschaft ist, und kommunistische
            Denker versuchten dem Proletariat beizubringen, wie es seine ungeheure wirtschaftliche
            Macht in politische Macht übersetzen konnte. Der politische Plan der Kommunisten sah
            eine Revolution der Arbeiterklasse vor. Welche Relevanz haben diese Lehren, wenn die
            Massen ihren ökonomischen Wert verlieren und deshalb weniger gegen ihre Ausbeutung
            als vielmehr gegen ihre Bedeutungslosigkeit kämpfen müssen? Wie bricht man eine Revolution
            der Arbeiterklasse vom Zaun, wenn es gar keine Arbeiterklasse mehr gibt?
         


    Einige mögen der Ansicht sein, die Menschen würden ökonomisch nie irrelevant werden,
            denn selbst wenn sie am Arbeitsplatz nicht mit künstlicher Intelligenz konkurrieren
            können, so werden sie doch stets als Verbraucher vonnöten sein. Es ist jedoch alles
            andere als sicher, dass die künftige Ökonomie uns zumindest noch als Konsumenten brauchen
            wird. Auch das könnten Maschinen und Computer übernehmen. Theoretisch ist eine Ökonomie
            denkbar, in der ein Bergbauunternehmen Eisenerz produziert und an ein Roboterunternehmen
            verkauft, das Roboterunternehmen wiederum produziert und verkauft Roboter an das Bergbauunternehmen,
            das mehr Eisenerz abbaut, das wiederum dazu verwendet wird, mehr Roboter zu produzieren,
            usw. Diese Unternehmen können wachsen und bis in die unendlichen Weiten des Alls expandieren,
            und alles, was sie dafür brauchen, sind Roboter und Computer - sie brauchen Menschen
            nicht einmal mehr dafür, dass diese ihre Produkte kaufen.
         


    Tatsächlich fungieren Computer und Algorithmen schon heute nicht mehr nur als Produzenten,
            sondern auch als Kunden. An der Börse beispielsweise werden Algorithmen allmählich
            zu den wichtigsten Käufern von Anleihen, Aktien und Rohstoffen. Ähnlich ist es in
            der Werbebranche, auch dort ist der wichtigste aller Kunden ein Algorithmus: der Suchmaschinenalgorithmus
            von Google. Wenn Menschen Webseiten entwerfen, dann orientieren sie sich häufig an
            den Vorlieben des Google’schen Suchalgorithmus und nicht an denen irgendeines Menschen.
         


    Algorithmen verfügen offenkundig über kein Bewusstsein, und so können sie anders als
            menschliche Konsumenten das, was sie kaufen, nicht genießen, und ihre Entscheidungen
            sind nicht durch Wahrnehmungen und Emotionen bestimmt. Der Suchalgorithmus von Google
            kann Eiscreme nicht schmecken. Doch Algorithmen wählen Dinge auf der Basis ihrer internen
            Berechnungen und eingebauten Präferenzen aus, und diese Präferenzen prägen zunehmend
            unsere Welt. Der Google’sche Algorithmus hat einen sehr feinen und ausgeklügelten
            Geschmackssinn, wenn es darum geht, die Webseiten von Eisverkäufern zu «ranken», und
            die erfolgreichsten Eisverkäufer auf der Welt sind diejenigen, die der Google-Algorithmus
            ganz oben aufführt - und nicht diejenigen, die das leckerste Eis produzieren.
         


    Ich weiß das aus persönlicher Erfahrung. Wenn ich ein Buch schreibe, bitten mich die
            Verleger um eine Kurzbeschreibung des Inhalts, die sie dann für Werbung auf ihrer
            Website nutzen. Sie haben dafür einen Fachmann, der das, was ich schreibe, den Vorlieben
            des Google-Algorithmus anpasst. Der Experte schaut sich meinen Text an und sagt dann:
            «Verwende nicht dieses Wort, sondern lieber jenes. Damit finden wir mehr Beachtung
            beim Google-Algorithmus.» Und wir wissen: Wenn wir die Aufmerksamkeit des Algorithmus
            erregen, dann ist uns die Aufmerksamkeit der Menschen sicher.
         


    Wenn also Menschen weder als Produzenten noch als Konsumenten benötigt werden, was
            wird dann ihr physisches Überleben und ihr psychisches Wohlergehen garantieren? Wir
            können nicht warten, bis die Krise voll zum Ausbruch kommt, bevor wir nach Antworten
            suchen. Bis dahin wird es zu spät sein. Um mit den beispiellosen technologischen und
            ökonomischen Verwerfungen des 21. Jahrhunderts fertig zu werden, müssen wir so bald
            wie möglich neue gesellschaftliche und wirtschaftliche Modelle entwerfen. Diese Modelle
            sollten sich vor allem an einem Prinzip orientieren, nämlich Menschen und nicht Arbeitsplätze
            zu schützen. Viele Jobs sind öde Plackerei und gar nicht wert, dass man sie rettet.
            Kassierer zu sein ist niemandes Lebenstraum. Wir sollten uns deshalb darauf konzentrieren,
            die Grundbedürfnisse der Menschen zu befriedigen und ihren gesellschaftlichen Status
            und ihr Selbstwertgefühl zu schützen.
         


    Ein Modell, das zunehmend Beachtung findet, ist das allgemeine bzw. bedingungslose
            Grundeinkommen. Es sieht vor, dass Regierungen die Milliardäre und Unternehmen, die
            die Algorithmen und Roboter kontrollieren, besteuern und das Geld dafür verwenden,
            jedem Menschen ein großzügiges Einkommen zu zahlen, das seine oder ihre Grundbedürfnisse
            abdeckt. Das, so glaubt man, werde den Arbeitsplatzverlust und die wirtschaftliche
            Entwurzelung der Armen abfedern und gleichzeitig die Reichen vor dem Volkszorn schützen.[]
         


    Eine verwandte Idee schlägt vor, das Spektrum menschlicher Tätigkeiten, die als «Arbeit»
            gelten, zu erweitern. Gegenwärtig kümmern sich Milliarden Eltern um ihre Kinder, Nachbarn
            geben aufeinander acht, und Bürger organisieren Gemeinschaften, ohne dass diese wertvollen
            Tätigkeiten als «Arbeit» anerkannt wären. Möglicherweise müssen wir einen Schalter
            in unserem Kopf umlegen und anerkennen, dass Kindererziehung vermutlich die wichtigste
            und herausforderndste Tätigkeit auf dieser Welt ist. Wenn dem so ist, wird es keinen
            Mangel an Arbeit geben, selbst wenn Computer und Roboter sämtliche Fahrer, Bankangestellten
            und Anwälte ersetzen. Die Frage dabei lautet natürlich, wer diesen neu anerkannten
            Jobs einen Wert zuschreibt und für ihre Bezahlung aufkommt. Da wir davon ausgehen
            können, dass sechs Monate alte Babys ihren Müttern und Vätern kein Gehalt zahlen,
            wird die Regierung das vermutlich selbst übernehmen müssen. Wenn wir zudem annehmen,
            dass diese Gehälter alle Grundbedürfnisse einer Familie abdecken sollen, wird am Ende
            etwas stehen, das sich nicht allzu sehr vom bedingungslosen Grundeinkommen unterscheidet.
         


    Alternativ könnten Regierungen, statt ein Einkommen zu zahlen, allgemeine grundlegende
            Dienstleistungen subventionieren. Statt Menschen Geld zu geben, die damit dann kaufen,
            wonach ihnen der Sinn steht, könnte die Regierung kostenlose Bildung, kostenlose Gesundheitsversorgung,
            kostenlosen öffentlichen Nahverkehr usw. finanzieren. Das ist denn auch die utopische
            Vision des Kommunismus. Mag der kommunistische Plan, eine Revolution der Arbeiterklasse
            anzuzetteln, auch tatsächlich veraltet sein, aber warum sollten wir nicht weiter versuchen,
            das kommunistische Ziel mit anderen Mitteln zu verwirklichen?
         


    Es lässt sich darüber streiten, ob es besser ist, die Menschen mit einem allgemeinen
            Grundeinkommen (das kapitalistische Paradies) oder allgemeinen Grunddienstleistungen
            (das kommunistische Paradies) zu versorgen. Beide Optionen haben ihre Vorzüge und
            ihre Nachteile. Doch ganz gleich, für welches Paradies wir uns entscheiden, besteht
            das eigentliche Problem darin, zu definieren, was «allgemein» und «Grundsicherung»
            eigentlich bedeuten.
         


    

      Was heißt allgemein?
            


    


    Wenn die Menschen von allgemeiner Grundunterstützung sprechen - ob in Gestalt eines
            Einkommens oder von Dienstleistungen -, dann meinen sie üblicherweise eine nationale
            Grundsicherung. Bislang waren alle Initiativen für ein allgemeines Grundeinkommen
            national oder kommunal begrenzt. Im Januar 2017 begann Finnland mit einem auf zwei
            Jahre angelegten Experiment, bei dem man 2000 arbeitslosen Finnen 560 Euro im Monat
            zahlt, unabhängig davon, ob sie Arbeit finden oder nicht. Ähnliche Experimente laufen
            in der kanadischen Provinz Ontario, in der italienischen Stadt Livorno und in mehreren
            niederländischen Städten.[] (2016 lehnten die Schweizer in einer Volksabstimmung die Einführung eines nationalen
            Grundeinkommens ab.)[]
         


    Das Problem an solchen nationalen und kommunalen Plänen jedoch ist, dass die Hauptopfer
            der Automatisierung vermutlich nicht in Finnland, Ontario, Livorno oder Amsterdam
            leben. Die Globalisierung hat dazu geführt, dass Menschen in einem Land vollständig
            von Märkten in anderen Ländern abhängig sind, doch die Automatisierung könnte große
            Teile dieses globalen Handelsnetzes auftrennen, mit verheerenden Folgen für die schwächsten
            Glieder. Im 20. Jahrhundert erfuhren Entwicklungsländer, denen es an natürlichen Ressourcen
            fehlte, wirtschaftlichen Fortschritt hauptsächlich dadurch, dass sie die billige Arbeitskraft
            ihrer ungelernten Arbeiter verkauften. Heute verdienen Millionen von Bangladeschi
            ihren Lebensunterhalt damit, dass sie Kleidung produzieren und sie an Kunden in den
            Vereinigten Staaten oder in Europa verkaufen, während die Menschen in Bangalore ihr
            Geld in Callcentern verdienen, die sich mit den Beschwerden amerikanischer und europäischer
            Kunden befassen.[]
         


    Mit dem Aufkommen von künstlicher Intelligenz, Robotern und 3D-Druckern dürfte billige
            ungelernte Arbeit deutlich an Bedeutung verlieren. Statt ein Hemd in Dhaka produzieren
            zu lassen und es von dort in die USA oder nach Europa zu transportieren, könnten wir einen Code für das Hemd online bei
            Amazon erwerben und es in New York oder Berlin drucken. Die Läden von Zara und Prada
            auf der Fifth Avenue oder auf dem Berliner Ku’damm könnten ersetzt werden durch 3D-Druckzentren
            in Brooklyn oder Charlottenburg, und einige Leute haben einen solchen Drucker vielleicht
            sogar zu Hause. Und statt einen Kundenservice in Bangalore anzurufen, um sich über
            Ihren Drucker zu beschweren, könnten Sie mit einem KI-Repräsentanten in der Google-Cloud sprechen (dessen Akzent und Stimmlage auf Ihre
            Vorlieben zugeschnitten sind). Die erneut arbeitslosen Textilarbeiter und Callcenter-Beschäftigten
            in Dhaka und Bangalore verfügen nicht über die notwendige Bildung, um fortan schicke
            Hemden zu entwerfen oder Computerprogramme zu schreiben - wie also sollen sie überleben?
         


    Wenn tatsächlich künstliche Intelligenz und 3D-Drucker die Aufgaben der Menschen in
            Bangladesch und Bangalore übernehmen, dann werden die Einnahmen, die zuvor nach Südasien
            flossen, nun die Schatullen einiger weniger Techgiganten in Kalifornien füllen. Statt
            dass das Wirtschaftswachstum die Situation überall auf der Welt verbessert, könnten
            wir erleben, wie in Hightechzentren wie dem Silicon Valley immenser neuer Reichtum
            entsteht, während viele Entwicklungsländer kollabieren.
         


    Natürlich könnten einige aufstrebende Volkswirtschaften - darunter Indien und Bangladesch -
            schnell genügend Fortschritte machen, um zu den Gewinnern zu gehören. Wenn sie ausreichend
            Zeit dafür haben, könnten die Kinder oder Enkel von Textilarbeitern und Telefonisten
            durchaus die Ingenieure und Unternehmer werden, die Computer und 3D-Drucker bauen
            und besitzen. Doch die Zeit für einen solchen Übergang wird knapp. In der Vergangenheit
            diente billige ungelernte Arbeit als sichere Brücke über die globale ökonomische Kluft,
            und selbst wenn ein Land nur langsam vorankam, konnte es davon ausgehen, irgendwann
            auf der sicheren Seite zu sein. Die richtigen Schritte zu unternehmen war wichtiger
            als das Tempo des Fortschritts. Doch nun ist die Brücke ins Wanken geraten, und schon
            bald könnte sie zusammenbrechen. Diejenigen, die sie bereits überquert haben - die
            von billiger Arbeit zu Branchen für Hochqualifizierte aufgestiegen sind -, werden
            vermutlich keine Probleme bekommen. Aber diejenigen, die hinterherhinken, stecken
            möglicherweise auf der falschen Seite der Kluft fest und verfügen über keinerlei Möglichkeiten,
            sie zu überqueren. Was macht man, wenn niemand mehr die eigenen billigen, unqualifizierten
            Arbeitskräfte braucht und man andererseits nicht über die Ressourcen verfügt, um ein
            gutes Bildungssystem aufzubauen und ihnen neue Fertigkeiten beizubringen?[]
         


    Welches Schicksal also blüht den Nachzüglern? Amerikanische Wähler könnten möglicherweise
            übereinstimmend der Meinung sein, dass die Steuern, die Amazon und Google für ihre
            US-Geschäfte zahlen, dazu verwendet werden, arbeitslosen Bergarbeitern in Pennsylvania
            und beschäftigungslosen Taxifahrern in New York Stipendien oder kostenlose Dienstleistungen
            zu bezahlen. Wären aber amerikanische Wähler auch dafür, mit diesen Steuern arbeitslose
            Menschen an Orten zu unterstützen, die Präsident Trump als «Drecksloch-Länder» bezeichnet
            hat?[] Wenn Sie das tatsächlich glauben, dann können Sie genauso gut davon ausgehen, dass
            der Weihnachtsmann und der Osterhase das Problem lösen werden.
         


    

      Was heißt Grundsicherung?
            


    


    Allgemeine Grundsicherung soll sich um die menschlichen Grundbedürfnisse kümmern,
            doch eine allgemein akzeptierte Definition dafür gibt es nicht. Aus rein biologischer
            Perspektive braucht ein Sapiens gerade einmal 1500 bis 2500 Kalorien pro Tag, um zu
            überleben. Alles darüber hinaus ist Luxus. Doch jenseits dieser biologischen Armutsgrenze
            definierte jede Kultur in der Geschichte zusätzliche Bedürfnisse als grundlegend.
            Im mittelalterlichen Europa galt der Zugang zu Gottesdiensten als wichtiger als Nahrungsmittel,
            denn er trug für die unsterbliche Seele statt für den vergänglichen Körper Sorge.
            Im heutigen Europa gelten anständige Bildung und Gesundheitsversorgung als menschliche
            Grundbedürfnisse, und einige vertreten sogar die Ansicht, dass der Zugang zum Internet
            heute für jeden Menschen, ob Mann, Frau oder Kind, essenziell ist. Wenn sich die Vereinigte
            Weltregierung im Jahr 2050 darauf verständigt, Google, Amazon, Baidu und Tencent zu
            besteuern, um jedem Menschen auf Erden eine Grundversorgung zu gewähren - in Dhaka
            genauso wie in Detroit -, wie wird sie dann «grundlegend» definieren?
         


    Was gehört beispielsweise zu einer Grundbildung? Nur Lesen und Schreiben oder auch
            das Programmieren von Computern und das Geigenspiel? Nur sechs Jahre Grundschule oder
            alles bis zur Promotion? Und wie sieht es mit der Gesundheitsversorgung aus? Wenn
            der medizinische Fortschritt es bis 2050 möglich macht, Alterungsprozesse zu verlangsamen
            und die Lebensspanne der Menschen deutlich zu verlängern, werden die neuen Behandlungsmethoden
            dann allen zehn Milliarden Menschen auf dem Planeten zur Verfügung stehen oder nur
            ein paar wenigen Milliardären? Wenn die Biotechnologie es Eltern ermöglicht, ihre
            Kinder «upzugraden», gilt dies dann als menschliches Grundbedürfnis, oder müssen wir
            erleben, wie sich die Menschheit in verschiedene biologische Kasten aufspaltet, bei
            denen reiche Übermenschen über Fähigkeiten verfügen, die diejenigen des armen Homo sapiens weit übersteigen?
         


    Ganz gleich wie man menschliche Grundbedürfnisse definiert, werden die Menschen sie
            für selbstverständlich halten, sobald sie jedem kostenlos zur Verfügung stehen, und
            anschließend werden sich heftige gesellschaftliche Konkurrenzkämpfe und politische
            Auseinandersetzungen auf nichtgrundlegende Luxusdinge konzentrieren - seien das schicke
            selbstfahrende Autos, der Zugang zu Virtual-Reality-Parks oder verbesserte, genetisch
            manipulierte Körper. Wenn aber die beschäftigungslosen Massen über keine ökonomischen
            Aktiva verfügen, lässt sich nur schwer ausmachen, wie sie je darauf hoffen sollten,
            solche Luxusdinge zu erwerben. In der Folge wird die Kluft zwischen den Reichen (den
            Managern von Tencent und den Aktionären von Google) und den Armen (denen, die von
            einem allgemeinen Grundeinkommen abhängig sind) nicht nur größer, sondern letztlich
            unüberbrückbar werden.
         


    Wenn somit irgendeine Form von allgemeiner Unterstützung armen Menschen im Jahr 2050
            eine deutlich bessere Gesundheitsversorgung und Bildung als heute zuteil werden lässt,
            könnten diese Menschen trotzdem weiter äußerst wütend über die globale Ungleichheit
            und den Mangel an sozialer Mobilität sein. Die Menschen werden das Gefühl haben, dass
            das System gegen sie arbeitet, dass die Regierung nur den Superreichen dient und dass
            die Zukunft für sie und ihre Kinder noch schlimmer sein wird.[]
         


    Homo sapiens ist einfach nicht gemacht für Zufriedenheit. Das Glück des Menschen hängt weniger
            von objektiven Zuständen und stärker von den eigenen Erwartungen ab. Erwartungen neigen
            jedoch dazu, sich der Lage anzupassen, unter anderem auch der Situation anderer Menschen. Wenn sich die Dinge verbessern, wachsen auch die Erwartungen, und in der Folge führen
            selbst dramatische Verbesserungen dazu, dass wir unzufriedener sind als zuvor. Wenn
            eine allgemeine Grundunterstützung die objektive Lage des Durchschnittsmenschen im
            Jahr 2050 verbessern soll, so besteht eine gute Chance, dass das gelingt. Wenn sie
            jedoch die Menschen subjektiv zufriedener mit ihrem Los machen und gesellschaftliche
            Unzufriedenheit verhindern soll, wird sie vermutlich scheitern.
         


    Will eine allgemeine Grundunterstützung ihre Ziele wirklich erreichen, wird sie durch
            einige sinnvolle Aktivitäten ergänzt werden müssen, die vom Sport bis zur Religion
            reichen. Das bislang vielleicht erfolgreichste Experiment, wie man in einer Post-Arbeitswelt
            ein zufriedenes Leben führt, lässt sich in Israel besichtigen. Dort arbeiten rund
            50 Prozent der ultraorthodoxen jüdischen Männer nie. Sie widmen ihr Leben dem Studium
            der heiligen Schriften und dem Vollzug religiöser Rituale. Sie und ihre Familien leiden
            zum Teil deshalb keinen Hunger, weil die Frauen oft arbeiten, zum Teil aber auch,
            weil die Regierung sie großzügig subventioniert und ihnen kostenlose Dienstleistungen
            zukommen lässt, damit es ihnen nicht an den grundlegenden Dingen des Lebens fehlt.
            Wir haben es hier also mit einer allgemeinen Grundunterstützung avant la lettre zu tun.[]
         


    Diese ultraorthodoxen jüdischen Männer sind zwar arm und arbeitslos, doch in allen
            Umfragen bekunden sie ein höheres Maß an Lebenszufriedenheit als jeder andere Teil
            der israelischen Gesellschaft. Das hat mit der Stärke ihres Gemeinschaftsgefühls ebenso
            zu tun wie mit dem tieferen Sinn, den sie im Schriftstudium und in den Glaubensritualen
            finden. Ein kleiner Raum voller jüdischer Männer, die über den Talmud diskutieren,
            könnte mehr Freude, Engagement und Erkenntnis verschaffen als eine riesige Textilfabrik
            voller hart arbeitender Tagelöhner. In globalen Umfragen zur Lebenszufriedenheit rangiert
            Israel gewöhnlich relativ weit oben, was zum Teil mit diesen arbeitslosen armen Menschen
            zu tun hat.[]
         


    Säkulare Israelis beklagen sich oft bitterlich darüber, dass die Ultraorthodoxen nicht
            genug zur Gesellschaft beitragen und von der harten Arbeit anderer Menschen leben.
            Säkulare Israelis neigen auch zu der Ansicht, die ultraorthodoxe Lebensweise sei nicht
            nachhaltig, insbesondere da ultraorthodoxe Familien durchschnittlich sieben Kinder
            haben.[] Früher oder später wird der Staat nicht mehr in der Lage sein, so viele beschäftigungslose
            Menschen zu unterstützen, und die Ultraorthodoxen werden sich eine Arbeit suchen müssen.
            Es könnte aber auch genau umgekehrt sein. Wenn Roboter und künstliche Intelligenz
            die Menschen aus dem Arbeitsmarkt drängen, können die ultraorthodoxen Juden als das
            Modell der Zukunft und nicht als Fossil aus der Vergangenheit gelten. Das heißt nicht,
            dass jeder zu einem orthodoxen Juden werden und zum Talmudstudium in die Jeschiwas
            gehen wird, aber im Leben aller Menschen könnte die Suche nach Sinn und nach Gemeinschaft
            die Suche nach einem Arbeitsplatz in den Hintergrund drängen.
         


    Wenn es uns gelingt, ein allgemeines wirtschaftliches Sicherungsnetz mit starken Gemeinschaften
            und sinnvollen Tätigkeiten zu verknüpfen, könnte sich die Tatsache, dass wir unsere
            Arbeit an Algorithmen verlieren, in Wirklichkeit als Segen erweisen. Ein deutlich
            furchterregenderes Szenario ist allerdings, dass wir die Kontrolle über unser Leben
            verlieren. Ungeachtet der drohenden Massenarbeitslosigkeit sollten wir uns weit mehr
            Gedanken machen, dass sich die Macht von den Menschen auf die Algorithmen verlagert,
            was den noch verbliebenen Glauben an die liberale Erzählung endgültig zerstören und
            dem Aufstieg digitaler Diktaturen Tür und Tor öffnen könnte.
         


  




  

    

      3


      Freiheit
            


      Big Data is watching you


    


    Die liberale Erzählung hat die menschliche Freiheit zu ihrem obersten Wert erhoben.
            Sie behauptet, alle Macht leite sich letztlich aus dem freien Willen individueller
            Menschen her, wie er in deren Gefühlen, Wünschen und Entscheidungen zum Ausdruck komme.
            In der Politik glaubt der Liberalismus, dass der Wähler am besten weiß, was gut und
            richtig ist. Er setzt deshalb auf demokratische Wahlen. In der Wirtschaft ist der
            Liberalismus der Ansicht, der Kunde habe immer recht. Er preist deshalb die Prinzipien
            des freien Marktes. In persönlichen Fragen ermutigt der Liberalismus die Menschen,
            auf sich selbst zu hören, sich selbst gegenüber ehrlich zu sein und ihrem Herzen zu
            folgen - solange sie damit nicht die Freiheiten anderer einschränken. Diese persönliche
            Freiheit findet ihren Ausdruck in den Menschenrechten.
         


    Im politischen Diskurs des Westens wird der Begriff «liberal» heute mitunter in einem
            deutlich engeren parteipolitischen Sinne verwendet, um diejenigen zu bezeichnen, die
            bestimmte Anliegen wie die Homo-Ehe, strenge Waffengesetze und Abtreibung unterstützen.
            Doch auch die meisten sogenannten Konservativen zeichnen sich im Allgemeinen durch
            eine liberale Weltsicht aus. Insbesondere in den USA sollten Republikaner und Demokraten ihre hitzigen Auseinandersetzungen gelegentlich
            einmal unterbrechen und sich daran erinnern, dass sie alle bei Grundprinzipien wie
            freien Wahlen, einer unabhängigen Justiz und Menschenrechten einer Meinung sind.
         


    Insbesondere sei daran erinnert, dass Helden der Rechten wie Ronald Reagan und Margaret
            Thatcher große Verfechter nicht nur der freien Marktwirtschaft, sondern auch individueller
            Freiheiten waren. In einem berühmt gewordenen Interview sagte Thatcher 1987: «So etwas
            wie Gesellschaft gibt es nicht. Es gibt eine lebendige Vielfalt an Männern und Frauen …
            Und die Qualität unseres Lebens wird davon abhängen, wie sehr wir alle bereit sind,
            Verantwortung für uns selbst zu übernehmen.»[]
         


    Thatchers Erben bei den britischen Konservativen sind zusammen mit der Labour-Partei
            übereinstimmend der Ansicht, dass politische Macht aus den Gefühlen, Entscheidungen
            und dem freien Willen individueller Wähler resultiert. Als Großbritannien entscheiden
            musste, ob es aus der EU austreten sollte, bat deshalb Premierminister David Cameron nicht Königin Elisabeth II., den Erzbischof von Canterbury oder die Professoren in Oxford und Cambridge, diese
            Frage zu beantworten. Er fragte nicht einmal die Parlamentsabgeordneten. Stattdessen
            hielt er ein Referendum ab, bei dem jeder Brite und jede Britin gefragt wurde: «Was
            haben Sie in dieser Sache für ein Gefühl?»
         


    Nun könnten Sie einwenden, dass die Menschen gefragt wurden: «Was denken Sie?», und
            nicht: «Was fühlen Sie?», doch das ist eine gängige Fehlwahrnehmung. Bei Referenden
            und Wahlen geht es immer um menschliche Gefühle, nicht um menschliche Rationalität. Wäre die Demokratie eine Sache rationaler Entscheidungsfindung,
            so gäbe es absolut keinen Grund, allen Menschen das gleiche Wahlrecht zuzugestehen -
            oder überhaupt irgendein Wahlrecht. Es gibt hinreichend Belege dafür, dass manche
            Menschen sachkundiger und vernünftiger sind als andere, und das gilt ganz besonders,
            wenn es um ganz spezifische ökonomische und politische Fragen geht.[] Nach der Brexit-Abstimmung beklagte sich der bekannte Biologe Richard Dawkins, die
            weit überwiegende Mehrheit der britischen Bevölkerung - darunter er selbst - hätte
            nie zu diesem Referendum genötigt werden dürfen, denn den Leuten fehle es am notwendigen
            Hintergrundwissen in Ökonomie und Politikwissenschaft. «Sie können genauso gut ein
            landesweites Plebiszit abhalten, um zu entscheiden, ob Einstein richtig gerechnet
            hat, oder Sie könnten Flugpassagiere darüber abstimmen lassen, welche Landebahn der
            Pilot ansteuern soll.»[]
         


    Doch ganz gleich, ob man das nun gut oder schlecht findet: Bei Wahlen und Referenden
            geht es nicht darum, was wir denken. Es geht darum, was wir fühlen. Und wenn es um
            Gefühle geht, sind Einstein und Dawkins nicht besser als irgendjemand anderes. Demokratie
            geht davon aus, dass menschliche Gefühle einen geheimnisvollen und grundsätzlichen
            «freien Willen» widerspiegeln, dass dieser «freie Wille» die letztgültige Quelle der
            Macht ist und dass manche Menschen zwar intelligenter als andere sein mögen, alle
            Menschen aber gleichermaßen frei sind. Wie Einstein und Dawkins hat also auch eine
            Hausangestellte, die nicht lesen und nicht schreiben kann, einen freien Willen, und
            deshalb zählen ihre Gefühle - die in ihrem Kreuzchen zum Ausdruck kommen - am Wahltag
            genauso viel wie die jedes anderen.
         


    Gefühle leiten nicht nur die Wähler, sondern auch die Politiker. Beim Brexit-Referendum
            2016 standen Boris Johnson und Michael Gove gemeinsam an der Spitze der Leave- Kampagne.
            Nach dem Rücktritt von Premierminister David Cameron unterstützte Gove zunächst Johnson
            als möglichen Nachfolger, doch in allerletzter Minute erklärte Gove, Johnson sei für
            den Posten ungeeignet, und verkündete, er selbst wolle sich um dieses Amt bewerben.
            Goves Vorgehen, das Johnsons Chancen zunichtemachte, wurde als politischer Mord in
            bester machiavellistischer Manier beschrieben.[] Doch Gove verteidigte sein Verhalten mit Verweis auf seine Gefühle und erklärte:
            «Bei jedem Schritt in meinem politischen Leben habe ich mir die Frage gestellt: Was
            ist das Richtige? Was sagt dir dein Herz?»[] Aus diesem Grund, so Gove, habe er so hart für den Brexit gekämpft, und deswegen
            habe er sich gezwungen gefühlt, seinen einstigen Verbündeten Boris Johnson zu verraten
            und sich selbst um die Position als Alphatier zu bewerben - weil sein Herz ihm befohlen
            hatte, das zu tun.
         


    Dieses Vertrauen auf das eigene Herz könnte sich irgendwann als Achillesferse der
            freiheitlichen Demokratie erweisen. Denn sobald jemand (ob in Peking oder in San Francisco)
            über die technischen Möglichkeiten verfügt, das menschliche Herz zu «hacken» und zu
            manipulieren, wird demokratische Politik zu einem emotionalen Puppentheater mutieren.
         


    

      Hören Sie auf den Algorithmus
            


    


    Der liberale Glaube an die Gefühle und die freie Entscheidung von Individuen ist weder
            naturgegeben noch besonders alt. Jahrtausendelang glaubten die Menschen, Macht entspringe
            göttlichen Gesetzen und nicht dem menschlichen Herzen und deshalb sollten wir das
            Wort Gottes heiligen und nicht die menschliche Freiheit. Erst in den letzten Jahrhunderten
            verschob sich die Quelle der Macht von himmlischen Gottheiten hin zu Menschen aus
            Fleisch und Blut.
         


    Doch schon bald könnte sich die Macht erneut verschieben - von Menschen hin zu Algorithmen.
            So wie göttliche Macht durch religiöse Mythologien legitimiert und menschliche Autorität
            durch die liberale Erzählung gerechtfertigt wurde, so könnte die kommende technologische
            Revolution die Macht von Big-Data-Algorithmen etablieren und gleichzeitig die Vorstellung
            individueller Freiheit untergraben.
         


    Wie wir im vorangegangenen Kapitel gesehen haben, legen wissenschaftliche Erkenntnisse
            über die Funktionsweise unseres Gehirns und unseres Körpers nahe, dass unsere Gefühle
            nicht irgendeine spezifisch menschliche spirituelle Eigenschaft sind und dass sie
            keineswegs irgendeine Art von «freiem Willen» widerspiegeln. Gefühle sind vielmehr
            biochemische Mechanismen, die alle Säugetiere und Vögel nutzen, um rasch Wahrscheinlichkeiten
            des Überlebens und der Reproduktion zu berechnen. Gefühle beruhen nicht auf Intuition,
            Inspiration oder Freiheit - sie basieren auf Berechnung.
         


    Wenn ein Affe, eine Maus oder ein Mensch eine Schlange erblickt, regt sich Angst,
            weil Millionen von Nervenzellen im Gehirn in rasender Geschwindigkeit die relevanten
            Daten berechnen und zu dem Schluss kommen, dass die Wahrscheinlichkeit des Todes hoch
            ist. Gefühle sexueller Anziehung entstehen, wenn andere biochemische Algorithmen berechnen,
            dass ein in der Nähe befindliches Individuum eine hohe Wahrscheinlichkeit erfolgreicher
            Paarung, sozialer Bindung oder irgendeines anderen begehrten Ziels bietet. Moralische
            Empfindungen wie Wut, Schuld oder Vergebung gehen auf neuronale Mechanismen zurück,
            die entstanden sind, um die Zusammenarbeit in der Gruppe zu ermöglichen. All diese
            biochemischen Algorithmen wurden im Laufe der Evolution über Jahrmillionen verfeinert.
            Wenn die Gefühle irgendeines urzeitlichen Vorfahren einen Fehler machten, wurden die
            Gene, die diese Gefühle bestimmten, nicht an die nächste Generation weitergegeben.
            Gefühle sind somit nicht das Gegenteil von Vernunft - sie verkörpern evolutionäre
            Rationalität.
         


    Dass Gefühle in Wirklichkeit Berechnungen sind, übersehen wir in der Regel, weil der
            rasante Rechenprozess weit unterhalb unserer Bewusstseinsschwelle abläuft. Wir spüren
            nicht, wie Millionen von Nervenzellen im Gehirn Wahrscheinlichkeiten des Überlebens
            und der Reproduktion berechnen, und deshalb glauben wir irrigerweise, unsere Angst
            vor Schlangen, unsere Wahl von Sexualpartnern oder unsere Ansichten über die Europäische
            Union seien das Ergebnis irgendeines mysteriösen «freien Willens».
         


    Doch auch wenn der Liberalismus fälschlicherweise glaubt, unsere Gefühle spiegelten
            einen freien Willen wider, war es bis heute in praktischer Hinsicht durchaus sinnvoll,
            sich auf Gefühle zu verlassen. Denn obwohl unsere Gefühle nichts Magisches oder Freies
            an sich haben, waren sie die beste verfügbare Methode, um zu entscheiden, was man
            studiert, wen man heiratet und für welche Partei man stimmt. Und kein äußeres System
            konnte hoffen, meine Gefühle besser zu verstehen als ich. Selbst wenn die spanische
            Inquisition oder der sowjetische Geheimdienst KGB mich rund um die Uhr ausspionierte und bespitzelte, fehlten ihnen das biologische
            Wissen und die Rechenkapazität, die notwendig sind, um die biochemischen Prozesse
            zu entschlüsseln, die meine Wünsche und Entscheidungen bestimmen. Aus ganz praktischen
            Gründen war es also vernünftig anzunehmen, ich hätte einen freien Willen, denn mein
            Wille war vor allem durch das Zusammenspiel innerer Kräfte bestimmt, die niemand außerhalb
            von mir sehen konnte. Ich konnte mich in der Illusion wiegen, dass ich meinen geheimen
            inneren Bezirk kontrollierte, während Menschen außerhalb nie wirklich verstehen konnten,
            was in mir drin vor sich ging und wie ich meine Entscheidungen traf.
         


    Insofern hatte der Liberalismus durchaus recht, wenn er den Menschen riet, ihrem Herzen
            und nicht dem Diktat irgendwelcher Priester oder Partei-Apparatschiks zu folgen. Doch
            schon bald könnten Computeralgorithmen den Menschen bessere Ratschläge erteilen als
            die eigenen Gefühle. Wenn an die Stelle der spanischen Inquisition und des KGB Google und Baidu treten, wird der «freie Wille» vermutlich als Mythos entlarvt werden,
            und der Liberalismus könnte seine praktischen Vorzüge verlieren.
         


    Denn wir befinden uns heute an dem Punkt, an dem zwei ungeheure Revolutionen zusammenfließen.
            Auf der einen Seite entschlüsseln Biologen die Geheimnisse des menschlichen Körpers,
            insbesondere des Gehirns und der menschlichen Gefühle. Gleichzeitig verschaffen uns
            Computerwissenschaftler beispiellose Datenverarbeitungskapazitäten. Wenn die Revolution
            in der Biotechnologie mit der Revolution in der Informationstechnologie verschmilzt,
            werden daraus Big-Data-Algorithmen entstehen, die meine Gefühle viel besser überwachen
            und verstehen können als ich selbst, und damit wird sich die Macht vermutlich von
            den Menschen hin zu den Computern verschieben. Meine Illusion eines freien Willens
            wird recht schnell zerplatzen, wenn ich täglich mit Institutionen, Unternehmen und
            staatlichen Stellen zu tun habe, die das, was bislang mein unzugänglicher innerer
            Bezirk war, verstehen und manipulieren.
         


    Auf dem Feld der Medizin geschieht das bereits. Die wichtigsten medizinischen Entscheidungen
            in unserem Leben beruhen nicht auf unseren Empfindungen des Krankseins oder Wohlbefindens
            oder gar auf den fachkundigen Prognosen unseres Arztes - sondern auf den Berechnungen
            von Computern, die unseren Körper besser verstehen als wir. Binnen weniger Jahrzehnte
            könnten Big-Data-Algorithmen, die fortwährend mit Unmengen an biometrischen Daten
            gefüttert werden, unsere Gesundheit rund um die Uhr überwachen. Sie könnten schon
            ganz am Anfang Krankheiten wie Grippe, Krebs oder Alzheimer feststellen, lange bevor
            wir spüren, dass irgendetwas mit uns nicht stimmt. Sie könnten anschließend geeignete
            Behandlungen, Ernährungsformen und Verhaltensweisen für den Alltag empfehlen, die
            speziell auf unsere Physis, DNA und Persönlichkeit zugeschnitten sind.
         


    Die Menschen werden die beste Gesundheitsversorgung bekommen, die es historisch gesehen
            je gab, aber aus genau diesem Grund werden sie wahrscheinlich die ganze Zeit krank
            sein. Irgendwo im Körper stimmt immer irgendetwas nicht. Irgendetwas lässt sich immer
            verbessern. In der Vergangenheit hat man sich völlig gesund gefühlt, solange nichts
            wehtat und man nicht an irgendeiner offenkundigen Behinderung wie etwa einem Hinkefuß
            litt. Doch 2050 werden sich dank biometrischer Sensoren und Big-Data-Algorithmen Krankheiten
            lange, bevor sie Schmerzen oder Behinderungen zur Folge haben, diagnostizieren und
            behandeln lassen. In der Folge werden wir immer unter irgendwelchen «Beschwerden»
            leiden und dieser oder jener Empfehlung des Algorithmus folgen. Wenn wir uns dem verweigern,
            dann verweigert möglicherweise unsere Krankenversicherung die Leistungen, oder unsere
            Firma entlässt uns - warum sollten sie auch für unsere Starrköpfigkeit bezahlen?
         


    Es ist eine Sache, ob Sie weiter rauchen, obwohl zahlreiche Statistiken eine Verbindung
            zwischen Rauchen und Lungenkrebs herstellen. Es ist etwas ganz anderes, ob Sie weiter
            rauchen trotz der konkreten Warnung eines biometrischen Sensors, der soeben 17 Krebszellen
            in Ihrem oberen linken Lungenflügel entdeckt hat. Und selbst wenn Sie willens sind,
            den Sensor zu ignorieren, was werden Sie tun, wenn der Sensor die Warnung an Ihre
            Krankenversicherung, an Ihren Chef und an Ihre Mutter weiterleitet?
         


    Wer wird die Zeit und die Energie haben, mit all diesen Krankheiten fertig zu werden?
            Aller Wahrscheinlichkeit nach werden wir einfach unseren Gesundheitsalgorithmus so
            einrichten, dass er sich mit den meisten dieser Probleme so befasst, wie es ihm am
            besten erscheint. Er wird uns allenfalls gelegentliche Updates aufs Smartphone schicken
            und vermelden, dass «17 Krebszellen entdeckt und zerstört» wurden. Hypochonder mögen
            diese aktuellen Nachrichten pflichtbewusst lesen, aber die meisten von uns werden
            sie genauso ignorieren wie diese nervigen Virusmeldungen auf unserem Computer.
         


    

      Das Drama der Entscheidungsfindung
            


    


    Was in der Medizin bereits geschieht, wird wahrscheinlich in immer mehr Bereichen
            Einzug halten. Die Schlüsselerfindung dabei ist der biometrische Sensor, den Menschen
            am oder im Körper tragen können und der biologische Prozesse in elektronische Informationen
            umwandelt, die Computer dann speichern und analysieren können. Verfügen sie über genügend
            biometrische Daten und ausreichend Rechenleistung, können externe Datenverarbeitungssysteme
            all Ihre Wünsche, Entscheidungen und Meinungen entschlüsseln. Sie wissen dann genau,
            wer Sie sind.
         


    Die meisten Menschen kennen sich selbst nicht besonders gut. Als ich einundzwanzig
            war, habe ich endgültig gemerkt, dass ich schwul bin, nachdem ich das mehrere Jahre
            lang geleugnet hatte. Und das ist nicht wirklich die Ausnahme. Viele schwule Männer
            sind während ihrer gesamten Zeit des Heranwachsens unsicher, was ihre Sexualität angeht.
            Stellen wir uns nun die Situation im Jahr 2050 vor, wenn ein Algorithmus einem Teenager
            genau sagen kann, wo auf dem Spektrum zwischen homosexuell und heterosexuell er einzuordnen
            ist (und sogar, wie flexibel diese Position ist). Vielleicht zeigt einem der Algorithmus
            Bilder oder Videos von attraktiven Männern und Frauen, misst dabei die Augenbewegungen,
            den Blutdruck und die Gehirnaktivität, und binnen fünf Minuten spuckt er einen konkreten
            Wert auf der Kinsey-Skala aus.[] Das hätte mir jahrelange frustrierende Erfahrungen erspart. Vielleicht würde man
            selbst einen solchen Test nicht machen wollen, aber dann findet man sich plötzlich
            in einer Gruppe von Freunden bei Michelles langweiliger Geburtstagsparty, und irgendjemand
            schlägt vor, dass jeder sich von diesem coolen neuen Algorithmus überprüfen lässt
            (und alle Umstehenden können dabei natürlich die Ergebnisse beobachten - und ihren Senf dazugeben). Würden Sie dabei
            nicht mitmachen?
         


    Und selbst wenn Sie sich verweigern und wenn Sie sich vor sich selbst und Ihren Freunden
            und Bekannten bedeckt halten, werden Sie nicht in der Lage sein, Ihr Innerstes vor
            Amazon, Alibaba oder dem Geheimdienst zu verstecken. Während Sie im Internet surfen,
            sich Videos auf YouTube ansehen oder Ihre Newsfeeds in den sozialen Medien lesen,
            werden Algorithmen Sie diskret überwachen, Sie analysieren und Coca-Cola verraten,
            dass sie, wenn sie Ihnen irgendeine klebrige Brause verkaufen wollen, lieber die Werbung
            mit dem feschen Typen als die mit der attraktiven jungen Dame verwenden sollten. Sie
            selbst werden davon gar nichts wissen. Aber sie, die anderen, werden es wissen, und
            derartige Informationen werden Milliarden wert sein.
         


    Andererseits wird das alles dann womöglich ganz offen sichtbar sein, und die Menschen
            werden nur zu gerne ihre Informationen preisgeben, um bessere Empfehlungen zu bekommen -
            und um möglicherweise den Algorithmus zu bekommen, der Entscheidungen für sie trifft.
            Das beginnt mit ganz einfachen Dingen wie etwa der Frage, welchen Film man sich anschauen
            soll. Wenn Sie es sich mit einer Gruppe von Freunden abends vor dem Fernseher gemütlich
            machen, müssen Sie zunächst einmal entscheiden, was Sie sich anschauen. Vor 50 Jahren
            hatten Sie keine Wahl, aber heute - mit dem Aufkommen von View-on-Demand-Diensten -
            stehen Tausende von Filmen zur Verfügung. Sich angesichts dessen zu einigen, kann
            ziemlich schwierig sein, denn während Sie persönlich vielleicht Science-Fiction-Thriller
            mögen, schaut sich Jürgen lieber Liebeskomödien an, und Christina plädiert für französische
            Arthaus-Filme. Als Kompromiss landen sie dann möglicherweise bei irgendeinem mittelmäßigen
            B-Movie, das alle enttäuscht.
         


    Ein Algorithmus könnte da hilfreich sein. Sie lassen ihn wissen, welche früheren Filme
            jedem von Ihnen wirklich gefallen haben, und auf der Basis dieses statistischen Datenmaterials
            kann er dann den Film finden, der perfekt zur Gruppe passt. Leider lässt sich ein
            so grober Algorithmus leicht in die Irre führen, insbesondere weil Selbstauskünfte
            eine notorisch unzuverlässige Quelle für die wahren Präferenzen der Menschen sind.
            Es geschieht oft, dass wir von anderen Leuten hören, dieser oder jener Film sei ein
            Meisterwerk, und dass wir uns fast genötigt fühlen, ihn uns anzusehen, und obwohl
            wir mittendrin eingeschlafen sind, wollen wir nicht als Kunstbanausen erscheinen,
            und so erklären wir jedem, es sei ein erstaunliches Erlebnis gewesen.[]
         


    Solche Probleme lassen sich jedoch lösen, indem wir dem Algorithmus erlauben, Echtzeitdaten
            von uns zu sammeln, wenn wir tatsächlich Filme anschauen, statt auf unsere eigenen
            zweifelhaften Selbstauskünfte zu vertrauen. Zunächst einmal kann der Algorithmus vermerken,
            welche Filme wir uns ganz angesehen haben und bei welchen wir irgendwann ausgeschaltet
            haben. Selbst wenn wir aller Welt mitteilen, Vom Winde verweht sei der beste Film aller Zeiten, wird der Algorithmus wissen, dass wir es nie über
            die erste halbe Stunde hinaus geschafft haben und dass wir nie wirklich gesehen haben,
            wie Atlanta lichterloh brennt.
         


    Doch der Algorithmus kann noch viel tiefer gehen. Gegenwärtig entwickeln Ingenieure
            eine Software, die menschliche Emotionen auf der Basis der Bewegungen unserer Augen
            und unserer Gesichtsmuskulatur erfassen kann.[] Wenn Sie den Fernseher mit einer guten Kamera versehen, dann wird eine solche Software
            wissen, welche Szenen uns zum Lachen gebracht, welche Szenen uns traurig gestimmt
            und welche uns gelangweilt haben. Verbinden wir in einem nächsten Schritt den Algorithmus
            mit biometrischen Sensoren, so wird er wissen, wie jede Einstellung unseren Puls,
            unseren Blutdruck und unsere Gehirnaktivität beeinflusst hat. Wenn wir uns beispielsweise
            Quentin Tarantinos Pulp Fiction anschauen, so wird der Algorithmus feststellen, dass die Vergewaltigungsszene bei
            uns einen fast nicht wahrnehmbaren Hauch von sexueller Erregung auslöste, dass die
            Szene, als Vincent Marvin versehentlich ins Gesicht schießt, uns verschämt lachen
            lässt und dass wir den Witz mit dem Big-Kahuna-Burger nicht verstanden haben - obwohl
            wir darüber lachten, um nicht dämlich zu wirken. Wenn man sich zum Lachen zwingt,
            dann aktiviert man andere Gehirnkreisläufe und Muskeln, als wenn man lacht, weil man
            etwas wirklich lustig findet. Menschen können den Unterschied üblicherweise nicht
            feststellen. Ein biometrischer Sensor aber könnte das sehr wohl.[]
         


    Das deutsche Wort «Fernsehen» ist eine Lehnübersetzung des griechisch-lateinischen
            Kunstworts «Television». Es war ursprünglich als Vorrichtung konzipiert, die es uns
            ermöglicht, etwas aus der Ferne zu sehen. Doch schon bald könnte der Fernseher es
            ermöglichen, dass wir aus der Ferne gesehen werden. Wie George Orwell in 1984 beschrieb, wird der Fernseher uns beobachten, während wir fernsehen. Wenn wir Quentin
            Tarantinos gesamtes filmisches Schaffen zu Ende geschaut haben, haben wir vermutlich
            das meiste davon vergessen. Aber Netflix oder Amazon, oder wem auch immer der TV-Algorithmus gehört, wird unseren Persönlichkeitstyp kennen und wird wissen, welche
            emotionalen Knöpfe er bei uns drücken muss. Solche Daten könnten es Netflix und Amazon
            ermöglichen, mit verblüffender Präzision Filme für uns auszuwählen, aber sie könnten
            sie auch in die Lage versetzen, die wichtigsten Entscheidungen im Leben für uns zu
            treffen - also etwa, was wir studieren, wo wir arbeiten und wen wir heiraten sollen.
         


    Natürlich wird Amazon nicht immer richtigliegen. Das ist schlicht unmöglich. Algorithmen
            werden immer wieder Fehler machen aufgrund ungenügender Daten, falscher Programmierung,
            unklarer Zielvorgaben und des chaotischen Charakters des Lebens.[] Aber Amazon wird gar nicht perfekt sein müssen. Es wird nur im Durchschnitt besser
            sein müssen als wir Menschen. Und das ist nicht so schwer, denn die meisten Menschen
            kennen sich selbst nicht besonders gut und begehen bei den wichtigsten Entscheidungen
            ihres Lebens oftmals schreckliche Fehler. Mehr noch als Algorithmen leiden Menschen
            unter unzureichenden Daten, einer falschen Programmierung (genetisch und kulturell),
            unter unklaren Vorgaben und dem Chaos des Lebens.
         


    Nun kann man all die vielen Probleme aufführen, die mit Algorithmen verbunden sind,
            und zu dem Schluss kommen, dass die Menschen ihnen niemals trauen werden. Aber das
            ist ein wenig so, als würde man die Nachteile der Demokratie aufzählen und zu dem
            Schluss kommen, kein vernünftiger Mensch würde je ein solches System befürworten.
            Von Winston Churchill stammt der berühmte Spruch, die Demokratie sei die schlechteste
            Regierungsform auf der Welt, abgesehen von allen anderen. Ob zu Recht oder zu Unrecht
            könnten die Menschen mit Blick auf Big-Data-Algorithmen zum gleichen Schluss kommen:
            Sie mögen jede Menge Tücken haben, aber es gibt keine bessere Alternative.
         


    Je besser Wissenschaftler verstehen, wie Menschen Entscheidungen treffen, desto größer
            wird die Versuchung sein, dabei auf Algorithmen zu vertrauen. Die Entschlüsselung
            der menschlichen Entscheidungsfindung wird nicht nur Big-Data-Algorithmen zuverlässiger
            machen, sie wird gleichzeitig menschliche Gefühle weniger verlässlich werden lassen.
            Wenn es Regierungen und Unternehmen gelingt, das menschliche Betriebssystem zu knacken,
            werden wir einer ganzen Flut von präzisionsgesteuerter Manipulation, Werbung und Propaganda
            ausgesetzt sein. Unsere Meinungen und Emotionen könnten sich so leicht manipulieren
            lassen, dass wir gezwungen sein könnten, in gleicher Weise auf Algorithmen zu vertrauen,
            wie ein Pilot, der einen Schwächeanfall erleidet, ignorieren muss, was seine eigenen
            Sinne ihm sagen, und all sein Vertrauen in die Maschinerie setzt.
         


    In einigen Ländern und in manchen Situationen haben Menschen vielleicht überhaupt
            keine Wahl mehr, und sie werden gezwungen sein, den Entscheidungen von Big-Data-Algorithmen
            zu gehorchen. Doch selbst in den vermeintlich freien Gesellschaften könnten Algorithmen
            an Macht gewinnen, weil wir aus Erfahrung lernen werden, ihnen in immer mehr Fragen
            zu vertrauen, und weil wir allmählich unsere Fähigkeit verlieren werden, selbst Entscheidungen
            zu treffen. Denken wir nur daran, dass Milliarden von Menschen binnen lediglich zwei
            Jahrzehnten den Suchalgorithmus von Google mit einer der allerwichtigsten Aufgaben
            betraut haben: der Suche nach relevanter und vertrauenswürdiger Information. Wir suchen
            nicht mehr nach Informationen, wir googeln. Und da wir zunehmend auf Google setzen,
            wenn wir Antworten bekommen wollen, schwindet auch unsere Fähigkeit, selbst nach Informationen
            zu suchen. Schon heute definiert sich «Wahrheit» anhand der Topresultate der Google-Suche.[]
         


    Gleiches geschah mit körperlichen Fähigkeiten wie etwa dem räumlichen Orientierungsvermögen.
            Die Menschen bitten Google, sie herumzuführen. Wenn Sie an eine Kreuzung kommen, mag
            Ihnen ihr Bauchgefühl sagen: «nach links abbiegen», doch Google Maps sagt: «rechts
            abbiegen». Zunächst hören Sie auf Ihr Bauchgefühl, biegen links ab, geraten in einen
            Stau und verpassen einen wichtigen Termin. Das nächste Mal hören Sie auf Google, biegen
            rechts ab und schaffen es rechtzeitig. Sie lernen aus Erfahrung, Google zu vertrauen.
            Binnen eines oder zweier Jahre vertrauen Sie blind auf alles, was Google Maps ihnen
            sagt, und wenn das Smartphone keinen Empfang hat, sind Sie völlig verloren.
         


    Im März 2012 beschlossen drei japanische Touristen in Australien, einen Tagesausflug
            auf eine kleine Insel vor der Küste zu unternehmen, und steuerten ihr Auto direkt
            in den Pazifik. Die Fahrerin, die 21 Jahre alte Yuzu Noda, erklärte später, sie sei
            einfach den Anweisungen des Navis gefolgt, und «es hat uns gesagt, wir könnten dort
            hinunterfahren. Es hat weiter gesagt, es würde uns auf eine Straße führen. Wir sind
            stecken geblieben.»[] Bei mehreren ähnlichen Vorfällen fuhren Menschen in einen See oder stürzten von
            einer abgerissenen Brücke, weil sie offenkundig den Anweisungen des Navigationsgeräts
            folgten.[] Die Fähigkeit, sich zurechtzufinden, ist wie ein Muskel - man muss ihn betätigen
            oder er verschwindet.[] Gleiches gilt für die Fähigkeit, Ehepartner oder Berufe zu wählen.
         


    Jedes Jahr müssen sich Millionen junge Leute entscheiden, was sie an der Uni studieren
            wollen. Das ist eine sehr wichtige und sehr schwierige Entscheidung. Alle üben Druck
            aus, die Eltern, die Freunde und die Lehrer, und alle haben unterschiedliche Interessen
            und Meinungen. Und dann muss man auch noch mit den eigenen Ängsten und Träumen zurechtkommen.
            Unser Urteil ist getrübt und beeinflusst von Hollywoodfilmen, reißerischen Romanen
            und ausgeklügelten Werbekampagnen. Eine kluge Entscheidung zu treffen ist auch deshalb
            besonders schwer, weil man nicht wirklich weiß, was man braucht, um in verschiedenen
            Berufen erfolgreich zu sein, und man selbst hat nicht zwangsläufig ein realistisches
            Bild der eigenen Stärken und Schwächen. Wie wird man ein erfolgreicher Anwalt? Was
            leiste ich unter Druck? Bin ich teamfähig?
         


    So entscheidet sich beispielsweise eine junge Frau vielleicht für ein Jurastudium,
            weil sie eine ungenaue Vorstellung von ihren eigenen Fähigkeiten und eine noch stärker
            verzerrte Ansicht darüber hat, was es wirklich heißt, Anwältin zu sein (man hält nicht
            den ganzen Tag feurige Plädoyers und ruft «Einwand, Euer Ehren!»). Ihre Freundin beschließt
            derweil, sich einen Kindheitstraum zu erfüllen und Balletttanz zu studieren, obwohl
            sie dafür nicht den erforderlichen Knochenbau oder die nötige Disziplin hat. Jahre
            später bedauern beide ihre Entscheidungen zutiefst. Künftig könnten wir darauf vertrauen,
            dass Google solche Entscheidungen für uns trifft. Google könnte mir erklären, dass
            ein Jurastudium oder eine Ballettschule Zeitverschwendung wären - aber dass ich eine
            exzellente (und sehr glückliche) Psychologin oder Schneiderin wäre.[]
         


    Sobald künstliche Intelligenz mit Blick auf unsere berufliche Laufbahn und vielleicht
            sogar unsere Beziehungen bessere Entscheidungen trifft als wir, wird sich unsere Vorstellung
            von Menschlichkeit und Leben ändern müssen. Menschen glauben gerne, das Leben sei
            ein Drama der Entscheidungsfindung. Die liberale Demokratie und die freie Marktwirtschaft
            betrachten das Individuum als autonomen Akteur, der sich ständig entscheiden muss.
            Kunstwerke - ob nun Dramen von Shakespeare, Romane von Jane Austen oder irgendwelche
            Hollywoodschnulzen - handeln üblicherweise von einem Helden, der irgendeine besonders
            wichtige Entscheidung treffen muss. Sein oder Nichtsein? Soll ich auf meine Frau hören
            und König Duncan umbringen, oder soll ich meinem Gewissen folgen und ihn verschonen?
            Soll ich Herrn Schneider oder Herrn Krüger heiraten? Ähnlich konzentrieren sich christliche
            und muslimische Theologie auf das Drama der Entscheidungsfindung und behaupten, ewiges
            Heil oder ewige Verdammnis seien eine Sache der richtigen Entscheidung.
         


    Was wird mit dieser Sicht auf das Leben passieren, wenn wir zunehmend künstliche Intelligenz
            die Entscheidungen für uns treffen lassen? Gegenwärtig vertrauen wir Netflix, dass
            es uns Filme empfiehlt, und Google Maps, dass es uns sagt, ob wir links oder rechts
            abbiegen sollen. Aber sobald wir künstlicher Intelligenz bei den Fragen folgen, was
            wir studieren, wo wir arbeiten und wen wir heiraten, wird das menschliche Leben kein
            Drama der Entscheidungsfindung mehr sein. Demokratische Wahlen und freie Märkte werden
            keinen Sinn mehr haben. Gleiches gilt für die meisten Religionen und Kunstwerke. Stellen
            wir uns vor, Anna Karenina hätte ihr Smartphone aus der Tasche gezogen und den Facebook-Algorithmus
            gefragt, ob sie mit Karenin verheiratet bleiben oder mit dem schneidigen Grafen Wronskij
            durchbrennen sollte. Oder stellen Sie sich vor, in Ihrem Lieblingsstück von Shakespeare
            würde ein Google-Algorithmus alle wichtigen Entscheidungen treffen. Hamlet und Macbeth
            hätten vielleicht ein deutlich bequemeres Leben, aber was für ein Leben genau wäre
            das? Verfügen wir über Modelle, die uns das sinnvoll erklären?
         


    Wenn sich die Macht von den Menschen auf die Algorithmen verschiebt, sehen wir die
            Welt eventuell nicht mehr als Spielfeld autonomer Individuen, die darum ringen, die
            richtigen Entscheidungen zu treffen. Stattdessen betrachten wir das gesamte Universum
            vielleicht als einen Datenstrom, sehen in Organismen kaum mehr als biochemische Algorithmen
            und glauben, dass die kosmische Berufung der Menschheit darin besteht, ein allumfassendes
            Datenverarbeitungssystem zu schaffen - und dann darin aufzugehen. Schon heute werden
            wir zu winzigen Chips in einem riesigen Datenverarbeitungssystem, das niemand wirklich
            versteht. Jeden Tag absorbiere ich durch E-Mails, Tweets und Artikel unzählige Datenstückchen;
            ich verarbeite die Daten und übermittle über noch mehr E-Mails, Tweets und Artikel
            neue zurück. Ich weiß nicht wirklich, wo mein Platz in dem großen Gefüge der Dinge
            ist und wie sich meine Datenstückchen mit den Bits, die von Milliarden anderen Menschen
            und Computern produziert werden, verbinden. Ich habe keine Zeit, das herauszufinden,
            weil ich zu sehr damit beschäftigt bin, all die eingehenden E-Mails zu beantworten.
         


    

      Das philosophische Auto
            


    


    Nun mögen manche einwenden, dass Algorithmen niemals wirklich wichtige Entscheidungen
            für uns treffen könnten, denn wirklich wichtige Entscheidungen beinhalten üblicherweise
            eine ethische Dimension, und Algorithmen haben keine Ahnung von Moral. Es gibt freilich
            keinen Grund zu der Annahme, Algorithmen seien nicht in der Lage, den durchschnittlichen
            Menschen auch in moralischen Fragen hinter sich zu lassen. Schon heute treffen Geräte
            wie Smartphones und selbstfahrende Autos Entscheidungen, die einmal Monopol des Menschen
            waren, sie haben mit der gleichen Art von moralischen Problemen zu kämpfen, mit denen
            sich die Menschen seit Jahrtausenden herumschlagen.
         


    Stellen wir uns einmal vor, zwei Kinder, die einem Ball nachjagen, springen direkt
            vor ein selbstfahrendes Auto. Aufgrund seiner blitzartigen Berechnungen kommt der
            Algorithmus, der das Auto steuert, zu dem Schluss, dass sich ein Zusammenstoß mit
            den beiden Kindern nur vermeiden lässt, wenn das Auto auf die Gegenfahrbahn ausweicht
            und Gefahr läuft, dort mit einem entgegenkommenden Lkw zu kollidieren. Der Algorithmus
            errechnet, in diesem Fall bestehe eine Chance von 70 Prozent, dass der Besitzer des
            Autos - der auf dem Rücksitz in einen tiefen Schlummer gefallen ist - ums Leben kommen
            würde. Was also sollte der Algorithmus tun?[]
         


    Philosophen streiten seit Jahrtausenden über solche «Straßenbahn-Probleme» (sie heißen
            so, weil die Lehrbuchbeispiele in modernen philosophischen Diskussionen sich auf eine
            Straßenbahn beziehen, welche die Schienen entlangrast, und nicht auf ein selbstfahrendes
            Auto).[] Bis heute hatten diese Diskussionen beschämend wenig Auswirkungen auf das tatsächliche
            Verhalten, denn in Krisenzeiten vergessen die Menschen allzu oft ihre philosophischen
            Ansichten und folgen stattdessen ihren Emotionen und ihrem Bauchgefühl.
         


    Eines der gemeinsten Experimente in der Geschichte der Sozialwissenschaften wurde
            im Dezember 1970 mit einer Gruppe von Studenten am theologischen Seminar der Princeton
            University durchgeführt, die allesamt Geistliche in der presbyterianischen Kirche
            werden wollten. Jeder Student wurde gebeten, in ein etwas entferntes Vorlesungsgebäude
            zu eilen und dort einen Vortrag über das Gleichnis vom barmherzigen Samariter zu halten.
            Dieses berühmte Gleichnis aus der Bibel erzählt, wie ein Jude, der von Jerusalem nach
            Jericho unterwegs war, von Kriminellen ausgeraubt, verprügelt und dann halb tot am
            Straßenrand liegen gelassen wurde. Nach einiger Zeit kamen ein Priester und ein Levit
            vorbei, doch beide ignorierten den Schwerverletzten. Ein Samariter hingegen - der
            einer von den Juden verachteten Sekte angehörte - blieb stehen, als er den Ausgeraubten
            sah, kümmerte sich um ihn und rettete ihm das Leben. Die Moral dieser Geschichte lautet,
            die Verdienste von Menschen nach ihrem tatsächlichen Verhalten zu beurteilen, nicht
            nach ihrer Glaubenszugehörigkeit oder ihren philosophischen Ansichten.
         


    Die jungen Seminaristen eilten also voller Eifer in das Vorlesungsgebäude und überlegten
            unterwegs, wie sie die Moral dieses Gleichnisses am besten erklärten. Doch die Versuchsanordnung
            war dergestalt, dass unterwegs eine abgerissen gekleidete Person platziert war, die
            mit gesenktem Kopf und geschlossenen Augen in einem Hauseingang kauerte. Wenn einer
            der nichts ahnenden Seminaristen vorbeieilte, hustete das Opfer heftig und stöhnte
            mitleiderregend. Die meisten Seminaristen blieben nicht einmal stehen, um nachzuschauen,
            was mit dem Mann los war, geschweige denn, dass sie ihm irgendeine Hilfe anboten.
            Der emotionale Stress, den es für sie bedeutete, ins Vorlesungsgebäude eilen zu müssen,
            war stärker als ihre moralische Verpflichtung, einem Fremden in einer Notlage zu helfen.[]
         


    Menschliche Emotionen behalten auch in zahllosen anderen Situationen die Oberhand
            über philosophische Theorien. Das macht die Weltgeschichte der Moral und der Philosophie
            zu einer reichlich deprimierenden Erzählung von wunderbaren Idealen und nicht ganz
            so idealem Verhalten. Wie viele Christen halten tatsächlich die andere Wange hin,
            wie viele Buddhisten erheben sich tatsächlich über egoistische Obsessionen und wie
            viele Juden lieben ihren Nächsten tatsächlich wie sich selbst? So hat die natürliche
            Auslese Homo sapiens nun einmal geprägt. Wie alle Säugetiere nutzt er Emotionen, um rasch Entscheidungen
            über Leben und Tod zu treffen. Wir haben unsere Wut, unsere Angst und unsere Lust
            von Millionen Vorfahren geerbt, die alle die strengsten Qualitätskontrollen der natürlichen
            Auslese durchlaufen haben.
         


    Leider sorgt das, was vor einer Million Jahren für das Überleben und die Reproduktion
            in der afrikanischen Savanne nützlich war, nicht zwangsläufig für verantwortungsvolles
            Verhalten auf den Straßen des 21. Jahrhunderts. Abgelenkte, wütende und ängstliche
            menschliche Fahrer töten jedes Jahr mehr als eine Million Menschen bei Verkehrsunfällen.
            Wir können all unsere Philosophen, Propheten und Priester bemühen, damit sie diesen
            Fahrern Moralpredigten halten - auf der Straße aber werden weiter Säugetier-Emotionen
            und Savannen-Instinkte das Sagen haben. Folglich werden Seminaristen in Eile Menschen
            in Not ignorieren, und Fahrer werden in einer gefährlichen Situation unbeteiligte
            Fußgänger überfahren.
         


    Diese Diskrepanz zwischen dem Seminarraum und der Straße gehört zu den größten praktischen
            Problemen der Moralphilosophie. Immanuel Kant, John Stuart Mill und John Rawls können
            in irgendeinem gemütlichen Raum sitzen und tagelang über theoretische Probleme der
            Moralphilosophie diskutieren - aber würden ihre Schlussfolgerungen von gestressten
            Fahrern, die in Notsituationen binnen Sekundenbruchteilen entscheiden müssen, umgesetzt
            werden? Vielleicht verfügte Michael Schumacher - der Formel-1-Weltmeister, der einigen
            als bester Fahrer in der Geschichte gilt - über die Fähigkeit, während eines Rennens
            auch noch über Philosophie nachzudenken; aber die meisten von uns sind nun einmal
            kein Schumacher.
         


    Computeralgorithmen jedoch sind nicht durch die natürliche Auslese geprägt, und sie
            verfügen weder über Emotionen noch über Bauchgefühle. Insofern könnten sie in Krisenmomenten
            moralische Prinzipien deutlich besser befolgen als Menschen - vorausgesetzt, wir finden
            eine Möglichkeit, Moral in präzise Zahlen und Statistiken umzuwandeln. Wenn wir Kant,
            Mill und Rawls beibringen würden, einen Code zu schreiben, könnten sie das selbstfahrende
            Auto in ihrem gemütlichen Labor sorgfältig programmieren und sicher sein, dass das
            Auto auf der Schnellstraße ihren Befehlen folgt. Tatsächlich wird jedes Auto von Michael
            Schumacher und Immanuel Kant in einem gesteuert werden.
         


    Wenn man ein selbstfahrendes Auto also so programmiert, dass es anhält und Fremden
            in Notsituationen hilft, wird es das tun, egal, was passiert (es sei denn, Sie haben
            eine Ausnahmeklausel für Katastrophen- oder Hochwasserszenarien eingebaut). Wenn Ihr
            selbstfahrendes Auto darauf programmiert ist, auf die Gegenfahrbahn auszuweichen,
            um die beiden Kinder zu retten, können Sie Ihr Leben darauf verwetten, dass es genau
            das tun wird. Das heißt: Wenn Toyota oder Tesla ihre selbstfahrenden Autos entwerfen,
            werden sie aus einem theoretischen Problem der Moralphilosophie ein praktisches Problem
            des Ingenieurwesens machen.
         


    Zugegeben, die philosophischen Algorithmen werden niemals vollkommen sein. Es werden
            nach wie vor Fehler passieren, die zu Verletzungen, Todesfällen und äußerst komplizierten
            Gerichtsverfahren führen. Zum ersten Mal in der Geschichte könnten wir in der Lage
            sein, einen Philosophen für die unglückseligen Folgen seiner Theorien haftbar zu machen,
            denn zum ersten Mal in der Geschichte könnte man eine unmittelbare Kausalverbindung
            zwischen philosophischen Ideen und Ereignissen im realen Leben herstellen. Doch um
            das Steuer von menschlichen Fahrern zu übernehmen, werden Algorithmen nicht perfekt
            sein müssen. Sie werden einfach nur besser sein müssen als die Menschen. Angesichts
            der Tatsache, dass menschliche Fahrer jedes Jahr mehr als eine Million Menschen töten,
            ist das eine durchaus lösbare Aufgabe. Was also wäre Ihnen letzten Endes lieber: dass
            das Auto neben Ihnen von einem betrunkenen Teenager oder vom Gespann Schumacher/Kant
            gesteuert wird?[]
         


    Diese Logik gilt nicht nur fürs Autofahren, sondern für viele andere Situationen.
            Nehmen wir als Beispiel die Bewerbungen auf ein Jobangebot. Im 21. Jahrhundert wird
            die Entscheidung, ob man jemanden einstellt, zunehmend von Algorithmen getroffen werden.
            Wir können nicht darauf setzen, dass die Maschine die entsprechenden moralischen Standards
            festlegt - das werden weiterhin Menschen machen müssen. Aber sobald wir auf dem Arbeitsmarkt
            nach einem moralischen Standard entscheiden - dass es beispielsweise falsch ist, Schwarze
            oder Frauen zu diskriminieren -, können wir davon ausgehen, dass Maschinen diesen
            Standard besser umsetzen und strikter einhalten als Menschen.[]
         


    Ein Manager aus Fleisch und Blut weiß vermutlich und ist sogar zutiefst davon überzeugt,
            dass es unmoralisch ist, Schwarze und Frauen zu diskriminieren, aber wenn eine schwarze
            Frau sich tatsächlich um einen Job bewirbt, diskriminiert der Manager sie unterbewusst
            und beschließt, sie nicht einzustellen. Wenn wir einem Computer erlauben, Bewerbungsschreiben
            zu sichten, und ihn so programmieren, dass er ethnische Zugehörigkeit und Geschlecht
            völlig ignoriert, können wir sicher sein, dass der Computer diese Tatsachen tatsächlich
            außer Acht lässt, denn Computer haben kein Unterbewusstsein. Natürlich wird es nicht
            ganz einfach sein, einen Code für die Bewertung von Bewerbungen zu schreiben, und
            es besteht immer die Gefahr, dass die Ingenieure irgendwie ihre eigenen unbewussten
            Vorurteile in die Software einprogrammieren.[] Aber wenn wir solche Fehler entdecken, ist es vermutlich deutlich einfacher, die
            Fehler in der Software zu beseitigen, als Menschen ihre rassistischen und frauenfeindlichen
            Vorurteile auszutreiben.
         


    Wie wir gesehen haben, könnte das weitere Vordringen künstlicher Intelligenz die meisten
            Menschen aus dem Arbeitsmarkt drängen - darunter auch Fahrer und Verkehrspolizisten
            (wenn rüpelhafte Menschen durch gehorsame Algorithmen ersetzt werden, wird man auch
            keine Verkehrspolizisten mehr brauchen). Aber möglicherweise eröffnen sich ein paar
            neue Chancen für Philosophen, denn ihre Fertigkeiten - die bislang keinen großen Marktwert
            hatten - werden plötzlich enorm nachgefragt werden. Wenn Sie also etwas studieren
            wollen, das Ihnen in Zukunft einen guten Job garantiert, ist die Philosophie vielleicht
            nicht die schlechteste Wahl.
         


    Natürlich sind Philosophen nur selten einer Meinung, welches Handeln nun das richtige
            ist. Nur wenige «Straßenbahn-Probleme» sind zur Zufriedenheit aller Philosophen gelöst
            worden, und konsequentialistische Denker wie John Stuart Mill (die Handlungen anhand
            der Folgen, die sie haben, beurteilen) hegen ganz andere Ansichten als Deontologen
            wie Immanuel Kant (die Handlungen nach absoluten Regeln beurteilen). Aber müsste Tesla
            in so verzwickten Fragen tatsächlich Stellung beziehen, um ein Auto zu produzieren?
         


    Nun, Tesla wird das womöglich einfach dem Markt überlassen. Tesla wird zwei Modelle
            des selbstfahrenden Autos herstellen: den Tesla Altruist und den Tesla Egoist. In
            einer Notsituation opfert der Altruist seinen Besitzer dem übergeordneten Wohl, während
            der Egoist alles in seiner Macht Stehende tut, um seinen Besitzer zu retten, selbst
            wenn das bedeutet, die beiden Kinder totzufahren. Die Kunden werden somit in der Lage
            sein, das Auto zu kaufen, das der von ihnen präferierten philosophischen Sichtweise
            am besten entspricht. Wenn mehr Menschen den Tesla Egoist kaufen, wird man nicht Tesla
            dafür verantwortlich machen können. Schließlich hat der Kunde immer recht.
         


    Das ist kein Scherz. In einer wegweisenden Studie wurde Menschen 2015 das hypothetische
            Szenario eines selbstfahrenden Autos vorgelegt, das kurz davor ist, mehrere Fußgänger
            zu überfahren. Die meisten gaben an, in einem solchen Fall sollte das Auto die Fußgänger
            retten, selbst wenn der Besitzer dabei mit seinem Leben bezahlt. Als man sie anschließend
            fragte, ob sie persönlich ein Auto kaufen würden, das so programmiert ist, dass es
            seinen Besitzer für das übergeordnete Wohl opfert, antworteten die meisten mit Nein.
            Sie selbst würden sich lieber den Tesla Egoist zulegen.[]
         


    Stellen Sie sich folgende Situation vor: Sie haben ein neues Auto gekauft, aber bevor
            Sie es starten können, müssen Sie zunächst das Einstellungsmenü öffnen und dort eines
            von mehreren Kästchen ankreuzen. Wollen Sie im Falle eines Unfalls, dass das Auto
            Ihr Leben opfert - oder die Familie im anderen Fahrzeug tötet? Ist das eine Entscheidung,
            die Sie überhaupt treffen wollen? Denken Sie allein daran, welchen Streit Sie mit
            ihrem Ehepartner darüber haben werden, welches Kästchen Sie wählen sollen.
         


    Sollte also vielleicht der Staat regulierend in den Markt eingreifen und einen Moralkodex
            festlegen, der für alle selbstfahrenden Autos bindend ist? Einige Gesetzgeber werden
            zweifellos wie elektrisiert sein von der Gelegenheit, endlich Gesetze zu machen, die
            immer haargenau befolgt werden. Andere dürften angesichts einer so beispiellosen und
            totalitären Verantwortung aufschrecken. Schließlich lieferten die Grenzen bei der
            Umsetzung eines Gesetzes historisch gesehen stets ein willkommenes Gegengewicht zu
            den Voreingenommenheiten, Fehlern und Exzessen der Gesetzgeber. Es war extremes Glück,
            dass Gesetze gegen Homosexualität und gegen Blasphemie nur teilweise umgesetzt wurden.
            Wollen wir wirklich ein System, in dem die Entscheidungen fehlbarer Politiker genauso
            unerbittlich gelten wie die Schwerkraft?
         


    

      Digitale Diktaturen
            


    


    Künstliche Intelligenz macht den Menschen oft Angst, weil sie nicht wirklich glauben,
            dass die KI gehorsam bleibt. Wir haben zu viele Science-Fiction-Filme über Roboter gesehen, die
            gegen ihre menschlichen Herren aufbegehren, in den Straßen Amok laufen und alle massakrieren.
            Doch das eigentliche Problem mit Robotern besteht im genauen Gegenteil. Wir sollten
            Angst vor ihnen haben, weil sie ihren Herren wahrscheinlich immer gehorchen und niemals
            rebellieren.
         


    Nun ist blinder Gehorsam natürlich per se nicht weiter schlimm, solange die Roboter
            wohlmeinenden Herren dienen. Selbst im Falle eines Krieges könnte der Einsatz von
            Killerrobotern zum ersten Mal in der Geschichte sicherstellen, dass das Kriegsrecht
            auf dem Schlachtfeld tatsächlich Beachtung findet. Menschliche Soldaten lassen sich
            mitunter von ihren Emotionen dazu hinreißen, gegen das geltende Völkerrecht zu verstoßen
            und zu morden, zu plündern und zu vergewaltigen. Wir verbinden Emotionen üblicherweise
            mit Mitgefühl, Liebe und Empathie, doch in Kriegszeiten sind die Emotionen, die die
            Kontrolle übernehmen, allzu oft Angst, Hass und Grausamkeit. Da Roboter keine Gefühle
            haben, könnte man darauf vertrauen, dass sie sich immer buchstabengetreu an den Verhaltenskodex
            für die Streitkräfte halten und nie von persönlichen Ängsten und Hassgefühlen leiten
            lassen.[]
         


    Am 16. März 1968 wütete eine Kompanie amerikanischer Soldaten im südvietnamesischen
            Dorf My Lai und massakrierte mehr als 400 Zivilisten. Dieses Kriegsverbrechen ging
            auf die lokale Initiative von Männern zurück, die sich seit mehreren Monaten im Guerillakrieg
            im Dschungel befanden. Es diente keinerlei strategischem Zweck und widersprach sowohl
            dem Gesetzbuch als auch der Militärpolitik der USA. Schuld daran waren menschliche Emotionen.[] Hätten die USA in Vietnam Killerroboter eingesetzt, wäre das Massaker von My Lai nie passiert.
         


    Doch bevor wir uns nun eilends daranmachen, Killerroboter zu entwickeln und einzusetzen,
            sei daran erinnert, dass die Roboter stets die Eigenschaften ihres Codes widerspiegeln
            und verstärken. Ist der Code restriktiv und gutartig, dann werden die Roboter vermutlich
            eine enorme Verbesserung gegenüber dem durchschnittlichen menschlichen Soldaten darstellen.
            Ist der Code jedoch rücksichtslos und grausam, so werden die Folgen katastrophal sein.
            Das eigentliche Problem der Roboter ist nicht ihre künstliche Intelligenz, sondern
            vielmehr die natürliche Dummheit und Grausamkeit ihrer menschlichen Herren.
         


    Im Juli 1995 massakrierten Truppen der bosnischen Serben in der Stadt Srebrenica mehr
            als 8000 bosnische Muslime. Anders als das willkürliche Massaker von My Lai waren
            die Massentötungen in Srebrenica eine langwierige und gut organisierte Operation,
            die im Zusammenhang mit der bosnisch-serbischen Politik einer «ethnischen Säuberung»
            Bosniens stand.[] Hätten die bosnischen Serben 1995 über Killerroboter verfügt, so wären die Gräuel
            vermutlich noch schlimmer gewesen. Nicht ein Roboter hätte auch nur einen Moment gezögert,
            die Befehle, die er erhalten hat, auszuführen, und er hätte nicht ein einziges muslimisches
            Kind aufgrund von Empfindungen wie Mitgefühl, Abscheu oder bloßer Lethargie verschont.
         


    Ein rücksichtsloser Diktator, der mit solchen Killerrobotern ausgerüstet ist, wird
            nie befürchten müssen, dass sich seine Soldaten gegen ihn wenden, ganz gleich, wie
            herzlos und verrückt seine Befehle auch sein mögen. Eine Roboterarmee hätte die Französische
            Revolution 1789 vermutlich schon im Keim erstickt, und hätte Hosni Mubarak 2011 über
            ein Kontingent an Killerrobotern verfügt, hätte er sie auf die Bevölkerung loslassen
            können, ohne Angst haben zu müssen, dass sie ihm von der Fahne gehen. Ähnlich könnte
            eine imperialistische Regierung, die auf eine Roboterarmee setzt, unpopuläre Kriege
            vom Zaun brechen, ohne Sorge haben zu müssen, dass die Roboter ihre Motivation verlieren
            oder ihre Familien gegen den Krieg protestieren. Hätten die USA im Vietnamkrieg über Killerroboter verfügt, hätte das Massaker von My Lai vielleicht
            verhindert werden können, doch der Krieg selbst hätte sich vielleicht noch viel länger
            hingezogen, denn die amerikanische Regierung hätte sich viel weniger Gedanken über
            demoralisierte Soldaten, massenhafte Antikriegsdemonstrationen oder eine Bewegung
            von «Veteranenrobotern gegen den Krieg» machen müssen. Ein paar amerikanische Bürger
            hätten sich vielleicht trotzdem gegen den Krieg gewandt, doch ohne die Angst, selbst
            eingezogen zu werden, ohne die Erinnerung an selbst begangene Gräueltaten oder den
            schmerzlichen Verlust eines lieben Angehörigen wären die Protestierer vermutlich weniger
            zahlreich und weniger hartnäckig gewesen.[]
         


    Für selbstfahrende zivile Fahrzeuge sind derartige Probleme natürlich weit weniger
            relevant, denn kein Autohersteller wird seine Produkte böswillig so programmieren,
            dass sie Menschen ins Visier nehmen und töten. Doch autonome Waffensysteme sind eine
            durchaus realistische Bedrohung, denn allzu viele Regierungen sind moralisch verkommen,
            wenn nicht sogar richtiggehend böse.
         


    Die Gefahr bleibt nicht auf Tötungsmaschinen begrenzt. Gleichermaßen riskant könnten
            Überwachungssysteme sein. In den Händen einer wohlwollenden Regierung sind machtvolle
            Überwachungsalgorithmen womöglich das Beste, was der Menschheit je zugestoßen ist.
            Doch die gleichen Big-Data-Algorithmen könnten auch einen künftigen Big Brother ermächtigen,
            sodass wir am Ende in einem Orwell’schen Überwachungsregime landen, in dem sämtliche
            Individuen die ganze Zeit überwacht werden.[]
         


    Ja, möglicherweise mündet das Ganze sogar in etwas, das sich nicht einmal Orwell vorzustellen
            wagte: in ein totales Überwachungsregime, das nicht nur unsere äußeren Aktivitäten
            und Äußerungen verfolgt, sondern uns sogar unter die Haut kriecht, um unsere inneren
            Erfahrungen zu beobachten. Stellen wir uns beispielsweise vor, was das Kim-Regime
            in Nordkorea mit der neuen Technologie anstellen würde. Künftig müsste jeder nordkoreanische
            Bürger ein biometrisches Armband tragen, das alles überwacht, was er tut und sagt -
            darüber hinaus aber auch noch seinen Blutdruck und seine Gehirnaktivität. Das nordkoreanische
            Regime könnte sich unser immer besseres Verständnis des menschlichen Gehirns und die
            ungeheuren Fähigkeiten maschinellen Lernens zunutze machen und erstmals in der Geschichte
            in der Lage sein, zu erfassen, was jeder einzelne Bürger in jedem einzelnen Augenblick
            denkt. Wenn ein Nordkoreaner beispielsweise ein Bild von Kim Jong-un sieht und die
            biometrischen Sensoren die verräterischen Anzeichen von Wut erfassen (höherer Blutdruck,
            gesteigerte Aktivität in der Amygdala), dann findet er sich vermutlich schon am nächsten
            Tag im Straflager wieder.
         


    Natürlich dürfte es für das nordkoreanische Regime aufgrund seiner Isolation schwierig
            sein, die erforderliche Technologie selbst zu entwickeln. Aber es könnte sein, dass
            sie in anderen Nationen mit mehr technischem Know-how erforscht und dann von den Nordkoreanern
            und anderen rückständigen Diktaturen kopiert oder eingekauft wird. Sowohl China als
            auch Russland verbessern ihre Überwachungsinstrumente fortwährend, und Gleiches gilt
            für eine Reihe demokratischer Länder, von den USA bis zu meinem Heimatland Israel. Gerade Israel, das gerne als «Start-up-Nation» tituliert
            wird, verfügt über einen äußerst dynamischen Hightech-Sektor und eine Cybersecurity-Branche,
            die weltweit führend ist. Gleichzeitig befindet es sich auch in einem tödlichen Konflikt
            mit den Palästinensern, und zumindest einige israelische Politiker, Militärs und Bürger
            wären vermutlich froh, könnten sie im Westjordanland ein totales Überwachungsregime
            errichten, sobald sie über die notwendige Technologie dafür verfügen.
         


    Schon heute ist es so, dass Palästinenser, wenn sie einen Anruf tätigen, etwas auf
            Facebook posten oder von einer Stadt in eine andere fahren, von israelischen Mikrofonen,
            Kameras, Drohnen oder Spionagesoftware überwacht werden. Die gesammelten Daten werden
            anschließend von Big-Data-Algorithmen analysiert. Das hilft den israelischen Sicherheitskräften,
            potenzielle Bedrohungen zielgenau auszumachen und auszuschalten, ohne dafür allzu
            viele Soldaten am Boden einsetzen zu müssen. Die Palästinenser mögen einige Städte
            und Dörfer im Westjordanland verwalten, doch die Israelis kontrollieren den Himmel,
            den Äther und den Cyberspace. Sie brauchen deshalb erstaunlich wenige Soldaten, um
            gut 2,5 Millionen Palästinenser dort wirksam zu kontrollieren.[]
         


    Bei einem tragikomischen Zwischenfall im Oktober 2017 postete ein palästinensischer
            Arbeiter auf seinem privaten Facebook-Account ein Bild von sich selbst an seinem Arbeitsplatz
            neben einem Bulldozer. Unter das Bild schrieb er: «Guten Morgen!» Ein automatischer
            Algorithmus machte bei der Umschrift der arabischen Buchstaben einen kleinen Fehler.
            Statt «Ysabechhum!» (was «Guten Morgen!» bedeutet) las der Algorithmus die arabischen
            Buchstaben als «Ydbachhum!» (was bedeutet: «Töte sie!»). Weil der Verdacht bestand,
            der Mann könnte ein Terrorist sein und mit seinem Bulldozer Menschen überfahren, nahmen
            ihn israelische Sicherheitskräfte sogleich fest. Er wurde wieder freigelassen, als
            sie merkten, dass der Algorithmus einen Fehler begangen hatte. Aber der Facebook-Post
            wurde gleichwohl gelöscht. Man kann nie vorsichtig genug sein.[] Was die Palästinenser heute im Westjordanland erleben, könnte nur ein primitiver
            Vorgeschmack auf das sein, was Milliarden Menschen irgendwann überall auf dem Planeten
            widerfahren wird.
         


    Im späten 20. Jahrhundert waren Demokratien üblicherweise Diktaturen überlegen, weil
            sie Daten besser verarbeiteten. Demokratien verteilen die Macht, Informationen zu
            verarbeiten und Entscheidungen zu treffen, auf viele Menschen und Institutionen, während
            Diktaturen Informationen und Macht an einem Ort konzentrieren. Angesichts der Technologie
            des 20. Jahrhunderts war das schlicht ineffizient. Niemand verfügt über die Fähigkeit,
            all die Informationen schnell genug zu verarbeiten und die richtigen Entscheidungen
            zu treffen. Das ist einer der Gründe, warum die Sowjetunion deutlich schlechtere Entscheidungen
            traf als die USA und warum die sowjetische Volkswirtschaft der amerikanischen weit hinterherhinkte.
         


    Schon bald jedoch könnte künstliche Intelligenz dafür sorgen, dass das Pendel in die
            entgegengesetzte Richtung ausschlägt. Denn künstliche Intelligenz ermöglicht es, enorme
            Mengen an Informationen zentral zu verarbeiten. Tatsächlich könnte künstliche Intelligenz
            zentralisierte Systeme weit effizienter machen als dezentrale Systeme, denn maschinelles
            Lernen funktioniert umso besser, je mehr Informationen es analysieren kann. Konzentriert
            man sämtliche Informationen, die eine Milliarde Menschen betreffen, in einer Datenbank,
            und zwar ungeachtet aller Datenschutzbelange, kann man Algorithmen deutlich besser
            trainieren, als wenn man die individuelle Privatsphäre respektiert und in der Datenbank
            lediglich partielle Informationen über eine Million Menschen gespeichert hat. Wenn
            beispielsweise ein autoritäres Regime sämtlichen Bürgern befiehlt, ihre DNA scannen zu lassen und ihre gesamten medizinischen Daten einer zentralen Behörde mitzuteilen,
            würde es gegenüber Gesellschaften, in denen medizinische Daten streng privat sind,
            über einen enormen Vorteil in der Genforschung und in der Medizin verfügen. Das wichtigste
            Handikap autoritärer Regime im 20. Jahrhundert - der Versuch, alle Informationen an
            einem Ort zu konzentrieren - könnte sich im 21. Jahrhundert als entscheidender Vorteil
            erweisen.
         


    Da Algorithmen uns so gut kennen werden, könnten autoritäre Regierungen die absolute
            Kontrolle über ihre Bürger erlangen, mehr noch als damals im nationalsozialistischen
            Deutschland, und Widerstand gegen solche Regime könnte völlig unmöglich sein. Das
            Regime wird nicht nur genau wissen, was Sie empfinden - es kann auch dafür sorgen,
            dass Sie genau das fühlen, was es will. Der Diktator mag nicht in der Lage sein, den
            Menschen eine ordentliche Gesundheitsversorgung oder Gleichheit zu verschaffen, aber
            er könnte dafür sorgen, dass sie ihn lieben und seine Widersacher hassen. Die Demokratie
            in ihrer gegenwärtigen Form kann die Verschmelzung von Biotechnologie und Informationstechnologie
            nicht überleben. Sie wird sich entweder radikal neu erfinden müssen, oder die Menschen
            werden künftig in «digitalen Diktaturen» leben.
         


    Das wird kein Rückfall in die Zeiten von Hitler und Stalin sein. Digitale Diktaturen
            werden ganz anders aussehen als das Dritte Reich, so wie sich das Dritte Reich vom
            Ancien Régime in Frankreich unterschied. Ludwig XIV. war ein zentralisierender Autokrat, aber er verfügte nicht über die Technologie,
            um einen modernen totalitären Staat zu errichten. Er musste keinen Widerstand gegen
            seine Herrschaft fürchten, doch da es noch keine Rundfunkgeräte, Telefone und Züge
            gab, hatte er kaum Kontrolle über das Alltagsleben von Bauern in entlegenen bretonischen
            Dörfern oder selbst über die Stadtbevölkerung im Herzen von Paris. Er war weder willens
            noch in der Lage, eine Massenpartei, eine landesweite Jugendbewegung oder ein nationales
            Bildungssystem ins Leben zu rufen.[] Erst die neuen Technologien des 20. Jahrhunderts verschafften Hitler die Motivation
            und die Macht, solche Dinge zu tun. Wir können nicht vorhersagen, über welche Motive
            und welche Macht digitale Diktaturen im Jahr 2084 verfügen, aber es ist eher unwahrscheinlich,
            dass sie einfach Hitler und Stalin kopieren werden. Diejenigen, die unbedingt noch
            einmal die Schlachten der 1930er Jahre schlagen wollen, könnten durch einen Angriff
            aus einer völlig unerwarteten Richtung überrumpelt werden.
         


    Doch selbst wenn es der Demokratie gelingt, sich anzupassen und zu überleben, könnten
            die Menschen Opfer neuer Formen von Unterdrückung und Diskriminierung werden. Schon
            heute verwenden immer mehr Banken, Unternehmen und Institutionen Algorithmen, um Daten
            zu analysieren und Entscheidungen über uns zu treffen. Wenn Sie von Ihrer Bank einen
            Kredit haben wollen, so wird Ihr Antrag wahrscheinlich von einem Algorithmus und nicht
            von einem Menschen bearbeitet. Der Algorithmus analysiert Unmengen an Daten über Sie
            und Statistiken über Millionen anderer Menschen und entscheidet dann, ob Sie kreditwürdig
            sind. Der Algorithmus arbeitet dabei oftmals besser als ein menschlicher Bankangestellter.
            Das Problem dabei ist, dass sich nur schwer feststellen lässt, ob der Algorithmus
            bestimmte Menschen zu Unrecht diskriminiert. Wenn sich die Bank weigert, Ihnen einen
            Kredit zu gewähren, und Sie fragen: «Warum?», so erwidert die Bank: «Der Algorithmus
            hat Nein gesagt.» Sie fragen: «Warum hat der Algorithmus Nein gesagt? Was stimmt nicht
            mit mir?» Und die Bank wird antworten: «Wir wissen es nicht. Kein Mensch versteht
            diesen Algorithmus, denn er basiert auf fortgeschrittenem maschinellen Lernen. Aber
            wir vertrauen unserem Algorithmus, deshalb gewähren wir Ihnen keinen Kredit.»[]
         


    Wenn sich Diskriminierung gegen ganze Gruppen wie etwa Frauen oder Schwarze richtet,
            können sich diese Gruppen organisieren und gegen ihre kollektive Diskriminierung protestieren.
            Jetzt aber könnte ein Algorithmus Sie persönlich diskriminieren, und Sie haben keinerlei
            Ahnung, warum das so ist. Vielleicht hat der Algorithmus etwas in Ihrer DNA, in Ihrer Lebensgeschichte oder auf Ihrem Facebook-Account gefunden, was ihm nicht
            gefällt. Der Algorithmus diskriminiert Sie nicht, weil Sie eine Frau oder ein Afroamerikaner
            sind - sondern weil Sie Sie sind. Es gibt irgendetwas an Ihnen, was der Algorithmus
            nicht mag. Sie wissen nicht, was das ist, und selbst wenn Sie es wüssten, können Sie
            sich nicht mit anderen Menschen zusammenschließen und protestieren, denn es gibt keine
            anderen Menschen, die unter dem exakt gleichen Vorurteil zu leiden haben. Es sind
            allein Sie. Anstelle kollektiver Diskriminierung könnten wir es im 21. Jahrhundert
            also mit einem wachsenden Problem individueller Diskriminierung zu tun haben.[]
         


    Auf den höchsten Machtebenen wird es wahrscheinlich weiterhin menschliche Repräsentationsfiguren
            geben, die uns die Illusion vermitteln, die Algorithmen seien lediglich Berater und
            die eigentliche Macht liege noch immer in Menschenhand. Wir werden keine künstliche
            Intelligenz zur Kanzlerin der Bundesrepublik Deutschland oder zum Vorstandsvorsitzenden
            von Google machen. Doch die Entscheidungen, die die Kanzlerin und der CEO treffen, werden durch künstliche Intelligenz beeinflusst sein. Die Kanzlerin könnte
            weiterhin zwischen verschiedenen Optionen wählen, aber all diese Optionen werden das
            Ergebnis von Big-Data-Analysen sein, und sie werden eher die Weltsicht künstlicher
            Intelligenz als die von Menschen widerspiegeln.
         


    Oder um ein analoges Beispiel zu nehmen: Politiker überall auf der Welt können heute
            zwischen verschiedenen wirtschaftspolitischen Maßnahmen wählen, doch in fast allen
            Fällen spiegeln die verschiedenen Optionen eine kapitalistische Sicht der Ökonomie
            wider. Die Politiker hegen die Illusion, wählen zu können, aber die wirklich wichtigen
            Entscheidungen sind schon viel früher von den Ökonomen, Bankern und Unternehmern getroffen
            worden, die die verschiedenen Wahlmöglichkeiten auf der Speisekarte festlegten. Binnen
            weniger Jahrzehnte könnte es sein, dass Politiker aus einer Speisekarte wählen müssen,
            die von künstlicher Intelligenz verfasst wurde.
         


    

      Künstliche Intelligenz und natürliche Dummheit
            


    


    Die erfreuliche Nachricht ist, dass wir uns zumindest in den nächsten Jahrzehnten
            nicht mit dem ausgewachsenen Science-Fiction-Albtraum einer künstlichen Intelligenz
            auseinandersetzen müssen, die Bewusstsein erlangt und beschließt, die Menschheit zu
            versklaven oder auszulöschen. Wir werden zunehmend auf Algorithmen bauen, damit sie
            Entscheidungen für uns treffen, aber es ist eher unwahrscheinlich, dass die Algorithmen
            uns bewusst manipulieren werden. Sie werden über keinerlei Bewusstsein verfügen.
         


    Science-Fiction verwechselt gerne Intelligenz mit Bewusstsein und geht davon aus,
            dass Computer Bewusstsein entwickeln müssen, um an menschliche Intelligenz heranzureichen
            oder sie zu übertreffen. In fast allen Filmen und Romanen über künstliche Intelligenz
            geht es im Kern um den magischen Moment, in dem ein Computer oder ein Roboter Bewusstsein
            erlangt. Sobald das geschieht, verliebt sich entweder der menschliche Protagonist
            in den Roboter, oder der Roboter versucht, alle Menschen zu töten, oder beides geschieht
            gleichzeitig.
         


    In Wirklichkeit jedoch gibt es keinerlei Grund zu der Annahme, künstliche Intelligenz
            werde Bewusstsein erlangen, denn Intelligenz und Bewusstsein sind völlig unterschiedliche
            Dinge. Intelligenz ist die Fähigkeit, Probleme zu lösen. Bewusstsein ist die Fähigkeit,
            Dinge wie Schmerz, Freude, Liebe und Wut zu empfinden. Wir vermischen beides gerne,
            denn bei den Menschen und anderen Säugetieren geht Intelligenz mit Bewusstsein einher.
            Säugetiere lösen die meisten Probleme, indem sie Dinge empfinden. Computer jedoch
            lösen Probleme auf völlig andere Weise.
         


    Es gibt schlicht verschiedene Wege, die zu hoher Intelligenz führen, und nur auf einigen
            dieser Wege ist auch Bewusstsein im Spiel. So wie Flugzeuge schneller fliegen als
            Vögel, ohne je Federn entwickelt zu haben, so können Computer Probleme viel besser
            als Säugetiere lösen, ohne je Gefühle zu entwickeln. Sicher, künstliche Intelligenz
            wird menschliche Gefühle genau analysieren müssen, um menschliche Krankheiten zu behandeln,
            menschliche Terroristen ausfindig zu machen, menschliche Lebenspartner zu empfehlen
            und ein Fahrzeug durch eine Straße voller menschlicher Fußgänger zu steuern. Aber
            sie kann das, ohne selbst Gefühle entwickeln zu müssen. Ein Algorithmus muss nicht
            Freude, Wut oder Angst empfinden, um die unterschiedlichen biochemischen Muster freudvoller,
            wütender oder verängstigter Affen zu erkennen.
         


    Natürlich ist es nicht völlig unmöglich, dass künstliche Intelligenz eigene Gefühle
            entwickeln wird. Wir wissen noch immer nicht genug über das Bewusstsein, um sicher
            sein zu können. Allgemein müssen wir drei Möglichkeiten ins Auge fassen:
         


    

      	

        Bewusstsein ist dergestalt mit organischer Biochemie verbunden, dass es nie möglich
                  sein wird, Bewusstsein in nichtorganischen Systemen zu erzeugen.
               


      


      	

        Bewusstsein ist nicht mit organischer Biochemie verbunden, sondern mit Intelligenz,
                  und zwar dergestalt, dass Computer Bewusstsein entwickeln könnten, und Computer werden
                  Bewusstsein entwickeln müssen, wenn sie eine bestimmte Intelligenzschwelle überschreiten wollen.
               


      


      	

        Es bestehen keine essenziellen Verbindungen zwischen Bewusstsein und organischer Biochemie
                  oder hoher Intelligenz. Computer könnten deshalb Bewusstsein entwickeln - es muss
                  aber nicht zwangsläufig so sein. Sie könnten superintelligent werden und gleichzeitig
                  null Bewusstsein haben.
               


      


    


    Bei unserem gegenwärtigen Wissensstand können wir keine dieser Optionen ausschließen.
            Doch gerade weil wir so wenig über Bewusstsein wissen, scheint es eher unwahrscheinlich,
            dass wir in naher Zukunft bewusste Computer programmieren könnten. Trotz der ungeheuren
            Macht künstlicher Intelligenz wird ihr Einsatz deshalb in absehbarer Zukunft weiter
            in gewissem Maße von menschlichem Bewusstsein abhängen.
         


    Nun besteht die Gefahr, wenn wir zu viel in die Entwicklung künstlicher Intelligenz
            und zu wenig in die Erforschung menschlichen Bewusstseins investieren, dass die sehr
            ausgeklügelte künstliche Intelligenz von Computern lediglich dazu dienen könnte, die
            natürliche Dummheit von Menschen zu verstärken. In den kommenden Jahrzehnten werden
            wir es vermutlich nicht mit einer Roboterrebellion zu tun haben, sondern eher mit
            Horden von Bots, die besser als unsere Mutter wissen, welche emotionalen Knöpfe sie
            bei uns drücken müssen, und die diese frappierende Fähigkeit nutzen, um uns in Versuchung
            zu führen und uns Dinge zu verkaufen - egal, ob ein Auto, einen Politiker oder gleich
            eine ganze Ideologie. Die Bots könnten unsere tiefsten Ängste, Hassgefühle und Gelüste
            ausfindig machen und diesen inneren Hebel gegen uns verwenden. Einen ersten Vorgeschmack
            darauf haben uns die jüngsten Wahlen und Referenden überall auf der Welt geliefert,
            als Hacker gezeigt haben, wie man einzelne Wähler manipuliert, indem man Daten über
            sie analysiert und ihre bestehenden Vorurteile ausnutzt.[] Während Science-Fiction-Thriller gerne in dramatischen Apokalypsen aus Feuer und
            Rauch schwelgen, könnten wir es in der Realität mit einer banalen Apokalypse durch
            Mausklicks zu tun haben.
         


    Um solche Ergebnisse zu vermeiden, wäre es klug, für jeden Dollar und jede Minute,
            die wir in die Verbesserung künstlicher Intelligenz investieren, einen Dollar und
            eine Minute in die Förderung menschlichen Bewusstseins zu stecken. Leider unternehmen
            wir gegenwärtig nicht viel, um menschliches Bewusstsein zu untersuchen und zu entwickeln.
            Wir untersuchen und entwickeln menschliche Fähigkeiten hauptsächlich im Hinblick auf
            die unmittelbaren Bedürfnisse des wirtschaftlichen und politischen Systems statt mit
            Blick auf unsere langfristigen Bedürfnisse als bewusste Wesen. Mein Chef will, dass
            ich E-Mails so rasch wie möglich beantworte, aber er interessiert sich reichlich wenig
            für meine Fähigkeit, das Essen, das ich verspeise, zu genießen und zu schätzen. Folglich
            checke ich sogar während des Essens meine E-Mails und verliere darüber die Fähigkeit,
            auf meine eigenen Empfindungen zu achten. Das Wirtschaftssystem drängt mich, mein
            Anlageportfolio zu erweitern und zu diversifizieren, aber es gibt mir null Anreize,
            mein Mitgefühl zu erweitern und zu diversifizieren. Und so bin ich verzweifelt darum
            bemüht, die Geheimnisse der Börse zu begreifen, und tue im Grunde nichts, um die tieferen
            Ursachen von Leid zu verstehen.
         


    In dieser Hinsicht sind Menschen anderen domestizierten Tieren ähnlich. Wir haben
            sanftmütige Kühe gezüchtet, die enorme Mengen an Milch geben, in anderer Hinsicht
            aber ihren wilden Vorfahren deutlich unterlegen sind. Sie sind weniger agil, weniger
            neugierig und weniger findig.[] Wir schaffen jetzt zahme Menschen, die ungeheure Mengen an Daten produzieren und
            als ausgesprochen effiziente Chips in einem riesigen Datenverarbeitungsmechanismus
            fungieren, aber diese Datenkühe schöpfen das menschliche Potenzial nicht wirklich
            aus. Wir haben vielmehr gar keine Vorstellung, wie das volle menschliche Potenzial
            aussieht, denn wir wissen so wenig über den menschlichen Geist. Und doch investieren
            wir kaum in die Erkundung des menschlichen Geistes und konzentrieren uns stattdessen
            darauf, die Geschwindigkeit unserer Internetverbindungen und die Effizienz unserer
            Big-Data-Algorithmen zu verbessern. Wenn wir nicht aufpassen, haben wir am Ende verkümmerte
            Menschen, die mit Unterstützung verbesserter Computer sich selbst und der Welt ungeheuren
            Schaden zufügen.
         


    Digitale Diktaturen sind nicht die einzige Gefahr, die uns droht. Neben der Freiheit
            hat die liberale Ordnung auch großen Wert auf die Gleichheit gelegt. Der Liberalismus
            propagierte stets politische Gleichheit und nach und nach merkte er, dass wirtschaftliche
            Gleichheit genauso wichtig ist. Denn ohne soziales Sicherungsnetz und ein gewisses
            Maß an ökonomischer Gleichheit ist Freiheit sinnlos. Doch so wie Big-Data-Algorithmen
            die Freiheit auslöschen könnten, so könnten sie gleichzeitig die ungleichsten Gesellschaften
            hervorbringen, die es je gab. Aller Reichtum und alle Macht könnten sich in den Händen
            einer winzigen Elite konzentrieren, während die meisten Menschen nicht unter Ausbeutung,
            sondern unter weitaus Schlimmerem zu leiden haben - bedeutungs- und nutzlos zu sein.
         


  




  

    

      4


      Gleichheit
            


      Wem die Daten gehören, dem gehört die Zukunft


    


    In den letzten Jahrzehnten wurde den Menschen überall auf der Welt erklärt, die Menschheit
            befinde sich auf dem Weg zu immer größerer Gleichheit, und Globalisierung und neue
            Technologien würden dafür sorgen, dass wir dieses Ziel noch früher als gedacht erreichen.
            In Wirklichkeit könnte das 21. Jahrhundert die ungleichsten Gesellschaften in der
            Geschichte hervorbringen. Zwar überbrücken Globalisierung und Internet die Kluft zwischen
            Ländern, aber sie drohen den Graben zwischen gesellschaftlichen Klassen zu vergrößern,
            und während die Menschheit scheinbar vor einer globalen Einigung steht, könnte sich
            die Spezies selbst in verschiedene biologische Kasten aufspalten.
         


    Ungleichheit reicht bis in die Steinzeit zurück. Vor 30.000 Jahren bestatteten Gruppen
            von Jägern und Sammlern einige Angehörige in üppig ausgestatteten Gräbern voll mit
            Elfenbeinperlen, Armbändern, Schmuck und Kunstgegenständen, während andere sich mit
            einem kargen Loch in der Erde begnügen mussten. Trotzdem waren die vorgeschichtlichen
            Banden von Wildbeutern egalitärer als alle späteren menschlichen Gesellschaften, weil
            sie über sehr wenig Eigentum verfügten. Eigentum aber ist die Voraussetzung für langfristige
            Ungleichheit.
         


    Nach der Agrarrevolution vervielfachte sich das Eigentum und mit ihm die Ungleichheit.
            Als die Menschen Besitz über Land, Tiere, Pflanzen und Werkzeuge erlangten, entstanden
            streng hierarchische Gesellschaften, in denen kleine Eliten Generation um Generation
            den größten Reichtum und die meiste Macht monopolisierten. Die Menschen akzeptierten
            diese Anordnung als natürlich und sogar gottgegeben. Hierarchie war nicht nur die
            Norm, sondern auch das Ideal. Wie kann es Ordnung geben ohne eine klare Hierarchie
            zwischen Adligen und Gemeinen, zwischen Männern und Frauen oder zwischen Eltern und
            Kindern? Priester, Philosophen und Dichter erklärten überall auf der Welt geduldig,
            so wie im menschlichen Körper nicht alle Glieder gleichberechtigt seien - die Füße
            müssten schließlich dem Kopf gehorchen -, so würde auch in der menschlichen Gesellschaft
            Gleichheit nur zu Chaos führen.
         


    In der Neuzeit jedoch wurde Gleichheit in fast allen menschlichen Gesellschaften zu
            einem Ideal. Das hatte zum Teil mit dem Aufkommen der neuen Ideologien des Kommunismus
            und des Liberalismus zu tun. Es war aber auch der industriellen Revolution geschuldet,
            die die breite Masse wichtiger als je zuvor machte. Industrieökonomien beruhten auf
            Massen gemeiner Arbeiter, während industrielle Armeen auf Massen gemeiner Soldaten
            angewiesen waren. Regierungen in Demokratien wie in Diktaturen investierten deshalb
            in Gesundheit, Bildung und Wohlfahrt der Massen, weil sie Millionen gesunder Arbeitskräfte
            brauchten, um die Fließbänder am Laufen zu halten, und Millionen loyaler Soldaten,
            die in den Schützengräben kämpften.
         


    Folglich ging es in der Geschichte des 20. Jahrhunderts in hohem Maße um die Verringerung
            der Ungleichheit zwischen Klassen, Rassen und Geschlechtern. Zwar hatte die Welt im
            Jahr 2000 noch immer einiges an Hierarchien aufzuweisen, aber sie war trotzdem ein
            weitaus gleicherer Ort als die Welt des Jahres 1900. Am Beginn des 21. Jahrhunderts
            gingen die Menschen davon aus, dass sich dieser Angleichungsprozess fortsetzen und
            sogar beschleunigen würde. Insbesondere hofften sie, die Globalisierung werde ökonomischen
            Wohlstand über die ganze Welt verbreiten, und infolgedessen würden Menschen in Indien
            und Ägypten in den Genuss der gleichen Chancen und Privilegien kommen wie Menschen
            in Finnland und Kanada. Eine ganze Generation wuchs mit diesem Versprechen auf.
         


    Heute hat es den Anschein, als würde dieses Versprechen nicht eingehalten werden.
            Weite Teile der Menschheit haben ohne Zweifel von der Globalisierung profitiert, aber
            es gibt Anzeichen dafür, dass die Ungleichheit sowohl zwischen Gesellschaften als
            auch innerhalb von Gesellschaften wächst. Einige Gruppen monopolisieren zunehmend
            die Früchte der Globalisierung, während Milliarden abgehängt werden. Schon heute gehört
            dem wohlhabendsten einen Prozent die Hälfte des weltweiten Reichtums. Noch alarmierender
            ist: Die reichsten einhundert Menschen besitzen zusammen mehr als die ärmsten vier
            Milliarden.[]
         


    Und es könnte noch schlimmer werden. Wie schon gezeigt, könnte das Vordringen künstlicher
            Intelligenz den ökonomischen Wert und die politische Macht der meisten Menschen zunichte
            machen. Gleichzeitig könnten es Verbesserungen im Bereich der Biotechnologie ermöglichen,
            ökonomische Ungleichheit in biologische Ungleichheit zu übersetzen. Die Superreichen
            werden schließlich mit ihrem gewaltigen Reichtum irgendetwas Sinnvolles anstellen
            müssen. Während sie bislang kaum mehr als Statussymbole kaufen konnten, könnten sie
            schon bald in der Lage sein, sich das Leben selbst zu kaufen. Wenn sich neue Behandlungen
            zur Lebensverlängerung und zur Verbesserung körperlicher und kognitiver Fähigkeiten
            als kostspielige Angelegenheit erweisen sollten, könnte sich die Menschheit in biologische
            Kasten aufspalten.
         


    Historisch betrachtet haben die Reichen und die Adligen schon immer gern geglaubt,
            sie würden über überlegene Fertigkeiten verfügen, weshalb sie ja auch das Sagen hatten.
            Das stimmte natürlich nicht. Der durchschnittliche Herzog war nicht begabter als der
            durchschnittliche Bauer - er verdankte seine Überlegenheit lediglich ungerechter gesetzlicher
            und wirtschaftlicher Diskriminierung. Doch im Jahr 2100 könnten die Reichen tatsächlich
            talentierter, kreativer und intelligenter als die Slumbewohner sein. Sobald sich einmal
            eine wirkliche Kluft zwischen den Fertigkeiten von Reich und Arm geöffnet hat, wird
            es so gut wie unmöglich sein, sie wieder zu schließen. Wenn die Reichen ihre überlegenen
            Fähigkeiten nutzen, um sich weiter zu bereichern, und wenn sie sich mit immer mehr
            Geld verbesserte Körper und Gehirne kaufen können, wird sich diese Kluft mit der Zeit
            nur noch vergrößern. Im Jahr 2100 besitzt das wohlhabendste eine Prozent womöglich
            nicht nur den Großteil des weltweiten Reichtums, sondern auch den Großteil der Schönheit,
            Kreativität und Gesundheit auf dieser Welt.
         


    Die beiden Prozesse - Biotechnologie gekoppelt mit dem Aufstieg künstlicher Intelligenz -
            könnten deshalb im Zusammenspiel dazu führen, dass sich die Menschheit in eine kleine
            Klasse von Übermenschen und eine riesige Unterschicht nutzloser Homo sapiens aufspaltet. Diese ohnehin bereits düstere Lage könnte sich noch weiter verschlimmern,
            denn wenn die Massen ihre ökonomische Bedeutung und ihre politische Macht verlieren,
            dann könnte der Staat zumindest teilweise den Anreiz verlieren, in ihre Gesundheit,
            Bildung und Wohlfahrt zu investieren. Es ist höchst gefährlich, überflüssig zu sein.
            Die Zukunft der Massen wird somit vom guten Willen einer kleinen Elite abhängen. Vielleicht
            besteht dieser gute Wille ein paar Jahrzehnte lang. Doch im Falle einer Krise - etwa
            einer Klimakatastrophe - wäre es ziemlich verführerisch und nicht besonders schwer,
            die überflüssigen Menschen einfach über Bord zu werfen.
         


    In Ländern wie Frankreich und Neuseeland, die über eine lange Tradition liberaler
            Überzeugungen und sozialstaatlicher Praktiken verfügen, wird die Elite sich vielleicht
            weiter um die breite Masse kümmern, selbst wenn sie sie nicht mehr braucht. In den
            kapitalistischeren USA hingegen könnte die Elite die erste Gelegenheit nutzen, um das, was vom amerikanischen
            Sozialstaat noch übrig ist, endgültig zu demontieren. Ein noch größeres Problem droht
            Schwellenländern wie Indien, China, Südafrika und Brasilien. Dort könnte die Ungleichheit
            sich extrem verschärfen, sobald gemeine Menschen ihren ökonomischen Wert verlieren.
         


    Es könnte also so sein, dass die Globalisierung nicht zu globaler Einheit, sondern
            tatsächlich zu einer «Speziation» führt: zu einer Aufspaltung der Menschheit in verschiedene
            biologische Kasten oder sogar unterschiedliche Arten. Die Globalisierung wird die
            Welt horizontal einen, indem sie nationalstaatliche Grenzen auflöst, gleichzeitig
            wird sie aber die Menschheit vertikal spalten. Die herrschenden Oligarchien in so
            unterschiedlichen Ländern wie den USA und Russland könnten verschmelzen und gemeinsame Sache gegen die Masse der gewöhnlichen
            Sapiens machen. So gesehen ist das gegenwärtige populistische Ressentiment gegen «die
            Eliten» durchaus begründet. Wenn wir nicht aufpassen, könnten die Enkel von Unternehmern
            aus dem Silicon Valley oder von Moskauer Milliardären zu einer eigenen Spezies werden,
            die den Enkeln der Hillbillies aus den Appalachen und sibirischer Dorfbewohner weit
            überlegen ist.
         


    Langfristig gesehen könnte ein solches Szenario die Welt sogar «entglobalisieren»,
            wenn sich die obere Kaste in einer selbst ernannten «Zivilisation» zusammenschließt
            und Mauern und Gräben baut, um sich gegen die Horden der «Barbaren» draußen abzuschotten.
            Im 20. Jahrhundert brauchte die industrielle Zivilisation die «Barbaren» als billige
            Arbeitskräfte, Rohstofflieferanten und Märkte. Deshalb wurden sie erobert und absorbiert.
            Im 21. Jahrhundert jedoch könnte eine postindustrielle Zivilisation, die auf künstlicher
            Intelligenz, Bioengineering und Nanotechnologie beruht, weitaus eigenständiger und
            autarker sein. Nicht nur ganze Klassen, sondern ganze Länder und Kontinente könnten
            bedeutungslos werden. Von Drohnen und Robotern bewachte Festungen könnten die selbst
            ernannte zivilisierte Zone, wo sich Cyborgs mit Logikbomben bekämpfen, von den Barbarengebieten
            trennen, wo sich verrohte Menschen gegenseitig mit Macheten und Kalaschnikows abschlachten.
         


    Wie Sie vielleicht gemerkt haben, verwende ich in diesem Buch häufig die erste Person
            Plural, wenn ich über die Zukunft der Menschheit spreche. Ich spreche über das, was
            «wir» tun müssen, um mit «unseren» Problemen fertig zu werden. Aber möglicherweise
            gibt es gar kein Wir mehr. Vielleicht besteht eines «unserer» größten Probleme darin,
            dass verschiedene Menschengruppen völlig verschiedene Zukünfte haben. Vielleicht sollte
            man in manchen Teilen der Welt den eigenen Kindern beibringen, wie man ein Computerprogramm
            schreibt, während man sie woanders besser lehrt, schnell zu ziehen und sofort zu schießen.
         


    

      Wem gehören die Daten?
            


    


    Wenn wir verhindern wollen, dass sich aller Reichtum und alle Macht in den Händen
            einer kleinen Elite konzentrieren, müssen wir den Besitz von Daten regeln. In früheren
            Zeiten war Grundbesitz das wichtigste Vermögen auf der Welt, Politik war ein Kampf
            darum, Gebiete zu kontrollieren, und wenn sich zu viel Land in zu wenigen Händen konzentrierte,
            spaltete sich eine Gesellschaft in Adlige und Gemeine. In der Neuzeit wurden Maschinen
            und Fabriken wichtiger als Land, und politische Auseinandersetzungen wurden darum
            geführt, diese entscheidenden Produktionsmittel zu kontrollieren. Wenn sich zu viele
            Maschinen in zu wenigen Händen konzentrierten, spaltete sich eine Gesellschaft in
            Kapitalisten und Proletarier. Im 21. Jahrhundert jedoch werden Daten sowohl den Grundbesitz
            als auch Maschinen als wichtigstes Vermögen ablösen, und in der Politik wird es darum
            gehen, den Datenstrom zu kontrollieren. Wenn sich Daten in zu wenigen Händen konzentrieren,
            dann wird sich die Menschheit in unterschiedliche Arten aufspalten.
         


    Der Wettlauf um den Besitz der Daten ist bereits eröffnet, und angeführt wird er von
            Datenriesen wie Google, Facebook, Baidu oder Tencent. Bislang scheinen viele dieser
            Giganten das Geschäftsmodell der «Aufmerksamkeitshändler» übernommen zu haben.[] Sie gewinnen unsere Aufmerksamkeit, indem sie uns mit kostenloser Information, kostenlosen
            Dienstleistungen und kostenloser Unterhaltung versorgen, und anschließend verkaufen
            sie unsere Aufmerksamkeit weiter an Werbetreibende. Doch die Datenriesen verfolgen
            wahrscheinlich ganz andere, höhere Ziele als alle früheren Aufmerksamkeitshändler.
            Ihr eigentliches Geschäft besteht gar nicht darin, Anzeigen zu verkaufen. Vielmehr
            gelingt es ihnen, indem sie unsere Aufmerksamkeit kapern, Unmengen an Daten über uns
            anzuhäufen, die weitaus mehr wert sind als die Einkünfte aus Werbung. Wir sind nicht
            ihre Kunden - wir sind ihr Produkt.
         


    Mittelfristig betrachtet eröffnet dieses Horten von Daten den Weg zu einem radikal
            anderen Geschäftsmodell, dessen erstes Opfer die Werbebranche selbst sein wird. Das
            neue Modell beruht darauf, Macht von Menschen auf Algorithmen zu übertragen, darunter
            auch die Macht, Dinge auszuwählen und zu kaufen. Sobald Algorithmen Sachen für uns
            auswählen und kaufen, wird die traditionelle Werbebranche eingehen. Nehmen wir als
            Beispiel Google. Google will an einen Punkt kommen, an dem wir es alles fragen können und immer die beste Antwort auf der Welt erhalten. Was also wird passieren, sobald wir Google
            fragen können: «Hallo Google, angesichts all dessen, was du über Autos weißt, und
            angesichts all dessen, was du über mich weißt (darunter auch über meine Bedürfnisse,
            meine Gewohnheiten, meine Ansichten zum Klimawandel und sogar meine Meinung über die
            Politik im Nahen Osten) - was ist das beste Auto für mich?» Wenn Google uns darauf
            eine gute Antwort gibt und wenn wir qua Erfahrung lernen, auf die Weisheit von Google
            und nicht auf unsere eigenen, leicht manipulierbaren Gefühle zu vertrauen, wozu brauchen
            wir dann noch Anzeigen für Autos?[]
         


    Auf lange Sicht könnten die Datenriesen, wenn sie genügend Daten und ausreichend Rechenleistung
            zusammenbringen, die geheimsten Geheimnisse des Lebens entschlüsseln und dieses Wissen
            dann nicht nur nutzen, um Entscheidungen für uns zu treffen oder uns zu beeinflussen,
            sondern auch um organisches Leben zu manipulieren und anorganische Lebensformen zu
            schaffen. Der Verkauf von Werbung mag notwendig sein, um die Riesen kurzfristig zu
            finanzieren, aber sie bewerten Apps, Produkte und Unternehmen häufig mit Blick auf
            die Daten, die diese sammeln, und weniger mit Blick auf das Geld, das sie einbringen.
            Einer beliebten App mag es an einem Geschäftsmodell fehlen und sie kann kurzfristig
            sogar Verlust machen, doch solange sie Daten absaugt, könnte sie Milliarden wert sein.[] Selbst wenn man heute noch nicht genau weiß, wie man die Daten zu Geld macht, lohnt
            es sich, sie zu haben, denn sie könnten der Schlüssel sein, um Leben in der Zukunft
            zu kontrollieren und zu beeinflussen. Ich kann nicht mit Sicherheit sagen, ob die
            Datengiganten explizit in solchen Kategorien denken, aber ihr Tun lässt darauf schließen,
            dass sie die Anhäufung von Daten nicht nur nach Dollars und Cents bewerten.
         


    Für normale Menschen wird es sehr schwierig sein, sich diesem Prozess zu widersetzen.
            Gegenwärtig verschenken die Menschen mit Freuden gegen kostenlose E-Mail-Dienste und
            lustige Katzenvideos ihr wertvollstes Vermögen - ihre persönlichen Daten. Das erinnert
            ein wenig an Stämme in Afrika und an die amerikanischen Ureinwohner, die unwissentlich
            im Austausch für bunte Perlen und billigen Schmuck ganze Länder an die europäischen
            Imperialisten verkauften. Sollten normale Menschen später beschließen, dem Datenstrom
            Einhalt gebieten zu wollen, so könnte das ziemlich schwierig werden, vor allem weil
            sie womöglich bei all ihren Entscheidungen und sogar bei ihrer Gesundheitsversorgung
            und ihrem physischen Überleben auf das Netzwerk angewiesen sind.
         


    Menschen und Maschinen könnten so vollständig miteinander verschmelzen, dass die Menschen
            gar nicht mehr überleben können, wenn die Verbindung zum Netzwerk getrennt ist. Sie
            werden von der Wiege an damit verbunden sein, und wenn sie sich später im Leben dazu
            entschließen, sich abzukoppeln, könnten sich Versicherungsunternehmen weigern, sie
            zu versichern, Arbeitgeber könnten sich weigern, sie einzustellen, und Gesundheitsdienste
            könnten sich weigern, sich um sie zu kümmern. In der großen Schlacht zwischen Gesundheit
            und Privatsphäre wird die Gesundheit wahrscheinlich locker den Sieg davontragen.
         


    Wenn über biometrische Sensoren immer mehr Daten von Ihrem Körper und Ihrem Gehirn
            an kluge Maschinen fließen, wird es für Unternehmen und staatliche Stellen ein Leichtes
            sein, Sie zu kennen, Sie zu manipulieren und in Ihrem Namen Entscheidungen zu treffen.
            Wichtiger noch: Sie könnten die tiefliegenden Mechanismen sämtlicher Körper und Gehirne
            entschlüsseln und damit die Macht erlangen, Leben zu manipulieren. Wenn wir verhindern
            wollen, dass eine kleine Elite solch gottgleiche Macht monopolisiert, und wenn wir
            verhindern wollen, dass sich die Menschheit in biologische Kasten aufspaltet, dann
            lautet die Schlüsselfrage: Wem gehören die Daten? Gehören die Daten über meine DNA, mein Gehirn und mein Leben mir, der Regierung, einem Unternehmen oder dem Kollektiv
            Menschheit?
         


    Wenn man Regierungen erlaubt, die Daten zu verstaatlichen, wird das vermutlich die
            Macht großer Unternehmen eindämmen, aber es kann auch zu gruseligen digitalen Diktaturen
            führen. Politiker sind ein wenig wie Musiker, und das Instrument, auf dem sie spielen,
            ist das emotionale und biochemische System des Menschen. Sie halten eine Rede - und
            eine Welle der Angst geht durchs Land. Sie setzen einen Tweet ab - und es kommt zu
            einem Ausbruch von Hass. Ich glaube nicht, dass wir diesen Musikern ein höher entwickeltes
            Instrument an die Hand geben sollten. Sobald Politiker unsere emotionalen Knöpfe direkt
            drücken und nach Belieben Angst, Hass, Freude oder Langeweile erzeugen können, wird
            Politik zu einem bloßen emotionalen Zirkus verkommen. Sosehr wir die Macht großer
            Konzerne fürchten sollten, so sehr zeigt doch die Geschichte, dass es uns in den Händen
            übermächtiger Regierungen nicht unbedingt besser ergeht. Zumindest im Jahr 2018 würde
            ich meine Daten lieber Mark Zuckerberg als Wladimir Putin anvertrauen (auch wenn der
            Skandal um Cambridge Analytica gezeigt hat, dass ich in dieser Frage möglicherweise
            gar keine Wahl mehr habe, weil die Zuckerberg anvertrauten Daten möglicherweise doch
            irgendwann bei Putin landen).
         


    Der private Besitz der eigenen Daten mag attraktiver klingen als alle anderen Optionen,
            aber es ist unklar, was das genau bedeutet. Wir verfügen über jahrtausendelange Erfahrung
            darin, den Grundbesitz zu regulieren. Wir wissen, wie man einen Zaun um ein Feld errichtet,
            wie man einen Wachposten am Tor platziert und wie man kontrolliert, wer herein darf.
            In den letzten beiden Jahrhunderten haben wir extreme Fortschritte darin gemacht,
            den Besitz von Industrie zu regeln - und so kann ich heute ein Stück von General Motors
            und ein Stück von Toyota besitzen, indem ich Aktien dieser Unternehmen kaufe. Bei
            der Regulierung des Datenbesitzes aber verfügen wir über so gut wie keine Erfahrung,
            zumal es sich dabei um eine weitaus schwierigere Aufgabe handelt, denn anders als
            Land und Maschinen sind Daten überall und nirgends gleichzeitig, sie können mit Lichtgeschwindigkeit
            unterwegs sein, und man kann sie so oft kopieren, wie man will.
         


    Insofern sollten wir uns vielleicht an unsere Juristen, Politiker, Philosophen und
            sogar Dichter wenden und sie bitten, ihre Aufmerksamkeit dieser schwierigen Frage
            zu widmen: Wie regelt man den Besitz von Daten? Das könnte die wichtigste politische
            Frage unserer Zeit sein. Wenn wir sie nicht bald beantworten, könnte unser gesellschaftlich-politisches
            System zusammenbrechen. Die Menschen spüren die drohende Katastrophe bereits. Vielleicht
            verlieren die Bürger überall auf der Welt auch deshalb den Glauben an die liberale
            Erzählung, die noch vor einem Jahrzehnt unwiderstehlich erschien.
         


    Welche Richtung also sollen wir einschlagen, und wie sollen wir mit den ungeheuren
            Herausforderungen der Revolutionen in Biotechnologie und Informationstechnologie umgehen?
            Vielleicht könnten genau die Wissenschaftler und Unternehmer, die zuallererst für
            die Disruption der Welt verantwortlich sind, eine technologische Lösung dafür finden?
            Könnten beispielsweise vernetzte Algorithmen das Grundgerüst einer globalen menschlichen
            Gemeinschaft bilden, der gemeinsam alle Daten gehören und die gemeinsam über die künftige
            Entwicklung des Lebens wacht? Wenn die globale Ungleichheit zunimmt und gesellschaftliche
            Spannungen überall auf der Welt wachsen, könnte dann nicht Mark Zuckerberg seine zwei
            Milliarden Freunde dazu aufrufen, sich zusammenzutun und gemeinsam zu handeln?
         


  




  

    

      II


      Die politische Herausforderung
            


    


    

      Die Verschmelzung von Informationstechnologie und Biotechnologie bedroht die zentralen
               Werte der Moderne, nämlich Freiheit und Gleichheit. Jede Lösung der technologischen
               Herausforderung verlangt globale Zusammenarbeit. Doch Nationalismus, Religion und
               Kultur spalten die Menschheit in feindliche Lager und machen es äußerst schwer, auf
               globaler Ebene zu kooperieren.
            


    


  




  

    

      5


      Gemeinschaft
            


      Menschen haben Körper


    


    Kalifornien ist Erdbeben gewohnt, doch die politische Erschütterung der US-Wahlen 2016 erlebte das Silicon Valley gleichwohl als riesigen Schock. Als die Computerzauberer
            merkten, dass sie womöglich Teil des Problems waren, reagierten sie mit dem, was Ingenieure
            am besten können: Sie suchten nach einer technischen Lösung. Nirgends fiel die Reaktion
            heftiger aus als in der Facebook-Zentrale in Menlo Park. Das ist durchaus verständlich.
            Denn das Geschäft von Facebook ist das Social Networking, und es reagiert deshalb
            am sensibelsten auf gesellschaftliche Turbulenzen.
         


    Nach drei Monaten Gewissenserforschung veröffentlichte Mark Zuckerberg am 16. Februar
            2017 ein kühnes Manifest über die Notwendigkeit, eine globale Gemeinschaft aufzubauen,
            und über Facebooks Rolle bei diesem Projekt.[] In einer daran anschließenden Rede zur Eröffnung des Communities Summit am 22. Juni
            2017 erklärte Zuckerberg, die gesellschaftspolitischen Umwälzungen unserer Zeit -
            von der grassierenden Drogensucht bis zu mörderischen totalitären Regimen - seien
            in hohem Maße der Auflösung menschlicher Gemeinschaften geschuldet. Er beklagte die
            Tatsache, dass «in den letzten Jahrzehnten die Mitgliedschaft in allen möglichen Gruppen
            um ein Viertel zurückgegangen ist. Das sind eine Menge Leute, die nun anderswo ein
            Gefühl von Sinn und Unterstützung finden müssen.»[] Er versprach, Facebook werde führend daran mitwirken, diese Gemeinschaften wieder
            aufzubauen, und seine Ingenieure würden die Last schultern, die Gemeindepfarrer abgeworfen
            hätten. «Wir werden künftig einige Tools zur Verfügung stellen», so sagte er, «die
            es leichter machen, Gemeinschaften aufzubauen.»
         


    Und weiter erklärte er: «Wir haben ein Projekt gestartet, um zu schauen, ob wir besser
            dabei werden können, Gruppen vorzuschlagen, die für euch sinnvoll sind. Wir haben
            damit begonnen, künstliche Intelligenz aufzubauen, die das erledigen soll. Und es
            funktioniert. In den ersten sechs Monaten halfen wir 50 Prozent mehr Menschen, sich
            sinnvollen Gemeinschaften anzuschließen.» Sein Ziel sei es, letztlich «einer Milliarde
            Menschen dabei zu helfen, sich sinnvollen Gemeinschaften anzuschließen … Wenn uns
            das gelingt, dann wird das nicht nur die rückläufige Entwicklung bei der Zugehörigkeit
            zu Gemeinschaften, wie wir sie seit Jahrzehnten erleben, umkehren, es wird auch unser
            gesellschaftliches Gewebe stärken und die Welt enger zusammenbringen.» Das sei ein
            so wichtiges Ziel, dass Zuckerberg schwor, «Facebooks gesamte Mission zu ändern, um
            das in Angriff zu nehmen».[]
         


    Zuckerberg hat zweifellos recht, wenn er den Niedergang menschlicher Gemeinschaften
            beklagt. Doch ein paar Monate, nachdem Zuckerberg seinen Eid geschworen hatte, und
            genau zu dem Zeitpunkt, da dieses Buch in Druck ging, machte der Skandal um Cambridge
            Analytica deutlich, dass Daten, die Facebook anvertraut worden waren, von Dritten
            gesammelt und dazu genutzt worden waren, Wahlen überall auf der Welt zu manipulieren.
            Das führte Zuckerbergs hochfliegende Versprechungen ad absurdum und erschütterte das
            Vertrauen der Öffentlichkeit in Facebook. Man kann nur hoffen, dass Facebook sich,
            bevor es neue menschliche Gemeinschaften begründet, zunächst einmal darauf verpflichtet,
            die Privatsphäre und die Sicherheit bestehender Gemeinschaften zu schützen.
         


    Trotzdem lohnt es sich, Facebooks Gemeinschaftsvision ein wenig näher zu betrachten
            und danach zu fragen, ob soziale Online-Netzwerke unter verbesserten Sicherheitsstandards
            dazu beitragen können, eine globale menschliche Gemeinschaft zu schaffen. Denn obwohl
            die Menschen im 21. Jahrhundert zu Göttern aufsteigen könnten, sind wir im Jahr 2018
            nach wie vor Steinzeitwesen. Um zu gedeihen, müssen wir uns noch immer in intimen
            Gemeinschaften verankern. Seit Jahrmillionen sind die Menschen daran gewöhnt, in kleinen
            Gruppen von nicht mehr als ein paar Dutzend Menschen zu leben. Selbst heute finden
            es die meisten von uns unmöglich, mehr als 150 Individuen wirklich zu kennen, ganz
            gleich, mit wie vielen Facebook-Freunden wir uns brüsten.[] Ohne diese Gruppen fühlen sich Menschen einsam und entfremdet.
         


    Leider haben sich intime Gemeinschaften in den letzten beiden Jahrhunderten tatsächlich
            immer mehr aufgelöst. Der Versuch, kleine Gruppen von Menschen, die sich tatsächlich
            kennen, durch die imaginären Gemeinschaften von Nationen und politischen Parteien
            zu ersetzen, konnte nie vollständig gelingen. Die Millionen Brüder in der nationalen
            Familie und die Millionen Genossen der kommunistischen Partei können einem nicht die
            warme Intimität verschaffen, wie das ein einzelner echter Verwandter oder Freund kann.
            Folglich führen die Menschen auf einem immer stärker vernetzten Planeten immer einsamere
            Leben. Viele der gesellschaftlichen und politischen Verwerfungen unserer Zeit lassen
            sich auf diese Malaise zurückführen.[]
         


    Zuckerbergs Vision, die Menschen wieder miteinander in Verbindung zu bringen, kommt
            somit zur rechten Zeit. Doch Worte sind billiger als Taten, und um diese Vision umzusetzen,
            müsste Facebook sein gesamtes Geschäftsmodell ändern. Man kann nicht wirklich eine
            globale Gemeinschaft aufbauen, wenn man sein Geld damit verdient, die Aufmerksamkeit
            der Menschen zu fesseln und sie an Werbetreibende zu verkaufen. Trotzdem verdient
            Zuckerbergs Bereitschaft, eine solche Vision zumindest zu formulieren, Lob. Die meisten
            Unternehmen glauben, sie sollten sich darauf konzentrieren, Geld zu verdienen, Regierungen
            sollten sich so wenig wie möglich einmischen, und die Menschheit solle darauf vertrauen,
            dass Marktkräfte die wirklich wichtigen Entscheidungen für uns treffen.[] Wenn Facebook daher die Absicht hat, sich wirklich dem Aufbau menschlicher Gemeinschaften
            zu verschreiben, sollten diejenigen, die seine Macht fürchten, Facebook nicht mit
            Warnrufen wie «Big Brother!» in seinen Unternehmenskokon zurücktreiben. Vielmehr sollten
            wir auch andere Unternehmen, Institutionen und Regierungen dazu drängen, mit Facebook
            zu wetteifern und eigene ideelle Verpflichtungen zu formulieren.
         


    Selbstverständlich mangelt es nicht an Organisationen, die den Niedergang menschlicher
            Gemeinschaften beklagen und danach streben, sie wieder aufzubauen. Jeder, von feministischen
            Aktivistinnen bis zu islamischen Fundamentalisten, ist mit Community Building beschäftigt,
            und wir werden einige dieser Bemühungen in späteren Kapiteln näher in Augenschein
            nehmen. Das Besondere an Facebooks Schachzug sind die globale Reichweite, die Unterstützung
            durch ein Unternehmen und die tiefe Technikgläubigkeit. Zuckerberg, so scheint es,
            ist völlig überzeugt, dass die neue künstliche Intelligenz von Facebook nicht nur
            «sinnvolle Gemeinschaften» erkennen, sondern auch «unser gesellschaftliches Gewebe
            stärken und die Welt enger zusammenbringen» kann. Das ist deutlich ambitionierter
            als mittels künstlicher Intelligenz ein Auto zu lenken oder Krebs zu diagnostizieren.
         


    Facebooks Gemeinschaftsvision ist vielleicht der erste explizite Versuch, künstliche
            Intelligenz für zentral geplantes Social Engineering im globalen Maßstab einzusetzen.
            Sie stellt deshalb einen wichtigen Testfall dar. Wenn diese Vision erfolgreich ist,
            werden wir wahrscheinlich viele weitere derartige Versuche erleben, und Algorithmen
            werden als die neuen Herren menschlicher sozialer Netzwerke anerkannt werden. Wenn
            die Sache scheitert, wird das die Grenzen der neuen Technologien sichtbar machen -
            Algorithmen mögen dazu taugen, Fahrzeuge zu steuern und Krankheiten zu heilen, aber
            wenn es darum geht, gesellschaftliche Probleme zu lösen, dann sollten wir uns weiterhin
            auf Politiker und Priester verlassen.
         


    

      Online versus offline
            


    


    In den letzten Jahren war Facebook erstaunlich erfolgreich, und es verfügt heute über
            mehr als zwei Milliarden aktive Online-Nutzer. Doch um seine neue Vision umzusetzen,
            wird es die Kluft zwischen Online und Offline überbrücken müssen. Eine Gemeinschaft
            kann als Online-Versammlung beginnen, aber um zu gedeihen, wird sie auch in der Offline-Welt
            Wurzeln schlagen müssen. Wenn irgendein Diktator eines Tages Facebook aus seinem Land
            verbannt oder den Stecker zum Internet gleich ganz zieht, werden sich die Gemeinschaften
            dann verflüchtigen oder werden sie sich neu zusammenfinden und zurückschlagen? Werden
            sie in der Lage sein, offline eine Demonstration zu organisieren?
         


    In seinem Manifest vom Februar 2017 erklärte Zuckerberg, Online-Gemeinschaften würden
            dabei helfen, Offline-Gemeinschaften zu stärken. Das stimmt mitunter. In vielen Fällen
            jedoch geht Online auf Kosten von Offline, und zwischen beidem besteht ein grundlegender
            Unterschied. Physische Gemeinschaften verfügen über eine Tiefe, die virtuelle Gemeinschaften
            niemals erreichen, zumindest nicht in naher Zukunft. Wenn ich zu Hause in Israel krank
            im Bett liege, können meine Online-Freunde aus Kalifornien mir gut zureden, aber sie
            können mir keine Suppe oder eine Tasse Tee ans Bett bringen.
         


    Menschen haben Körper. Im Verlauf des letzten Jahrhunderts hat die Technik uns von
            unseren Körpern entfernt. Wir haben unsere Fähigkeit verloren, darauf zu achten, was
            wir riechen und schmecken. Stattdessen sind wir von unseren Smartphones und Computern
            absorbiert. Das, was im Cyberspace passiert, interessiert uns mehr als das, was draußen
            auf der Straße geschieht. Es ist leichter denn je, mit meinem Cousin in der Schweiz
            zu sprechen, aber es ist schwerer, mich beim Frühstück mit meinem Mann zu unterhalten,
            weil er ständig auf sein Smartphone starrt, statt mich anzuschauen.[]
         


    In der Vergangenheit konnten sich die Menschen eine solche Achtlosigkeit nicht leisten.
            Urzeitliche Wildbeuter waren stets wach und aufmerksam. Wenn sie in den Wäldern auf
            der Suche nach Pilzen unterwegs waren, suchten sie den Boden nach jeder verdächtigen
            Ausbeulung ab. Sie lauschten auf die leiseste Bewegung im Gras, um zu wissen, ob dort
            vielleicht eine Schlange lauerte. Wenn sie einen essbaren Pilz fanden, verspeisten
            sie ihn mit äußerster Vorsicht, um ihn von seinen giftigen Verwandten zu unterscheiden.
            Die Angehörigen heutiger Wohlstandsgesellschaften brauchen eine solch geschärfte Wahrnehmung
            nicht. Wir können zwischen den Supermarktregalen umherspazieren und nebenbei SMS schreiben, und wir können irgendeines von tausend Gerichten kaufen, die alle von
            den Gesundheitsbehörden überprüft wurden. Doch ganz gleich, für was wir uns entscheiden,
            am Ende verspeisen wir es hastig vor einem Bildschirm, auf dem wir E-Mails checken
            oder fernsehen, während wir dem tatsächlichen Geschmack kaum Beachtung schenken.
         


    Zuckerberg behauptet, Facebook wolle «unsere Tools verbessern, um euch die Macht zu
            verschaffen, eure Erfahrung mit anderen zu teilen».[] Was die Menschen jedoch wirklich bräuchten, sind Instrumente, die sie mit ihren
            eigenen Erfahrungen verbinden. Wenn die Menschen dazu ermuntert werden, «Erfahrungen
            zu teilen», heißt das nichts anderes, als dass sie das, was ihnen zustößt, mit den
            Augen anderer begreifen sollen. Wenn etwas Aufregendes passiert, besteht das Bauchgefühl
            von Facebook-Nutzern darin, das Smartphone aus der Tasche zu ziehen, ein Foto zu machen,
            es online zu stellen und auf die Likes zu warten. Währenddessen bemerken sie kaum,
            was sie selbst fühlen. Vielmehr wird das, was sie fühlen, zunehmend von den Online-Reaktionen
            bestimmt.
         


    Menschen, die sich ihrem Körper, ihren Sinnen und ihrer physischen Umgebung entfremdet
            haben, fühlen sich leicht isoliert und desorientiert. Meinungsmacher schreiben solche
            Entfremdungsempfindungen oftmals dem Schwinden religiöser und nationaler Bindungen
            zu, aber wichtiger ist in diesem Fall wohl die Tatsache, dass die Menschen den Bezug
            zum eigenen Körper verloren haben. Über Jahrmillionen haben sie ohne Religionen und
            ohne Nationen gelebt - insofern können sie vermutlich auch im 21. Jahrhundert ganz
            gut ohne sie existieren. Doch sie können nicht glücklich leben, wenn sie nicht mehr
            mit ihrem Körper verbunden sind. Wer sich in seinem Körper nicht mehr zu Hause fühlt,
            wird sich auch in der Welt nirgends zu Hause fühlen.
         


    Bislang ermunterte Facebooks Geschäftsmodell die Menschen dazu, immer mehr Zeit online
            zu verbringen, selbst wenn das bedeutete, dass sie damit weniger Zeit und Energie
            für Offline-Aktivitäten zur Verfügung hatten. Kann Facebook ein neues Modell finden,
            das die Menschen dazu animiert, nur dann online zu gehen, wenn es wirklich nötig ist,
            und ihrer physischen Umgebung sowie ihrem eigenen Körper und den eigenen Sinnen mehr
            Aufmerksamkeit zu schenken? Was würden die Aktionäre von so einem Modell halten? (Ein
            solches alternatives Modell wurde jüngst von Tristan Harris vorgeschlagen, einem ehemaligen
            Google-Manager und Technikphilosophen, der eine neue Maßeinheit der «sinnvoll verbrachten
            Zeit» ins Spiel brachte.)[]
         


    Auch die Grenzen von Online-Beziehungen untergraben Zuckerbergs Lösung für die gesellschaftliche
            Polarisierung. Er verweist mit Recht darauf, dass sich die sozialen Spaltungen nicht
            werden überwinden lassen, indem man lediglich Menschen miteinander verbindet und sie
            unterschiedlichen Meinungen aussetzt, denn «wenn man Menschen einen Artikel zeigt,
            der etwas aus der entgegengesetzten Perspektive betrachtet, dann verstärkt das in
            Wirklichkeit die Polarisierung, weil es andere Sichtweisen als fremd einstuft». Stattdessen
            schlägt Zuckerberg vor, dass «die besten Lösungen zur Verbesserung des Diskurses darin
            bestehen könnten, dass wir uns als ganze Menschen und nicht nur als Meinungen kennen -
            wofür Facebook auf einzigartige Weise geeignet sein könnte. Wenn wir uns mit Menschen
            darüber verbinden, was wir gemeinsam haben - Lieblingsmannschaften, Fernsehsendungen,
            Interessen -, ist es leichter, in einen Dialog darüber zu treten, worin wir unterschiedlicher
            Meinung sind.»[]
         


    Es ist freilich extrem schwierig, einander als «ganze» Menschen zu kennen. Das braucht
            jede Menge Zeit, und es verlangt unmittelbare physische Interaktion. Wie bereits erwähnt,
            ist der durchschnittliche Homo sapiens vermutlich nicht in der Lage, mehr als 150 Individuen wirklich zu kennen. Idealerweise
            sollte der Aufbau von Gemeinschaften kein Nullsummenspiel sein. Menschen können sich
            verschiedenen Gruppen gleichzeitig loyal verbunden fühlen. Wirklich enge Beziehungen
            sind jedoch vermutlich leider ein Nullsummenspiel. Jenseits eines bestimmten Punktes
            werden die Zeit und die Energie, die man mit seinen Online-Freunden aus Iran oder
            Nigeria verbringt, auf Kosten der Fähigkeit gehen, die Nachbarn von nebenan näher
            kennenzulernen.
         


    Der entscheidende Prüfstein für Facebook wird sein, wie das Unternehmen damit umgeht,
            wenn ein Ingenieur ein neues Tool erfindet, mit dessen Hilfe die Menschen weniger
            Zeit darauf verschwenden, online irgendwelche Dinge einzukaufen, und mehr Zeit mit
            sinnvollen Offline-Aktivitäten und Freunden verbringen. Wird Facebook ein solches
            Tool übernehmen oder unterdrücken? Wird Facebook einen wirklichen Sinneswandel vollziehen
            und gesellschaftliche Belange über finanzielle Interessen stellen? Wenn es das tut -
            und wenn es ihm gelingt, eine Pleite abzuwenden -, dann wird das eine Veränderung
            von großer Tragweite sein.
         


    Wenn Facebook der Offline-Welt mehr Aufmerksamkeit schenkt als den eigenen Quartalsberichten,
            so hat das auch Auswirkungen auf Facebooks Steuerpolitik. Wie Amazon, Google, Apple
            und mehreren anderen Techgiganten hat man Facebook wiederholt Steuervermeidung vorgeworfen.[] Die Schwierigkeiten bei der Besteuerung von Online-Aktivitäten erleichtern es diesen
            globalen Unternehmen, sich an allen möglichen Formen kreativer Buchhaltung zu versuchen.
            Wer der Ansicht ist, die Menschen würden hauptsächlich online leben, und man selbst
            versorge sie mit all den notwendigen Instrumenten für ihre Online-Existenz, der kann
            sich als wohltätiger sozialer Dienstleister verstehen, selbst wenn er die Steuerzahlung
            an Offline-Regierungen vermeidet. Doch sobald man sich daran erinnert, dass Menschen
            Körper haben und dass sie deshalb weiterhin Straßen, Krankenhäuser und eine funktionierende
            Kanalisation brauchen, wird es deutlich schwieriger, Steuervermeidung zu rechtfertigen.
            Wie kann jemand die Tugenden von Gemeinschaft preisen, wenn er sich gleichzeitig weigert,
            die wichtigsten Gemeinschaftsdienste finanziell zu unterstützen?
         


    Wir können nur hoffen, dass Facebook sein Geschäftsmodell ändern, eine offlinefreundlichere
            Steuerpolitik verfolgen, die Welt vereinen helfen kann - und doch profitabel bleibt.
            Wir sollten allerdings keine unrealistischen Erwartungen hegen, was Facebooks Fähigkeit
            angeht, seine globale Gemeinschaftsvision zu verwirklichen. Historisch gesehen waren
            Unternehmen nie das ideale Vehikel, um gesellschaftliche und politische Revolutionen
            anzuführen. Eine echte Revolution verlangt früher oder später Opfer, die Unternehmen,
            ihre Beschäftigten und ihre Aktionäre nicht bringen wollen. Deshalb gründen Revoluzzer
            Kirchen, politische Parteien und Armeen. Die sogenannten Facebook- und Twitter-Revolutionen
            in der arabischen Welt begannen in hoffnungsvollen Online-Communities, aber sobald
            sie in die chaotische Offline-Welt wechselten, wurden sie von religiösen Fanatikern
            und Militärjuntas übernommen. Wenn Facebook nun eine globale Revolution in Gang setzen
            will, wird es die Kluft zwischen Online und Offline deutlich besser als bislang überbrücken
            müssen. Facebook und die anderen Online-Giganten betrachten Menschen gerne als audiovisuelle
            Lebewesen - zwei Augen und zwei Ohren, die mit zehn Fingern, einem Bildschirm und
            einer Kreditkarte verbunden sind. Ein entscheidender Schritt zur Einigung der Menschheit
            besteht darin, anzuerkennen, dass Menschen Körper haben.
         


    Natürlich hat diese Anerkennung auch ihre Kehrseite. Wenn den Techgiganten die Grenzen
            von Online-Algorithmen bewusst werden, könnten sie sich dadurch herausgefordert fühlen,
            ihre Reichweite noch zu vergrößern. Geräte wie Google Glass und Spiele wie Pokémon
            Go sind dazu gedacht, die Unterscheidung zwischen Online und Offline aufzuheben und
            beides zu einer einzigen Augmented Reality zu verschmelzen. Auf einer noch tiefer
            reichenden Ebene zielen biometrische Sensoren und direkte Schnittstellen zwischen
            Gehirn und Computer darauf ab, die Grenze zwischen elektronischen Maschinen und organischen
            Körpern einzureißen und uns so im Wortsinne unter die Haut zu kriechen. Sobald die
            Techgiganten sich mit dem menschlichen Körper arrangieren, könnten sie am Ende unseren
            gesamten Körper genauso manipulieren, wie sie gegenwärtig unsere Augen, unsere Finger
            und unsere Kreditkarten manipulieren. Es kann gut sein, dass wir den guten alten Zeiten
            noch nachtrauern werden, als Online und Offline deutlich voneinander getrennt waren.
         


  




  

    

      6


      Zivilisation
            


      Es gibt nur eine Zivilisation auf der Welt


    


    Während Mark Zuckerberg davon träumt, die Menschheit online zusammenzuführen, scheinen
            jüngste Ereignisse in der Offline-Welt eher der These vom «clash of civilizations»,
            vom «Kampf der Kulturen» neues Leben einzuhauchen. Viele Kommentatoren, Politiker
            und gewöhnliche Bürger glauben, der Bürgerkrieg in Syrien, der Aufstieg des Islamischen
            Staates, das Chaos um den Brexit und die Instabilität der Europäischen Union seien
            allesamt Folge eines Zusammenpralls zwischen «westlicher Zivilisation» und «islamischer
            Zivilisation». Westliche Versuche, muslimischen Nationen Demokratie und Menschenrechte
            zu verordnen, hätten zu einem gewaltsamen islamischen Gegenschlag geführt, und eine
            Welle muslimischer Zuwanderung, gepaart mit islamischen Terrorattacken, habe dafür
            gesorgt, dass europäische Wähler ihre multikulturellen Träume zugunsten fremdenfeindlicher
            lokaler Identitäten aufgaben.
         


    Dieser These zufolge war die Menschheit schon immer in verschiedene Zivilisationen
            oder Kulturkreise aufgeteilt, deren Angehörige die Welt auf unversöhnliche Weise betrachten.
            Diese inkompatiblen Weltbilder machen Konflikte zwischen Zivilisationen oder Kulturen
            unvermeidlich. So wie in der Natur verschiedene Arten gemäß den gnadenlosen Gesetzen
            der natürlichen Auslese ums Überleben kämpfen, so sind die gesamte Geschichte hindurch
            Zivilisationen immer wieder zusammengeprallt, und nur die «Fittesten» haben überlebt,
            um davon zu erzählen. Wer diese düstere Tatsache übersehe - seien es liberale Politiker
            oder weltfremde Ingenieure -, tue das auf eigene Gefahr.[]
         


    Die These vom «clash of civilizations» hat weitreichende politische Implikationen.
            Ihre Anhänger behaupten, jeder Versuch, den Westen mit der muslimischen Welt zu versöhnen,
            sei zum Scheitern verurteilt. Muslimische Länder würden niemals westliche Werte übernehmen,
            und westliche Länder könnten niemals erfolgreich muslimische Minderheiten integrieren.
            Entsprechend sollten die USA keine Zuwanderer aus Syrien oder dem Irak ins Land lassen, und die Europäische Union
            sollte ihren multikulturellen Trugschluss widerrufen und sich stattdessen einer unerschrockenen
            westlichen Identität verschreiben. Auf lange Sicht kann nur eine Zivilisation die
            gnadenlosen Prüfungen der natürlichen Auslese überstehen, und wenn die Bürokraten
            in Brüssel sich weigern, den Westen vor der islamischen Gefahr zu schützen, dann sollten
            Großbritannien, Dänemark oder Frankreich lieber auf eigene Faust handeln und ihren
            eigenen Weg gehen.
         


    Diese These wird zwar gerne und oft vertreten, aber sie führt in die Irre. Der islamische
            Fundamentalismus mag in der Tat eine radikale Herausforderung darstellen, aber die
            «Zivilisation», die er attackiert, ist eine globale und nicht ein spezifisch westliches
            Phänomen. Nicht ohne Grund ist es dem Islamischen Staat gelungen, den Iran und die
            Vereinigten Staaten gegen sich zu vereinen. Und selbst islamische Fundamentalisten
            sind bei all ihren mittelalterlichen Fantasievorstellungen viel stärker in der heutigen
            globalen Kultur verankert als im Arabien des 7. Jahrhunderts. Sie zielen eher auf
            die Ängste und Hoffnungen entfremdeter moderner Jugendlicher als auf die mittelalterlicher
            Bauern und Kaufleute. Wie Pankaj Mishra und Christopher de Bellaigue überzeugend dargelegt
            haben, sind radikale Islamisten eher von Marx und Foucault als von Mohammed beeinflusst,
            und das Vermächtnis der europäischen Anarchisten des 19. Jahrhunderts ist für sie
            genauso wichtig wie das der umayyadischen und abbasidischen Kalifen.[] Es ist deshalb zutreffender, auch den Islamischen Staat als fehlgeleiteten Sprössling
            der globalen Kultur, die uns allen gemeinsam ist, zu betrachten und nicht als Zweig
            irgendeines mysteriösen fremden Baums.
         


    Vor allem aber ist die Analogie zwischen Geschichte und Biologie, die der These vom
            «Kampf der Kulturen» zugrunde liegt, falsch. Menschliche Gruppen - von kleinen Stämmen
            bis zu riesigen Kulturkreisen - unterscheiden sich grundlegend von Tierarten, und
            historische Konflikte sind etwas völlig anderes als natürliche Ausleseprozesse. Tierarten
            verfügen über objektive Identitäten, die über Tausende von Generationen Bestand haben.
            Ob jemand ein Schimpanse oder ein Gorilla ist, hängt von den Genen und nicht von den
            eigenen Überzeugungen ab, und unterschiedliche Gene geben unterschiedliche soziale
            Verhaltensweisen vor. Schimpansen leben in gemischten Gruppen von Männchen und Weibchen.
            Sie konkurrieren um Macht, indem sie Koalitionen aus Anhängern beiderlei Geschlechts
            schmieden. Unter Gorillas hingegen gründet ein einziges dominantes Männchen einen
            Harem von Weibchen und vertreibt üblicherweise jedes erwachsene Männchen, das seine
            Position infrage stellen könnte. Schimpansen können keine gorillaähnlichen gesellschaftlichen
            Gefüge übernehmen; Gorillas können sich nicht plötzlich wie Schimpansen organisieren;
            und soweit wir wissen, charakterisieren exakt die gleichen sozialen Systeme Schimpansen
            und Gorillas nicht erst in den letzten Jahrzehnten, sondern schon seit Hunderttausenden
            von Jahren.
         


    Bei den Menschen findet sich nichts dergleichen. Ja, Menschengruppen können verschiedene
            Gesellschaftssysteme haben, aber diese sind nicht genetisch bestimmt und sie haben
            selten länger als ein paar Jahrhunderte Bestand. Nehmen wir beispielsweise die Deutschen
            im 20. Jahrhundert. Innerhalb von weniger als hundert Jahren organisierten sich die
            Deutschen in sechs höchst unterschiedlichen Systemen: dem deutschen Kaiserreich unter
            den Hohenzollern, der Weimarer Republik, dem Dritten Reich, der Deutschen Demokratischen
            Republik, der Bundesrepublik Deutschland und schließlich dem demokratisch wiedervereinigten
            Deutschland. Natürlich behielten die Deutschen ihre Sprache und ihre Liebe zu Bier
            und Bratwurst. Aber gibt es so etwas wie ein spezifisch deutsches Wesen, das sie von
            allen anderen Nationen unterscheidet und das von Wilhelm II. bis Angela Merkel unverändert geblieben ist? Und wenn einem in dieser Hinsicht tatsächlich
            etwas einfällt, war das auch schon vor 1000 oder vor 5000 Jahren da?
         


    Die Präambel der (nicht ratifizierten) Europäischen Verfassung beginnt mit der Feststellung,
            sie schöpfe «aus dem kulturellen, religiösen und humanistischen Erbe Europas, aus
            dem sich die unverletzlichen und unveräußerlichen Rechte des Menschen sowie Freiheit,
            Demokratie, Gleichheit und Rechtsstaatlichkeit als universelle Werte entwickelt haben».[] Das könnte leicht den Eindruck vermitteln, die europäische Zivilisation definiere
            sich über die Werte der Menschenrechte, der Demokratie, der Gleichheit und der Freiheit.
            Unzählige Reden und Dokumente ziehen eine direkte Linie von der Demokratie im antiken
            Athen zur heutigen EU und feiern 2500 Jahre europäischer Freiheit und Demokratie. Das erinnert an den sprichwörtlichen
            Blinden, der einen Elefanten am Schwanz packt und zu dem Schluss kommt, der Elefant
            sei eine Art Seil. Ja, demokratische Ideen sind seit Jahrhunderten Teil der europäischen
            Kultur, aber sie waren nie alles. Bei allem Glanz und aller Wirkmächtigkeit war die
            athenische Demokratie ein halbherziges Experiment, das gerade einmal 200 Jahre in
            einer winzigen Ecke auf dem Balkan Bestand hatte. Wenn die europäische Zivilisation
            der letzten fünfundzwanzig Jahrhunderte wirklich von Demokratie und Menschenrechten
            bestimmt war, was ist dann mit Sparta und Julius Cäsar, mit den Kreuzfahrern und den
            Konquistadoren, mit der Inquisition und dem Sklavenhandel, mit Ludwig XIV. und Napoleon, mit Hitler und Stalin? Waren sie alle Eindringlinge aus irgendeiner
            fremden Kultur?
         


    In Wahrheit ist die europäische Zivilisation alles, was Europäer daraus machen, so
            wie das Christentum alles ist, was Christen daraus machen, der Islam alles, was Muslime
            daraus machen, und das Judentum alles, was Juden daraus machen. Und sie haben daraus
            über die Jahrhunderte bemerkenswert unterschiedliche Dinge gemacht. Menschengruppen
            definieren sich stärker über die Veränderungen, die sie erfahren, als über eine wie
            auch immer geartete Kontinuität, aber trotzdem gelingt es ihnen, dank ihrer erzählerischen
            Fertigkeiten uralte Identitäten für sich zu erfinden. Ganz gleich, welche Revolutionen
            sie erleben, können sie üblicherweise Altes und Neues zu einer einzigen «Textur» verweben.
         


    Selbst ein Individuum kann revolutionäre persönliche Veränderungen zu einer kohärenten
            und eindrucksvollen Lebensgeschichte verknüpfen: «Ich bin die Person, die einmal Sozialist
            war, dann aber Kapitalist wurde; ich wurde in Frankreich geboren und lebe heute in
            den USA; ich war verheiratet und ließ mich dann scheiden; ich hatte Krebs und wurde wieder
            gesund.» Ähnlich kann sich eine Menschengruppe wie die Deutschen allein über die Veränderungen,
            die sie erlebte, definieren: «Einst waren wir Nazis, aber wir haben unsere Lektion
            gelernt, und heute sind wir friedliche Demokraten.» Man muss nicht nach irgendeinem
            spezifisch deutschen Wesen suchen, das sich zunächst in Wilhelm II., dann in Hitler und schließlich in Angela Merkel manifestierte. Es sind gerade diese
            radikalen Veränderungen, die die deutsche Identität bestimmen. Im Jahr 2018 Deutscher
            zu sein bedeutet, mit dem schwierigen Vermächtnis des Nationalsozialismus zurechtkommen
            zu müssen, während man gleichzeitig liberale und demokratische Werte vertritt. Wer
            weiß, was es im Jahr 2050 bedeutet.
         


    Menschen weigern sich oft, diese Veränderungen zu sehen, insbesondere wenn es um zentrale
            politische und religiöse Werte geht. Wir beharren darauf, dass unsere Werte ein Vermächtnis
            uralter Vorfahren sind. Doch es gibt nur einen Grund, warum wir das behaupten können,
            nämlich weil unsere Vorfahren schon lange tot sind und sich nicht mehr dazu äußern
            können. Nehmen wir beispielsweise jüdische Einstellungen gegenüber Frauen. Heute verbannen
            ultraorthodoxe Juden Frauenbilder aus der Öffentlichkeit. Auf Plakaten und in Werbeanzeigen,
            die sich an ultraorthodoxe Juden richten, sind üblicherweise nur Männer und Jungen
            zu sehen - niemals Frauen und Mädchen.[]
         


    Im Jahr 2011 kam es zu einem Skandal, als die ultraorthodoxe Brooklyner Zeitung Die Tzeitung ein Foto veröffentlichte, auf dem zu sehen war, wie Mitglieder der Regierung Obama
            via Liveschaltung den Angriff auf Osama bin Ladens Versteck verfolgten - allerdings
            hatte das Blatt mittels digitaler Retusche sämtliche Frauen auf dem Foto entfernt,
            darunter auch die Außenministerin Hillary Clinton. Die Zeitung erklärte, sie sei durch
            jüdische «Gesetze der Mäßigung» dazu gezwungen gewesen. Zu einem ähnlichen Skandal
            kam es, als die Zeitung HaMevaser Angela Merkel aus dem Foto von einer Demonstration gegen das Massaker bei Charlie Hebdo retuschierte, damit ihr Bild in den Köpfen gläubiger Leser keine lüsternen Gedanken
            erregte. Der Verleger einer anderen ultraorthodoxen Zeitung namens Hamodia verteidigte sein Vorgehen mit den Worten: «Wir können uns auf Jahrtausende jüdischer
            Tradition berufen.»[]
         


    Nirgends wird dieses Verbot, Frauen zu Gesicht zu bekommen, strenger gehandhabt als
            in der Synagoge. In orthodoxen Synagogen sind Frauen streng von den Männern getrennt
            und müssen sich in einem abgesonderten Bereich versammeln, wo sie hinter einem Vorhang
            verborgen sind, sodass kein Mann zufällig die Gestalt einer Frau zu Gesicht bekommt,
            wenn er seine Gebete aufsagt oder in der Schrift liest. Doch wenn all das sich auf
            Jahrtausende jüdischer Tradition und unabänderliche göttliche Gesetze stützt, wie
            lässt sich dann die Tatsache erklären, dass Archäologen, die in Israel antike Synagogen
            aus der Zeit der Mischna und des Talmud ausgegraben haben, keinerlei Hinweise auf
            eine Geschlechtertrennung fanden, sondern wunderbare Bodenmosaike und Wandbilder,
            auf denen Frauen dargestellt waren, einige von ihnen sogar recht freizügig gekleidet?
            Die Rabbiner, welche die Mischna und den Talmud verfassten, beteten und studierten
            regelmäßig in diesen Synagogen, doch heutige orthodoxe Juden würden diese Orte als
            blasphemischen Frevel an uralten Traditionen betrachten.[]
         


    Ähnliche Verzerrungen althergebrachter Traditionen finden sich in allen Religionen.
            Der Islamische Staat brüstete sich damit, er sei zur reinen und ursprünglichen Version
            des Islam zurückgekehrt, doch in Wahrheit ist seine Form des Islam brandneu. Sicher,
            die Anhänger des Islamischen Staates berufen sich auf zahlreiche altehrwürdige Texte,
            aber sie wählen doch recht willkürlich aus, welche Texte sie zitieren und welche sie
            außer Acht lassen und wie sie diese Schriften auslegen. Tatsächlich ist ihre eigenständige
            Interpretation der heiligen Texte durch und durch modern. Traditionellerweise nämlich
            war ihre Deutung das Monopol der ulama - der Gelehrten, die an renommierten Institutionen wie der Kairoer al-Ahzar-Universität
            muslimisches Recht und muslimische Theologie studierten. Kaum ein Anführer des Islamischen
            Staates verfügt über derartige Qualifikationen, und die anerkanntesten ulama haben Abu Bakr al-Baghdadi und seinesgleichen als unwissende Kriminelle verurteilt.[]
         


    Das heißt nicht, dass der Islamische Staat «unislamisch» oder «antiislamisch«ist,
            wie einige behaupten. Besonders ironisch wirkt es, wenn christliche Politiker wie
            Barack Obama die Dreistigkeit besitzen, selbst ernannten Muslimen wie Abu Bakr al-Baghdadi
            erklären zu wollen, was es heißt, Muslim zu sein.[] Der hitzige Streit um das wahre Wesen des Islam ist schlicht sinnlos. Der Islam
            besitzt keine festgefügte DNA. Der Islam ist das, was die Muslime aus ihm machen.[]
         


    

      Germanen und Gorillas
            


    


    Es gibt einen noch tiefgreifenderen Unterschied zwischen Menschengruppen und Tierarten.
            Arten spalten sich häufig auf, aber sie verschmelzen nie. Vor sieben Millionen Jahren
            hatten Schimpansen und Gorillas gemeinsame Vorfahren. Diese eine Vorfahrenspezies
            spaltete sich in zwei Populationen auf, die schließlich ihren je eigenen evolutionären
            Weg einschlugen. Sobald dies geschehen war, gab es kein Zurück mehr. Da Individuen,
            die unterschiedlichen Arten angehören, zusammen keinen fruchtbaren Nachwuchs zeugen
            können, können sich Arten nie vermischen. Gorillas können sich nicht mit Schimpansen
            vermischen, Giraffen nicht mit Elefanten und Hunde nicht mit Katzen.
         


    Menschliche Stämme hingegen neigen dazu, sich mit der Zeit zu immer größeren Gruppen
            zusammenzuschließen. Die modernen Germanen entstanden aus der Verschmelzung von Sachsen,
            Preußen, Schwaben und Bayern, die sich vor noch nicht allzu langer Zeit wenig Zuneigung
            entgegengebracht hatten. Otto von Bismarck spottete angeblich (nachdem er Darwins
            Über die Entstehung der Arten gelesen hatte), die Bayern seien das «missing link» zwischen den Österreichern und
            den Menschen.[] Die Franzosen entstanden aus der Verschmelzung von Franken, Normannen, Bretonen,
            Gascognern und Provenzalen. Auf der anderen Seite des Ärmelkanals schweißten sich
            derweil Engländer, Schotten, Waliser und Iren allmählich (ob gewollt oder nicht) zu
            den Briten zusammen. In nicht allzu ferner Zukunft könnten Deutsche, Franzosen und
            Briten zu Europäern verschmelzen.
         


    Solche Fusionen sind nicht immer von Dauer, wie den Menschen in London, Edinburgh
            und Brüssel dieser Tage nur allzu deutlich bewusst wird. Der Brexit könnte durchaus
            dazu führen, dass das Vereinigte Königreich und die EU gleichzeitig zerfasern. Doch auf lange Sicht ist die Richtung, welche die Geschichte
            einschlägt, eindeutig. Vor 10.000 Jahren war die Menschheit in unzählige isolierte
            Stämme gespalten. Von Jahrtausend zu Jahrtausend verschmolzen diese zu immer größeren
            Gruppen und schufen immer weniger unterschiedliche Zivilisationen. In den vergangenen
            Generationen verschmolzen die wenigen verbliebenen Zivilisationen zu einer einzigen
            globalen Kultur. Politische, ethnische, kulturelle und ökonomische Spaltungen bestehen
            zwar nach wie vor, aber sie untergraben die grundlegende Einheit nicht. Manche Aufteilungen
            sind im Gegenteil überhaupt nur aufgrund einer übergreifenden gemeinsamen Struktur
            möglich. So kann beispielsweise in der Wirtschaft die Arbeitsteilung nicht gelingen,
            wenn alle zu einem einzigen Markt gehören. Ein Land kann sich nur auf die Produktion
            von Autos oder Öl spezialisieren, wenn es anderen Ländern, die Weizen und Reis anbauen,
            Nahrungsmittel abkaufen kann.
         


    Dieser menschliche Einigungsprozess erfolgt in zwei unterschiedlichen Formen: durch
            die Herstellung von Verbindungen zwischen unterschiedlichen Gruppen und durch die
            Homogenisierung von Praktiken über Gruppen hinweg. Verbindungen können selbst zwischen
            Gruppen entstehen, die sich weiterhin sehr unterschiedlich verhalten. Tatsächlich
            können sie sich sogar zwischen den ärgsten Erzfeinden herausbilden. Der Krieg selbst
            kann einige der stärksten menschlichen Bande erzeugen. Historiker behaupten oft, die
            Globalisierung habe 1913 einen ersten Höhepunkt erreicht, dann in der Zeit der Weltkriege
            und des Kalten Krieges einen langen Niedergang erlebt und erst nach 1989 wieder an
            Dynamik gewonnen.[] Das mag für die wirtschaftliche Globalisierung gelten, doch es lässt die ganz anders
            geartete, aber gleichermaßen wichtige Dynamik militärischer Globalisierung außer Acht.
            Der Krieg verbreitet Ideen, Technologien und Menschen weitaus rascher als der Handel.
            1918 waren die Vereinigten Staaten enger mit Europa verbunden als 1913, anschließend
            entfernten sich die beiden in den Zwischenkriegsjahren voneinander, ehe sich beider
            Schicksal durch den Zweiten Weltkrieg und den Kalten Krieg unauflöslich miteinander
            verband.
         


    Krieg kann auch dazu führen, dass sich Menschen deutlich stärker füreinander interessieren.
            So standen die USA zu keiner Zeit in engerem Kontakt mit Russland als während des Kalten Krieges, als
            jeder Huster auf einem Moskauer Flur dazu führte, dass Menschen in Washington aufgeregt
            treppauf, treppab liefen. Ihre Feinde liegen den Menschen viel mehr am Herzen als
            ihre Handelspartner. Für jeden amerikanischen Film über Taiwan gibt es vermutlich
            50 Filme über Vietnam.
         


    

      Die Olympischen Spiele im Mittelalter
            


    


    Die Welt des frühen 21. Jahrhunderts ist deutlich weiter, als dass sie nur Verbindungen
            zwischen unterschiedlichen Gruppen herstellt. Menschen überall auf dem Globus sind
            nicht nur miteinander in Kontakt, sondern teilen zunehmend identische Überzeugungen
            und Praktiken. Vor 1000 Jahren war der Planet fruchtbares Terrain für Dutzende politische
            Modelle unterschiedlicher Art. In Europa fanden sich Feudalfürstentümer, die mit unabhängigen
            Stadtstaaten und winzigen Theokratien konkurrierten. Die muslimische Welt hatte ihr
            Kalifat, das universelle Souveränität für sich beanspruchte, experimentierte aber
            auch mit Königreichen, Sultanaten und Emiraten. Die chinesischen Imperien hielten
            sich für das einzig legitime politische Gebilde, während im Norden und Westen Stammesverbände
            einander mit Freuden bekämpften. In Indien und Südostasien fand sich ein ganzes Kaleidoskop
            von Regimen, während die Gemeinwesen in Amerika, Afrika und Australasien von winzigen
            Wildbeutergruppen bis zu ausgedehnten Imperien reichten. Kein Wunder, dass selbst
            benachbarte Menschengruppen Schwierigkeiten hatten, sich auf gemeinsame diplomatische
            Verfahren zu einigen, von völkerrechtlichen Vereinbarungen ganz zu schweigen. Jede
            Gesellschaft hatte ihr eigenes politisches Paradigma und tat sich schwer damit, fremde
            politische Konzepte zu verstehen und zu respektieren.
         


    Heute hingegen ist ein einziges politisches Paradigma überall akzeptiert. Der Planet
            ist in etwa 200 souveräne Staaten unterteilt, die sich im Allgemeinen auf die gleichen
            diplomatischen Protokolle und auf gemeinsame völkerrechtliche Bestimmungen verständigen.
            Schweden, Nigeria, Thailand und Brasilien gewinnen in unseren Atlanten auf gleiche
            Weise farbige Gestalt; sie sind alle Mitglied der Vereinten Nationen; und trotz unzähliger
            Unterschiede sind sie alle als souveräne Staaten anerkannt, die gleiche Rechte und
            Privilegien genießen. Tatsächlich haben sie zahlreiche weitere politische Vorstellungen
            und Praktiken gemeinsam, darunter zumindest nach außen hin den Glauben an repräsentative
            Körperschaften, politische Parteien, das allgemeine Wahlrecht und die Menschenrechte.
            In Teheran, Moskau, Kapstadt und Neu-Delhi gibt es genauso Parlamente wie in London
            und Paris. Wenn Israelis und Palästinenser, Russen und Ukrainer, Kurden und Türken
            um die Gunst der globalen öffentlichen Meinung buhlen, bedienen sie sich alle des
            gleichen Diskurses der Menschenrechte, staatlicher Souveränität und des Völkerrechts.
         


    Die Welt mag verschiedene Formen von «failed states» aufweisen, aber sie kennt nur
            ein Paradigma eines erfolgreichen Staates. Die Weltpolitik folgt somit dem Anna-Karenina-Prinzip:
            Erfolgreiche Staaten gleichen einander, aber jeder gescheiterte Staat scheitert auf
            seine eigene Weise, indem er diese oder jene Zutat des vorherrschenden politischen
            Pakets vermissen lässt. Der Islamische Staat stach jüngst dadurch hervor, dass er
            dieses Paket vollständig ablehnte und versuchte, ein völlig andersartiges politisches
            Gebilde zu etablieren - ein weltweites Kalifat. Doch genau aus diesem Grund ist er
            gescheitert. Zahlreiche Guerillatruppen und Terrororganisationen haben es geschafft,
            neue Länder zu gründen oder bestehende zu erobern. Aber das gelang ihnen stets nur
            dadurch, dass sie die Grundprinzipien der politischen Weltordnung akzeptierten. Selbst
            die Taliban strebten als legitime Regierung des souveränen Landes Afghanistan nach
            internationaler Anerkennung. Keine Gruppe, die die Prinzipien der Weltpolitik ablehnt,
            hat bislang dauerhafte Kontrolle über irgendwelche bedeutsamen Territorien erlangt.
         


    Die Stärke des globalen politischen Paradigmas lässt sich vielleicht am besten verdeutlichen,
            wenn man nicht politische Kernfragen von Krieg und Diplomatie in den Blick nimmt,
            sondern so etwas wie die Olympischen Spiele 2016 in Rio de Janeiro. Schauen wir uns
            kurz an, wie die Spiele organisiert waren. Die 11.000 Athleten waren nach Nationalität
            und nicht nach Religion, Klasse oder Sprache in Delegationen unterteilt. Es gab keine
            buddhistische Delegation, keine proletarische Delegation und keine englischsprachige
            Delegation. Abgesehen von ein paar wenigen Fällen - hier sind vor allem Taiwan und
            Palästina zu nennen - war es ziemlich unkompliziert, die Staatsangehörigkeit der Athleten
            zu bestimmen.
         


    Bei der Eröffnungsfeier am 5. August 2016 marschierten die Sportler gruppenweise ein,
            und jeder Gruppe wurde die jeweilige Landesfahne vorangetragen. Wenn Michael Phelps
            wieder eine Goldmedaille gewonnen hatte, wurde das Sternenbanner gehisst und «Star-Spangled
            Banner» intoniert. Als Émilie Andéol Gold im Judo gewann, wurde die Trikolore aufgezogen
            und die «Marseillaise» gespielt.
         


    Praktischerweise verfügt jedes Land auf der Welt über eine Hymne, die dem gleichen
            universellen Modell entspricht. Fast alle Hymnen sind Orchesterstücke von ein paar
            Minuten Länge und keine zwanzigminütigen Gesänge, die nur von einer speziellen Kaste
            von Erbpriestern vorgetragen werden können. Selbst Länder wie Saudi-Arabien, Pakistan
            und der Kongo haben für ihre Hymnen die musikalischen Konventionen des Westens übernommen.
            Die meisten von ihnen klingen irgendwie, als hätte Ludwig van Beethoven sie an einem
            eher mittelmäßigen Tag komponiert. (Sie können sich mit Freunden einen vergnüglichen
            Abend machen, indem Sie sich die verschiedenen Hymnen auf YouTube anhören und zu erraten
            versuchen, welche welche ist.) Selbst die Texte sind fast überall auf der Welt die
            gleichen und verweisen auf gemeinsame Vorstellungen von Politik und Gruppenloyalität.
            Zu welcher Nation könnte beispielsweise die folgende Hymne hören? (Ich habe lediglich
            den Namen des Landes zum unspezifischen «Mein Land» abgeändert):
         


    Mein Land, mein Mutterland,


    Das Land, in dem ich mein Blut vergossen habe,


    Dort stehe ich als Wächter meiner Mutter.


    Mein Land, mein Volkstum, meine Nation und mein Land


    Lasst uns ausrufen: Mein Land sei vereint!


    Es lebe mein Land, es leben mein Staat,


    Meine Nation, mein ganzes Volk, alle


    Wacht auf mit Seele und Körper


    Für mein großartiges Land!


    Mein großartiges Land,


    Unabhängig und frei,


    Mein Land, mein Staat, den ich liebe.


    Mein großartiges Land,


    Unabhängig und frei,


    Es lebe mein großartiges Land!


    Die Antwort lautet - Indonesien. Aber wären Sie wirklich überrascht gewesen, wenn
            ich Ihnen gesagt hätte, die Hymne stamme aus Polen, Nigeria oder Brasilien?
         


    Bei den Staatsflaggen herrscht eine ähnlich öde Gleichförmigkeit. Mit einer einzigen
            Ausnahme sind alle Flaggen rechteckige Stücke aus Stoff, die sich durch ein extrem
            begrenztes Repertoire an Farben, Streifen und geometrischen Formen auszeichnen. Der
            Ausreißer ist Nepal, dessen Fahne aus zwei Dreiecken besteht (allerdings hat das Land
            noch nie eine olympische Medaille gewonnen). Die indonesische Flagge besteht aus einem
            roten Streifen über einem weißen Streifen. Die polnische Flagge zeigt einen weißen
            Streifen über einem roten Streifen. Die Flagge Monacos ist identisch mit der Indonesiens.
            Ein Farbenblinder könnte im Grunde keinen Unterschied zwischen den Flaggen Belgiens,
            des Tschad, der Elfenbeinküste, Frankreichs, Guineas, Irlands, Italiens, Malis und
            Rumäniens feststellen - sie alle weisen drei vertikale Streifen unterschiedlicher
            Farbe auf.
         


    Einige dieser Länder haben erbittert Krieg gegeneinander geführt, doch während des
            turbulenten 20. Jahrhunderts wurden nur drei Olympische Spiele aus Kriegsgründen abgesagt
            (in den Jahren 1916, 1940 und 1944). 1980 boykottierten die USA und einige ihrer Verbündeten die Spiele in Moskau, 1984 revanchierte sich der Sowjetblock
            mit dem Boykott der Spiele in Los Angeles, und bei mehreren anderen Gelegenheiten
            fanden sich die Olympischen Spiele inmitten eines politischen Sturms wieder (ganz
            besonders 1936, als das nationalsozialistische Berlin Gastgeber der Spiele war, und
            1972, als palästinensische Terroristen bei den Olympischen Spielen in München elf
            Angehörige der israelischen Mannschaft ermordeten). Insgesamt gesehen jedoch haben
            politische Kontroversen das olympische Projekt nicht scheitern lassen.
         


    Gehen wir nun 1000 Jahre zurück. Nehmen wir an, Sie wollen im Jahr 1016 in Rio de
            Janeiro die mittelalterlichen Olympischen Spiele ausrichten. Vergessen Sie für einen
            Augenblick, dass Rio damals ein kleines Dorf war, das von Tupi-Indianern bewohnt wurde,[] und dass Asiaten, Afrikaner und Europäer noch nicht mal wussten, dass Amerika überhaupt
            existiert. Vergessen Sie die logistischen Probleme, sämtliche Topathleten der Welt
            ohne Flugzeug nach Rio zu bringen. Vergessen Sie auch, dass kaum Sportarten weltweit
            verbreitet waren, und selbst wenn alle Menschen laufen konnten, konnten sich nicht
            alle auf die gleichen Regeln für einen Laufwettbewerb verständigen. Fragen Sie sich
            einfach, wie sie die wettstreitenden Delegationen angeordnet hätten. Heute verbringt
            das Internationale Olympische Komitee Stunden damit, die Taiwan-Frage und die Palästina-Frage
            zu erörtern. Multiplizieren Sie diese Zeit mit 10.000, dann kommen Sie ungefähr auf
            die Stundenzahl, die man bei mittelalterlichen Olympischen Spielen mit der Politik
            zu verbringen hätte.
         


    So erkannte das chinesische Song-Reich 1016 kein anderes politisches Gebilde auf Erden
            als gleichberechtigt an. Es wäre deshalb eine undenkbare Demütigung gewesen, der Olympischen
            Abordnung von dort den gleichen Status zu gewähren wie den Delegationen aus dem koreanischen
            Königreich Koryŏ oder dem vietnamesischen Königreich der Dai Co Viet - ganz zu schweigen
            von den Delegationen primitiver Barbaren von jenseits der Meere.
         


    Auch der Kalif in Bagdad beanspruchte universelle Hegemonie, und die meisten sunnitischen
            Muslime erkannten ihn als ihren obersten Führer an. Praktisch gesehen jedoch herrschte
            der Kalif gerade einmal über die Stadt Bagdad. Sollten also sämtliche sunnitischen
            Athleten Teil einer einzigen Kalifats-Delegation sein oder sollte man sie in Dutzende
            von Abordnungen aus den zahlreichen Emiraten und Sultanaten der sunnitischen Welt
            aufteilen? Aber warum bei den Emiraten und Sultanaten stehen bleiben? In der arabischen
            Wüste tummelten sich unzählige freie Beduinenstämme, die keinen Herrn außer Allah
            anerkannten. Hätte jeder dieser Stämme das Recht, eine unabhängige Delegation zu schicken,
            die sich im Bogenschießen oder im Kamelreiten mit anderen misst? Ähnlich viel Kopfzerbrechen
            würde Europa bereiten. Sollte ein Athlet aus der normannischen Stadt Ivry unter dem
            Banner des örtlichen Grafen von Ivry, dem seines Herrn, des Herzogs der Normandie,
            oder vielleicht dem des schwachen Königs von Frankreich antreten?
         


    Viele dieser politischen Entitäten hatten nur wenige Jahre Bestand und verschwanden
            dann wieder von der Bildfläche. Bei Ihren Vorbereitungen auf die Olympischen Spiele
            1016 hätten Sie nicht im Voraus gewusst, welche Mannschaften antreten würden, denn
            niemand konnte mit Sicherheit sagen, welche politischen Gebilde im nächsten Jahr überhaupt
            existierten. Hätte das Königreich England 1016 eine Abordnung zu Olympia geschickt,
            hätten die Athleten, als sie mit ihren Medaillen nach Hause zurückkehrten, feststellen
            müssen, dass die Dänen soeben London erobert hatten und England in das Nordseereich
            von König Knut dem Großen integriert wurde, zusammen mit Dänemark, Norwegen und Teilen
            Schwedens. Binnen 20 Jahren löste sich dieses Imperium wieder auf, doch 30 Jahre später
            wurde England erneut erobert, diesmal vom Herzog der Normandie.
         


    Selbstverständlich verfügte die weit überwiegende Mehrheit dieser flüchtigen politischen
            Gebilde weder über eine Hymne noch über eine Flagge. Politische Symbole waren natürlich
            von großer Bedeutung, aber die Symbolsprache europäischer Politik unterschied sich
            doch sehr von der politischen Symbolsprache in Indonesien, China oder beim Volk der
            Tupi. Es dürfte nahezu unmöglich gewesen sein, sich auf ein gemeinsames Verfahren
            zu einigen, um einen Sieger zu ermitteln.
         


    Wenn Sie sich also die Olympischen Spiele 2020 in Tokio im Fernsehen anschauen, dann
            denken Sie daran, dass dieser scheinbare Wettstreit zwischen Nationen tatsächlich
            eine erstaunliche globale Übereinkunft darstellt. Bei allem Nationalstolz, den die
            Menschen empfinden, wenn ihre Mannschaft eine Goldmedaille gewinnt und ihre Flagge
            gehisst wird, darf man mit deutlich mehr Recht stolz darauf sein, dass die Menschheit
            überhaupt in der Lage ist, solch ein Ereignis zu organisieren.
         


    

      Ein Dollar, um sie alle zu regieren
            


    


    In vormodernen Zeiten haben die Menschen nicht nur mit verschiedenen politischen Systemen
            experimentiert, sondern auch mit einer verblüffenden Vielfalt wirtschaftlicher Modelle.
            Russische Bojaren, hinduistische Maharadschas, chinesische Mandarine und amerikanische
            Indianerhäuptlinge hatten ganz unterschiedliche Vorstellungen von Geld, Handel, Besteuerung
            und Beschäftigung. Heute dagegen glaubt so gut wie jeder in leicht unterschiedlichen
            Variationen an das gleiche kapitalistische Thema, und wir alle sind Rädchen in einem
            einzigen globalen Produktionsprozess. Ob im Kongo oder in der Mongolei, in Neuseeland
            oder Bolivien - die alltäglichen Routinen und das wirtschaftliche Geschick der Menschen
            hängen von den gleichen Wirtschaftstheorien, den gleichen Unternehmen und Banken,
            den gleichen Kapitalströmen ab. Würden sich die Finanzminister Israels und Irans zu
            einem Geschäftsessen treffen, so hätten sie eine gemeinsame ökonomische Sprache und
            könnten die Sorgen und Nöte des jeweils anderen problemlos verstehen.
         


    Als der Islamische Staat weite Teile Syriens und des Irak eroberte, ermordete er Zehntausende
            Menschen, zerstörte archäologisch bedeutsame Stätten, stürzte Statuen und vernichtete
            systematisch die Symbole früherer Regime und westlichen kulturellen Einflusses.[] Als seine Kämpfer jedoch in die örtlichen Banken eindrangen und dort bündelweise
            amerikanische Dollarnoten vorfanden, auf denen das Antlitz amerikanischer Präsidenten
            prangte und auf denen in englischer Sprache politische und religiöse Ideale Amerikas
            beschworen wurden, verbrannten sie diese Symbole des amerikanischen Imperialismus
            nicht. Denn die Dollarnote wird weltweit über alle politischen und religiösen Trennlinien
            hinweg verehrt. Zwar hat sie für sich genommen keinen Wert - man kann eine Dollarnote
            schließlich nicht essen oder trinken -, aber das Vertrauen in den Dollar und in die
            Klugheit der US-Notenbank ist so stark, dass es sogar bei islamischen Fundamentalisten, mexikanischen
            Drogenbaronen und nordkoreanischen Tyrannen zu finden ist.
         


    Am deutlichsten aber zeigt sich die Homogenität der heutigen Menschheit, wenn es um
            unsere Ansichten über die natürliche Welt und den menschlichen Körper geht. Wenn man
            sich vor 1000 Jahren krank fühlte, machte es einen großen Unterschied, wo man lebte.
            In Europa hätte einem der örtliche Priester vermutlich erklärt, dass man Gottes Zorn
            auf sich gezogen habe und dass man, um wieder gesund zu werden, der Kirche eine Spende
            zukommen, eine Wallfahrt an eine heilige Stätte unternehmen und Gott inbrünstig um
            Vergebung bitten solle. Alternativ hätte die Dorfhexe vielleicht behauptet, dass man
            von einem Dämon besessen sei und sie diesen mittels Gesang, Tanz und des Blutes eines
            schwarzen Hahns austreiben könne.
         


    Im Nahen und Mittleren Osten hätten Ärzte, die ihr Handwerk anhand der klassischen
            Traditionen gelernt hatten, vielleicht erklärt, Ihre vier Körpersäfte seien aus dem
            Gleichgewicht und Sie sollten sie durch eine angemessene Diät und übelriechende Arzneitränke
            wieder in ein harmonisches Verhältnis bringen. In Indien hätten Ayurveda-Experten
            ihre Theorien im Hinblick auf das Gleichgewicht zwischen den drei Körperelementen,
            den doshas, aufgefahren und eine Behandlung mit Kräutern, Massagen und Yogaübungen empfohlen.
            Chinesische Ärzte, sibirische Schamanen, afrikanische und indianische Medizinmänner -
            jedes Imperium, jedes Königreich, jeder Stamm verfügte über seine eigenen Traditionen
            und Fachleute, die jeweils unterschiedliche Ansichten über den menschlichen Körper
            und das Wesen von Krankheit vertraten und die jeweils ihr eigenes Füllhorn an Ritualen,
            Gebräuen und Heilmitteln über den Kranken ausschütteten. Das Einzige, was die medizinischen
            Praktiken in Europa, China, Afrika und Amerika einte, war die Tatsache, dass mindestens
            ein Drittel der Kinder vor Erreichen des Erwachsenenalters starb und die durchschnittliche
            Lebenserwartung weit unter 50 Jahren lag.[]
         


    Wenn man heute krank ist, macht es deutlich weniger aus, wo man lebt. In Toronto,
            Tokio, Teheran oder Tel Aviv landen Sie in ähnlich aussehenden Krankenhäusern, wo
            Sie auf Ärzte in weißen Kitteln treffen, die an den gleichen Universitäten die gleichen
            wissenschaftlichen Theorien gelernt haben. Sie werden sich an identische Vorgehensweisen
            halten und mithilfe identischer Tests zu ganz ähnlichen Diagnosen kommen. Sie werden
            anschließend die gleichen Arzneimittel verabreichen, die von den gleichen internationalen
            Pharmakonzernen hergestellt werden. Es gibt noch ein paar geringfügige kulturelle
            Unterschiede, aber kanadische, japanische, iranische und israelische Ärzte teilen
            im Wesentlichen die gleichen Ansichten über den menschlichen Körper und menschliche
            Krankheiten. Nachdem der islamische Staat Rakka und Mossul erobert hatte, legte er
            die örtlichen Krankenhäuser nicht in Schutt und Asche. Vielmehr richtete er einen
            Appell an muslimische Ärzte und Krankenschwestern überall auf der Welt, dort freiwillig
            Dienst zu tun. Vermutlich glauben selbst islamistische Ärzte und Krankenschwestern, dass der menschliche
            Körper aus Zellen besteht, dass Krankheiten durch Krankheitserreger verursacht werden
            und dass Antibiotika Bakterien abtöten.
         


    Und woraus bestehen diese Zellen und Bakterien? Ja, woraus besteht die ganze Welt?
            Vor tausend Jahren hatte jede Kultur ihre eigene Erzählung vom Universum und von den
            Grundzutaten der kosmischen Ursuppe. Heute glauben gelehrte Menschen überall auf der
            Welt genau die gleichen Dinge über Materie, Energie, Zeit und Raum. Nehmen wir beispielsweise
            die Atomprogramme in Iran und Nordkorea. Das eigentliche Problem besteht darin, dass
            Iraner und Nordkoreaner die gleichen Ansichten über Physik haben wie Israelis und
            Amerikaner. Würden Iraner und Nordkoreaner glauben, dass E = MC4, würden sich Israel und die USA nicht im Geringsten um deren Atomprogramme scheren.
         


    Menschen haben noch immer unterschiedliche Religionen und nationale Identitäten. Aber
            wenn es um praktische Dinge geht - wie man einen Staat, eine Volkswirtschaft, ein
            Krankenhaus oder eine Bombe baut -, gehören wir fast alle der gleichen Zivilisation
            an. Zweifellos gibt es Meinungsverschiedenheiten, aber dann haben alle Zivilisationen
            ihre internen Streitigkeiten. Tatsächlich definieren sie sich über diese Dispute.
            Wenn die Menschen versuchen, ihre Identität zu benennen, erstellen sie oft einen Einkaufszettel
            gemeinsamer Wesensmerkmale. Das ist ein Fehler. Es wäre viel besser, wenn sie gemeinsame
            Konflikte und Dilemmata auflisten würden. So verfügte beispielsweise Europa 1618 nicht
            über eine einzige religiöse Identität - es war durch religiöse Konflikte bestimmt.
            1618 ein Europäer zu sein bedeutete, von winzigen dogmatischen Unterschieden zwischen
            Katholiken und Protestanten oder zwischen Calvinisten und Lutheranern besessen und
            bereit zu sein, wegen dieser Unterschiede zu töten und das eigene Leben zu geben.
            Wenn sich ein Mensch 1618 um diese Konflikte nicht weiter scherte, so war dieser Jemand
            vielleicht ein Türke oder ein Hindu, aber definitiv kein Europäer.
         


    Ähnlich hatten Großbritannien und Deutschland 1940 ganz unterschiedliche politische
            Werte, doch beide waren fester Bestandteil der «europäischen Zivilisation». Hitler
            war nicht weniger Europäer als Churchill. Vielmehr bestimmte gerade die Auseinandersetzung
            zwischen ihnen, was es an einer bestimmten Wegscheide in der Geschichte bedeutete,
            Europäer zu sein. Ein Jäger und Sammler der !Kung hingegen war 1940 kein Europäer,
            weil die internen europäischen Auseinandersetzungen um Rasse und Imperium für ihn
            keinen wirklichen Sinn ergeben hätten.
         


    Am häufigsten kämpfen wir gegen unsere eigenen Familienangehörigen. Identität definiert
            sich eher über Konflikte und Dilemmata als über Übereinstimmungen. Was heißt es im
            Jahr 2018, Europäer zu sein? Es bedeutet nicht, weiße Hautfarbe zu haben, an Jesus
            Christus zu glauben oder die Freiheit hochzuhalten. Es bedeutet vielmehr, vehement
            über Zuwanderung, über die EU und über die Grenzen des Kapitalismus zu streiten. Es bedeutet auch, sich selbst
            eindringlich zu fragen: «Was bestimmt meine eigene Identität?», und sich über das
            Altern der Bevölkerung, den grassierenden Konsumwahn und die Erderwärmung Gedanken
            zu machen. In ihren Konflikten und Dilemmata unterscheiden sich die Europäer des 21. Jahrhunderts
            von ihren Vorfahren der Jahre 1618 und 1940, aber sie ähneln zunehmend ihren chinesischen
            und indischen Handelspartnern.
         


    Welche Veränderungen uns in der Zukunft auch erwarten, sie gehen wahrscheinlich mit
            einem brüderlichen Kampf innerhalb einer einzigen Zivilisation und weniger mit einem
            Zusammenstoß zwischen fremden Zivilisationen einher. Die großen Herausforderungen
            des 21. Jahrhunderts werden globaler Natur sein. Was wird geschehen, wenn der Klimawandel
            ökologische Katastrophen auslöst? Was wird passieren, wenn Computer bei immer mehr
            Aufgaben die Menschen überflügeln und sie bei immer mehr Tätigkeiten ersetzen? Was
            wird geschehen, wenn die Biotechnologie uns in die Lage versetzt, Menschen künstlich
            zu verbessern und die Lebensdauer zu verlängern? Kein Zweifel, es wird enorm viel
            Streit und erbitterte Konflikte um diese Fragen geben. Aber diese Streitigkeiten und
            Konflikte werden uns wahrscheinlich nicht voneinander isolieren. Im Gegenteil: Sie
            werden uns immer stärker miteinander vernetzen. Zwar ist die Menschheit weit davon
            entfernt, eine harmonische Gemeinschaft zu bilden, aber wir alle sind Angehörige einer
            einzigen rauflustigen globalen Zivilisation.
         


    Wie aber lässt sich dann die nationalistische Welle erklären, die gerade einen Großteil
            der Welt erfasst hat? Haben wir in unserer Begeisterung für die Globalisierung vielleicht
            die guten alten Nationen zu schnell verabschiedet? Könnte eine Rückkehr zum traditionellen
            Nationalismus die Lösung für unsere globalen Krisen sein? Wenn die Globalisierung
            so viele Probleme mit sich bringt - warum machen wir nicht einfach Schluss damit?
         


  




  

    

      7


      Nationalismus
            


      Globale Probleme verlangen globale Antworten


    


    Wenn wir also davon ausgehen, dass die gesamte Menschheit heute eine einzige Zivilisation
            bildet, bei der alle Menschen vor den gleichen Herausforderungen und den gleichen
            Chancen stehen, warum wenden sich dann Briten, Amerikaner, Russen und zahlreiche andere
            Gruppen der nationalistischen Isolation zu? Bietet eine Rückkehr zum Nationalismus
            echte Lösungen für die beispiellosen Probleme unserer globalen Welt, oder handelt
            es sich um einen eskapistischen Luxus, der die Menschheit und die gesamte Biosphäre
            in den Untergang treibt?
         


    Um diese Frage zu beantworten, sollten wir zunächst einen weit verbreiteten Mythos
            aus der Welt schaffen. Entgegen gängiger Ansicht ist der Nationalismus kein natürlicher
            und ewiger Teil der menschlichen Psyche, und er wurzelt nicht in der Biologie des
            Menschen. Es stimmt, dass Menschen durch und durch soziale Lebewesen sind, denen die
            Gruppenloyalität in den Genen liegt. Doch Hunderttausende Jahre lang lebten Homo sapiens und seine Hominiden-Vorfahren in kleinen, intimen Gemeinschaften, die nicht mehr als
            ein paar Dutzend Menschen zählten. Menschen entwickeln leicht Loyalität zu kleinen,
            intimen Gruppen wie einem Stamm, einer Infanterieeinheit oder einem Familienunternehmen,
            aber es ist nicht wirklich natürlich, dass Menschen gegenüber Millionen völlig Fremden
            loyal sind. Solche Massenloyalitäten entstanden erst in den letzten paar tausend Jahren -
            nach evolutionären Maßstäben also gestern früh -, und sie erfordern ungeheure gesellschaftliche
            Konstruktionsanstrengungen.
         


    Die Menschen unterzogen sich der Mühe, nationale Kollektive zu schaffen, weil sie
            vor Herausforderungen standen, die ein einzelner Volksstamm nicht bewältigen konnte.
            Nehmen wir als Beispiel die antiken Völker, die vor Jahrtausenden am Nil lebten. Der
            Fluss war ihre Lebensader. Er bewässerte ihre Felder und transportierte ihre Handelswaren.
            Doch er war ein launischer Verbündeter. Zu wenig Regen - und die Menschen verhungerten;
            zu viel Regen - und der Fluss trat über die Ufer und zerstörte ganze Dörfer. Kein
            Stammesvolk konnte dieses Problem alleine lösen, denn jeder Stamm gebot nur über einen
            kleinen Teil des Flusses und konnte allenfalls ein paar hundert Arbeitskräfte mobilisieren.
            Nur mit einer gemeinsamen Anstrengung, bei der riesige Dämme gebaut und Hunderte Kilometer
            Kanäle gegraben wurden, konnte man hoffen, den mächtigen Fluss zu bändigen. Das war
            einer der Gründe, warum sich die Stämme nach und nach zu einer einzigen Nation zusammenschlossen,
            die über die Macht verfügte, Dämme und Kanäle zu bauen, den Flusslauf zu regulieren,
            Getreidereserven für magere Jahre anzulegen und ein landesweites Verkehrs- und Kommunikationssystem
            einzurichten.
         


    Doch trotz solcher Vorteile war es nie ganz leicht, weder in der Antike noch heute,
            Stämme und Clans in eine Nation zu verwandeln. Um zu begreifen, wie schwierig es ist,
            sich mit so einer Nation zu identifizieren, müssen Sie sich nur selbst fragen: «Kenne
            ich diese Menschen?» Ich kenne meine zwei Schwestern und elf Cousins mit Namen und
            kann einen ganzen Tag über ihre Persönlichkeiten, Marotten und Beziehungen sprechen.
            Die acht Millionen Menschen, die wie ich israelische Staatsbürger sind, kenne ich
            nicht mit Namen, die meisten von ihnen habe ich nie getroffen und werde ihnen auch
            in Zukunft vermutlich nie begegnen. Meine Fähigkeit, mich gleichwohl dieser nebulösen
            Masse loyal verbunden zu fühlen, ist kein Vermächtnis meiner jagenden und sammelnden
            Vorfahren, sondern ein Wunder der jüngeren Geschichte. Ein Biologe vom Mars, der lediglich
            mit der Anatomie und Evolution von Homo sapiens vertraut ist, käme nie auf die Idee, dass diese Affen in der Lage sind, gemeinsame
            Bande mit Millionen Fremden zu entwickeln. Um mich davon zu überzeugen, loyal zu «Israel»
            und seinen acht Millionen Einwohnern zu stehen, mussten die zionistische Bewegung
            und der israelische Staat einen Mammutapparat für Bildung, Propaganda und Fahnenschwenken
            schaffen sowie ein nationales Sicherheits-, Gesundheits- und Sozialsystem errichten.
         


    Das heißt nicht, dass nationale Bindungen irgendwie falsch wären. Riesige Systeme
            können ohne Massenloyalität nicht funktionieren, und den Kreis menschlicher Empathie
            zu erweitern hat sicherlich auch seine Vorzüge. Die milderen Formen von Patriotismus
            gehören zu den wohltuendsten menschlichen Errungenschaften. Die Überzeugung, meine
            Nation sei etwas Einzigartiges, sie verdiene meine Gefolgschaft und ich hätte besondere
            Verpflichtungen gegenüber ihren Angehörigen, veranlasst mich dazu, mich um andere
            zu kümmern und Opfer für sie zu bringen. Es ist ein gefährlicher Irrglaube, ohne Nationalismus
            würden wir alle in einem liberalen Paradies leben. Viel eher würden wir in ein tribales
            Chaos stürzen. Friedliche, wohlhabende und liberale Länder wie Schweden, Deutschland
            und die Schweiz zeichnen sich alle durch ein starkes Nationalgefühl aus. Zur Liste
            der Länder, denen es an robusten nationalen Bindungen fehlt, gehören Afghanistan,
            Somalia, der Kongo und die meisten anderen gescheiterten Staaten.[]
         


    Problematisch wird es, wenn sich der wohlmeinende Patriotismus in einen chauvinistischen
            Ultranationalismus verwandelt. Statt zu glauben, meine Nation sei einzigartig - was
            im Grunde für alle Nationen gilt -, habe ich nun das Gefühl, meine Nation sei allen
            anderen überlegen, ich schuldete ihr meine gesamte Loyalität und ich hätte keinerlei
            bedeutsame Verpflichtungen gegenüber irgendjemandem anderen. Das ist der Nährboden
            für gewaltsame Konflikte. Über Generationen bestand die Hauptkritik am Nationalismus
            darin, dass er zu Krieg führe. Doch die Verbindung von Nationalismus und Gewalt zügelte
            nationalistische Exzesse keineswegs, da jede Nation ihre eigene militärische Expansion
            insbesondere damit rechtfertigte, dass sie sich gegen die Machenschaften ihrer Nachbarn
            schützen müsse. Solange die Nation den meisten ihrer Bürger ein beispielloses Maß
            an Sicherheit und Wohlstand bot, waren sie bereit, den Blutzoll dafür zu entrichten.
            Im 19. und frühen 20. Jahrhundert wirkte der nationalistische Deal nach wie vor ausgesprochen
            attraktiv. Zwar führte der Nationalismus zu fürchterlichen Konflikten, wie man sie
            bis dahin nicht erlebt hatte, doch moderne Nationalstaaten errichteten auch umfassende
            Systeme der Gesundheitsversorgung, der Bildung und der Wohlfahrt. Eine nationale Gesundheitsversorgung,
            so schien es, lohnte die Opfer, die man in Flandern und Verdun brachte.
         


    Das alles änderte sich 1945. Die Erfindung der Atomwaffen verschob das Gleichgewicht
            des nationalistischen Deals drastisch. Nach Hiroshima hatten die Menschen nicht mehr
            nur Angst, dass der Nationalismus zu Krieg führte - sie fürchteten nun, er werde zum
            Atomkrieg führen. Die totale Vernichtung schärfte offenbar den Verstand der Menschen,
            jedenfalls geschah nicht zuletzt dank der Atombombe das Unmögliche, und der nationalistische
            Geist wurde zumindest wieder halbwegs zurück in die Flasche gestopft. So wie die antiken
            Dorfbewohner des Nilbeckens ihre Loyalität zumindest teilweise von lokalen Clans auf
            ein viel größeres Königreich übertrugen, das in der Lage war, den gefährlichen Fluss
            zu zähmen, so entwickelte sich im Atomzeitalter nach und nach eine globale Gemeinschaft
            oberhalb der verschiedenen Nationen und über sie hinweg, denn nur eine solche Gemeinschaft
            konnte den atomaren Dämon bändigen.
         


    Im amerikanischen Präsidentschaftswahlkampf 1964 schaltete Lyndon B. Johnson den berühmt
            gewordenen «Daisy»-Werbespot, eines der erfolgreichsten Propagandastücke in den Annalen
            des Fernsehens. Der Spot beginnt damit, dass ein kleines Mädchen die Blüten eines
            Gänseblümchens abzupft und zählt, doch als es bei zehn anlangt, übernimmt eine blechern
            klingende männliche Stimme und zählt wie beim Start einer Rakete von zehn an rückwärts.
            Als sie bei null angekommen ist, erfüllt der helle Blitz einer Atomexplosion den Bildschirm,
            und der Kandidat Johnson wendet sich mit den Worten an die amerikanische Öffentlichkeit:
            «Darum geht es. Entweder eine Welt zu schaffen, in der alle Kinder Gottes leben können,
            oder in die Finsternis einzutreten. Wir müssen uns entweder lieben oder wir müssen
            sterben.»[] Die Parole «Make love, not war» bringen wir gerne mit der Gegenkultur der späten
            1960er Jahre in Verbindung, doch in Wirklichkeit war sie schon 1964 selbst bei hartgesottenen
            Politikern vom Schlage eines Johnson gängige Meinung. In der Folge rückte der Nationalismus
            während des Kalten Kriegs in den Hintergrund, er machte einem globaleren Ansatz internationaler
            Politik Platz, und als der Kalte Krieg zu Ende war, schien der Globalisierung unwiderruflich
            die Zukunft zu gehören. Man ging davon aus, die Menschheit werde nationalistische
            Politik völlig hinter sich lassen, der Nationalismus sei nur noch ein Relikt aus primitiveren
            Zeiten, das allenfalls noch bei den schlecht informierten Bewohnern ein paar weniger
            unterentwickelter Länder Anklang finde. Doch die Ereignisse der letzten Jahre haben
            gezeigt, dass der Nationalismus selbst bei den Bürgern Europas und der USA noch immer kräftige Unterstützung findet, ganz zu schweigen von Russland, Indien
            und China. Durch die unpersönlichen Kräfte des globalen Kapitalismus entfremdet und
            aus Angst um das Schicksal der nationalen Gesundheits-, Bildungs- und Sozialsysteme
            suchen die Menschen überall auf der Welt Sicherheit und Sinn im Schoße der Nation.
         


    Doch die Frage, die Johnson in seinem Gänseblümchen-Spot aufwarf, ist heute noch relevanter
            als 1964. Werden wir eine Welt schaffen, in der alle Menschen zusammen leben können,
            oder werden wir alle in die Finsternis marschieren? Retten Donald Trump, Theresa May,
            Wladimir Putin, Narendra Modi und ihre Kollegen die Welt, indem sie unsere nationalen
            Gefühle anfachen, oder ist die gegenwärtige nationalistische Welle eine Form von Eskapismus
            angesichts der schier unlösbaren globalen Probleme, vor denen wir stehen?
         


    

      Die atomare Herausforderung
            


    


    Beginnen wir mit der vertrauten Nemesis der Menschheit: dem Atomkrieg. Als der Daisy-Werbespot
            1964, zwei Jahre nach der Kubakrise, gesendet wurde, war die atomare Vernichtung eine
            mit Händen zu greifende Bedrohung. Experten und Laien fürchteten gleichermaßen, die
            Menschheit verfüge nicht über die Klugheit, die Zerstörung abzuwenden, und es sei
            nur eine Frage der Zeit, bis der Kalte Krieg kochend heiß werde. In Wirklichkeit zeigte
            sich die Menschheit der atomaren Herausforderung sehr wohl gewachsen. Amerikaner,
            Sowjets, Europäer und Chinesen veränderten die Art und Weise, wie Weltpolitik jahrtausendelang
            betrieben worden war, sodass der Kalte Krieg mit wenig Blutvergießen endete und eine
            neue internationalistische Weltordnung eine Ära beispiellosen Friedens gewährleistete.
            Und nicht nur der Atomkrieg wurde abgewendet, auch Kriege insgesamt nahmen ab. Seit
            1945 wurden überraschend wenige Grenzen mittels nackter Aggression neu gezogen, und
            für die meisten Länder stellt der Krieg kein gängiges politisches Instrument mehr
            dar. Trotz der Kriege in Syrien, in der Ukraine und an verschiedenen anderen Hotspots
            dieser Welt starben 2016 weniger Menschen durch menschliche Gewalt als aufgrund von
            Fettsucht, Autounfällen oder Selbstmord.[] Das dürfte die wohl größte politische und moralische Errungenschaft unserer Zeit
            sein.
         


    Leider haben wir uns inzwischen so sehr an diese Errungenschaft gewöhnt, dass wir
            sie für selbstverständlich halten. Das ist einer der Gründe, warum die Menschen wieder
            mit dem Feuer spielen. Russland und die USA haben jüngst ein neues atomares Wettrüsten begonnen, sie entwickeln neuartige Waffen
            für den Weltuntergang, die die hart errungenen Fortschritte der letzten Jahrzehnte
            zunichtezumachen und uns wieder an den Rand der atomaren Vernichtung zurückzubringen
            drohen.[] Derweil hat die Öffentlichkeit gelernt, sich keine Sorgen mehr zu machen und die
            Bombe zu lieben (wie das Dr. Seltsam vorgeschlagen hat), oder die Menschen haben schlicht
            und einfach vergessen, dass es sie überhaupt gibt.
         


    Und so ging es bei der Brexit-Debatte in Großbritannien - immerhin einer großen Nuklearmacht -
            in erster Linie um Fragen der Wirtschaft und der Zuwanderung, während der zentrale
            Beitrag der EU zum europäischen und globalen Frieden weitgehend außer Acht blieb. Nach Jahrhunderten
            fürchterlichen Blutvergießens haben Franzosen, Deutsche, Italiener und Briten endlich
            einen Mechanismus geschaffen, der die kontinentale Harmonie sicherstellt - und jetzt
            wirft die britische Öffentlichkeit einfach einen Schraubenschlüssel in diese Wundermaschine.
         


    Es war ein äußerst schwieriges Unterfangen, das internationale Regime aufzubauen,
            das den Atomkrieg verhinderte und den Weltfrieden sicherte. Selbstverständlich müssen
            wir dieses Regime den sich verändernden Weltbedingungen anpassen, indem wir beispielsweise
            weniger auf die USA bauen und nichtwestlichen Mächten wie China und Indien eine größere Rolle zugestehen.[] Aber dieses Regime ganz aufzugeben und zu nationalistischer Machtpolitik zurückzukehren
            wäre ein unverantwortliches Wagnis. Natürlich spielten Länder im 19. Jahrhundert das
            nationalistische Spiel, ohne die menschliche Zivilisation zu vernichten. Aber das
            war in der Zeit vor Hiroshima. Seither haben Atomwaffen den Einsatz erhöht und den
            grundlegenden Charakter von Krieg und Politik verändert. Solange die Menschen wissen,
            wie man Uran anreichert und Plutonium produziert, hängt ihr Überleben davon ab, die
            Verhinderung des Atomkriegs über die Interessen irgendeiner einzelnen Nation zu stellen.
            Geifernde Nationalisten, die ständig «Unser Land zuerst!» brüllen, sollten sich fragen,
            ob ihr Land allein, ohne ein robustes System internationaler Kooperation, die Welt -
            oder auch nur sich selbst - vor einer atomaren Zerstörung schützen kann.
         


    

      Die ökologische Herausforderung
            


    


    Neben dem Atomkrieg wird es die Menschheit in den kommenden Jahrzehnten mit einer
            neuen existenziellen Bedrohung zu tun haben, die 1964 kaum jemand auf dem politischen
            Radarschirm hatte: dem ökologischen Kollaps. Die Menschen destabilisieren die globale
            Biosphäre an zahlreichen Fronten. Wir entnehmen der Umwelt immer mehr Ressourcen,
            während wir gleichzeitig ungeheure Mengen an Müll und Gift dorthin zurückpumpen, wodurch
            wir die Zusammensetzung des Bodens, des Wassers und der Atmosphäre verändern.
         


    Wir wissen nicht einmal wirklich genau, auf wie vielfältige Weise wir das feine ökologische
            Gleichgewicht, das sich über Jahrmillionen herausgebildet hat, zerstören. Denken wir
            nur an den Einsatz von Phosphor als Dünger. In kleinen Mengen ist er ein nützlicher
            Nährstoff für das Pflanzenwachstum. Doch übermäßig angewendet wird er toxisch. Die
            moderne industrielle Landwirtschaft beruht auf der künstlichen Düngung der Äcker mit
            Unmengen an Phosphor, doch der enorme Phosphoraustrag der Landwirte vergiftet anschließend
            Flüsse, Seen und Weltmeere, mit verheerenden Folgen für die dortige Flora und Fauna.
            Ein Bauer, der in Iowa Getreide anbaut, könnte somit ungewollt die Fische im Golf
            von Mexiko töten.
         


    Infolge solcher Aktivitäten leidet die natürliche Umgebung, Tiere und Pflanzen sterben
            aus, ganze Ökosysteme wie das australische Great Barrier Reef und der Regenwald am
            Amazonas könnten zerstört werden. Seit Jahrtausenden betätigt sich Homo sapiens als ökologischer Serienkiller; nun verwandelt er sich in einen ökologischen Massenmörder.
            Wenn wir unseren heutigen Kurs fortsetzen, wird das nicht nur die Vernichtung eines
            Großteils aller Lebensformen zur Folge haben, sondern möglicherweise auch die Grundlagen
            menschlicher Zivilisation aufzehren.[]
         


    Am bedrohlichsten ist dabei der Klimawandel. Menschen gibt es seit Hunderttausenden
            von Jahren, und sie haben zahlreiche Eiszeiten und Wärmeperioden überlebt. Doch Landwirtschaft,
            Städte und komplexe Gesellschaften gibt es erst seit höchstens 10.000 Jahren. In dieser
            Zeit, die man als Holozän bezeichnet, war das Klima auf der Erde relativ stabil. Jede
            Abweichung von den Holozän-Standards wird menschliche Gesellschaften vor enorme, nie
            dagewesene Herausforderungen stellen. Das ist so, als würde man mit Milliarden menschlichen
            Meerschweinchen ein Experiment mit offenem Ausgang durchführen. Selbst wenn sich die
            menschliche Zivilisation am Ende den neuen Bedingungen anpasst, kann kein Mensch sagen,
            wie viele Opfer im Zuge dieser Anpassung umkommen könnten.
         


    Dieses furchterregende Experiment wurde bereits in Gang gesetzt. Anders als der Atomkrieg -
            der eine zukünftige Möglichkeit darstellt - ist der Klimawandel gegenwärtige Wirklichkeit.
            In der Wissenschaft herrscht Konsens darüber, dass menschliche Aktivitäten, insbesondere
            der Ausstoß von Treibhausgasen wie etwa Kohlendioxid, dazu führen, dass sich das Weltklima
            in beängstigender Geschwindigkeit verändert.[] Niemand weiß genau, wie viel Kohlendioxid wir weiter in die Atmosphäre blasen können,
            ohne eine irreversible Katastrophe auszulösen. Doch die zuverlässigsten wissenschaftlichen
            Schätzungen lassen darauf schließen, dass die globale Durchschnittstemperatur um mehr
            als 2°C steigen wird, wenn wir den Ausstoß von Treibhausgasen in den nächsten 20 Jahren
            nicht drastisch reduzieren,[] und das wird dazu führen, dass sich die Wüsten ausbreiten, die Polkappen abschmelzen,
            der Meeresspiegel steigt und extreme Wetterereignisse wie Hurrikane und Taifune deutlich
            häufiger auftreten. Diese Veränderungen wiederum werden die Agrarproduktion in Mitleidenschaft
            ziehen, Städte überfluten, einen Gutteil der Welt unbewohnbar machen und zur Folge
            haben, dass Hunderte Millionen Flüchtlinge sich auf die Suche nach einer neuen Heimat
            machen müssen.[]
         


    Überdies erreichen wir rasch eine Reihe sogenannter Tipping-Points, jenseits derer
            selbst ein dramatischer Rückgang der Treibhausgasemissionen nicht ausreichen wird,
            um die Entwicklung umzukehren und eine weltweite Tragödie zu verhindern. Wenn beispielsweise
            die globale Erwärmung die Eisdecke an den Polen schmelzen lässt, wird weniger Sonnenlicht
            von der Erde zurück in den Weltraum reflektiert. Das bedeutet, dass der Planet mehr
            Hitze speichert, die Temperaturen noch stärker steigen und das Eis noch schneller
            schmilzt. Sobald diese Rückkopplungsschleife eine kritische Schwelle überschreitet,
            wird sie unausweichlich an Schwung gewinnen, und das gesamte Eis der Polarregionen
            wird schmelzen, selbst wenn die Menschen von heute auf morgen keinerlei Kohle, Öl
            und Gas mehr verbrennen. Insofern reicht es nicht aus, dass wir die Gefahr erkennen,
            vor der wir stehen. Entscheidend ist, dass wir jetzt wirklich etwas dagegen tun.
         


    Leider ist es - Stand 2018 - so, dass die Treibhausgasemissionen nicht sinken, sondern
            die globale Emissionsrate weiter steigt. Der Menschheit bleibt nicht mehr viel Zeit,
            um sich die fossilen Brennstoffe abzugewöhnen. Wir müssen noch heute in die Entzugsklinik.
            Nicht nächstes Jahr oder nächsten Monat, sondern heute. «Hallo, ich bin Homo sapiens
            und ich bin ein Fossiler-Brennstoff-Junkie.»
         


    Wie aber passt der Nationalismus in dieses alarmierende Bild? Gibt es eine nationalistische
            Antwort auf die ökologische Bedrohung? Kann irgendeine Nation, wie mächtig auch immer
            sie sein mag, den Klimawandel alleine aufhalten? Einzelne Länder können mit Sicherheit
            eine Vielzahl umweltpolitischer Maßnahmen ergreifen, von denen viele wirtschaftlich
            wie ökologisch sinnvoll sind. Regierungen können CO2-Emissionen besteuern, die Kosten externer Effekte auf den Preis von Öl und Gas umlegen,
            strengere Umweltgesetze verabschieden, die Subventionen für umweltschädliche Industrien
            kürzen und den Übergang zu erneuerbaren Energien durch Anreize beschleunigen. Sie
            können zudem mehr Geld in die Erforschung und Entwicklung revolutionärer umweltfreundlicher
            Technologien stecken, also in eine Art ökologisches Manhattan-Projekt. Dem Verbrennungsmotor
            haben wir viele Fortschritte der letzten 150 Jahre zu verdanken, aber wenn wir eine
            stabile physische und ökonomische Umwelt erhalten wollen, müssen wir ihn jetzt in
            den Ruhestand schicken und durch neue Technologien ersetzen, die keine fossilen Brennstoffe
            verfeuern.[]
         


    Auch in zahlreichen anderen Bereichen jenseits der Energie können bahnbrechende technologische
            Entwicklungen hilfreich sein. Man denke beispielsweise an das Potenzial für die Herstellung
            von «sauberem Fleisch». Gegenwärtig fügt die Fleischindustrie nicht nur Milliarden
            fühlenden Wesen unsägliches Leid zu, sie ist auch einer der Hauptverursacher des Klimawandels,
            einer der größten Anwender von Antibiotika und Giften und einer der schlimmsten Verschmutzer
            von Luft, Land und Wasser. Laut einem Bericht der Institution of Mechanical Engineers
            von 2013 braucht man ungefähr 15.000 Liter Frischwasser, um ein Kilogramm Fleisch
            zu produzieren, während man für ein Kilo Kartoffeln lediglich 287 Liter benötigt.[]
         


    Der Druck auf die Umwelt wird wahrscheinlich noch zunehmen, denn der wachsende Wohlstand
            in Ländern wie China und Brasilien ermöglicht es Hunderten Millionen zusätzlichen
            Menschen, statt Kartoffeln regelmäßig Fleisch zu essen. Es dürfte schwierig sein,
            die Chinesen und die Brasilianer - ganz zu schweigen von den Amerikanern und den Deutschen -
            davon zu überzeugen, auf Steaks, Hamburger und Würste zu verzichten. Was aber, wenn
            Ingenieure eine Möglichkeit finden, Fleisch aus Zellkulturen zu erzeugen? Wer einen
            Hamburger will, züchtet ihn sich einfach, statt eine ganze Kuh aufzuziehen und zu
            schlachten (und den Kadaver beispielsweise durch halb Europa zu transportieren).
         


    Das mag wie Science-Fiction klingen, aber der weltweit erste saubere Hamburger wurde
            2013 aus Zellkulturen hergestellt - und anschließend verzehrt. Er kostete 330.000 US-Dollar. Vier Jahre Forschung und Entwicklung drückten den Preis pro Einheit auf elf
            US-Dollar, und binnen eines weiteren Jahrzehnts, so die Annahme, wird industriell produziertes
            sauberes Fleisch billiger als Schlachtfleisch sein. Diese technologische Entwicklung
            könnte Milliarden Tieren ein Leben in erbärmlichem Elend ersparen, sie könnte helfen,
            Milliarden unterernährte Menschen satt zu bekommen, und gleichzeitig dazu beitragen,
            den ökologischen Kollaps zu verhindern.[]
         


    Regierungen, Unternehmen und Individuen können also einiges tun, um den Klimawandel
            zu verhindern. Doch damit das Wirkung zeigt, muss es auf globaler Ebene geschehen.
            Wenn es ums Klima geht, sind Staaten schlicht nicht souverän. Sie sind auf Gedeih
            und Verderb dem ausgeliefert, was Menschen auf der anderen Seite des Planeten tun.
            So könnte die Republik Kiribati - eine Inselnation im Pazifik - ihre Treibhausgasemissionen
            auf null reduzieren und gleichwohl in den steigenden Meeresfluten versinken, wenn
            andere Länder nicht das Gleiche tun. Der Tschad könnte jedes Hausdach im Land mit
            einem Sonnenkollektor versehen und doch karge Wüste werden aufgrund der unverantwortlichen
            Umweltpolitik ferner Fremder. Selbst mächtige Nationen wie China und Japan sind ökologisch
            nicht souverän. Um Shanghai, Hongkong und Tokio vor zerstörerischen Fluten und Taifunen
            zu schützen, werden die Chinesen und Japaner die Regierungen in Russland und Amerika
            davon überzeugen müssen, ihren Ansatz des «Weiter so!» aufzugeben.
         


    Ein nationalistischer Isolationismus ist im Kontext des Klimawandels vermutlich noch
            gefährlicher als beim Atomkrieg. Ein umfassender Nuklearkrieg droht sämtliche Nationen
            zu vernichten, weshalb alle Nationen das gleiche Interesse daran haben, ihn zu verhindern.
            Die Erderwärmung hingegen wird vermutlich unterschiedliche Auswirkungen auf einzelne
            Nationen haben. Einige Länder, allen voran Russland, könnten sogar davon profitieren.
            So verfügt Russland über relativ wenige wertvolle, dicht besiedelte Küstenregionen,
            weshalb es sich um steigende Meeresspiegel weit weniger Sorgen machen muss als China
            oder Kiribati. Und während höhere Temperaturen ein Land wie den Tschad vielleicht
            in eine Wüste verwandeln, könnten sie gleichzeitig aus Sibirien den Brotkorb der Welt
            machen. Zudem könnten, wenn das Eis im hohen Norden schmilzt, die von den Russen beherrschten
            Seewege im arktischen Meer zur Lebensader des Welthandels werden, und Kamtschatka
            könnte Singapur als globales Drehkreuz ablösen.[]
         


    Ähnlich wird es für einige Länder interessanter sein als für andere, fossile Brennstoffe
            durch erneuerbare Energien zu ersetzen. China, Japan und Südkorea hängen am Import
            riesiger Mengen Öl und Gas. Sie werden froh sein, wenn sie sich von dieser Bürde befreien
            können. Russland, Iran und Saudi-Arabien hingegen sind vom Öl- und Gasexport abhängig.
            Ihre Volkswirtschaften werden zusammenbrechen, wenn Öl und Gas plötzlich durch Sonne
            und Wind ersetzt werden.
         


    Die Folge ist: Während einige Nationen wie China, Japan und Kiribati wahrscheinlich
            mit Nachdruck darauf drängen werden, die weltweiten CO2-Emissionen so bald wie möglich zu reduzieren, könnten andere Nationen wie Russland
            und der Iran in dieser Frage weit weniger Begeisterung zeigen. Selbst in Ländern,
            die durch den Klimawandel viel zu verlieren haben, wie den USA, könnten Nationalisten zu kurzsichtig und selbstbezogen sein, um die Gefahr zu erkennen.
            Ein kleines, aber vielsagendes Beispiel dafür war im Januar 2018 zu bestaunen, als
            die Vereinigten Staaten auf im Ausland hergestellte Sonnenkollektoren und Solaranlagen
            einen Strafzoll von 30 Prozent verhängten, um damit amerikanische Solarhersteller
            zu schützen, auch wenn das den Übergang zu erneuerbaren Energien verlangsamte.[]
         


    Eine Atombombe ist eine derart offenkundige und unmittelbare Bedrohung, dass niemand
            sie ignorieren kann. Der Klimawandel hingegen ist eine deutlich vagere und langwierigere
            Gefahr. Wann immer langfristige Umwelterwägungen schmerzhafte kurzfristige Opfer verlangen,
            könnten Nationalisten deshalb versucht sein, unmittelbare nationale Interessen voranzustellen
            und sich einzureden, um die Umwelt könnten sie sich später kümmern oder das Ganze
            den Menschen anderswo überlassen. Alternativ können sie das Problem aber auch schlicht
            leugnen. Es ist kein Zufall, dass Klimaskeptiker fast ausschließlich aufseiten der
            nationalistischen Rechten zu finden sind. Linke Sozialisten twittern eher selten,
            der Klimawandel sei «eine Erfindung der Chinesen». Da es keine nationale Antwort auf
            das Problem des Klimawandels gibt, wollen einige nationalistische Politiker lieber
            glauben, dass es das Problem überhaupt nicht gibt.[]
         


    

      Die technologische Herausforderung
            


    


    Die gleiche Dynamik wird wahrscheinlich auch jegliches nationalistische Antidot gegen
            die dritte existenzielle Bedrohung des 21. Jahrhunderts zunichtemachen: die technologische
            Disruption. Wie wir in den vorangegangenen Kapiteln gesehen haben, öffnet die Verschmelzung
            von Informationstechnologie und Biotechnologie einer Fülle von Untergangsszenarien
            Tür und Tor, die von digitalen Diktaturen bis zur Entstehung einer globalen Klasse
            der Nutzlosen reichen. Wie lautet die nationalistische Antwort auf diese Bedrohungen?
         


    Es gibt keine nationalistische Antwort. Wie im Falle des Klimawandels ist auch bei
            der technologischen Disruption der Nationalstaat schlicht der falsche Rahmen, um dieser
            Gefahr zu begegnen. Da Forschung und Entwicklung nicht Monopol irgendeines Landes
            sind, kann nicht einmal eine Supermacht wie die USA sie von sich aus einschränken. Wenn die US-Regierung die genetische Manipulation menschlicher Embryonen verbietet, hindert das
            chinesische Wissenschaftler nicht daran, es trotzdem zu tun. Und wenn die daraus resultierenden
            Entwicklungen China irgendeinen entscheidenden wirtschaftlichen oder militärischen
            Vorteil verschaffen, werden die USA versucht sein, das eigene Verbot wieder zu kippen. Insbesondere in einer xenophoben
            Welt des Kampfes jeder gegen jeden ist es so: Wenn auch nur ein einziges Land beschließt,
            einen hochriskanten, aber auch extrem einträglichen technologischen Pfad einzuschlagen,
            werden andere Länder gezwungen sein, das Gleiche zu tun, denn niemand kann es sich
            leisten, abgehängt zu werden. Um solch eine Abwärtsspirale zu verhindern, wird die
            Menschheit vermutlich irgendeine Form globaler Identität und Loyalität benötigen.
         


    Während Atomkrieg und Klimawandel lediglich das physische Überleben der Menschheit
            bedrohen, könnten disruptive Technologien darüber hinaus ihr Wesen verändern, und
            rühren deshalb an die tiefsten moralischen und religiösen Überzeugungen der Menschen.
            Während jeder der Meinung ist, dass wir einen Atomkrieg und den ökologischen Kollaps
            verhindern sollten, gibt es ganz unterschiedliche Ansichten darüber, wie und ob man
            Biotechnologie und künstliche Intelligenz einsetzen sollte, um Menschen «upzugraden»
            und neue Lebensformen zu entwickeln. Wenn es der Menschheit nicht gelingt, weltweit
            akzeptierte moralische Grundprinzipien zu formulieren und durchzusetzen, ist der Weg
            frei für Dr. Frankenstein.
         


    Wenn es darum geht, solche moralischen Leitsätze zu formulieren, fehlt es dem Nationalismus
            vor allem an Fantasie. Nationalisten denken in Kategorien territorialer Konflikte,
            die Jahrhunderte dauern, während die technologischen Revolutionen des 21. Jahrhunderts
            allenfalls in kosmischen Kategorien wirklich zu begreifen sind. Nach vier Milliarden
            Jahren organischen Lebens, das sich durch natürliche Auslese entwickelte, tritt die
            Wissenschaft ins Zeitalter anorganischen Lebens ein, das durch Intelligent Design
            bestimmt ist.
         


    Im Zuge dessen wird Homo sapiens selbst vermutlich verschwinden. Heute sind wir noch immer Affen aus der Hominidenfamilie.
            Die meisten unserer körperlichen Strukturen, physischen Möglichkeiten und mentalen
            Fertigkeiten haben wir nach wie vor mit Neandertalern und Schimpansen gemeinsam. Nicht
            nur unsere Hände, Augen und Gehirne sind spezifisch hominid, sondern auch unsere Lust,
            unsere Liebe, unser Zorn und unsere sozialen Bindungen. Binnen eines oder zweier Jahrhunderte
            könnte die Kombination von Biotechnologie und künstlicher Intelligenz körperliche,
            physische und mentale Wesensmerkmale zur Folge haben, die vollständig mit dem Hominidenmodell
            brechen. Manche glauben, das Bewusstsein lasse sich sogar von jeder organischen Struktur
            trennen und könnte frei von allen biologischen und physischen Schranken durch den
            Cyberspace surfen. Andererseits könnten wir erleben, wie sich Intelligenz vollständig
            vom Bewusstsein abkoppelt, und die Entwicklung künstlicher Intelligenz könnte in eine
            Welt münden, die von superintelligenten, aber vollständig nichtbewussten Gebilden
            beherrscht wird. Was sagt der israelische, russische oder französische Nationalismus
            zu all dem? Um kluge Entscheidungen über die Zukunft des Lebens treffen zu können,
            müssen wir die nationalistische Perspektive überwinden und die Dinge aus globaler
            oder gar kosmischer Warte betrachten.
         


    

      Raumschiff Erde
            


    


    Jedes dieser drei Probleme - Atomkrieg, ökologischer Kollaps und technologische Disruption -
            reicht für sich genommen aus, um die Zukunft menschlicher Zivilisation zu gefährden.
            Doch zusammen addieren sie sich zu einer beispiellosen existenziellen Krise, was nicht
            zuletzt damit zu tun hat, dass sie sich wahrscheinlich gegenseitig verstärken und
            vermischen werden. So bedroht beispielsweise die ökologische Krise das Überleben der
            menschlichen Zivilisation, wie wir sie kennen, aber die Entwicklung von künstlicher
            Intelligenz und Biotechnologie wird sie vermutlich nicht aufhalten. Wer darauf hofft,
            steigende Weltmeere, schwindende Nahrungsmittel und Massenmigration würden unsere
            Aufmerksamkeit von Algorithmen und Genen ablenken, sollte noch einmal scharf nachdenken.
            Wenn sich die ökologische Krise verschärft, wird sich die Entwicklung hochriskanter,
            vielversprechender Technologien vermutlich nur noch beschleunigen.
         


    Tatsächlich könnte der Klimawandel die gleiche Rolle spielen wie die beiden Weltkriege.
            Zwischen 1914 und 1918 und dann wieder zwischen 1939 und 1945 erlebte die technologische
            Entwicklung einen enormen Schub, weil Nationen, die sich im totalen Krieg befanden,
            alle Vorsicht und alle wirtschaftlichen Erwägungen fahren ließen und ungeheure Ressourcen
            in alle möglichen wagemutigen und fantastischen Projekte investierten. Viele dieser
            Projekte scheiterten, aber aus einigen gingen Panzer, Radaranlagen, Giftgas, Überschalljets,
            Interkontinentalraketen und Atombomben hervor. Ähnlich könnten Nationen angesichts
            eines Klimakollapses versucht sein, ihre Hoffnung in verzweifelte technologische Wagnisse
            zu investieren. Die Menschheit hat mit gutem Grund jede Menge Vorbehalte gegenüber
            künstlicher Intelligenz und Biotechnologie, aber in Zeiten der Krise unternehmen Menschen
            riskante Dinge. Was auch immer Sie von der Regulierung disruptiver Technologien halten
            mögen, fragen Sie sich einfach selbst, ob diese Regulierungen noch Bestand haben werden,
            wenn der Klimawandel zu globaler Nahrungsmittelknappheit führt, Städte überall auf
            der Welt überflutet und Hunderte Millionen Flüchtlinge über die Grenzen treibt.
         


    Technologische Disruptionen wiederum könnten die Gefahr apokalyptischer Kriege erhöhen,
            weil sie nicht nur weltweite Spannungen verschärfen, sondern auch das atomare Mächtegleichgewicht
            ins Wanken bringen. Seit den 1950er Jahren vermieden die Supermächte Konflikte untereinander,
            weil sie alle wussten, dass Krieg mit Sicherheit die gegenseitige Vernichtung bedeutete.
            Doch wenn neue Arten von Angriffs- und Verteidigungswaffen entstehen, könnte eine
            aufstrebende technologische Supermacht zu dem Schluss gelangen, dass sie ihre Gegner
            straflos vernichten kann. Umgekehrt könnte eine Macht im Niedergang befürchten, ihre
            traditionellen Nuklearwaffen könnten schon bald obsolet sein, und sie sollte sie vielleicht
            lieber einsetzen, bevor sie nutzlos werden. Herkömmlicherweise erinnerten atomare
            Konfrontationen an ein hyperrationales Schachspiel. Was aber wird geschehen, wenn
            Spieler mittels Cyberattacken die Kontrolle über die Spielsteine eines Rivalen übernehmen,
            wenn anonyme dritte Parteien eine Figur übers Feld bewegen, ohne dass irgendjemand
            weiß, wer den Zug vornimmt - oder wenn AlphaZero nicht mehr nur gewöhnliches Schach,
            sondern irgendwann auch atomares Schach spielt?
         


    So wie sich die unterschiedlichen Herausforderungen vermutlich wechselseitig verstärken
            werden, so könnte auch der gute Wille, der angesichts einer Herausforderung nötig
            ist, durch Probleme an einer anderen Front zunichtegemacht werden. Länder, die in
            einer bewaffneten Auseinandersetzung gefangen sind, werden sich wahrscheinlich nicht
            darauf verständigen, die Entwicklung künstlicher Intelligenz einzuschränken, und Länder,
            die bestrebt sind, die technologischen Errungenschaften ihrer Rivalen zu übertreffen,
            werden sich schwer damit tun, einem gemeinsamen Plan gegen den Klimawandel zuzustimmen.
            Solange die Welt in rivalisierende Nationen unterteilt bleibt, wird es ausgesprochen
            schwierig sein, alle drei Herausforderungen gleichzeitig zu bewältigen - das Scheitern
            an auch nur einer Front könnte sich als katastrophal erweisen.
         


    Die nationalistische Welle, die gerade über die Welt schwappt, kann die Uhr nicht
            auf 1939 oder 1914 zurückstellen. Die Technologie hat alles verändert, indem sie ein
            ganzes Bündel globaler existenzieller Bedrohungen geschaffen hat, die keine Nation
            alleine bewältigen kann. Ein gemeinsamer Feind ist der beste Katalysator, um eine
            gemeinsame Identität entstehen zu lassen, und die Menschheit hat heute mindestens
            drei derartige Feinde - den Atomkrieg, den Klimawandel und die technologische Disruption.
            Wenn sich die Menschen trotz dieser gemeinsamen Gefahren dazu entschließen, ihre jeweiligen
            nationalen Loyalitäten über alles andere zu stellen, könnten die Folgen schlimmer
            sein als 1914 und 1939.
         


    Wie ein deutlich besserer Weg aussehen könnte, ist in der Europäischen Verfassung
            nachzulesen. Dort heißt es, man sei sich sicher, «dass die Völker Europas, stolz auf
            ihre nationale Identität und Geschichte, entschlossen sind, die alten Gegensätze zu
            überwinden und immer enger vereint ihr Schicksal gemeinsam zu gestalten».[] Das heißt nicht, dass man alle nationalen Identitäten abschaffen, alle lokalen Traditionen
            aufgeben und die Menschheit in eine homogene graue Masse verwandeln sollte. Es bedeutet
            auch nicht, alle Bekundungen von Patriotismus zu verunglimpfen. Tatsächlich hat die
            Europäische Union dadurch, dass sie einen militärischen und wirtschaftlichen Schutzschild
            für den Kontinent bildete, den Lokalpatriotismus an Orten wie Flandern, in der Lombardei,
            in Katalonien und Schottland vermutlich sogar befördert. Die Vorstellung eines unabhängigen
            Schottlands oder Kataloniens wirkt deutlich attraktiver, wenn man keinen deutschen
            Einmarsch befürchten muss und wenn man sich auf eine gemeinsame europäische Front
            gegen die globale Erwärmung und gegen globale Konzerne stützen kann.
         


    Europäische Nationalisten machen es sich deshalb leicht. Bei allem Gerede von einer
            Wiederkehr der Nation sind tatsächlich nur wenige Europäer bereit, dafür zu töten
            und ihr Leben zu geben. Als die Schotten sich in den Zeiten von William Wallace und
            Robert Bruce aus dem Griff Londons zu befreien suchten, mussten sie dafür eine Armee
            aufstellen. Im Zuge des schottischen Referendums 2014 kam hingegen kein Mensch ums
            Leben, und wenn sich die Schotten beim nächsten Mal für die Unabhängigkeit aussprechen,
            so ist es höchst unwahrscheinlich, dass sie die Schlacht von Bannockburn noch einmal
            schlagen müssen. Der katalanische Versuch, sich von Spanien abzuspalten, hatte deutlich
            mehr Gewalt zur Folge, aber auch sie bleibt weit hinter dem Gemetzel zurück, das Barcelona 1939
            oder 1714 erlebte.
         


    Der Rest der Welt lernt hoffentlich vom europäischen Beispiel. Selbst auf einem geeinten
            Planeten wird jede Menge Platz für einen Patriotismus sein, der die Einzigartigkeit
            meiner Nation feiert und meine besonderen Verpflichtungen ihr gegenüber betont. Doch
            wenn wir überleben und gedeihen wollen, hat die Menschheit kaum eine andere Wahl,
            als solche lokalen Loyalitäten durch Verpflichtungen gegenüber einer Weltgemeinschaft
            zu ergänzen. Ein Einzelner kann und sollte gleichzeitig gegenüber seiner Familie,
            seiner Nachbarschaft, seinem Beruf und seiner Nation loyal sein - warum sollte man
            dieser Auflistung nicht die Menschheit und den Planeten Erde hinzufügen? Natürlich
            kommt es mitunter zu Konflikten, wenn vielfältige Loyalitäten bestehen, aber wer hat
            behauptet, das Leben sei einfach? Versuchen Sie einfach, damit zurechtzukommen.
         


    In früheren Jahrhunderten bildeten sich nationale Identitäten, weil die Menschen vor
            Problemen und Möglichkeiten standen, die weit über den Einflussbereich lokaler Volksgruppen
            hinausgingen und die man nur durch landesweite Zusammenarbeit hoffte bewältigen zu
            können. Im 21. Jahrhundert befinden sich Nationen in der gleichen Lage wie die alten
            Volksstämme: Sie sind nicht mehr der geeignete Rahmen, um mit den wichtigsten Herausforderungen
            unserer Zeit fertig zu werden. Wir brauchen eine neue globale Identität, denn nationale
            Institutionen sind nicht in der Lage, eine ganze Reihe beispielloser globaler Dilemmata
            zu lösen. Wir haben heute eine globale Ökologie, eine globale Ökonomie und eine globale
            Wissenschaft - aber wir sind noch immer in nationaler Politik gefangen. Diese Diskrepanz
            verhindert, dass das politische System unsere Hauptprobleme wirksam angeht. Für eine
            effektive Politik müssen wir entweder Ökologie, Ökonomie und den wissenschaftlichen
            Fortschritt entglobalisieren - oder wir müssen unsere Politik globalisieren. Da es
            schlicht unmöglich ist, die Ökologie und den wissenschaftlichen Fortschritt zu entglobalisieren
            und da die Kosten einer entglobalisierten Ökonomie vermutlich nicht zu stemmen wären,
            bleibt als einzige wirkliche Lösung eine Globalisierung der Politik. Das heißt nicht,
            eine «Weltregierung» zu schaffen - das ist eine zweifelhafte und unrealistische Vision.
            Die Politik zu globalisieren meint vielmehr, dass politische Bewegungen innerhalb
            der einzelnen Länder und sogar innerhalb einzelner Städte globalen Problemen und Interessen
            sehr viel mehr Gewicht geben sollten.
         


    Nationalistische Empfindungen werden dabei vermutlich keine große Hilfe sein. Sollten
            wir also vielleicht darauf setzen, dass die universellen Glaubenstraditionen der Menschheit
            uns bei der Zusammenführung der Welt helfen? Schon vor Jahrhunderten dachten Religionen
            wie das Christentum und der Islam in globalen und nicht in lokalen Kategorien, und
            sie interessierten sich schon immer für die großen Fragen des Lebens und weniger für
            das politische Kleinklein dieser oder jener Nation. Aber spielen traditionelle Religionen
            noch eine Rolle? Verfügen sie noch über die Macht, die Welt zu gestalten, oder sind
            sie nur noch träge Relikte unserer Vergangenheit, ein Spielball der mächtigen Wirkkräfte
            moderner Staaten, Ökonomien und Technologien?
         


  




  

    

      8


      Religion
            


      Gott steht jetzt im Dienste der Nation


    


    Bislang ist es modernen Ideologien, wissenschaftlichen Experten und nationalen Regierungen
            nicht gelungen, eine tragfähige Vision für die Zukunft der Menschheit zu entwickeln.
            Lässt sich eine solche Vision aus dem tiefen Brunnen menschlicher Glaubenstraditionen
            schöpfen? Vielleicht steht die Antwort für uns schon längst irgendwo in der Bibel,
            im Koran oder in den Veden bereit.
         


    Säkulare Menschen reagieren auf diese Vorstellung vermutlich mit Spott oder Besorgnis.
            Heilige Schriften mögen im Mittelalter relevant gewesen sein, aber wie sollen sie
            uns, bitte schön, ins Zeitalter künstlicher Intelligenz, der Biotechnologie, des Klimawandels
            und des Cyberkriegs führen? Doch säkulare Menschen sind eine Minderheit. Milliarden
            glauben noch immer eher an den Koran und an die Bibel als an die Evolutionstheorie;
            religiöse Bewegungen prägen die Politik so unterschiedlicher Länder wie Indien, Türkei
            und Vereinigte Staaten; und religiöse Animositäten befeuern Konflikte von Nigeria
            bis zu den Philippinen.
         


    Wie relevant also sind Religionen wie das Christentum, der Islam oder der Hinduismus?
            Können sie uns dabei helfen, die großen Probleme, vor denen wir stehen, zu lösen?
            Um die Rolle traditioneller Religionen in der Welt des 21. Jahrhunderts zu begreifen,
            müssen wir drei Arten von Problemen unterscheiden:
         


    

      	

        Technische Probleme: Wie sollten beispielsweise Bauern in trockenen Ländern mit schweren
                  Dürren umgehen, die durch den Klimawandel verursacht werden?
               


      


      	

        Politische Probleme: Welche Maßnahmen sollten etwa Regierungen zuvörderst ergreifen,
                  um den Klimawandel zu verhindern?
               


      


      	

        Identitätsprobleme: Sollte ich mich beispielsweise mit dem Problemen der Bauern auf
                  der anderen Erdhalbkugel befassen, oder sollte ich mich nur um die Belange von Menschen
                  meines eigenen Volkes oder Landes kümmern?
               


      


    


    Wie wir im Folgenden sehen werden, sind traditionelle Religionen für technische und
            politische Probleme weitgehend irrelevant. Bei Identitätsproblemen spielen sie hingegen
            eine äußerst wichtige Rolle - doch in den meisten Fällen sind sie eher zentraler Bestandteil
            des Problems als potenzielle Lösung.
         


    

      Technische Probleme: christliche Landwirtschaft
            


    


    In vormodernen Zeiten waren Religionen dafür zuständig, eine Vielzahl von technischen
            Problemen in profanen Bereichen wie der Landwirtschaft zu lösen. Göttliche Kalender
            legten fest, wann man pflanzen und wann man ernten sollte, während Tempelrituale für
            Regen sorgten und vor Krankheiten schützten. Wenn aufgrund von Dürre oder einer Heuschreckenplage
            eine Agrarkrise drohte, wandten sich die Bauern an die Priester mit der Bitte, bei
            den Göttern ein gutes Wort einzulegen. Auch die Medizin fiel in den Zuständigkeitsbereich
            der Religion. Fast jeder Prophet, Guru und Schamane war auch als Heiler tätig. So
            verbrachte Jesus viel Zeit damit, die Kranken gesund, die Blinden sehend, die Stummen
            sprechend und die Wahnsinnigen normal zu machen. Ganz gleich ob man im alten Ägypten
            oder im mittelalterlichen Europa lebte: Wenn man krank war, dann ging man eher zum
            Medizinmann als zum Arzt und unternahm lieber eine Wallfahrt zu einem berühmten Tempel,
            als sich ins Krankenhaus zu begeben. In jüngerer Zeit haben die Biologen und die Ärzte
            die Aufgaben der Priester und der Wunderheiler übernommen. Wird Ägypten heute von
            einer Heuschreckenplage heimgesucht, dann bitten die Ägypter vielleicht Allah um Hilfe -
            warum auch nicht? -, aber sie werden nicht vergessen, sich auch an die Chemiker, Entomologen
            und Genetiker zu wenden, damit diese stärkere Pestizide und insektenresistente Weizensorten
            entwickeln. Leidet das Kind eines gläubigen Hindus an einem schweren Fall von Masern,
            dann betet der Vater vielleicht zu Dhanvantari und opfert Blumen und Süßigkeiten im
            örtlichen Tempel - aber erst, nachdem er den Kleinen ins nächste Krankenhaus gebracht
            und der Fürsorge der dortigen Ärzte anvertraut hat. Selbst Geisteskrankheiten - letzte
            Bastion religiöser Heiler - gehen allmählich in die Hände von Wissenschaftlern über,
            die Neurologie ersetzt die Dämonologie, und statt Exorzismus gibt es Prozac.
         


    Die Wissenschaft hat so vollständig gesiegt, dass sich sogar unsere Vorstellung von
            Religion verändert hat. Wir bringen Religionen nicht mehr mit Landwirtschaft und Medizin
            in Verbindung. Selbst Glaubenseiferer leiden heute unter kollektiver Amnesie und vergessen
            lieber, dass traditionelle Religionen je Anspruch auf diese Bereiche erhoben. «Was
            soll schon sein, wenn wir uns den Ingenieuren und Ärzten zuwenden?», sagen die Fanatiker.
            «Das beweist gar nichts. Was hat Religion überhaupt mit Landwirtschaft oder Medizin
            zu tun?»
         


    Offen gesagt haben traditionelle Religionen vor allem deshalb so sehr an Boden verloren,
            weil sie in Sachen Landwirtschaft oder Gesundheitsversorgung schlicht nicht besonders
            gut waren. Die Expertise von Priestern und Gurus hat nie wirklich für Regen oder Heilung
            gesorgt, sie hat weder Prophezeiungen noch Zauber bewirkt. Vielmehr handelte es sich
            stets um Interpretation. Ein Priester ist nicht jemand, der weiß, wie man den Regentanz
            aufführt und der Dürre ein Ende macht. Ein Priester ist jemand, der weiß, wie man
            begründet, warum der Regentanz erfolglos blieb und warum wir weiter an unseren Gott
            glauben müssen, obwohl er gegenüber all unseren Gebeten taub zu sein scheint.
         


    Doch es ist gerade ihre große interpretatorische Begabung, die Religionsführer benachteiligt,
            wenn sie mit Wissenschaftlern konkurrieren. Auch Wissenschaftler wissen, wie man fünf
            gerade sein lässt und Beweise zurechtbiegt, aber letztlich ist das Markenzeichen der
            Wissenschaft die Bereitschaft, Misserfolge einzugestehen und einen anderen Kurs einzuschlagen.
            Aus diesem Grund lernen Wissenschaftler nach und nach, wie man bessere Getreidesorten
            anbaut und bessere Medikamente herstellt, während Priester und Gurus lediglich lernen,
            wie man bessere Ausflüchte findet. Über die Jahrhunderte haben selbst die wahren Gläubigen
            diesen Unterschied bemerkt, weshalb die religiöse Autorität auf immer mehr technischen
            Feldern schwand. Das ist auch der Grund, warum die gesamte Welt zunehmend zu einer
            einzigen Zivilisation wurde. Wenn Dinge wirklich funktionieren, übernimmt sie jeder.
         


    

      Politische Probleme: muslimische Ökonomie
            


    


    Während die Wissenschaft uns mit eindeutigen Antworten auf technische Fragen, etwa
            wie man Masern heilt, versorgt, herrschen in politischen Fragen beträchtliche Meinungsverschiedenheiten
            unter Wissenschaftlern. Fast alle Experten stimmen darin überein, dass der Klimawandel
            eine Tatsache ist, doch in der Frage, wie man ökonomisch am besten auf diese Bedrohung
            reagiert, herrscht kein Konsens. Das bedeutet freilich nicht, dass traditionelle Religionen
            uns bei der Lösung dieses Problems helfen könnten. Uralte Schriften sind nun einmal
            keine brauchbare Anleitung für die moderne Ökonomie, und die zentralen Konfliktlinien -
            beispielsweise zwischen Kapitalisten und Sozialisten - entsprechen nicht den Spaltungen
            zwischen traditionellen Religionen.
         


    Sicher, in Ländern wie Israel und Iran haben Rabbiner und Ajatollahs ein gehöriges
            Wörtchen mitzureden bei der staatlichen Wirtschaftspolitik, und selbst in stärker
            säkularen Ländern wie den Vereinigten Staaten und Brasilien beeinflussen religiöse
            Führer die öffentliche Meinung in Fragen, die von der Besteuerung bis zur Umweltgesetzgebung
            reichen. Bei näherer Betrachtung zeigt sich jedoch, dass in den meisten dieser Fälle
            traditionelle Religionen gegenüber modernen wissenschaftlichen Theorien nur die zweite
            Geige spielen. Wenn Ajatollah Khamenei eine für die iranische Volkswirtschaft wichtige
            Entscheidung treffen muss, findet er die nötige Antwort nun einmal nicht im Koran,
            weil die Araber des 7. Jahrhunderts kaum etwas von den Problemen und Möglichkeiten
            moderner Industrieökonomien und globaler Finanzmärkte wussten. Und so müssen er oder
            seine Berater sich Karl Marx, Milton Friedman, Friedrich Hayek und der modernen Wirtschaftswissenschaft
            zuwenden, wenn sie Antworten bekommen wollen. Wenn also Khamenei sich dazu entschlossen
            hat, die Zinsen zu erhöhen, die Steuern zu senken, staatliche Monopole zu privatisieren
            oder ein internationales Handelsabkommen zu unterzeichnen, kann er anschließend sein
            religiöses Wissen und seine Glaubensautorität nutzen, um die wissenschaftliche Antwort
            in das Gewand dieses oder jenes Koranverses zu kleiden und sie den Massen als den
            Willen Allahs zu präsentieren. Doch das Gewand spielt so gut wie keine Rolle. Vergleicht
            man die Wirtschaftspolitik des schiitischen Iran, des sunnitischen Saudi-Arabien,
            des jüdischen Israel, des hinduistischen Indien und des christlichen Amerika, so lassen
            sich keine großen Unterschiede feststellen.
         


    Im 19. und 20. Jahrhundert wetterten muslimische, jüdische, hinduistische und christliche
            Denker gegen den modernen Materialismus, gegen den seelenlosen Kapitalismus und gegen
            die Exzesse des Beamtenstaates. Sie versprachen, wenn sie nur die Möglichkeit dazu
            hätten, würden sie all die Krankheiten der Moderne heilen und ein völlig anderes sozioökonomisches
            System errichten, das auf den ewigen spirituellen Werten ihres Glaubens basiert. Nun,
            sie hatten durchaus ein paar Chancen, und die einzig bemerkenswerte Veränderung, die
            sie am Gebäude der modernen Ökonomien vorgenommen haben, sind ein neuer Anstrich und
            ein Halbmond, ein Kreuz, ein Davidstern oder ein Om auf dem Dach.
         


    Ähnlich wie beim Regenmachen ist es auch in ökonomischen Fragen: Religionsgelehrte
            sind erprobte Experten darin, Texte neu zu interpretieren, und genau das ist es, was
            die Religion in diesem Bereich irrelevant macht. Ganz gleich, für welche Wirtschaftspolitik
            Khamenei sich entscheidet, kann er sie stets mit dem Koran in Einklang bringen. Damit
            wird der Koran von einer Quelle wahren Wissens zu einer Quelle bloßer Autorität degradiert.
            Steht man vor einem schwierigen ökonomischen Dilemma, vertieft man sich am besten
            in Marx und Hayek, sie helfen einem, das Wirtschaftssystem besser zu verstehen, Dinge
            aus einer ganz neuen Perspektive zu betrachten und über potenzielle Lösungen nachzudenken.
            Nachdem man eine Antwort formuliert hat, wendet man sich dem Koran zu und studiert
            ihn eingehend auf der Suche nach irgendeiner Sure, die, wenn man sie nur fantasievoll
            genug interpretiert, die Lösung, die man von Hayek oder Marx hat, legitimieren kann.
            Ganz gleich, welche Lösung man dort gefunden hat - als guter Korangelehrter wird man
            immer in der Lage sein, sie zu rechtfertigen.
         


    Das Gleiche gilt für das Christentum. Ein Christ kann ebenso gut Kapitalist oder Sozialist
            sein, und auch wenn ein paar Dinge, die Jesus sagte, reichlich unverblümt nach Kommunismus
            klingen, lasen gute amerikanische Kapitalisten während des Kalten Krieges weiterhin
            die Bergpredigt, ohne davon Notiz zu nehmen. So etwas wie eine «christliche Ökonomie»,
            eine «muslimische Ökonomie» oder eine «hinduistische Ökonomie» gibt es schlicht nicht.
         


    Nun sind in der Bibel, im Koran oder in den Veden natürlich durchaus ökonomische Ideen
            zu finden - nur sind diese nicht auf dem neuesten Stand. Mahatma Gandhis Interpretation
            der Veden veranlasste ihn dazu, sich ein unabhängiges Indien als Ansammlung autarker
            Agrargemeinschaften vorzustellen, die jeweils ihre eigenen Khadistoffe herstellen,
            wenig exportieren und noch weniger importieren. Die berühmtesten Fotos von Gandhi
            zeigen ihn, wie er eigenhändig Baumwolle spinnt, und er machte das einfache Spinnrad
            zum Symbol der nationalistischen Bewegung Indiens.[] Doch diese arkadische Vision war schlicht nicht mit den Realitäten der modernen
            Ökonomie zu vereinbaren, und so ist nicht viel davon geblieben außer Gandhis strahlendem
            Antlitz auf Milliarden von Rupienscheinen.
         


    Moderne Wirtschaftstheorien besitzen heute so viel mehr Relevanz als traditionelle
            Dogmen, dass man inzwischen selbst offenkundig religiöse Konflikte ökonomisch interpretiert,
            während niemand auf die umgekehrte Idee käme. So behaupten beispielsweise manche,
            die Unruhen in Nordirland zwischen Katholiken und Protestanten seien überwiegend durch
            Klassenkonflikte befeuert worden. Aufgrund verschiedener historischer Umstände waren
            die oberen Schichten in Nordirland überwiegend protestantisch, die unteren Klassen
            überwiegend katholisch. Was auf den ersten Blick wie ein theologischer Konflikt über
            das Wesen Christi erschien, erwies sich in Wirklichkeit als typischer Kampf zwischen
            Besitzenden und Habenichtsen. Hingegen würde kaum jemand behaupten, die Konflikte
            zwischen kommunistischen Guerillakämpfern und kapitalistischen Großgrundbesitzern
            in Südamerika in den 1970er Jahren seien in Wirklichkeit nur ein Deckmantel für weit
            tiefer reichende Meinungsverschiedenheiten in christlicher Theologie.
         


    Wie also wäre es, wenn Religionen sich den großen Fragen des 21. Jahrhunderts stellen
            müssten? Nehmen wir beispielsweise die Frage, ob man künstlicher Intelligenz erlaubt,
            Entscheidungen über das Leben von Menschen zu treffen - etwa für jemanden zu entscheiden,
            was er studiert, wo er arbeitet und wen er heiratet. Wie sieht die muslimische Haltung
            zu dieser Frage aus? Wie die jüdische? Es gibt hier keine «muslimische» oder «jüdische»
            Position. Die Menschheit ist wohl in zwei große Lager geteilt - diejenigen, die dafür
            sind, künstlicher Intelligenz ein hohes Maß an Macht zuzugestehen, und diejenigen,
            die dagegen sind. Muslime und Juden findet man vermutlich in beiden Lagern, und sie
            rechtfertigen die Haltung, die sie vertreten, jeweils durch fantasievolle Interpretationen
            des Koran und des Talmud.
         


    Natürlich könnten Glaubensgruppen in bestimmten Fragen eine härtere Haltung vertreten
            und daraus angeblich heilige und ewige Glaubenssätze machen. In den 1970er Jahren
            erfanden Theologen in Lateinamerika die Befreiungstheologie, in der Jesus ein bisschen
            wie Che Guevara wirkte. Ähnlich lässt sich Jesus leicht für die Diskussion um den
            Klimawandel in Stellung bringen, was zur Folge hat, dass aktuelle politische Positionen
            wie ewige Glaubensprinzipien wirken.
         


    Was das bedeutet, lässt sich bereits beobachten. In den eifernd-geifernden Predigten
            mancher evangelikaler Pastoren in den USA ist vom Widerstand gegen Umweltgesetze die Rede, während Papst Franziskus im Namen
            Jesu Christi gegen den Klimawandel mobil macht (wie sich seiner zweiten Enzyklika
            Laudato si’ entnehmen lässt).[] Insofern wird im Jahr 2070 der Hauptunterschied in Umweltfragen vielleicht nur darin
            bestehen, ob man evangelikaler oder katholischer Christ ist. Selbstverständlich werden
            Evangelikale gegen jede Einschränkung der CO2-Emissionen sein, während Katholiken der Überzeugung sein werden, dass schon Jesus
            den Umweltschutz gepredigt hat.
         


    Diesen Unterschied wird man sogar an ihren Autos ablesen können. Evangelikale werden
            riesige, spritfressende SUVs fahren, während gläubige Katholiken in smarten Elektroautos herumkurven werden,
            auf deren Heck ein Aufkleber prangt: «Verbrennt den Planeten - und schmort in der
            Hölle!» Doch auch wenn die Kontrahenten zum Beleg für ihre Haltung verschiedene Bibelstellen
            zitieren, wird die wahre Quelle ihrer Meinungsdifferenzen in modernen wissenschaftlichen
            Theorien und politischen Bewegungen zu finden sein, nicht in der Bibel. So gesehen
            hat Religion nicht wirklich viel zu den großen politischen Debatten unserer Zeit beizutragen.
            Wie schon Karl Marx befand, ist sie nichts weiter als Fassade.
         


    

      Identitätsprobleme: die Linien im Sand
            


    


    Doch Marx hat übertrieben, als er die Religion als bloßen Überbau abtat, der die mächtigen
            technologischen und wirtschaftlichen Kräfte verdecke. Selbst wenn der Islam, der Hinduismus
            oder das Christentum farbenfrohe Verzierungen auf einem modernen Wirtschaftsgebäude
            sein mögen, so identifizieren sich die Menschen oft mit dem Dekor, und die Identitäten
            der Menschen sind ein wichtiger historischer Faktor. Menschliche Macht hängt von massenhafter
            Kooperation ab, massenhafte Kooperation hängt von der Herstellung massenhafter Identitäten
            ab - und alle Massenidentitäten beruhen auf fiktionalen Geschichten, nicht auf wissenschaftlichen
            Fakten oder gar auf wirtschaftlichen Notwendigkeiten. Im 21. Jahrhundert fußt die
            Unterteilung der Menschen in Juden und Muslime oder in Russen und Polen noch immer
            auf religiösen Mythen. Versuche der Nationalsozialisten und der Kommunisten, menschliche
            Identitäten der Rasse und der Klasse wissenschaftlich festzulegen, erwiesen sich als
            gefährliche Pseudowissenschaft, und seither waren Wissenschaftler extrem zurückhaltend,
            wenn es darum ging, irgendwelche «natürlichen» Identitäten für Menschen zu definieren.
         


    Und so werden Religionen im 21. Jahrhundert keinen Regen bringen, keine Krankheiten
            heilen, keine Bomben bauen - aber sie werden weiter darüber bestimmen, wer «wir» sind
            und wer «sie» sind, wen wir heilen und wen wir bombardieren sollen. Wie schon erwähnt,
            bestehen in praktischer Hinsicht überraschend wenig Unterschiede zwischen dem schiitischen
            Iran, dem sunnitischen Saudi-Arabien und dem jüdischen Israel. Sie alle sind bürokratische
            Nationalstaaten, sie alle betreiben eine mehr oder weniger kapitalistische Politik,
            sie alle impfen ihre Kinder gegen Polio, und sie alle setzen beim Bombenbau auf Chemiker
            und Physiker. Es gibt keine schiitische Bürokratie, keinen sunnitischen Kapitalismus,
            keine jüdische Physik. Wie also sorgt man dafür, dass Menschen sich als etwas Besonderes
            fühlen, dass sie dem einen Menschenstamm loyal ergeben sind und dem anderen feindselig
            gegenüberstehen?
         


    Um feste Linien in den Treibsand der Menschheit zu ziehen, bedienen sich die Religionen
            verschiedener Riten, Rituale und Zeremonien. Schiiten, Sunniten und orthodoxe Juden
            tragen unterschiedliche Kleidung, sprechen unterschiedliche Gebete und beachten unterschiedliche
            Tabus. Diese unterschiedlichen Glaubenstraditionen erfüllen das Alltagsleben oft mit
            Schönheit und regen die Menschen dazu an, sich freundlicher und wohltätiger zu verhalten.
            Fünfmal am Tag erhebt sich die klingende Stimme des Muezzins über dem Lärm der Basare,
            der Büros und der Fabriken und ruft die Muslime dazu auf, eine Pause einzulegen inmitten
            des geschäftigen Treibens weltlicher Aktivitäten und sich mit einer ewigen Wahrheit
            zu verbinden. Ihre hinduistischen Nachbarn streben mithilfe ihrer täglichen Pujas
            und des Mantra-Rezitierens nach dem gleichen Ziel. Jede Woche versammeln sich jüdische
            Familien am Freitagabend zu einem besonderen Mahl der Freude, des Dankes und des Zusammenseins.
            Zwei Tage später, am Sonntagmorgen, erfüllen christliche Kirchenchöre das Leben von
            Millionen mit Hoffnung und tragen dazu bei, gemeinschaftliche Bande des Vertrauens
            und der Zuneigung zu entwickeln.
         


    Andere Glaubenstraditionen hingegen erfüllen die Welt mit jeder Menge Hässlichkeit
            und sorgen dafür, dass sich Menschen gemein und grausam benehmen. So lässt sich beispielsweise
            kaum etwas zugunsten einer religiös motivierten Frauenfeindlichkeit oder der Diskriminierung
            einzelner Kasten sagen. Doch ob schön oder hässlich, all diese Glaubenstraditionen
            vereinen bestimmte Menschen, während sie sie gleichzeitig von ihren Nachbarn unterscheiden.
            Von außen betrachtet wirken die Glaubenstraditionen, die Menschen spalten, oftmals
            nichtig, und Freud machte sich über die Besessenheit, die Menschen in solchen Dingen
            an den Tag legen, lustig, indem er sie als den «Narzissmus der kleinen Differenzen»
            bezeichnete.[] Doch in der Geschichte und in der Politik können kleine Unterschiede große Wirkung
            haben. Und so ist es, wenn man schwul oder lesbisch ist, im Wortsinne eine Frage von
            Leben und Tod, ob man in Israel, im Iran oder in Saudi-Arabien lebt. In Israel stehen
            LGBTs unter dem Schutz des Gesetzes, und es gibt sogar einige Rabbiner, die der Ehe zweier
            Frauen ihren Segen erteilen würden. Im Iran werden Schwule und Lesben systematisch
            verfolgt und mitunter sogar hingerichtet. In Saudi-Arabien durfte eine Lesbe bis 2018
            nicht einmal Auto fahren - nicht etwa weil sie lesbisch, sondern weil sie eine Frau
            war.
         


    Das vielleicht beste Beispiel für die weiter bestehende Macht und Bedeutung traditioneller
            Religionen in der modernen Welt stammt aus Japan. 1853 zwang eine amerikanische Flotte
            das Land, sich der modernen Welt zu öffnen. Im Gefolge setzte der japanische Staat
            einen rasanten und extrem erfolgreichen Modernisierungsprozess in Gang. Binnen weniger
            Jahrzehnte wurde Japan zu einem mächtigen Beamtenstaat, der auf Wissenschaft, Kapitalismus
            und die neueste Militärtechnologie setzte, um China und Russland zu besiegen, Taiwan
            und Korea zu besetzen und schließlich die amerikanische Flotte bei Pearl Harbor zu
            versenken und die europäischen Imperien im Fernen Osten zu zerstören. Doch Japan kopierte
            das westliche Modell nicht blind. Es war fest entschlossen, seine besondere Identität
            zu bewahren und dafür zu sorgen, dass moderne Japaner ihrem Land treuer verbunden
            sind als der Wissenschaft, der Moderne oder irgendeiner nebulösen Weltgemeinschaft.
         


    Zu diesem Zweck machte Japan die einheimische Religion des Shintō zu einem Eckpfeiler
            japanischer Identität. In Wahrheit erfand der japanische Staat den Shintō neu. Der
            traditionelle Shintō war ein wildes Gebräu vielfältigen animistischen Glaubens an
            verschiedene Gottheiten und Geister, jedes Dorf und jeder Tempel hatte seine eigenen
            Geister und lokalen Gebräuche. Ende des 19. und Anfang des 20. Jahrhunderts schuf
            der japanische Staat eine offizielle Version des Shintō und wandte sich zugleich gegen
            zahlreiche lokale Traditionen. Dieser «Staats-Shintō» wurde mit dezidiert modernen
            Ideen der Nationalität und der Rasse vermengt, die die japanische Elite von den europäischen
            Imperialisten übernahm. Jedes Element des Buddhismus, des Konfuzianismus und des Feudalethos
            der Samurai, das die Loyalität gegenüber dem Staat weiter festigen konnte, wurde dieser
            Mischung hinzugefügt. Zu guter Letzt erhob der Staats-Shintō die Verehrung des japanischen
            Kaisers zum obersten Prinzip, er galt als unmittelbarer Abkömmling der Sonnengöttin
            Amaterasu und selbst als lebendiger Gott.[]
         


    Auf den ersten Blick wirkt dieses seltsame Gemisch aus Alt und Neu höchst unangemessen
            für einen Staat, der sich auf einem Crashkurs in Sachen Modernisierung befindet. Ein
            lebendiger Gott? Beseelte Geister? Feudalethos? Das klang eher nach einem neolithischen
            Stamm als nach einer modernen Industriemacht.
         


    Doch auf wundersame Weise funktionierte es. Die Japaner modernisierten sich in atemberaubendem
            Tempo, während sie gleichzeitig eine fanatische Loyalität gegenüber ihrem Staat entwickelten.
            Das bekannteste Symbol für den Erfolg des Staats-Shintō ist die Tatsache, dass Japan
            als erste Macht präzisionsgesteuerte Raketen entwickelte und einsetzte. Jahrzehnte
            bevor die USA die intelligente Bombe erfanden, und zu einer Zeit, da das nationalsozialistische
            Deutschland gerade damit begann, wenig intelligente V2-Raketen zu produzieren, versenkte
            Japan Dutzende alliierter Schiffe mithilfe präzisionsgesteuerter Raketen. Wir kennen
            diese Raketen als Kamikaze. Während heute in präzisionsgelenkten Waffen Computer die
            Steuerung übernehmen, waren die Kamikaze gewöhnliche Flugzeuge, beladen mit Sprengstoff
            und gesteuert von menschlichen Piloten, die zu diesen Missionen ohne Wiederkehr bereit
            waren. Diese Bereitschaft war das Produkt des todesverachtenden Opfergeistes, wie
            er vom Staats-Shintō kultiviert wurde. Kamikaze beruhte somit auf einer Mischung aus
            neuester Technologie und neuester religiöser Indoktrination.[]
         


    Ob wissentlich oder nicht, folgen zahlreiche Regierungen heute dem japanischen Vorbild.
            Sie übernehmen universelle Instrumente und Strukturen der Moderne, setzen aber gleichzeitig
            auf traditionelle Religionen, um eine besondere nationale Identität zu bewahren. Eine
            ähnliche Rolle wie der Staats-Shintō in Japan spielen in mehr oder weniger großem
            Maße das orthodoxe Christentum in Russland, der Katholizismus in Polen, der schiitische
            Islam im Iran, der Wahhabismus in Saudi-Arabien und das Judentum in Israel. Mag eine
            Religion auch noch so archaisch wirken, so lässt sie sich doch mit ein wenig Fantasie
            und Neuinterpretation fast immer mit den neuesten technischen Spielereien und den
            fortschrittlichsten modernen Institutionen vermählen.
         


    In einigen Fällen könnten Staaten sogar eine ganz neue Religion schaffen, um ihre
            besondere Identität zu unterfüttern. Das extremste Beispiel findet man heute in Japans
            ehemaliger Kolonie Nordkorea. Das nordkoreanische Regime indoktriniert seine Untertanen
            mit einer fanatischen Staatsreligion namens Juche. Sie ist eine Mischung aus Marxismus-Leninismus,
            ein paar alten koreanischen Traditionen, einem rassistischen Glauben an die einzigartige
            Reinheit der koreanischen Rasse und der Vergöttlichung von Kim Il-sungs Familie. Zwar
            behauptet niemand, die Kims seien Nachfahren einer Sonnengöttin, aber sie werden mit
            mehr Inbrunst verehrt als fast jeder Gott in der Geschichte. Weil die Kims natürlich
            wissen, wie das japanische Imperium schließlich besiegt wurde, beharrte die nordkoreanische
            Juche-Ideologie lange darauf, diesem Gemisch Atomwaffen hinzuzufügen, und stellte
            die Entwicklung solcher Waffen als heilige Pflicht dar, für die die höchsten Opfer
            zu bringen seien.[]
         


    

      Der Handlanger des Nationalismus
            


    


    Doch ganz gleich, wie sich die Technologie entwickeln wird, können wir davon ausgehen,
            dass Auseinandersetzungen um religiöse Identitäten und Rituale den Einsatz neuer Technologien
            weiterhin beeinflussen werden und dass solche Streitigkeiten auch in Zukunft über
            die Macht verfügen, die Welt in Brand zu setzen. Es könnte durchaus sein, dass neueste
            Atomraketen und Cyberbomben zum Einsatz kommen, um einen Glaubensstreit um mittelalterliche
            Texte beizulegen. Religionen, Riten und Rituale werden so lange wichtig bleiben, wie
            die Macht der Menschheit auf massenhafter Kooperation beruht und massenhafte Kooperation
            auf dem Glauben an gemeinsame Fiktionen basiert.
         


    Leider macht all das traditionelle Religionen zu einem Problem für die Menschheit,
            nicht zu einem Problemlöser. Religionen verfügen noch immer über jede Menge politische
            Macht, insofern sie nationale Identitäten zementieren und sogar den Dritten Weltkrieg
            auslösen können. Wenn es aber darum geht, die globalen Probleme des 21. Jahrhunderts
            zu lösen statt sie zu verschärfen, haben sie offenbar nicht viel zu bieten. Zwar vertreten
            viele traditionelle Religionen universelle Werte und beanspruchen kosmische Gültigkeit,
            doch gegenwärtig dienen sie hauptsächlich als Handlanger des modernen Nationalismus -
            ob in Nordkorea, Russland, Iran oder Israel. Sie erschweren es deshalb, nationale
            Unterschiede zu überwinden und eine globale Lösung für die Gefahren des Atomkriegs,
            des ökologischen Zusammenbruchs und der technologischen Disruption zu finden.
         


    Wenn es also um den Umgang mit dem Klimawandel oder die Verbreitung von Atomwaffen
            geht, drängen schiitische Kleriker die Iraner dazu, diese Probleme aus einer verengten
            iranischen Perspektive zu sehen, jüdische Rabbiner machen den Israelis weiß, sie sollten
            sich hauptsächlich um das kümmern, was gut für Israel ist, und orthodoxe Priester
            fordern die Russen auf, zuallererst russische Interessen im Sinn zu haben. Schließlich
            sind wir Gottes auserwählte Nation, und so wird das, was für unsere Nation gut ist,
            auch Gott gefallen. Zweifellos gibt es Religionsgelehrte, die nationalistische Exzesse
            ablehnen und deutlich universellere Ansichten vertreten. Leider verfügen diese Gelehrten
            heute über nicht besonders viel politische Macht.
         


    Wir sitzen also ziemlich in der Klemme. Die Menschheit bildet heute eine einzige Zivilisation,
            und Probleme wie der Atomkrieg, der ökologische Kollaps und die technologische Disruption
            lassen sich nur auf globaler Ebene lösen. Andererseits spalten Nationalismus und Religion
            unsere menschliche Zivilisation noch immer in verschiedene und oftmals feindselige
            Lager. Dieser Zusammenprall von globalen Problemen und lokalen Identitäten zeigt sich
            besonders deutlich an der Krise, die heute das größte multikulturelle Experiment auf
            der Welt befallen hat - die Europäische Union. Die EU, die auf dem Versprechen universeller freiheitlicher Werte beruht, befindet sich
            aufgrund von Schwierigkeiten bei Integration und Immigration am Rande der Auflösung.
         


  




  

    

      9


      Zuwanderung
            


      Manche Kulturen sind womöglich besser als andere


    


    Zwar hat die Globalisierung die kulturellen Unterschiede auf unserem Planeten enorm
            reduziert, gleichzeitig hat sie es jedoch deutlich leichter gemacht, Fremden zu begegnen
            und sich über deren Eigenheiten aufzuregen. Der Unterschied zwischen dem angelsächsischen
            England und dem indischen Pala-Reich war weit größer als der Unterschied zwischen
            dem modernen Großbritannien und dem modernen Indien - aber zur Zeit von König Alfred
            dem Großen gab es eben auch noch keine Direktflüge zwischen Delhi und London.
         


    Da immer mehr Menschen auf der Suche nach Arbeit, Sicherheit und einer besseren Zukunft
            immer häufiger Grenzen überqueren, stellt die Notwendigkeit, sich mit Fremden auseinanderzusetzen,
            sie zu integrieren oder wieder loszuwerden, politische Systeme und kollektive Identitäten,
            die in weniger bewegten Zeiten entstanden sind, vor enorme Belastungen. Nirgends zeigt
            sich dieses Problem deutlicher als in Europa. Die Europäische Union gründete auf dem
            Versprechen, die kulturellen Unterschiede zwischen Franzosen, Deutschen, Spaniern
            und Griechen zu überwinden. Sie könnte zusammenbrechen, wenn sie nicht in der Lage
            ist, die kulturellen Unterschiede zwischen Europäern und Migranten aus Afrika und
            dem Nahen Osten unter Kontrolle zu halten. Ironischerweise ist es gerade Europas enormer
            Erfolg beim Aufbau eines prosperierenden multikulturellen Systems, der so viele Migranten
            anzieht. Syrer wollen nach Deutschland und nicht nach Saudi-Arabien, in den Iran,
            nach Russland oder Japan, nicht weil Deutschland näher oder reicher ist als all die
            anderen potenziellen Ziele - sondern weil Deutschland eine deutlich bessere Bilanz
            bei der Aufnahme und der Integration von Zuwanderern aufzuweisen hat.
         


    Die zunehmende Welle von Flüchtlingen und Zuwanderern sorgt bei den Europäern für
            höchst gemischte Reaktionen und hat erbitterte Diskussionen über Europas Identität
            und Zukunft ausgelöst. Einige Europäer fordern, Europa solle seine Pforten schließen:
            Verraten sie damit die multikulturellen und toleranten Ideale Europas, oder fordern
            sie einfach nur vernünftige Schritte, um eine Katastrophe zu verhindern? Andere verlangen,
            die Tore noch weiter zu öffnen: Glauben sie an die zentralen Werte Europas, oder machen
            sie sich schuldig, das europäische Projekt mit unmöglichen Erwartungen zu befrachten?
            Diese Diskussion über Zuwanderung verkommt leider oft zu einem gegenseitigen Sichanbrüllen,
            bei dem keine Seite der anderen zuhört. Um für ein wenig Klarheit zu sorgen, wäre
            es deshalb vielleicht hilfreich, Zuwanderung als einen Deal mit drei Grundbedingungen
            oder Klauseln zu betrachten:
         


    Klausel 1: Das Gastland nimmt Zuwanderer auf.
         


    Klausel 2: Im Gegenzug müssen die Immigranten die zentralen Normen und Werte des Gastlandes
            übernehmen, selbst wenn das bedeutet, ein paar ihrer traditionellen Normen und Werte
            aufzugeben.
         


    Klausel 3: Wenn sich die Zuwanderer ausreichend integrieren, werden sie mit der Zeit gleichberechtigte
            und vollwertige Angehörige des Gastlandes. «Sie» werden «wir».
         


    Diese drei Bestimmungen führen zu drei unterschiedlichen Debatten darüber, was die
            jeweiligen Klauseln genau bedeuten. Eine vierte Diskussion betrifft die Erfüllung
            dieser Bestimmungen. Wenn Menschen über Zuwanderung streiten, vermengen sie oft die
            vier Diskussionen, sodass niemand versteht, worum es bei dem Streit wirklich geht.
            Wir sollten deshalb diese Debatten am besten jeweils getrennt betrachten.
         


    Debatte 1: Die erste Klausel des Zuwanderungsdeals besagt schlicht, dass das Gastland Immigranten
            aufnimmt. Aber sollte man das als Pflicht oder als einen Gefallen betrachten? Ist
            das Gastland verpflichtet, seine Türen für alle zu öffnen, oder hat es das Recht,
            sich die Zuwanderer auszusuchen oder der Immigration sogar ganz Einhalt zu gebieten?
            Zuwanderungsbefürworter glauben offenbar, Länder hätten eine moralische Pflicht, nicht
            nur Flüchtlinge aufzunehmen, sondern auch Menschen aus armen Ländern, die Arbeit und
            eine bessere Zukunft suchen. Insbesondere in einer globalisierten Welt haben Menschen
            moralische Verpflichtungen gegenüber allen anderen Menschen, und diejenigen, die sich
            vor diesen Verpflichtungen drücken, sind Egoisten oder gar Rassisten. Überdies betonen
            zahlreiche Zuwanderungsbefürworter, es sei unmöglich, Zuwanderung völlig zu stoppen,
            und ganz gleich wie viele Mauern und Zäune wir auch bauen, würden verzweifelte Menschen
            immer irgendwie einen Weg finden, sie zu überwinden. Insofern sei es besser, Zuwanderung
            zu legalisieren und offen damit umzugehen, statt eine riesige Schattenwelt des Menschenhandels,
            der illegalen Arbeitskräfte und der Kinder ohne Papiere zu schaffen.
         


    Zuwanderungsgegner erwidern, wenn man nur ausreichend Gewalt anwende, könne man die
            Zuwanderung vollständig stoppen, und abgesehen von Flüchtlingen, die vor brutaler
            Verfolgung in einem Nachbarland fliehen, sei man nicht verpflichtet, die Tore zu öffnen.
            Die Türkei mag eine moralische Pflicht haben, verzweifelte syrische Flüchtlinge ins
            Land zu lassen. Aber wenn diese Flüchtlinge anschließend nach Schweden weiter wollen,
            müssen die Schweden sie nicht aufnehmen. Wie im Falle von Migranten, die auf der Suche
            nach Arbeit und sozialer Sicherheit sind, bleibt es ganz dem Gastland überlassen,
            ob es sie aufnimmt oder nicht und, wenn ja, unter welchen Bedingungen das geschieht.
         


    Einwanderungsgegner betonen, eines der grundlegendsten Rechte jedes menschlichen Kollektivs
            sei es, sich gegen eine Invasion zu verteidigen, ob nun in Gestalt von fremden Truppen
            oder von Migranten. Die Schweden haben hart dafür gearbeitet und unzählige Opfer gebracht,
            um eine prosperierende freiheitliche Demokratie aufzubauen, und wenn den Syrern Gleiches
            nicht gelungen ist, dann ist das nicht die Schuld der Schweden. Wenn schwedische Wähler
            keine weiteren Zuwanderer aus Syrien mehr wollen - ganz gleich aus welchem Grund -,
            so ist es ihr gutes Recht, ihnen die Einreise zu verweigern. Und wenn sie bestimmte
            Zuwanderer aufnehmen, so sollte absolut klar sein, dass das eine Gunst ist, die Schweden
            gewährt, und nicht eine Verpflichtung, die es erfüllt. Das heißt: Zuwanderer, die
            nach Schweden dürfen, sollten extrem dankbar sein für das, was sie bekommen, statt
            gleich mit einer Liste von Forderungen anzukommen, so als würde ihnen das Land gehören.
         


    Überdies, so die Zuwanderungsgegner, kann sich jedes Land seine Zuwanderungspolitik
            selbst aussuchen, es darf Zuwanderer nicht nur auf ihr Vorstrafenregister oder ihre
            beruflichen Talente hin überprüfen, sondern auch mit Blick auf Dinge wie ihre Religion.
            Wenn ein Staat wie Israel nur Juden ins Land lässt und ein Land wie Polen sich bereit
            erklärt, Flüchtlinge aus dem Nahen Osten nur dann aufzunehmen, wenn es sich um Christen
            handelt, so mag das verabscheuungswürdig erscheinen, aber es gehört zu den Rechten
            der israelischen oder polnischen Wähler.
         


    Noch komplizierter wird die Sache dadurch, dass Menschen in vielen Fällen alles gleichzeitig
            haben wollen. Zahlreiche Länder drücken bei der illegalen Zuwanderung ein Auge zu
            oder nehmen sogar temporär Migranten auf, weil sie von der Energie, den Talenten und
            der billigen Arbeitskraft der Ausländer profitieren wollen. Dann aber weigern sich
            diese Länder, den Status dieser Menschen zu legalisieren, und sagen, sie wollten keine
            Zuwanderung. Auf lange Sicht könnte das zu hierarchischen Gesellschaften führen, in
            denen eine Oberschicht vollwertiger Staatsbürger eine Unterschicht rechtloser Ausländer
            ausbeutet, wie das heute schon in Katar und verschiedenen anderen Golfstaaten der
            Fall ist.
         


    Solange diese Diskussion nicht beigelegt ist, ist es ausgesprochen schwer, alle sich
            anschließenden Fragen über Zuwanderung zu beantworten. Da Immigrationsbefürworter
            glauben, Menschen hätten ein Recht, in ein anderes Land zu emigrieren, wenn sie das
            wollen, und Gastländer hätten eine Pflicht, sie aufzunehmen, reagieren sie mit moralischer
            Empörung, wenn das Zuwanderungsrecht von Menschen eingeschränkt wird und wenn Länder
            ihre Pflicht zur Aufnahme nicht erfüllen. Immigrationsgegner sind erstaunt und empört
            ob solcher Ansichten. Sie betrachten Immigration als ein Privileg und Integration
            als einen Gefallen. Warum sollte man Menschen vorwerfen, Rassisten oder Faschisten
            zu sein, nur weil sie anderen den Zutritt zum eigenen Land verweigern?
         


    Doch selbst wenn die Aufnahme von Immigranten einen Gefallen und keine Pflicht darstellt,
            übernimmt das Gastland, wenn die Zuwanderer sich niedergelassen haben, nach und nach
            zahlreiche Pflichten gegenüber ihnen und ihren Nachkommen. Insofern kann man den Antisemitismus
            in den USA heute nicht damit rechtfertigen, dass man behauptet: «Wir haben deiner Urgroßmutter
            einen Gefallen getan, indem wir sie 1910 ins Land ließen, deswegen dürfen wir dich
            jetzt so behandeln, wie wir wollen.»
         


    Debatte 2: Die zweite Klausel des Zuwanderungsdeals besagt, dass Immigranten, die ins Land dürfen,
            die Pflicht haben, sich in die lokale Kultur zu integrieren. Aber wie weit sollte
            diese Integration gehen? Wenn Zuwanderer aus einer patriarchalen Gesellschaft in eine
            liberale Gesellschaft kommen, müssen sie dann Feministen oder Feministinnen werden?
            Wenn sie aus einer tiefreligiösen Gesellschaft kommen, müssen sie dann ein säkulares
            Weltbild übernehmen? Sollten sie ihre traditionellen Kleidersitten und Nahrungstabus
            aufgeben? Zuwanderungsgegner neigen dazu, die Integrationslatte hoch zu legen, während
            Zuwanderungsbefürworter sie deutlich niedriger ansetzen.
         


    Zuwanderungsbefürworter behaupten, Europa selbst sei extrem vielfältig, und die einheimische
            Bevölkerung weise ein breites Spektrum an Meinungen, Gewohnheiten und Werten auf.
            Gerade das mache Europa so lebendig und stark. Warum sollte man Zuwanderer zwingen,
            sich irgendeine imaginäre europäische Identität zu eigen zu machen, der kaum ein Europäer
            tatsächlich entspricht? Wollen Sie muslimische Zuwanderer in Großbritannien dazu zwingen,
            Christen zu werden, obwohl viele britische Bürger kaum mehr in die Kirche gehen? Wollen
            Sie verlangen, dass Zuwanderer aus dem Punjab ihre Currys und ihre Masalas aufgeben
            und stattdessen Fish & Chips und Yorkshire Pudding essen? Wenn Europa wirklich so
            etwas wie zentrale Werte hat, dann sind dies die liberalen Werte der Toleranz und
            der Freiheit. Sie implizieren, dass Europäer auch Toleranz gegenüber Zuwanderern zeigen
            und ihnen so viel Freiheit wie möglich lassen sollten, ihre eigenen Traditionen zu
            pflegen, vorausgesetzt, diese schränken die Freiheiten und Rechte anderer Menschen
            nicht ein.
         


    Zuwanderungsgegner sind ebenfalls der Ansicht, dass Toleranz und Freiheit die wichtigsten
            europäischen Werte sind, und werfen zahlreichen Zuwanderergruppen - insbesondere aus
            muslimischen Ländern - Intoleranz, Frauenfeindlichkeit, Homophobie und Antisemitismus
            vor. Gerade weil Europa die Toleranz hochhält, kann es nicht zu viele intolerante
            Menschen hereinlassen. Zwar kann eine tolerante Gesellschaft mit kleinen illiberalen
            Minderheiten fertig werden, doch wenn die Zahl solcher Extremisten eine bestimmte
            Schwelle überschreitet, verändert sich eine Gesellschaft von Grund auf. Wenn Europa
            zu viele Immigranten aus dem Nahen Osten aufnimmt, wird es am Ende aussehen wie der
            Nahe Osten.
         


    Andere Immigrationsgegner gehen noch weiter. Sie verweisen darauf, dass eine nationale
            Gemeinschaft weitaus mehr ist als nur eine Ansammlung von Menschen, die sich gegenseitig
            tolerieren. Deshalb reicht es nicht, dass Zuwanderer sich an europäische Toleranzstandards
            halten. Sie müssen auch viele der spezifischen Merkmale britischer, deutscher oder
            schwedischer Kultur übernehmen, wie auch immer diese konkret aussehen. Wenn man sie
            ins Land lässt, nimmt die lokale Kultur ein enormes Risiko und enorme Kosten auf sich.
            Es gibt keinen Grund, dass sie sich auch noch selbst zerstören sollte. Sie offeriert
            letztendlich vollständige Gleichheit, kann also auch vollständige Assimilation verlangen.
            Wenn die Zuwanderer mit bestimmten Eigenheiten der britischen, deutschen oder schwedischen
            Kultur ein Problem haben, dann sollen sie bitte anderswohin gehen.
         


    Im Kern geht es bei dieser Debatte um unterschiedliche Ansichten über die Intoleranz
            von Zuwanderern und die Identität Europas. Wenn Zuwanderer sich tatsächlich unverbesserlicher
            Intoleranz schuldig machen, werden viele liberale Europäer, die gegenwärtig Zuwanderung
            noch befürworten, früher oder später dazu übergehen, sich ihr erbittert zu widersetzen.
            Wenn sich umgekehrt die meisten Zuwanderer in ihrer Haltung zu Religion, Geschlecht
            und Politik als liberal und aufgeschlossen erweisen, wird dies den Zuwanderungsgegnern
            einige ihrer wichtigsten Argumente aus der Hand nehmen.
         


    Offen bleibt dabei aber immer noch die Frage spezifischer nationaler Identitäten in
            Europa. Toleranz ist ein universeller Wert. Gibt es besondere französische Normen
            und Werte, die jeder, der nach Frankreich kommt, übernehmen sollte, und gibt es einzigartige
            dänische Normen und Werte, die Zuwanderer in Dänemark übernehmen müssen? Solange Europäer
            in dieser Frage unversöhnlich gespalten sind, können sie keine eindeutige Zuwanderungspolitik
            betreiben. Umgekehrt sollten 500 Millionen Europäer, sobald sie wissen, wer sie sind,
            keine Schwierigkeiten damit haben, ein paar Millionen Flüchtlinge aufzunehmen - oder
            sie abzuweisen.
         


    Debatte 3: Die dritte Klausel des Zuwanderungsdeals besagt, dass das Gastland die Pflicht hat,
            Zuwanderer, die sich tatsächlich und aufrichtig um Integration bemühen - und insbesondere
            darum, den Wert der Toleranz zu übernehmen -, als Bürger erster Klasse zu behandeln.
            Aber wie viel Zeit muss genau vergehen, bevor die Zuwanderer vollwertige Mitglieder
            der Gesellschaft werden dürfen? Sollten sich Zuwanderer der ersten Generation aus
            Algerien beleidigt fühlen, wenn sie nach 20 Jahren im Land noch immer nicht als vollwertige
            Franzosen gelten? Und wie sieht es mit den Zuwanderern der dritten Generation aus,
            deren Großeltern in den 1970er Jahren nach Frankreich kamen?
         


    Zuwanderungsbefürworter verlangen eine rasche Aufnahme, während Zuwanderungsgegner
            eine viel längere Probezeit fordern. Wenn Immigranten der dritten Generation nicht
            als gleichberechtigte Bürger betrachtet und behandelt werden, so bedeutet das aus
            Sicht der Zuwanderungsbefürworter, dass das Gastland seinen Verpflichtungen nicht
            nachkommt, und wenn das zu Spannungen, Feindseligkeit und sogar Gewalt führen sollte,
            so kann das Gastland dafür niemand anderen als seine eigene Bigotterie verantwortlich
            machen. Für Zuwanderungsgegner sind diese übersteigerten Erwartungen ein zentraler
            Teil des Problems. Zuwanderer sollten geduldig sein. Wenn deine Großeltern vor gerade
            einmal 40 Jahren hier ankamen und du nun auf den Straßen randalierst, weil du glaubst,
            du würdest nicht als Einheimischer behandelt werden, dann hast du die Prüfung nicht
            bestanden.
         


    Im Kern geht es bei dieser Debatte um die Diskrepanz zwischen persönlichem und kollektivem
            Zeitmaßstab. Aus Sicht menschlicher Kollektive sind 40 Jahre eine kurze Zeit. Man
            kann kaum erwarten, dass eine Gesellschaft ausländische Gruppen binnen weniger Jahrzehnte
            vollständig integriert. In der Vergangenheit brauchten Zivilisationen, die Fremde
            aufnahmen und sie zu gleichberechtigten Bürgern machten - wie etwa das römische Kaiserreich,
            das muslimische Kalifat, die chinesischen Großreiche und die Vereinigten Staaten -,
            Jahrhunderte und nicht Jahrzehnte, um diese Veränderung zu erreichen.
         


    Aus persönlicher Sicht jedoch können 40 Jahre eine Ewigkeit sein. Für eine junge Frau,
            die 20 Jahre, nachdem ihre Großeltern eingewandert sind, in Frankreich geboren wurde,
            ist die Reise von Algier nach Marseille eine alte Geschichte. Sie ist hier geboren,
            all ihre Freunde stammen von hier, sie spricht Französisch statt Arabisch, und sie
            war noch nie in Algerien. Frankreich ist die einzige Heimat, die sie kennt. Und nun
            sagen Leute zu ihr, das sei nicht ihre Heimat und sie solle dorthin zurückgehen, wo
            sie nie gelebt hat?
         


    Das ist so, als würde man den Setzling eines Eukalyptusbaums aus Australien nehmen
            und ihn in Frankreich einpflanzen. Aus ökologischer Sicht sind Eukalyptusbäume eine
            invasive Art, und es wird Generationen dauern, ehe Botaniker sie als einheimische
            europäische Pflanzen neu klassifizieren. Doch aus Sicht des einzelnen Baumes ist er
            Franzose. Wenn man ihn nicht mit französischem Wasser gießt, wird er eingehen. Wenn
            man versucht, ihn mit Stumpf und Stiel auszureißen, wird man merken, dass er seine
            Wurzeln tief in französischen Boden geschlagen hat, nicht anders als die heimischen
            Eichen und Pinien.
         


    Debatte 4: Über all diesen Meinungsverschiedenheiten mit Blick auf die genaue Definition des
            Zuwanderungsdeals steht die eigentliche Frage, ob der Deal überhaupt funktioniert.
            Kommen beide Seiten ihren Verpflichtungen nach?
         


    Zuwanderungsgegner neigen zu der Ansicht, die Zuwanderer würden Klausel Nummer 2 nicht
            erfüllen. Sie würden sich nicht aufrichtig um Integration bemühen, zu viele würden
            weiterhin intoleranten und bigotten Weltbildern anhängen. Daher habe das Gastland
            keinerlei Grund, Bestimmung Nummer 3 zu erfüllen (sie als Bürger erster Klasse zu
            behandeln), und allen Grund, Bestimmung Nummer 1 zu überdenken (sie ins Land zu lassen).
            Wenn Menschen aus einem bestimmten Kulturkreis sich durchgängig als unwillig erweisen,
            dem Zuwanderungsdeal zu entsprechen, warum sollte man dann noch mehr von ihnen ins
            Land lassen und damit für noch größere Probleme sorgen?
         


    Migrationsbefürworter erwidern darauf, es sei das Gastland, das seinen Teil der Abmachung
            nicht erfülle. Trotz der redlichen Integrationsbemühungen der überwiegenden Mehrheit
            der Zuwanderer machen die Gastgeber ihnen das Leben schwer; und schlimmer noch: diejenigen
            Zuwanderer, die sich erfolgreich integrieren, werden selbst in der zweiten und dritten
            Generation noch immer als Bürger zweiter Klasse behandelt. Natürlich ist es auch möglich,
            dass beide Seiten ihren Verpflichtungen nicht nachkommen und damit das Misstrauen
            und die Ressentiments der jeweils anderen Seite in einem immer schlimmer werdenden
            Teufelskreis befeuern.
         


    Diese vierte Debatte lässt sich nicht beilegen, bevor nicht die genaue Definition
            der drei Klauseln geklärt ist. Solange wir nicht wissen, ob Aufnahme eine Pflicht
            oder eine Gefälligkeit ist, welches Maß an Integration wir von Zuwanderern verlangen
            und wie schnell Gastländer sie als gleichberechtigte Bürger behandeln sollten - so
            lange können wir nicht beurteilen, ob die beiden Seiten ihre Verpflichtungen erfüllen.
            Ein zusätzliches Problem betrifft die Bilanzierung. Bei der Bewertung des Zuwanderungsdeals
            messen beide Seiten Verstößen deutlich mehr Gewicht zu als der Einhaltung der Bestimmungen.
            Wenn eine Million Zuwanderer gesetzestreue Bürger sind, aber 100 sich Terrorgruppen
            anschließen und im Gastland Anschläge verüben, hält sich die Gesamtheit der Zuwanderer
            dann an die Bedingungen des Deals oder verstößt sie dagegen? Wenn ein Zuwanderer der
            dritten Generation tausend Mal durch die Straßen gegangen ist, ohne belästigt zu werden,
            aber einmal irgendein Rassist ihm böse Worte nachruft, heißt das dann, dass die einheimische
            Bevölkerung Migranten akzeptiert oder ablehnt?
         


    Doch hinter all diesen Diskussionen lauert eine viel grundsätzlichere Frage, die unser
            Verständnis menschlicher Kultur betrifft. Gehen wir in die Zuwanderungsdebatte mit
            der Annahme, dass alle Kulturen grundsätzlich gleichwertig sind, oder glauben wir,
            dass manche Kulturen anderen durchaus überlegen sind? Wenn Deutsche über die Aufnahme
            von einer Million syrischen Flüchtlingen streiten, können sie dann mit irgendeinem
            Recht davon ausgehen, die deutsche Kultur sei in irgendeiner Weise besser als die
            syrische?
         


    

      Vom Rassismus zum Kulturalismus
            


    


    Vor hundert Jahren hielten es die Europäer für ganz selbstverständlich, dass einige
            Rassen - allen voran die weiße Rasse - von Natur aus anderen überlegen seien. Nach
            1945 wurden solche Ansichten zunehmend geächtet. Rassismus galt nicht nur als moralisch
            verwerflich, sondern auch als wissenschaftlich diskreditiert. Biowissenschaftler und
            insbesondere Genetiker haben sehr überzeugende wissenschaftliche Beweise vorgelegt,
            wonach die biologischen Unterschiede zwischen Europäern, Afrikanern, Chinesen und
            amerikanischen Ureinwohnern vernachlässigbar sind.
         


    Gleichzeitig jedoch haben Anthropologen, Soziologen, Historiker, Verhaltensökonomen
            und sogar Hirnforscher eine Unmenge an Daten gesammelt, die die Existenz deutlicher
            Unterschiede zwischen menschlichen Kulturen belegen. Wenn alle menschlichen Kulturen
            im Grunde gleich wären, warum bräuchten wir dann überhaupt Anthropologen und Historiker?
            Warum sollten wir Mittel dafür bereitstellen, triviale Unterschiede zu erforschen?
            Zumindest sollten wir dann damit aufhören, all diese teuren Feldforschungen im Südpazifik
            und in der Kalahariwüste zu finanzieren, und uns damit begnügen, Menschen in Oxford
            oder Boston wissenschaftlich unter die Lupe zu nehmen. Wenn kulturelle Unterschiede
            unbedeutend sind, dann sollte das, was wir über einen Harvard-Studenten herausfinden,
            für einen Jäger und Sammler aus der Kalahari genauso gelten.
         


    Bei näherer Betrachtung räumen die meisten Menschen ein, dass zwischen menschlichen
            Kulturen zumindest einige gewichtige Unterschiede bestehen, von der Sexualmoral bis
            hin zu politischen Gewohnheiten. Wie aber sollten wir mit diesen Unterschieden umgehen?
            Kulturrelativisten behaupten, diese Unterschiede implizierten keinerlei Hierarchie
            und wir sollten niemals eine Kultur über eine andere stellen. Die Menschen mögen unterschiedlich
            denken und sich unterschiedlich verhalten, aber wir sollten diese Vielfalt begrüßen
            und allen Überzeugungen und Praktiken den gleichen Wert beimessen. Leider bestehen
            solche wohlmeinenden Haltungen den Wirklichkeitstest nicht. Menschliche Vielfalt mag
            wunderbar sein, wenn es ums Kochen und um Poesie geht, aber kaum jemand würde die
            Hexenverbrennung, den Kindsmord oder die Sklaverei als faszinierende menschliche Eigenheiten
            betrachten, die man vor dem Zugriff des globalen Kapitalismus und des Coca-Kolonialismus
            schützen sollte.
         


    Oder denken wir daran, wie unterschiedliche Kulturen sich gegenüber Fremden, Zuwanderern
            und Flüchtlingen verhalten. Nicht alle Kulturen zeichnen sich durch das gleiche Maß
            an Akzeptanz aus. Die deutsche Kultur des frühen 21. Jahrhunderts ist gegenüber Fremden
            toleranter und gegenüber Zuwanderern offener als die saudische Kultur. Für einen Muslim
            ist es deutlich leichter, nach Deutschland zu gehen, als für einen Christen, nach
            Saudi-Arabien zu emigrieren. Tatsächlich ist es vermutlich sogar für einen muslimischen
            Flüchtling aus Syrien leichter, nach Deutschland als nach Saudi-Arabien zu gehen,
            und seit 2011 hat Deutschland deutlich mehr syrische Flüchtlinge aufgenommen als Saudi-Arabien.[] Ähnlich legen gewichtige Indizien nahe, dass die Kultur Kaliforniens im frühen 21. Jahrhundert
            zuwanderungsfreundlicher ist als die Kultur Japans. Wenn Sie daher der Ansicht sind,
            Toleranz gegenüber Fremden und Offenheit gegenüber Zuwanderern seien etwas Gutes,
            sollten Sie dann nicht auch zumindest in dieser Hinsicht die Meinung vertreten, dass
            die deutsche Kultur der saudischen Kultur überlegen und dass die kalifornische Kultur
            besser als die japanische Kultur ist?
         


    Selbst wenn zwei kulturelle Normen theoretisch gleichwertig sind, könnte es im praktischen
            Kontext der Zuwanderung gleichwohl gerechtfertigt sein, die Kultur des Gastlandes
            als besser zu betrachten. Normen und Werte, die in einem Land angemessen sind, funktionieren
            unter gänzlich anderen Umständen einfach nicht so gut. Schauen wir uns dafür ein konkretes
            Beispiel an. Stellen wir uns, um nicht gängigen Vorurteilen zum Opfer zu fallen, zwei
            fiktionale Länder vor: Kaltland und Warmland. Die beiden Länder weisen zahlreiche
            kulturelle Unterschiede auf, zu denen auch ihre Haltung gegenüber zwischenmenschlichen
            Beziehungen und zwischenmenschlichen Konflikten gehört. Kaltländer sind von Kindheit
            an so erzogen, dass sie, wenn sie in der Schule, bei der Arbeit oder sogar in der
            eigenen Familie mit jemandem in Konflikt geraten, diesen Konflikt am besten unterdrücken.
            Sie sollten vermeiden, laut zu schreien, wütend zu werden oder die andere Person zu
            attackieren - Wutausbrüche machen die Sache nur noch schlimmer. Es ist besser, sich
            mit den eigenen Gefühlen zu befassen, während man wartet, bis sich die Dinge ein wenig
            abgekühlt haben. Unterdessen sollte man den Kontakt mit der betreffenden Person so
            weit wie möglich einschränken, und wenn er sich nicht ganz vermeiden lässt, sollte
            man kurz angebunden, aber freundlich sein und heikle Themen nicht ansprechen.
         


    Warmländer hingegen sind von Kindheit an darauf geeicht, Konflikte zu externalisieren.
            Wenn sich jemand in einem Konflikt befindet, soll er ihn auf keinen Fall vor sich
            hin köcheln lassen und nichts unterdrücken. Nutze die erstbeste Gelegenheit, um deine
            Emotionen offen kundzutun. Es ist in Ordnung, wenn du wütend wirst, wenn du schreist
            und wenn du dem anderen auf den Kopf zu sagst, wie du dich fühlst. Das ist die einzige
            Möglichkeit, um Dinge auf ehrliche und direkte Weise gemeinsam zu bearbeiten. Ein
            Tag Herumbrüllen kann einen Konflikt lösen, der ansonsten jahrelang vor sich hin schwelt,
            und obwohl unmittelbare Konfrontation nie angenehm ist, werden sich alle Beteiligten
            danach deutlich besser fühlen.
         


    Diese beiden Methoden haben jeweils ihre Vorzüge und ihre Nachteile, und es ist schwer
            zu entscheiden, ob die eine stets besser ist als die andere. Was aber könnte passieren,
            wenn ein Warmländer nach Kaltland auswandert und einen Job in einer kaltländischen
            Firma bekommt?
         


    Jedes Mal, wenn es zu einem Konflikt mit einem Kollegen kommt, haut der Warmländer
            auf den Tisch und brüllt, so laut er kann, weil er davon ausgeht, dass er damit die
            Aufmerksamkeit auf das Problem lenkt und dafür sorgt, dass es rasch gelöst wird. Mehrere
            Jahre später wird ein höherer Posten frei. Zwar verfügt der Warmländer über alle dafür
            notwendigen Qualifikationen, doch der Chef befördert lieber einen kaltländischen Angestellten.
            Als er nach dem Grund gefragt wird, erklärt er: «Stimmt schon, der Warmländer hat
            viele Talente, aber eben auch ein ernsthaftes Problem mit zwischenmenschlichen Beziehungen.
            Er ist aufbrausend, sorgt ständig für unnötige Spannungen in seinem Umfeld und stört
            unsere Unternehmenskultur.» Das gleiche Schicksal ereilt andere warmländische Einwanderer
            in Kaltland. Die meisten von ihnen bleiben in untergeordneten Positionen oder finden
            überhaupt keinen Job, weil Personalchefs davon ausgehen, dass sie als Warmländer vermutlich
            heißblütige und problematische Angestellte sind. Da die Warmländer nie in höhere Positionen
            aufrücken, ist es schwer für sie, die Unternehmenskultur in Kaltland zu verändern.
         


    So ziemlich das Gleiche passiert Kaltländern, die nach Warmland auswandern. Ein Kaltländer,
            der in einer warmländischen Firma zu arbeiten beginnt, steht rasch in dem Ruf, hochnäsig
            oder unnahbar zu sein und kaum Freunde zu haben. Die Leute glauben, er sei unaufrichtig
            oder es fehle ihm an den grundlegenden zwischenmenschlichen Fähigkeiten. Er rückt
            nie in höhere Positionen auf und bekommt deshalb nie die Möglichkeit, die Unternehmenskultur
            zu verändern. Warmländer kommen zu dem Schluss, dass die meisten Kaltländer unfreundlich
            oder schüchtern sind, und stellen sie lieber nicht ein, wenn ein Posten Kundenkontakt
            oder enge Zusammenarbeit mit anderen Beschäftigten erfordert.
         


    Beide Fälle könnten einen rassistischen Beigeschmack haben. Doch in Wirklichkeit sind
            sie nicht rassistisch. Sie sind «kulturalistisch». Die Menschen kämpfen noch immer
            heldenhaft gegen den traditionellen Rassismus, ohne zu merken, dass sich die Front
            verschoben hat. Der traditionelle Rassismus schwindet, dafür ist die Welt heute voller
            «Kulturalisten».
         


    Der traditionelle Rassismus wurzelte fest in biologischen Theorien. In den 1890er
            oder 1930er Jahren war man in Ländern wie Großbritannien, Australien und den USA weithin der Überzeugung, irgendein erblicher biologischer Wesenszug mache Afrikaner
            und Chinesen von Geburt an weniger intelligent, weniger geschäftstüchtig und weniger
            moralisch als Europäer. Das Problem lag in ihrem Blut. Solche Ansichten waren politisch
            respektabel und erhielten breite Rückendeckung durch die Wissenschaft. Heute hingegen
            hört man solche rassistischen Aussagen zwar noch immer häufig, aber sie haben jeden
            wissenschaftlichen Rückhalt verloren und sind politisch überwiegend nicht mehr respektabel -
            es sei denn, sie werden in kultureller Begrifflichkeit formuliert. Zu behaupten, Schwarze
            würden Verbrechen begehen, weil sie unterdurchschnittliche Gene besitzen, ist out;
            zu behaupten, sie würden Verbrechen begehen, weil sie aus dysfunktionalen Subkulturen
            stammen, ist in hohem Maße in.
         


    In den USA beispielsweise unterstützen einige Parteien und Politiker ganz offen diskriminierende
            politische Maßnahmen und fallen durch abwertende Bemerkungen über Afroamerikaner,
            Latinos und Muslime auf - aber sie werden, wenn überhaupt, nur selten davon sprechen,
            dass mit deren DNA etwas nicht stimme. Das Problem ist angeblich ein kulturelles. Als deshalb Präsident
            Trump Haiti, El Salvador und Teile Afrikas als «Dreckslochländer» bezeichnete, präsentierte
            er der Öffentlichkeit damit offensichtlich seine Ansicht über die Kultur dieser Orte
            und nicht über die genetische Ausstattung der dort lebenden Menschen.[] Bei anderer Gelegenheit sagte Trump über mexikanische Einwanderer in die USA: «Wenn Mexiko seine Leute schickt, dann schickt es nicht die Besten. Sie schicken
            Leute, die jede Menge Probleme haben, und sie bringen diese Probleme mit. Sie bringen
            Drogen mit, sie bringen Kriminalität mit. Sie sind Vergewaltiger, und einige, so glaube
            ich, sind gute Leute.» Das ist eine ausgesprochen beleidigende Behauptung, aber sie
            ist eher soziologisch als biologisch beleidigend. Trump meint damit nicht, dass mexikanisches
            Blut ein Hindernis für das Gutsein ist - sondern nur, dass gute Mexikaner in der Regel
            südlich des Rio Grande bleiben.[]
         


    Der menschliche Körper - der Körper des Latinos, der afrikanische Körper, der chinesische
            Körper - steht noch immer im Mittelpunkt der Debatte. Hautfarbe spielt nach wie vor
            eine große Rolle. Wenn Sie mit reichlich Melaninen in Ihrer Haut durch New York laufen,
            so bedeutet das, dass die Polizei Sie stets besonders misstrauisch beäugen wird. Aber
            sowohl Präsident Trump als auch Präsident Obama werden die Bedeutung der Hautfarbe
            kulturell und historisch erklären. Die Polizei betrachtet Ihre Hautfarbe nicht aus
            irgendeinem biologischen Grund mit Misstrauen, sondern aufgrund der Geschichte. Das
            Obama-Lager wird vermutlich erklären, das polizeiliche Vorurteil sei ein unglückseliges
            Vermächtnis historischer Verbrechen wie der Sklaverei, während das Trump-Lager behaupten
            wird, schwarze Kriminalität sei ein unglückseliges Vermächtnis historischer Fehler,
            die weiße Liberale und schwarze Gemeinden begangen hätten. Wenn Sie allerdings in
            Wirklichkeit ein Tourist aus Neu-Delhi sind, der keine Ahnung von amerikanischer Geschichte
            hat, werden Sie trotzdem mit den Konsequenzen dieser Geschichte konfrontiert sein.
         


    Die Verschiebung von der Biologie hin zur Kultur ist nicht einfach nur ein unbedeutender
            Wandel des Jargons. Es handelt sich vielmehr um eine grundlegende Verschiebung mit
            weitreichenden praktischen Konsequenzen, von denen einige gut, einige schlecht sind.
            Zunächst einmal ist Kultur veränderbarer als Biologie. Das bedeutet einerseits, dass
            heutige Kulturalisten möglicherweise toleranter sind als traditionelle Rassisten -
            wenn die «anderen» nur unsere Kultur übernehmen, werden wir sie als Unseresgleichen
            akzeptieren. Andererseits könnte es dazu führen, dass der Druck auf die «anderen»,
            sich zu integrieren oder gar zu assimilieren, deutlich zunimmt und dass sie weitaus
            heftiger kritisiert werden, wenn sie das nicht tun.
         


    Man kann einer dunkelhäutigen Person kaum vorwerfen, dass sie ihre Haut nicht weiß
            macht, aber man kann Afrikanern oder Muslimen vorwerfen (und tut das ja auch), sie
            würden die Normen und Werte der westlichen Kultur nicht übernehmen. Das soll nicht
            heißen, dass solche Vorwürfe zwangsläufig berechtigt sind. In vielen Fällen gibt es
            wenig Grund, die dominante Kultur zu übernehmen, und in vielen anderen Fällen ist
            es ein ganz und gar unmögliches Unterfangen. Afroamerikaner aus einem armen Slum,
            die aufrichtig bemüht sind, sich in die hegemoniale amerikanische Kultur einzufügen,
            dürften ziemlich schnell feststellen, dass sie durch institutionelle Diskriminierung
            daran gehindert werden - nur um später dann den Vorwurf zu hören, sie hätten sich
            nicht ausreichend bemüht, und deshalb sei niemand anderer als sie selbst für ihre
            Schwierigkeiten verantwortlich.
         


    Ein zweiter entscheidender Unterschied, ob man über Biologie oder über Kultur redet,
            besteht darin, dass kulturalistische Argumente anders als die traditionelle rassistische
            Bigotterie gelegentlich durchaus sinnvoll sind, wie etwa im Falle von Warmland und
            Kaltland. Warmländer und Kaltländer haben tatsächlich unterschiedliche Kulturen, die
            sich durch unterschiedliche Formen zwischenmenschlicher Beziehungen auszeichnen. Da
            aber zwischenmenschliche Beziehungen für viele Jobs entscheidend sind, ist es dann
            unmoralisch, wenn eine warmländische Firma Kaltländer dafür bestraft, dass sie sich
            entsprechend ihrem kulturellen Erbe verhalten?
         


    Anthropologen, Soziologen und Historiker fühlen sich in dieser Frage äußerst unbehaglich.
            Einerseits klingt das alles gefährlich nah am Rassismus. Andererseits verfügt der
            Kulturalismus über eine deutlich festere wissenschaftliche Grundlage als der Rassismus,
            und insbesondere Geistes- und Sozialwissenschaftler können nicht leugnen, dass es
            kulturelle Unterschiede gibt und dass diese eine nicht unwichtige Rolle spielen.
         


    Wenn wir aber die Gültigkeit einiger kulturalistischer Behauptungen akzeptieren, so
            heißt das noch lange nicht, dass wir sie alle akzeptieren müssen. Zahlreiche kulturalistische
            Thesen leiden vor allem unter drei Schwächen. Erstens verwechseln Kulturalisten häufig
            eine lokale Überlegenheit mit einer objektiven Überlegenheit. So kann im Kontext von
            Warmland die warmländische Methode der Konfliktlösung der kaltländischen Methode durchaus
            überlegen sein - was bedeutet, dass eine warmländische Firma, die in Warmland tätig
            ist, allen Grund hat, introvertierte Beschäftigte zu diskriminieren (wovon überproportional
            Zuwanderer aus Kaltland betroffen sein werden). Das bedeutet aber nicht, dass die
            warmländische Methode objektiv überlegen ist. Die Warmländer könnten vielleicht das
            eine oder andere von den Kaltländern lernen, und wenn sich die Umstände ändern - beispielsweise
            wenn die warmländische Firma sich dazu entschließt, global tätig zu werden, und in
            vielen verschiedenen Ländern Standorte eröffnet -, könnte Vielfalt plötzlich zu einem
            Pluspunkt werden.
         


    Zweitens können kulturalistische Behauptungen empirisch durchaus vernünftig klingen,
            sofern man Maßstab, Zeit und Ort eindeutig definiert. Allzu oft jedoch übernehmen
            Menschen sehr allgemeine kulturalistische Thesen, die wenig Sinn machen. Es ist also
            durchaus vernünftig zu behaupten, dass «die kaltländische Kultur gegenüber öffentlichen
            Wutausbrüchen weniger tolerant ist als die warmländische Kultur», aber weit weniger
            vernünftig ist es zu behaupten, «die muslimische Kultur ist sehr intolerant». Letztere
            Aussage ist schlicht viel zu vage. Was ist mit «intolerant» gemeint? Intolerant gegenüber
            wem oder was? Eine Kultur kann intolerant gegenüber religiösen Minderheiten und abweichenden
            politischen Ansichten sein, während sie gleichzeitig gegenüber fettleibigen Menschen
            oder Senioren sehr tolerant sein kann. Und was ist mit «muslimische Kultur» gemeint?
            Reden wir dabei über die arabische Halbinsel des 7. Jahrhunderts? Das Osmanische Reich
            des 16. Jahrhunderts? Pakistan zu Beginn des 21. Jahrhunderts? Und was ist schließlich
            die Messlatte? Wenn es um die Toleranz gegenüber religiösen Minderheiten geht und
            wir das Osmanische Reich des 16. Jahrhunderts mit Westeuropa im 16. Jahrhundert vergleichen,
            würden wir zu dem Schluss kommen, dass die muslimische Kultur äußerst tolerant ist.
            Vergleichen wir hingegen Afghanistan unter den Taliban mit dem heutigen Dänemark,
            wäre unsere Schlussfolgerung eine völlig andere.
         


    Am problematischsten an kulturalistischen Behauptungen aber ist, dass sie trotz ihres
            statistischen Charakters allzu oft benutzt werden, um einzelne Menschen vorzuverurteilen.
            Wenn sich ein gebürtiger Warmländer und ein zugewanderter Kaltländer um denselben
            Posten in einer warmländischen Firma bewerben, stellt der Personalchef vielleicht
            lieber den Warmländer ein, weil «Kaltländer frostig und ungesellig sind». Selbst wenn
            das statistisch zutrifft, könnte es dann aber nicht sein, dass dieser spezifische
            Kaltländer in Wirklichkeit deutlich warmherziger und extrovertierter ist als dieser
            spezifische Warmländer? Zwar ist Kultur wichtig, aber Menschen sind auch durch ihre
            Gene und ihre jeweilige persönliche Geschichte geprägt. Individuen widersprechen oft
            statistischen Stereotypen. Insofern ist es für eine Firma vielleicht sinnvoll, unterkühlten
            Beschäftigten kontaktfreudige Angestellte vorzuziehen, aber es macht keinen Sinn,
            Warmländer gegenüber Kaltländern zu bevorzugen.
         


    All das jedoch modifiziert lediglich bestimmte kulturalistische Thesen, ohne den Kulturalismus
            insgesamt zu diskreditieren. Anders als der Rassismus, der nichts weiter als unwissenschaftliches
            Vorurteil ist, können kulturalistische Argumente mitunter durchaus vernünftig sein.
            Wenn wir uns Statistiken anschauen und entdecken, dass warmländische Firmen kaum Kaltländer
            in gehobenen Positionen haben, kann das eine Folge nicht rassistischer Diskriminierung,
            sondern guten Urteilsvermögens sein. Sollten sich Zuwanderer aus Kaltland angesichts
            dieser Situation zurückgewiesen fühlen und behaupten, Warmland verstoße gegen den
            Zuwanderungsdeal? Sollten wir warmländische Firmen zwingen, mittels gesetzlicher Quoten
            mehr Kaltländer auf Managementebene einzustellen, in der Hoffnung, so die hitzige
            Unternehmenskultur Warmlands etwas abzukühlen? Oder liegt der Fehler vielleicht bei
            den Zuwanderern aus Kaltland, die sich nicht in die lokale Kultur integrieren, und
            sollten wir uns deshalb stärker und mit mehr Nachdruck darum bemühen, kaltländischen
            Kindern warmländische Normen und Werte einzuimpfen?
         


    Kehren wir aus dem Bereich der Fiktion in den Bereich der Fakten zurück, so erkennen
            wir, dass die europäische Debatte um Zuwanderung alles andere als eine eindeutige
            Auseinandersetzung zwischen Gut und Böse ist. Es wäre falsch, alle Zuwanderungsgegner
            pauschal als «Nazis«zu verunglimpfen, so wie es falsch wäre, allen Zuwanderungsbefürwortern
            vorzuwerfen, sie würden «kulturellen Selbstmord» begehen. Deshalb sollte die Zuwanderungsdebatte
            nicht als kompromissloser Kampf um irgendeinen nicht verhandelbaren moralischen Imperativ
            geführt werden. Es handelt sich vielmehr um eine Diskussion zwischen zwei legitimen
            politischen Positionen, die durch gängige demokratische Verfahren entschieden werden
            sollte.
         


    Gegenwärtig ist alles andere als klar, ob Europa einen Mittelweg findet, der es in
            die Lage versetzen würde, seine Tore für Fremde offenzuhalten, ohne durch Menschen
            destabilisiert zu werden, die seine Werte nicht teilen. Wenn es Europa gelingt, einen
            solchen Weg zu finden, ließe sich seine Formel vielleicht auch auf globaler Ebene
            anwenden. Wenn das europäische Projekt aber scheitert, wäre das ein Hinweis darauf,
            dass der Glaube an die liberalen Werte der Freiheit und der Toleranz nicht ausreicht,
            um die kulturellen Konflikte auf dieser Welt zu lösen und die Menschheit angesichts
            von Atomkrieg, ökologischem Kollaps und technologischer Disruption zu einen. Wenn
            sich Griechen und Deutsche nicht auf eine gemeinsame Bestimmung verständigen können
            und wenn 500 Millionen wohlhabende Europäer nicht ein paar Millionen arme Flüchtlinge
            aufnehmen können, welche Chancen haben die Menschen dann, die weitaus tiefer reichenden
            Konflikte zu überwinden, die unsere globale Zivilisation plagen?
         


    Was Europa und der Welt insgesamt dabei helfen könnte, Zuwanderer besser zu integrieren
            und Grenzen wie Köpfe offenzuhalten, wäre weniger Hysterie im Hinblick auf den Terrorismus.
            Es wäre äußerst unglückselig, würde das europäische Experiment in Sachen Freiheit
            und Toleranz durch eine übertriebene Angst vor Terroristen zunichte gemacht. Damit
            hätten nicht nur die Terroristen ihre Ziele erreicht, es würde auch einer Handvoll
            Fanatiker viel zu viel Mitspracherecht einräumen, wenn es um die Zukunft der Menschheit
            geht. Terrorismus ist die Waffe eines randständigen und schwachen Teils der Menschheit.
            Wie konnte es passieren, dass er die Weltpolitik beherrscht?
         


  




  

    

      III


      Verzweiflung und Hoffnung
            


    


    

      Obwohl wir vor beispiellosen Herausforderungen stehen und die Meinungsunterschiede
               enorm sind, kann die Menschheit diese Situation meistern, wenn wir unsere Ängste unter
               Kontrolle halten und bei unseren Ansichten über die Welt etwas mehr Demut an den Tag
               legen.
            


    


  




  

    

      10


      Terrorismus
            


      Keine Panik


    


    Terroristen sind Meister der Gedankenkontrolle. Sie töten nur sehr wenige Menschen,
            schaffen es aber gleichwohl, Milliarden in Angst und Schrecken zu versetzen und riesige
            politische Gebilde wie die Europäische Union oder die Vereinigten Staaten zu erschüttern.
            Seit dem 11. September 2001 haben Terroristen in der Europäischen Union jedes Jahr
            rund 50 Menschen getötet, in den USA etwa zehn, in China etwa sieben und weltweit bis zu 25.000 Menschen (überwiegend
            im Irak, in Afghanistan, Pakistan, Nigeria und Syrien).[] Bei Verkehrsunfällen hingegen sterben jedes Jahr rund 80.000 Europäer, 40.000 Amerikaner,
            270.000 Chinesen und 1,25 Millionen Menschen insgesamt.[] Diabetes und übermäßiger Zuckerkonsum töten bis zu 3,5 Millionen Menschen jährlich,
            während die Luftverschmutzung rund 7 Millionen Menschen das Leben kostet.[] Warum also haben wir vor dem Terrorismus mehr Angst als vor dem Zucker und warum
            werden Regierungen aufgrund sporadischer Terroranschläge und nicht aufgrund chronischer
            Luftverschmutzung abgewählt?
         


    Wörtlich genommen ist Terror eine Militärstrategie, die die politische Situation zu
            verändern hofft, indem sie Angst und Schrecken verbreitet, und weniger, indem sie
            materiellen Schaden verursacht. Dieser Strategie bedienen sich fast immer sehr schwache
            Parteien, die ihren Gegnern keinen großen materiellen Schaden zufügen können. Natürlich
            verbreitet jede Militäraktion Angst. Aber in einem konventionellen Krieg ist Angst
            lediglich ein Nebenprodukt der materiellen Verluste und hängt für gewöhnlich mit dem
            Ausmaß an Gewalt zusammen, durch das die Verluste bewirkt werden. Beim Terrorismus
            hingegen geht es in erster Linie um Angst, und es besteht ein erstaunliches Missverhältnis
            zwischen der tatsächlichen Stärke der Terroristen und der Angst, die sie verbreiten
            können.
         


    Es ist nicht immer leicht, die politische Situation mittels Gewalt zu verändern. Am
            ersten Tag der Schlacht an der Somme, dem 1. Juli 1916, wurden 19.000 britische Soldaten
            getötet und weitere 40.000 verwundet. Als die Schlacht im November zu Ende war, hatten
            beide Seiten Verluste von mehr als einer Million Mann zu beklagen, darunter 300.000 Tote.[] Doch dieses fürchterliche Gemetzel änderte so gut wie nichts am politischen Mächtegleichgewicht
            in Europa. Es dauerte noch einmal zwei Jahre und bedurfte Millionen weiterer Opfer,
            bis sich schließlich etwas tat.
         


    Im Vergleich zur Offensive an der Somme ist der Terrorismus eine mickrige Angelegenheit.
            Bei den Terroranschlägen in Paris im November 2015 wurden 130 Menschen getötet, die
            Bombenanschläge in Brüssel im März 2016 forderten 32 Todesopfer, und der Anschlag
            in der Arena von Manchester im Mai 2017 kostete 22 Menschen das Leben. 2002, auf dem
            Höhepunkt der palästinensischen Terrorkampagne gegen Israel, als fast täglich Busse
            und Restaurants in die Luft gesprengt wurden, lag der jährliche Blutzoll bei 451 toten
            Israelis.[] Manche Terrorangriffe, etwa das Bombenattentat auf Flug PanAm 103 über Lockerbie
            1988, töteten ein paar hundert Menschen.[] Einen neuen traurigen «Rekord» stellten die Anschläge vom 11. September 2001 auf,
            als fast 3000 Menschen ums Leben kamen.[] Doch selbst das wird vom Preis, den ein konventioneller Krieg fordert, weit in den
            Schatten gestellt. Zählt man alle Menschen zusammen, die seit 1945 in Europa durch
            Terroranschläge ums Leben kamen und verletzt wurden - darunter die Opfer nationalistischer,
            religiöser, linker und rechter Gruppierungen gleichermaßen -, dürfte die Gesamtsumme
            weit unter der Zahl der Toten liegen, die jede noch so unbekannte Schlacht des Ersten
            Weltkriegs forderte, etwa die dritte Schlacht an der Aisne (250.000 Opfer) oder die
            zehnte Isonzo-Schlacht (225.000 Opfer).[]
         


    Inwiefern können also Terroristen darauf hoffen, viel zu erreichen? Nach einem Terroranschlag
            verfügt der Gegner noch immer über die gleiche Zahl an Soldaten, Panzern und Schiffen
            wie zuvor. Das Kommunikations-, Straßen- und Eisenbahnnetz des Feindes ist weitgehend
            intakt. Seine Fabriken, Häfen und Luftbasen sind kaum in Mitleidenschaft gezogen.
            Obwohl die Terroristen also die materielle Macht des Gegners so gut wie gar nicht
            schmälern können, hoffen sie doch darauf, dass Angst und Verwirrung den Gegner dazu
            bringen, seine intakt gebliebene Stärke zu missbrauchen und überzureagieren. Die Rechnung
            der Terroristen lautet: Wenn der wütende Feind seine massive Macht gegen sie einsetzt,
            wird er einen viel gewalttätigeren militärischen und politischen Sturm erzeugen, als
            das die Terroristen selbst jemals könnten. Während jedes Sturms geschehen viele unvorhergesehene
            Dinge. Es kommt zu Fehlern, Gräueltaten werden begangen, die öffentliche Meinung schwankt,
            Neutrale ändern ihre Haltung, und das Machtgleichgewicht verschiebt sich.
         


    Insofern ähneln Terroristen einer Fliege, die einen Porzellanladen zu zerstören sucht.
            Die Fliege ist so schwach, dass sie nicht einmal eine einzige Teetasse ins Wanken
            bringen kann. Wie also zertrümmert eine Fliege einen Porzellanladen? Sie sucht sich
            einen Stier, setzt sich in sein Ohr und beginnt zu summen. Der Stier wird vor lauter
            Angst und Wut ganz rasend und zerlegt den Porzellanladen. Genau das geschah nach dem
            11. September 2001, als islamische Fundamentalisten den amerikanischen Stier dazu
            reizten, den nahöstlichen Porzellanladen zu zertrampeln. In dessen Trümmern gedeihen
            die Islamisten jetzt ganz prächtig. Und an leicht reizbaren Stieren mangelt es nicht
            auf dieser Welt.
         


    

      Die Karten neu mischen
            


    


    Terrorismus ist eine sehr unattraktive militärische Strategie, weil er alle wichtigen
            Entscheidungen in den Händen des Gegners belässt. Da Letzterem alle Optionen, die
            er vor einem Terroranschlag hatte, auch danach zur Verfügung stehen, hat er alle Freiheit,
            sich eine Option auszusuchen. Armeen versuchen eine solche Situation normalerweise
            um jeden Preis zu verhindern. Wenn sie angreifen, dann wollen sie kein furchteinflößendes
            Spektakel inszenieren, das den Feind in Rage versetzen und zu einem Gegenschlag provozieren
            würde. Vielmehr wollen sie ihm beträchtlichen materiellen Schaden zufügen und seine
            Fähigkeit zur Vergeltung verringern. Insbesondere versuchen sie seine gefährlichsten
            Waffen und Optionen auszuschalten. Genau das tat beispielsweise Japan im Dezember
            1941, als es die USA überraschend angriff und die amerikanische Pazifikflotte bei Pearl Harbor versenkte.
            Das war kein Terrorismus. Es war Krieg. Die Japaner konnten nicht sicher sein, wie
            die Amerikaner auf diesen Angriff reagieren würden, sie wussten nur eines: Ganz gleich,
            wofür die Amerikaner sich auch entschieden, sie würden nicht in der Lage sein, 1942
            eine Flotte in Richtung Philippinen oder Hongkong zu schicken. Den Gegner zum Handeln
            zu provozieren, ohne irgendeine seiner Waffen oder Optionen auszuschalten, ist ein
            Akt der Verzweiflung, der nur unternommen wird, wenn es keine andere Option gibt.
            Wann immer es möglich ist, schweren materiellen Schaden zuzufügen, lässt sich niemand
            diese Gelegenheit zugunsten von bloßem Terrorismus entgehen. Hätten die Japaner im
            Dezember 1941 ein ziviles Passagierschiff torpediert, um die USA zu provozieren, gleichzeitig aber die Pazifikflotte in Pearl Harbor intakt gelassen,
            wäre das der blanke Wahnsinn gewesen.
         


    Aber die Terroristen haben wenig Wahlmöglichkeiten. Sie sind so schwach, dass sie
            keinen Krieg vom Zaun brechen können. Und so entscheiden sie sich für die theatralische
            Inszenierung, um den Gegner zu provozieren und zu einer Überreaktion zu veranlassen.
            Terroristen veranstalten ein fürchterliches Gewaltspektakel, das unsere Vorstellungskraft
            besetzt und sie gegen uns wendet. Indem Terroristen eine Handvoll Menschen umbringen,
            sorgen sie dafür, dass Millionen um ihr Leben fürchten. Um diese Ängste zu besänftigen,
            reagieren Regierungen auf dieses Theater des Terrors mit einer Sicherheitsshow, bei
            der ein ungeheures Gewaltarsenal aufgefahren wird, bis hin zur Verfolgung ganzer Bevölkerungsgruppen
            oder dem Einmarsch in fremde Länder. In den meisten Fällen bedroht diese Überreaktion
            unsere Sicherheit deutlich stärker als die Terroristen selber.
         


    Deshalb denken Terroristen nicht wie Armeegeneräle. Sie denken eher wie Theaterregisseure.
            Die öffentliche Erinnerung an die Anschläge vom 11. September 2001 zeigt, dass jeder
            das intuitiv versteht. Fragt man Menschen, was an 9/11 geschah, so sagen sie wahrscheinlich,
            dass al-Qaida die Zwillingstürme des World Trade Center zum Einsturz brachte. Doch
            der Anschlag betraf nicht nur die Türme, sondern umfasste auch zwei andere Aktionen,
            insbesondere einen erfolgreichen Angriff auf das Pentagon. Wie kommt es, dass sich
            kaum jemand daran erinnert?
         


    Wäre die Operation vom 11. September ein konventioneller militärischer Angriff gewesen,
            hätte die Attacke auf das Pentagon die meiste Beachtung finden müssen, denn dabei
            gelang es al-Qaida, Teile des zentralen Hauptquartiers des Gegners zu zerstören sowie
            hochrangige Befehlshaber und Analysten zu töten oder zu verwunden. Warum misst die
            kollektive Erinnerung der Zerstörung der beiden zivilen Gebäude und der Ermordung
            von Aktienhändlern, Buchhaltern und Büroangestellten so viel mehr Bedeutung bei?
         


    Das hat damit zu tun, dass es sich beim Pentagon um ein relativ flaches und unspektakuläres
            Gebäude handelt, während das World Trade Center ein hoch aufragendes phallisches Totem
            darstellte, dessen Einsturz einen ungeheuren audiovisuellen Effekt erzeugte. Niemand,
            der die Bilder von den brennenden und in sich zusammenfallenden Türmen sah, wird sie
            je vergessen. Weil wir instinktiv begreifen, dass Terror Theater ist, beurteilen wir
            ihn nach seiner emotionalen und nicht nach seiner materiellen Wirkung.
         


    Wie die Terroristen sollten auch diejenigen, die den Terror bekämpfen, eher wie Theaterregisseure
            und weniger wie Generäle denken. Wenn wir Terror wirksam bekämpfen wollen, müssen
            wir zuallererst begreifen, dass nichts von dem, was Terroristen tun, uns besiegen
            kann. Wir können uns nur selbst besiegen, wenn wir angesichts der terroristischen
            Provokationen falsch reagieren.
         


    Terroristen befinden sich auf unmöglicher Mission: Sie wollen das politische Kräftegleichgewicht
            mittels Gewalt verändern, obwohl sie über keine Armee verfügen. Um ihr Ziel zu erreichen,
            stellen sie den Staat vor eine nicht zu bewältigende Herausforderung: Er soll beweisen,
            dass er all seine Bürger überall und zu jeder Zeit vor politischer Gewalt schützen
            kann. Die Terroristen hoffen, dass der Staat die politischen Karten neu mischt, wenn
            er versucht, dieser unmöglichen Aufgabe gerecht zu werden, und ihnen ein unvorhergesehenes
            Ass in die Hände spielt.
         


    Wenn sich der Staat dieser Herausforderung gewachsen zeigt, dann gelingt es ihm in
            der Regel, die Terroristen zu vernichten. In den letzten Jahrzehnten wurden Hunderte
            Terrororganisationen durch verschiedene Staaten beseitigt. Zwischen 2002 und 2004
            bewies Israel, dass selbst die heftigsten Terrorkampagnen sich mittels brutaler Gewalt
            unterdrücken lassen.[] Terroristen wissen nur zu gut, dass ihre Chancen in so einer Konfrontation gering
            sind. Aber weil sie sehr schwach sind und über keine andere militärische Option verfügen,
            haben sie nichts zu verlieren und viel zu gewinnen. Hin und wieder nützt der politische
            Sturm, der durch die Terrorbekämpfung erzeugt wird, den Terroristen, weshalb das Wagnis
            für sie durchaus sinnvoll ist. Ein Terrorist ist wie ein Zocker, der ein besonders
            schlechtes Blatt in der Hand hat und seine Gegner davon zu überzeugen versucht, die
            Karten neu zu mischen. Er hat nichts zu verlieren und kann alles gewinnen.
         


    

      Eine kleine Münze in einem großen leeren Topf
            


    


    Warum sollte sich der Staat darauf einlassen, die Karten neu zu mischen? Da der durch
            Terror verursachte materielle Schaden zu vernachlässigen ist, könnte er theoretisch
            gar nicht darauf reagieren oder starke, aber diskrete Maßnahmen jenseits der Kameras
            und Mikrofone ergreifen. Tatsächlich tun Staaten oft genau das. Dann und wann aber
            verlieren sie die Beherrschung und reagieren viel zu heftig und offen sichtbar und
            spielen damit den Terroristen in die Hände. Warum reagieren Staaten so empfindlich
            auf terroristische Provokationen?
         


    Sie tun sich deshalb schwer, diesen Provokationen zu widerstehen, weil die Legitimität
            des modernen Staates auf seinem Versprechen beruht, die öffentliche Sphäre von politischer
            Gewalt freizuhalten. Ein Regime kann fürchterlichen Katastrophen widerstehen und sie
            sogar ignorieren, wenn seine Legitimität nicht darauf beruht, diese zu verhindern.
            Andererseits kann ein Regime wegen eines deutlich geringfügigeren Problems kollabieren,
            wenn dieses seine Legitimität untergräbt. Im 14. Jahrhundert tötete die Pestepidemie
            zwischen einem Viertel und der Hälfte der europäischen Bevölkerung, doch kein König
            verlor deswegen seinen Thron und kein Regent unternahm größere Anstrengungen, die
            Seuche zu bekämpfen. Damals war kein Mensch der Ansicht, die Verhinderung von Epidemien
            sei Aufgabe eines Königs. Andererseits liefen Herrscher, die zuließen, dass sich Glaubenshäretiker
            auf ihrem Territorium breitmachten, Gefahr, ihre Krone und sogar ihr Haupt zu verlieren.
         


    Heute kann eine Regierung auf häusliche und sexuelle Gewalt weicher reagieren als
            auf Terror, denn Vergewaltigung oder sexueller Missbrauch untergraben die Legitimität
            der Regierung nicht, trotz der Wirkung von Bewegungen wie #MeToo. In Frankreich beispielsweise
            werden jedes Jahr mehr als 10.000 Vergewaltigungsfälle angezeigt, die Dunkelziffer
            liegt vermutlich noch deutlich höher.[] Doch Vergewaltiger und übergriffige Ehemänner gelten nicht als existenzielle Bedrohung
            des französischen Staates, weil dieser nicht auf dem Versprechen gründet, sexuelle
            Gewalt zu eliminieren. Die deutlich selteneren Fälle von Terrorismus hingegen gelten
            als tödliche Gefahr für die Französische Republik, denn in den letzten Jahrhunderten
            gründeten moderne westliche Staaten ihre Legitimität zunehmend auf dem expliziten
            Versprechen, keine politische Gewalt innerhalb ihrer Grenzen zu dulden.
         


    Im Mittelalter war der öffentliche Bereich voller politischer Gewalt. Tatsächlich
            war die Fähigkeit, Gewalt anzuwenden, das Eintrittsticket für das politische Spiel,
            und wem sie fehlte, der hatte keine politische Stimme. Zahlreiche Adelsfamilien unterhielten
            eigene bewaffnete Truppen, ebenso Städte, Zünfte, Kirchen und Klöster. Wenn ein vormaliger
            Abt starb und ein Streit um seine Nachfolge ausbrach, setzten die rivalisierenden
            Parteien - zu denen Mönche, lokale Herrscher und besorgte Nachbarn gehörten - oftmals
            auf Waffengewalt, um die Frage zu entscheiden.
         


    In einer solchen Welt war kein Platz für Terrorismus. Wer nicht stark genug war, um
            beträchtlichen materiellen Schaden anzurichten, fiel nicht ins Gewicht. Hätten 1150
            ein paar muslimische Fanatiker eine Handvoll Zivilisten in Jerusalem ermordet und
            verlangt, die Kreuzfahrer sollten das Heilige Land verlassen, hätte man darauf vermutlich
            eher mit Spott als mit Gewalt reagiert. Wer ernst genommen werden wollte, musste mindestens
            über ein oder zwei Festungsanlagen gebieten. Terrorismus beschäftigte unsere mittelalterlichen
            Vorfahren nicht, weil sie es mit viel größeren Problemen zu tun hatten.
         


    Im Laufe der Neuzeit verringerten zentralisierte Staaten allmählich das Ausmaß politischer
            Gewalt auf ihrem Territorium, und in den letzten Jahrzehnten gelang es westlichen
            Ländern, sie fast gänzlich aus der Welt zu schaffen. Die Bürger Frankreichs, Großbritanniens
            oder der USA können um die Kontrolle über Städte, Unternehmen, Organisationen und sogar die Regierung
            selbst kämpfen, ohne dafür Waffengewalt zu benötigen. Das Kommando über Billionen
            Dollar, Millionen Soldaten und Tausende Schiffe, Flugzeuge und Atomraketen geht von
            einer Politikergruppe auf eine andere über, ohne dass ein einziger Schuss fällt. Die
            Menschen haben sich rasch daran gewöhnt und betrachten diese Situation als ihr natürliches
            Recht. Infolgedessen gelten selbst sporadische Akte politischer Gewalt, bei denen
            ein paar Dutzend Menschen ums Leben kommen, als tödliche Bedrohung für die Legitimität
            und sogar das Überleben des Staates. Eine kleine Münze in einem großen leeren Topf
            erzeugt jede Menge Lärm.
         


    Genau das macht das Theater des Terrorismus so erfolgreich. Der Staat hat einen riesigen
            Raum frei von politischer Gewalt geschaffen, und dieser leere Raum fungiert nun als
            Resonanzkörper, der die Wirkung jedes bewaffneten Angriffs, mag er auch noch so geringfügig
            sein, enorm verstärkt. Je weniger politische Gewalt in einem bestimmten Staat herrscht,
            desto größer ist der öffentliche Schock angesichts eines Terrorakts. Die Ermordung
            von ein paar Menschen in Belgien erfährt deutlich mehr Beachtung als die Ermordung
            Hunderter in Nigeria oder im Irak. Es ist also paradoxerweise so, dass gerade der
            Erfolg moderner Staaten bei der Verhinderung politischer Gewalt sie für Terrorismus
            besonders anfällig macht.
         


    Der Staat hat viele Male betont, dass er innerhalb seiner Grenzen keinerlei politische
            Gewalt dulden wird. Die Bürger ihrerseits haben sich an null politische Gewalt gewöhnt.
            Deshalb weckt der Terror tiefsitzende Ängste vor Chaos und Anarchie, und die Leute
            haben das Gefühl, als stünde die Gesellschaftsordnung kurz vor dem Zusammenbruch.
            Nach Jahrhunderten blutiger Auseinandersetzungen sind wir aus dem schwarzen Loch der
            Gewalt herausgekrochen, aber wir spüren, dass es noch immer da ist und geduldig darauf
            wartet, uns erneut zu verschlingen. Ein paar Gräueltaten - und wir glauben, wieder
            in dieses Loch zurückzufallen.
         


    Um diesen Ängsten zu begegnen, fühlt sich der Staat genötigt, auf das Theater des
            Terrors mit seinem eigenen Theater der Sicherheit zu reagieren. Die effizienteste
            Antwort auf Terroristen dürften gute Geheimdienstarbeit und verdecktes Vorgehen gegen
            die finanziellen Netzwerke sein, von denen sie sich nähren. Aber das ist nichts, was
            die Bürger im Fernsehen sehen können. Die Bürger haben das Drama des einstürzenden
            World Trade Center erlebt. Und so fühlt sich der Staat gezwungen, ein gleichermaßen
            spektakuläres Drama mit noch mehr Feuer und Rauch zu inszenieren. Statt also ruhig
            und effizient zu agieren, entfacht er einen mächtigen Sturm, der nicht selten die
            kühnsten Träume der Terroristen in Erfüllung gehen lässt.
         


    Wie also sollte der Staat mit Terror umgehen? Eine erfolgreiche Terrorbekämpfung sollte
            an drei Fronten erfolgen. Erstens sollten sich Regierungen auf verdeckte Aktionen
            gegen die Terrornetzwerke konzentrieren. Zweitens sollten die Medien die Dinge nüchtern
            betrachten und jede Hysterie vermeiden. Ohne Publizität kann das Theater des Terrors
            keinen Erfolg haben. Leider liefern die Medien diese Publizität allzu oft frei Haus.
            Fast schon obsessiv berichten sie über Terroranschläge und blähen deren Gefahr enorm
            auf, weil sich Berichte über Terror nun einmal deutlich besser verkaufen als Berichte
            über Diabetes oder Luftverschmutzung.
         


    Die dritte Front ist die Vorstellungskraft eines jeden von uns. Terroristen besetzen
            unsere Fantasie und wenden sie gegen uns. Immer wieder proben wir den Terroranschlag
            auf der Bühne unseres Geistes - indem wir uns an den 11. September oder die jüngsten
            Selbstmordattentate erinnern. Die Terroristen haben 100 Menschen ermordet - und dafür
            gesorgt, dass 100 Millionen glauben, hinter jedem Baum lauere ein Mörder. Es liegt
            in der Verantwortung jedes Bürgers und jeder Bürgerin, seine oder ihre Vorstellungswelt
            von den Terroristen zu befreien und sich die wahren Dimensionen dieser Bedrohung bewusst
            zu machen. Es ist unser eigener innerer Terror, der die Medien zu obsessiver Berichterstattung
            über Terrorismus und die Regierung zu Überreaktionen veranlasst.
         


    Ob der Terror Erfolg hat oder scheitert, hängt somit ganz von uns ab. Wenn wir zulassen,
            dass Terroristen unsere Vorstellungskraft kapern, und dann auf unsere eigenen Ängste
            überreagieren - dann wird der Terror Erfolg haben. Wenn wir dagegen unsere Fantasie
            von den Terroristen befreien und mit kühlem Kopf reagieren - dann wird er scheitern.
         


    

      Der Terror wird atomar
            


    


    Die vorangegangene Analyse gilt für einen Terrorismus, wie wir ihn in den letzten
            beiden Jahrhunderten kennengelernt haben und wie er sich gegenwärtig auf den Straßen
            von New York, London, Paris und Tel Aviv manifestiert. Wenn Terroristen jedoch in
            den Besitz von Massenvernichtungswaffen gelangen, wird sich nicht nur der Charakter
            des Terrors, sondern auch der des Staates und der Weltpolitik dramatisch verändern.
            Wenn winzige Organisationen, die lediglich eine Handvoll Fanatiker repräsentieren,
            ganze Städte zerstören und Millionen töten könnten, wird es keine öffentliche Sphäre
            frei von politischer Gewalt mehr geben.
         


    Während also der heutige Terror überwiegend Theater ist, würde ein künftiger nuklearer
            Terror, Cyberterror oder Bioterror eine deutlich ernsthaftere Bedrohung darstellen
            und weitaus drastischere staatliche Reaktionen erfordern. Gerade deshalb sollten wir
            sehr darauf achten, solche hypothetischen Zukunftsszenarien von den tatsächlichen
            Terroranschlägen, wie wir sie bislang erlebt haben, zu unterscheiden. Die Befürchtung,
            Terroristen könnten eines Tages eine Atombombe in die Hände bekommen und New York
            oder London zerstören, rechtfertigt keine hysterische Überreaktion auf einen Terroristen,
            der ein Dutzend Unbeteiligte mit einem Schnellfeuergewehr oder einem Lkw tötet. Staaten
            sollten sogar noch stärker darauf achten, nicht sämtliche Dissidentengruppen zu verfolgen,
            weil diese eines Tages versuchen könnten, in den Besitz von Atomwaffen zu gelangen,
            oder weil sie unsere selbstfahrenden Autos hacken und in eine Flotte von Killerrobotern
            verwandeln könnten.
         


    Natürlich müssen Regierungen radikale Gruppen überwachen und verhindern, dass diese
            in den Besitz von Massenvernichtungswaffen gelangen, aber sie müssen die Angst vor
            einem atomaren Terrorismus gegen andere Bedrohungsszenarien abwägen. In den letzten
            beiden Jahrzehnten verschwendeten die Vereinigten Staaten Billionen Dollar und jede
            Menge politisches Kapital auf ihren Krieg gegen den Terror. George W. Bush, Tony Blair,
            Barack Obama und ihre Regierungen können mit einiger Berechtigung darauf verweisen,
            mit ihrer Jagd auf Terroristen hätten sie diese gezwungen, mehr ans eigene Überleben
            als an die Beschaffung von Atombomben zu denken. Sie hätten damit die Welt vor einem
            atomaren 9/11 bewahrt. Da es sich dabei um eine kontrafaktische Behauptung handelt -
            «Hätten wir den Krieg gegen den Terror nicht begonnen, hätte sich al-Qaida Atomwaffen
            besorgt» -, lässt sich nur schwer beurteilen, ob sie stimmt oder nicht.
         


    Wir können allerdings mit Sicherheit sagen, dass die Amerikaner und ihre Verbündeten
            mit ihrem Krieg gegen den Terror nicht nur weltweit für ungeheure Zerstörung sorgten,
            sondern auch das verursachten, was Ökonomen als «Opportunitätskosten» bezeichnen.
            Das Geld, die Zeit und das politische Kapital, die in die Bekämpfung des Terrors investiert
            wurden, flossen eben nicht in die Bekämpfung des Klimawandels, von Aids und Armut;
            es war kein Geld da, um Afrika südlich der Sahara Frieden und Wohlstand zu bringen
            oder für bessere Beziehungen mit Russland und China zu sorgen. Wenn New York oder
            London irgendwann einmal in den steigenden Fluten des Atlantiks versinken oder wenn
            die Spannungen mit Russland zu einem offenen Krieg führen, könnten die Menschen Bush,
            Blair und Obama durchaus vorwerfen, sich auf die falsche Front konzentriert zu haben.
         


    Es ist schwer, in Echtzeit Prioritäten zu setzen, während es nur allzu leicht ist,
            rückblickend die Prioritätensetzung zu kritisieren. Wir werfen Politikern vor, sie
            hätten Katastrophen, die sich ereigneten, nicht verhindert, sind uns aber der Katastrophen,
            zu denen es nie kam, zum Glück nicht bewusst. Und so blicken die Menschen auf die
            Regierung Clinton in den 1990er Jahren zurück und werfen ihr vor, die Bedrohung durch
            al-Qaida vernachlässigt zu haben. Doch in den 1990er Jahren konnte sich kaum jemand
            vorstellen, dass islamische Terroristen einen globalen Konflikt auslösen würden, indem
            sie Passagierflugzeuge in New Yorker Wolkenkratzer steuern. Hingegen hatten viele
            Angst, Russland könnte völlig zusammenbrechen und die Kontrolle nicht nur über sein
            riesiges Territorium, sondern auch über Tausende von nuklearen und biologischen Sprengköpfen
            verlieren. Eine andere Sorge war, dass sich die blutigen Kriege im ehemaligen Jugoslawien
            auf andere Teile Osteuropas ausbreiten könnten, was zu Konflikten zwischen Ungarn
            und Rumänien, zwischen Bulgarien und der Türkei oder zwischen Polen und der Ukraine
            hätte führen können.
         


    Noch unbehaglicher war vielen angesichts der deutschen Wiedervereinigung zumute. Gerade
            einmal viereinhalb Jahrzehnte nach der Kapitulation des Dritten Reichs hatten viele
            Menschen noch immer tiefsitzende Ängste vor deutscher Macht. Würde Deutschland, befreit
            von der sowjetischen Bedrohung, zu einer Supermacht werden, die den europäischen Kontinent
            beherrscht? Und was war mit China? Es würde vielleicht, alarmiert durch den Zusammenbruch
            des Sowjetblocks, seine Reformen aufgeben, zu einer maoistischen Politik der harten
            Linie zurückkehren und sich in eine XXL-Version von Nordkorea verwandeln.
         


    Heute können wir über diese Schreckensszenarien lachen, weil wir wissen, dass sie
            nicht eingetreten sind. Die Lage in Russland hat sich stabilisiert, ein Großteil Osteuropas
            wurde friedlich in die EU aufgenommen, das wiedervereinigte Deutschland wird heute als Anführer der freien
            Welt gepriesen und China ist zum wirtschaftlichen Motor des gesamten Globus geworden.
            All dies gelang zumindest teilweise dank konstruktiver Politik der USA und der EU. Wäre es also wirklich klüger gewesen, wenn sich die USA und die EU in den 1990er Jahren stärker auf islamische Extremisten als auf die Situation im
            ehemaligen Ostblock oder in China konzentriert hätten?
         


    Wir können uns schlicht nicht auf jede Eventualität vorbereiten. Entsprechend müssen
            wir natürlich einen atomaren Terrorismus verhindern, aber das kann nicht das Thema
            Nummer eins auf der Menschheitsagenda sein. Und wir sollten diese theoretische Gefahr
            sicherlich nicht als Rechtfertigung nutzen, um auf den gewöhnlichen Terror überzureagieren.
            Das sind ganz unterschiedliche Probleme, die unterschiedliche Lösungen verlangen.
         


    Wenn aber Terrorgruppen trotz unserer Bemühungen irgendwann doch in den Besitz von
            Massenvernichtungswaffen kommen sollten, lässt sich schwer abschätzen, wie politische
            Auseinandersetzungen geführt werden, aber sie werden sich deutlich von den Terror-
            und Terrorbekämpfungskampagnen des frühen 21. Jahrhunderts unterscheiden. Wenn die
            Welt im Jahr 2050 tatsächlich voller atomarer Terroristen und Bioterroristen ist,
            dann werden ihre Opfer sehnsüchtig und auch leicht ungläubig auf die Welt des Jahres
            2018 zurückblicken: Wie konnten sich Menschen, die ein so sicheres Leben führten,
            trotzdem so bedroht fühlen?
         


    Natürlich wird unser gegenwärtiges Bedrohungsgefühl nicht nur durch den Terror befeuert.
            Jede Menge Beobachter und Laien befürchten, der Dritte Weltkrieg stehe unmittelbar
            bevor, und es ist, als hätten wir diesen Film vor gut hundert Jahren schon einmal
            gesehen. Wie 1914 scheinen uns auch 2018 wachsende Spannungen zwischen den Großmächten,
            gepaart mit kaum zu bewältigenden globalen Problemen, in Richtung eines Weltkriegs
            zu ziehen. Ist diese Befürchtung berechtigter als unsere überzogene Angst vor dem
            Terror?
         


  




  

    

      11


      Krieg
            


      Unterschätze nie die menschliche Dummheit


    


    Die vergangenen Jahrzehnte waren die friedlichste Epoche in der Menschheitsgeschichte.
            War menschliche Gewalt in frühen Agrargesellschaften für bis zu 15 Prozent aller Todesfälle
            und im 20. Jahrhundert für immerhin noch 5 Prozent verantwortlich gewesen, so ist
            heute nur noch ein Prozent der Todesfälle ihr zuzuschreiben.[] Doch seit der Weltfinanzkrise von 2008 verschlechtert sich die internationale Lage
            rasant, Kriegstreiberei ist wieder en vogue, und die Rüstungsausgaben explodieren.[] Sowohl Laien als auch Experten befürchten, dass ähnlich wie 1914, als die Ermordung
            eines österreichischen Erzherzogs den Ersten Weltkrieg auslöste, auch 2018 irgendein
            Zwischenfall in der syrischen Wüste oder ein unüberlegter Schritt auf der koreanischen
            Halbinsel einen globalen Konflikt entfachen könnte.
         


    Angesichts der wachsenden Spannungen auf der Welt und aufgrund der Persönlichkeitsstruktur
            von Staatsoberhäuptern in Washington, Pjöngjang und an verschiedenen anderen Orten
            besteht definitiv Anlass zur Sorge. Doch es gibt auch einige gravierende Unterschiede
            zwischen 2018 und 1914. Insbesondere übte der Krieg 1914 auf Eliten überall auf der
            Welt große Anziehungskraft aus, denn sie hatten zahlreiche konkrete Beispiele dafür,
            dass erfolgreich geführte Kriege zu wirtschaftlichem Wohlstand und politischer Macht
            beitragen konnten. 2018 hingegen gehören erfolgreiche Kriege zu den gefährdeten Arten.
         


    Seit den Zeiten der Assyrer und der Qin wurden große Imperien üblicherweise mittels
            gewaltsamer Eroberung errichtet. Auch 1914 verdankten alle Großmächte ihren Status
            erfolgreichen Kriegen. So wurde beispielsweise das japanische Kaiserreich dank seiner
            Siege über China und Russland zu einer Regionalmacht; Deutschland erlangte nach seinen
            Triumphen über Österreich-Ungarn und Frankreich eine Vormachtstellung in Europa; und
            Großbritannien schuf durch eine ganze Reihe famoser kleiner Kriege überall auf dem
            Planeten das größte und wohlhabendste Weltreich. Als die Briten 1882 in Ägypten einmarschierten
            und das Land besetzten, verloren sie in der entscheidenden Schlacht von Tel el-Kebir
            gerade einmal siebenundfünfzig Soldaten.[] Während heute die Besetzung eines muslimischen Landes Stoff für westliche Albträume
            bietet, stießen die Briten nach Tel el-Kebir kaum auf bewaffneten Widerstand und kontrollierten
            mehr als sechs Jahrzehnte lang das Niltal und den lebenswichtigen Suezkanal. Andere
            europäische Mächte nahmen sich ein Beispiel an den Briten, und wann immer Regierungen
            in Paris, Rom oder Brüssel überlegten, in Vietnam, Libyen oder dem Kongo zu intervenieren,
            war ihre einzige Angst die, dass ihnen irgendjemand zuvorkommen könnte.
         


    Selbst die Vereinigten Staaten verdankten ihren Großmachtstatus vor allem ihrem militärischen
            Vorgehen und weniger allein wirtschaftlichem Unternehmungsgeist. 1846 marschierten
            sie in Mexiko ein und eroberten Kalifornien, Nevada, Utah, Arizona, New Mexico sowie
            Teile von Colorado, Kansas, Wyoming und Oklahoma. Der Friedensvertrag bestätigte zudem
            die vorangegangene amerikanische Annexion von Texas. Rund 13.000 amerikanische Soldaten
            fielen in diesem Krieg, der den Vereinigten Staaten zusätzliche 2,3 Millionen Quadratkilometer
            verschaffte (eine Fläche größer als die Frankreichs, Großbritanniens, Deutschlands,
            Spaniens und Italiens zusammen).[] Es war das Geschäft des Jahrtausends.
         


    Insofern wussten die Eliten in Washington, London und Berlin 1914 genau, wie ein erfolgreicher
            Krieg aussah und wie viel man dabei gewinnen konnte. 2018 hingegen haben globale Eliten
            allen Grund zu der Annahme, dass diese Form des Krieges womöglich ausgestorben ist.
            Zwar mag es einigen Drittwelt-Diktatoren und nichtstaatlichen Akteuren noch immer
            gelingen, mittels Krieg prächtig zu gedeihen, aber Großmächte wissen offenkundig nicht
            mehr, wie das möglich sein sollte.
         


    Der größte Sieg seit Menschengedenken - derjenige der Vereinigten Staaten über die
            Sowjetunion - wurde ohne jede größere militärische Konfrontation errungen. Im ersten
            Golfkrieg durften die Vereinigten Staaten dann noch einmal flüchtig den Geschmack
            althergebrachten militärischen Ruhms kosten, doch das verführte sie nur dazu, Billionen
            für demütigende militärische Fiaskos im Irak und in Afghanistan zu vergeuden. China,
            die aufsteigende Macht des frühen 21. Jahrhunderts, hat sich seit der gescheiterten
            Invasion in Vietnam 1979 beharrlich aller bewaffneten Konflikte enthalten und verdankt
            seinen Aufstieg ausschließlich wirtschaftlichen Faktoren. In dieser Hinsicht nahm
            es sich nicht die japanischen, deutschen und italienischen Großreiche der Zeit vor
            1914 zum Vorbild, sondern eher das japanische, deutsche und italienische Wirtschaftswunder
            der Zeit nach 1945. In all diesen Fällen erlangten Staaten wirtschaftlichen Wohlstand
            und geopolitisches Gewicht, ohne auch nur einen Schuss abgefeuert zu haben.
         


    Selbst im Nahen und Mittleren Osten - dem Kampfring der Welt - wissen regionale Mächte
            nicht, wie man erfolgreich Krieg führt. Iran profitierte nicht im geringsten vom langen
            Blutbad des iranischen-irakischen Krieges und ging anschließend allen direkten militärischen
            Konfrontationen aus dem Weg. Die Iraner finanzieren und bewaffnen lokale Bewegungen
            vom Irak bis zum Jemen und haben ihren Verbündeten in Syrien und Libanon ihre Revolutionsgarden
            zu Hilfe geschickt, aber bislang waren sie sorgsam darauf bedacht, in kein Land einzumarschieren.
            Nicht dank irgendeines brillanten Sieges auf dem Schlachtfeld, sondern kampflos ist
            Iran jüngst zum regionalen Hegemon aufgestiegen. Seine beiden Hauptfeinde - die USA und Irak - hatten sich in einen Krieg verstrickt, der sowohl Irakern als auch Amerikanern
            den Appetit auf nahöstliche Sümpfe verdarb, wodurch Iran in den Genuss der Beute kam.
         


    Gleiches lässt sich über Israel sagen. Seinen letzten erfolgreichen Krieg führte es
            1967. Seither prosperierte Israel trotz seiner vielen Kriege, nicht dank ihrer. Die
            meisten besetzten Gebiete bringen schwere wirtschaftliche Belastungen und lähmende
            politische Verpflichtungen mit sich. Ähnlich wie Iran hat Israel jüngst seine geopolitische
            Stellung nicht durch das Führen erfolgreicher Kriege, sondern durch die Vermeidung
            militärischer Abenteuer verbessert. Während der Krieg Israels einstige Feinde im Irak,
            in Syrien und Libyern verwüstete, blieb Israel verschont. Sich nicht in den syrischen
            Bürgerkrieg hineinziehen zu lassen war vermutlich Benjamin Netanjahus größte politische
            Leistung (zumindest bis März 2018). Wenn sie gewollt hätten, hätten die israelischen
            Streitkräfte Damaskus binnen einer Woche erobern können, aber was hätte Israel davon
            gehabt? Noch leichter wäre es für die israelischen Truppen gewesen, den Gazastreifen
            zu besetzen und das Hamas-Regime zu stürzen, doch Israel hat wiederholt darauf verzichtet.
            Trotz aller militärischen Stärke und trotz aller säbelrasselnden Rhetorik israelischer
            Politiker weiß man in Israel nur zu gut, dass sich mit einem Krieg nur wenig gewinnen
            lässt. Wie die USA, China, Deutschland, Japan und Iran scheint auch Israel verstanden zu haben, dass
            die erfolgreichste Strategie des 21. Jahrhunderts darin besteht, am Ring zu sitzen
            und andere für einen kämpfen zu lassen.
         


    

      Aus Sicht des Kremls
            


    


    Die einzige erfolgreiche Invasion einer Großmacht im 21. Jahrhundert war bislang die
            russische Eroberung der Krim. Im Februar 2014 marschierten russische Truppen in der
            benachbarten Ukraine ein und besetzten die Halbinsel Krim, die anschließend von Russland
            annektiert wurde. Ohne größere Kampfhandlungen kam Russland in den Besitz strategisch
            wichtigen Territoriums, versetzte seine Nachbarn in Angst und schwang sich wieder
            zu einer Weltmacht auf. Doch der Erfolg der Eroberung war vor allem außergewöhnlichen
            Umständen geschuldet. Die ukrainische Armee setzte den Russen ebenso wenig Widerstand
            entgegen wie die lokale Bevölkerung, während andere Mächte darauf verzichteten, sich
            unmittelbar in die Krise einzumischen. Diese Umstände werden sich so anderswo auf
            der Welt schwerlich finden lassen. Wenn Voraussetzung eines erfolgreichen Krieges
            ist, dass es an Gegnern fehlt, die bereit sind, sich dem Aggressor zu widersetzen,
            so schränkt das die verfügbaren Möglichkeiten deutlich ein.
         


    Tatsächlich stieß Russland, als es den Erfolg auf der Krim in anderen Teilen der Ukraine
            zu wiederholen suchte, auf deutlich heftigeren Widerstand, und der Krieg in der Ostukraine
            blieb in einer unproduktiven Pattsituation stecken. Noch schlimmer war (zumindest
            aus Sicht Moskaus), dass der Krieg antirussische Gefühle in der Ukraine befeuerte
            und aus einem einstigen Verbündeten einen erbitterten Feind machte. So wie der Erfolg
            im ersten Golfkrieg die USA dazu verführte, sich im Irak zu übernehmen, so könnte der Erfolg auf der Krim Russland
            dazu verleitet haben, sich in der Ukraine zu übernehmen.
         


    Insgesamt gesehen lassen sich Russlands Kriege im Kaukasus und in der Ukraine zu Beginn
            des 21. Jahrhunderts nicht wirklich als besonders erfolgreich bezeichnen. Zwar haben
            sie Russlands Ansehen als Großmacht gestärkt, aber sie haben auch das Misstrauen und
            die Feindseligkeit gegenüber Russland befördert, und wirtschaftlich gesehen waren
            sie ein Verlustgeschäft. Die Ferienorte auf der Krim und heruntergekommene Fabriken
            aus Sowjetzeiten in Lugansk und Donezk machen die Kosten des Krieges nicht wirklich
            wett und schon gar nicht die Verluste durch Kapitalflucht und internationale Sanktionen.
            Um die Grenzen der russischen Politik zu erkennen, muss man nur den enormen wirtschaftlichen
            Fortschritt, den das friedliche China in den letzten zwanzig Jahren erlebte, mit der
            ökonomischen Stagnation des «siegreichen» Russlands im selben Zeitraum vergleichen.[]
         


    Ungeachtet aller vollmundigen Bekundungen aus Moskau weiß die russische Elite selbst
            vermutlich sehr wohl um Kosten und Nutzen dieser militärischen Abenteuer, weshalb
            sie bislang stark darauf bedacht war, sie nicht eskalieren zu lassen. Russland folgte
            dem Prinzip des Schulhofschlägers: «Schnapp dir das schwächste Kind und verprügele
            es nicht zu sehr, damit der Lehrer nicht einschreitet.» Hätte Putin seine Kriege im
            Geiste Stalins, Peters des Großen oder Dschingis Khans geführt, wären russische Panzer
            schon lange bis Tiflis und Kiew, wenn nicht gar bis Warschau und Berlin vorgestoßen.
            Doch Putin ist weder Dschingis Khan noch Stalin. Er scheint besser als jeder andere
            zu wissen, dass militärische Macht im 21. Jahrhundert nicht weit gehen und nur ein
            begrenzter Krieg ein erfolgreicher sein kann. Selbst in Syrien war Putin trotz der
            rücksichtslosen russischen Luftschläge sehr darauf bedacht, den russischen Fußabdruck
            so klein wie möglich zu halten, andere die eigentlichen Kämpfe führen zu lassen und
            zu verhindern, dass der Krieg in benachbarte Länder überschwappt.
         


    Tatsächlich waren aus russischer Sicht all seine angeblich aggressiven Vorgehensweisen
            in den letzten Jahren nicht die Eröffnungszüge eines neuen globalen Krieges, sondern
            vielmehr der Versuch, ungeschützte Verteidigungsflanken zu schließen. Russen können
            mit Recht darauf verweisen, dass sie nach ihrem friedlichen Rückzug am Ende der 1980er
            und in den frühen 1990er Jahren wie ein besiegter Feind behandelt wurden. Die USA und die NATO nutzten die russische Schwäche und dehnten trotz gegenteiliger Versprechungen das
            westliche Verteidigungsbündnis auf Osteuropa und sogar einige frühere Sowjetrepubliken
            aus. Der Westen ignorierte darüber hinaus russische Interessen im Nahen Osten, intervenierte
            unter zweifelhaften Vorwänden in Serbien und im Irak und machte Russland ganz generell
            deutlich, dass es nur auf eigene militärische Macht setzen kann, wenn es seine Einflusssphäre
            gegen westliche Einmischungen schützen will. So gesehen muss man für die jüngsten
            militärischen Aktionen Russlands Bill Clinton und George W. Bush genauso verantwortlich
            machen wie Wladimir Putin.
         


    Natürlich könnten sich russische Militäraktionen in Georgien, der Ukraine und Syrien
            doch noch als Eröffnungssalven eines deutlich kühneren imperialen Drangs erweisen.
            Auch wenn Putin bislang keine ernsthaften Pläne für globale Eroberungszüge hegt, könnte
            ein Erfolg seine Ambitionen befeuern. Man sollte dabei jedoch auch bedenken, dass
            Putins Russland deutlich schwächer ist als Stalins UdSSR, und solange sich nicht andere Länder wie China mit ihm verbünden, kann es einen
            neuen Kalten Krieg nicht durchstehen, geschweige denn einen ausgewachsenen Weltkrieg.
            Russland hat eine Bevölkerung von 150 Millionen Menschen und kaufkraftbereinigt ein
            Bruttoinlandsprodukt von 4 Billionen US-Dollar. Sowohl bei der Bevölkerung als auch beim BIP steht es deutlich im Schatten der USA (325 Millionen Menschen und 19 Billionen US-Dollar) und der Europäischen Union (500 Millionen Menschen und 21 Billionen US-Dollar).[] Zusammengenommen verfügen die USA und die EU über fünfmal mehr Menschen und zehnmal mehr Dollars als Russland.
         


    Jüngste technologische Entwicklungen haben diese Kluft noch deutlich größer werden
            lassen, als sie auf den ersten Blick erscheint. Die UdSSR hatte ihren Zenit Mitte des 20. Jahrhunderts erreicht, als die Schwerindustrie die
            Lokomotive der Weltwirtschaft war und das zentralisierte Sowjetsystem bei der massenhaften
            Produktion von Traktoren, Lastwagen, Panzern und Interkontinentalraketen Hervorragendes
            leistete. Heute sind Informationstechnologie und Biotechnologie wichtiger als die Schwerindustrie, doch
            in beiden Bereichen zeichnet sich Russland nicht wirklich aus. Zwar verfügt es über
            eindrucksvolle Fähigkeiten zum Cyberkrieg, aber ihm fehlt ein ziviler IT-Sektor, und die Wirtschaft beruht in überwiegendem Maße auf dem Rohstoffreichtum
            des Landes, besonders bei Öl und Gas. Das mag genügen, um ein paar Oligarchen reich
            zu machen und Putin an der Macht zu halten, aber es reicht nicht aus, um ein digitales
            oder biotechnologisches Wettrüsten zu gewinnen.
         


    Vor allem aber fehlt es Putins Russland an einer universellen Ideologie. Während des
            Kalten Krieges vertraute die UdSSR auf die globale Attraktivität des Kommunismus genauso wie auf die globale Reichweite
            der Roten Armee. Der Putinismus hingegen hat Kubanern, Vietnamesen oder französischen
            Intellektuellen wenig zu bieten. Auf der Welt mag sich tatsächlich ein autoritärer
            Nationalismus breitmachen, aber er verleitet schon von Natur aus nicht zur Herausbildung
            geschlossener internationaler Blöcke. Waren der polnische und der russische Kommunismus
            zumindest theoretisch den universellen Interessen einer internationalen Arbeiterklasse
            verpflichtet, so verfolgen der polnische und der russische Nationalismus qua Definition
            gegensätzliche Interessen. Da Putins Aufstieg zugleich ein Anwachsen des polnischen
            Nationalismus befeuert, wird diese Entwicklung Polen nur noch russlandfeindlicher
            machen als zuvor.
         


    Obwohl Russland also weltweit Desinformation und Subversion betreibt, um die EU und die NATO zu spalten, erscheint es wenig wahrscheinlich, dass die ehemalige Supermacht sich
            auf irgendeinen physischen Eroberungsfeldzug begibt. Wir können mit einiger Berechtigung
            hoffen, dass die Annexion der Krim und die russischen Einmischungen in Georgien und
            in der Ostukraine Einzelfälle bleiben und nicht Vorboten einer neuen Epoche des Krieges
            sind.
         


    

      Die verlorene Kunst, Kriege zu gewinnen
            


    


    Warum ist es für Großmächte im 21. Jahrhundert so schwer, erfolgreiche Kriege zu führen?
            Das hat zum einen damit zu tun, dass sich das Wesen der Ökonomie verändert hat. In
            der Vergangenheit war wirtschaftliches Vermögen überwiegend materieller Art, weshalb
            es relativ einfach war, sich mittels Eroberung zu bereichern. Hatte man seine Gegner
            auf dem Schlachtfeld besiegt, konnte man absahnen, indem man ihre Städte plünderte,
            ihre Bürger auf Sklavenmärkten verkaufte und wertvolle Weizenfelder und Goldminen
            beschlagnahmte. Die Römer kamen zu Wohlstand, weil sie gefangene Griechen und Gallier
            verkauften, und das Amerika des 19. Jahrhunderts erlebte einen Aufschwung, als es
            die Goldminen Kaliforniens und die Rinderfarmen in Texas besetzte.
         


    Im 21. Jahrhundert jedoch lassen sich auf diese Weise allenfalls mickrige Gewinne
            erzielen. Wirtschaftliches Vermögen besteht heute überwiegend aus technischem und
            institutionellem Wissen und weniger aus Getreideäckern, Goldminen oder Ölfeldern,
            und Wissen kann man nun einmal nicht mittels Krieg erobern. Eine Organisation wie
            der Islamische Staat mag weiter florieren, indem er Städte und Ölförderanlagen im
            Nahen Osten plündert - die Islamisten konfiszierten mehr als 500 Millionen US-Dollar aus den Beständen irakischer Banken und erwirtschafteten 2015 zusätzlich 500 Millionen
            US-Dollar aus dem Ölgeschäft[] -, doch für eine Großmacht wie China oder die USA sind das Peanuts. China mit einem jährlichen BIP von mehr als 20 Billionen US-Dollar wird wegen einer kümmerlichen Milliarde keinen Krieg vom Zaun brechen. Müsste
            China Billionensummen für einen Krieg gegen die USA aufwenden, wie sollte das Land jemals diese Ausgaben zurückzahlen und all die Kriegsschäden
            und verlorenen Handelschancen ausgleichen? Würde die siegreiche Volksbefreiungsarmee
            die Reichtümer des Silicon Valley plündern? Natürlich sind Unternehmen wie Apple,
            Facebook und Google Hunderte Milliarden Dollar wert, aber dieses Vermögen lässt sich
            nicht mit Gewalt in Besitz nehmen. Es gibt nun einmal keine Siliziumbergwerke im Silicon
            Valley.
         


    Ein erfolgreicher Krieg könnte theoretisch enorme Profite erbringen, wenn er den Sieger
            in die Lage versetzt, das globale Handelssystem zu seinen Gunsten umzugestalten, wie
            das Großbritannien nach seinem Sieg über Napoleon und die USA nach ihrem Sieg über Hitler taten. Doch Veränderungen in Sachen Militärtechnik machen
            es schwer, einen solchen Schritt im 21. Jahrhundert zu wiederholen. Die Atombombe
            hat den Sieg in einem Weltkrieg in einen kollektiven Selbstmord verwandelt. Es ist
            kein Zufall, dass Supermächte sich seit Hiroshima nicht direkt bekämpften und lediglich
            an Konflikten beteiligten, bei denen es für sie um nicht allzu viel ging und bei denen
            die Versuchung, Atomwaffen einzusetzen, um eine Niederlage abzuwenden, gering war.
            Tatsächlich ist sogar der Angriff auf eine zweitklassige Atommacht wie Nordkorea ein
            äußerst unattraktives Vorhaben. Man mag sich gar nicht vorstellen, was die Familie
            Kim angesichts einer drohenden militärischen Niederlage tun könnte.
         


    Der Cyberkrieg macht die Sache für angehende Imperialisten noch schlimmer. In den
            guten alten Zeiten von Königin Viktoria und dem Maxim-Maschinengewehr konnte die britische
            Armee die Eingeborenen in irgendeiner entlegenen Wüste massakrieren, ohne den Frieden
            in Manchester und Birmingham zu gefährden. Selbst zu Zeiten von George W. Bush konnten
            die USA Bagdad und Falludscha in Schutt und Asche legen, während die Iraker nicht über die
            Möglichkeit verfügten, mit Attacken auf San Francisco oder Chicago Vergeltung zu üben.
            Doch wenn die USA heute ein Land angreifen, das auch nur über bescheidene Cyberkapazitäten verfügt,
            könnte der Krieg binnen Minuten nach Kalifornien oder Illinois getragen werden. Schadsoftware
            und Logikbomben könnten den Flugverkehr in Dallas lahmlegen, Züge in Philadelphia
            kollidieren lassen und die Stromversorgung in Michigan zum Erliegen bringen.
         


    Im großen Zeitalter der Eroberer war Krieg eine Sache geringen Schadens und hohen
            Profits. In der Schlacht von Hastings 1066 gewann Wilhelm der Eroberer an einem einzigen
            Tag zum Preis von ein paar tausend Toten ganz England. Atomwaffen und Cyberkrieg hingegen
            sind Technologien, die enormen Schaden anrichten und wenig Gewinn bringen. Mit diesen
            Mitteln kann man ganze Länder zerstören, aber keine profitablen Großreiche errichten.
         


    Insofern ist in einer Welt, in der immer lauter mit dem Säbel gerasselt wird und atmosphärische
            Störungen zunehmen, unsere vielleicht beste Friedensgarantie die, dass die Großmächte
            aus jüngerer Zeit keine Beispiele für erfolgreiche Kriege kennen. Während Dschingis
            Khan oder Julius Cäsar mir nichts, dir nichts in ein fremdes Land einmarschierten,
            klopfen heutige nationalistische Politiker wie Erdoğan, Modi und Netanjahu zwar große
            Sprüche, sind aber sehr vorsichtig, wirklich einen Krieg vom Zaun zu brechen. Natürlich
            könnten sich mit einem Schlag die Tore zur Hölle öffnen, wenn jemand eine Formel findet,
            wie man unter den Bedingungen des 21. Jahrhunderts erfolgreich Krieg führt. Das ist
            es, was das russische Vorgehen auf der Krim zu einem besonders beängstigenden Omen
            macht. Hoffen wir, dass es eine Ausnahme bleibt.
         


    

      Die Torheit der Regierenden
            


    


    Doch selbst wenn der Krieg im 21. Jahrhundert weiterhin ein wenig profitables Geschäft
            bleiben sollte, würde uns das keine absolute Friedensgarantie verschaffen. Denn wir
            sollten nie die menschliche Dummheit unterschätzen. Auf persönlicher wie auf kollektiver
            Ebene nämlich neigen Menschen dazu, sich in selbstzerstörerische Aktivitäten zu stürzen.
         


    1939 war Krieg für die Achsenmächte vermutlich ein kontraproduktiver Schritt - doch
            er hat die Welt nicht davor bewahrt. Besonders erstaunlich am Zweiten Weltkrieg ist,
            dass die besiegten Mächte nach dem Krieg wie niemals zuvor prosperierten. Zwanzig
            Jahre nach der vollständigen Vernichtung ihrer Armeen und dem völligen Zusammenbruch
            ihrer Imperien erfuhren Deutsche, Italiener und Japaner beispiellosen Wohlstand. Warum
            also sind sie überhaupt in den Krieg gezogen? Warum brachten sie ohne Not Tod und
            Zerstörung über unzählige Millionen? Es war alles nur eine dumme Fehleinschätzung.
            In den 1930er Jahren waren Generäle, Admirale, Ökonomen und Journalisten in Japan
            übereinstimmend der Meinung, ohne die Kontrolle über Korea, die Mandschurei und die
            chinesische Küste sei Japan zu ökonomischem Stillstand verurteilt.[] Sie lagen alle falsch. Tatsächlich begann das berühmte japanische Wirtschaftswunder
            erst, nachdem Japan all seine Eroberungen auf dem Festland verloren hatte.
         


    Menschliche Dummheit ist einer der wichtigsten Faktoren in der Geschichte, aber wir
            tun sie oft als unbedeutend ab. Politiker, Generäle und Wissenschaftler betrachten
            die Welt gerne als großes Schachspiel, bei dem jeder Zug sorgfältigen rationalen Überlegungen
            folgt. Bis zu einem gewissen Punkt stimmt das auch. Nur wenige Staatsmänner in der
            Geschichte waren im engeren Wortsinn verrückt und haben ihre Bauern und Springer willkürlich
            übers Feld gezogen. General Tojo, Saddam Hussein und Kim Jong-il hatten für jeden
            ihrer Züge rationale Gründe. Das Problem ist, dass die Welt viel komplizierter ist
            als ein Schachbrett und dass menschliche Rationalität nicht ausreicht, um sie wirklich
            zu verstehen. Insofern tun selbst rationale Anführer häufig sehr dumme Dinge.
         


    Inwiefern sollten wir also Angst vor einem Weltkrieg haben? Am besten ist es, wenn
            wir zwei Extreme vermeiden. Auf der einen Seite ist Krieg definitiv nicht unausweichlich.
            Die friedliche Beendigung des Kalten Krieges beweist: Wenn Menschen die richtigen
            Entscheidungen treffen, lassen sich selbst Konflikte zwischen Supermächten friedlich
            lösen. Zudem ist es sogar ausgesprochen gefährlich anzunehmen, ein neuer Weltkrieg
            sei unvermeidlich. Das nämlich könnte sich als selbsterfüllende Prophezeiung erweisen.
            Sobald Länder davon ausgehen, Krieg sei unausweichlich, peppen sie ihre Armeen auf,
            stürzen sich in eskalierende Rüstungswettläufe, verweigern sich bei Konflikten jedem
            Kompromiss und hegen den Verdacht, dass Gesten des guten Willens nichts weiter als
            Fallen sind. Das garantiert, dass es zu einem Krieg kommt.
         


    Andererseits wäre es naiv anzunehmen, Krieg sei unmöglich. Selbst wenn Krieg für alle
            eine Katastrophe bedeutet, kann kein Gott und kein Naturgesetz uns vor menschlicher
            Dummheit schützen.
         


    Ein potenzielles Heilmittel für menschliche Dummheit ist eine Dosis Demut. Nationale,
            religiöse und kulturelle Spannungen werden verschlimmert durch das großspurige Gefühl,
            meine Nation, meine Religion, meine Kultur sei die wichtigste auf der Welt - weshalb
            meine Interessen über den Interessen aller anderen oder der Menschheit insgesamt stehen
            sollten. Wie können wir dafür sorgen, dass Nationen, Religionen und Kulturen ihre
            wirkliche Stellung in der Welt mit ein bisschen mehr Realismus und ein wenig mehr
            Bescheidenheit betrachten?
         


  




  

    

      12


      Demut
            


      Du bist nicht der Nabel der Welt


    


    Die meisten Menschen glauben nur zu gerne, sie seien der Nabel der Welt und ihre Kultur
            sei das Herzstück der Menschheitsgeschichte. Viele Griechen sind der Ansicht, die
            Geschichte beginne mit Homer, Sophokles und Platon, und alle bedeutsamen Ideen und
            Erfindungen stammten aus Athen, Sparta, Alexandria oder Konstantinopel. Chinesische
            Nationalisten kontern, tatsächlich habe Geschichte mit dem Gelben Kaiser und den Dynastien
            der Xia und der Shang ihren Anfang genommen, und alle Errungenschaften von Abendländern,
            Muslimen oder Indern seien nur ein müder Abklatsch ursprünglich chinesischer Leistungen.
         


    Überzeugte Hinduisten widersprechen diesen hochtrabenden chinesischen Behauptungen
            und erklären, sogar Flugzeuge und Atombomben seien von antiken Weisen auf dem indischen
            Subkontinent erfunden worden, und zwar schon lange vor Konfuzius und Platon, von Einstein
            und den Gebrüdern Wright ganz zu schweigen. Wussten Sie beispielsweise, dass Maharishi
            Bhardwaj Raketen und Flugzeuge erfunden hat, dass Vishwamitra Raketen nicht nur entwickelt,
            sondern auch eingesetzt hat, dass der Vater der Atomtheorie Acharya Kanad heißt und
            dass im Mahabharata Atomwaffen detailliert beschrieben sind?[]
         


    Fromme Muslime betrachten alle Geschichte vor dem Propheten Mohammed als weitgehend
            irrelevant und sind der Ansicht, nach der Offenbarung des Koran drehe sich die Welt
            um die muslimische umma. Die wichtigsten Ausnahmen sind türkische, iranische und ägyptische Nationalisten,
            die behaupten, schon vor Mohammed sei ihre jeweilige Nation Ursprungsquell all dessen
            gewesen, was an der Menschheit gut ist, und selbst nach der Entstehung des Koran sei
            es vor allem ihr Volk gewesen, das die Reinheit des Islam bewahrt und seinen Ruhm
            verbreitet habe.
         


    Selbstverständlich sind auch Briten, Franzosen, Deutsche, Amerikaner, Russen, Japaner
            und unzählige andere Gruppen auf ähnliche Weise davon überzeugt, die Menschheit hätte
            in barbarischer und amoralischer Unwissenheit dahinvegetiert, hätte es nicht die spektakulären
            Leistungen ihrer jeweiligen Nation gegeben. Manche Menschen gingen sogar so weit zu
            meinen, ihre politischen Institutionen und Glaubenspraktiken seien sogar für die Gesetze
            der Physik grundlegend. So waren die Azteken der festen Überzeugung, ohne die Opfer,
            die sie jedes Jahr darbrachten, würde die Sonne nicht aufgehen und das gesamte Universum
            zerfallen.
         


    All diese Behauptungen sind falsch. Sie kombinieren ein bewusstes Ignorieren der Geschichte
            mit mehr als nur einer Prise Rassismus. Keine der heutigen Religionen oder Nationen
            existierte, als die Menschen die Welt besiedelten, Pflanzen und Tiere domestizierten,
            die ersten Städte erbauten oder die Schrift und das Geld erfanden. Moral, Kunst, Spiritualität
            und Kreativität sind universelle menschliche Eigenschaften, die in unserer DNA verankert sind. Entstanden sind sie im Afrika der Steinzeit. Es ist deshalb grober
            Egoismus, sie einem jüngeren Ort und einer jüngeren Zeit zuzuschreiben, ob nun dem
            China zur Zeit des Gelben Kaisers, Griechenland im Zeitalter Platons oder der arabischen
            Halbinsel zu Zeiten Mohammeds.
         


    Ich selbst bin mit solch brachialem Egoismus nur zu gut vertraut, denn auch die Juden,
            mein eigenes Volk, glauben, sie seien das Wichtigste auf der Welt. Es gibt so gut
            wie keine menschliche Leistung oder Erfindung, die sie nicht sofort für sich beanspruchen.
            Und weil ich die Juden so gut kenne, weiß ich auch, dass sie von solchen Behauptungen
            tatsächlich überzeugt sind. Ich hatte einmal einen Yogalehrer in Israel, der im Anfängerkurs
            allen Ernstes erklärte, Yoga sei von Abraham erfunden worden, und sämtliche Grundstellungen
            im Yoga leiteten sich aus der Form der Buchstaben des hebräischen Alphabets her! (So
            sei die Trikonasana-Übung - das Dreieck - dem hebräischen Buchstaben Aleph nachempfunden,
            die Balancierstangenhaltung Tuladandasane dem Buchstaben Daleth usw.) Abraham habe
            diese Stellungen dem Sohn einer seiner Nebenfrauen beigebracht, der anschließend nach
            Indien ging und die Inder im Yoga unterrichtete. Als ich ihn nach Belegen dafür fragte,
            zitierte der Meister eine Bibelstelle: «Den Söhnen der Nebenfrauen, die er hatte,
            gab Abraham Geschenke und schickte sie noch zu seinen Lebzeiten weg nach Osten, ins
            Morgenland, weit weg von seinem Sohn Isaak.» (Gen 25,6) Was glauben Sie, was das für
            Geschenke waren? Selbst das Yoga wurde also in Wahrheit von den Juden erfunden.
         


    Abraham als den Erfinder des Yoga zu betrachten ist natürlich eine extreme Vorstellung.
            Doch selbst das gemäßigte Judentum behauptet steif und fest, der gesamte Kosmos existiere
            nur, damit jüdische Rabbiner ihre heiligen Schriften studieren können, und sobald
            die Juden diese Praxis aufgäben, werde das Universum an ein Ende kommen. China, Indien,
            Australien und sogar die fernen Galaxien werden alle vernichtet, wenn die Rabbiner
            in Jerusalem und Brooklyn nicht mehr über den Talmud diskutieren. Das ist ein zentraler
            Glaubensartikel orthodoxer Juden, und jeder, der ihn in Zweifel zu ziehen wagt, gilt
            als unwissender Narr. Säkulare Juden mögen angesichts solch großspuriger Behauptungen
            etwas skeptischer sein, aber auch sie glauben, das jüdische Volk sei die zentrale
            Heldengestalt der Geschichte und eigentlicher Urquell menschlicher Moral, Spiritualität
            und Gelehrtheit.
         


    Was meinem Volk an Zahl und echtem Einfluss fehlt, wird durch Chuzpe mehr als wettgemacht.
            Da es höflicher ist, das eigene Volk zu kritisieren als Fremde, werde ich anhand des
            Judentums beispielhaft zeigen, wie grotesk solche wichtigtuerischen Narrative sind,
            und überlasse es meinen Lesern wo auch immer auf der Welt, die Heißluftballone ihrer
            eigenen Völker zum Platzen zu bringen.
         


    

      Freuds Mutter
            


    


    Mein Buch Eine kurze Geschichte der Menschheit wurde ursprünglich auf Hebräisch für ein israelisches Publikum verfasst. Nachdem
            die hebräische Ausgabe 2011 erschienen war, wurde ich von israelischen Lesern besonders
            häufig gefragt, warum ich das Judentum in meiner Geschichte der menschlichen Spezies
            so gut wie gar nicht erwähnt hätte. Warum hätte ich ausführlich über Christentum,
            Islam und Buddhismus geschrieben, der jüdischen Religion und dem jüdischen Volk aber
            nur ein paar dürre Worte gewidmet? Hatte ich etwa deren ungeheuren Beitrag zur Menschheitsgeschichte
            bewusst ignoriert? Verfolgte ich damit irgendeine finstere politische Absicht?
         


    Solche Fragen kommen naturgemäß von israelischen Juden, die vom Kindergarten an in
            dem Glauben erzogen wurden, das Judentum sei der Superstar der Menschheitsgeschichte.
            Israelische Kinder haben in der Regel selbst nach zwölf Jahren Schule kein klares
            Bild von globalen historischen Prozessen. Sie wissen fast nichts über China, Indien
            oder Afrika, und obwohl sie etwas über das Römische Reich, die Französische Revolution
            und den Zweiten Weltkrieg lernen, fügen sich diese isolierten Bruchstücke nicht zu
            einer übergreifenden Erzählung. Die einzige kohärente Geschichte, die das israelische
            Bildungssystem zu bieten hat, beginnt stattdessen mit dem hebräischen Alten Testament,
            setzt sich mit dem Zeitalter des Zweiten Tempels fort, springt zwischen verschiedenen
            jüdischen Gemeinschaften in der Diaspora hin und her und gipfelt im Aufstieg des Zionismus,
            dem Holocaust und der Gründung des Staates Israel. Die meisten Jugendlichen verlassen
            die Schule in der Überzeugung, das sei der zentrale Handlungsstrang der gesamten Menschheitsgeschichte.
            Denn selbst wenn die Schüler etwas über das Römische Reich oder die Französische Revolution
            erfahren, konzentrieren sich die Erörterungen im Unterricht darauf, wie das Römische
            Reich die Juden behandelte oder wie die rechtliche und politische Stellung der Juden
            in der Französischen Republik aussah. Menschen, die mit einer solchen Geschichtsbetrachtung
            gefüttert wurden, tun sich reichlich schwer damit, die Vorstellung zu verdauen, das
            Judentum habe auf die Welt insgesamt nur relativ wenig Wirkung gehabt.
         


    Die Wahrheit aber ist, dass das Judentum in den Annalen unserer Spezies nur eine bescheidene
            Rolle spielt. Anders als universelle Religionen wie das Christentum, der Islam und
            der Buddhismus war das Judentum stets nur der Glauben eines spezifischen Volkes. Diese
            Stammesreligion konzentriert sich auf das Schicksal einer kleinen Nation und eines
            winzigen Landes und interessiert sich so gut wie gar nicht für das Schicksal aller
            anderen Völker und aller anderen Länder. So sind ihr beispielsweise Ereignisse in
            Japan oder die Menschen auf dem indischen Subkontinent reichlich egal. Kein Wunder
            also, dass die historische Rolle dieses Volkes begrenzt war.
         


    Natürlich ist richtig, dass das Judentum das Christentum hervorbrachte und die Geburt
            des Islams beeinflusste - zwei der wichtigsten Religionen in der Geschichte. Doch
            die Verdienste um die globalen Errungenschaften des Christentums und des Islams -
            ebenso wie ihre Verantwortung für zahlreiche Verbrechen - können (bzw. müssen) sich
            die Christen und Muslime selbst zuschreiben und nicht den Juden. So wie es unfair
            wäre, das Judentum für die Massenmorde der Kreuzfahrer verantwortlich zu machen (hier
            trägt das Christentum zu 100 Prozent die Schuld), so gibt es keinerlei Grund, dem
            Judentum die wirkmächtige christliche Vorstellung zuzuschreiben, wonach alle Menschen
            vor Gott gleich sind (eine Idee, die in direktem Widerspruch zur jüdischen Orthodoxie
            steht, denn die behauptet selbst heute noch, Juden seien von Natur aus allen anderen
            Menschen überlegen).
         


    Die Rolle des Judentums in der Menschheitsgeschichte erinnert ein wenig an die Rolle
            von Freuds Mutter in der modernen abendländischen Geschichte. Sigmund Freud hatte,
            ob einem das gefällt oder nicht, ungeheuren Einfluss auf die Wissenschaft, die Kultur,
            die Kunst und die Volksweisheiten des modernen Abendlands. Richtig ist auch, dass
            wir ohne Freuds Mutter Freud nicht hätten und dass Freuds Persönlichkeit, seine Bestrebungen
            und Ansichten wahrscheinlich in beträchtlichem Maße durch das Verhältnis zu seiner
            Mutter geprägt waren - wie er selbst als Erster einräumen würde. Aber wer sich mit
            der Geschichte des modernen Abendlands beschäftigt, erwartet darin kein ganzes Kapitel
            über Freuds Mutter. Ähnlich hätten wir ohne das Judentum kein Christentum, aber deswegen
            müssen wir dem Judentum noch lange keine große Bedeutung zuschreiben, wenn wir die
            Geschichte der Welt betrachten. Die entscheidende Frage ist, was das Christentum mit
            dem Vermächtnis seiner jüdischen Mutter anstellte.
         


    Selbstverständlich ist das jüdische Volk ein besonderes Volk mit einer erstaunlichen
            Geschichte (wenngleich das für die meisten Völker gilt). Genauso selbstverständlich
            ist, dass die jüdische Tradition voller tiefgründiger Einsichten und hehrer Werte
            steckt (wenngleich sie auch durchaus fragwürdige Vorstellungen und rassistische, frauenfeindliche
            und homophobe Einstellungen enthält). Des Weiteren ist richtig, dass das jüdische
            Volk, in Relation zu seiner Größe, die Geschichte der letzten 2000 Jahre überproportional
            beeinflusst hat. Doch wenn man sich das große Ganze unserer Geschichte als Spezies
            ansieht, also seit der Entstehung von Homo sapiens vor mehr als 100.000 Jahren, so ist offenkundig, dass der jüdische Beitrag zu dieser
            Geschichte nur ein sehr begrenzter ist. Die Menschen besiedelten den gesamten Planeten,
            erfanden die Landwirtschaft, erbauten die ersten Städte und erfanden die Schrift und
            das Geld Jahrtausende, bevor das Judentum auftauchte.
         


    Betrachtet man Geschichte aus der Perspektive der Chinesen oder der amerikanischen
            Ureinwohner, so lässt sich selbst in den letzten beiden Jahrtausenden kein wirklich
            bedeutsamer jüdischer Beitrag erkennen, es sei denn vermittelt über Christen oder
            Muslime. So wurde das hebräische Alte Testament nur deshalb zu einem Eckpfeiler der
            globalen Menschheitskultur, weil das Christentum es dankbar übernahm und in die Bibel
            integrierte. Der Talmud hingegen - dessen Bedeutung für die jüdische Kultur die des
            Alten Testaments weit übersteigt - wurde vom Christentum abgelehnt und blieb folglich
            ein esoterischer Text, den Araber, Polen oder Holländer so gut wie gar nicht kennen,
            von den Japanern und den Maya ganz zu schweigen. (Was ausgesprochen schade ist, denn
            der Talmud ist ein deutlich klügeres und barmherzigeres Buch als das Alte Testament.)
         


    Fällt Ihnen ein großes Kunstwerk ein, das vom Alten Testament inspiriert ist? Nun,
            das ist leicht: Michelangelos Statue des David, Verdis Oper Nabucco, Cecil B. DeMilles Monumentalfilm Die zehn Gebote. Kennen Sie irgendein berühmtes Werk, das durch das Neue Testament inspiriert ist?
            Ein Kinderspiel: Leonardo da Vincis Letztes Abendmahl, Bachs Matthäuspassion, Monty Pythons Das Leben des Brian. Nun aber kommt der eigentliche Härtetest: Können Sie ein paar Meisterwerke aufzählen,
            die vom Talmud beeinflusst sind?
         


    Zwar breiteten sich jüdische Gemeinden, die den Talmud studierten, über weite Teile
            der Welt aus, aber sie spielten keine wichtige Rolle bei der Errichtung der chinesischen
            Imperien, bei den europäischen Entdeckungsfahrten, bei der Entwicklung des demokratischen
            Systems oder bei der industriellen Revolution. Die Münze, die Universität, das Parlament,
            die Bank, der Kompass, die Druckerpresse und die Dampfmaschine wurden allesamt von
            Nichtjuden erfunden.
         


    

      Moral vor der Bibel
            


    


    Die Menschen in Israel sprechen oft von den «drei großen Weltreligionen» und meinen
            damit das Christentum (2,3 Milliarden Gläubige), den Islam (1,8 Milliarden) und das
            Judentum (15 Millionen). Der Hinduismus mit seiner einen Milliarde Gläubigen und der
            Buddhismus mit seinen 500 Millionen Anhängern - ganz zu schweigen vom Shintoismus
            (50 Millionen) und dem Sikhismus (25 Millionen) - erfüllen die dafür nötigen Anforderungen
            offenbar nicht.[] Diese leicht verzerrte Vorstellung von den «drei großen Weltreligionen» impliziert
            in den Augen vieler Israelis, dass alle wichtigen religiösen und moralischen Traditionen
            dem Schoße des Judentums entsprangen, das als erste Religion universell gültige moralische
            Regeln predigte. So als hätten die Menschen vor den Zeiten von Abraham und Moses in
            einer Art Hobbes’schem Naturzustand ohne jegliche moralische Prinzipien gelebt und
            als leite sich alle heutige Moral aus den Zehn Geboten ab. Das ist eine völlig haltlose
            und überhebliche Vorstellung, die viele der wichtigsten ethischen Traditionen dieser
            Welt außer Acht lässt.
         


    Dabei verfügten schon die Jäger und Sammler der Steinzeit viele Jahrtausende vor Abraham
            über Moralkodizes. Als die ersten europäischen Siedler Ende des 18. Jahrhunderts nach
            Australien kamen, stießen sie dort auf Aborigines-Stämme, die über ein gut entwickeltes
            moralisches Weltbild verfügten, obwohl sie von Moses, Jesus und Mohammed noch nie
            etwas gehört hatten. Man kann jedenfalls nicht wirklich behaupten, die christlichen
            Kolonisatoren, die die Eingeborenen mit Gewalt vertrieben und enteigneten, hätten
            in ihrem Tun überlegene moralische Standards bewiesen.
         


    Wissenschaftler verweisen heute darauf, dass die Moral in Wirklichkeit tiefliegende
            evolutionäre Wurzeln hat, die bis in Urzeiten Millionen Jahre vor dem Auftauchen der
            Menschheit zurückreichen. Alle sozialen Säugetiere wie Wölfe, Delfine und Affen verfügen
            über Moralkodizes, die im Verlauf der Evolution so angepasst wurden, dass sie die
            Zusammenarbeit in der Gruppe beförderten.[] Wenn beispielsweise Wolfswelpen miteinander spielen, haben sie Regeln, damit es
            dabei fair zugeht. Wenn ein Welpe zu fest zubeißt oder einen anderen, der sich schon
            auf den Rücken gerollt und ergeben hat, weiter traktiert, werden die anderen Welpen
            nicht mehr mit ihm spielen.[]
         


    In Schimpansengruppen erwartet man von den dominanten Mitgliedern, dass sie die Eigentumsrechte
            schwächerer Gruppenmitglieder respektieren. Wenn eine junge Schimpansin eine Banane
            findet, wird selbst das Alphamännchen es üblicherweise vermeiden, sie ihr zu stibitzen.
            Wenn das Männchen gegen diese Regel verstößt, wird es mit großer Wahrscheinlichkeit
            seinen Status verlieren.[] Affen vermeiden es aber nicht nur, schwächere Gruppenmitglieder auszunutzen, sondern
            helfen ihnen mitunter sogar aktiv. Ein männlicher Bonobo namens Kidogo, der im Zoo
            von Milwaukee lebte, litt unter schweren Herzproblemen, die ihn schwächten und verwirrten.
            Als er in den Zoo gebracht wurde, konnte er sich weder orientieren noch die Anweisungen
            der menschlichen Tierpfleger verstehen. Als die anderen Schimpansen seine Situation
            erkannten, griffen sie ein. Sie nahmen Kidogo häufig bei der Hand und wiesen ihm den
            Weg. Wenn Kidogo sich verirrte, gab er zeternde Notsignale von sich, und irgendein
            Affe kam ihm zu Hilfe.
         


    Einer der wichtigsten Helfer Kidogos war das hochrangigste Männchen der Gruppe, Lody,
            das Kidogo nicht nur geleitete, sondern auch beschützte. Während fast alle Gruppenmitglieder
            Kidogo freundlich behandelten, ärgerte ihn ein junges Männchen namens Murph oftmals
            ohne jede Rücksicht. Wenn Lody dieses Verhalten bemerkte, verscheuchte er den Rabauken
            oder legte einen Arm schützend um Kidogo.[]
         


    Ein noch anrührenderer Fall ereignete sich im Dschungel der Elfenbeinküste. Als ein
            junger Schimpanse namens Oscar seine Mutter verloren hatte, musste er sich ganz allein
            durchschlagen. Keines der anderen Weibchen war bereit, ihn zu adoptieren und sich
            um ihn zu kümmern, denn sie hatten mit ihrem eigenen Nachwuchs genug zu tun. Nach
            und nach verlor Oscar an Gewicht, sein Gesundheitszustand verschlechterte sich, seine
            Lebenskraft ließ nach. Doch als schon alles verloren schien, wurde Oscar von Freddy,
            dem Alphamännchen der Gruppe, «adoptiert». Freddy sorgte dafür, dass Oscar genug zu
            essen bekam, und trug ihn sogar auf dem Rücken umher. Gentests belegten, dass Freddy
            nicht mit Oscar verwandt war.[] Wir können lediglich darüber spekulieren, was den bärbeißigen alten Anführer dazu
            veranlasste, sich des verwaisten Knirpses anzunehmen, aber offenkundig fühlen sich
            die Anführer von Affenhorden dazu verpflichtet, den Armen, Bedürftigen und Waisen
            zu helfen - und zwar schon Jahrmillionen bevor die Bibel die alten Israeliten instruierte,
            sie sollten «keine Witwe oder Waise ausnützen» (Ex 22,21), und der Prophet Amos sich
            über die gesellschaftlichen Eliten beklagte, «die ihr die Schwachen unterdrückt/und
            die Armen zermalmt» (Am 4,1).
         


    Selbst für die Homo sapiens, die im Nahen Osten der Antike lebten, waren die biblischen Propheten nichts Neues.
            Die Gebote «Du sollst nicht töten» und «Du sollst nicht stehlen» waren auch in den
            Gesetzbüchern und Moralkodizes der sumerischen Stadtstaaten, des pharaonischen Ägyptens
            und des babylonischen Reiches wohlbekannt. Schon lange vor dem jüdischen Sabbat gab
            es regelmäßig wiederkehrende Tage des Ausruhens und der Rast. Ein Jahrtausend bevor
            der Prophet Amos die israelitischen Eliten wegen ihres unterdrückerischen Verhaltens
            tadelte, erklärte der babylonische König Hammurabi, die großen Götter hätten ihm seinen
            Namen gegeben, «auf dass ich Gerechtigkeit im Lande erstrahlen ließe, dass ich Böse
            und Übeltäter dem Verderben übergäbe, dass der Starke dem Schwachen nicht Gewalt antue».[]
         


    In Ägypten hielten derweil - Jahrhunderte vor der Geburt Mose - Schreiber die «Geschichte
            vom beredten Bauern» fest. Sie erzählt von einem armen Landwirt, dessen Besitz von
            einem gierigen Pächter gestohlen wurde. Der Bauer wandte sich an die korrupten Beamten
            des Pharaos, und als die sich weigerten, ihn zu beschützen, begann er ihnen zu erklären,
            warum sie für Gerechtigkeit zu sorgen und insbesondere die Armen gegen die Reichen
            zu verteidigen hätten. In einer eindrücklichen Allegorie erklärte dieser ägyptische
            Bauer, die kargen Besitztümer der Armen seien so etwas wie ihr Atem, und die Korruption
            der Beamten nehme ihnen die Luft, indem sie ihnen ihre Nasenlöcher verstopfe.[]
         


    Zahlreiche biblische Gesetze ahmen Regeln nach, die in Mesopotamien, Ägypten und Kanaan
            Jahrhunderte und sogar Jahrtausende vor der Errichtung der Königreiche Juda und Israel
            akzeptiert waren. Das biblische Judentum gab diesen Gesetzen allenfalls dadurch eine
            ganz spezifische Wendung, dass es sie von allgemeinen Regeln, die für alle Menschen
            galten, in stammesspezifische Kodizes verwandelte, die in erster Linie auf das jüdische
            Volk ausgerichtet waren. Die jüdische Moral entstand ursprünglich als eine exklusive
            Stammesangelegenheit und ist es in gewisser Weise bis heute geblieben. Das Alte Testament,
            der Talmud und viele (wenngleich nicht alle) Rabbiner behaupten, das Leben eines Juden
            sei wertvoller als das eines Nichtjuden, weshalb es beispielsweise Juden erlaubt ist,
            den Sabbat zu missachten, um einem Juden das Leben zu retten, sie das aber nicht tun
            dürfen, um einen Nichtjuden vor dem Tod zu bewahren (Babylonischer Talmud, Joma 84,2).[]
         


    Einige jüdische Gelehrte haben die Ansicht vertreten, selbst das berühmte Gebot «Liebe
            deinen Nächsten wie dich selbst» beziehe sich nur auf Juden, und es gebe absolut kein
            Gebot, Nichtjuden zu lieben. Tatsächlich lautet der ursprüngliche Text im biblischen
            Buch Levitikus: «An den Kindern deines Volkes sollst du dich nicht rächen und ihnen
            nichts nachtragen. Du sollst deinen Nächsten lieben wie dich selbst» (Lev 19,18) -
            was den Verdacht nahelegt, dass mit «dein Nächster» nur Angehörige des eigenen Volkes
            gemeint sind. Verstärkt wird dieser Verdacht noch durch die Tatsache, dass die Bibel
            den Juden befiehlt, bestimmte Völker wie die Amalekiter und die Kanaaniter zu vernichten:
            «Aus den Städten dieser Völker jedoch», heißt es in der Heiligen Schrift, «die der
            Herr, dein Gott, dir als Erbbesitz gibt, darfst du nichts, was Atem hat, am Leben
            lassen. Vielmehr sollst du die Hethiter und Amoriter, Kanaaniter und Perisiter, Hiwiter
            und Jebusiter der Vernichtung weihen, so wie es der Herr, dein Gott, dir zur Pflicht
            gemacht hat» (Dtn 20,16-17). Das ist einer der ersten überlieferten Fälle in der Menschheitsgeschichte,
            in denen ein Genozid als religiöse Verpflichtung dargestellt wurde.
         


    Erst die Christen pickten sich ein paar Leckerbissen aus dem jüdischen Moralkodex
            heraus, verwandelten sie in allgemeingültige Gebote und verbreiteten sie über die
            gesamte Welt. Tatsächlich spaltete sich das Christentum genau an diesem Punkt vom
            Judentum ab. Während viele Juden bis heute glauben, das sogenannte «auserwählte Volk»
            sei Gott näher als andere Nationen, verkündete der Begründer des Christentums - der
            heilige Apostel Paulus - in seinem berühmten Brief an die Galater: «Es gibt nicht
            mehr Juden und Griechen, nicht Sklaven und Freie, nicht Mann und Frau; denn ihr alle
            seid ‹einer› in Christus Jesus.» (Gal 3,28)
         


    Es sei noch einmal betont, dass trotz des ungeheuren Einflusses des Christentums hier
            nicht zum ersten Mal ein Mensch eine allgemeine Moral predigt. Die Bibel ist bei Weitem
            nicht die einzige Quelle menschlicher Moral (man muss sagen: zum Glück, wenn man an
            die zahlreichen rassistischen, frauenfeindlichen und homophoben Haltungen denkt, die
            sie auch enthält). Konfuzius, Laotse, Buddha und Mahavira begründeten lange vor Paulus
            und Jesus allgemeingültige Moralgesetze, ohne etwas über das gelobte Land Kanaan oder
            die Propheten Israels zu wissen. Konfuzius lehrte schon 500 Jahre, bevor Rabbi Hillel
            der Ältere dies zum Wesenskern der Thora erklärte, dass jeder Mensch andere wie sich
            selbst lieben müsse. Und zu einer Zeit, da das Judentum noch immer das Opfern von
            Tieren und die systematische Vernichtung ganzer Volksgruppen verlangte, trugen Buddha
            und Mahavira ihren Anhängern bereits auf, nicht nur allen Menschen kein Leid zuzufügen,
            sondern überhaupt allen fühlenden Wesen, darunter sogar Insekten. Es ist deshalb völliger
            Unsinn, dem Judentum und seinen christlichen und muslimischen Sprösslingen die Begründung
            menschlicher Moral zuzuschreiben.
         


    

      Die Geburt der Bigotterie
            


    


    Wie aber sieht es mit dem Monotheismus aus? Verdient das Judentum nicht zumindest
            ein wenig Sonderlob dafür, dass es den Glauben an einen einzigen Gott in die Welt
            gebracht hat, wie es ihn sonst nirgends auf der Welt gab (selbst wenn dieser Glauben
            dann eher von Christen und Muslimen als von Juden in alle Winkel dieser Welt getragen
            wurde)? Sogar darüber lässt sich streiten, denn der erste eindeutige Beleg für den
            Monotheismus stammt aus der Glaubensrevolution des Pharaos Echnaton um 1350 v. Chr.,
            und Dokumente wie die Mescha-Stele (aufgestellt von dem Moabiter-König Mescha) zeugen
            davon, dass sich die Religion des biblischen Israels nicht groß von der Religion benachbarter
            Königreiche wie Moab unterschied. Mescha beschreibt seinen Reichsgott Kemosch fast
            auf die gleiche Weise, wie das Alte Testament Jahweh beschreibt. Doch das eigentlich
            Problematische an der Vorstellung, die Juden hätten den Monotheismus in die Welt gebracht,
            ist, dass man darauf nicht wirklich stolz sein kann. Denn aus moralischer Sicht war
            der Monotheismus vermutlich eine der schlimmsten Ideen der Menschheitsgeschichte.
         


    Der Monotheismus trug kaum etwas zur Verbesserung der moralischen Standards der Menschen
            bei - oder glauben Sie wirklich, Muslime seien von Natur aus moralischer als Hindus,
            nur weil Muslime an einen einzigen Gott glauben, während Hinduisten viele Götter haben?
            Waren die christlichen Konquistadoren moralischer als die heidnischen Stämme der amerikanischen
            Ureinwohner? Was der Monotheismus zweifellos schaffte, war, dass viele Menschen deutlich
            intoleranter wurden als zuvor, was dazu beitrug, dass sich religiöse Verfolgung und
            heilige Kriege ausbreiteten. Für Polytheisten war es absolut akzeptabel, dass unterschiedliche
            Menschen unterschiedliche Götter anbeten und vielfältige Riten und Rituale vollziehen.
            Sie bekämpften, verfolgten oder töteten Menschen kaum einmal allein wegen ihrer Glaubensüberzeugungen.
            Monotheisten hingegen waren der Ansicht, ihr Gott sei der einzige Gott und er verlange
            allgemeinen Gehorsam. Als sich Christentum und Islam über die Welt verbreiteten, folgten
            ihnen Kreuzzüge, Dschihads, Inquisition und religiöse Diskriminierung.[]
         


    Vergleichen wir beispielsweise die Haltung des indischen Kaisers Ashoka im 3. vorchristlichen
            Jahrhundert mit der Einstellung christlicher Kaiser des spätrömischen Reiches. Kaiser
            Ashoka herrschte über ein Reich, in dem es von Religionen, Sekten und Gurus nur so
            wimmelte. Er gab sich den offiziellen Titel des «Göttergeliebten» und dessen, «der
            alles mit Wohlwollen betrachtet». Etwa um 250 v. Chr. erließ er ein kaiserliches Toleranzedikt,
            in dem es hieß:
         


    Der König Devānampriya Priyadārsin [der Göttergeliebte, der König, der alles mit Wohlwollen
            betrachtet] ehrt alle religiösen Vereinigungen, sowohl Büßer wie Laienanhänger, mit
            Spenden und bedenkt sie auch sonst mit allerlei Ehrungen. Aber äußeren Reichtum und
            Ansehen hält Devānampriya bei allen religiösen Vereinigungen nicht für so wichtig
            wie das Wachstum der inneren Werte. Dieses Wachstum der inneren Werte ist auf vielfache
            Weise möglich. Voraussetzung aber dafür ist die Zurückhaltung im Reden, auf dass man
            nicht bei unpassender Gelegenheit die eigene religiöse Vereinigung herausstreiche
            und über andere religiöse Vereinigungen abfällig urteile. Auf jeden Fall aber muss
            man sich bei Lob und Tadel Mäßigung auferlegen. Bei passender Gelegenheit aber soll
            man auch den anderen religiösen Vereinigungen seine Achtung bezeugen. Wenn man sich
            so verhält, dann fördert man die eigene religiöse Vereinigung und benimmt sich richtig
            gegen die anderen religiösen Vereinigungen. Verhält man sich anders, so schädigt man
            die eigene religiöse Vereinigung und verletzt die anderen religiösen Vereinigungen.
            Wer aber die eigene religiöse Vereinigung herausstreicht und über die anderen religiösen
            Vereinigungen abfällig urteilt und dies alles in der Absicht, der eigenen religiösen
            Vereinigung einen Dienst zu erweisen und die Interessen der eigenen religiösen Vereinigung
            zu fördern, der fügt durch solches Verhalten der eigenen religiösen Vereinigung nur
            beträchtlichen Schaden zu.
         


    So ist denn nur das Zusammengehen gut, auf dass ein jeder der Sittenlehre des anderen
            Gehör und Aufmerksamkeit schenke. Denn es ist der Wunsch des Devānampriya, alle religiösen
            Vereinigungen möchten begierig sein, noch etwas hinzuzulernen, und möchten sich nur
            das Gute zum Ziele setzen.[]
         


    500 Jahre später war das spätrömische Reich genauso vielfältig wie Ashokas Indien,
            aber als das Christentum zum zentralen Glauben des Reiches erhoben wurde, nahmen die
            Kaiser eine völlig andere Haltung gegenüber der Religion ein. Beginnend mit Konstantin
            dem Großen und seinem Sohn Constantius II., schlossen die Kaiser alle nichtchristlichen Tempel und verboten bei Todesstrafe
            sogenannte «heidnische» Rituale. Ihren Höhepunkt erreichte die Verfolgung unter Kaiser
            Theodosius - dessen Name «von Gott geschenkt» bedeutet -, der im Jahr 391 Dekrete
            erließ, die endgültig alle Religionen mit Ausnahme des Christentums und des Judentums
            für ungesetzlich erklärten (auch das Judentum wurde auf vielfältige Weise verfolgt,
            doch seine Ausübung blieb legal).[] Gemäß den neuen Gesetzen konnte man sogar dann hingerichtet werden, wenn man in
            der Privatheit der eigenen vier Wände zu Jupiter oder Mithras betete.[] Im Zuge ihrer Kampagne, das Reich von allem ungläubigen Erbe zu säubern, verboten
            die christlichen Kaiser sogar die Olympischen Spiele. Nachdem sie mehr als 1000 Jahre
            lang zelebriert worden waren, wurden die letzten Olympischen Spiele der Antike Ende
            des 4. oder Anfang des 5. Jahrhunderts ausgetragen.[]
         


    Natürlich waren nicht alle monotheistischen Herrscher so intolerant wie Theodosius,
            während umgekehrt zahlreiche Herrscher den Monotheismus ablehnten, ohne die offenherzige
            Politik des Ashoka zu übernehmen. Trotzdem beförderte die monotheistische Vorstellung,
            wonach es «keinen Gott außer unserem Gott» gibt, die Bigotterie. Die Juden täten gut
            daran, ihre Rolle bei der Ausbreitung dieses gefährlichen Mems klein zu halten und
            den Christen und Muslimen die Verantwortung dafür zuzuschieben.
         


    

      Jüdische Physik, christliche Theologie
            


    


    Erst im 19. und 20. Jahrhundert leisteten Juden erkennbar einen außergewöhnlichen
            Beitrag zur Menschheit insgesamt, und zwar durch ihre herausragende Rolle in der modernen
            Wissenschaft. Neben so bekannten Namen wie Albert Einstein und Sigmund Freud waren
            rund 20 Prozent aller Nobelpreisträger in den Naturwissenschaften Juden, obwohl Juden
            weniger als 0,2 Prozent der Weltbevölkerung stellen.[] Es sei jedoch betont, dass es sich dabei um einen Beitrag einzelner Juden und nicht
            des Judentums als Religion oder Kultur handelt. Die meisten bedeutenden jüdischen
            Wissenschaftler der vergangenen 200 Jahre agierten außerhalb der religiösen Sphäre
            des Judentums. Tatsächlich begannen Juden erst dann ihren bemerkenswerten Beitrag
            zur Wissenschaft zu leisten, als sie die Jeschiwas gegen die Forschungslabore eingetauscht
            hatten.
         


    Vor 1800 nahmen Juden nur begrenzt Einfluss auf die Wissenschaft. Naturgemäß spielten
            Juden beim wissenschaftlichen Fortschritt in China, in Indien oder in der Maya-Kultur
            keine wichtige Rolle. In Europa und im Nahen und Mittleren Osten hatten einige jüdische
            Denker wie Maimonides eine beträchtliche Wirkung auf ihre nichtjüdischen Kollegen,
            aber insgesamt gesehen entsprach der jüdische Einfluss mehr oder weniger dem demografischen
            Gewicht der Juden. Im 16., 17. und 18. Jahrhundert leistete das Judentum keinen nennenswerten
            Beitrag zum Ausbruch der wissenschaftlichen Revolution. Sieht man von Spinoza einmal
            ab (der wegen seiner Probleme mit der jüdischen Gemeinde exkommuniziert wurde), findet
            sich so gut wie kein Jude, der für die Geburt der modernen Physik, Chemie, Biologie
            oder Sozialwissenschaften von Bedeutung war. Wir wissen nicht, was Einsteins Vorfahren
            in den Zeiten von Galilei und Newton taten, aber aller Wahrscheinlichkeit nach interessierten
            sie sich mehr für das Studium des Talmud als für das Studium des Lichts.
         


    Die große Veränderung erfolgte erst im 19. und 20. Jahrhundert, als Säkularisierung
            und die jüdische Aufklärung dazu führten, dass viele Juden das Weltbild und den Lebensstil
            ihrer nichtjüdischen Nachbarn übernahmen. Juden besuchten nun die Universitäten und
            Forschungszentren in Ländern wie Deutschland, Frankreich und den Vereinigten Staaten.
            Jüdische Gelehrte brachten aus den Gettos und Schtetls wichtige kulturelle Vermächtnisse
            mit. Die Tatsache, dass Bildung in der jüdischen Kultur einen zentralen Wert darstellt,
            war einer der Hauptgründe für den außergewöhnlichen Erfolg jüdischer Wissenschaftler.
            Andere Faktoren waren das Bestreben einer verfolgten Minderheit, den eigenen Wert
            zu beweisen, und die Schranken, die verhinderten, dass talentierte Juden in stark
            antisemitisch geprägten Institutionen wie der Armee und der staatlichen Verwaltung
            Karriere machten.
         


    Doch jüdische Wissenschaftler brachten aus den Jeschiwas zwar strenge Disziplin und
            einen tief verwurzelten Glauben an den Wert von Wissen mit, hatten aber kaum konkrete
            Ideen und Erkenntnisse im Gepäck. Einstein war Jude, aber die Relativitätstheorie
            war keine «jüdische Physik». Was hat der Glaube an die Heiligkeit der Thora mit der
            Erkenntnis zu tun, dass Energie gleich Masse mal Geschwindigkeit des Lichts im Quadrat
            ist? Um einen Vergleich zu bemühen: Darwin war Christ und studierte zunächst in Cambridge
            mit der Absicht, anglikanischer Priester zu werden. Heißt das, dass die Evolutionstheorie
            eine christliche Theorie ist? Es wäre geradezu lächerlich, die Relativitätstheorie
            als jüdischen Beitrag zur Menschheit zu verzeichnen, so wie es absurd wäre, dem Christentum
            die Evolutionstheorie gutzuschreiben.
         


    Ähnlich lässt sich nur schwer irgendetwas spezifisch Jüdisches erkennen an der Erfindung
            der Ammoniaksynthese durch Fritz Haber (Nobelpreis für Chemie 1918), an der Entdeckung
            des Antibiotikums Streptomycin durch Selman Waksman (Nobelpreis für Physiologie oder
            Medizin 1952) oder an der Entdeckung von Quasikristallen durch Dan Shechtman (Nobelpreis
            für Chemie 2011). Bei Gelehrten im Bereich der Geistes- und Sozialwissenschaften wie
            etwa Sigmund Freud hatte ihr jüdisches Erbe vermutlich tiefer reichenden Einfluss
            auf ihre Erkenntnisse. Doch selbst in diesen Fällen stechen eher die Diskontinuitäten
            ins Auge als die verbliebenen Verbindungen. Freuds Ansichten über die menschliche
            Psyche unterschieden sich deutlich von denen eines Rabbi Joseph Caro oder Rabbi Yochanan
            ben Zakkai, und den Ödipuskomplex entdeckte er nicht durch die sorgsame Anwendung
            des Schulchan Aruch (des jüdischen Gesetzbuchs).
         


    Zusammenfassend lässt sich also sagen: Zwar leistete die jüdische Betonung des Lernens
            vermutlich einen wesentlichen Beitrag zum außergewöhnlichen Erfolg jüdischer Wissenschaft,
            doch waren es nichtjüdische Denker, die den Grundstein für die Leistungen von Einstein,
            Haber und Freud legten. Die wissenschaftliche Revolution war kein jüdisches Projekt,
            und Juden fanden erst dann ihren Platz darin, als sie die Jeschiwas verließen und
            an die Universitäten gingen. Tatsächlich stellte die jüdische Gewohnheit, die Antworten
            auf alle Fragen mittels Lektüre antiker Texte zu suchen, ein beträchtliches Hindernis
            bei der jüdischen Integration in die Welt der modernen Wissenschaft dar, wo Antworten
            das Ergebnis von Beobachtung und Experiment sind. Wenn die jüdische Religion selbst
            irgendetwas an sich hat, das zwangsläufig zu bahnbrechenden wissenschaftlichen Erkenntnissen
            führt, warum war es dann so, dass zwischen 1905 und 1933 zehn säkulare deutsche Juden
            Nobelpreise in Chemie, Medizin und Physik einheimsten, im gleichen Zeitraum aber kein
            einziger ultraorthodoxer Jude oder auch nur ein bulgarischer oder jemenitischer Jude
            irgendeinen Nobelpreis zugesprochen bekam?
         


    Bevor ich hier in den Verdacht gerate, «jüdischem Selbsthass» zu frönen oder gar ein
            Antisemit zu sein, möchte ich betonen, dass ich nicht behaupte, das Judentum sei eine
            besonders böse oder mit besonderer Unwissenheit geschlagene Religion. Ich will nur
            sagen, dass es für die Geschichte der Menschheit nicht besonders bedeutsam war. Über
            viele Jahrhunderte war das Judentum die bescheidene Religion einer kleinen verfolgten
            Minderheit, die sich lieber der Lektüre und der Kontemplation hingab, als ferne Länder
            zu erobern und Häretiker auf dem Scheiterhaufen zu verbrennen.
         


    Antisemiten sind üblicherweise der Ansicht, Juden seien sehr wichtig. Antisemiten
            glauben, Juden würden die Welt oder das Bankensystem oder zumindest die Medien kontrollieren,
            und sie trügen an so ziemlich allem die Schuld, vom Klimawandel bis zu den Terroranschlägen
            vom 11. September 2001. Solche antisemitische Paranoia ist genauso grotesk wie jüdischer
            Größenwahn. Die Juden mögen ein sehr interessantes Volk sein, aber wenn man sich das
            große Ganze anschaut, so muss man feststellen, dass sie nur sehr begrenzten Einfluss
            auf die Welt hatten. Im Verlauf der Geschichte haben die Menschen Hunderte unterschiedliche
            Religionen und Sekten geschaffen. Eine Handvoll davon - Christentum, Islam, Hinduismus,
            Konfuzianismus und Buddhismus - haben Milliarden Menschen beeinflusst (nicht immer
            zu ihrem Besten). Die überwältigende Mehrheit der Glaubensbekenntnisse - wie etwa
            die Bön-Religion, die Religion der Yoruba und der jüdische Glaube - hatte deutlich
            weniger Einfluss. Mir persönlich gefällt die Vorstellung, nicht von brutalen Welteroberern
            abzustammen, sondern von einem unbedeutenden Volk, das nur selten die Nase in anderer
            Leute Angelegenheiten steckte. Viele Religionen preisen den Wert der Demut - glauben
            dann aber, sie selbst seien die allerwichtigste Sache im Universum. Bei ihnen gehen
            Forderungen nach persönlicher Bescheidenheit mit eklatanter kollektiver Arroganz einher.
            Menschen aller Glaubensbekenntnisse täten gut daran, Demut ein wenig ernster zu nehmen.
         


    Von allen Formen der Demut ist die vielleicht wichtigste die Demut vor Gott. Immer
            wenn die Menschen von Gott reden, bekunden sie allzu oft nach außen demütige Zurückhaltung,
            verwenden den Namen Gottes aber dann, um sich gegenüber ihren Brüdern als Herren aufzuspielen.
         


  




  

    

      13


      Gott
            


      Du sollst den Namen Gottes nicht missbrauchen


    


    Gibt es Gott? Das hängt davon ab, welchen Gott Sie dabei im Sinn haben. Das kosmische
            Geheimnis oder den irdischen Gesetzgeber? Wenn Menschen über Gott reden, dann sprechen
            sie mitunter über ein großes und Ehrfurcht gebietendes Rätsel, über das wir absolut
            nichts wissen. Wir beschwören diesen mysteriösen Gott, um die tiefsten Rätsel des
            Kosmos zu erklären. Warum gibt es etwas und nicht nichts? Woher stammen die Grundgesetze
            der Physik? Was ist Bewusstsein und woher kommt es? Die Antworten auf diese Fragen
            kennen wir nicht, und unserem Nichtwissen geben wir den großen Namen «Gott». Das grundlegendste
            Merkmal dieses geheimnisvollen Gottes ist, dass wir nichts Konkretes über ihn sagen
            können. Das ist der Gott der Philosophen; der Gott, über den wir reden, wenn wir spätabends
            am Lagerfeuer sitzen und uns fragen, was das Leben eigentlich ist.
         


    Bei anderen Gelegenheiten betrachten die Menschen Gott als strengen und irdischen
            Gesetzgeber, über den wir nur allzu viel wissen. Wir wissen genau, was er über Mode,
            Essen, Sex und Politik denkt, und wir berufen uns auf diesen zornigen Mann im Himmel,
            um eine Million Regeln, Erlasse und Konflikte zu rechtfertigen. Er regt sich auf,
            wenn Frauen kurze Röcke tragen, wenn zwei Männer Sex miteinander haben oder wenn Teenager
            masturbieren. Manche sagen, er möge es nicht, wenn wir Alkohol trinken, während er
            anderen zufolge sehr wohl verlangt, wir sollten jeden Freitagabend oder jeden Sonntagmorgen
            Wein trinken. Ganze Bibliotheken wurden verfasst, um bis ins kleinste Detail zu erklären,
            was er will und was er nicht mag. Das grundlegendste Merkmal dieses irdischen Gesetzgebers
            ist, dass wir äußerst konkrete Dinge über ihn sagen können. Das ist der Gott der Kreuzfahrer
            und der Dschihadisten, der Inquisitoren, der Frauenverächter und der Homophoben. Das
            ist der Gott, über den wir reden, wenn wir um einen brennenden Scheiterhaufen herumstehen
            und Steine und Flüche auf die Häretiker schleudern, die dort schmoren.
         


    Fragt man Gläubige, ob Gott wirklich existiert, sprechen sie oftmals zunächst über
            die rätselhaften Geheimnisse des Universums und die Grenzen menschlichen Verstehens.
            «Die Wissenschaft kann den Urknall nicht erklären», rufen sie aus, «deshalb muss das
            Gottes Tat sein.» Doch wie ein Zauberer, der sein Publikum narrt, indem er unmerklich
            eine Karte durch eine andere ersetzt, ersetzen die Gläubigen rasch das kosmische Geheimnis
            durch den irdischen Gesetzgeber. Nachdem sie den unbekannten Geheimnissen des Kosmos
            den Namen «Gott» gegeben haben, gebrauchen sie diesen Namen, um Bikinis und Ehescheidungen
            zu verdammen. «Wir verstehen den Urknall nicht - deshalb musst du dein Haar in der
            Öffentlichkeit bedecken und gegen die Homoehe stimmen.» Dabei besteht gar keine logische
            Verbindung zwischen den beiden «Göttern», ja sie widersprechen sich sogar. Je tiefer
            die Geheimnisse des Universums sind, desto weniger wahrscheinlich ist es, dass das,
            was dafür verantwortlich ist, sich auch nur im Geringsten um weibliche Kleidervorschriften
            oder menschliches Sexualverhalten schert.
         


    Die fehlende Verbindung zwischen dem kosmischen Geheimnis und dem irdischen Gesetzgeber
            wird üblicherweise durch irgendein heiliges Buch hergestellt. Dieses steckt voller
            zutiefst nichtiger Regeln, aber es wird gleichwohl dem kosmischen Geheimnis zugeschrieben.
            Der Schöpfer von Raum und Zeit hat es angeblich verfasst, doch er wollte uns vor allem
            über irgendwelche obskuren Tempelrituale und Nahrungstabus aufklären. In Wahrheit
            haben wir keinerlei Beleg dafür, dass die Bibel oder der Koran oder das Buch Mormon
            oder die Veden oder irgendein anderes heiliges Buch von der Kraft verfasst wurde,
            die bestimmte, dass Energie gleich Masse mal Geschwindigkeit des Lichts im Quadrat
            ist und dass Protonen 1837 Mal schwerer als Elektronen sind. Aller wissenschaftlichen
            Erkenntnis zufolge wurden diese heiligen Texte von fantasiebegabten Homo sapiens verfasst. Sie sind nichts weiter als Geschichten, die von unseren Vorfahren erfunden
            wurden, um gesellschaftliche Normen und politische Strukturen zu legitimieren.
         


    Ich persönlich wundere mich unablässig über das Geheimnis des Daseins. Aber ich habe
            nie verstanden, was das mit den belanglosen Gesetzen des Judentums, des Christentums
            oder des Hinduismus zu tun haben soll. Diese Gesetze waren ohne Zweifel hilfreich,
            als es darum ging, die Gesellschaftsordnung zu errichten und über Jahrtausende zu
            erhalten. Aber darin unterscheiden sie sich nicht grundlegend von den Gesetzen säkularer
            Staaten und Institutionen.
         


    Das dritte der zehn biblischen Gebote verlangt von den Menschen, den Namen Gottes
            niemals zu missbrauchen. Viele verstehen das auf eine recht kindische Weise, nämlich
            als Verbot, Gottes Namen explizit auszusprechen (wie in der berühmten Monty-Python-Szene
            «Er hat Jehova gesagt!»). Die tiefere Bedeutung dieses Gebots hingegen besteht womöglich
            darin, dass wir den Namen Gottes nie gebrauchen sollten, um unsere politischen Interessen,
            unsere ökonomischen Bestrebungen oder unsere persönlichen Abneigungen zu rechtfertigen.
            Jemand hasst einen anderen und sagt: «Gott hasst ihn»; jemand begehrt ein Stück Land
            und sagt: «Gott will es». Die Welt wäre ein deutlich besserer Ort, wenn wir das dritte
            Gebot treuer befolgten. Sie wollen einen Krieg gegen Ihre Nachbarn führen und ihnen
            ihr Land stehlen? Dann lassen Sie Gott außen vor und suchen Sie sich irgendeine andere
            Ausrede.
         


    Denn letzten Endes ist es eine Frage der Semantik. Wenn ich das Wort «Gott» verwende,
            denke ich an den Gott des Islamischen Staates, der Kreuzfahrer, der Inquisition und
            der «Gott hasst Schwuchteln»-Aufkleber. Wenn ich an das Geheimnis des Daseins denke,
            benutze ich lieber andere Wörter, um Verwechslungen zu vermeiden. Und anders als den
            Gott des Islamischen Staates und der Kreuzfahrer - der sich reichlich um Namen schert,
            vor allem um seinen eigenen heiligen Namen - kümmert es das Geheimnis des Daseins
            nicht im geringsten, welchen Namen wir Affen ihm geben.
         


    

      Moral ohne Gott
            


    


    Natürlich hilft uns das kosmische Mysterium überhaupt nicht dabei, die Gesellschaftsordnung
            aufrechtzuerhalten. Menschen behaupten oft, wir müssten an einen Gott glauben, der
            den Menschen einige ganz konkrete Gesetze gegeben hat, denn sonst werde die Moral
            verschwinden, und die Gesellschaft werde wieder in vorzeitlichem Chaos versinken.
         


    Es stimmt natürlich, dass der Glaube an Götter für verschiedene Gesellschaftsordnungen
            wichtig war und dass er mitunter positive Folgen hatte. Tatsächlich befördern dieselben
            Religionen, die bei einigen Menschen für Hass und Bigotterie sorgen, bei anderen Liebe
            und Mitgefühl. So wurde beispielsweise Anfang der 1960er Jahre der Methodistenpfarrer
            Ted McIlvenna auf die schlimme Lage der Homosexuellen in seiner Gemeinde aufmerksam.
            Fortan befasste er sich intensiver mit der Situation von Schwulen und Lesben in der
            Gesellschaft ganz allgemein, und im Mai 1964 veranstaltete er am White Memorial Retreat
            Center in Kalifornien einen bahnbrechenden dreitägigen Dialog zwischen Kirchenleuten
            und schwul-lesbischen Aktivisten. Die Teilnehmer gründeten anschließend den «Council
            on Religion and the Homosexual» (CRH), dem neben den Aktivisten Geistliche der Methodisten, der Episkopalkirche, der Lutheraner
            und der United Church of Christ angehörten. Das war die erste amerikanische Organisation,
            die es wagte, das Wort «homosexuell» in ihre offizielle Bezeichnung aufzunehmen.
         


    In den folgenden Jahren reichten die Aktivitäten des CRH von der Organisation von Kostümfesten bis zu rechtlichen Schritten gegen ungerechte
            Diskriminierung und Verfolgung. Das Council wurde zum Keim der Schwulenbewegung in
            Kalifornien. Reverend McIlvenna und die anderen Männer Gottes, die sich ihm anschlossen,
            waren sich der biblischen Vorbehalte gegenüber der Homosexualität sehr wohl bewusst.
            Aber in ihren Augen war es wichtiger, dem Geist der Barmherzigkeit Christi als dem
            strengen Wortlaut der Bibel zu folgen.[]
         


    Doch auch wenn Götter uns zu mitfühlendem Handeln inspirieren können, ist religiöser
            Glaube keine notwendige Voraussetzung für moralisches Verhalten. Die Vorstellung,
            wir bräuchten ein übernatürliches Wesen, das uns zu moralischem Handeln anhält, geht
            davon aus, dass Moral etwas Unnatürliches ist. Doch warum? Eine gewisse Moral ist
            ganz natürlich. Alle sozialen Säugetiere, von Schimpansen bis zu Ratten, verfügen
            über Moralkodizes, die Dingen wie Diebstahl und Mord einen Riegel vorschieben. Bei
            Menschen gibt es in allen Gesellschaften Moral, auch wenn nicht alle von ihnen an
            denselben Gott oder überhaupt an einen Gott glauben. Christen praktizieren Barmherzigkeit,
            ohne an den hinduistischen Pantheon zu glauben, bei Muslimen ist Aufrichtigkeit ein
            hoher Wert, obwohl sie die Göttlichkeit Christi ablehnen, und säkulare Länder wie
            Dänemark und die Tschechische Republik sind nicht gewalttätiger als fromme Länder
            wie Iran und Pakistan.
         


    Moral bedeutet nicht, «sich an göttliche Gebote zu halten». Es bedeutet, «Leid zu
            verringern». Um moralisch zu handeln, muss man somit nicht an irgendeinen Mythos oder
            eine Geschichte glauben. Man muss lediglich ein tiefreichendes Verständnis des Leids
            entwickeln. Wer wirklich begreift, auf welche Weise eine Handlung einem selbst oder
            anderen unnötiges Leid zufügt, wird auf ganz natürliche Weise davon Abstand nehmen.
            Trotzdem morden, vergewaltigen und rauben Menschen, weil sie nur über ein sehr oberflächliches
            Verständnis des Elends verfügen, das sie damit verursachen. Sie sind darauf fixiert,
            ihre unmittelbare Lust oder Gier zu befriedigen, ohne sich um die Auswirkungen auf
            andere - oder auch nur um die langfristigen Auswirkungen auf sich selbst - zu kümmern.
            Selbst Inquisitoren, die ihrem Opfer bewusst so viel Leid wie möglich zufügen, nutzen
            üblicherweise verschiedene Techniken der Gefühlsabstumpfung und Entmenschlichung,
            um sich von dem, was sie tun, zu distanzieren.[]
         


    Nun ließe sich einwenden, dass jeder Mensch natürlich danach strebt, sich nicht elend
            zu fühlen, aber warum sollte sich jemand um das Elend anderer kümmern, wenn nicht
            irgendein Gott es von ihm verlangt? Eine offenkundige Antwort lautet, dass Menschen
            soziale Lebewesen sind, weshalb ihr Glück in hohem Maße von ihren Beziehungen zu anderen
            abhängt. Wer könnte glücklich sein ohne Liebe, ohne Freundschaft, ohne Gemeinschaft?
            Wer ein einsames, um sich selbst kreisendes Leben führt, wird sich mit ziemlicher
            Sicherheit elend fühlen. Wer glücklich sein will, muss sich also zumindest um die
            eigene Familie, um die eigenen Freunde und um die Angehörigen der eigenen Gemeinschaft
            kümmern.
         


    Wie aber sieht es mit völlig Fremden aus? Warum kann ich nicht Fremde ermorden und
            mir ihren Besitz unter den Nagel reißen, um mich und meinen Stamm zu bereichern? Viele
            Denker haben ausgefeilte Gesellschaftstheorien entwickelt, die erklären, warum solches
            Verhalten auf lange Sicht kontraproduktiv ist. Man möchte nicht in einer Gesellschaft
            leben, in der Fremde regelmäßig ausgeraubt und ermordet werden. Man wäre nicht nur
            fortwährender Gefahr ausgesetzt, sondern würde auch nicht von den Vorzügen etwa des
            Handels profitieren, der vom Vertrauen zwischen Fremden abhängt. Kaufleute suchen
            üblicherweise keine Räuberhöhlen auf. Damit haben säkulare Theoretiker vom alten China
            bis zum modernen Europa die goldene Regel gerechtfertigt, die da lautet: «Was du nicht
            willst, dass man dir tu, das füg auch keinem andern zu.»
         


    Doch wir brauchen nicht wirklich solche komplizierten langfristigen Theorien, um eine
            natürliche Grundlage für universelles Mitgefühl zu finden. Vergessen Sie für einen
            Augenblick den Handel. Auf einer viel unmittelbareren Ebene ist es doch so, dass ich
            mich immer selbst verletze, wenn ich andere verletze. Jeder Gewaltakt in der Welt
            beginnt mit einem gewalttätigen Wunsch in irgendjemandes Kopf, der den Seelenfrieden
            und das Glück dieses Menschen stört, bevor er den Frieden und das Glück von irgendjemand
            anderem stört. Deshalb stehlen Menschen nur selten, wenn sie nicht zuvor jede Menge
            Gier und Neid in sich entwickelt haben. Menschen morden üblicherweise nicht, wenn
            sie nicht in sich zunächst Wut und Zorn erzeugt haben. Emotionen wie Gier, Neid, Wut
            und Hass sind höchst widerwärtig. Man kann keine Freude und Harmonie erleben, wenn
            man innerlich vor Wut oder Neid kocht. Lange bevor Sie jemanden ermorden, hat also
            Ihre Wut bereits Ihren eigenen Seelenfrieden getötet.
         


    Nun könnte es natürlich sein, dass die Wut jahrelang in Ihnen vor sich hin brodelt,
            ohne dass Sie je den Gegenstand Ihres Hasses tatsächlich umbringen. In diesem Fall
            haben Sie zwar nicht irgendjemand anderem Leid zugefügt, dafür aber sich selbst. Es
            ist deshalb Ihr natürliches Eigeninteresse - und nicht das Gebot irgendeines Gottes -,
            das Sie dazu veranlassen sollte, etwas gegen Ihre Wut zu tun. Wenn Sie völlig frei
            von Wut und Zorn wären, würden Sie sich viel besser fühlen, als wenn Sie einen unausstehlichen
            Feind ermordet hätten.
         


    Manchen Leuten mag ein starker Glaube an einen mitfühlenden Gott, der uns befiehlt,
            die andere Wange hinzuhalten, dabei helfen, die Wut zu zügeln. Das war tatsächlich
            ein wichtiger Beitrag, den religiöser Glaube zu Frieden und Harmonie auf der Welt
            geleistet hat. Leider ist es aber so, dass religiöser Glaube bei anderen Menschen
            ihre Wut erst noch anheizt und rechtfertigt, insbesondere wenn es jemand wagt, ihren
            Gott zu beleidigen oder seine Wünsche zu ignorieren. Der Wert des gesetzgebenden Gottes
            hängt also letztlich vom Verhalten seiner Gläubigen ab. Wenn sie moralisch gut handeln,
            können sie glauben, was sie wollen. Ähnlich hängt der Wert religiöser Riten und heiliger
            Orte davon ab, welche Art von Gefühlen und Verhalten sie befördern. Wenn die Menschen
            beim Besuch eines Tempels Frieden und Harmonie erfahren, so ist das ganz wundervoll.
            Wenn aber ein bestimmter Tempel Gewalt und Konflikte auslöst, wozu sollten wir ihn
            dann brauchen? Es handelt sich eindeutig um einen dysfunktionalen Tempel. So sinnlos
            es ist, um einen kranken Baum zu kämpfen, der statt Früchten Dornen trägt, so sinnlos
            ist es, um einen mangelhaften Tempel zu kämpfen, der statt für Harmonie für Feindseligkeit
            sorgt.
         


    Keinerlei Tempel zu besuchen und an keinerlei Gott zu glauben ist ebenfalls eine mögliche
            Option. Wie die letzten Jahrhunderte belegen, müssen wir nicht Gottes Namen beschwören,
            um ein moralisches Leben zu führen. Auch der Säkularismus kann uns mit all den Werten
            versorgen, die wir brauchen.
         


  




  

    

      14


      Säkularismus
            


      Finde dich mit deinem Schatten ab


    


    Was heißt es, säkular zu sein? Säkularismus wird mitunter als die Negation von Religion
            definiert, und säkulare Menschen zeichnen sich demnach durch das aus, was sie nicht glauben und tun. Dieser Definition zufolge glauben weltlich orientierte Menschen
            nicht an irgendwelche Götter oder Engel, sie gehen nicht in Kirchen und suchen keine
            Tempel auf, und sie vollziehen keine Riten und Rituale. Insofern wirkt die säkulare
            Welt hohl, nihilistisch und amoralisch - eine leere Box, die darauf wartet, mit etwas
            gefüllt zu werden.
         


    Kaum jemand würde solch eine negative Identität für sich übernehmen. Selbst ernannte
            Säkularisten betrachten den Säkularismus völlig anders. Für sie ist er eine ausgesprochen
            positive und aktive Sicht der Welt, die sich in erster Linie durch einen kohärenten
            Wertekodex und weniger durch die Opposition gegen diese oder jene Religion auszeichnet.
            Tatsächlich finden sich viele säkulare Werte auch in verschiedenen religiösen Traditionen.
            Anders als manche Sekten, die darauf beharren, sie besäßen ein Monopol auf alle Weisheit
            und Güte, besteht eines der Hauptmerkmale säkularer Menschen darin, dass sie kein
            solches Monopol für sich beanspruchen. Sie glauben nicht, dass Moral und Weisheit
            an einem bestimmten Ort und zu einer bestimmten Zeit vom Himmel herabkamen. Vielmehr
            betrachten sie sie als das natürliche Erbe aller Menschen. Insofern war es in ihren
            Augen nur natürlich, dass zumindest einige Werte in menschlichen Gesellschaften überall
            auf der Welt auftauchen und Muslimen, Christen, Hindus und Atheisten gemein sein würden.
         


    Glaubensführer stellen ihre Anhänger oftmals vor eine strikte Entweder-oder-Entscheidung -
            entweder du bist Muslim oder du bist es nicht. Und wenn du Muslim bist, solltest du
            alle anderen Glaubenslehren ablehnen. Säkulare Menschen hingegen haben kein Problem
            mit vielfältigen hybriden Identitäten. Wenn es nach dem Säkularismus geht, kann man
            sich weiter als Muslim bezeichnen und weiter zu Allah beten, sich halal ernähren und
            die Hadsch nach Mekka unternehmen - und gleichzeitig ein gutes Mitglied der säkularen
            Gesellschaft sein, vorausgesetzt man hält sich an den weltlichen Moralkodex. Dieser
            Moralkodex - der tatsächlich von Millionen Muslimen, Christen und Hindus genauso akzeptiert
            wird wie von Atheisten - umfasst die Werte der Wahrheit, Barmherzigkeit, Gleichheit,
            Freiheit, des Mutes und der Verantwortung. Er bildet die Grundlage moderner wissenschaftlicher
            und demokratischer Institutionen. Wie alle Moralkodizes ist auch der säkulare Kodex
            ein erstrebenswertes Ideal und weniger gesellschaftliche Wirklichkeit. So wie christliche
            Gesellschaften und christliche Institutionen oft vom christlichen Ideal abweichen,
            so bleiben auch säkulare Gesellschaften und Institutionen häufig hinter dem säkularen
            Ideal zurück. Das mittelalterliche Frankreich war ein selbst ernanntes christliches
            Königreich, aber es versuchte sich in allen möglichen nicht besonders christlichen
            Aktivitäten (fragen Sie nach bei den geknechteten Bauern). Das moderne Frankreich
            ist ein selbst erklärter säkularer Staat, aber seit den Zeiten Robespierres nahm es
            sich allein schon bei der Definition der Freiheit einige irritierende Freiheiten heraus
            (fragen Sie nach bei den Frauen). Das bedeutet nicht, dass es säkularen Menschen -
            in Frankreich oder anderswo - an einem moralischen Kompass oder an moralischer Verbindlichkeit
            fehlt. Es bedeutet lediglich, dass es nicht so einfach ist, einem Ideal zu entsprechen.
         


    

      Das säkulare Ideal
            


    


    Wie also sieht das säkulare Ideal aus? Die wichtigste säkulare Verpflichtung gilt
            der Wahrheit, die auf Beobachtung und Evidenz und nicht auf bloßem Glauben beruht.
            Wenn Sie ganz fest an irgendeine Geschichte glauben, dann kann uns das jede Menge
            interessanter Dinge über Ihre seelische Verfasstheit, über Ihre Kindheit und über
            Ihre Gehirnstruktur verraten - aber es beweist nicht, dass die Geschichte wahr ist.
            (Oftmals braucht man feste Glaubensüberzeugungen gerade dann, wenn die Geschichte
            nicht stimmt.)
         


    Überdies verherrlichen Säkulare nicht irgendeine Gruppe, irgendeine Person oder irgendein
            Buch, so als seien diese Gruppe, diese Person oder dieses Buch die alleinigen Hüter
            der Wahrheit. Vielmehr heiligen säkulare Menschen die Wahrheit, wo immer sie sich
            offenbart - in versteinerten Knochen aus Urzeiten, in Aufnahmen von fernen Galaxien,
            in Tabellen voller statistischem Material oder in den Schriften verschiedener menschlicher
            Traditionen. Diese Verpflichtung auf die Wahrheit liegt der modernen Wissenschaft
            zugrunde, die die Menschheit in die Lage versetzte, das Atom zu spalten, das Genom
            zu entschlüsseln, die Evolution des Lebens nachzuzeichnen und die Geschichte der Menschheit
            zu verstehen.
         


    Die andere Hauptverpflichtung säkularer Menschen gilt dem Mitgefühl und der Barmherzigkeit.
            Säkulare Moral beruht nicht darauf, dass man den Edikten dieses oder jenes Gottes
            gehorcht, sondern auf einem tiefgründigen Verständnis des Leids. So enthalten sich
            beispielsweise säkulare Menschen des Mordens, nicht weil irgendein altes Buch es verbietet,
            sondern weil das Töten fühlenden Wesen unendliches Leid zufügt. Menschen, die nur
            deshalb nicht töten, weil Gott das sagt, haben etwas zutiefst Verstörendes und Gefährliches
            an sich. Solche Menschen sind eher durch Gehorsam als durch Mitgefühl motiviert. Und
            was werden sie tun, wenn sie zu der Überzeugung gelangen, ihr Gott befehle ihnen,
            Häretiker, Hexen, Ehebrecher oder Ausländer zu töten?
         


    Natürlich steht säkulare Ethik, da es ihr an absoluten göttlichen Geboten fehlt, oftmals
            vor schwierigen Dilemmata. Was geschieht, wenn ein und dieselbe Handlung eine Person
            verletzt, aber einer anderen hilft? Ist es moralisch, die Reichen mit hohen Steuern
            zu belegen, um die Armen zu unterstützen? Einen blutigen Krieg zu führen, um einen
            brutalen Diktator zu beseitigen? Eine unbegrenzte Zahl von Flüchtlingen ins eigene
            Land zu lassen? Wenn säkulare Menschen vor solchen Dilemmata stehen, fragen Sie nicht:
            «Was befiehlt Gott?» Stattdessen wägen sie sorgfältig die Gefühle aller betroffenen
            Parteien ab, ziehen ein breites Spektrum an Beobachtungen und Möglichkeiten in Betracht
            und suchen nach einem Mittelweg, der so wenig Schaden wie möglich anrichtet.
         


    Nehmen wir beispielsweise die Einstellungen gegenüber der Sexualität. Wie entscheiden
            säkulare Menschen, ob sie für oder ob sie gegen Vergewaltigung, Homosexualität, Sodomie
            und Inzest sind? Indem sie nach Gefühlen fragen. Vergewaltigung ist offenkundig unmoralisch,
            nicht weil sie gegen irgendein göttliches Gebot verstößt, sondern weil sie Menschen
            verletzt. Eine liebevolle Beziehung zwischen zwei Männern hingegen tut niemandem etwas
            zuleide, und so gibt es keinen Grund, sie zu verbieten.
         


    Und wie sieht es mit Sodomie aus? Ich habe an unzähligen privaten und öffentlichen
            Diskussionen über die Schwulenehe teilgenommen, und allzu oft fragt irgendwann irgendein
            oberschlauer Typ: «Wenn die Ehe zwischen zwei Männern okay ist, warum sollte man dann
            nicht die Ehe zwischen einem Mann und einer Ziege erlauben?» Aus säkularer Sicht ist
            die Antwort offenkundig. Gesunde Beziehungen erfordern emotionale, geistige und sogar
            spirituelle Tiefe. Eine Ehe, der es an solcher Tiefe fehlt, wird frustrieren, einsam
            machen und seelisch verkrüppeln. Während zwei Männer die emotionalen, geistigen und
            spirituellen Bedürfnisse des jeweils anderen mit Sicherheit befriedigen können, funktioniert
            das in einer Beziehung zu einer Ziege nicht. Wenn man daher die Ehe als Institution
            betrachtet, die darauf abzielt, das menschliche Wohlergehen zu befördern - wie säkulare
            Menschen das tun -, würde man nicht einmal im Traum darauf kommen, eine so bizarre
            Frage zu stellen. Nur Menschen, die die Ehe als irgendeine Art Zauberritual betrachten,
            verfallen auf eine solche Idee.
         


    Und wie sieht es mit Beziehungen zwischen einem Vater und seiner Tochter aus? Beide
            sind Menschen, was sollte also schlimm daran sein? Nun, zahlreiche psychologische
            Studien haben gezeigt, dass solche Beziehungen dem Kind immensen und in der Regel
            irreparablen Schaden zufügen. Überdies sind sie Ausdruck destruktiver Neigungen des
            Elternteils und verstärken diese Tendenzen. Die Evolution hat die Psyche des Sapiens
            so geprägt, dass sich Liebesbeziehungen nicht wirklich gut mit elterlichen Bindungen
            vertragen. Deshalb braucht man keinen Gott oder die Bibel, um gegen Inzest zu sein -
            man muss nur die einschlägigen psychologischen Studien lesen.[]
         


    Das ist der eigentliche Grund, warum säkulare Menschen die wissenschaftliche Wahrheit
            hochhalten. Nicht um ihre Neugier zu befriedigen, sondern um zu erfahren, wie man
            das Leid auf der Welt am besten verringert. Ohne die Orientierungshilfe wissenschaftlicher
            Untersuchungen ist unser Mitgefühl oft blind.
         


    Die doppelte Verpflichtung auf Wahrheit und Mitgefühl führt auch zu einer Verpflichtung
            auf die Gleichheit. Zwar gehen die Meinungen in Sachen wirtschaftlicher und politischer
            Gleichheit auseinander, aber säkulare Menschen misstrauen allen a priori bestehenden
            Hierarchien grundsätzlich. Leid ist Leid, ganz gleich, wer es erfährt; und Wissen
            ist Wissen, ganz gleich, wer es entdeckt. Wenn wir die Erfahrungen oder die Erkenntnisse
            einer bestimmten Nation, einer bestimmten Klasse oder eines bestimmten Geschlechts
            privilegieren, macht uns das mit einiger Wahrscheinlichkeit gefühllos und dumm. Säkulare
            Menschen sind zweifellos stolz auf die Einzigartigkeit ihrer jeweiligen Nation, ihres
            Landes und ihrer Kultur - aber sie verwechseln «Einzigartigkeit» nicht mit «Überlegenheit».
            Deshalb erkennen säkulare Menschen zwar ihre besonderen Verpflichtungen gegenüber
            ihrer Nation und ihrem Land an, aber sie glauben nicht, dass diese Pflichten exklusiv
            sind, und gleichzeitig wissen sie um ihre Verpflichtungen gegenüber der Menschheit
            insgesamt.
         


    Wir können nicht nach der Wahrheit und nach einem Ausweg aus dem Leid suchen ohne
            die Freiheit, zu denken, zu erforschen und zu experimentieren. Daher halten säkulare
            Menschen die Freiheit hoch und nehmen davon Abstand, irgendeinem Text, einer Institution
            oder einem Anführer oberste Autorität als Entscheidungsinstanz darüber, was wahr und
            richtig ist, zuzuschreiben. Menschen sollten stets die Freiheit behalten, zu zweifeln,
            erneut zu prüfen, eine zweite Meinung einzuholen, einen anderen Weg auszuprobieren.
            Säkulare Menschen bewundern Galileo Galilei, der infrage zu stellen wagte, ob die
            Erde wirklich bewegungslos im Zentrum des Universums sitzt; sie bewundern die Massen
            gewöhnlicher Menschen, die 1789 die Bastille stürmten und das Despotenregime Ludwigs XVI. stürzten; und sie bewundern Rosa Parks, die den Mut hatte, sich in einem Bus auf
            einen Platz zu setzen, der weißen Fahrgästen vorbehalten war.
         


    Es erfordert eine Menge Mut, gegen Vorurteile und repressive Regime zu kämpfen, aber
            noch mehr Mut braucht es, um Unwissen offen zuzugeben und sich ins Ungewisse aufzumachen.
            Säkulare Bildung lehrt uns, dass wir, wenn wir etwas nicht wissen, keine Angst haben
            sollen, unsere Unkenntnis einzugestehen und nach neuen Beweisen zu suchen. Selbst
            wenn wir glauben, wir wüssten etwas, sollten wir keine Angst haben, unsere Meinungen
            in Zweifel zu ziehen und uns selbst immer wieder zu überprüfen. Viele Menschen fürchten
            sich vor dem Unbekannten und wollen auf jede Frage eindeutige Antworten. Die Angst
            vor dem Unbekannten kann uns stärker lähmen als jeder Tyrann. Die gesamte Geschichte
            hindurch waren Menschen in Sorge, die menschliche Gesellschaft werde zusammenbrechen,
            wenn wir nicht all unseren Glauben auf irgendwelche absoluten Antworten setzen. Tatsächlich
            hat die moderne Geschichte gezeigt, dass eine Gesellschaft mutiger Menschen, die bereit
            sind, Unwissen einzugestehen und schwierige Fragen zu stellen, in der Regel nicht
            nur wohlhabender, sondern auch friedlicher ist als Gesellschaften, in denen jeder
            fraglos eine einzige Antwort akzeptieren muss. Menschen, die Angst haben, ihre Wahrheit
            zu verlieren, sind tendenziell gewalttätiger als Menschen, die es gewohnt sind, die
            Welt aus verschiedenen Blickwinkeln zu betrachten. Fragen, die wir nicht beantworten
            können, sind in der Regel weitaus besser für uns als Antworten, die man nicht infrage
            stellen darf.
         


    Und schließlich legen säkulare Menschen großen Wert auf Verantwortung. Sie glauben
            nicht an irgendeine höhere Macht, die sich um die Welt kümmert, die die Bösen bestraft,
            die Gerechten belohnt und uns vor Hunger, Krankheit oder Krieg beschützt. Deshalb
            müssen wir Sterbliche aus Fleisch und Blut die volle Verantwortung für all das übernehmen,
            was wir tun - oder eben auch nicht tun. Wenn die Welt voller Elend und Not ist, ist
            es unsere Pflicht, Lösungen dafür zu finden. Säkulare Menschen sind stolz auf die
            ungeheuren Leistungen moderner Gesellschaften: dass sie Seuchen ausgerottet, die Hungrigen
            mit Nahrung versorgt und weiten Teilen der Welt Frieden gebracht haben. Wir müssen
            diese Errungenschaften nicht irgendeinem göttlichen Beschützer zuschreiben - sie sind
            eine Folge dessen, dass Menschen ihr eigenes Wissen und ihr eigenes Mitgefühl entwickelt
            haben. Doch aus genau diesem Grund müssen wir auch die volle Verantwortung für die
            Verbrechen und Irrwege der Moderne übernehmen, von Völkermorden bis zur ökologischen
            Verwüstung. Statt um Wunder zu beten, müssen wir fragen, was wir selbst tun können.
         


    Das sind die zentralen Werte der säkularen Welt. Wie bereits erwähnt, ist keiner dieser
            Werte ausschließlich säkular. Auch für Juden ist die Wahrheit ein hoher Wert, für
            Christen ist es die Barmherzigkeit, für Muslime die Gleichheit, für Hindus die Verantwortung
            usw. Säkulare Gesellschaften und Institutionen sehen diese Werteüberschneidungen mit
            Freude und nehmen gläubige Juden, Christen, Muslime und Hindus gerne auf, vorausgesetzt,
            die Glaubenslehre steht zurück, wenn sie mit dem weltlichen Kodex in Konflikt gerät.
            Um in einer säkularen Gesellschaft akzeptiert zu sein, erwartet man beispielsweise
            von orthodoxen Juden, dass sie Nichtjuden als Gleichberechtigte behandeln, Christen
            sollten es tunlichst vermeiden, Häretiker auf dem Scheiterhaufen zu verbrennen, Muslime
            müssen die Meinungsfreiheit respektieren, und Hindus sollten sich von einer auf dem
            Kastenprinzip beruhenden Diskriminierung verabschieden.
         


    Dagegen erwartet niemand, dass gläubige Menschen Gott verleugnen oder traditionelle
            Riten und Rituale aufgeben. Die säkulare Welt beurteilt Menschen nach ihrem Verhalten
            und weniger nach ihren Kleidungsvorlieben und Lieblingszeremonien. Jemand kann der
            schrillsten sektiererischen Kleiderordnung folgen und die eigenartigsten religiösen
            Zeremonien praktizieren, gleichzeitig aber aus einer tiefen Verpflichtung gegenüber
            den säkularen Kernwerten heraus handeln. Es gibt jede Menge jüdische Wissenschaftler,
            christliche Umweltschützer, muslimische Feministinnen und hinduistische Menschenrechtsaktivisten.
            Wenn sie wissenschaftlicher Wahrheit, Barmherzigkeit, Gleichberechtigung und Freiheit
            verpflichtet sind, sind sie vollwertige Mitglieder der säkularen Welt, und es gibt
            absolut keinen Grund, von ihnen zu verlangen, sie sollten ihre Kippa, ihr Kreuz, ihren
            Hijab oder ihr Tilaka abnehmen.
         


    Aus einem ähnlichen Grund bedeutet säkulare Bildung nicht negative Indoktrination,
            die Kindern beibringt, nicht an Gott zu glauben und sich nicht an irgendwelchen religiösen
            Zeremonien zu beteiligen. Vielmehr bringt säkulare Bildung Kindern bei, Wahrheit von
            Glauben zu unterscheiden, Mitgefühl für alle leidenden Wesen zu entwickeln, die Weisheit
            und die Erfahrungen aller Erdenbürger zu schätzen, frei und ohne Angst vor dem Unbekannten
            zu denken sowie Verantwortung für das eigene Handeln und für die Welt insgesamt zu
            übernehmen.
         


    

      War Stalin säkular?
            


    


    Es gibt deshalb überhaupt keinen Grund, den Säkularismus zu kritisieren, weil es ihm
            an moralischen Verpflichtungen oder gesellschaftlicher Verantwortung fehle. Im Gegenteil
            besteht das Hauptproblem des Säkularismus darin, dass er die moralische Messlatte
            vermutlich viel zu hoch legt. Die meisten Menschen können einem so anspruchsvollen
            Kodex schlicht nicht gerecht werden, und große Gesellschaften lassen sich nicht auf
            der Basis der ergebnisoffenen Suche nach Wahrheit und Barmherzigkeit regieren. Insbesondere
            in Notzeiten - etwa im Falle eines Krieges oder einer Wirtschaftskrise - müssen Gesellschaften
            rasch und bestimmt agieren, selbst wenn sie nicht sicher sind, wie die Wahrheit lautet
            und wie wirklich barmherziges Handeln aussieht. Sie brauchen klare Richtlinien, eingängige
            Schlagworte und mitreißende Schlachtrufe. Da es schwierig ist, aufgrund zweifelhafter
            Mutmaßungen Soldaten in die Schlacht zu schicken oder radikale Wirtschaftsreformen
            zu verordnen, verwandeln sich säkulare Bewegungen immer wieder in dogmatische Glaubensbekenntnisse.
         


    So behauptete beispielsweise Karl Marx anfangs, alle Religionen seien unterdrückerische
            Betrügereien, und ermunterte seine Anhänger, selbst nach dem wahren Wesen der Weltordnung
            zu suchen. In den Jahrzehnten nach Marx verhärteten die Zwänge der Revolution und
            des Krieges den Marxismus, und zur Zeit Stalins lautete die offizielle Linie der KPdSU, die Weltordnung sei für normale Menschen viel zu schwer zu verstehen, deshalb sollten
            sie am besten immer der Weisheit der Partei vertrauen und das tun, was diese ihnen
            vorschrieb, selbst wenn sie die Inhaftierung und Vernichtung von Abermillionen unschuldigen
            Menschen ins Werk setzte. Das mochte hässlich aussehen, doch wie Parteiideologen niemals
            müde wurden zu erklären, war die Revolution nun einmal kein Zuckerschlecken, und wer
            ein Omelett will, muss eben ein paar Eier zerschlagen.
         


    Ob wir Stalin als säkularen Führer betrachten sollten, hängt deshalb davon ab, wie
            wir Säkularismus definieren. Halten wir uns an die negative Minimaldefinition - «säkulare
            Menschen glauben nicht an Gott» -, dann war Stalin definitiv säkular. Verwenden wir
            eine positive Definition - «säkulare Menschen lehnen alle unwissenschaftlichen Dogmen
            ab und sind Wahrheit, Mitgefühl und Freiheit verpflichtet» -, dann war Marx ein säkularer
            Leuchtturm, während Stalin alles andere als das war. Er war der Prophet der gottlosen,
            aber extrem dogmatischen Religion des Stalinismus.
         


    Der Stalinismus ist kein Einzelfall. Auf der anderen Seite des politischen Spektrums
            begann auch der Kapitalismus als eine sehr unvoreingenommene wissenschaftliche Theorie,
            verfestigte sich aber nach und nach zu einem Dogma. Viele Kapitalisten beten unablässig
            das Mantra von den freien Märkten und vom Wirtschaftswachstum herunter, ganz gleich,
            wie es in der Wirklichkeit aussieht. Egal, welch schreckliche Folgen Modernisierung,
            Industrialisierung oder Privatisierung mitunter haben, tun kapitalistische Überzeugungstäter
            sie als bloße «Wachstumsschmerzen» ab und versprechen, das alles werde durch ein bisschen
            mehr Wachstum wettgemacht.
         


    Gemäßigte liberale Demokraten waren dem säkularen Streben nach Wahrheit und Mitgefühl
            stärker verpflichtet, aber selbst sie lassen mitunter zugunsten bequemer Dogmen davon
            ab. So vertrauen etwa Liberale, wenn sie mit dem Chaos brutaler Diktaturen und gescheiterter
            Staaten konfrontiert sind, oftmals unhinterfragt auf das großartige Ritual allgemeiner
            Wahlen. Sie führen Kriege und geben an Orten wie dem Irak, Afghanistan und dem Kongo
            Milliardensummen aus in der festen Überzeugung, die Abhaltung allgemeiner Wahlen werde
            diese Orte wie durch Zauberhand in sonnenscheinreichere Varianten Dänemarks verwandeln.
            Und das trotz wiederholter Misserfolge und ungeachtet der Tatsache, dass diese Rituale
            selbst in Ländern mit einer gefestigten Tradition allgemeiner Wahlen mitunter autoritäre
            Populisten an die Macht bringen und zu nichts Großartigerem als Mehrheitsdiktaturen
            führen. Wer aus diesen Gründen die angebliche Weisheit allgemeiner Wahlen infrage
            stellt, wird zwar nicht im Gulag landen, aber vermutlich einen ziemlich kalten Schwall
            dogmatischer Beschimpfungen abbekommen.
         


    Natürlich sind nicht alle Dogmen gleichermaßen schädlich. So wie manche Glaubensüberzeugungen
            der Menschheit zugutekamen, waren auch einige säkulare Dogmen durchaus nützlich. Ganz
            besonders gilt das für die Doktrin der Menschenrechte. Der einzige Ort, an dem Rechte
            existieren, sind die Geschichten, die Menschen erfinden und sich gegenseitig erzählen.
            Diese Geschichten verfestigten sich während des Kampfes gegen religiöse Bigotterie
            und autokratische Regierungen zu einem selbstverständlichen Dogma. Zwar stimmt es
            nicht, dass Menschen ein natürliches Recht auf Leben oder Freiheit haben, doch der
            Glaube an diese Erzählung zähmte die Macht autoritärer Regime, bewahrte Minderheiten
            vor Schaden und schützte Milliarden vor den schlimmsten Folgen von Armut und Gewalt.
            Er leistete somit einen wichtigeren Beitrag zum Glück und Wohlergehen der Menschheit
            als jede andere Doktrin in der Geschichte.
         


    Und doch handelt es sich nach wie vor um ein Dogma. So heißt es in Artikel 19 der
            UN-Menschenrechtscharta: «Jeder hat das Recht auf Meinungsfreiheit und freie Meinungsäußerung.»
            Verstehen wir das als politische Forderung («jeder sollte das Recht auf freie Meinungsäußerung haben»), ist das absolut vernünftig. Wenn wir
            jedoch glauben, jeder einzelne Sapiens sei von Natur aus mit einem «Recht auf freie
            Meinungsäußerung» ausgestattet und Zensur verstoße somit gegen ein Naturrecht, verfehlen
            wir die Wahrheit über die Menschheit. Solange wir uns selbst als Individuen definieren,
            die «unveräußerliche Naturrechte besitzen», werden wir nicht wissen, wer wir wirklich
            sind, und wir werden nicht verstehen, welche historischen Faktoren unsere Gesellschaft
            und unseren eigenen Geist (einschließlich unseres Glaubens an Naturrechte) prägten.
            Solcherlei Unkenntnis spielte im 20. Jahrhundert, als die Menschen damit beschäftigt
            waren, gegen Hitler und Stalin zu kämpfen, womöglich keine große Rolle. Doch im 21. Jahrhundert
            könnte sie fatal werden, denn Biotechnologie und künstliche Intelligenz wollen nun
            sogar etwas ganz Grundlegendes verändern, nämlich was es heißt, Mensch zu sein. Wenn
            wir dem Recht auf Leben verpflichtet sind, impliziert das dann, dass wir mittels Biotechnologie
            den Tod überwinden sollen? Wenn wir dem Recht auf Freiheit verpflichtet sind, sollten
            wir Algorithmen dazu ermächtigen, unsere verborgenen Wünsche zu entschlüsseln und
            zu erfüllen? Wenn alle Menschen gleiche Menschenrechte genießen, haben Übermenschen
            dann Überrechte? Säkulare Menschen werden Schwierigkeiten haben, sich mit solchen
            Fragen zu beschäftigen, solange sie einem dogmatischen Glauben an Menschenrechte verhaftet
            bleiben.
         


    Das Dogma der Menschenrechte wurde in früheren Jahrhunderten als Waffe gegen die Inquisition,
            das Ancien Régime, die Nazis und den Ku-Klux-Klan entwickelt und geschärft. Für den
            Umgang mit Übermenschen, Cyborgs und superintelligenten Computern aber ist es kaum
            gerüstet und geeignet. Zwar haben Menschenrechtsbewegungen ein sehr eindrucksvolles
            Arsenal an Argumenten und Verteidigungsstrategien gegen religiöse Vorurteile und menschliche
            Tyrannen angehäuft, aber dieses Arsenal schützt uns nicht wirklich vor Konsumexzessen
            und technologischen Utopien.
         


    

      Den Schatten anerkennen
            


    


    Den Säkularismus sollte man nicht mit stalinistischem Dogmatismus oder mit den bitteren
            Früchten des westlichen Imperialismus und einer außer Kontrolle geratenen Industrialisierung
            gleichsetzen. Gleichwohl kann er nicht sämtliche Verantwortung für diese Dinge von
            sich weisen. Säkulare Bewegungen und wissenschaftliche Institutionen haben Milliarden
            Menschen in ihren Bann gezogen mit den Versprechen, die Menschheit zu vervollkommnen
            und die Fülle des Planeten Erde zum Nutzen unserer Spezies zu verwenden. Solche Versprechungen
            führten nicht nur dazu, dass Krankheiten und Hungersnöte überwunden wurden, sondern
            auch zu Gulags und abschmelzenden Polkappen. Nun könnten Sie mit gutem Grund behaupten,
            das alles sei die Schuld von Menschen, die die säkularen Kernideale und die wahren
            Fakten der Wissenschaft falsch verstanden und verzerrt hätten. Und damit haben Sie
            völlig recht. Aber vor diesem Problem stehen alle einflussreichen Bewegungen.
         


    So war beispielsweise das Christentum für große Verbrechen wie die Inquisition, die
            Kreuzzüge, die Unterdrückung indigener Kulturen überall auf der Welt und die Entrechtung
            von Frauen verantwortlich. Ein Christ könnte darauf erwidern, all diese Verbrechen
            seien aus einem völligen Missverständnis des Christentums erwachsen. Jesus habe einzig
            und allein Liebe gepredigt, und die Inquisition beruhe auf einer fürchterlichen Verzerrung
            seiner Lehren. Wir können Verständnis für diese Behauptung haben, aber es wäre ein
            Fehler, das Christentum vorschnell vom Haken zu lassen. Christen, die sich durch die
            Inquisition und die Kreuzzüge abgestoßen fühlen, können ihre Hände nicht einfach von
            diesen Gräueltaten reinwaschen - sie sollten sich vielmehr selbst ein paar sehr unangenehme
            Fragen stellen. Wie genau konnte ihre Religion der Liebe zulassen, dass sie derart
            missbraucht wird, und zwar nicht nur einmal, sondern viele Male? Protestanten, die
            alle Schuld einem katholischen Fanatismus zuschreiben wollen, sollten ein Buch über
            das Verhalten protestantischer Kolonisatoren in Irland oder in Nordamerika lesen.
            Ähnlich sollten sich Marxisten fragen, was an den Lehren von Marx den Weg in den Gulag
            ebnete, Wissenschaftler sollten überlegen, warum das wissenschaftliche Projekt die
            Destabilisierung des globalen Ökosystems so leichtfertig in Kauf nahm, und insbesondere
            Genetiker sollten es sich eine Warnung sein lassen, wie die Nationalsozialisten sich
            darwinistische Theorien zunutze machten.
         


    Jede Religion, jede Ideologie und jedes Glaubensbekenntnis haben ihren Schatten, und
            ganz gleich, welchem Glauben Sie anhängen, sollten Sie Ihren Schatten anerkennen und
            der naiven Selbstgewissheit misstrauen, wonach «uns das nicht passieren kann». Die
            säkulare Wissenschaft hat allerdings zumindest einen großen Vorteil gegenüber den
            meisten traditionellen Religionen, nämlich dass ihr Schatten sie nicht in Angst und
            Schrecken versetzt und dass sie zumindest im Prinzip bereit ist, eigene Fehler und
            blinde Flecken einzugestehen. Wer hingegen an eine absolute Wahrheit glaubt, die von
            einer transzendenten Macht offenbart wurde, darf sich keinerlei Fehler eingestehen -
            denn das würde die ganze Geschichte zunichte machen. Wenn Sie allerdings an eine Wahrheitssuche
            durch fehlbare Menschen glauben, gehört es selbstverständlich auch zum Spiel, Fehler
            einzuräumen.
         


    Das ist auch ein Grund, warum undogmatische säkulare Bewegungen zumeist relativ bescheidene
            Versprechungen machen. Sie wissen um ihre Unvollkommenheiten und hoffen, kleine, schrittweise
            Veränderungen bewirken zu können, indem sie etwa den Mindestlohn um ein paar Euro
            anheben oder die Kindersterblichkeit um ein paar Prozentpunkte senken. Es gehört zu
            den Markenzeichen dogmatischer Ideologien, dass sie aufgrund ihrer überzogenen Selbstgewissheit
            regelmäßig das Unmögliche beschwören. Ihre Anführer sprechen nur allzu freizügig von
            «Ewigkeit», «Reinheit» und «Erlösung», als könnten sie durch den Erlass eines Gesetzes,
            den Bau eines Tempels oder die Eroberung irgendwelchen Territoriums die ganze Welt
            in einer einzigen großen Geste retten.
         


    Heute, da wir vor den wichtigsten Entscheidungen in der Geschichte des Lebens stehen,
            würde ich persönlich eher denjenigen trauen, die Unwissen einräumen, als denjenigen,
            die Unfehlbarkeit für sich beanspruchen. Wenn Sie wollen, dass Ihre Religion, Ihre
            Ideologie oder Ihre Weltanschauung der Welt als Orientierung dient, so lautet meine
            erste Frage an Sie: «Was ist der größte Fehler, den Ihre Religion, Ihre Ideologie
            oder Ihre Weltanschauung begangen hat? Was hat sie falsch gemacht?» Wenn Sie mir darauf
            keine einigermaßen ernsthafte und seriöse Antwort geben können, so würde zumindest
            ich Ihnen nicht trauen.
         


  




  

    

      IV


      Wahrheit
            


    


    

      Wenn du dich durch die Weltlage überwältigt und irritiert fühlst, dann liegst du damit
               ganz richtig. Globale Prozesse sind so kompliziert geworden, dass ein Einzelner sie
               nicht mehr versteht. Wie lässt sich dann die Wahrheit über die Welt erfahren und verhindern,
               dass man Propaganda und Falschinformationen zum Opfer fällt?
            


    


  




  

    

      15


      Nichtwissen
            


      Du weißt weniger, als du glaubst


    


    Die vorangegangenen Kapitel haben einen Überblick über einige der wichtigsten Probleme
            und Entwicklungen der heutigen Zeit gegeben, von der überschätzten Bedrohung durch
            den Terror bis zur unterschätzten Gefahr technologischer Disruption. Wenn Sie dabei
            das dumpfe Gefühl nicht losgeworden sind, dass Ihnen das alles zu viel ist und Sie
            das alles nicht verarbeiten können, dann haben Sie absolut recht. Niemand kann das.
         


    In den letzten Jahrhunderten hat das liberale Denken ungeheures Vertrauen in das rationale
            Individuum entwickelt. Es verstand individuelle Menschen als unabhängige vernünftige
            Akteure und machte diese mythischen Geschöpfe zur Grundlage der modernen Gesellschaft.
            Demokratie gründet auf der Vorstellung, dass der Wähler am besten weiß, was richtig
            ist, die freie Marktwirtschaft glaubt, der Kunde habe immer recht, und liberale Bildung
            bringt den Schülern bei, eigenständig zu denken.
         


    Es ist jedoch ein Fehler, so viel Vertrauen in das rationale Individuum zu setzen.
            Postkoloniale Denker und Feministinnen haben darauf hingewiesen, dass dieses «rationale
            Individuum» möglicherweise eine chauvinistische westliche Fantasievorstellung ist,
            die die Autonomie und Macht von Männern aus der weißen Oberschicht glorifiziert. Wie
            schon erwähnt, haben Verhaltensökonomen und Evolutionspsychologen gezeigt, dass die
            meisten menschlichen Entscheidungen auf emotionalen Reaktionen und heuristischen Kurzschlüssen
            basieren, weniger auf rationaler Analyse, und dass unsere Emotionen und Strategien
            der Problemlösung möglicherweise für ein Leben in der Steinzeit geeignet waren, im
            «Silicon Age» jedoch bedauerlicherweise völlig unbrauchbar sind.
         


    Nicht nur die Rationalität, auch die Individualität ist ein Mythos. Menschen denken
            nur selten eigenständig. Vielmehr denken wir in Gruppen. So wie es einen Stamm braucht,
            um ein Kind großzuziehen, braucht es auch einen solchen, um ein Werkzeug zu erfinden,
            einen Konflikt zu lösen oder eine Krankheit zu heilen. Kein Einzelner weiß alles,
            was nötig ist, um eine Kirche, eine Atombombe oder ein Flugzeug zu bauen. Was Homo sapiens seinen Vorsprung gegenüber allen anderen Tieren verschaffte und uns zu Herren des
            Planeten machte, war nicht unsere individuelle Rationalität, sondern unsere beispiellose
            Fähigkeit, in großen Gruppen gemeinsam zu denken.[]
         


    Einzelne Menschen wissen erschreckend wenig über die Welt, und je weiter die Geschichte
            voranschritt, desto weniger wussten sie. Ein Jäger und Sammler der Steinzeit wusste,
            wie er seine Kleidung fertigte, wie er ein Feuer entfachte, wie er Kaninchen jagte
            und wie er den Löwen entkam. Wir glauben, wir wüssten heute viel mehr, aber in Wirklichkeit
            wissen wir als Individuen deutlich weniger. Bei fast all unseren Bedürfnissen vertrauen
            wir auf die Expertise von anderen. In einem Experiment, das Anlass zur Demut gibt,
            wurden Menschen gebeten, selbst einzuschätzen, wie gut sie über einen gewöhnlichen
            Reißverschluss Bescheid wussten. Die meisten gaben vertrauensvoll zu Protokoll, sie
            würden dessen Funktionsweise ziemlich gut verstehen - schließlich verwendeten sie
            ständig Reißverschlüsse. Anschließend bat man sie, so detailliert wie möglich zu beschreiben,
            was genau bei der Bedienung eines Reißverschlusses in dessen Innerem passiert. Die
            meisten hatten keinerlei Ahnung.[] Steven Sloman und Philipp Fernbach haben dieses Phänomen als «Wissensillusion» bezeichnet.
            Wir glauben, eine Menge zu wissen, auch wenn wir individuell sehr wenig wissen, denn
            wir behandeln das Wissen in den Köpfen anderer, als wäre es unser eigenes.
         


    Das ist nicht zwangsläufig schlecht. Unser Vertrauen auf das Gruppendenken hat uns
            zu Herren über die Welt gemacht, und die Wissensillusion versetzt uns in die Lage,
            ohne das illusorische Bemühen, alles selbst zu verstehen, durchs Leben zu kommen.
            Aus evolutionärer Sicht hat das Vertrauen auf das Wissen anderer für Homo sapiens extrem gut funktioniert.
         


    Doch wie viele andere menschliche Charakterzüge, die in vergangenen Zeiten sinnvoll
            waren, aber in der Moderne Probleme verursachen, hat auch die Wissensillusion ihre
            Kehrseite. Die Welt wird immer komplizierter und die Menschen merken nicht einmal,
            wie wenig sie darüber Bescheid wissen, was vor sich geht. Das hat zur Folge, dass
            manche, die so gut wie gar nichts über Meteorologie oder Biologie wissen, trotzdem
            politische Maßnahmen im Hinblick auf den Klimawandel und genveränderte Pflanzen vorschlagen,
            während andere ziemlich genau wissen, was im Irak oder in der Ukraine zu tun ist,
            obwohl sie diese Länder noch nicht einmal auf der Karte finden. Die Menschen bemerken
            ihre Unkenntnis nur selten, weil sie sich in einer Echokammer gleichgesinnter Freunde
            und das eigene Weltbild bestätigender Newsfeeds eingeschlossen haben, wo ihre Überzeugungen
            ständig bestärkt und nur selten infrage gestellt werden.[]
         


    Die Menschen mit mehr und genaueren Informationen zu versorgen wird die Sache wahrscheinlich
            nicht besser machen. Wissenschaftler glauben, falsche Ansichten durch bessere wissenschaftliche
            Bildung zerstreuen zu können, und Meinungsmacher hoffen, die öffentliche Meinung zu
            Fragen wie Obamacare oder dem Klimawandel zu beeinflussen, indem sie der Öffentlichkeit
            exakte Fakten und Expertenberichte vorlegen. Solche Hoffnungen beruhen auf einem falschen
            Verständnis davon, wie Menschen wirklich denken. Die meisten unserer Ansichten sind
            durch gemeinschaftliches Gruppendenken und nicht durch individuelle Rationalität geprägt.
            Und aus Loyalität zur Gruppe halten wir an diesen Ansichten fest. Bombardiert man
            die Menschen mit Fakten und macht damit ihr individuelles Nichtwissen sichtbar, so
            könnte dieser Schuss nach hinten losgehen. Die meisten Menschen mögen nicht zu viele
            Fakten, und sie mögen es mit Sicherheit nicht, sich dumm zu fühlen. Seien Sie also
            nicht zu sicher, dass Sie die Anhänger der Tea Party von der Wahrheit des Klimawandels
            überzeugen können, indem Sie sie mit statistischem Zahlenmaterial überhäufen.[]
         


    Die Macht des Gruppendenkens ist so tief verwurzelt, dass sie sich selbst dann nur
            schwer durchbrechen lässt, wenn die daraus resultierenden Ansichten reichlich willkürlich
            erscheinen. So machen sich beispielsweise in den USA rechte Konservative deutlich weniger Gedanken über Dinge wie Umweltverschmutzung
            und bedrohte Arten als linke Progressive, weshalb es in Louisiana deutlich laschere
            Umweltgesetze gibt als in Massachusetts. Wir sind an diese Situation gewöhnt, also
            betrachten wir sie als selbstverständlich, dabei ist sie in Wirklichkeit höchst überraschend.
            Denn eigentlich sollte man annehmen, dass Konservative sich viel stärker um die Bewahrung
            der alten ökologischen Ordnung und um den Schutz der Gebiete, Wälder und Flüsse ihrer
            Vorfahren sorgen. Dagegen könnte man von fortschrittlichen Menschen erwarten, dass
            sie radikalen Veränderungen der Landschaft gegenüber aufgeschlossener sind, insbesondere
            wenn das Ziel darin besteht, den Fortschritt zu beschleunigen und den menschlichen
            Lebensstandard zu heben. Doch sobald in diesen Fragen aufgrund verschiedener Launen
            der Geschichte eine parteipolitische Trennlinie gezogen wurde, ist es für Konservative
            zur zweiten Natur geworden, Ängste vor verschmutzten Flüssen und verschwindenden Vögeln
            als übertrieben abzutun, während linke Progressive jede Zerstörung der alten ökologischen
            Ordnung fürchten.[]
         


    Selbst Wissenschaftler sind nicht immun gegen die Macht des Gruppendenkens. Insofern
            können Wissenschaftler, die glauben, Fakten könnten die öffentliche Meinung verändern,
            selbst Opfer wissenschaftlichen Gruppendenkens sein. Die wissenschaftliche Community
            glaubt an die Wirksamkeit von Fakten, weshalb diejenigen, die loyal zu dieser Gemeinschaft
            stehen, weiterhin davon ausgehen, dass sie öffentliche Debatten für sich entscheiden
            können, indem sie mit den richtigen Fakten um sich werfen, obwohl empirisch vieles
            für das Gegenteil spricht.
         


    Ähnlich kann der liberale Glaube an die individuelle Rationalität durchaus das Produkt
            liberalen Gruppendenkens sein. In einer wunderbaren Schlüsselszene in Monty Pythons
            Das Leben des Brian hält eine riesige Menge wohlmeinender Gutmenschen Brian fälschlicherweise für den
            Messias. Brian ruft seinen Jüngern zu: «Hört zu. Ihr versteht das alles falsch. Es
            ist wirklich nicht nötig, dass ihr mir folgt. Es ist völlig unnötig, einem Menschen
            zu folgen, den ihr nicht mal kennt. Ihr müsst nur an euch selbst denken. Ihr seid
            doch alle Individuen. Und ihr seid alle völlig verschieden!«Woraufhin die Menge unisono
            skandiert: «Ja! Wir sind alle Individuen! Ja! Wir sind alle völlig verschieden!» Monty
            Python parodierte damit die gegenkulturelle Orthodoxie der 1960er Jahre, aber Gleiches
            kann auch für den Glauben an den rationalen Individualismus ganz allgemein gelten.
            Moderne Demokratien bestehen aus lauter Menschenmengen, die einträchtig rufen: «Ja,
            der Wähler weiß, was am besten ist! Ja, der Kunde hat immer recht!»
         


    

      Das schwarze Loch der Macht
            


    


    Doch das Problem des Gruppendenkens und des individuellen Nichtwissens betrifft nicht
            nur gewöhnliche Wähler und Kunden, sondern auch Präsidenten und Unternehmensvorstände.
            Sie mögen über jede Menge Berater und riesige Geheimdienstapparate verfügen, doch
            das macht die Sache nicht zwangsläufig besser. Es ist extrem schwer, die Wahrheit
            herauszufinden, wenn man die Welt beherrscht. Man hat einfach viel zu viel zu tun.
            Die meisten politischen Oberhäupter und Wirtschaftsmoguln sind ständig beschäftigt.
            Doch wenn man sich eingehend mit einem Thema befassen will, braucht man viel Zeit,
            und vor allem braucht man das Privileg, Zeit verschwenden zu können. Man muss mit
            unproduktiven Wegen experimentieren, Sackgassen erkunden, Raum für Zweifel und Langeweile
            schaffen und zulassen, dass kleine Samen der Erkenntnis nur langsam gedeihen und blühen.
            Wer es sich nicht leisten kann, Zeit zu verschwenden, der wird die Wahrheit niemals
            finden.
         


    Schlimmer noch: Große Machtfülle verzerrt unausweichlich die Wahrheit. Denn Macht
            heißt vor allem, die Wirklichkeit zu verändern, und nicht, sie so zu sehen, wie sie
            ist. Wenn Sie einen Hammer in der Hand haben, sieht alles wie ein Nagel aus; und wenn
            Sie große Macht in Händen halten, sieht alles wie eine Einladung zur Einmischung aus.
            Selbst wenn Sie diesen Drang irgendwie überwinden, werden die Menschen um Sie herum
            nie den riesigen Hammer vergessen, den Sie in Händen halten. Jeder, der mit Ihnen
            spricht, wird ein bewusstes oder unbewusstes Anliegen haben, deshalb können Sie nie
            voll und ganz auf das vertrauen, was die Menschen sagen. Kein Sultan kann je sicher
            sein, dass seine Höflinge und Untergebenen ihm die Wahrheit sagen.
         


    Große Macht fungiert somit wie ein schwarzes Loch, das den Raum ringsum krümmt. Je
            näher Sie kommen, desto verzerrter wird alles. Jedes Wort wird extrem schwer, wenn
            es in Ihre Umlaufbahn eintritt, und jeder Mensch, den Sie treffen, versucht Sie zu
            umschmeicheln oder zu besänftigen oder will irgendetwas von Ihnen. Die Leute wissen,
            Sie haben nicht mehr als eine oder zwei Minuten für sie Zeit, und sie haben Angst,
            etwas Unangemessenes oder Wirres zu sagen, und so geben sie lieber leere Schlagworte
            oder die abgedroschensten Klischees von sich.
         


    Vor ein paar Jahren war ich zu einem Abendessen mit dem israelischen Premierminister
            Benjamin Netanjahu eingeladen. Freunde rieten mir ab, dorthin zu gehen, aber ich konnte
            der Versuchung nicht widerstehen. Ich dachte, vielleicht würde ich dort irgendwelche
            großen Geheimnisse erfahren, die nur für wichtige Ohren hinter verschlossenen Türen
            bestimmt sind. Doch was für eine Enttäuschung musste ich erleben! Es waren ungefähr
            dreißig Leute geladen, und jeder versuchte, die Aufmerksamkeit des großen Mannes auf
            sich zu ziehen, ihn mit seinem Witz zu beeindrucken, seine Gunst zu gewinnen oder
            ihm etwas zu entlocken. Wenn irgendjemand dort irgendein großes Geheimnis kannte,
            dann ist es ihm extrem gut gelungen, es für sich zu behalten. Das war nicht wirklich
            Netanjahus oder irgendjemandes Schuld. Schuld war die Anziehungskraft der Macht.
         


    Wenn Sie wirklich Wahrheit wollen, müssen Sie dem schwarzen Loch der Macht entkommen
            und sich selbst gestatten, jede Menge Zeit zu verschwenden und an der Peripherie mal
            dahin, mal dorthin zu schweifen. Revolutionäre Erkenntnis schafft es nur selten in
            die Mitte, denn die Mitte besteht aus bereits existierendem Wissen. Die Hüter der
            alten Ordnung bestimmen üblicherweise, wer in die Zentren der Macht gelangt, und sie
            sortieren in der Regel diejenigen aus, die irritierende, unkonventionelle Ideen im
            Gepäck haben. Natürlich filtern sie auch eine unglaubliche Menge an Schrott heraus.
            Nicht zum Weltwirtschaftsforum in Davos eingeladen zu sein ist nicht wirklich eine
            Garantie dafür, dass man klug ist. Deshalb muss man so viel Zeit an der Peripherie
            verbringen - dort finden sich womöglich einige brillante revolutionäre Erkenntnisse,
            aber zumeist wimmelt es dort von unbegründeten Mutmaßungen, entzauberten Vorbildern,
            abergläubischen Dogmen und kruden Verschwörungstheorien.
         


    Politiker stecken somit in einer Zwickmühle. Wenn sie im Zentrum der Macht bleiben,
            werden sie eine extrem verzerrte Sicht der Welt haben. Wenn sie sich an die Ränder
            wagen, werden sie allzu viel ihrer wertvollen Zeit vergeuden. Dieses Dilemma wird
            nur noch schlimmer werden. In den kommenden Jahrzehnten wird die Welt noch komplizierter
            werden, als sie es heute schon ist. Einzelne Menschen - Bauern ebenso wie Könige -
            werden folglich noch weniger über die technologischen Gerätschaften, die ökonomischen
            Strömungen und die politischen Kräftespiele wissen, die die Welt prägen. Wie Sokrates
            schon vor mehr als 2000 Jahren bemerkte, können wir unter solchen Umständen bestenfalls
            unser eigenes Nichtwissen anerkennen.
         


    Aber welche Folgen hat das für Moral und Gerechtigkeit? Wenn wir die Welt nicht verstehen
            können, wie können wir dann hoffen, zwischen richtig und falsch, gerecht und ungerecht
            unterscheiden zu können?
         


  




  

    

      16


      Gerechtigkeit
            


      Unser Gerechtigkeitsempfinden könnte veraltet sein


    


    Wie all unsere sonstigen Empfindungen hat auch unser Gerechtigkeitssinn alte evolutionäre
            Wurzeln. Die menschliche Moral wurde im Verlauf der Evolution über Jahrmillionen geprägt
            und so angepasst, dass sie mit den gesellschaftlichen und moralischen Dilemmata zurechtkam,
            die im Leben kleiner Gruppen von Jägern und Sammlern auftraten. Wenn ich mit Ihnen
            auf die Jagd gehen und ein Reh erlegen würde, während Sie nichts fangen, sollte ich
            dann meine Beute mit Ihnen teilen? Wenn Sie Pilze sammeln und mit einem vollen Korb
            zurückkehren, erlaubt es mir dann die Tatsache, dass ich stärker bin als Sie, mir
            all diese Pilze einfach unter den Nagel zu reißen? Und wenn ich weiß, dass Sie planen,
            mich umzubringen, ist es dann in Ordnung, präventiv zu handeln und Ihnen im Schutze
            der Nacht die Kehle durchzuschneiden?[]
         


    Oberflächlich betrachtet hat sich seit der Zeit, als wir die afrikanische Savanne
            gegen den Großstadtdschungel eintauschten, nicht viel geändert. Man könnte glauben,
            dass die Fragen, vor denen wir heute stehen - der Bürgerkrieg in Syrien, globale Ungleichheit,
            der Klimawandel -, einfach nur die gleichen alten Fragen sind, lediglich ein wenig
            größer. Das aber ist eine Illusion. Die Größe spielt eine entscheidende Rolle, und
            unter dem Gesichtspunkt der Gerechtigkeit (wie unter vielen anderen Gesichtspunkten)
            sind wir nicht wirklich geeignet für die Welt, in der wir leben.
         


    Das Problem sind nicht die Werte. Die Bürger des 21. Jahrhunderts verfügen, ob sie
            nun weltlich eingestellt oder gläubig sind, über jede Menge Werte. Das Problem ist
            die Umsetzung dieser Werte in einer komplexen globalen Welt. Schuld daran sind die
            Zahlenverhältnisse. Das Gerechtigkeitsgefühl von Wildbeutern war so strukturiert,
            dass es mit den Dilemmata zurechtkam, die das Leben von ein paar Dutzend Menschen
            in einem ein paar Dutzend Quadratkilometer umfassenden Gebiet betrafen. Wenn wir hingegen
            versuchen, die Beziehungen zwischen Millionen Menschen über ganze Kontinente hinweg
            nachzuvollziehen, ist unser moralisches Empfinden überfordert.
         


    Gerechtigkeit erfordert nicht einfach nur ein Gefüge abstrakter Werte, sondern auch
            ein Verständnis konkreter Ursache-Wirkung-Zusammenhänge. Wenn Sie Pilze gesammelt
            haben, um damit Ihre Kinder zu ernähren, und ich nehme mir nun mit Gewalt diesen Korb
            voller Pilze, was bedeutet, dass all Ihre Mühe vergebens war und Ihre Kinder abends
            hungrig schlafen gehen werden, so ist das ungerecht. Das ist nicht schwer zu verstehen,
            denn die Ursache-Wirkung-Zusammenhänge sind leicht zu erkennen. Leider zeichnet sich
            unsere moderne globale Welt unter anderem dadurch aus, dass ihre Kausalbeziehungen
            hochgradig verzweigt und komplex sind. Ich kann friedlich zu Hause leben, keinen Finger
            rühren und niemandem irgendwelchen Schaden zufügen, und doch bin ich, glaubt man linken
            Aktivisten, vollständig an den Verfehlungen beteiligt, die israelische Soldaten und
            Siedler im Westjordanland begehen. Glaubt man den Sozialisten, so beruht mein komfortables
            Leben auf Kinderarbeit in üblen Sweatshops in der Dritten Welt. Und Tierrechtsaktivisten
            erinnern mich daran, dass mein Leben mit einem der fürchterlichsten Verbrechen in
            der Geschichte verbunden ist - der Unterwerfung von Milliarden Nutztieren unter ein
            brutales Regime der Ausbeutung.
         


    Bin ich wirklich an all dem schuld? Das lässt sich nicht so leicht entscheiden. Da
            meine Existenz von einem verwirrenden Netzwerk ökonomischer und politischer Verbindungen
            abhängt und da globale Kausalzusammenhänge so verwickelt sind, ist es schwierig für
            mich, auch nur die einfachsten Fragen zu beantworten wie etwa: Wo kommt mein Mittagessen
            her? Wer hat die Schuhe hergestellt, die ich trage? Und was macht meine Rentenversicherung
            mit meinem Geld?[]
         


    

      Flüsse stehlen
            


    


    Eine urzeitliche Wildbeuterin wusste genau, woher ihr Mittagessen kam (sie hatte es
            selbst gesammelt), wer ihre Mokassins fertigte (er schlief 20 Meter entfernt von ihr)
            und was ihre Rentenversicherung tat (sie spielte im Dreck; damals hatten Menschen
            nur eine Altersvorsorge, und die hieß «Kinder»). Ich selbst weiß deutlich weniger.
            Jahrelange Nachforschungen könnten zutage fördern, dass die Regierung, die ich gewählt
            habe, insgeheim Waffen an einen zwielichtigen Diktator am anderen Ende der Welt verkauft.
            Aber in der Zeit, die ich brauche, um das herauszufinden, könnte ich weitaus wichtigere
            Erkenntnisse versäumen, wie etwa das Schicksal der Hühner, deren Eier ich gestern
            verspeist habe.
         


    Das System ist so aufgebaut, dass diejenigen, die keinerlei Anstrengung unternehmen,
            etwas zu wissen, in einem Zustand seliger Ignoranz verbleiben können und dass es für
            diejenigen, die sich um Erkenntnis bemühen, ziemlich schwierig ist, die Wahrheit herauszufinden.
            Wie ist es möglich, Diebstahl zu vermeiden, wenn das globale Wirtschaftssystem unablässig
            in meinem Namen und ohne mein Wissen stiehlt? Es spielt keine Rolle, ob ich Handlungen
            nach ihren Folgen beurteile (es ist falsch zu stehlen, weil es den Opfern Leid zufügt)
            oder ob ich an kategorische Verpflichtungen glaube, an die ich mich ungeachtet der
            Folgen zu halten habe (es ist falsch zu stehlen, weil Gott das gesagt hat). Das Problem
            ist: Es ist extrem kompliziert geworden, zu begreifen, was wir tatsächlich tun.
         


    Das Gebot, nicht zu stehlen, wurde in Zeiten formuliert, als Diebstahl bedeutete,
            mit eigenen Händen etwas physisch an sich zu nehmen, was einem selbst nicht gehört.
            Heute jedoch betreffen die wirklich wichtigen Streitfragen im Hinblick auf Diebstahl
            vollkommen andere Szenarien. Nehmen wir an, ich investiere 10.000 Euro in Aktien eines
            großen Ölkonzerns, was mir eine jährliche Rendite von 5 Prozent einbringt. Das Unternehmen
            ist hoch profitabel, weil es für Externalitäten nicht zahlt. Es leitet giftige Abfälle
            in einen nahe gelegenen Fluss, ohne sich um den Schaden zu kümmern, den das für die
            regionale Wasserversorgung, die Gesundheit der Menschen oder für die örtliche Fauna
            und Flora bedeutet. Dank seines Reichtums beschäftigt das Unternehmen eine ganze Armada
            von Anwälten, die es vor jeglichen Entschädigungsforderungen schützen. Es verfügt
            überdies über Lobbyisten, die jeden Versuch, strengere Umweltgesetze zu erlassen,
            blockieren.
         


    Können wir dem Unternehmen vorwerfen, «einen Fluss zu stehlen»? Und wie sieht es mit
            mir persönlich aus? Ich breche nie in ein fremdes Haus ein und klaue keine Geldbörsen
            aus den Taschen anderer Menschen. Ich weiß nicht, wie dieses spezifische Unternehmen
            seine Gewinne macht. Ich erinnere mich nur vage daran, dass Teile meines Portfolios
            dort investiert sind. Bin ich also des Diebstahls schuldig? Wie sollen wir moralisch
            handeln, wenn wir gar nicht alle relevanten Fakten kennen können?
         


    Man kann versuchen, dieses Problem durch eine «Intentionsmoral» zu umgehen. Wichtig
            ist das, was ich beabsichtige, nicht das, was ich tatsächlich tue, oder das Ergebnis
            dessen, was ich tue. Doch in einer Welt, in der alles mit allem zusammenhängt, ist
            oberster moralischer Imperativ das Gebot zu wissen. Die größten Verbrechen in der
            modernen Geschichte resultierten nicht nur aus Hass und Gier, sondern noch viel mehr
            aus Unwissenheit und Gleichgültigkeit. Bezaubernde englische Ladys finanzierten den
            transatlantischen Sklavenhandel, ohne dass sie jemals einen Fuß nach Afrika oder in
            die Karibik setzten, indem sie Aktien und Anleihen an der Londoner Börse kauften.
            Anschließend süßten sie ihren Nachmittagstee mit schneeweißen Zuckerwürfeln, die in
            höllengleichen Plantagen hergestellt wurden - doch davon wussten sie nichts.
         


    Im Deutschland der späten 1930er Jahre mochte der örtliche Postbeamte ein aufrechter
            Bürger sein, der sich um das Wohl seiner Angestellten kümmerte und persönlich Menschen
            in Not dabei half, verlorengegangene Pakete wiederzufinden. Er war morgens immer der
            Erste bei der Arbeit und abends der Letzte, und selbst wenn draußen Schneestürme tobten,
            sorgte er dafür, dass die Post rechtzeitig ankam. Doch sein effizientes und hilfsbereites
            Postamt war auch eine wichtige Zelle im Nervensystem des NS-Staates. Es trug rassistische Propaganda, Einberufungsbescheide zur Wehrmacht und
            strikte Anweisungen der örtlichen SS-Standarte aus. Irgendetwas ist faul an den Absichten derjenigen, die sich nicht aufrichtig
            darum bemühen zu wissen.
         


    Was aber zählt als «aufrichtiges Bemühen um Wissen»? Sollten Postbeamte in jedem Land
            die Briefe, die sie zustellen, öffnen und die Arbeit niederlegen oder aufbegehren,
            wenn sie dabei staatliche Propaganda entdecken? Es ist leicht, mit absoluter moralischer
            Gewissheit auf das nationalsozialistische Deutschland der 1930er Jahre zurückzublicken -
            weil wir wissen, wohin die Kette aus Ursachen und Wirkungen führte. Doch ohne diesen
            Vorzug des Rückblicks könnte moralische Gewissheit für uns unerreichbar sein. Die
            bittere Wahrheit ist: Die Welt ist schlicht zu kompliziert für unsere Wildbeuter-Gehirne
            geworden.
         


    Die meisten Ungerechtigkeiten in der heutigen Welt resultieren aus strukturellen Verzerrungen
            im großen Maßstab und weniger aus individuellen Vorurteilen, und unsere Wildbeuter-Hirne
            sind nicht so entwickelt, dass sie solche strukturellen Verzerrungen erkennen. Wir
            alle sind Komplizen bei zumindest einigen dieser Ungleichgewichte, und wir haben schlicht
            nicht die Zeit und die Energie, um sie alle ausfindig zu machen. Beim Schreiben dieses
            Buches bekam ich diese Lektion am eigenen Leib zu spüren. Wenn es um die Erörterung
            globaler Fragen geht, stehe ich immer in der Gefahr, die Perspektive der globalen
            Elite gegenüber der Sicht verschiedener benachteiligter Gruppen zu privilegieren.
            Die globale Elite bestimmt den Diskurs, weshalb es unmöglich ist, ihre Ansichten unberücksichtigt
            zu lassen. Benachteiligte Gruppen hingegen werden regelmäßig zum Schweigen gebracht,
            weshalb es leicht ist, sie zu vergessen - nicht aus bewusstem bösen Willen, sondern
            aus schierer Ignoranz.
         


    So weiß ich beispielsweise absolut nichts über die besonderen Ansichten und Probleme
            der tasmanischen Ureinwohner. Ich weiß sogar so wenig, dass ich in einem früheren
            Buch davon ausging, es gäbe gar keine tasmanischen Ureinwohner mehr, weil sie alle
            von europäischen Siedlern ausgerottet wurden. Tatsächlich aber leben heute Tausende
            Menschen, deren Vorfahren zu den Ureinwohnern Tasmaniens gehörten, und sie haben mit
            zahlreichen ganz spezifischen Problemen zu kämpfen - eines davon ist, dass allein
            schon ihre Existenz häufig geleugnet wird, nicht zuletzt von Wissenschaftlern, die
            es eigentlich besser wissen sollten.
         


    Selbst wenn Sie persönlich einer benachteiligten Gruppe angehören und deren Standpunkt
            deshalb aus eigener Erfahrung zutiefst verstehen können, bedeutet das nicht, dass
            Sie den Standpunkt aller anderen derartigen Gruppen verstehen. Denn jede Gruppe und
            Untergruppe hat es mit einem ganz eigenen Gewirr aus gläsernen Decken, doppelten Standards,
            versteckten Beleidigungen und institutioneller Diskriminierung zu tun. Ein dreißig
            Jahre alter Afroamerikaner verfügt über eine dreißigjährige Erfahrung, was es heißt,
            ein afroamerikanischer Mann zu sein. Aber er hat keinerlei Erfahrung, was es bedeutet,
            eine afroamerikanische Frau, ein bulgarischer Roma, ein blinder Russe oder eine chinesische
            Lesbe zu sein.
         


    Als junger Mann wurde dieser Afroamerikaner ohne offensichtlichen Grund regelmäßig
            von der Polizei angehalten und durchsucht - etwas, was die chinesische Lesbe nie erlebt
            hat. In einem afroamerikanischen Viertel in eine afroamerikanische Familie hineingeboren
            zu werden bedeutete hingegen, dass er von Menschen, wie er selbst einer war, umgeben
            war, die ihm beibrachten, was er wissen musste, um als afroamerikanischer Mann gut
            durchs Leben zu kommen. Die chinesische Lesbe wurde nicht in eine lesbische Familie
            in einem lesbischen Viertel hineingeboren, und sie hatte vermutlich niemanden auf
            der Welt, der ihr die richtigen Lektionen beibrachte. Als Schwarzer in Baltimore aufzuwachsen
            macht es deshalb nicht wirklich leicht, zu begreifen, wie mühselig es ist, als Lesbe
            in Hangzhou groß zu werden.
         


    In früheren Zeiten spielte das eine weniger wichtige Rolle, weil man für die Not von
            Menschen irgendwo am anderen Ende der Welt nicht verantwortlich war. Wenn man sich
            bemühte, für die eigenen weniger vom Glück begünstigten Nachbarn Verständnis zu haben,
            so reichte das in der Regel. Heute jedoch haben zentrale globale Debatten über solche
            Dinge wie den Klimawandel und künstliche Intelligenz Auswirkungen auf alle - ob in
            Tasmanien, Hangzhou oder Baltimore -, weshalb wir sämtliche Sichtweisen dazu berücksichtigen
            müssen. Doch wie soll das irgendjemand schaffen? Wie kann irgendjemand das Beziehungsnetz
            zwischen Tausenden miteinander verwobenen Gruppen auf der ganzen Welt verstehen?[]
         


    

      Schrumpfen oder leugnen?
            


    


    Selbst wenn wir wirklich wollten, sind die meisten von uns nicht mehr in der Lage,
            die zentralen moralischen Probleme der Welt zu verstehen. Menschen können die Beziehungen
            zwischen zwei Wildbeutern, zwischen zwanzig Wildbeutern oder zwischen zwei benachbarten
            Clans begreifen. Doch sie sind schlecht gerüstet, um die Beziehungen zwischen mehreren
            Millionen Syrern, zwischen 500 Millionen Europäern oder zwischen all den sich überschneidenden
            Gruppen und Untergruppen auf dem Planeten nachzuvollziehen.
         


    Beim Versuch, moralische Dilemmata dieses Ausmaßes zu verstehen und zu beurteilen,
            greifen die Menschen oftmals auf eine von vier Methoden zurück. Die erste besteht
            darin, das Problem zu «schrumpfen»: also so zu tun, als handle es sich beim syrischen
            Bürgerkrieg um einen Konflikt zwischen zwei Wildbeutern; sich das Assad-Regime als
            eine einzelne Person und die Rebellen als andere Person vorzustellen, von denen die
            eine schlecht, die andere gut ist. Die historische Komplexität des Konflikts wird
            durch einen schlichten, klaren Plot ersetzt.[]
         


    Die zweite Methode besteht darin, sich auf eine anrührende menschliche Geschichte
            zu konzentrieren, die scheinbar für den gesamten Konflikt steht. Wenn Sie versuchen,
            Menschen die wahre Komplexität des Konflikts mittels Statistiken und exakter Daten
            zu erklären, haben Sie keine Chance; doch eine persönliche Geschichte über das Schicksal
            eines einzelnen Kindes aktiviert die Tränendrüsen, bringt das Blut in Wallung und
            sorgt für falsche moralische Gewissheit.[] Zahlreiche Hilfsorganisationen wissen schon lange, wie das funktioniert. In einem
            bemerkenswerten Experiment wurden Menschen gebeten, Geld zu spenden, um damit einem
            armen, sieben Jahre alten Mädchen aus Mali namens Rokia zu helfen. Viele waren bewegt
            von ihrer Geschichte und öffneten ihre Herzen und Geldbörsen. Als jedoch die Forscher
            den Menschen zusätzlich zu Rokias persönlicher Geschichte auch noch Statistiken über
            das allgemeinere Problem der Armut in Afrika vorlegten, waren die Versuchspersonen
            plötzlich weniger bereit zu helfen. In einer anderen Studie suchten Wissenschaftler
            um Spenden nach, die entweder einem kranken Kind oder acht kranken Kindern helfen
            sollten. Für das einzelne Kind gaben die Menschen mehr Geld als für die Gruppe der
            acht.[]
         


    Die dritte Methode, um mit moralischen Dilemmata im großen Maßstab umzugehen, besteht
            in der Konstruktion von Verschwörungstheorien. Wie funktioniert die Weltwirtschaft,
            und ist sie gut oder schlecht? Das ist viel zu kompliziert, um es wirklich zu begreifen.
            Hingegen kann man sich viel leichter vorstellen, dass zwanzig Multimilliardäre hinter
            den Kulissen die Fäden ziehen, dass sie die Medien kontrollieren und Kriege anheizen,
            um sich selbst zu bereichern. Dabei handelt es sich fast immer um völlig haltlose
            Fantasien. Die heutige Welt ist zu kompliziert nicht nur für unser Gerechtigkeitsempfinden,
            sondern auch für unsere Führungsqualitäten. Niemand - nicht einmal die Multimilliardäre,
            die CIA, die Freimaurer und die Weisen von Zion - verstehen wirklich, was auf der Welt vor
            sich geht. Insofern ist niemand in der Lage, wirklich die Strippen zu ziehen.[]
         


    Diese drei Methoden versuchen die wahre Komplexität der Welt zu leugnen. Die vierte
            und letzte Methode besteht darin, eine Glaubenslehre zu entwickeln, auf irgendeine
            vermeintlich allwissende Theorie, Institution oder Führungspersönlichkeit zu vertrauen
            und ihr zu folgen, wohin auch immer sie uns führt. Religiöse und ideologische Glaubenslehren
            sind in unserem wissenschaftlichen Zeitalter gerade deshalb noch immer ausgesprochen
            attraktiv, weil sie uns angesichts der frustrierenden Komplexität der Wirklichkeit
            einen sicheren Hafen bieten. Wie schon erwähnt, sind säkulare Bewegungen keineswegs
            vor dieser Gefahr gefeit. Selbst wenn sie anfänglich alle Glaubenslehren ablehnen
            und fest an die wissenschaftliche Wahrheit glauben, wird die Komplexität der Wirklichkeit
            früher oder später so quälend, dass auch sie sich nach einer Doktrin sehnen, die nicht
            infrage gestellt werden sollte. Solcherart Lehren verschaffen den Menschen zwar geistige
            Beruhigung und moralische Gewissheit, aber fraglich ist, ob sie auch für Gerechtigkeit
            sorgen.
         


    Was also sollten wir tun? Sollten wir die liberale Glaubenslehre übernehmen und der
            Gesamtheit individueller Wähler und Kunden vertrauen? Oder sollten wir den individualistischen
            Ansatz ablehnen und wie zahlreiche frühere Kulturen in der Geschichte Gemeinschaften
            dazu ermächtigen, der Welt gemeinsam einen Sinn zu geben? Eine solche Lösung jedoch
            lässt uns lediglich aus der Bratpfanne individueller Unkenntnis ins Feuer voreingenommenen
            Gruppendenkens springen. Wildbeuterbanden, Dorfgemeinschaften und selbst Stadtviertel
            konnten zusammen nachdenken über die Probleme, vor denen sie gemeinsam standen. Heute
            aber haben wir unter globalen Problemen zu leiden, ohne dass es eine globale Gemeinschaft
            gibt. Weder Facebook noch der Nationalismus oder die Religion stehen irgendwo kurz
            davor, eine solche Community zu schaffen. Alle bestehenden menschlichen Gruppen sind
            damit beschäftigt, ihre spezifischen Interessen zu verfolgen, statt die globale Wahrheit
            zu verstehen. Weder Amerikaner noch Chinesen, weder Muslime noch Hindus bilden die
            «Weltgemeinschaft» - insofern ist ihre Interpretation der Wirklichkeit nicht wirklich
            vertrauenswürdig.
         


    Sollten wir es deshalb bleiben lassen und erklären, dass das menschliche Streben,
            die Wahrheit zu verstehen und Gerechtigkeit zu finden, gescheitert ist? Sind wir ganz
            offiziell im postfaktischen Zeitalter angekommen?
         


  




  

    

      17


      Postfaktisch
            


      Manche Fake News halten ewig


    


    Dieser Tage bekommen wir immer wieder zu hören, wir würden in einem neuen und beängstigenden
            Zeitalter des Postfaktischen leben, und um uns herum wimmle es nur so von Lügen und
            Fiktionen. An Beispielen fehlt es nicht. So marschierten Ende Februar 2014 russische
            Spezialeinheiten, die keinerlei Uniformabzeichen trugen, in der Ukraine ein und besetzten
            wichtige Einrichtungen auf der Krim. Die russische Regierung und Präsident Putin persönlich
            leugneten wiederholt, dass es sich dabei um russische Truppen handle, und bezeichneten
            sie als spontane «Selbstverteidigungsgruppen», die sich ihre russisch aussehende Ausrüstung
            möglicherweise in Geschäften vor Ort besorgt hätten.[] Als sie diese reichlich lächerliche Behauptung aufstellten, wussten Putin und seine
            Gehilfen ganz genau, dass sie logen.
         


    Russische Nationalisten können diese Lüge damit entschuldigen, dass sie einer höheren
            Wahrheit diene. Russland habe sich in einem gerechten Krieg befunden, und wenn es
            in Ordnung ist, für eine gerechte Sache zu töten, so ist es doch mit Sicherheit auch
            okay, dafür zu lügen, oder nicht? Die höhere Sache, die angeblich den Einmarsch in
            der Ukraine rechtfertigte, war die Bewahrung der heiligen russischen Nation. Den russischen
            Nationalmythen zufolge ist Russland ein heiliges Gebilde, das trotz wiederholter Versuche
            bösartiger Feinde, es zu erobern und zu zerteilen, seit tausend Jahren besteht. Nach
            den Mongolen, den Polen, den Schweden, Napoleons Grande Armée und Hitlers Wehrmacht
            waren es in den 1990er Jahren die NATO, die USA und die EU, die es zu zerstören suchten, indem sie Teile seines Körpers abtrennten und daraus
            «Fake Countries» wie die Ukraine bildeten. Für viele russische Nationalisten ist die
            Vorstellung, die Ukraine sei eine eigene Nation außerhalb Russlands, eine weitaus
            größere Lüge als alles, was Präsident Putin während seiner heiligen Mission, die russische
            Nation wieder zu vereinen, von sich gab.
         


    Ukrainische Bürger, außenstehende Beobachter und Berufshistoriker mögen ob dieser
            Erklärung in Empörung geraten und sie als eine Art «Atombombenlüge» im russischen
            Täuschungsarsenal betrachten. Zu behaupten, die Ukraine gebe es als Nation und als
            unabhängiges Land nicht, lässt eine lange Liste historischer Fakten außer Acht - beispielsweise,
            dass in den tausend Jahren angeblicher russischer Einheit Kiew und Moskau nur rund
            300 Jahre lang Teil desselben Landes waren. Es verstößt zudem gegen zahlreiche internationale
            Gesetze und Verträge, die Russland früher akzeptiert hat und die die Souveränität
            und die Grenzen der unabhängigen Ukraine garantierten. Vor allem aber ignoriert es,
            was Millionen Ukrainer über sich selbst denken. Haben sie nichts zu sagen, wenn es
            darum geht, wer sie sind?
         


    Ukrainische Nationalisten würden sicherlich mit russischen Nationalisten darin übereinstimmen,
            dass es so etwas wie «Fake Countries» gibt. Die Ukraine gehört allerdings nicht dazu.
            Stattdessen sind diese Fake-Länder die «Volksrepublik Lugansk» und die «Volksrepublik
            Donezk», die Russland eingerichtet hat, um seinen Einmarsch in der Ukraine zu bemänteln.[]
         


    Ganz gleich, welcher Seite man zuneigt, hat es den Anschein, als würden wir tatsächlich
            in einer fürchterlichen Zeit des Postfaktischen leben, in der nicht nur einzelne militärische
            Zwischenfälle, sondern ganze Geschichten und Nationen gefälscht sein können. Aber
            wenn wir uns tatsächlich im Zeitalter des Postfaktischen befinden, wann genau war
            dann das goldene Zeitalter der Wahrheit und der Fakten? In den 1980er Jahren? Den
            1950er Jahren? Den 1930er Jahren? Und was hat unseren Übergang ins postfaktische Zeitalter
            ausgelöst? Das Internet? Die sozialen Medien? Der Aufstieg von Putin und Trump?
         


    Ein kursorischer Blick auf die Geschichte macht deutlich, dass Propaganda und Desinformation
            nichts Neues sind, und selbst die Gewohnheit, ganze Nationen zu leugnen und Fake-Länder
            zu schaffen, weist eine lange Historie auf. So inszenierte die japanische Armee 1931
            Scheinangriffe auf sich selbst, um den Einmarsch in China zu rechtfertigen, und schuf
            anschließend das «gefälschte» Land Mandschukuo, um die eigenen Eroberungen zu legitimieren.
            China selbst leugnet seit Langem, dass Tibet je als unabhängiges Land existiert hat.
            Die britische Besiedlung Australiens wurde mit dem Rechtsgrundsatz der terra nullius (also «niemandes Land») gerechtfertigt, womit man 50.000 Jahre Geschichte der Aborigines
            einfach ausradierte.
         


    Anfang des 20. Jahrhunderts sprach eine beliebte zionistische Parole von der Rückkehr
            eines «Volkes ohne Land (der Juden) in ein Land ohne Volk (Palästina)». Die Existenz
            der örtlichen arabischen Bevölkerung wurde passenderweise ignoriert. 1969 sprach die
            israelische Premierministerin Golda Meir davon, es gebe kein palästinensisches Volk
            und habe ein solches nie gegeben. Derartige Ansichten sind in Israel selbst heute
            noch weit verbreitet, trotz jahrzehntelanger bewaffneter Konflikte mit etwas, das
            angeblich gar nicht existiert. So hielt beispielsweise die Parlamentsabgeordnete Anat
            Berko im Februar 2016 in der Knesset eine Rede, in der sie Wirklichkeit und Geschichte
            des palästinensischen Volkes in Zweifel zog. Ihr Beleg? Der Buchstabe «p» existiere
            im Arabischen nicht, wie also könne es dann ein palästinensisches Volk geben? (Im
            Arabischen steht für das «p» ein «f», und der arabische Name für Palästina lautet
            «Filasṭīn»).
         


    

      Die postfaktische Spezies
            


    


    Tatsächlich haben die Menschen schon immer in einer Zeit des Postfaktischen gelebt.
            Homo sapiens ist eine postfaktische Spezies, deren Macht davon abhängt, Fiktionen zu schaffen
            und daran zu glauben. Seit der Steinzeit dienten selbstverstärkende Mythen dazu, menschliche
            Kollektive zu einen. Ja, Homo sapiens eroberte diesen Planeten vor allem dank der einzigartigen menschlichen Fähigkeit,
            Fiktionen zu schaffen und zu verbreiten. Wir sind die einzigen Säugetiere, die mit
            zahlreichen Fremden zusammenarbeiten können, weil nur wir fiktionale Geschichten erfinden,
            sie verbreiten und Millionen andere davon überzeugen können, an diese Geschichten
            zu glauben. Solange jeder an die gleichen Fiktionen glaubt, befolgen wir alle die
            gleichen Gesetze und können deshalb erfolgreich kooperieren.
         


    Wer also Facebook, Trump oder Putin dafür verantwortlich macht, eine neue und beklemmende
            Zeit des Postfaktischen einzuläuten, sei daran erinnert, dass sich Millionen Christen
            schon vor Jahrhunderten in eine selbstverstärkende mythologische Blase eingeschlossen
            haben und es niemals wagten, die faktische Wahrhaftigkeit der Bibel infrage zu stellen,
            während Millionen Muslime fraglos an die Wahrheit des Koran glauben. Jahrtausendelang
            waren ein Großteil dessen, was als «Nachrichten» und «Fakten» in menschlichen sozialen
            Netzwerken kursierte, Geschichten über Wunder, Engel, Dämonen und Hexen, und mutige
            Reporter berichteten live aus den tiefsten Tiefen der Unterwelt. Es gibt keinerlei
            wissenschaftlichen Beleg dafür, dass Eva von der Schlange in Versuchung geführt wurde,
            dass die Seelen aller Ungläubigen nach ihrem Tod in der Hölle schmoren oder dass der
            Schöpfer des Universums es nicht mag, wenn ein Brahmane eine Unberührbare heiratet -
            und doch glauben Milliarden von Menschen seit Jahrtausenden an diese Geschichten.
            Manche Fake News halten ewig.
         


    Ich bin mir bewusst, dass viele Menschen womöglich empört aufschreien, wenn ich Religion
            mit Fake News gleichsetze, aber genau darum geht es. Wenn tausend Menschen einen Monat
            lang an irgendeine erfundene Geschichte glauben - dann handelt es sich um Fake News.
            Wenn eine Milliarde Menschen ein Jahrtausend lang daran glauben - dann haben wir es
            mit Religion zu tun, und man ermahnt uns, das nicht als Fake News zu bezeichnen, um
            die Gefühle der Gläubigen nicht zu verletzen (oder uns nicht ihren Zorn zuzuziehen).
            Allerdings will ich damit keineswegs die Wirksamkeit oder potenzielle Güte von Religion
            leugnen. Im Gegenteil. Im Guten wie im Schlechten gehört Fiktion zu den effektivsten
            Utensilien im Werkzeugkasten der Menschheit. Indem sie Menschen zusammenbringen, machen
            Glaubensbekenntnisse menschliche Kooperation im großen Maßstab möglich. Sie inspirieren
            Menschen dazu, neben Armeen und Gefängnissen auch Krankenhäuser, Schulen und Brücken
            zu bauen. Adam und Eva haben nie existiert, aber die Kathedrale von Chartres ist noch
            immer wunderschön. Ein Großteil der Bibel mag Fiktion sein, aber sie kann noch immer
            Milliarden erfreuen, und sie kann die Menschen nach wie vor dazu ermutigen, barmherzig,
            mutig und kreativ zu sein - so wie andere große Werke der Fiktion wie Don Quijote, Krieg und Frieden und Harry Potter.
         


    Auch hier mögen sich einige durch meinen Vergleich der Bibel mit Harry Potter wieder beleidigt fühlen. Wenn Sie ein wissenschaftlich denkender Christ sind, könnten
            Sie all die Irrtümer und Mythen in der Bibel damit erklären, dass Sie behaupten, das
            heilige Buch sei nie dazu gedacht gewesen, als Tatsachenbericht gelesen zu werden,
            sondern als eine metaphorische Geschichte, die tiefe Weisheit enthält. Aber gilt das
            nicht auch für Harry Potter?
         


    Wenn Sie ein fundamentalistischer Christ sind, werden Sie vermutlich darauf beharren,
            dass jedes Wort der Bibel im buchstäblichen Sinne wahr ist. Nehmen wir für einen Augenblick
            an, Sie hätten recht und die Bibel wäre in der Tat das unfehlbare Wort des einen wahren
            Gottes. Wie aber steht es dann mit dem Koran, dem Talmud, dem Buch Mormon, den Veden,
            der Avesta und dem ägyptischen Totenbuch? Wären Sie nicht versucht zu behaupten, diese
            Texte seien ausgeklügelte Fiktionen, die von Menschen aus Fleisch und Blut (oder vielleicht
            von Teufeln) geschaffen wurden? Und wie halten Sie es mit der Göttlichkeit römischer
            Kaiser wie Augustus und Claudius? Der römische Senat behauptete, er verfüge über die
            Macht, Menschen in Götter zu verwandeln, und erwartete anschließend von den Untertanen
            des Reiches, dass sie diese Götter verehrten. War das nicht eine Fiktion? Tatsächlich
            finden wir in der Geschichte zumindest ein Beispiel für einen falschen Gott, der die
            Fiktion höchstpersönlich anerkannte. Wie schon erwähnt, beruhte der japanische Militarismus
            der 1930er und frühen 1940er Jahre auf einem fanatischen Glauben an die Göttlichkeit
            von Kaiser Hirohito. Nach Japans Niederlage verkündete Hirohito öffentlich, das sei
            nicht wahr und er sei überhaupt kein Gott.
         


    Selbst wenn wir also darin übereinstimmen, dass die Bibel das wahre Wort Gottes ist,
            haben wir es immer noch mit Milliarden gläubigen Hindus, Muslimen, Juden, Ägyptern,
            Römern und Japanern zu tun, die seit Jahrtausenden an Fiktionen glauben. Aber das
            bedeutet nicht, dass diese Fiktionen zwangsläufig wertlos oder schädlich sind. Sie
            könnten trotzdem wunderschön und inspirierend sein.
         


    Natürlich waren nicht alle religiösen Mythen gleichermaßen segensreich. So wurde am
            29. August 1255 in einem Brunnenschacht in der englischen Stadt Lincoln die Leiche
            eines neun Jahre alten Jungen namens Hugh gefunden. Obwohl es damals noch kein Facebook
            und kein Twitter gab, verbreitete sich schnell das Gerücht, Hugh sei einem Ritualmord
            durch örtliche Juden zum Opfer gefallen. Je länger die Geschichte herumerzählt wurde,
            desto größer wurde sie, und einer der bekanntesten englischen Chronisten der damaligen
            Zeit - Matthäus Paris - verfasste eine detaillierte und blutrünstige Darstellung dessen,
            wie hochrangige Juden aus ganz England sich in Lincoln versammelt hätten, um das entführte
            Kind zu mästen, zu foltern und schließlich zu kreuzigen. 19 Juden wurde der Prozess
            gemacht und sie wurden wegen angeblichen Mordes hingerichtet. Ähnliche Ritualmordlegenden
            kursierten auch in anderen englischen Städten, was zu einer Reihe von Pogromen führte,
            bei denen ganze Gemeinden massakriert wurden. Schließlich wurde 1290 die gesamte jüdische
            Bevölkerung aus England vertrieben.[]
         


    Doch damit ist die Geschichte noch nicht zu Ende. Ein Jahrhundert nach der Vertreibung
            der Juden aus England nahm Geoffrey Chaucer - der Vater der englischen Literatur -
            eine Ritualmordlegende, die sich an der Geschichte des Hugh of Lincoln orientiert,
            in seine Canterbury Tales auf (es ist die «Erzählung der Priorin»). Die Erzählung gipfelt im Tod der Juden
            am Galgen. Ähnliche Ritualmordlegenden wurden anschließend zu einem wichtigen Teil
            jeder antisemitischen Bewegung vom spätmittelalterlichen Spanien bis zum modernen
            Russland. Ein fernes Echo davon kann man sogar noch in der 2016 verbreiteten Fake-News-Geschichte
            vernehmen, wonach Hillary Clinton an der Spitze eines Kinderpornorings stand, der
            Kinder im Keller einer beliebten Pizzeria als Sexsklaven hielt. Genügend Amerikaner
            glaubten diese Geschichte, sodass Clintons Wahlkampf Schaden nahm, und einer marschierte
            sogar mit einem Gewehr bewaffnet in besagte Pizzeria und verlangte, dass man ihm den
            Keller zeige (wie sich herausstellte, hatte die Pizzeria gar keinen Keller).[]
         


    Was Hugh of Lincoln angeht, so weiß niemand, wie er wirklich zu Tode kam, aber er
            wurde in der Kathedrale von Lincoln beigesetzt und als Heiliger verehrt. Er stand
            im Ruf, verschiedene Wunder vollbracht zu haben, und zu seinem Grab pilgerten die
            Menschen noch Jahrhunderte nach der Vertreibung aller Juden aus England.[] Erst 1955 - zehn Jahre nach dem Holocaust - distanzierte sich die Kathedrale von
            Lincoln von der Ritualmordlegende und brachte in der Nähe von Hughs Grabmal eine Tafel
            an, auf der es heißt:
         


    Erdichtete Geschichten von «Ritualmorden» an christlichen Jungen durch jüdische Gemeinden
            waren in Europa während des Mittelalters und auch noch später gang und gäbe. Diese
            Fiktionen kosteten viele unschuldige Juden das Leben. Lincoln hatte seine eigene Legende,
            und das angebliche Opfer wurde im Jahr 1255 in der Kathedrale beigesetzt. Solche Geschichten
            gereichen der Christenheit nicht zur Ehre.[]
         


    Nun, manche Fake News halten nur 700 Jahre.


    

      Einmal eine Lüge, immer die Wahrheit
            


    


    Altehrwürdige Religionen waren nicht die Einzigen, die Fiktion nutzten, um Kooperation
            zu festigen. In jüngeren Zeiten hat jede Nation ihre eigene nationale Mythologie geschaffen,
            während Bewegungen wie der Kommunismus, der Faschismus und der Liberalismus ausgefeilte
            selbstverstärkende Glaubensbekenntnisse schufen. Joseph Goebbels, der Meister der
            nationalsozialistischen Propaganda und vielleicht versierteste Medienzauberer der
            Moderne, erklärte seine Methode angeblich kurz und bündig so: «Wenn man eine große
            Lüge erzählt und sie oft genug wiederholt, dann werden die Leute sie am Ende glauben.»[] Und Hitler schrieb in Mein Kampf: «Aber alle Genialität der Aufmachung der Propaganda wird zu keinem Erfolg führen,
            wenn nicht ein fundamentaler Grundsatz immer gleich scharf berücksichtigt wird. Sie
            hat sich auf wenig zu beschränken und dieses ewig zu wiederholen.»[] Kann irgendein Fake-News-Händler von heute das besser hinbekommen?
         


    Die sowjetische Propagandamaschine war gleichermaßen flexibel in Sachen Wahrheit und
            schrieb die Geschichte immer wieder gerne um, von ganzen Kriegen bis zu einzelnen
            Fotografien. Am 29. Juni 1936 brachte die offizielle Parteizeitung Prawda («Wahrheit») auf ihrer Titelseite ein Foto, auf dem ein lächelnder Josef Stalin Gelja
            Markisowa, ein sieben Jahre altes Mädchen, auf dem Arm hielt. Das Bild wurde zu einer
            stalinistischen Ikone, denn es festigte Stalins Ruf als Vater der Nation und verklärte
            die «glückliche sowjetische Kindheit». Druckerpressen und Fabriken im gesamten Land
            begannen damit, wie am Fließband Millionen Plakate, Skulpturen und Mosaike der Szene
            zu produzieren, die anschließend in öffentlichen Einrichtungen vom einen Ende der
            Sowjetunion bis zum anderen ausgestellt wurden. So wie keine russisch-orthodoxe Kirche
            ohne eine Ikone der heiligen Jungfrau Maria mit dem Jesuskind auf dem Arm auskam,
            so gab es keine sowjetische Schule ohne eine Ikone von Papa Stalin, der die kleine
            Gelja im Arm hält.
         


    Doch in Stalins Reich war Ruhm oft eine Einladung zur Katastrophe. Binnen eines Jahres
            wurde Geljas Vater aufgrund erfundener Vorwürfe, er sei ein japanischer Spion und
            ein trotzkistischer Terrorist, verhaftet. 1938 wurde er hingerichtet, eines von Millionen
            Opfern des stalinistischen Terrors. Gelja und ihre Mutter wurden nach Kasachstan verbannt,
            wo die Mutter schon bald unter mysteriösen Umständen starb. Was aber sollte man nun
            mit den unzähligen Ikonen tun, die den Vater der Nation mit der Tochter eines verurteilten
            «Volksfeindes» zeigten? Kein Problem. Von diesem Augenblick an verschwand Gelja Markisowa,
            und das «glückliche sowjetische Kind» auf dem allgegenwärtigen Bild wurde als Mamlakat
            Nachangowa präsentiert - ein dreizehn Jahre altes tadschikisches Mädchen, das sich
            den Leninorden verdient hatte, weil es jede Menge Baumwolle auf den Feldern pflückte
            (wenn jemand glaubte, das Mädchen auf dem Bild sehe nicht wie eine Dreizehnjährige
            aus, wusste er genau, dass er solch gegenrevolutionäre häretische Ansichten besser
            nicht laut äußerte).[]
         


    Die sowjetische Propagandamaschine funktionierte so gut, dass es ihr gelang, fürchterliche
            Gräueltaten zu Hause zu verheimlichen, während sie im Ausland eine utopische Vision
            verbreitete. Heute beklagen sich Ukrainer, Putin habe zahlreiche westliche Medien
            im Hinblick auf russische Aktionen auf der Krim und im Donbass erfolgreich getäuscht.
            Doch in der Kunst der Täuschung kann er Stalin nicht ansatzweise das Wasser reichen.
            Anfang der 1930er Jahre priesen linke westliche Journalisten und Intellektuelle die
            UdSSR als eine ideale Gesellschaft, zu einer Zeit, als Ukrainer und andere Sowjetbürger
            aufgrund der menschengemachten Hungersnot, die Stalin ins Werk setzte, millionenfach
            starben. Ist es im Zeitalter von Facebook und Twitter mitunter auch schwer zu entscheiden,
            welcher Version der Ereignisse man glauben soll, so ist es zumindest für ein Regime
            nicht mehr möglich, Millionen umzubringen, ohne dass die Welt Kenntnis davon erlangt.
         


    Neben Religionen und Ideologien setzen auch Unternehmen auf Fiktion und Fake News.
            Zur Markenbildung gehört oft, die gleiche fiktionale Geschichte immer wieder zu erzählen,
            bis die Menschen zu der Überzeugung gelangen, sie sei wahr. Welche Bilder kommen Ihnen
            in den Kopf, wenn Sie an Coca-Cola denken? Denken Sie an gesunde junge Menschen, die
            Sport treiben und Spaß zusammen haben? Oder denken Sie an übergewichtige Diabetespatienten,
            die in einem Krankenhausbett liegen? Wenn Sie jede Menge Coca-Cola trinken, wird Sie
            das nicht jung, nicht gesund und nicht athletisch machen - es erhöht vielmehr ihre
            Chancen, an Fettleibigkeit und Diabetes zu erkranken. Doch seit Jahrzehnten investiert
            Coca-Cola Milliardenbeträge in das Unterfangen, das eigene Produkt mit Jugend, Gesundheit
            und Sport in Verbindung zu bringen - und Milliarden Menschen glauben unbewusst an
            diesen Zusammenhang.
         


    Die Wahrheit ist, dass die Wahrheit auf der Agenda von Homo sapiens nie sehr weit oben stand. Viele Menschen gehen davon aus, wenn eine bestimmte Religion
            oder Ideologie die Wirklichkeit falsch darstellt, würden ihre Anhänger das früher
            oder später erkennen, denn sie würden gegen klarsichtigere Rivalen keine Chance haben.
            Nun, das ist nichts als ein weiterer tröstlicher Mythos. In der Praxis hängt die Macht
            menschlicher Kooperation von einem fein austarierten, fragilen Gleichgewicht zwischen
            Wahrheit und Fiktion ab.
         


    Wenn Sie die Realität zu sehr verzerren, wird es Sie in der Tat schwächen, weil Sie
            auf unrealistische Weise handeln. So behauptete beispielsweise 1905 ein ostafrikanisches
            Medium namens Kinjikitile Ngwale, es sei von dem Schlangengeist Hongo besessen. Der
            neue Prophet hatte für die Menschen in der deutschen Kolonie Ostafrika eine revolutionäre
            Botschaft im Gepäck: Tut euch zusammen und vertreibt die Deutschen. Um dieser Botschaft
            mehr Nachdruck zu verleihen, versorgte Ngwale seine Anhänger mit einer Zaubermedizin,
            die angeblich deutsche Gewehrkugeln in Wasser (was auf Suaheli maji heißt) verwandelte. So begann der Maji-Maji-Aufstand. Er scheiterte. Denn auf dem
            Schlachtfeld verwandelten sich deutsche Kugeln nicht in Wasser. Stattdessen durchlöcherten
            sie gnadenlos die Leiber der schlecht bewaffneten Rebellen.[] 2000 Jahre zuvor war die große jüdische Revolte gegen die Römer von einem ähnlich
            inbrünstigen Glauben beseelt, wonach Gott für die Juden kämpfen und ihnen dabei helfen
            werde, das scheinbar unbesiegbare Römische Reich zu schlagen. Auch dieses Unterfangen
            scheiterte und hatte die Zerstörung Jerusalems und die Vertreibung der Juden zur Folge.
         


    Andererseits kann man Menschenmassen nicht erfolgreich organisieren, ohne dabei auf
            irgendeine Mythologie zu setzen. Wenn Sie sich an die nackte Realität halten, wird
            Ihnen kaum jemand folgen. Ohne Mythen wäre es unmöglich gewesen, nicht nur den gescheiterten
            Maji-Maji-Aufstand und die misslungene Revolte der Juden zu organisieren, sondern
            auch die erfolgreicheren Rebellionen des Mahdi und der Makkabäer.
         


    Tatsächlich haben falsche Geschichten einen natürlichen Vorteil gegenüber der Wahrheit,
            wenn es darum geht, Menschen zusammenzubringen. Wenn Sie die Loyalität einer Gruppe
            beurteilen wollen, können Sie das am besten dadurch überprüfen, dass Sie die Menschen
            an eine Absurdität glauben lassen, anstatt sie zu bitten, an die Wahrheit zu glauben.
            Wenn ein Oberhäuptling sagt: «Die Sonne geht im Osten auf und im Westen unter», so
            bedarf es keiner Loyalität zu diesem Häuptling, um ihm zu applaudieren. Wenn der Oberhäuptling
            aber sagt: «Die Sonne geht im Westen auf und im Osten unter», werden nur wahre Getreue
            Beifall klatschen. Wenn all Ihre Nachbarn an die gleiche haarsträubende Geschichte
            glauben, so können Sie darauf zählen, dass sie in Krisenzeiten zusammenstehen. Wenn
            sie lediglich bereit sind, an beglaubigte Tatsachen zu glauben, was beweist das schon?
         


    Nun könnten Sie einwenden, dass es zumindest in einigen Fällen möglich ist, Menschen
            mittels einvernehmlicher Abmachungen und nicht durch Fiktionen und Mythen erfolgreich
            zu organisieren. So verbinden im Bereich der Wirtschaft Geld und Unternehmen Menschen
            deutlich effektiver als irgendein Gott oder heiliges Buch, auch wenn jeder weiß, dass
            es sich bei beidem, Geld wie Unternehmen, nur um eine menschliche Konvention handelt.
            Im Fall eines heiligen Buches würde ein wahrer Gläubiger sagen: «Ich glaube, dass
            das Buch heilig ist», während im Falle des Dollars ein wahrer Gläubiger lediglich
            sagen würde: «Ich glaube, dass andere Menschen glauben, dass der Dollar wertvoll ist.» Es ist offenkundig, dass der Dollar nur eine
            menschliche Schöpfung ist, doch Menschen überall auf der Welt respektieren ihn. Wenn
            dem so ist, warum können dann Menschen nicht alle Mythen und Fiktionen fahren lassen
            und sich auf der Basis einvernehmlicher Konventionen wie dem Dollar organisieren?
         


    Solche Konventionen unterscheiden sich freilich nicht eindeutig von Fiktionen. So
            ist beispielsweise der Unterschied zwischen heiligen Büchern und dem Geld weit kleiner,
            als es auf den ersten Blick erscheint. Wenn Menschen eine Dollarnote sehen, vergessen
            die meisten, dass es sich lediglich um eine menschliche Konvention handelt. Wenn sie
            das grüne Stück Papier mit dem Bild des toten weißen Mannes darauf sehen, betrachten
            sie es als etwas, das für sich genommen einen Wert hat. Sie erinnern sich nur selten
            daran: «Tatsächlich ist das ein wertloses Stück Papier, aber weil andere Menschen
            es als wertvoll betrachten, kann ich es verwenden.» Betrachtet man ein menschliches
            Gehirn in einem fMRT-Scanner, so würde man bei einem Menschen, dem ein Koffer voller Hundertdollarnoten
            vor die Nase gehalten wird, erkennen, dass nicht die skeptischen Teile des Gehirns
            («Andere Menschen glauben, dass das wertvoll ist») in Aufregung versetzt werden, sondern
            eher die gierigen Teile («Verdammte Scheiße, ich will das haben!»). Umgekehrt heiligen
            in der weit überwiegenden Mehrheit der Fälle Menschen die Bibel oder die Veden oder
            das Buch Mormon erst, wenn sie lange und wiederholt mit anderen Menschen zu tun hatten,
            die diese Schriften als heilig betrachten. Wir lernen auf genau die gleiche Weise,
            heilige Bücher zu respektieren, wie wir lernen, Geldscheine zu respektieren.
         


    Insofern besteht in der Praxis keine strikte Trennung zwischen «wissen, dass etwas
            nur eine menschliche Konvention ist» und «glauben, dass etwas in sich wertvoll ist».
            In vielen Fällen sind die Menschen ambivalent oder vergessen diese Unterscheidung
            ganz. Nehmen wir noch ein Beispiel: Wenn Sie sich hinsetzen und eine tiefgründige
            philosophische Diskussion darüber führen, dürfte fast jeder zustimmen, dass Unternehmen
            fiktionale Geschichten sind, die von Menschen geschaffen wurden. Microsoft besteht
            nicht aus den Gebäuden, die es besitzt, den Menschen, die es beschäftigt, oder den
            Aktionären, denen es dient - Microsoft ist vielmehr eine verschachtelte rechtliche
            Fiktion, die von Gesetzgebern und Anwälten gewoben wurde. Doch 99 Prozent unserer
            Zeit verbringen wir nicht mit tiefgründigen philosophischen Erörterungen und behandeln
            Unternehmen deshalb, als handle es sich um reale Gebilde in der Welt, so wie Tiger
            oder Menschen.
         


    Die Trennlinie zwischen Fiktion und Wirklichkeit lässt sich aus vielerlei Gründen
            verwischen, das Spektrum reicht von «Spaß haben» bis zu «Überleben». Man kann keine
            Spiele spielen oder Romane lesen, wenn man den Nichtglauben nicht zumindest für einige
            Zeit aussetzt. Um an Fußball wirklich Spaß zu haben, müssen Sie die Spielregeln akzeptieren
            und zumindest für 90 Minuten vergessen, dass sie nichts weiter als menschliche Erfindungen
            sind. Wenn Sie das nicht tun, wird es Ihnen völlig lächerlich erscheinen, dass 22 Menschen
            einem Ball hinterherjagen. Fußball mag zunächst Spaß sein, kann aber dann zu etwas
            viel Ernsthafterem werden, wie jeder englische Hooligan oder argentinische Nationalist
            bestätigen wird. Fußball kann dazu beitragen, persönliche Identitäten auszubilden,
            er kann große Gemeinschaften festigen, und er kann sogar Gründe für Gewalt liefern.
            Nationen und Religionen sind Fußballmannschaften auf Steroiden.
         


    Menschen verfügen über die bemerkenswerte Fähigkeit, gleichzeitig zu wissen und nicht
            zu wissen. Oder genauer gesagt: Sie können etwas wissen, wenn sie wirklich darüber
            nachdenken, doch die meiste Zeit denken sie nicht darüber nach, und deshalb wissen
            sie nicht. Wenn Sie sich wirklich darauf konzentrieren, merken Sie, dass Geld Fiktion
            ist. Aber üblicherweise richten Sie Ihr Augenmerk nicht darauf. Wenn man Sie danach
            fragt, wissen Sie, dass Fußball eine menschliche Erfindung ist. Doch im Eifer der
            Partie fragt Sie niemand danach. Wenn Sie Zeit und Energie darauf verwenden, können
            Sie zu der Erkenntnis kommen, dass Nationen kunstvolle Spintisierereien sind. Aber
            mitten in einem Krieg haben Sie weder die Zeit noch die Energie dafür. Wenn Sie die
            letzte Wahrheit wollen, merken Sie, dass die Geschichte von Adam und Eva ein Mythos
            ist. Aber wie oft fragen Sie nach der letzten Wahrheit?
         


    Wahrheit und Macht können nur so weit miteinander einhergehen. Früher oder später
            schlagen sie getrennte Wege ein. Wenn Sie Macht wollen, werden Sie irgendwann damit
            beginnen müssen, Fiktionen zu verbreiten. Wenn Sie die Wahrheit über die Welt erfahren
            wollen, frei von allen Fiktionen, dann werden Sie irgendwann auf Macht verzichten
            müssen. Sie werden Dinge eingestehen müssen - zum Beispiel über die Quellen ihrer
            eigenen Macht -, die Verbündete verärgern, Anhänger entmutigen oder den sozialen Frieden
            gefährden. An der Kluft zwischen Wahrheit und Macht ist nichts Geheimnisvolles. Zur
            Bestätigung suche man sich einen typischen weißen Amerikaner und stelle die Rassenfrage,
            schnappe man sich einen durchschnittlichen Israeli und bringe das Gespräch auf die
            Besatzung oder versuche mit einem richtigen Kerl über das Patriarchat zu sprechen.
         


    Im Laufe der Geschichte sahen sich Wissenschaftler diesem Dilemma wiederholt gegenüber:
            Dienen sie der Macht oder der Wahrheit? Sollten sie danach streben, die Menschen zu
            vereinen, indem sie sicherstellten, dass alle an dieselbe Geschichte glaubten, oder
            sollten sie ihnen die Wahrheit sagen, auch um den Preis von Uneinigkeit? Die einflussreichsten
            gelehrten Unternehmungen - ob von christlichen Priestern, konfuzianischen Mandarins
            oder kommunistischen Ideologen - stellten Einigkeit über Wahrheit. Und genau darum
            waren sie so mächtig.
         


    Als Spezies ist den Menschen Macht lieber als Wahrheit. Wir verwenden viel mehr Zeit
            und Mühe auf den Versuch, die Welt zu kontrollieren, als darauf, sie zu verstehen -
            und selbst wenn wir sie verstehen wollen, tun wir das üblicherweise in der Hoffnung,
            dass das Verständnis der Welt es uns erleichtern wird, sie zu kontrollieren. Wenn
            Sie also von einer Gesellschaft träumen, in der die Wahrheit regiert und Mythen ignoriert
            werden, so dürfen Sie von Homo sapiens nicht allzu viel erwarten. Sie sollten ihr Glück lieber bei den Schimpansen versuchen.
         


    

      Raus aus der Gehirnwaschmaschine
            


    


    All das heißt nicht, dass Fake News kein ernsthaftes Problem darstellen oder dass
            Politiker und Priester eine Art Freibrief besitzen, zu lügen, dass sich die Balken
            biegen. Es wäre auch völlig falsch, kämen wir zu dem Schluss, dass alles ohnehin nur
            Fake News ist, dass jeder Versuch, die Wahrheit herauszufinden, zum Scheitern verurteilt
            ist und dass es keinerlei Unterschied zwischen seriösem Journalismus und Propaganda
            gibt. Hinter allen Fake News stehen reale Fakten und reales Leid. In der Ukraine beispielsweise
            kämpfen russische Soldaten wirklich, Tausende sind wirklich gestorben, und Hunderttausende
            haben wirklich ihr Zuhause verloren. Menschliches Leid wird oftmals durch den Glauben
            an Fiktionen verursacht, aber das Leid selbst ist doch ganz real.
         


    Statt also Fake News als Norm zu akzeptieren, sollten wir sie als ein viel komplizierteres
            Problem anerkennen, als wir das in der Regel tun, und noch stärker bestrebt sein,
            Wirklichkeit und Fiktion zu unterscheiden. Erwarten Sie dabei keine Perfektion. Eine
            der allergrößten Fiktionen besteht darin, die Komplexität der Welt zu leugnen und
            in absoluten Kategorien ursprünglicher Reinheit im Gegensatz zum satanischen Bösen
            zu denken. Kein Politiker sagt die ganze Wahrheit und nichts als die Wahrheit, aber
            einige Politiker sind trotzdem weit besser als andere. Wenn ich die Wahl hätte, würde
            ich Churchill mehr vertrauen als Stalin, auch wenn der britische Premierminister nicht
            davor zurückschreckte, die Wahrheit großzügig auszuschmücken, wenn es ihm zupass kam.
            Ähnlich ist keine Zeitung frei von Voreingenommenheit und Fehlern, aber einige Zeitungen
            sind aufrichtig darum bemüht, die Wahrheit herauszufinden, während andere eine Gehirnwaschmaschine
            sind. Hätte ich in den 1930er Jahren gelebt, so wäre ich hoffentlich so klug gewesen,
            der New York Times mehr zu glauben als der Prawda und dem Stürmer.
         


    Es liegt in unser aller Verantwortung, dass wir Zeit und Mühe darauf verwenden, unsere
            eigenen Voreingenommenheiten zu erkennen und unsere Informationsquellen zu verifizieren.
            Wie in früheren Kapiteln schon erwähnt, können wir nicht alles selbst unter die Lupe
            nehmen. Aber genau deswegen müssen wir zumindest sorgfältig darauf achten, welches
            unsere bevorzugten Informationsquellen sind - ob nun eine Zeitung, eine Website, ein
            Fernsehsender oder eine Person. In Kapitel 20 werde ich eingehender danach fragen,
            wie wir Gehirnwäsche verhindern und Wirklichkeit von Fiktion unterscheiden können.
            Hier möchte ich zwei simple Faustregeln geben.
         


    Wenn Sie verlässliche Informationen haben wollen, dann zahlen Sie gutes Geld dafür.
            Wenn Sie Ihre Nachrichten umsonst bekommen, könnte es sein, dass Sie das Produkt sind.
            Stellen Sie sich vor, ein zwielichtiger Milliardär würde Ihnen folgenden Deal anbieten:
            «Ich werde Ihnen 30 Euro im Monat zahlen, und im Gegenzug werden Sie mir gestatten,
            Sie eine Stunde am Tag einer Gehirnwäsche zu unterziehen und in Ihrem Kopf all die
            politischen und kommerziellen Einseitigkeiten unterzubringen, die mir so vorschweben.»
            Würden Sie auf diesen Deal eingehen? Kaum jemand, der einigermaßen bei Verstand ist,
            würde das tun. Und so bietet der zwielichtige Milliardär einen etwas anderen Deal
            an: «Sie werden mir erlauben, Sie eine Stunde am Tag einer Gehirnwäsche zu unterziehen,
            und im Gegenzug werde ich Ihnen für diese Dienstleistung nichts in Rechnung stellen.»
            Jetzt klingt der Deal plötzlich für Hunderte Millionen Menschen verführerisch. Folgen
            Sie nicht deren Beispiel.
         


    Die zweite Faustregel lautet: Wenn irgendeine Frage Ihnen besonders wichtig erscheint,
            bemühen Sie sich, die einschlägige wissenschaftliche Literatur zu lesen. Und mit wissenschaftlicher
            Literatur meine ich seriöse Artikel, Bücher, die von angesehenen Verlagen veröffentlicht
            wurden, und die Schriften von Professoren renommierter Institutionen. Die Wissenschaft
            hat ganz offenkundig ihre Grenzen und in der Vergangenheit viele Fehler begangen.
            Trotzdem ist die wissenschaftliche Community seit Jahrhunderten unsere verlässlichste
            Wissensquelle. Wenn Sie glauben, die wissenschaftliche Community liege bei irgendetwas
            falsch, so ist das mit Sicherheit möglich, aber Sie sollten zumindest die wissenschaftlichen
            Theorien, die Sie ablehnen, kennen und über empirische Belege verfügen, die Ihre These
            stützen.
         


    Wissenschaftler müssen sich ihrerseits stärker in aktuellen öffentlichen Debatten
            engagieren. Sie sollten keine Angst haben, sich zu Wort zu melden, wenn die Debatte
            ihr Fachgebiet berührt, ob das nun die Medizin oder die Geschichtswissenschaft ist.
            Schweigen bedeutet nicht Neutralität; es stärkt den Status quo. Natürlich ist es äußerst
            wichtig, weiter akademische Forschung zu betreiben und die Ergebnisse in wissenschaftlichen
            Zeitschriften, die lediglich ein paar Fachleute lesen, zu veröffentlichen. Aber gleichermaßen
            wichtig ist es, die neuesten wissenschaftlichen Theorien einem allgemeinen Publikum
            zu vermitteln, durch populäre Wissenschaftsbücher und sogar durch die gekonnte Verwendung
            von Kunst und Fiktion.
         


    Heißt das, dass Wissenschaftler Science-Fiction schreiben sollten? Das ist tatsächlich
            keine so schlechte Idee. Kunst spielt eine Schlüsselrolle dabei, das Weltbild der
            Menschen zu prägen, und im 21. Jahrhundert ist Science-Fiction vermutlich die wichtigste
            Gattung von allen, denn sie bestimmt, wie die meisten Menschen über Dinge wie künstliche
            Intelligenz, Bioengineering und Klimawandel denken. Wir brauchen zweifellos gute Wissenschaft,
            aber aus politischer Sicht ist ein guter Science-Fiction-Film viel mehr wert als ein
            Artikel in Science oder Nature.
         


  




  

    

      18


      Science-Fiction
            


      Die Zukunft ist nicht das, was man im Kino sieht


    


    Die Menschen beherrschen die Welt, weil sie besser als jedes andere Lebewesen kooperieren
            können, und sie können so gut kooperieren, weil sie an Fiktionen glauben. Dichter,
            Maler und Dramatiker sind deshalb mindestens genauso wichtig wie Soldaten und Ingenieure.
            Menschen ziehen in den Krieg und bauen Kathedralen, weil sie an Gott glauben, und
            sie glauben an Gott, weil sie Verse über Gott gelesen haben, weil sie Bilder von Gott
            gesehen haben und weil sie von Theaterstücken über Gott fasziniert waren. Ähnlich
            stützt sich unser Glaube an die moderne Mythologie des Kapitalismus auf die künstlerischen
            Schöpfungen Hollywoods und der Popindustrie. Wir glauben, dass es uns glücklich macht,
            wenn wir immer mehr Dinge kaufen, denn wir haben das kapitalistische Paradies mit
            eigenen Augen im Fernsehen gesehen.
         


    Zu Beginn des 21. Jahrhunderts ist die vielleicht wichtigste Kunstgattung die Science-Fiction.
            Kaum jemand dürfte die aktuellsten Fachartikel aus den Bereichen maschinelles Lernen
            oder Gentechnologie lesen. Stattdessen bestimmen Filme wie Matrix und Her oder Fernsehserien wie Westworld und Black Mirror, wie Menschen die wichtigsten technologischen, gesellschaftlichen und wirtschaftlichen
            Entwicklungen unserer Zeit verstehen. Das heißt auch: Science-Fiction muss bei der
            Art und Weise, wie sie wissenschaftliche Realitäten darstellt, deutlich mehr Verantwortung
            zeigen, denn sonst könnte sie den Menschen falsche Vorstellungen vermitteln oder deren
            Aufmerksamkeit auf die falschen Probleme lenken.
         


    Wie in einem früheren Kapitel bereits erwähnt, besteht die vielleicht schlimmste Sünde
            der heutigen Science-Fiction darin, dass sie gerne Intelligenz und Bewusstsein verwechselt.
            Infolgedessen beschäftigt sie sich übermäßig mit einem potenziellen Krieg zwischen
            Robotern und Menschen, während wir in Wirklichkeit eher vor einem Konflikt zwischen
            einer kleinen Elite von Übermenschen, deren Macht auf Algorithmen gründet, und einer
            riesigen Unterschicht entmachteter Homo sapiens Angst haben müssen. Wenn wir über die Zukunft künstlicher Intelligenz nachdenken,
            bietet uns Karl Marx noch immer bessere Orientierung als Steven Spielberg.
         


    Tatsächlich sind viele Filme über künstliche Intelligenz so weit entfernt von der
            wissenschaftlichen Realität, dass man den Verdacht haben könnte, sie seien nichts
            weiter als Allegorien auf gänzlich andere Dinge. So scheint der Film Ex Machina von 2015 von einem KI-Experten zu handeln, der sich in einen weiblichen Roboter verliebt, von diesem allerdings
            düpiert und manipuliert wird. In Wirklichkeit jedoch handelt es sich nicht um einen
            Film über die menschliche Angst vor intelligenten Robotern. Es ist ein Film über die
            männliche Angst vor intelligenten Frauen und insbesondere über die Angst, weibliche
            Befreiung könnte zu weiblicher Herrschaft führen. Wann immer Sie einen Film über eine
            künstliche Intelligenz sehen, in dem die künstliche Intelligenz weiblich und der Wissenschaftler
            männlich ist, handelt es sich mit einiger Wahrscheinlichkeit um einen Film über Feminismus
            und nicht über Kybernetik. Denn warum um Himmels willen sollte eine künstliche Intelligenz
            eine sexuelle oder genderspezifische Identität haben? Sex ist ein Markenzeichen organischer
            vielzelliger Wesen. Was sollte er für ein nichtorganisches kybernetisches Wesen bedeuten?
         


    

      Leben in einer Schachtel
            


    


    Ein anderes Thema, mit dem sich Science-Fiction auf deutlich erkenntnisträchtigere
            Weise beschäftigt hat, ist die Gefahr, dass Technologie dazu verwendet wird, um Menschen
            zu manipulieren und zu kontrollieren. So schildert Matrix eine Welt, in der fast alle Menschen im Cyberspace gefangen sind, und alles, was
            sie erleben, wird von einem Master-Algorithmus bestimmt. Die Truman Show konzentriert sich auf ein einzelnes Individuum, das unwissentlich zum Star einer
            Fernsehserie wird. Ohne dass Truman selbst darüber Bescheid weiß, sind alle seine
            Freunde und Bekannten - darunter auch seine Mutter, seine Frau und sein bester Freund -
            Schauspieler; alles, was ihm zustößt, folgt einem genau konzipierten Drehbuch; und
            alles, was er sagt und tut, wird von versteckten Kameras aufgenommen und von Millionen
            Fans begierig verfolgt.
         


    Doch beide Filme schrecken am Ende trotz ihrer Brillanz davor zurück, ihre Szenarien
            vollständig durchzuspielen. Sie gehen davon aus, dass die in der Matrix gefangenen
            Menschen ein authentisches Ich haben, das von all den technologischen Manipulationen
            unberührt bleibt, und dass jenseits der Matrix eine authentische Wirklichkeit wartet,
            zu der die Helden Zugang finden, wenn sie sich nur intensiv genug darum bemühen. Die
            Matrix ist lediglich eine künstliche Barriere, die das innere authentische Ich von
            der äußeren authentischen Welt trennt. Nach vielen Versuchen und Verwicklungen gelingt
            es beiden Helden - Neo in Matrix und Truman in Die Truman Show -, das Netz aus Manipulationen zu überwinden und hinter sich zu lassen, das eigene
            authentische Selbst zu entdecken und ins authentische gelobte Land zu entkommen.
         


    Kurioserweise ist dieses authentische gelobte Land in allen wichtigen Aspekten identisch
            mit der erfundenen Matrix. Als Truman aus dem Fernsehstudio ausbricht, will er sich
            wieder mit seiner Schulhofliebe zusammentun, die der Regisseur der Sendung aus der
            Serie entfernt hat. Doch selbst wenn Truman diese Liebesfantasie verwirklicht, würde
            sein Leben genauso aussehen wie der perfekte Hollywoodtraum, den Die Truman Show Millionen Zuschauern auf der ganzen Welt verkauft hat - plus Ferien auf Fidschi.
            Der Film deutet nicht einmal an, welche Art von alternativem Leben Truman in der wirklichen
            Welt finden kann.
         


    Als Neo aus der Matrix ausbricht, indem er die berühmte rote Pille schluckt, erkennt
            auch er, dass die Welt da draußen sich von der Welt da drinnen nicht unterscheidet.
            Außen wie innen gibt es gewaltsame Konflikte und Menschen, die von Angst, Lust, Liebe
            und Neid getrieben sind. Der Film hätte eigentlich damit enden sollen, dass Neo erfährt,
            dass die Wirklichkeit, in die er eingetreten ist, nur eine größere Matrix ist, und
            wenn er in die «wirklich reale Welt» entkommen will, muss er erneut zwischen der blauen
            und der roten Pille wählen.
         


    Die gegenwärtige technologische und wissenschaftliche Revolution impliziert nicht,
            dass sich authentische Individuen und authentische Realitäten durch Algorithmen und
            Fernsehkameras manipulieren lassen, sondern dass Authentizität ein Mythos ist. Die
            Menschen haben Angst davor, in einer Schachtel gefangen zu sein, merken aber gar nicht,
            dass sie es bereits sind - nämlich in der Schachtel ihres Gehirns -, die ihrerseits
            in eine größere Schachtel eingeschlossen ist - die menschliche Gesellschaft mit ihren
            unzähligen Fiktionen. Wer der Matrix entkommt, findet nichts anderes als eine größere
            Matrix. Als die Bauern und Arbeiter 1917 gegen den Zaren aufbegehrten, bekamen sie
            am Ende Stalin; und wenn Sie damit beginnen, die vielfältigen Arten, wie die Welt
            Sie manipuliert, genauer zu erkunden, merken Sie am Ende, dass Ihr Identitätskern
            eine komplexe Illusion ist, die von neuronalen Netzwerken geschaffen wurde.
         


    Die Menschen haben Angst, dass sie, wenn sie in einer Schachtel gefangen sind, sämtliche
            Wunder dieser Welt verpassen. Solange Neo in der Matrix steckt und Truman im Fernsehstudio,
            werden sie nie die Fidschiinseln oder Paris oder Machu Picchu besuchen. In Wahrheit
            jedoch befindet sich alles, was Sie je in Ihrem Leben erleben werden, innerhalb Ihres
            Körpers und Ihres Geistes. Ob Sie aus der Matrix ausbrechen oder auf die Fidschiinseln
            reisen, wird keinen Unterschied machen. Es ist keineswegs so, dass es in Ihrem Kopf
            ein Kästchen aus Metall gibt mit einem großen roten Warnschild drauf: «Erst in Fidschi
            öffnen!», und wenn Sie endlich in den Südpazifik fahren, dürfen Sie dieses Kästchen
            öffnen, und heraus kommen all die besonderen Emotionen und Gefühle, die Sie nur auf
            den Fidschiinseln haben können. Wenn Sie nie in ihrem Leben auf die Fidschiinseln
            fahren, dann haben Sie diese besonderen Gefühle für immer verpasst. Nein. Was auch
            immer Sie in Fidschi fühlen können, können Sie überall auf der Welt fühlen, sogar
            innerhalb der Matrix.
         


    Vielleicht leben wir alle in einer riesigen Computersimulation nach Art von Matrix. Das würde all unseren nationalen, religiösen und ideologischen Erzählungen widersprechen.
            Doch unsere geistigen Erfahrungen wären trotzdem nach wie vor real. Sollte sich herausstellen,
            dass die Menschheitsgeschichte eine ausgeklügelte Simulation ist, die von Rattenwissenschaftlern
            vom Planeten Zircon auf einem Supercomputer inszeniert wird, wäre das für Karl Marx
            und den Islamischen Staat ziemlich beschämend. Doch diese Rattenwissenschaftler müssten
            gleichwohl Rechenschaft über den Genozid an den Armeniern und über Auschwitz ablegen.
            Wie konnten sie das am Ethikausschuss der Zircon-Universität vorbeischmuggeln? Selbst
            wenn die Gaskammern lediglich elektrische Signale in Siliziumchips waren, so war die
            Erfahrung von Schmerz, Angst und Verzweiflung deswegen kein bisschen weniger quälend.
         


    Schmerz ist Schmerz, Angst ist Angst und Liebe ist Liebe - selbst in der Matrix. Es
            ist egal, ob die Angst, die Sie empfinden, durch eine Ansammlung von Atomen in der
            äußeren Welt oder durch elektrische Signale, die von einem Computer gesteuert werden,
            ausgelöst wird. Die Angst ist trotzdem real. Wenn Sie also die Wirklichkeit Ihres
            Geistes erkunden wollen, so können Sie das innerhalb der Matrix genauso tun wie außerhalb.
         


    Die meisten Science-Fiction-Filme erzählen in Wirklichkeit eine uralte Geschichte -
            die vom Sieg des Geistes über die Materie. Vor 30.000 Jahren ging die Geschichte so:
            «Geist stellt sich ein Messer aus Stein vor - Hand produziert ein Messer - Mensch
            tötet Mammut.» In Wahrheit jedoch erlangten die Menschen die Kontrolle über die Welt
            weniger dadurch, dass sie Messer erfanden und Mammuts töteten, sondern indem sie den
            menschlichen Geist manipulierten. Der Geist ist nicht das Subjekt, das frei und ungehindert
            historische Handlungen und biologische Realitäten bestimmt - der Geist ist ein Objekt,
            das von Geschichte und Biologie beeinflusst wird. Selbst unsere hehrsten Ideale -
            Freiheit, Liebe, Kreativität - sind wie ein Messer aus Stein, das jemand anderer geformt
            hat, um irgendein Mammut zu töten. Glaubt man den fortgeschrittensten wissenschaftlichen
            Theorien und den aktuellsten technischen Tools, so ist der Geist nie frei von Manipulation.
            Es gibt kein authentisches Ich, das darauf wartet, aus der manipulativen Hülle befreit
            zu werden.
         


    Haben Sie irgendeine Vorstellung, wie viele Filme, Romane und Gedichte Sie im Laufe
            der Jahre konsumiert haben und wie diese Kunstwerke Ihre Vorstellung von Liebe geprägt
            und geschärft haben? Liebeskomödien haben mit Liebe ungefähr so viel zu tun wie Porno
            mit Sex und Rambo mit Krieg. Wenn Sie glauben, Sie könnten irgendeinen Delete-Knopf
            drücken und sämtliche Spuren Hollywoods aus Ihrem Unterbewusstsein und Ihrem limbischen
            System löschen, so machen Sie sich etwas vor.
         


    Wir mögen die Vorstellung, Messer aus Stein zu formen, aber die Idee, selbst Messer
            aus Stein zu sein, gefällt uns weniger. Und so lautet die Matrix-Variante der alten
            Mammutgeschichte in etwa so: «Geist stellt sich einen Roboter vor - Hand erschafft
            einen Roboter - Roboter tötet Terroristen, versucht aber auch, den Geist zu kontrollieren -
            Geist tötet Roboter.» Doch diese Geschichte ist falsch. Das Problem ist nicht, dass
            der Geist nicht in der Lage sein wird, einen Roboter zu töten. Das Problem ist vielmehr,
            dass der Geist, der sich den Roboter überhaupt erst vorgestellt hat, bereits das Produkt
            viel früherer Manipulationen war. Daher wird uns das Töten des Roboters nicht befreien.
         


    

      Disney verliert den Glauben an den freien Willen
            


    


    Im Jahr 2015 brachten Pixar Studios und Walt Disney Pictures einen deutlich realistischeren
            und irritierenderen Animationsfilm über die conditio humana in die Kinos, der sich bei Kindern und Erwachsenen gleichermaßen rasch zu einem Kassenschlager
            entwickelte. Inside Out (dt. Alles steht Kopf) erzählt die Geschichte eines elfjährigen Mädchens namens Riley Andersen, das mit
            seinen Eltern von Minnesota nach San Francisco zieht. Weil sie ihre Freunde und ihre
            Heimatstadt vermisst, hat sie Schwierigkeiten, sich an das neue Leben zu gewöhnen,
            und versucht, davonzulaufen, um wieder nach Minnesota zurückzukehren. Doch ohne dass
            Riley es weiß, vollzieht sich ein viel größeres Drama. Riley ist nicht der unwissende
            Star einer Fernsehserie und sie ist nicht in der Matrix gefangen. Vielmehr ist Riley
            selbst die Matrix und irgendetwas ist in ihr gefangen.
         


    Disney hat sein Imperium damit aufgebaut, dass es einen ganz bestimmten Mythos immer
            und immer wieder neu erzählt hat. In unzähligen Disney-Filmen haben die Helden mit
            Schwierigkeiten und Gefahren zu kämpfen, aber letztlich triumphieren sie immer, indem
            sie ihr authentisches Ich finden und ihren freien Entscheidungen folgen. Alles steht Kopf entzaubert diesen Mythos auf brutale Weise. Der Film greift die neuesten neurobiologischen
            Erkenntnisse über den Menschen auf und nimmt die Zuschauer mit auf eine Reise in Rileys
            Gehirn, doch wie sich herausstellt, hat sie kein authentisches Ich und trifft nie
            irgendwelche freien Entscheidungen. In Wirklichkeit nämlich ist Riley ein riesiger
            Roboter, der von einer Ansammlung widerstreitender biochemischer Mechanismen gesteuert
            wird, die der Film als süße Zeichentrickcharaktere personifiziert: die gelbe, fröhliche
            Freude, den blauen, missmutigen Kummer, die rote, aufbrausende Wut usw. Indem sie
            in ihrem Kontrollzentrum eine Reihe von Knöpfen und Hebeln bedienen, während sie gleichzeitig
            jede Bewegung Rileys auf einem riesigen Bildschirm verfolgen, kontrollieren diese
            Charaktere sämtliche Stimmungen, Entscheidungen und Handlungen Rileys.
         


    Die Tatsache, dass Riley sich nicht an ihr neues Leben in San Francisco gewöhnen kann
            und zutiefst unglücklich ist, ist Folge eines Malheurs im Kontrollzentrum, das Rileys
            Gehirn fast vollständig aus dem Gleichgewicht zu bringen droht. Um die Sache wieder
            in Ordnung zu bringen, begeben sich Freude und Kummer auf eine lange und abenteuerliche
            Reise durch Rileys Gehirn, bei der sie auf einem Gedankenzug unterwegs sind, das unbewusste
            Gefängnis erkunden und das innere Atelier besuchen, wo ein Trupp aus künstlerisch
            begabten Nervenzellen eifrig dabei ist, Träume zu produzieren. Während wir diesen
            personifizierten biochemischen Mechanismen in die Tiefen von Rileys Gehirn folgen,
            begegnen wir nirgendwo einer Seele, einem authentischen Ich oder einem freien Willen.
            Tatsächlich erfolgt der Moment der Offenbarung, an dem die gesamte Handlung hängt,
            nicht, als Riley ihr authentisches Ich entdeckt, sondern als deutlich wird, dass Riley
            sich nicht mit einem einzigen Kern gleichsetzen lässt und dass ihr Wohlergehen von
            der Interaktion vieler verschiedener Mechanismen abhängt.
         


    Zunächst sind die Zuschauer versucht, Riley mit der Hauptprotagonistin gleichzusetzen -
            der gelben, fröhlichen Freude. Doch wie sich herausstellt, war das der entscheidende
            Fehler, der Rileys Leben zu ruinieren drohte. Weil Freude glaubt, sie alleine sei
            der authentische Wesenskern von Riley, bringt sie all die anderen Wesen in Rileys
            Innerem gegen sich auf und zerstört damit das fragile Gleichgewicht in Rileys Gehirn.
            Zur Katharsis kommt es, als Freude ihren Fehler erkennt und zusammen mit den Zuschauern
            merkt, dass Riley nicht Freude oder Kummer oder irgendeines der anderen Wesen ist.
            Riley ist eine komplexe Geschichte, die durch die Konflikte und Kollaboration all
            der biochemischen Charaktere zusammen geschaffen wird.
         


    Das wirklich Erstaunliche daran ist nicht nur, dass Disney es wagte, einen Film mit
            einer so radikalen Botschaft auf den Markt zu bringen - sondern dass dieser Film zu
            einem weltweiten Hit wurde. Vielleicht war Alles steht Kopf auch deshalb so erfolgreich, weil es sich um eine Komödie mit einem Happy End handelt
            und die meisten Zuschauer darüber möglicherweise die neurologische Bedeutung und die
            düsteren Implikationen dieses Films gar nicht bemerkt haben.
         


    Für das prophetischste Science-Fiction-Buch des 20. Jahrhunderts gilt das mit Sicherheit
            nicht. Sein düsterer Charakter lässt sich nicht übersehen. Es wurde vor fast 100 Jahren
            verfasst, wird aber mit jedem Jahr, das ins Land geht, relevanter. Aldous Huxley schrieb
            Brave New World (dt. Schöne neue Welt) 1931, als Kommunismus und Faschismus in Russland und Italien fest im Sattel saßen,
            der Nationalsozialismus in Deutschland seinen Aufstieg erlebte, das militaristische
            Japan sich zu seinem Eroberungskrieg in China aufmachte und die gesamte Welt sich
            im Würgegriff der Großen Depression befand. Doch Huxley schaffte es, durch all diese
            dunklen Wolken hindurchzublicken und eine zukünftige Gesellschaft ohne Kriege, Hunger
            und Krankheiten zu entwerfen, in der ununterbrochen Frieden, Wohlstand und Gesundheit
            herrschen. Es handelt sich um eine Konsumwelt, in der Sex, Drugs und Rock ’n’ Roll
            ungehindert walten und deren oberster Wert das Glück ist. Dem Buch liegt die Vorstellung
            zugrunde, Menschen seien biochemische Algorithmen, die Wissenschaft könne den menschlichen
            Algorithmus entschlüsseln, und dieser lasse sich mithilfe von Technologie manipulieren.
         


    In dieser schönen neuen Welt setzt die Weltregierung auf fortschrittliche Biotechnologie
            und Social Engineering, um sicherzustellen, dass alle stets zufrieden sind und niemand
            auch nur den geringsten Grund hat, aufzubegehren. Es ist, als seien Freude, Kummer
            und die anderen Wesen in Rileys Gehirn zu loyalen Staatsdienern geworden. Die Regierung
            braucht daher auch keine Geheimpolizei, keine Konzentrationslager und kein Ministerium
            für Liebe wie in Orwells 1984. Vielmehr besteht Huxleys Genialität darin, zu zeigen, dass man die Menschen mittels
            Liebe und Vergnügen deutlich besser kontrollieren kann als mittels Angst und Gewalt.
         


    Wenn wir 1984 lesen, ist klar, dass Orwell eine beklemmende, albtraumhafte Welt beschreibt, und
            die einzige Frage, die dabei offen bleibt, lautet: «Wie können wir verhindern, in
            einen so schrecklichen Zustand zu geraten?» Liest man hingegen Schöne neue Welt, so ist das eine deutlich irritierendere und herausforderndere Erfahrung, denn als
            Leser kann man gar nicht so genau sagen, was dieses Buch eigentlich zu einer Dystopie
            macht. Die Welt ist friedlich und saturiert, und jeder ist die ganze Zeit höchst zufrieden.
            Was sollte daran schlimm sein?
         


    Huxley erörtert diese Frage ganz direkt in der Szene, die den Höhepunkt des Romans
            bildet: dem Dialog zwischen Mustapha Mond, dem World Controller für Westeuropa, und
            John, genannt der Wilde, der sein ganzes Leben in einem Indianerreservat in New Mexico
            verbracht hat und als einziger anderer Mensch in London noch etwas über Shakespeare
            oder Gott weiß.
         


    Als der Wilde versucht, die Menschen in London zu einer Rebellion gegen das System,
            das sie kontrolliert, aufzustacheln, reagieren sie darauf vollkommen apathisch, doch
            die Polizei verhaftet ihn und bringt ihn zu Mustapha Mond. Der World Controller führt
            ein angenehmes Gespräch mit John und erklärt, wenn er weiter asozial bleiben wolle,
            solle er sich einfach an irgendeinen abgeschiedenen Ort zurückziehen und als Eremit
            leben. Der Wilde stellt daraufhin die Ansichten infrage, die der Weltordnung zugrunde
            liegen, und wirft der Weltregierung vor, bei ihrem Streben nach Glück habe sie nicht
            nur Wahrheit und Schönheit vernichtet, sondern auch alles Edle und Heldenhafte im
            Leben:
         


    «Mein lieber junger Freund», sprach Mustapha Mond, «die Zivilisation hat keine Verwendung
            für Edelmut und Heldentum. Dergleichen sind Symptome politischer Ineffizienz. In einer
            gut organisierten Gesellschaft wie der unsrigen bleibt niemandem Gelegenheit zu Edelmut
            oder Heroismus. Erst wenn durchweg instabile Verhältnisse herrschen, bietet sich eine
            solche Gelegenheit. Wo Krieg herrscht, wo es geteilte Loyalitäten gibt, wo es gilt,
            Versuchungen zu widerstehen, um eine Liebe zu kämpfen oder sie zu verteidigen - da
            ergeben Edelmut und Heroismus Sinn, das liegt auf der Hand. Doch gibt es heute keine
            Kriege mehr. Es wird alles getan, die Menschen daran zu hindern, eine einzige Person
            zu sehr zu lieben. Es gibt keine geteilten Loyalitäten, man wird so konditioniert,
            dass man gar nicht anders kann als zu tun, was man tun soll. Und was man tun soll,
            ist im Ganzen so angenehm, spricht so viele der natürlichen Impulse an, dass es wirklich
            keinerlei Versuchung gibt, der man widerstehen müsste. Und sollte einem durch unglückliche
            Umstände doch einmal Unerfreuliches widerfahren, nun, dann gibt es immer noch [das
            Medikament] Soma, das einem einen Urlaub von der Realität gewährt. Es gibt immer Soma,
            das einem den Ärger nimmt, mit Feinden versöhnt, geduldig und langmütig macht. Früher
            war das nur durch größte Anstrengungen und nach Jahren harten moralischen Drills zu
            bewerkstelligen. Heute schluckt man zwei bis drei Halbgrammtabletten, und fertig!
            Heute kann jeder tugendhaft sein. Weil er mindestens die halbe Moral in einer Flasche
            mit sich herumtragen kann. Soma, das ist Christentum ohne Tränen.»
         


    «Aber man braucht die Tränen. Erinnern Sie sich doch nur an die Worte Othellos: ‹Wenn
            jedem Sturm so heitre Stille folgt, dann blast, Orkane, bis den Tod ihr weckt!› Es
            gibt eine Geschichte, die einer der Alten im Dorf uns oft erzählte, von der Maid von
            Mátsaki. Alle jungen Männer, die sie zur Frau wollten, mussten einen Morgen lang auf
            ihrem Maisfeld hacken. Das klingt einfach, aber es gab Fliegen und Mücken, und zwar
            verzauberte. Die meisten Freier hielten die Stiche auf Dauer nicht aus. Der aber,
            der standhielt, der gewann die Maid.»
         


    «Wie hübsch! In zivilisierten Ländern allerdings», sagte der Controller, «kann man
            Mädchen ohne Feldarbeit haben, und es gibt weder Fliegen noch Mücken, die stechen.
            Die haben wir vor Jahrhunderten abgeschafft.»
         


    Der Wilde nickte mit finsterer Miene. «Abgeschafft. Ja, das sieht euch ähnlich. Alles
            abschaffen, was unangenehm ist, statt zu lernen, es zu erdulden. Ob’s edler im Gemüt,
            die Pfeil und Schleudern des wütenden Geschicks erdulden, oder, sich waffnend gegen
            eine See von Plagen, durch Widerstand sie enden … Ihr aber tut weder das eine noch
            das andere. Erduldet weder noch leistet ihr Widerstand. Ihr schafft bloß Pfeil und
            Schleudern ab. Das ist zu einfach. … Was ihr braucht», fuhr der Wilde schließlich
            fort, «ist zur Abwechslung etwas mit Tränen. … ‹Gefährlich leben› - ist da nicht etwas dran?»
         


    «Eine ganze Menge», stimmte der Controller zu. «In der Tat brauchen Männer und Frauen
            dann und wann einen Adrenalinschub.»
         


    «Bitte?», meinte der Wilde verständnislos.


    «Eine der Voraussetzungen vollkommener Gesundheit. Deshalb haben wir die HLS-Behandlung zur Pflicht erhoben.»
         


    «HLS?»
         


    «Heißleidenschaftssubstitution. Einmal im Monat. Wir fluten den Kreislauf mit Adrenalin.
            Dem physiologischen Äquivalent von Angst und Aggression. Die tonische Wirkung kommt
            dem Mord an Desdemona beziehungsweise der Ermordung durch Othello gleich - ohne die
            Unannehmlichkeiten.»
         


    «Aber ich mag die Unannehmlichkeiten.»


    «Wir nicht», entgegnete der Controller. «Wir richten die Dinge lieber komfortabel
            ein.»
         


    «Ich will aber keinen Komfort. Ich will Gott, ich will Dichtung, ich will reale Gefahren,
            ich will Freiheit, ich will Güte. Ich will Sünde.»
         


    «Kurzum», bemerkte Mustapha Mond, «Sie fordern das Recht, unglücklich zu sein.»


    «Also gut», bejahte der Wilde trotzig, «dann fordere ich eben das Recht, unglücklich
            zu sein.»
         


    «Ganz zu schweigen von dem Recht, zu altern, hässlich und impotent zu werden, dem
            Recht auf Syphilis und Krebs, dem Recht, zu wenig zu essen zu haben, dem Recht, verlaust
            zu sein, dem Recht, in ständiger Angst vor dem zu leben, was morgen wird, dem Recht
            auf Typhus, dem Recht, unaussprechliche Schmerzen aller Art zu erleiden.»
         


    Es herrschte lange Schweigen.


    «Ja, ich fordere diese Rechte, alle», sagte der Wilde schließlich.


    Mustapha Mond zuckte mit den Schultern. «Wie Sie wollen», sagte er.[]
         


    Der Wilde zieht sich schließlich in eine unbewohnte Wildnis zurück und lebt dort als
            Einsiedler. Das jahrelange Leben in einem Indianerreservat und die Gehirnwäsche durch
            Shakespeare und Religion haben ihn so konditioniert, dass er alle Segnungen der Moderne
            ablehnt. Doch die Nachricht von einem so ungewöhnlichen und aufregenden Zeitgenossen
            verbreitet sich schnell, die Menschen strömen herbei, um ihn zu beobachten und all
            sein Tun aufzuzeichnen, und schon bald wird er zu einer Berühmtheit. Zutiefst betrübt
            über die ungewollte Aufmerksamkeit, entkommt der Wilde der zivilisierten Matrix, nicht
            indem er eine rote Pille schluckt, sondern indem er sich erhängt.
         


    Anders als die Schöpfer von Matrix und Die Truman Show bezweifelte Huxley die Möglichkeit eines Entkommens, denn für ihn war fraglich, ob
            da überhaupt jemand war, der entkommen konnte. Weil das Gehirn und das Ich Teil der
            Matrix sind, muss jemand, der der Matrix entkommen will, sich selbst entkommen. Das
            aber ist eine Möglichkeit, die es wert ist, näher in Augenschein genommen zu werden.
            Der engen Definition von Ich zu entkommen könnte nämlich durchaus zu einer notwendigen
            Überlebenstechnik im 21. Jahrhundert werden.
         


  




  

    

      V


      Resilienz
            


    


    

      Wie sollen wir leben in einer Zeit der Verunsicherung, in der die alten Erzählungen
               weggebrochen sind und noch keine neue Erzählung entstanden ist, die sie ersetzen könnte?
            


    


  




  

    

      19


      Bildung
            


      Veränderung ist die einzige Konstante


    


    Die Menschheit steht vor nie dagewesenen Revolutionen, all unsere alten Erzählungen
            fallen in sich zusammen, und bislang ist noch keine neue entstanden, die sie ersetzen
            könnte. Wie können wir uns selbst und unsere Kinder auf eine Welt solch beispielloser
            Veränderungen und radikaler Ungewissheiten vorbereiten? Ein Kind, das heute zur Welt
            kommt, wird 2050 knapp über 30 Jahre alt sein. Wenn alles gut geht, wird das Kind
            im Jahr 2100 noch immer leben und könnte sogar ein aktiver Bürger des 22. Jahrhunderts
            sein. Was sollten wir diesem Kind beibringen, das ihm dabei hilft, in der Welt des
            Jahres 2050 oder des 22. Jahrhunderts zu überleben und zu gedeihen? Was für Fertigkeiten
            wird er oder sie brauchen, um einen Job zu finden, um zu verstehen, was ringsum geschieht,
            und um sich im Labyrinth des Lebens zurechtzufinden?
         


    Da niemand weiß, wie die Welt im Jahr 2050 aussehen wird - vom Jahr 2100 ganz zu schweigen -,
            kennen wir die Antwort auf diese Fragen leider nicht. Natürlich konnten die Menschen
            die Zukunft noch nie genau vorhersagen. Doch heute ist es schwieriger als je zuvor,
            denn sobald uns die Technologie in die Lage versetzt, Körper, Gehirne und Seelen zu
            manipulieren, können wir in keinerlei Hinsicht mehr sicher sein - nicht einmal bei
            Dingen, die früher als unverrückbar und ewig galten.
         


    Vor 1000 Jahren, im Jahr 1018, gab es viele Dinge, die Menschen mit Blick auf die
            Zukunft nicht kannten, aber sie waren trotzdem davon überzeugt, dass sich die grundlegenden
            Merkmale der menschlichen Gesellschaft nicht ändern würden. Wer 1018 in China lebte,
            wusste, dass 1050 das Song-Reich zusammenbrechen, die Kitan von Norden aus angreifen
            und Krankheiten Millionen hinwegraffen konnten. Doch zugleich stand fest, dass auch
            1050 die meisten Menschen noch als Bauern und Weber arbeiten und Herrscher nach wie
            vor Menschen benötigen würden, um ihre Armeen und Bürokratien zu bemannen, dass Männer
            noch immer über die Frauen herrschen, die Lebenserwartung weiterhin bei rund 40 Jahren
            liegen und der menschliche Körper genau der Gleiche sein würden. Deshalb brachten
            arme chinesische Eltern ihren Kindern 1018 bei, wie man Reis anpflanzte oder Seide
            webte, und wohlhabendere Eltern lehrten ihre Jungen, wie man die konfuzianischen Klassiker
            las, Kalligrafie betrieb oder zu Pferde kämpfte - und ihren Mädchen brachten sie bei,
            bescheidene und gehorsame Hausfrauen zu sein. Es war offenkundig, dass man diese Fertigkeiten
            auch 1050 noch brauchen würde.
         


    Heute hingegen haben wir keinerlei Vorstellung, wie China oder der Rest der Welt im
            Jahr 2050 aussehen wird. Wir wissen nicht, womit die Menschen ihren Lebensunterhalt
            verdienen werden, wir wissen nicht, wie Armeen oder Bürokratien funktionieren werden,
            und wir wissen nicht, wie die Beziehungen zwischen den Geschlechtern aussehen werden.
            Einige Menschen werden wahrscheinlich viel länger leben als heute, und der menschliche
            Körper selbst könnte dank Biotechnologie und direkten Schnittstellen zwischen Gehirn
            und Computer eine beispiellose Revolution erleben. Ein Großteil von dem, was Kinder
            heute lernen, wird deshalb 2050 vermutlich irrelevant sein.
         


    Gegenwärtig konzentrieren sich viel zu viele Schulen darauf, die Schüler mit Informationen
            vollzustopfen. In der Vergangenheit war das sinnvoll, weil Information knapp war,
            und selbst das Durchsickern vorhandener Informationen wurde immer wieder mittels Zensur
            blockiert. Wer beispielsweise um 1800 in einer kleinen Provinzstadt in Mexiko lebte,
            für den war es schwer, etwas über die Welt da draußen zu erfahren. Es gab kein Radio,
            kein Fernsehen, keine Tageszeitungen und keine öffentlichen Bibliotheken.[] Selbst wer lesen und schreiben konnte und Zugang zu einer privaten Bibliothek hatte,
            konnte nicht viel mehr lesen als Romane und religiöse Traktate. Das spanische Imperium
            zensierte alle vor Ort gedruckten Texte streng und ließ nur tröpfchenweise Publikationen
            von außen ins Land, die zudem zuvor genau überprüft worden waren.[] Gleiches galt für jemanden, der in irgendeiner Provinzstadt in Russland, Indien,
            der Türkei oder China lebte. Als moderne Schulen aufkamen, die jedem Kind Lesen und
            Schreiben beibrachten und die grundlegenden Fakten in Geografie, Geschichte und Biologie
            vermittelten, bedeutete das eine ungeheure Verbesserung.
         


    Im 21. Jahrhundert dagegen werden wir von Unmengen an Informationen überflutet, und
            nicht einmal die Zensoren versuchen, diesen Strom aufzuhalten. Stattdessen sind sie
            eifrig darum bemüht, Falschinformationen zu verbreiten oder uns mit Belanglosigkeiten
            abzulenken. Wer in irgendeiner Provinzstadt in Mexiko lebt und über ein Smartphone
            verfügt, kann mehrere Leben damit verbringen, Wikipedia zu durchstöbern, sich TED-Talks anzusehen und kostenlose Online-Kurse zu belegen. Keine Regierung darf darauf
            hoffen, all die Informationen, die ihr nicht genehm sind, geheim zu halten. Andererseits
            ist es beunruhigend leicht, die Öffentlichkeit mit widersprüchlichen Berichten und
            Falschmeldungen zu überschwemmen. Überall auf der Welt sind die Menschen nur einen
            Klick entfernt von den jüngsten Schilderungen der Bombardierung Aleppos oder der schmelzenden
            Polkappen in der Arktis, aber es gibt so viele widersprüchliche Darstellungen, dass
            schwer zu entscheiden ist, was man glauben soll. Daneben sind unzählige andere Dinge
            nur einen Klick entfernt und machen es schwer, sich zu konzentrieren, und wenn Politik
            oder Wissenschaft zu kompliziert erscheinen, ist die Versuchung groß, sich irgendwelchen
            lustigen Katzenvideos, belanglosem Promigeschwätz oder billigen Pornofilmchen zuzuwenden.
         


    In einer solchen Welt ist ein Mehr an Informationen so ziemlich das Letzte, was ein
            Lehrer seinen Schülern vermitteln muss. Die Kinder haben ohnehin schon viel zu viel
            davon. Stattdessen benötigen Menschen die Fähigkeit, Informationen zu interpretieren,
            zwischen wichtig und unwichtig zu unterscheiden und vor allem viele Informationsstückchen
            zu einem umfassenderen Bild der Welt zusammenzusetzen.
         


    Tatsächlich war genau das jahrhundertelang das Ideal westlicher liberaler Bildung,
            doch bis heute waren selbst viele westliche Schulen recht nachlässig in dem Bemühen,
            diesem Ideal gerecht zu werden. Lehrer konnten sich darauf beschränken, mit jeder
            Menge Datenmaterial aufzuwarten und gleichzeitig die Schüler dazu zu ermuntern, «eigenständig
            zu denken». Aufgrund ihrer Angst vor einem autoritären Erziehungsstil schreckten liberale
            Schulen insbesondere vor großen Erzählungen zurück. Sie gingen davon aus, solange
            sie den Schülern jede Menge Daten und ein gewisses Maß an Freiheit vermittelten, würden
            die Schüler sich ihr eigenes Bild von der Welt machen, und selbst wenn es dieser Generation
            nicht gelingen sollte, sämtliche Daten zu einer stimmigen und sinnvollen Geschichte
            der Welt zu bündeln, werde jede Menge Zeit bleiben, in Zukunft eine brauchbare Synthese
            zu entwickeln. Doch jetzt haben wir keine Zeit mehr. Bei den Entscheidungen, die wir
            in den nächsten Jahrzehnten treffen werden, wird es um die Zukunft des Lebens als
            solchem gehen, und wir können diese Entscheidungen nur auf der Basis unseres gegenwärtigen
            Weltbilds treffen. Wenn es dieser Generation an einer umfassenden Vorstellung vom
            Kosmos fehlt, so wird über die Zukunft des Lebens nach dem Zufallsprinzip entschieden
            werden.
         


    

      The heat is on 
            


    


    Überdies konzentrieren sich die meisten Schulen viel zu sehr darauf, den Schülern
            neben Informationen eine Reihe vorgegebener Fertigkeiten zu vermitteln wie etwa das
            Lösen von Potenzialgleichungen, das Schreiben eines Computerprogramms in C++, die
            Bestimmung von Chemikalien in einem Reagenzglas oder Konversation auf Chinesisch.
            Doch da wir keine Ahnung haben, wie die Welt und der Arbeitsmarkt im Jahr 2050 aussehen
            werden, wissen wir nicht wirklich, welche konkreten Fertigkeiten Menschen brauchen
            werden. Möglicherweise investieren wir enorme Mühen, um Kindern beizubringen, wie
            sie bestimmte Programmiersprachen anwenden oder Chinesisch sprechen, nur um festzustellen,
            dass künstliche Intelligenz im Jahr 2050 Software deutlich besser programmieren kann
            als Menschen und eine neue Übersetzungs-App von Google uns in die Lage versetzt, ein
            Gespräch in fast fließendem Mandarin, Kantonesisch oder Hakka zu bestreiten, selbst
            wenn wir gerade einmal «Ni Hao» sagen können.
         


    Was also sollten wir unterrichten? Zahlreiche Fachpädagogen behaupten, Schulen sollten
            sich auf die Vermittlung der vier Ks verlegen - kritisches Denken, Kommunikation,
            Kollaboration und Kreativität.[] Allgemeiner sollten Schulen weniger Wert auf technisches Können legen und stattdessen
            universell anwendbare Lebensfertigkeiten in den Mittelpunkt rücken. Am allerwichtigsten
            wird die Fähigkeit sein, mit Veränderung umzugehen, neue Dinge zu lernen und in unvertrauten
            Situationen das seelische Gleichgewicht zu wahren. Wollen wir mit der Welt des Jahres
            2050 Schritt halten, müssen wir nicht nur neue Ideen und Produkte erfinden - wir müssen
            vor allem uns selbst immer wieder neu erfinden.
         


    Denn da sich der Wandel beschleunigt, wird sich nicht nur die Wirtschaft verändern,
            sondern sogar die Bedeutung dessen, was es heißt, Mensch zu sein. Schon 1848 war im
            Kommunistischen Manifest davon die Rede, dass «alles Ständische und Stehende verdampft». Karl Marx und Friedrich
            Engels dachten dabei hauptsächlich an gesellschaftliche und wirtschaftliche Strukturen.
            2048 werden aber auch körperliche und kognitive Strukturen «verdampfen» oder sich
            in eine Cloud von Datenbits auflösen.
         


    1848 verloren Millionen Menschen ihre Arbeit auf kleinen Bauernhöfen auf dem Land
            und zogen in die großen Städte, um in Fabriken zu arbeiten. Doch wenn sie in der Großstadt
            ankamen, war es eher unwahrscheinlich, dass sie ihr Geschlecht änderten oder einen
            sechsten Sinn hinzufügten. Und wenn sie in irgendeiner Textilfabrik einen Job fanden,
            konnten sie davon ausgehen, für den Rest ihres Arbeitslebens in diesem Beruf tätig
            zu sein.
         


    2048 könnten die Menschen es mit Migrationen in den Cyberspace, mit fließenden Geschlechteridentitäten
            und mit neuen sinnlichen Erfahrungen, die durch Computerimplantate erzeugt werden,
            zu tun haben. Sollten sie beispielsweise sowohl Arbeit als auch Sinn darin finden,
            die allerneueste Mode für ein Virtual Reality Game in 3-D zu entwerfen, so könnten
            binnen eines Jahrzehnts nicht nur diese spezifische Tätigkeit, sondern alle Jobs,
            die ein derartiges Maß an künstlerischer Schöpferkraft erfordern, von künstlicher
            Intelligenz übernommen werden. So werden Sie sich mit 25 auf einer Datingseite vorstellen
            als «25 Jahre alte heterosexuelle Frau, die in London lebt und in der Modebranche
            arbeitet». Mit 35 sagen Sie, sie seien «eine geschlechtsunspezifische Person, die
            sich einer Altersanpassung unterzieht, deren neokortikale Aktivität vor allem in der
            virtuellen Welt von NewCosmos stattfindet und deren Lebensaufgabe es ist, dorthin
            zu gelangen, wo kein Modedesigner zuvor jemals war». Mit 45 werden sowohl Dating als
            auch Selbstbeschreibungen völlig passé sein. Sie warten einfach, bis ein Algorithmus
            den perfekten Partner für Sie findet (oder erschafft). Und wenn es darum geht, Sinn
            aus der Kunst des Modedesigns zu ziehen, so werden Sie von den Algorithmen so unwiderruflich
            übertroffen, dass es Sie eher mit Beschämung als mit Stolz erfüllt, wenn Sie sich
            ihre größten Leistungen aus dem vorangegangenen Jahrzehnt betrachten. Und mit 45 haben
            Sie noch viele Jahrzehnte radikaler Veränderung vor sich.
         


    Bitte nehmen Sie dieses Szenario nicht wörtlich. Niemand kann wirklich die genauen
            Veränderungen vorhersagen, die wir erleben werden. Jedes konkrete Szenario wird vermutlich
            weit von der Wirklichkeit entfernt sein. Wenn Ihnen jemand die Welt beschreibt, wie
            sie Mitte des 21. Jahrhunderts aussehen wird, und es wie Science-Fiction klingt, dann
            ist es vermutlich falsch. Aber wenn Ihnen jemand die Welt Mitte des 21. Jahrhunderts
            beschreibt und es nicht nach Science-Fiction klingt - dann ist es mit Sicherheit falsch. Wie genau die Veränderungen
            aussehen werden, können wir nicht mit Sicherheit sagen, nur dass Veränderung selbst
            die einzige Gewissheit sein wird.
         


    Solch tiefgreifender Wandel könnte die Grundstrukturen des Lebens verändern und Diskontinuität
            zu ihrem hervorstechenden Merkmal machen. Seit urdenklichen Zeiten war das Leben in
            zwei komplementäre Teile geteilt: eine Phase des Lernens, gefolgt von einer Phase
            der Arbeit. Im ersten Teil des Lebens häufte man Informationen an, entwickelte Fertigkeiten,
            konstruierte ein Weltbild und baute eine stabile Identität auf. Selbst wenn man mit
            15 Jahren den Großteil des Tages mit Arbeit auf dem familiären Reisfeld (und nicht
            in einer formellen Schule) verbracht hat, war das Wichtigste, das man tat, lernen:
            wie man Reis anbaut, wie man mit den raffgierigen Reishändlern aus der Großstadt verhandelt
            und wie man Konflikte mit den anderen Dorfbewohnern um Land und Wasser beilegt. Im
            zweiten Teil des Lebens vertraute man auf seine akkumulierten Fertigkeiten, um sich
            in der Welt zurechtzufinden, seinen Lebensunterhalt zu verdienen und einen Beitrag
            zur Gesellschaft zu leisten. Natürlich lernte man auch mit 50 Jahren noch Neues über
            Reis, über Kaufleute und über Konflikte, aber das waren lediglich geringfügige Justierungen
            erprobter Fertigkeiten.
         


    Mitte des 21. Jahrhunderts werden ein beschleunigter Wandel sowie längere Lebensspannen
            dieses traditionelle Modell obsolet machen. Das Leben wird an den Rändern ausfransen,
            und zwischen den verschiedenen Lebensphasen wird immer weniger Kontinuität bestehen.
            Die Frage «Wer bin ich?» wird dringlicher und komplizierter sein als je zuvor.[]
         


    Das wird vermutlich ein ungeheures Maß an Stress mit sich bringen. Denn Veränderung
            ist fast immer belastend, und ab einem bestimmten Alter wollen sich die meisten Menschen
            einfach nicht mehr verändern. Wenn Sie 15 sind, ist Ihr ganzes Leben Veränderung.
            Ihr Körper wächst, Ihr Geist entwickelt sich, Ihre Beziehungen vertiefen sich. Alles
            ist im Fluss, und alles ist neu. Sie sind eifrig dabei, sich selbst zu erfinden. Die
            meisten Jugendlichen finden das beängstigend, doch gleichzeitig ist es auch aufregend.
            Vor einem eröffnen sich fortwährend neue Perspektiven, und eine ganze Welt wartet
            darauf, erobert zu werden.
         


    Wenn Sie 50 sind, halten Sie nicht viel von Veränderung, und die meisten Menschen
            haben es aufgegeben, die Welt zu erobern. Dort schon gewesen, das schon getan, jenes
            schon gekauft. Am liebsten ist ihnen Stabilität. Sie haben so viel in ihre Fertigkeiten,
            ihre Karriere, ihre Identität und ihre Weltsicht investiert, dass sie nicht wieder
            ganz von vorn anfangen wollen. Je härter sie gearbeitet haben, um etwas aufzubauen,
            desto schwieriger ist es, davon abzulassen und Platz zu machen für etwas Neues. Sie
            legen vielleicht weiterhin Wert auf neue Erfahrungen und kleinere Anpassungen, aber
            die meisten Menschen in ihren Fünfzigern sind nicht bereit, die tiefliegenden Strukturen
            ihrer Identität und Persönlichkeit über den Haufen zu werfen.
         


    Dafür gibt es neurologische Gründe. Zwar ist das erwachsene Gehirn flexibler und volatiler
            als ursprünglich gedacht, aber es ist trotzdem weniger formbar als das Gehirn eines
            Jugendlichen. Nervenzellen neu miteinander zu verbinden und Synapsen neu zu verdrahten
            ist verdammt harte Arbeit.[] Doch im 21. Jahrhundert kann man sich Stabilität kaum leisten. Wer an irgendeiner
            stabilen Identität, Arbeit oder Weltsicht festzuhalten versucht, riskiert, den Anschluss
            zu verlieren, wenn die Welt mit einem Wuuuuuuuuuuuusch an einem vorbeifliegt. Wenn
            wir davon ausgehen, dass die Lebenserwartung vermutlich steigt, könnte es sein, dass
            man anschließend noch viele Jahrzehnte als unbedarftes Fossil zubringen muss. Um relevant
            zu bleiben - nicht nur ökonomisch, sondern vor allem gesellschaftlich -, wird man
            über die Fähigkeit verfügen müssen, fortwährend zu lernen und sich selbst neu zu erfinden,
            zumindest in einem noch jungen Alter von 50 Jahren.
         


    Da Fremdheit zur neuen Normalität wird, werden unsere vergangenen Erfahrungen wie
            auch die vergangenen Erfahrungen der Menschheit insgesamt weniger verlässliche Orientierung
            bieten. Menschen als Individuen und die Menschheit als Ganzes werden zunehmend mit
            Dingen zu tun haben, mit denen niemand je zuvor konfrontiert war: etwa superintelligenten
            Maschinen, gentechnisch veränderten Körpern, Algorithmen, die unsere Emotionen mit
            verblüffender Präzision manipulieren können, rasanten menschengemachten Klimakatastrophen
            und dem Zwang, alle zehn Jahre den Beruf zu wechseln. Was macht man am besten, wenn
            man sich mit einer völlig beispiellosen Situation konfrontiert sieht? Wie sollten
            Sie agieren, wenn Sie von enormen Mengen an Informationen überflutet werden und absolut
            keine Möglichkeit haben, all diese Informationen aufzunehmen und zu analysieren? Wie
            soll man leben in einer Welt, in der umfassende Ungewissheit kein Fehler, sondern
            ein Grundmerkmal ist?
         


    Wer in einer solchen Welt überleben und gedeihen will, braucht eine Menge an geistiger
            Flexibilität und große Reserven an emotionaler Ausgeglichenheit. Sie werden sich immer
            wieder von einigen Dingen, die Sie wie auf dem Effeff kennen, verabschieden und mit
            dem Unbekannten anfreunden müssen. Leider ist es viel schwerer, Kindern beizubringen,
            wie man das Unbekannte akzeptiert und das seelische Gleichgewicht behält, als ihnen
            eine physikalische Gleichung oder die Ursachen des Ersten Weltkriegs zu erklären.
            Resilienz lässt sich nicht lernen, indem man ein Buch liest oder einem Vortrag lauscht.
            Den Lehrern selbst fehlt in der Regel die geistige Flexibilität, die das 21. Jahrhundert
            verlangt, denn sie sind selbst Produkt des alten Bildungssystems.
         


    Die industrielle Revolution hat uns die Fließbandtheorie der Bildung beschert. Mitten
            in der Stadt befindet sich ein großes Betongebäude, das in viele identische Räume
            aufgeteilt ist, und jeder Raum ist mit einer Reihe von Pulten und Stühlen ausgestattet.
            Wenn eine Glocke ertönt, begeben wir uns zusammen mit dreißig anderen Kindern, die
            alle im selben Jahr geboren wurden wie wir selbst, in einen dieser Räume. Jede Stunde
            kommen ein paar Erwachsene herein und beginnen zu reden. Sie werden alle von der Regierung
            dafür bezahlt. Der eine erzählt etwas über die Gestalt der Erde, ein anderer über
            die menschliche Vergangenheit, und eine Dritte berichtet über den menschlichen Körper.
            Es ist leicht, sich über dieses Modell lustig zu machen, und fast jeder ist der Ansicht,
            dass es trotz aller vergangenen Leistungen heute bankrott ist. Doch bisher haben wir
            keine brauchbare Alternative entwickelt. Und mit Sicherheit keine, die sich auch im
            ländlichen Mexiko und nicht nur in den vornehmen Suburbs Kaliforniens umsetzen lässt.
         


    

      Menschen hacken
            


    


    Einem 15-Jährigen, der in einer veralteten Schule irgendwo in Mexiko, Indien oder
            Alabama sitzt, kann ich deshalb vor allem einen Rat geben: Vertraue nicht zu sehr
            auf die Erwachsenen. Die meisten von ihnen meinen es gut mit dir, aber sie verstehen
            die Welt einfach nicht. In der Vergangenheit war es relativ sicher, den Erwachsenen
            zu folgen, denn sie kannten die Welt recht gut und diese veränderte sich langsam.
            Doch das 21. Jahrhundert wird anders sein. Aufgrund des zunehmenden Tempos des Wandels
            kannst du nie sicher sein, ob das, was die Erwachsenen dir sagen, zeitlose Weisheit
            oder veraltetes Vorurteil ist. Worauf kannst du stattdessen setzen? Vielleicht auf
            die Technologie? Das ist ein noch gewagteres Spiel. Technologie kann sehr hilfreich
            sein, aber wenn sie zu viel Macht über dein Leben gewinnt, könntest du zu einer Geisel
            ihrer Agenda werden. Vor Jahrtausenden erfanden die Menschen die Landwirtschaft, aber
            diese Technologie machte nur eine winzige Elite reich, während sie die Mehrheit versklavte.
            Die meisten Menschen mussten von Sonnenaufgang bis Sonnenuntergang Unkraut jäten,
            Wassereimer schleppen und in der glühenden Hitze die Ernte einbringen. Das kann dir
            auch passieren.
         


    Technologie ist nicht per se schlecht. Wenn du weißt, was du im Leben willst, kann
            Technologie dir dabei helfen, es zu bekommen. Aber wenn du nicht weißt, was du im
            Leben willst, wird es für die Technologie nur allzu einfach sein, deine Ziele für
            dich zu bestimmen und die Kontrolle über dein Leben zu übernehmen. Insbesondere weil
            die Technologie Menschen immer besser versteht, könnte es am Ende sein, dass du ihr
            dienst und nicht sie dir. Hast du diese Zombies gesehen, die durch die Straßen laufen,
            die Augen fest auf ihre Smartphones geheftet? Glaubst du, sie kontrollieren die Technologie,
            oder kontrolliert die Technologie sie?
         


    Solltest du also auf dich selbst vertrauen? Das klingt toll in der Sesamstraße oder in irgendeinem altmodischen Disney-Film, aber im echten Leben funktioniert es
            nicht ganz so gut. Selbst Disney merkt das allmählich. So wie Riley Andersen kennen
            die meisten Menschen sich selbst nicht wirklich, und wenn sie versuchen, auf sich
            zu hören, werden sie leicht zur Beute äußerer Manipulationen. Die Stimme, die wir
            in unserem Inneren vernehmen, war nie vertrauenswürdig, denn sie spiegelte stets staatliche
            Propaganda, ideologische Gehirnwäsche und kommerzielle Werbung wider, von biochemischen
            Fehlern ganz zu schweigen.
         


    Heute, da Biotechnologie und maschinelles Lernen immer besser werden, wird es immer
            leichter, die tiefsten Emotionen und Wünsche der Menschen zu manipulieren, und es
            wird gefährlicher denn je, einfach dem eigenen Herzen zu folgen. Wenn Coca-Cola, Amazon,
            Baidu oder die Regierung wissen, wie sie die Strippen in deinem Herzen ziehen und
            die Knöpfe in deinem Gehirn drücken, könntest du dann noch zwischen deinem Ich und
            ihren Marketingexperten unterscheiden?
         


    Damit du bei dieser beängstigenden Aufgabe nicht scheiterst, wirst du hart daran arbeiten
            müssen, dein Betriebssystem immer besser zu kennen. Zu wissen, wer du bist und was
            du vom Leben willst. Das ist natürlich der älteste Ratschlag in diesem Buch: Erkenne
            dich selbst. Seit Jahrtausenden haben Philosophen und Propheten die Menschen dazu
            gedrängt, sich selbst zu erkennen. Doch dieser Ratschlag war nie dringlicher als im
            21. Jahrhundert, denn anders als in den Zeiten von Laotse oder Sokrates haben wir
            heute ernsthafte Konkurrenz. Coca-Cola, Amazon, Baidu und die Regierung sind alle
            eifrig bestrebt, uns zu hacken. Nicht unsere Smartphones, nicht unsere Computer und
            nicht unsere Bankkonten - sie befinden sich in einem Wettlauf darum, uns und unser
            organisches Betriebssystem zu hacken. Vielleicht hast du davon gehört, dass wir in
            einer Zeit leben, in der Computer gehackt werden, aber das ist allenfalls die halbe
            Wahrheit. Tatsächlich leben wir in einer Epoche, in der Menschen gehackt werden. Jetzt
            in genau diesem Augenblick beobachten uns die Algorithmen. Sie beobachten, wohin wir
            gehen, was wir kaufen, wen wir treffen. Schon bald werden sie all unsere Schritte,
            all unsere Atemzüge, all unsere Herzschläge überwachen. Sie setzen auf Big Data und
            maschinelles Lernen, um uns immer besser und genauer kennen zu lernen. Und sobald
            diese Algorithmen uns besser kennen als wir uns selbst, könnten sie uns kontrollieren
            und manipulieren, und wir könnten nicht viel dagegen tun. Wir werden in der Matrix
            oder in der Truman Show leben. Am Ende ist es eine simple Frage der Empirie: Wenn die Algorithmen tatsächlich
            besser als wir verstehen, was in uns abläuft, dann wird sich die Macht zu ihnen hin
            verschieben.
         


    Natürlich wird so mancher heilfroh sein, alle Macht an die Algorithmen abtreten und
            ihnen die wichtigen Entscheidungen für uns und für den Rest der Welt anvertrauen zu
            können. Wenn du das bist, dann entspann dich einfach und genieße die Fahrt. Du musst
            nichts tun. Die Algorithmen werden sich um alles kümmern. Wenn du aber noch irgendwie
            die Kontrolle über dein persönliches Dasein und die Zukunft des Lebens behalten willst,
            so musst du schneller sein als die Algorithmen, schneller als Amazon und die Regierung,
            und dich selbst erkennen, bevor sie es tun. Um schnell zu sein, solltest du nicht
            zu viel Gepäck mitnehmen. Lass all deine Illusionen zurück. Sie wiegen schwer.
         


  




  

    

      20


      Sinn
            


      Das Leben ist keine Erzählung


    


    Wer bin ich? Was soll ich mit meinem Leben anfangen? Worin besteht der Sinn des Lebens?
            Menschen stellen diese Fragen seit urdenklichen Zeiten. Jede Generation braucht eine
            neue Antwort darauf, denn das, was wir wissen bzw. nicht wissen, verändert sich ständig.
            Wie also lautet angesichts all dessen, was wir über Wissenschaft, über Gott, über
            Politik und über Religion wissen bzw. nicht wissen, die beste Antwort, die wir heute
            geben können? Welche Art von Antwort erwarten die Menschen? Wenn sie nach dem Sinn
            des Lebens fragen, erwarten sie in fast allen Fällen, dass man ihnen eine Geschichte
            erzählt. Homo sapiens ist ein geschichtenerzählendes Lebewesen, das eher in Geschichten als in Zahlen oder
            Grafiken denkt und der Überzeugung ist, dass das Universum selbst wie eine Geschichte
            funktioniert, voller Helden und Schurken, Konflikte und Lösungen, Höhepunkte und Happy
            Ends. Wenn wir nach dem Sinn des Lebens suchen, wollen wir eine Geschichte, die erklärt,
            worum es in Wirklichkeit geht und worin meine spezifische Rolle im kosmischen Drama
            besteht. Diese Rolle macht mich zu einem Teil von etwas, das größer ist als ich selbst,
            und gibt all meinen Erfahrungen und Entscheidungen einen Sinn.
         


    Eine beliebte Geschichte, die jahrtausendelang Milliarden ängstlichen Menschen erzählt
            wurde, behauptet, wir seien Teil eines ewigen Kreislaufs, der alle Wesen umfasst und
            miteinander verbindet. Jedes Wesen hat in diesem Kreislauf eine ganz spezifische Funktion
            zu erfüllen. Den Sinn des Lebens zu begreifen heißt, die eigene Funktion zu verstehen,
            und ein gutes Leben zu führen bedeutet, diese Funktion zu erfüllen.
         


    So erzählt das hinduistische Epos Bhagavadgita, wie der große Krieger Prinz Arjuna inmitten eines mörderischen Bürgerkriegs von
            Zweifeln befallen wird. Denn als er seine Freunde und Verwandten in der gegnerischen
            Armee erblickt, zögert er, gegen sie zu kämpfen und sie zu töten. Er fängt an, über
            das Wesen von Gut und Böse und den Zweck menschlichen Lebens nachzudenken. Der Gott
            Krishna erklärt ihm daraufhin, innerhalb des großen kosmischen Kreislaufs besitze
            jedes Wesen ein besonderes «Dharma», den Weg, dem es folgen, und Pflichten, die es
            erfüllen müsse. Wer sein Dharma erkennt, ganz gleich wie beschwerlich der Pfad auch
            sein mag, kommt in den Genuss von Seelenfrieden und Befreiung von allen Zweifeln.
            Wer sich weigert, seinem Dharma zu folgen, und versucht, irgendjemandes anderen Pfad
            einzuschlagen - oder ohne irgendeinen Pfad herumzuwandern -, wird das kosmische Gleichgewicht
            stören und nie in der Lage sein, Frieden oder Freude zu finden. Es ist ganz gleich,
            wie der eigene spezifische Pfad aussieht, solange man ihm folgt. Eine Wäscherin, die
            hingebungsvoll dem Weg der Wäscherin folgt, ist einem Fürsten, der vom Weg des Fürsten
            abschweift, weit überlegen. Nachdem Arjuna den Sinn des Lebens begriffen hat, machte
            er sich pflichtgemäß auf, seinem Dharma als Krieger zu folgen. Er tötet seine Freunde
            und Verwandten, führt seine Armee zum Sieg und wird zu einem der meistgeschätzten
            und beliebtesten Helden der hinduistischen Welt.
         


    Das Disney-Epos Der König der Löwen hat diese alte Geschichte 1994 für ein modernes Publikum neu verpackt und den jungen
            Löwen Simba an die Stelle Arjunas gesetzt. Als Simba etwas über den Sinn des Daseins
            erfahren will, erzählt ihm sein Vater - der Löwenkönig Mufasa - vom großen Kreis des
            Lebens. Mufasa erklärt, dass die Antilopen das Gras fressen, dass die Löwen die Antilopen
            fressen, und wenn die Löwen sterben, zersetzt sich ihr Körper und nährt das Gras.
            So setzt sich das Leben von Generation zu Generation fort, vorausgesetzt, jedes Tier
            spielt seine Rolle in diesem Drama. Alles ist miteinander verbunden, und jeder hängt
            von jedem anderen ab, sodass der gesamte Kreis des Lebens durcheinandergeraten kann,
            wenn nur ein Grashalm seine Berufung nicht erfüllt. Simbas Berufung, so sagt Mufasa,
            besteht darin, das Königreich der Löwen nach Mufasas Tod zu regieren und die Ordnung
            der anderen Tiere zu erhalten.
         


    Als jedoch Mufasa vorzeitig von seinem bösen Bruder Scar ermordet wird, glaubt der
            junge Simba, er sei für diese Katastrophe verantwortlich, und von Schuldgefühlen geplagt,
            verlässt er das Königreich der Löwen, entzieht sich seiner königlichen Bestimmung
            und macht sich auf in die Wildnis. Dort begegnet er zwei anderen Ausgestoßenen, einem
            Erdmännchen und einem Warzenschwein, und gemeinsam verbringen sie ein paar sorglose
            Jahre fernab des ausgetretenen Pfades. Ihre antisoziale Lebensphilosophie veranlasst
            sie, auf jedes Problem damit zu reagieren, dass sie Hakuna matata singen - «keine Sorgen».
         


    Doch Simba kann seinem Dharma nicht entkommen. Als er heranwächst, leidet er zunehmend
            darunter, dass er nicht weiß, wer er ist und was er im Leben tun soll. Auf dem Höhepunkt
            des Films erscheint Simba der Geist Mufasas und gemahnt ihn an den Kreislauf des Lebens
            und seine königliche Identität. Simba erfährt überdies, dass der böse Scar während
            seiner Abwesenheit den Thron bestiegen hat und das Königreich verkommen ließ, das
            nun heftig unter Streit und Hunger zu leiden hat. Schließlich begreift Simba, wer
            er ist und was er zu tun hat. Er kehrt ins Königreich der Löwen zurück, tötet seinen
            Onkel, wird König und sorgt wieder für Harmonie und Wohlergehen. Der Film endet damit,
            dass Simba den versammelten Tieren stolz seinen frisch geborenen Erben präsentiert,
            womit sichergestellt ist, dass der große Kreislauf des Lebens weitergeht.
         


    Der Kreis des Lebens stellt das kosmische Drama als zirkuläre Geschichte dar. Denn
            soweit Simba und Arjuna wissen, fraßen seit unzähligen Äonen Löwen Antilopen und fochten
            Krieger Schlachten, und sie werden das weiter auf ewig tun. Die unaufhörliche Wiederholung
            verleiht der Geschichte ihre Kraft, denn sie impliziert, dass das der natürliche Gang
            der Dinge ist, und wenn Arjuna den Kampf scheut oder Simba sich weigert, König zu
            werden, lehnen sie sich gegen die Gesetze der Natur auf.
         


    Wenn ich an irgendeine Version der Geschichte vom Kreis des Lebens glaube, so bedeutet
            das, dass ich über eine feststehende und wahre Identität verfüge, die meine Verpflichtungen
            im Leben bestimmt. Viele Jahre lang mag ich im Zweifel über diese Identität sein oder
            sie nicht kennen, aber eines Tages, in irgendeinem bedeutsamen Augenblick, wird sie
            offenbart werden und ich werde meine Rolle im kosmischen Drama verstehen, und selbst
            wenn ich anschließend mit vielerlei Unannehmlichkeiten und Beschwerlichkeiten konfrontiert
            bin, werde ich frei von Zweifeln und Verzweiflung sein.
         


    Andere Religionen und Ideologien glauben an ein lineares kosmisches Drama, das einen
            definitiven Anfang, einen nicht zu langen Mittelteil und ein endgültiges Ende aufweist.
            So behauptet beispielsweise die muslimische Erzählung, am Anfang habe Allah das gesamte
            Universum geschaffen und dessen Gesetze festgelegt. Anschließend offenbarte er diese
            Gesetze im Koran den Menschen. Unglücklicherweise begehrten unwissende und böse Menschen
            gegen Allah auf und versuchten, diese Gesetze zu brechen oder zu verheimlichen, und
            deshalb ist es Aufgabe tugendhafter und loyaler Muslime, an diesen Gesetzen festzuhalten
            und das Wissen über sie zu verbreiten. Schließlich, am Tag des Jüngsten Gerichts,
            wird Allah über das Verhalten jedes einzelnen Individuums richten. Die Rechtschaffenen
            wird er mit dauerhafter Glückseligkeit im Paradies belohnen, während er die Bösen
            in die lodernden Tiefen der Hölle stoßen wird.
         


    Diese große Erzählung impliziert, dass meine kleine, aber wichtige Rolle im Leben
            darin besteht, Allahs Befehlen zu folgen, die Kenntnis seiner Gesetze zu verbreiten
            und für Gehorsam gegenüber seinen Wünschen zu sorgen. Wenn ich an die muslimische
            Geschichte glaube, finde ich einen Sinn darin, fünfmal am Tag zu beten, Geld für den
            Bau einer neuen Moschee zu spenden und gegen Abtrünnige und Ungläubige zu kämpfen.
            Noch die profansten Tätigkeiten - sich die Hände zu waschen, Wein zu trinken, Sex
            zu haben - sind mit kosmischem Sinn aufgeladen.
         


    Auch der Nationalismus stützt sich auf eine lineare Geschichte. Und so beginnt die
            zionistische Erzählung mit den biblischen Abenteuern und Leistungen des jüdischen
            Volkes, sie berichtet von 2000 Jahren des Exils und der Verfolgung, erreicht mit dem
            Holocaust und der Gründung des Staates Israel einen Höhepunkt und blickt freudig voraus
            auf den Tag, da Israel Frieden und Wohlstand genießen und einen moralischen und spirituellen
            Leuchtturm für die gesamte Welt darstellen wird. Wenn ich an die zionistische Geschichte
            glaube, komme ich zu dem Schluss, dass meine Lebensaufgabe darin besteht, die Interessen
            der jüdischen Nation zu befördern, indem ich die Reinheit der hebräischen Sprache
            schütze, für die Rückgewinnung verlorenen jüdischen Territoriums kämpfe oder vielleicht
            eine neue Generation loyaler israelischer Kinder großziehe.
         


    Auch in diesem Fall sind selbst Allerweltstätigkeiten mit Sinn versehen. Am Unabhängigkeitstag
            singen israelische Schulkinder oft gemeinsam ein beliebtes hebräisches Lied, in dem
            jede Tat zugunsten des Vaterlands gepriesen wird. Ein Kind singt: «Ich habe ein Haus
            gebaut im Land Israel», ein anderes Kind singt: «Ich habe einen Baum gepflanzt im
            Land Israel», ein drittes stimmt ein mit: «Ich habe ein Gedicht verfasst im Land Israel»,
            und so geht es immer weiter, bis sie alle gemeinsam im Chor singen: «So haben wir
            ein Haus und einen Baum und ein Gedicht [und was immer man dem noch hinzufügen möchte]
            im Land Israel.»
         


    Der Kommunismus erzählt eine analoge Geschichte, legt sein Augenmerk jedoch auf die
            Klasse und nicht auf die ethnische Herkunft. Das Kommunistische Manifest verkündet gleich zu Beginn:
         


    Die Geschichte aller bisherigen Gesellschaft ist die Geschichte von Klassenkämpfen.
            Freier und Sklave, Patrizier und Plebejer, Baron und Leibeigener, Zunftbürger und
            Gesell, kurz, Unterdrücker und Unterdrückte standen in stetem Gegensatz zueinander,
            führten einen ununterbrochenen, bald versteckten, bald offenen Kampf, einen Kampf,
            der jedesmal mit einer revolutionären Umgestaltung der ganzen Gesellschaft endete
            oder mit dem gemeinsamen Untergang der kämpfenden Klassen.[]
         


    Und weiter erklärt das Manifest, in der Moderne spalte sich die «ganze Gesellschaft … mehr und mehr in zwei große
            feindliche Lager, in zwei große, einander direkt gegenüberstehende Klassen: Bourgeoisie
            und Proletariat».[] Ihr Kampf werde mit dem Sieg des Proletariats enden, und der werde das Ende der
            Geschichte und die Errichtung des kommunistischen Paradieses auf Erden signalisieren,
            in dem niemand irgendetwas besitzen und jeder völlig frei und glücklich sein wird.
         


    Wenn ich an diese kommunistische Geschichte glaube, komme ich zu dem Schluss, dass
            meine Lebensaufgabe darin besteht, die Heraufkunft der globalen Revolution zu beschleunigen,
            indem ich feurige Streitschriften verfasse, die das Klassenbewusstsein heben, Streiks
            und Demonstrationen organisiere oder vielleicht gierige Kapitalisten umbringe und
            gegen ihre Lakaien kämpfe. Die Geschichte verleiht noch den kleinsten Gesten einen
            Sinn, wie etwa dem Boykott einer bestimmten Marke, die Textilarbeiter in Bangladesch
            ausbeutet, oder dem Streit mit meinem Schwiegervater, dem Kapitalistenschwein, beim
            Weihnachtsmahl.
         


    Schaut man sich das gesamte Spektrum an Geschichten an, die meine wahre Identität
            zu bestimmen und meinen Handlungen einen Sinn zu verleihen suchen, so fällt auf, dass
            die Größenordnung keine besondere Rolle spielt. Einige Geschichten, wie die von Simbas
            Kreis des Lebens, scheinen von einem Ewigkeitsanspruch getragen zu sein. Nur vor dem
            Hintergrund des gesamten Universums kann ich wissen, wer ich bin. Andere Geschichten,
            etwa die meisten nationalistischen und tribalen Mythen, sind vergleichsweise kümmerlich.
            Der Zionismus heiligt die Abenteuer von gerade einmal 0,2 Prozent der Menschheit und
            0,005 Prozent der Erdoberfläche während einer winzigen Zeitspanne. Der zionistischen
            Geschichte gelingt es nicht, den chinesischen Imperien, den Stämmen Neuguineas und
            der Andromeda-Galaxie irgendeinen Sinn zuzuschreiben, genauso wenig wie den zahllosen
            Zeitaltern, die vor der Existenz Moses, Abrahams und der Evolution der Affen vergangen
            sind.
         


    Solche Kurzsichtigkeit kann ernste Konsequenzen haben. So liegt beispielsweise eines
            der zentralen Hindernisse für einen Friedensvertrag zwischen Israelis und Palästinensern
            darin begründet, dass die Israelis nicht bereit sind, die Stadt Jerusalem zu teilen.
            Sie behaupten, diese Stadt sei «die ewige Hauptstadt des jüdischen Volkes» - und bei
            etwas Ewigem kann man natürlich keine Kompromisse machen.[] Was bedeuten schon ein paar Tote im Vergleich zur Ewigkeit? Das ist natürlich kompletter
            Unsinn. Die Ewigkeit dauert mindestens 13,8 Milliarden Jahre - das gegenwärtige Alter
            des Universums. Der Planet Erde bildete sich vor 4,5 Milliarden Jahren, und Menschen
            existieren seit mindestens 2 Millionen Jahren. Die Stadt Jerusalem hingegen wurde
            vor gerade einmal 5000 Jahren gegründet, und das jüdische Volk ist allerhöchstens
            3000 Jahre alt. Das kann nun wirklich nicht als Ewigkeit gelten.
         


    Was die Zukunft angeht, so lässt uns die Physik wissen, der Planet Erde werde in rund
            7,5 Milliarden Jahren durch eine sich ausdehnende Sonne verschluckt werden,[] und unser Universum werde mindestens 13 Milliarden weitere Jahre bestehen. Glaubt
            irgendjemand ernsthaft, das jüdische Volk, der Staat Israel oder die Stadt Jerusalem
            werden in 13.000 Jahren noch existieren oder gar in 13 Milliarden Jahren? Mit Blick
            auf die Zukunft hat der Zionismus einen Zeithorizont von nicht mehr als ein paar Jahrhunderten,
            und doch reicht das, um die Vorstellungskraft der meisten Israelis zu übersteigen
            und irgendwie als Ewigkeit zu gelten. Und so sind die Menschen bereit, Opfer für die
            ewige Stadt zu bringen, die sie für eine vergängliche Ansammlung von Häusern vermutlich
            niemals bringen würden.
         


    Als junger Mensch in Israel war auch ich zunächst begeistert vom nationalistischen
            Versprechen, Teil von etwas Größerem als mir selbst zu werden. Ich wollte glauben,
            dass ich, wenn ich mein Leben für die Nation gäbe, für immer in dieser leben würde.
            Aber ich konnte mir nicht vorstellen, was es hieß, «für immer in der Nation zu leben».
            Diese Phrase klang recht pathetisch, aber was bedeutete sie wirklich? Ich erinnere
            mich an eine ganz besondere Feier zum nationalen Gedenktag Jom haSikaron, als ich
            etwa 13 oder 14 Jahre alt war. Während der Memorial Day in den USA in erster Linie ein Tag ist, an dem die Geschäfte mit Sonderangeboten locken, ist
            der Gedenktag in Israel ein extrem feierliches und wichtiges Ereignis. An den Schulen
            werden Zeremonien abgehalten, um an die Soldaten zu erinnern, die in Israels zahlreichen
            Kriegen gefallen sind. Die Kinder sind weiß gekleidet, sagen Gedichte auf, singen
            Lieder, legen Kränze nieder und schwenken Fahnen. Auch ich nahm, ganz in Weiß gekleidet,
            an unserer Schulzeremonie teil, und zwischen Fahnenschwenken und Gedichtrezitation
            dachte ich bei mir, wenn ich erwachsen wäre, würde auch ich gerne ein gefallener Soldat
            sein. Denn wenn ich ein heldenhafter gefallener Soldat wäre, der sein Leben für Israel
            opferte, dann würden all diese Kinder zu meinen Ehren Gedichte aufsagen und Fahnen
            schwenken.
         


    Doch dann dachte ich: «Moment mal. Wenn ich tot bin, woher soll ich dann wissen, dass
            diese Kinder wirklich Gedichte zu meinen Ehren aufsagen?» Also versuchte ich, mir
            mich selbst als tot vorzustellen. Und ich stellte mir vor, wie ich unter irgendeinem
            weißen Grabstein auf einem gepflegten Militärfriedhof liege und den Gedichten lausche,
            die von oben zu mir herabdringen. Doch dann dachte ich: «Wenn ich tot bin, kann ich
            keine Gedichte hören, weil ich keine Ohren habe, und ich habe kein Gehirn, und ich
            kann nichts hören oder fühlen. Was soll das also?»
         


    Schlimmer noch: Zu der Zeit, als ich dreizehn war, wusste ich, dass das Universum
            ein paar Milliarden Jahre alt ist und wahrscheinlich Milliarden weitere Jahre bestehen
            wird. Konnte ich realistischerweise davon ausgehen, dass auch Israel so lange existierte?
            Werden Homo sapiens-Kinder auch nach 200 Millionen Jahren weiß gekleidet Gedichte zu meinen Ehren aufsagen?
            An der ganzen Sache war irgendetwas faul.
         


    Wenn Sie zufällig Palästinenser sind, dann freuen Sie sich nicht zu früh. Es ist genauso
            unwahrscheinlich, dass es in rund 200 Millionen Jahren noch irgendwelche Palästinenser
            geben wird. Tatsächlich wird es dann aller Wahrscheinlichkeit überhaupt keine Säugetiere
            mehr geben. Andere nationale Bewegungen sind genauso engstirnig. Der serbische Nationalismus
            schert sich wenig um Ereignisse in der Jurazeit, während koreanische Nationalisten
            glauben, eine kleine Halbinsel an der Ostküste Asiens sei der einzige Teil des Kosmos,
            der im großen Gefüge der Dinge wirklich eine Rolle spielt.
         


    Natürlich bedenkt nicht einmal Simba - bei aller Ehrfurcht vor dem ewig währenden
            Kreis des Lebens - die Tatsache, dass Löwen, Antilopen und Gräser nicht wirklich ewig
            sind. Simba fragt sich nicht, wie das Universum vor der Entstehung von Säugetieren
            aussah oder welches Schicksal seiner geliebten afrikanischen Savanne droht, wenn die
            Menschen sämtliche Löwen getötet und das Grasland asphaltiert und zubetoniert haben.
            Macht das Simbas Leben völlig sinnlos?
         


    Alle Geschichten sind unvollständig. Doch wenn ich mir eine praktikable Identität
            schaffen und meinem Leben einen Sinn geben möchte, brauche ich nicht wirklich eine
            vollständige Geschichte, die frei von blinden Flecken und inneren Widersprüchen ist.
            Damit sie meinem Leben Sinn gibt, muss eine Geschichte lediglich zwei Bedingungen
            erfüllen. Erstens muss sie mir irgendeine Rolle darin zuweisen. Ein Stammesangehöriger aus Neuguinea wird wahrscheinlich
            nicht an den Zionismus oder an den serbischen Nationalismus glauben, weil sich diese
            Geschichten überhaupt nicht um Neuguinea und seine Bewohner scheren. Ähnlich wie berühmte
            Schauspieler mögen Menschen nur die Drehbücher, in denen ihnen eine wichtige Rolle
            vorbehalten ist.
         


    Zweitens muss sich eine gute Geschichte zwar nicht bis ins Unendliche erstrecken,
            aber sie muss meine Horizonte überschreiten. Die Geschichte verschafft mir eine Identität
            und gibt meinem Leben einen Sinn, indem sie mich in etwas einbettet, das größer ist
            als ich selbst. Dabei besteht jedoch immer die Gefahr, dass ich mich möglicherweise
            frage, was diesem «Größeren» seinen Sinn gibt. Wenn der Sinn meines Lebens darin besteht,
            dem Proletariat oder der polnischen Nation zu helfen, was genau gibt dann dem Proletariat
            oder der polnischen Nation seinen Sinn? Es gibt die Geschichte von einem Mann, der
            behauptete, die Welt ruhe auf dem Rücken eines riesigen Elefanten. Als er gefragt
            wurde, worauf der Elefant ruhe, antwortete er, der stehe auf dem Rücken einer großen
            Schildkröte. Und die Schildkröte? Auf dem Rücken einer noch größeren Schildkröte.
            Und diese größere Schildkröte? Der Mann warf die Hände in die Luft und sagte: «Machen
            Sie sich keine Sorgen. Von hier an sind es Schildkröten bis ganz nach unten.»
         


    Die meisten erfolgreichen Geschichten lassen das Ende offen. Sie müssen nie erklären,
            wo der Sinn letztlich herkommt, denn es gelingt ihnen ausgesprochen gut, die Aufmerksamkeit
            der Menschen zu fesseln und sie in einem sicheren Bereich zu halten. Wenn Sie also
            erklären, die Welt ruhe auf dem Rücken eines riesigen Elefanten, so sollten Sie möglichen
            schwierigen Fragen zuvorkommen, indem Sie detailliert schildern, dass es zu Wirbelstürmen
            kommt, wenn der Elefant mit seinen riesigen Ohren wedelt, und dass Beben die Erdoberfläche
            erschüttern, wenn der Elefant vor Zorn erbebt. Wenn Sie Ihr Erzählgarn nur gut genug
            spinnen, wird niemand auf die Idee kommen zu fragen, worauf der Elefant steht. Ähnlich
            bezaubert uns der Nationalismus mit Erzählungen von heldenhaften Taten, rührt uns
            zu Tränen, indem er vergangene Katastrophen schildert, und entfacht unseren Zorn,
            indem er all die Ungerechtigkeiten, die unsere Nation erlitten hat, ausbreitet. Wir
            gehen so sehr auf in diesem nationalen Epos, dass wir irgendwann alles, was in der
            Welt geschieht, nach seiner Auswirkung auf unsere Nation bewerten und gar nicht mehr
            danach fragen, was unsere Nation überhaupt so bedeutsam macht.
         


    Wenn Sie an eine bestimmte Erzählung glauben, interessieren Sie sich noch für die
            kleinsten Details, während Sie für alles, was aus dem Rahmen der Geschichte herausfällt,
            blind bleiben. Fromme Kommunisten können stundenlang darüber diskutieren, ob es erlaubt
            ist, sich in der Frühphase einer Revolution mit den Sozialdemokraten zu verbünden,
            aber sie denken nur selten darüber nach, welche Stellung dem Proletariat bei der Entwicklung
            von Säugetierleben auf dem Planeten Erde oder bei der Verbreitung organischen Lebens
            im Kosmos zukommt. Solch unproduktives Gerede gilt als konterrevolutionär und in den
            Wind gesprochen.
         


    Zwar machen sich einige Erzählungen die Mühe, die Gesamtheit von Raum und Zeit zu
            erfassen, doch viele andere Geschichten können dank ihrer Fähigkeit, die Aufmerksamkeit
            zu fesseln, in deutlich bescheidenerem Rahmen verbleiben. Ein wichtiges Gesetz des
            Geschichtenerzählens lautet: Sobald es einer Erzählung gelingt, über den Horizont
            der Zuhörer hinaus auszugreifen, spielt ihr eigentlicher Rahmen kaum eine Rolle. Menschen
            können für eine tausend Jahre alte Nation den gleichen mörderischen Fanatismus an
            den Tag legen wie für einen Jahrmilliarden alten Gott. Die Menschen haben es einfach
            nicht so mit den großen Zahlen. In den meisten Fällen ist überraschend wenig vonnöten,
            um unsere Vorstellungskraft zu erschöpfen.
         


    Angesichts all dessen, was wir über das Universum wissen, müsste es eigentlich völlig
            unmöglich sein, dass irgendjemand, der einigermaßen bei Verstand ist, glaubt, die
            endgültige Wahrheit über das Universum und das Dasein der Menschen finde sich in der
            Erzählung des israelischen, deutschen oder russischen Nationalismus - oder des Nationalismus
            ganz allgemein. Eine Geschichte, die fast die gesamte Zeit, den gesamten Raum, den
            Urknall, die Quantenphysik und die Evolution des Lebens ignoriert, ist bestenfalls
            ein winziger Teil der Wahrheit. Doch irgendwie gelingt es den Menschen, nicht darüber
            hinaus zu blicken.
         


    Tatsächlich haben Milliarden Menschen im Verlauf der Geschichte geglaubt, damit ihr
            Leben einen Sinn habe, müssten sie nicht einmal in einer Nation oder einer großen
            ideologischen Bewegung aufgehen. Es würde reichen, wenn sie einfach «etwas hinterlassen»
            und damit sicherstellen, dass ihre persönliche Geschichte nach ihrem Tod weitergeht.
            Dieses «Etwas», das ich hinterlasse, ist idealerweise meine Seele oder mein persönlicher
            Wesenskern. Wenn ich nach dem Tod meines gegenwärtigen Körpers in einem neuen Körper
            wiedergeboren werde, so ist der Tod nicht das Ende. Er ist lediglich der Raum zwischen
            zwei Kapiteln, und die Handlung, die in einem Kapitel begann, wird im nächsten weitergehen.
            Viele Menschen glauben zumindest vage an eine solche Theorie, ohne dass dieser Glaube
            in einer spezifischen Theologie gründet. Sie brauchen keine ausgefeilte Glaubenslehre -
            sie brauchen nur das beruhigende Gefühl, dass ihre Geschichte jenseits des Horizonts
            des Todes weitergeht.
         


    Diese Theorie des Lebens als niemals endendes Epos ist ausgesprochen attraktiv und
            weit verbreitet, leidet jedoch vor allem unter zwei Problemen. Erstens mache ich meine
            persönliche Geschichte nicht wirklich sinnvoller, indem ich sie verlängere. Ich mache
            sie einfach nur länger. Tatsächlich ist den beiden großen Religionen, in denen sich
            die Vorstellung eines endlosen Kreislaufs aus Geburten und Toden findet - der Hinduismus
            und der Buddhismus -, die Schreckensvorstellung gemeinsam, all das könnte vergeblich
            sein. Abermillionen Male lerne ich laufen, wachse auf, streite mit meiner Schwiegermutter,
            werde krank, sterbe - und dann mache ich all das wieder. Aber wozu? Würde ich all
            die Tränen, die ich in meinen früheren Leben vergossen habe, sammeln, würden sie den
            Pazifik ausfüllen; würde ich all die Zähne und die Haare, die mir ausgefallen sind,
            zusammentragen, würden sie sich höher als der Himalaja türmen. Und was habe ich von
            alldem? Kein Wunder, dass hinduistische und buddhistische Weise sich intensiv darum
            bemüht haben, einen Ausgang aus diesem Karussell zu finden und es nicht ewig fortlaufen
            zu lassen.
         


    Das zweite Problem dieser Theorie besteht darin, dass sie sich kaum beweisen lässt.
            Welche Belege habe ich dafür, dass ich in einem vergangenen Leben ein mittelalterlicher
            Bauer, ein jagender Neandertaler, ein Tyrannosaurus rex oder eine Amöbe war (wenn ich wirklich Millionen Leben gelebt habe, muss ich irgendwann
            ein Dinosaurier und eine Amöbe gewesen sein, denn Menschen gibt es erst seit 2,5 Millionen
            Jahren)? Wer garantiert mir, dass ich in Zukunft als Cyborg, als intergalaktischer
            Entdeckungsreisender oder auch nur als Frosch wiedergeboren werde? Mein Leben auf
            diesen Versprechen aufzubauen ist ein wenig so, als würde ich mein Haus gegen einen
            nachdatierten Scheck verkaufen, der auf eine Bank über den Wolken ausgestellt ist.
         


    Menschen, die daran zweifeln, dass irgendeine Art von Seele oder Geist ihren Tod wirklich
            überlebt, sind deshalb bestrebt, etwas Handfesteres zu hinterlassen. Dieses «Handfeste»
            kann zwei Formen annehmen: eine kulturelle und eine biologische. So kann ich beispielsweise
            ein Gedicht oder einige meiner wertvollen Gene hinterlassen. Mein Leben hat einen
            Sinn, weil die Menschen auch noch in hundert Jahren mein Gedicht lesen oder weil meine
            Kinder und Enkelkinder nach wie vor die Erde bevölkern werden.
         


    Und worin besteht der Sinn ihres Lebens? Nun, das ist ihr Problem, nicht meines. Mit
            dem Sinn des Lebens ist es also ein wenig so, als würde ich mit einer scharfen Handgranate
            spielen. Sobald ich sie an jemanden anderen weitergereicht habe, bin ich sicher.
         


    Doch diese bescheidene Hoffnung, einfach «etwas zu hinterlassen», geht nur selten
            in Erfüllung. Die meisten Organismen, die je existierten, starben aus, ohne irgendein
            genetisches Erbe zu hinterlassen. Das gilt beispielsweise für fast alle Dinosaurier.
            Oder für eine Neandertalerfamilie, die ausstarb, als Sapiens das Ruder übernahm. Oder
            die polnische Sippe meiner Großmutter. 1934 emigrierte meine Großmutter Fanny mit
            ihren Eltern und zwei Schwestern nach Jerusalem, doch die meisten Verwandten blieben
            in den polnischen Städten Chmielnik und Tschenstochau. Ein paar Jahre später kamen
            die Nazis und vernichteten sie bis zum allerletzten Kind.
         


    Versuche, irgendein kulturelles Vermächtnis zu hinterlassen, sind nur selten erfolgreich.
            Von der polnischen Sippschaft meiner Großmutter ist nicht viel mehr übrig geblieben
            als ein paar verblasste Gesichter im Familienalbum, und mit 96 Jahren bringt auch
            meine Großmutter Namen und Gesichter nicht mehr zusammen. Soweit ich weiß, haben sie
            keine kulturelle Schöpfung hinterlassen - kein Gedicht, kein Tagebuch, nicht einmal
            eine Einkaufsliste. Nun könnte man einwenden, sie hätten teil am kollektiven Erbe
            des jüdischen Volkes oder der zionistischen Bewegung, aber das gibt ihrem individuellen
            Leben nicht wirklich einen Sinn. Und woher sollen wir überhaupt wissen, dass sie alle
            ihre jüdische Identität pflegten oder mit der zionistischen Bewegung sympathisierten?
            Vielleicht war einer von ihnen ein überzeugter Kommunist und gab sein Leben als Spion
            für die Sowjets? Vielleicht wünschte sich ein anderer nichts dringlicher, als sich
            in die polnische Gesellschaft zu integrieren, weshalb er als Offizier in der polnischen
            Armee diente und von den Sowjets bei Katyn ermordet wurde? Vielleicht war eine dritte
            eine radikale Feministin, die alle traditionellen religiösen und nationalistischen
            Identitäten ablehnte? Da sie alle nichts hinterlassen haben, lassen sie sich postum
            nur allzu leicht für diese oder jene Sache vereinnahmen, und sie können sich nicht
            einmal dagegen wehren.
         


    Wenn wir schon nichts Handfestes - wie etwa ein Gen oder ein Gedicht - hinterlassen
            können, reicht es dann nicht vielleicht, wenn wir einfach nur die Welt ein bisschen
            besser machen? Ich kann jemandem helfen, und dieser Jemand wird anschließend jemand
            anderem helfen - damit leiste ich einen Beitrag zur Gesamtverbesserung der Welt und
            bilde ein kleines Glied in der großen Kette der Freundlichkeit. Vielleicht fungieren
            Sie als Mentor für ein schwieriges, aber brillantes Kind, das später einmal Arzt werden
            und Hunderte Leben retten wird? Vielleicht helfen Sie einer alten Dame über die Straße
            und bringen für eine Stunde ein bisschen Freude in ihr Leben? Doch bei allen Verdiensten
            ähnelt die große Kette der Freundlichkeit ein wenig der großen Kette der Schildkröten -
            es ist alles andere als klar, woher der Sinn kommt. Ein weiser alter Mann wurde einmal
            gefragt, was er über den Sinn des Lebens gelernt habe. «Nun», antwortete er, «ich
            habe gelernt, dass ich hier auf Erden bin, um anderen Menschen zu helfen. Was ich
            noch nicht herausgefunden habe, ist, warum die anderen Menschen hier sind.»
         


    Diejenigen, die großen Ketten, Zukunftsvermächtnissen oder kollektiven Epen nicht
            so recht trauen, wenden sich am sichersten und ökonomischsten der Geschichte der Liebe
            zu. Sie ist nicht bestrebt, über das Hier und Jetzt hinauszuweisen. Wie unzählige
            Liebesgedichte bezeugen, reduziert sich, wenn man verliebt ist, das gesamte Universum
            auf das Ohrläppchen, das Augenlid oder die Brustwarze der Geliebten. Als Romeo Julia
            dabei beobachtet, wie sie ihre Wange in ihre Hand schmiegt, ruft er aus: «Wär ich
            der Handschuh doch auf dieser Hand/Und küsste diese Wange!» Indem wir uns hier und
            jetzt mit einem einzigen Körper verbinden, fühlen wir uns mit dem gesamten Kosmos
            verbunden.
         


    In Wahrheit ist Ihr Geliebter natürlich auch nur ein Mensch und unterscheidet sich
            im Wesenskern nicht von den vielen Menschen, die Sie jeden Tag im Zug oder im Supermarkt
            ignorieren. Aber für Sie scheint er oder sie unendlich zu sein, und Sie sind glücklich,
            sich in dieser Unendlichkeit zu verlieren. Mystische Dichter aller Traditionen haben
            oft romantische Liebe und kosmische Einheit miteinander verknüpft und über Gott wie
            über einen Liebhaber gesprochen. Romantische Dichter haben das Kompliment zurückgegeben
            und ihre Geliebten wie Götter beschrieben. Wenn Sie jemanden wirklich lieben, machen
            Sie sich nie wirklich Gedanken über den Sinn des Lebens.
         


    Und was, wenn Sie nicht verliebt sind? Nun, wenn Sie an die romantische Erzählung
            glauben, aber nicht verliebt sind, wissen Sie zumindest, worin das Ziel des Lebens
            besteht: wahre Liebe zu finden. Sie haben sie in unzähligen Filmen gesehen und in
            zahllosen Büchern davon gelesen. Sie wissen, dass Sie eines Tages dieser besonderen
            Person begegnen werden. Sie werden in zwei strahlenden Augen die Unendlichkeit erkennen,
            Ihr ganzes Leben wird plötzlich einen Sinn ergeben, und all die Fragen, die Sie je
            hatten, werden sich dadurch beantworten, dass Sie einen Namen immer und immer wieder
            wiederholen, so wie Tony in der West Side Story oder Romeo, als er sieht, wie Julia vom Balkon aus zu ihm herabblickt.
         


    

      Das Gewicht des Dachs
            


    


    Eine gute Geschichte muss mir also eine Rolle zuweisen und muss meine Horizonte übersteigen,
            aber sie muss nicht notwendigerweise wahr sein. Eine Geschichte kann reine Fiktion
            sein und mir trotzdem eine Identität verschaffen und mir das Gefühl vermitteln, mein
            Leben habe einen Sinn. Soweit wir wissen, ist es tatsächlich so, dass keine der abertausend
            Erzählungen, die verschiedene Kulturen, Religionen und Völker im Verlauf der Geschichte
            erfunden haben, wahr ist. Sie sind allesamt nichts weiter als menschliche Erfindungen.
            Wenn Sie nach dem wahren Sinn des Lebens fragen und als Antwort eine Erzählung bekommen,
            denken Sie daran, dass das die falsche Antwort ist. Die genauen Details spielen gar
            keine Rolle. Jede Geschichte ist falsch, einfach deshalb, weil es eine Geschichte
            ist. Das Universum funktioniert schlicht nicht wie eine Erzählung.
         


    Doch warum glauben die Menschen an diese Fiktionen? Ein Grund liegt darin, dass ihre
            persönliche Identität auf der Geschichte beruht. Den Menschen wurde von frühester
            Kindheit an beigebracht, an die Erzählung zu glauben. Sie hören sie von ihren Eltern,
            ihren Lehrern, ihren Nachbarn und der allgemeinen Kultur lange, bevor sie die geistige
            und emotionale Unabhängigkeit entwickeln, die notwendig ist, um solche Geschichten
            zu hinterfragen und auf ihren Wahrheitsgehalt zu überprüfen. Zu der Zeit, da ihr Intellekt
            heranreift, sind sie so sehr in diese Erzählung eingebunden, dass sie ihren Verstand
            eher dazu nutzen, sie rational zu begründen als sie anzuzweifeln. Die meisten Menschen,
            die auf Identitätssuche gehen, sind wie Kinder, die sich auf Schatzsuche begeben.
            Sie finden nur, was ihre Eltern zuvor für sie versteckt haben.
         


    Zum Zweiten beruhen nicht nur unsere persönlichen Identitäten, sondern auch unsere
            kollektiven Institutionen auf dieser Geschichte. Folglich ist es extrem beängstigend,
            sie anzuzweifeln. In vielen Gesellschaften wird jeder, der das versucht, ausgestoßen
            oder verfolgt. Und selbst wenn das nicht der Fall ist, braucht man starke Nerven,
            um das Gewebe der Gesellschaft infrage zu stellen. Denn wenn die Geschichte tatsächlich
            falsch ist, dann ergibt die gesamte Welt, wie wir sie kennen, keinen Sinn. Staatliche
            Gesetze, soziale Normen, wirtschaftliche Institutionen - sie könnten alle in sich
            zusammenfallen.
         


    Die meisten Geschichten werden vom Gewicht ihres Daches und weniger durch die Stärke
            ihrer Fundamente zusammengehalten. Nehmen wir die christliche Erzählung. Sie hat die
            schwächsten Grundpfeiler. Welche konkreten Anhaltspunkte gibt es dafür, dass der Sohn
            des Schöpfers des gesamten Universums vor 2000 Jahren irgendwo in der Milchstraße
            als kohlenstoffbasierte Lebensform geboren wurde? Welche Beweise haben wir dafür,
            dass das in Galiläa geschah und dass seine Mutter eine Jungfrau war? Doch auf dieser
            Geschichte wurden riesige weltweite Institutionen errichtet, und ihr Gewicht drückt
            mit so überwältigender Macht nach unten, dass sie die Geschichte stabil halten. Ganze
            Kriege wurden geführt, weil ein einziges Wort in der Geschichte verändert wurde. Das
            tausendjährige Schisma zwischen Westchristen und orthodoxen Ostchristen, das sich
            jüngst noch einmal im gegenseitigen Abschlachten von Kroaten und Serben manifestierte,
            begann mit dem einen lateinischen Wort «filioque» («und aus dem Sohn»). Die westlichen
            Christen wollten dieses Wort ins christliche Glaubensbekenntnis einfügen, während
            die Ostchristen das vehement ablehnten. (Die theologischen Implikationen dieser Hinzufügung
            sind so undurchsichtig, dass es unmöglich ist, sie an dieser Stelle halbwegs einleuchtend
            zu erklären. Wenn Sie neugierig sind, fragen Sie Google.)
         


    Sobald persönliche Identitäten und ganze Gesellschaftssysteme auf einer Erzählung
            errichtet werden, wird es undenkbar, sie in Zweifel zu ziehen, egal auf welche Belege
            sie sich stützt, weil ihr Zusammenbruch eine persönliche und gesellschaftliche Katastrophe
            auslösen würde. In der Geschichte ist das Dach mitunter wichtiger als die Fundamente.
         


    

      Hokuspokus und die Glaubensindustrie
            


    


    Die Geschichten, die uns mit Sinn und Identität versorgen, sind alle fiktional, aber
            Menschen müssen an sie glauben. Wie also sorgt man dafür, dass sich eine solche Erzählung
            real anfühlt? Es ist offenkundig, warum Menschen an die Erzählung glauben wollen, aber wie glauben sie tatsächlich daran? Schon vor Jahrtausenden entdeckten Priester und Schamanen
            die Antwort: durch Rituale. Ein Ritual ist ein magischer Akt, der das Abstrakte konkret
            und das Fiktionale real macht. Der Wesenskern des Rituals ist der Zauberspruch «Hokuspokus,
            X ist Y!»[]
         


    Wie macht man Christus für seine Gläubigen real? Bei der Feier der Heiligen Messe
            nimmt der Priester ein Stück Brot und ein Glas Wein und verkündet, das Brot sei der
            Leib Christi, der Wein sei das Blut Christi, und indem die Gläubigen das Brot essen
            und den Wein trinken, erlangen sie Gemeinschaft mit Christus. Was könnte realer sein,
            als Christus wirklich im eigenen Mund zu schmecken? Traditionellerweise verkündet
            der Priester diese kühnen Vorstellungen auf Lateinisch, also in der alten Sprache
            von Religion, Recht und den Geheimnissen des Lebens. Vor den erstaunten Augen der
            versammelten Bauern hielt der Priester ein Stück Brot hoch und rief aus: «Hoc est
            corpus meum» - «Dies ist mein Leib» -, und das Brot wurde angeblich zum Leib Christi.
            In den Köpfen der Bauern, die weder lesen noch schreiben noch Latein konnten, wurde
            dieses «Hoc est corpus» zu «Hokuspokus» verballhornt, und damit war der mächtige Zauberspruch
            geboren, der einen Frosch in einen Prinzen und einen Kürbis in eine Kutsche verwandeln
            kann.[]
         


    Tausend Jahre vor der Geburt des Christentums bedienten sich die alten Hindus des
            gleichen Tricks. Die Brihadaranyaka Upanishad interpretiert die rituelle Opferung eines Pferdes als Realisierung der gesamten Geschichte
            des Kosmos. Der Text folgt der «Hokuspokus, X ist Y»-Struktur und lautet: «Der Kopf
            des Opferrosses ist die Morgendämmerung, das Auge die Sonne, der Atem der Wind, das
            offene Maul das Feuer Vaishvanara und der Leib das Jahr … die Glieder die Jahreszeiten,
            die Gelenke die Monate und Halbmonate, die Beine die Tage und Nächte, die Knochen
            die Sterne und das Fleisch die Wölkchen am Himmel … Dass es gähnt, das ist der Blitz,
            und dass es sich schüttelt, das ist der Donner, und dass es wässert, das ist der Regen,
            und dass es wiehert, das ist die Rede.»[] Und so verwandelt sich das arme Pferd in den gesamten Kosmos.
         


    So gut wie alles lässt sich in ein Ritual verwandeln, indem man profanen Gesten wie
            dem Entzünden von Kerzen, dem Läuten von Glocken oder dem Zählen von Perlen eine tiefe
            religiöse Bedeutung verleiht. Gleiches gilt für physische Gesten, wie etwa das Neigen
            des Hauptes, das Ausstrecken des gesamten Körpers oder das Falten der Hände. Verschiedene
            Formen von Kopfbedeckung, vom Turban der Sikhs bis zum muslimischen Hijab, sind so
            sehr mit Bedeutung aufgeladen, dass sie seit Jahrhunderten leidenschaftlich geführte
            Kontroversen auslösen.
         


    Auch Speisen können weit über ihren Nährwert hinaus mit spiritueller Bedeutung aufgeladen
            werden, ob nun Ostereier, die neues Leben und die Auferstehung Christi symbolisieren,
            oder die bitteren Kräuter und das ungesalzene Brot, das Juden an Pessach essen müssen,
            um sich an ihre Sklaverei in Ägypten und ihre wundersame Flucht zu erinnern. Es gibt
            kaum ein Gericht auf dieser Welt, das nicht als Symbol von irgendetwas gedeutet wurde.
            So essen gläubige Juden am Neujahrstag Honig, damit das kommende Jahr süß wird, sie
            essen Fischköpfe, damit es so ertragreich wird wie die Fische und sich eher vorwärts
            als rückwärts bewegt, und sie essen Granatäpfel, damit sich ihre guten Taten vervielfältigen
            wie die zahlreichen Kerne des Granatapfels.
         


    Ähnliche Rituale wurden auch für politische Zwecke genutzt. Jahrtausendelang repräsentierten
            Kronen, Throne und Zepter Königreiche und ganze Imperien, und Millionen Menschen starben
            in brutalen Kriegen, die um den Besitz eines Throns oder einer Krone geführt wurden.
            Königshöfe pflegten extrem aufwendige Protokolle, die an die aufwendigsten religiösen
            Zeremonien heranreichten. Im Militär sind Disziplin und Ritual nicht voneinander zu
            trennen, und vom alten Rom bis in die heutige Zeit verbringen Soldaten unzählige Stunden
            damit, in Formation zu marschieren, Vorgesetzte zu grüßen und ihre Stiefel zu putzen.
            Von Napoleon stammt die berühmte Bemerkung, er könne Männer dazu bringen, ihr Leben
            für ein farbiges Stück Stoff zu opfern.
         


    Niemand verstand die politische Bedeutung von Ritualen vermutlich besser als Konfuzius,
            der die strikte Einhaltung von Riten (li) als den Schlüssel zu gesellschaftlicher Harmonie und politischer Stabilität betrachtete.
            Konfuzianische Klassiker wie Das Buch der Riten, Die Riten der Zhou und Etikette und Riten verzeichneten detailliert, welcher Ritus bei welcher staatlichen Gelegenheit vollzogen
            werden sollte - das ging bis hin zur Zahl der Ritualgefäße, die bei der Zeremonie
            Verwendung finden sollten, zur Art der Musikinstrumente, die gespielt werden sollten,
            und zur Farbe der Roben, die zu tragen waren. Immer wenn China von irgendeiner Krise
            heimgesucht wurde, machten konfuzianische Gelehrte rasch die Vernachlässigung von
            Riten dafür verantwortlich, so wie ein Stabsfeldwebel die militärische Niederlage
            nachlässigen Soldaten zuschreibt, die ihre Schuhe nicht ordentlich gewienert haben.[]
         


    Im modernen Westen galt die konfuzianische Obsession für Rituale oft als Zeichen von
            Oberflächlichkeit und archaischem Verhalten. Tatsächlich zeugt es vermutlich von Konfuzius’
            tiefreichendem und zeitlosem Verständnis der menschlichen Natur. Es ist vielleicht
            kein Zufall, dass konfuzianische Kulturen - zuallererst in China, aber auch im benachbarten
            Korea, Vietnam und Japan - extrem langlebige gesellschaftliche und politische Strukturen
            schufen. Will man die letzte Wahrheit des Lebens erfahren, so sind Riten und Rituale
            ein enormes Hindernis. Ist man aber - wie Konfuzius - an gesellschaftlicher Stabilität
            und Harmonie interessiert, so ist Wahrheit oft eine Bürde, während Riten und Rituale
            zu den besten Verbündeten gehören.
         


    Das gilt im 21. Jahrhundert genauso wie im alten China. Die Macht des Hokuspokus erfreut
            sich in unserer modernen Industriewelt bester Gesundheit. Für viele Menschen sind
            im Jahr 2018 zwei Stückchen Holz, die zusammengenagelt sind, Gott, ein farbiges Plakat
            an der Wand ist die Revolution, und ein Stück Stoff, das im Wind flattert, ist die
            Nation. Man kann Frankreich nicht sehen oder hören, weil es nur in der eigenen Fantasie
            existiert, aber man kann zweifellos die Trikolore sehen und die Marseillaise hören.
            Und so verwandelt man, indem man eine farbige Fahne schwenkt und eine Hymne singt,
            die Nation aus einer abstrakten Geschichte in handfeste Realität.
         


    Vor Jahrtausenden opferten gläubige Hindus wertvolle Pferde - heute investieren sie
            in die Herstellung kostspieliger Fahnen. Die Nationalfahne Indiens wird auch als Tiranga
            (wörtlich: Trikolore) bezeichnet, weil sie aus drei horizontalen Streifen in den Farben
            Safran, Weiß und Grün besteht. Das Flaggengesetz Indiens von 2002 verkündet, die Flagge
            repräsentiere «die Hoffnungen und Bestrebungen der Menschen Indiens. Sie ist das Symbol
            unseres nationalen Stolzes. In den letzten fünf Jahrzehnten haben zahlreiche Menschen,
            darunter Angehörige der Streitkräfte, bereitwillig ihr Leben gelassen, damit die Trikolore
            weiter in vollem Glanz wehen kann.»[] Anschließend zitiert das Flaggengesetz Sarvepalli Radhakrishnan, Indiens zweiten
            Präsidenten, der erklärte:
         


    Bhagwa oder Safran steht für Entsagung und Distanziertheit. Unsere Führer müssen materiellem
            Gewinn gleichgültig gegenüberstehen und sich ihrer Aufgabe hingeben. Das Weiß im Zentrum
            ist das Licht, der Weg der Wahrheit, der unser Verhalten leiten soll. Das Grün zeigt
            unsere Beziehung zur Erde, unsere Beziehung zum Leben der Pflanzen, von dem alles
            weitere Leben abhängig ist. Das Ashoka-Rad im Zentrum des Weiß ist das Rad des Gesetzes
            des Dharma. Wahrheit oder Satya, Dharma oder Tugendhaftigkeit sollen die Prinzipien
            jener sein, die unter dieser Flagge arbeiten.[]
         


    2017 hisste die nationalistische Regierung Indiens bei Attari an der indisch-pakistanischen
            Grenze eine der größten Fahnen der Welt, eine Geste, die weder Entsagung noch Distanziertheit
            zum Ausdruck bringen, sondern vielmehr für Neid bei den Pakistanern sorgen sollte.
            Diese besondere Tiranga war 36 Meter lang und 24 Meter breit und wurde auf einem 110 Meter
            hohen Fahnenmast angebracht (was Freud wohl dazu gesagt hätte?). Die Fahne war bis
            in die pakistanische Metropole Lahore zu sehen. Leider zerrten starke Winde fortwährend
            an ihr, und der Nationalstolz verlangte, dass sie immer wieder repariert wurde, was
            mit enormen Kosten für den indischen Steuerzahler verbunden war.[] Warum investiert die indische Regierung ihre knappen Ressourcen in die Herstellung
            riesiger Flaggen, statt Abwasserkanäle für die Slums in Delhi zu bauen? Weil die Fahne
            Indien auf eine Weise real macht, wie das Abwassersysteme nicht können.
         


    Tatsächlich ist es sogar so, dass allein schon die Kosten der Fahne dem Ritual größere
            Wirkung verleihen. Von allen Ritualen ist das Opfer das wirkmächtigste, denn von allen
            Dingen auf der Welt ist Leid am realsten. Es lässt sich niemals ignorieren oder anzweifeln.
            Wenn Sie also dafür sorgen wollen, dass Menschen wirklich an irgendeine Fiktion glauben,
            dann bringen Sie sie dazu, ein Opfer für diese Fiktion zu bringen. Sobald jemand für
            eine Geschichte leidet, reicht das in der Regel, um ihn davon zu überzeugen, dass
            die Geschichte wahr ist. Wenn jemand fastet, weil Gott ihm das befohlen hat, so lässt
            das handfeste Gefühl des Hungers Gott präsenter werden als jede Statue oder Ikone.
            Wer seine Beine in einem patriotischen Krieg verliert, für den machen die Stümpfe
            und der Rollstuhl die Nation realer als jedes Gedicht oder jede Hymne. Oder eine Nummer
            kleiner: Wenn Sie statt importierter italienischer Nudeln hoher Qualität minderwertige
            lokale Pasta kaufen, können Sie ein kleines alltägliches Opfer bringen, das dafür
            sorgt, dass sich die Nation sogar im Supermarkt real anfühlt.
         


    Das ist natürlich ein Trugschluss. Wenn Sie aufgrund Ihres Glaubens an Gott oder an
            die Nation leiden, so beweist das noch nicht, dass Ihr Glauben wahr ist. Vielleicht
            zahlen Sie einfach nur den Preis für ihre Leichtgläubigkeit? Doch die meisten Menschen
            gestehen ungern ein, dass sie sich zum Narren halten ließen. Je mehr Opfer sie folglich
            für eine bestimmte Überzeugung bringen, desto stärker wird ihr Glaube. Das ist die
            geheimnisvolle Alchemie des Opfers. Damit wir uns seiner Macht unterwerfen, muss der
            Opferpriester uns gar nichts geben - weder Regen noch Geld noch den Triumph im Krieg.
            Vielmehr muss er uns etwas wegnehmen. Sobald er uns davon überzeugt, irgendein schmerzliches
            Opfer zu bringen, sitzen wir in der Falle.
         


    Das funktioniert auch in der Geschäftswelt. Wenn Sie sich für 2000 Euro einen gebrauchten
            Fiat kaufen, werden Sie sich wahrscheinlich bei jedem, der es hören will, über dieses
            Auto beklagen. Wenn Sie sich allerdings einen brandneuen Ferrari für 200.000 Euro
            leisten, so werden Sie überall in den höchsten Tönen davon schwärmen, nicht weil es
            sich um einen so tollen Wagen handelt, sondern weil Sie so viel Geld dafür bezahlt
            haben, dass Sie unbedingt glauben müssen, es handle sich um die wundervollste Sache
            auf Erden. Selbst in der Liebe weiß jeder werbende Romeo oder Werther, dass es ohne
            Opfer keine wahre Liebe gibt. Das Opfer dient nicht nur dazu, den Geliebten oder die
            Geliebte davon zu überzeugen, dass Sie es ernst meinen - es soll auch Sie selbst davon
            überzeugen, dass Sie wirklich verliebt sind. Warum, glauben Sie, bitten Frauen ihre
            Liebhaber, ihnen diamantbesetzte Ringe zu schenken? Sobald der Geliebte ein so gewaltiges
            finanzielles Opfer bringt, muss er sich selbst einreden, dass es die Sache wert war.
         


    Selbstaufopferung ist nicht nur für die Märtyrer selbst extrem überzeugend, sondern
            auch für die Zuschauer. Nur wenige Götter, Nationen oder Revolutionen kommen ohne
            Märtyrer aus. Sollten Sie es wagen, das göttliche Drama, den nationalistischen Mythos
            oder die revolutionäre Saga infrage zu stellen, werden Sie sofort zurechtgewiesen:
            «Aber die gesegneten Märtyrer sind doch dafür gestorben! Willst du behaupten, dass
            sie umsonst ihr Leben ließen? Glaubst du, diese Helden waren Idioten?»
         


    Für schiitische Muslime erreichte das kosmische Drama seinen Höhepunkt am Aschura-Tag,
            dem zehnten Tag des Monats Muharram, 61 Jahre nach der Hidschra (nach christlichem
            Kalender war das der 10. Oktober 680). An diesem Tag massakrierten Soldaten des bösen
            unrechtmäßigen Herrschers Yazid in der irakischen Stadt Kerbela Hussein ibn Ali, den
            Enkel des Propheten Mohammed, sowie eine kleine Gruppe seiner Anhänger. Für Schiiten
            symbolisiert Husseins Märtyrertod seither den ewigen Kampf des Guten gegen das Böse
            und der Unterdrückten gegen Ungerechtigkeit. So wie Christen immer wieder das Drama
            der Kreuzigung aufführen und das Leiden Christi nachahmen, so führen Schiiten regelmäßig
            das Drama von Aschura auf und imitieren die Passion Husseins. Jedes Jahr versammeln
            sich Millionen Schiiten am heiligen Schrein in Kerbela, der dort errichtet wurde,
            wo Hussein den Märtyrertod starb, und am Aschura-Tag vollziehen Schiiten überall auf
            der Welt Trauerrituale, bei denen sie sich in einigen Fällen sogar selbst geißeln
            und mit Messern und Ketten blutige Wunden zufügen.
         


    Doch die Bedeutung Aschuras ist nicht auf einen Ort und einen Tag begrenzt. Ajatollah
            Ruhollah Khomeini und zahlreiche andere geistliche Führer der Schiiten haben gegenüber
            ihren Anhängern immer wieder erklärt: «Jeder Tag ist Aschura und jeder Ort ist Kerbela.»[] Das Martyrium Husseins bei Kerbela gibt somit jedem Ereignis, überall und zu jeder
            Zeit, einen Sinn, und selbst die profansten Entscheidungen haben angeblich Auswirkungen
            auf den großen kosmischen Kampf zwischen Gut und Böse. Wer diese Geschichte in Zweifel
            zu ziehen wagt, wird sofort an Kerbela erinnert werden - und das Martyrium Husseins
            anzuzweifeln oder sich darüber lustig zu machen ist vermutlich das schlimmste Vergehen,
            dessen man sich schuldig machen kann.
         


    Wenn es an Märtyrern mangelt und die Menschen nicht bereit sind, sich zu opfern, kann
            der Opferpriester sie alternativ dazu bewegen, stattdessen jemand anderen zu opfern.
            So durfte man dem rachsüchtigen Gott Baal einen Menschen opfern, zum größeren Lobpreis
            Jesu Christi durfte man einen Häretiker auf dem Scheiterhaufen verbrennen, man durfte
            ehebrecherische Frauen hinrichten, weil Allah das so befohlen hat, oder Klassenfeinde
            ins Arbeitslager schicken. Sobald Sie so etwas tun, übt eine etwas andere Alchemie
            des Opfers allmählich ihren Zauber auf Sie aus. Wenn Sie sich im Namen irgendeiner
            Geschichte selbst Leid zufügen, stellt Sie das vor eine Entscheidung: «Entweder die
            Geschichte ist wahr oder ich bin ein gutgläubiger Narr.» Wenn Sie anderen Leid zufügen,
            haben Sie ebenfalls die Wahl: «Entweder die Geschichte ist wahr oder ich bin ein grausamer
            Schurke.» Und so wenig wir zugeben wollen, dass wir Narren sind, so wenig wollen wir
            eingestehen, dass wir Schurken sind, und so glauben wir lieber, dass die Geschichte
            wahr ist.
         


    Im März 1839 gab ein Quacksalber in der iranischen Stadt Maschhad einer jüdischen
            Frau, die unter irgendeiner Hautkrankheit litt, den Ratschlag, sie könne geheilt werden,
            wenn sie einen Hund töte und ihre Hände in seinem Blut wasche. Maschhad ist eine heilige
            schiitische Stadt, und zufälligerweise unterzog sich die Frau dieser grausigen Therapie
            ausgerechnet am heiligen Aschura-Tag. Sie wurde dabei von einigen Schiiten beobachtet,
            die glaubten - oder angaben, sie hätten geglaubt -, die Frau habe den Hund getötet
            und damit das Märtyrertum in Kerbela verhöhnt. Die Nachricht von diesem unfassbaren
            Sakrileg verbreitete sich rasch in den Straßen Maschhads. Aufgestachelt vom örtlichen
            Imam, drang ein wütender Mob ins jüdische Viertel ein, steckte die Synagoge in Brand
            und ermordete 36 Juden. Die überlebenden Juden Maschhads wurden anschließend gnadenlos
            vor die Wahl gestellt: entweder sofort zum Islam zu konvertieren oder getötet zu werden.
            Maschhads Ruf als «geistlicher Hauptstadt Irans» hat dieses üble Ereignis kaum geschadet.[]
         


    Wenn wir an Menschenopfer denken, kommen uns üblicherweise grausame Rituale in Tempeln
            der Kanaaniter oder der Azteken in den Sinn, und es wird gern behauptet, der Monotheismus
            habe dieser schrecklichen Praxis ein Ende gemacht. Tatsächlich praktizierten Monotheisten
            das Menschenopfer in viel größerem Maßstab als die meisten polytheistischen Kulte.
            Christentum und Islam brachten weit mehr Menschen im Namen Gottes um als die Anhänger
            von Baal oder Huitzilopochtli. Zu einer Zeit, als die spanischen Konquistadoren den
            Menschenopfern für die Götter der Azteken und Inkas Einhalt geboten, verbrannte zu
            Hause in Spanien die Inquisition reihenweise Häretiker.
         


    Opfer können in allen möglichen Formen und Größen gebracht werden. Dazu bedarf es
            nicht immer geistlicher Scharfmacher oder blutiger Pogrome. So verbietet es beispielsweise
            das Judentum, am heiligen Tag des Sabbat zu arbeiten oder zu reisen (die wörtliche
            Bedeutung von Sabbat lautet «stillstehen» oder «ruhen»). Der Sabbat beginnt am Freitag
            mit Sonnenuntergang und dauert bis zum Sonnenuntergang am Samstag, und dazwischen
            verzichten orthodoxe Juden auf fast jede Art von Tätigkeit; sie reißen nicht einmal
            auf der Toilette Klopapier von einer Rolle. (Gelehrte Rabbiner kamen nach etlichen
            Diskussionen zu dem Schluss, das Abreißen von Toilettenpapier verstoße gegen das Sabbatgebot,
            und gläubige Juden, die sich am Sabbat den Hintern abwischen wollen, müssten deshalb
            im Voraus einen Stapel bereits abgerissenen Toilettenpapiers bereitlegen.)[]
         


    In Israel versuchen gläubige Juden oft, säkularen Juden und sogar überzeugten Atheisten
            die Einhaltung dieser Tabus aufzuzwingen. Da orthodoxe Parteien in der israelischen
            Politik oftmals das Zünglein an der Waage bilden, gelang es ihnen im Lauf der Jahre,
            zahlreiche Gesetze zu verabschieden, die jegliche Aktivitäten am Sabbat verboten.
            Zwar schafften sie es nicht, die Nutzung privater Fahrzeuge zu verbieten, aber der
            öffentliche Verkehr steht an diesem Tag still. Dieses landesweite religiöse Opfer
            trifft vor allem die schwächsten Teile der Gesellschaft, insbesondere deshalb, weil
            der Samstag der einzige Tag in der Woche ist, an dem arbeitende Menschen Zeit haben,
            um zu reisen und ferne Verwandte, Freunde oder Sehenswürdigkeiten zu besuchen. Eine
            wohlhabende Großmutter hat kein Problem, mit ihrem nagelneuen Auto ihre Enkel in einer
            anderen Stadt zu besuchen, aber eine arme Großmutter kann das nicht tun, weil keine
            Busse oder Züge fahren.
         


    Indem die religiösen Parteien Hunderttausenden Bürgern solche Schwierigkeiten zumuten,
            beweisen und vertiefen sie ihren unerschütterlichen Glauben an das Judentum. Zwar
            wird kein Blut vergossen, aber dennoch wird das Wohlergehen vieler Menschen geopfert.
            Wenn es sich beim Judentum lediglich um eine fiktionale Erzählung handelt, dann ist
            es grausam und herzlos, eine Großmutter vom Besuch ihrer Enkel abzuhalten oder zu
            verhindern, dass sich ein armer Student ein wenig am Strand vergnügt. Indem sie das
            trotzdem tun, lassen die religiösen Parteien alle Welt - und sich selbst - wissen,
            dass sie wirklich an die jüdische Geschichte glauben. Oder meinen Sie, sie hätten
            Spaß daran, Menschen ohne wirklich guten Grund Schaden zuzufügen?
         


    Das Opfer stärkt nicht nur den eigenen Glauben an die Erzählung, sondern dient auch
            oft als Ersatz für alle anderen Verpflichtungen ihr gegenüber. Die meisten großen
            Erzählungen der Menschheit haben Ideale entwickelt, denen die meisten Menschen nicht
            gerecht werden können. Wie viele Christen halten sich wirklich buchstabengetreu an
            die Zehn Gebote und lügen oder begehren niemals? Wie viele Buddhisten haben bislang
            das Stadium der Ichlosigkeit erreicht? Wie viele Sozialisten arbeiten bis zum Umfallen
            und nehmen dafür nicht mehr Geld, als sie wirklich brauchen?
         


    Weil die Menschen dem Ideal nicht entsprechen können, greifen sie zum Opfer. Ein Hindu
            mag Steuern hinterziehen, hin und wieder eine Prostituierte aufsuchen und seine alten
            Eltern schlecht behandeln, doch dann überzeugt er sich selbst davon, dass er ein sehr
            frommer Mensch ist, weil er die Zerstörung der Babri-Moschee in Ayodhya unterstützt
            und sogar Geld für den Bau eines Hindutempels an deren Stelle gespendet hat. Im 21. Jahrhundert
            ist es nicht anders als in der Antike: Die menschliche Suche nach Sinn mündet allzu
            oft in eine Abfolge von Opfern.
         


    

      Das Identitätsportfolio
            


    


    Die alten Ägypter, Kanaaniter und Griechen sicherten ihre Opfer ab. Sie hatten viele
            Götter, und wenn einer von diesen Göttern scheiterte, hofften sie, ein anderer werde
            durchkommen. Und so opferten sie am Morgen dem Sonnengott, zu Mittag der Göttin der
            Erde und am Abend einer bunten Mischung aus Feen und Dämonen. Auch das hat sich nicht
            groß geändert. All die Geschichten und Götter, an die Menschen heute glauben - ob
            nun Jahwe, Mammon, die Nation oder die Revolution -, sind unvollständig, voller Lücken
            und durchzogen von Widersprüchen. Deshalb setzen die Menschen nur selten ihren ganzen
            Glauben auf eine einzige Geschichte. Vielmehr verfügen sie über ein Portfolio an mehreren
            Geschichten und mehreren Identitäten und wechseln, wenn nötig, zwischen ihnen hin
            und her. Solche kognitiven Dissonanzen sind typisch für fast alle Gesellschaften und
            Bewegungen.
         


    Nehmen wir einen klassischen Anhänger der Tea Party, der einen inbrünstigen Glauben
            an Jesus Christus mit einer vehementen Ablehnung staatlicher Sozialpolitik und nachdrücklicher
            Unterstützung für die National Rifle Association verbindet. Aber ging es Jesus nicht
            eher darum, den Armen zu helfen, als sich bis an die Zähne zu bewaffnen? Beides mag
            unvereinbar erscheinen, aber das menschliche Gehirn verfügt über eine Menge Schubladen
            und Nischen, und manche Nervenzellen reden einfach nicht miteinander. Ähnlich findet
            man jede Menge Anhänger von Bernie Sanders, die vage an irgendeine künftige Revolution
            glauben, gleichzeitig aber auch der Ansicht sind, es sei wichtig, das eigene Geld
            klug anzulegen. Es ist für sie gar kein Problem, von einer Erörterung der ungerechten
            Wohlstandsverteilung in der Welt zu einer Diskussion darüber zu springen, wie sich
            ihre Investitionen an der Wall Street schlagen.
         


    Kaum jemand verfügt nur über eine einzige Identität. Niemand ist nur Moslem oder nur
            Italiener oder nur Kapitalist. Aber immer mal wieder beharrt ein fanatischer Glauben
            darauf, die Menschen sollten nur an eine Geschichte glauben und nur über eine Identität
            verfügen. In jüngster Zeit war die fanatischste dieser Glaubensüberzeugungen der Faschismus.
            Er bestand darauf, dass die Menschen nur an die nationalistische Geschichte glauben
            und einzig und allein über ihre nationale Identität verfügen sollten. Nicht alle Nationalisten
            sind Faschisten. Die meisten Nationalisten glauben voller Überzeugung an die Geschichte
            ihrer Nation und betonen die einzigartigen Verdienste ihrer Nation sowie die einzigartigen
            Verpflichtungen, die sie gegenüber ihrer Nation haben - aber sie erkennen gleichwohl
            an, dass es auf der Welt mehr als nur ihre Nation gibt. Ich kann ein loyaler Italiener
            mit besonderen Verpflichtungen gegenüber der italienischen Nation sein und gleichwohl
            andere Identitäten haben. Ich kann auch Sozialist, Katholik, Ehemann, Vater, Wissenschaftler
            und Vegetarier sein, und jede dieser Identitäten bringt zusätzliche Verpflichtungen
            mit sich. Manchmal ziehen mich einige meiner Identitäten in unterschiedliche Richtungen,
            und einige meiner Verpflichtungen kommen sich ins Gehege. Aber wer würde schon behaupten,
            das Leben sei einfach?
         


    Faschismus wird dann daraus, wenn sich der Nationalismus das Leben zu leicht machen
            will und alle anderen Identitäten und Verpflichtungen leugnet. In jüngster Zeit herrscht
            reichlich Verwirrung darüber, was Faschismus genau bedeutet. Die Leute bezeichnen
            fast jeden, den sie nicht mögen, als «Faschisten». Es besteht die Gefahr, dass der
            Terminus zu einem Begriff verkommt, der sich für so ziemlich alle Zwecke missbrauchen
            lässt. Was aber bedeutet er wirklich? Kurz gesagt: Während der Nationalismus mich
            lehrt, dass meine Nation etwas Besonderes sei und ich ihr gegenüber besondere Verpflichtungen
            hätte, behauptet der Faschismus, meine Nation sei allen anderen überlegen und ich
            hätte ausschließlich  ihr gegenüber Verpflichtungen. Ich sollte niemals, egal unter
            welchen Umständen, die Interessen irgendeiner Gruppe oder irgendeines Individuums
            über die Interessen meiner Nation stellen. Selbst wenn meine Nation Gefahr läuft,
            nur kümmerlichen Gewinn daraus zu ziehen, dass sie Millionen Fremden in einem fernen
            Land viel Elend zufügt, sollte ich keine Skrupel haben, sie zu unterstützen. Andernfalls
            bin ich ein elender Verräter. Wenn meine Nation von mir verlangt, ich solle eine Million
            Menschen umbringen - dann sollte ich das gefälligst tun. Wenn meine Nation von mir
            verlangt, ich solle Wahrheit und Schönheit verraten - dann sollte ich das gefälligst
            tun.
         


    Wonach bewertet ein Faschist Kunst? Wie weiß ein Faschist, ob ein Film gut ist? Ganz
            einfach. Es gibt nur einen einzigen Maßstab. Wenn der Film den nationalen Interessen
            dient - dann ist es ein guter Film. Dient der Film nicht den nationalen Interessen -
            dann ist es ein schlechter Film. Und wie entscheidet ein Faschist, was die Kinder
            in der Schule lernen sollen? Er legt die gleiche Messlatte an. Die Kinder sollen lernen,
            was den Interessen der Nation dient; die Wahrheit spielt keine Rolle.[]
         


    Diese Verehrung der Nation ist ausgesprochen reizvoll, nicht nur, weil sie viele schwierige
            Dilemmata deutlich vereinfacht, sondern auch, weil sie Menschen glauben lässt, sie
            würden der wichtigsten und schönsten Sache der Welt angehören - ihrer Nation. Die
            Schrecken des Zweiten Weltkriegs und des Holocaust machen deutlich, welch fürchterliche
            Folgen diese Denkweise haben kann. Wenn die Menschen von den Übeln des Faschismus
            sprechen, tun sie das oft nur sehr unzureichend, denn sie stellen den Faschismus gern
            als grässliches Monster dar, ohne zu erklären, was an ihm so verführerisch ist. Deshalb
            übernehmen Menschen heute mitunter faschistische Vorstellungen, ohne es zu merken.
            Sie glauben: «Man hat mir eingetrichtert, der Faschismus sei hässlich, und wenn ich
            in den Spiegel blicke, sehe ich etwas sehr Schönes, deshalb kann ich kein Faschist
            sein.»
         


    Das ähnelt in gewisser Weise dem Fehler, den Hollywood begeht, wenn es die Schurken
            und Bösewichter - Voldemort, Sauron oder Darth Vader - hässlich und gemein darstellt.
            Sie sind üblicherweise sogar gegenüber ihren treuesten Gefolgsleuten grausam und niederträchtig.
            Was ich nie verstehen werde, wenn ich mir solche Film anschaue: Warum um Himmels willen
            sollte irgendjemand versucht sein, einem widerwärtigen Fiesling wie Voldemort Gefolgschaft
            zu leisten?
         


    Das Problem am Bösen ist, dass es im wirklichen Leben nicht zwangsläufig hässlich
            ist. Es kann im Gegenteil wunderschön aussehen. Das Christentum wusste das besser
            als Hollywood, weshalb der Satan in traditioneller christlicher Kunst gerne als hinreißend
            schöner Mann dargestellt ist. Genau deshalb ist es so schwer, den Versuchungen des
            Teufels zu widerstehen. Und deshalb ist der Umgang mit dem Faschismus so schwierig.
            Wenn jemand in den faschistischen Spiegel schaut, sieht er nichts Hässliches. Als
            die Deutschen in den 1930er Jahren in den faschistischen Spiegel blickten, sahen sie
            Deutschland als die wunderbarste Sache der Welt. Wenn Russen in den faschistischen
            Spiegel blicken, werden sie Russland als wunderbarste Sache der Welt erkennen. Und
            wenn Israelis in den faschistischen Spiegel blicken, werden sie Israel als die wunderbarste
            Sache der Welt sehen. Und sie werden sich wünschen, in diesem wunderbaren Kollektiv
            aufzugehen.
         


    Das Wort «Faschismus» kommt vom lateinischen fascis, was so viel wie «Rutenbündel» bedeutet. Das klingt nicht gerade nach einem besonders
            glamourösen Symbol für eine der brutalsten und tödlichsten Ideologien der Weltgeschichte.
            Aber es hat eine tiefere, düstere Bedeutung. Eine einzelne Rute ist sehr schwach,
            man kann sie leicht entzweibrechen. Bündelt man jedoch viele Ruten zu einer fascis, wird es fast unmöglich, sie zu zerbrechen. Das bedeutet: Der Einzelne fällt nicht
            ins Gewicht, doch solange das Kollektiv zusammenhält, ist es sehr mächtig.[] Faschisten glauben deshalb, dass man die Interessen des Kollektivs über diejenigen
            des Individuums stellen müsse, und verlangen, keine einzelne Rute dürfe es je wagen,
            die Einheit des Bündels zu zerstören.
         


    Natürlich ist nie klar, wo ein menschliches «Rutenbündel» endet und ein neues beginnt.
            Warum sollte ich Italien als das Rutenbündel betrachten, zu dem ich gehöre? Warum
            nicht meine Familie oder die Stadt Florenz oder die Provinz Toskana oder den Kontinent
            Europa oder die gesamte menschliche Spezies? Die sanfteren Formen des Nationalismus
            werden mir erklären, ich könne tatsächlich Verpflichtungen gegenüber meiner Familie,
            Florenz, Europa und der Menschheit haben, aber auch besondere Verpflichtungen gegenüber
            Italien. Italienische Faschisten hingegen werden absolute Loyalität allein gegenüber
            Italien fordern.
         


    Trotz aller Bemühungen Mussolinis und seiner faschistischen Partei waren die meisten
            Italiener nicht wirklich darauf erpicht und bereit, Italien über ihre famiglia zu stellen. In Deutschland leistete die nationalsozialistische Propagandamaschine
            deutlich gründlichere Arbeit, aber nicht einmal Hitler gelang es, dafür zu sorgen,
            dass die Menschen sämtliche alternativen Erzählungen vergaßen. Selbst in den finstersten
            Tagen der NS-Zeit hatten die Menschen neben der offiziellen Erzählung immer ein paar Hilfsgeschichten
            in petto. Besonders deutlich wurde das 1945. Man hätte glauben können, viele Deutsche
            wären nach zwölf Jahren nationalsozialistischer Gehirnwäsche völlig unfähig gewesen,
            ihrem Nachkriegsleben einen Sinn zu verleihen. Was sollten sie, die all ihren Glauben
            in eine große Geschichte gesetzt hatten, tun, nachdem diese Geschichte sich als verheerender
            Irrweg erwiesen hatte? Doch die meisten Deutschen erholten sich erstaunlich schnell.
            Irgendwo in ihrem Kopf hatten sie auch noch ein paar andere Geschichten über die Welt
            parat, und kaum hatte sich Hitler eine Kugel in den Kopf gejagt, übernahmen die Menschen
            in Berlin, Hamburg und München neue Identitäten und fanden neuen Sinn für ihr Leben.
         


    Zugegeben, rund 20 Prozent der nationalsozialistischen Gauleiter begingen Selbstmord,
            ebenso wie 10 Prozent der Generäle.[] Das bedeutet freilich auch, dass 80 Prozent der Gauleiter und 90 Prozent der Generäle
            ausgesprochen froh waren, weiterleben zu können. Die überwiegende Mehrheit der NSDAP-Mitglieder und sogar der SS-Angehörigen wurde nie verrückt oder brachte sich um. Sie lebten weiter als produktive
            Bauern, Lehrer, Ärzte und Versicherungsmakler.
         


    Tatsächlich beweist nicht einmal der Selbstmord eine absolute Hingabe an eine einzige
            Erzählung. Am 13. November 2015 verübte der Islamische Staat mehrere Selbstmordanschläge
            in Paris, bei denen 130 Menschen getötet wurden. Die Extremistengruppe erklärte, das
            sei die Rache für die Bombardierung islamistischer Aktivisten in Syrien und im Irak
            durch die französische Luftwaffe, und man hoffe, Frankreich werde fortan vor solchen
            Bombenangriffen zurückschrecken.[] Im gleichen Atemzug erklärte der Islamische Staat auch, all die Muslime, die durch
            die französische Luftwaffe getötet worden seien, seien Märtyrer, die nun im Himmel
            ewige Glückseligkeit genossen.
         


    Irgendetwas passt hier nicht zusammen. Wenn sich die durch die französische Luftwaffe
            getöteten Märtyrer jetzt im Himmel befinden, warum sollte sich dann irgendjemand dafür
            rächen wollen? Rache wofür genau? Dafür, dass man Menschen in den Himmel geschickt
            hat? Wenn Sie soeben erfahren haben, dass Ihr geliebter Bruder eine Million Euro im
            Lotto gewonnen hat, würden Sie dann anfangen, als Rache dafür Lottoannahmestellen
            in die Luft zu jagen? Warum also sollte jemand mordend durch Paris ziehen, nur weil
            die französische Luftwaffe einigen seiner Brüder eine einfache Fahrt ins Paradies
            beschert hat? Es würde die Sache doch nur noch schlimmer machen, wenn es ihnen tatsächlich
            gelänge, die Franzosen von weiteren Bombardements in Syrien abzuhalten. Denn in diesem
            Fall werden weniger Muslime in den Himmel kommen.
         


    Wir könnten angesichts dessen zu dem Schluss kommen, die Aktivisten des Islamischen
            Staates würden nicht wirklich daran glauben, dass Märtyrer in den Himmel kommen. Deshalb
            sind sie wütend, wenn sie bombardiert und getötet werden. Aber wenn dem so ist, warum
            schnallen sich dann einige Sprengstoffgürtel um und jagen sich bewusst selbst in die
            Luft? Aller Wahrscheinlichkeit hat das damit zu tun, dass sie an zwei widersprüchlichen
            Erzählungen festhalten, ohne allzu viel über deren Unvereinbarkeiten nachzudenken.
            Wie schon gesagt, einige Nervenzellen sprechen schlicht nicht miteinander.
         


    Acht Jahrhunderte, bevor die französische Luftwaffe Stellungen des Islamischen Staates
            in Syrien und im Irak bombardierte, marschierte eine andere französische Armee im
            Nahen Osten ein, und zwar im Zuge dessen, was die Nachwelt als den «siebten Kreuzzug»
            kennt (in Deutschland wird etwas anders gezählt, dort ist es der sechste). Angeführt
            von König Ludwig IX., dem Heiligen, hofften die Kreuzfahrer, das Niltal zu erobern und Ägypten zu einem
            christlichen Bollwerk zu machen. Doch sie wurden in der Schlacht von Mansoura besiegt,
            und die meisten Kreuzfahrer wurden gefangen genommen. Ein kreuzfahrender Ritter, Jean
            de Joinville, schrieb später in seinen Erinnerungen, als die Schlacht verloren gewesen
            sei und sie beschlossen hätten, sich zu ergeben, habe einer seiner Männer gesagt:
            «Herr, mit diesem Rat bin ich nicht einverstanden. … Ich bin dafür, dass wir uns alle
            totschlagen lassen, dann kommen wir alle ins Paradies.» Joinville kommentierte diesen
            Vorsachlag nur trocken so: «Aber das glaubten wir ihm nicht.»[]
         


    Joinville erklärt nicht näher, warum sie sich weigerten, ihm zu glauben. Immerhin
            hatten diese Männer vor allem aus einem Grund ihre komfortablen Schlösser in Frankreich
            verlassen und sich auf eine lange und gefährliche Abenteuerreise in den Nahen Osten
            begeben, nämlich weil sie an das Versprechen ewigen Heils glaubten. Warum also zogen
            sie, als sie nur noch einen Augenblick von der immerwährenden Glückseligkeit im Paradies
            entfernt waren, die Gefangennahme durch die Muslime vor? Offenkundig glaubten die
            Kreuzfahrer zwar inbrünstig an Erlösung und Paradies, aber in der Stunde der Wahrheit
            wollten sie lieber auf Nummer sicher gehen.
         


    

      Der Supermarkt in Helsingør
            


    


    Die gesamte Geschichte hindurch glaubten fast alle Menschen gleichzeitig an mehrere
            Erzählungen und waren nie absolut von der Wahrheit irgendeiner dieser Erzählungen
            überzeugt. Diese Ungewissheit bereitete den meisten Religionen Kopfzerbrechen, und
            deshalb erklärten sie den Glauben zur Kardinaltugend und den Zweifel zu einer der
            schlimmstmöglichen Sünden. So als sei es per se gut, Dinge ohne jeglichen Beweis zu
            glauben. Mit dem Aufkommen der modernen Kultur jedoch kehrte sich die Sache um. Glaube
            wirkte zunehmend wie geistige Sklaverei, während der Zweifel als Voraussetzung für
            Freiheit galt.
         


    Irgendwann zwischen 1599 und 1602 schrieb William Shakespeare seine Version von Der König der Löwen, besser bekannt als Hamlet. Doch anders als Simba vollendet Hamlet den Kreis des Lebens nicht. Er bleibt bis
            ganz zum Schluss skeptisch und widersprüchlich, er findet nie heraus, worum es im
            Leben geht, und kann sich nicht entscheiden, ob es besser ist, zu sein oder nicht
            zu sein. Darin ist Hamlet der moderne Held par excellence. Die Moderne lehnte das
            Füllhorn an Geschichten, das sie aus der Vergangenheit geerbt hatte, nicht ab. Stattdessen
            eröffnete sie einen Supermarkt dafür. Der moderne Mensch hat die Freiheit, all diese
            Geschichten miteinander zu vermengen, sich das auszusuchen und das zu kombinieren,
            was seinen Vorlieben entspricht.
         


    Manche Menschen halten so viel Freiheit und Ungewissheit nicht aus. Moderne totalitäre
            Bewegungen wie der Faschismus reagierten mit Gewalt auf den Supermarkt zweifelhafter
            Ideen und übertrafen selbst traditionelle Religionen noch, als es darum ging, absoluten
            Glauben an eine einzige Erzählung zu verlangen. Die meisten modernen Menschen jedoch
            fanden Gefallen an diesem Supermarkt. Was machen Sie, wenn Sie nicht wissen, worum
            es im Leben geht und welche Geschichte Sie glauben sollen? Sie heiligen allein schon
            die Möglichkeit, wählen zu können. Und so stehen Sie ewig dort zwischen den Regalreihen
            des Supermarkts, ausgestattet mit der Macht und der Freiheit, zu wählen, was immer
            Ihnen gefällt, die ausgestellten Waren zu prüfen und … Standbild, Schnitt, Ende. Abspann.
         


    Wenn Sie nur lange genug in diesem riesigen Supermarkt stehen, werden Sie der liberalen
            Mythologie zufolge früher oder später die liberale Erleuchtung erleben und den wahren
            Sinn des Lebens erkennen. All die Geschichten in den Supermarktregalen nämlich sind
            Fälschungen. Der Sinn des Lebens ist kein Fertigprodukt. Es gibt kein göttliches Drehbuch,
            und nichts außerhalb von mir kann meinem Leben einen Sinn geben. Ich bin es, der durch
            seine freien Entscheidungen und durch seine eigenen Gefühle alles mit Sinn auflädt.
         


    In dem Fantasyfilm Willow - einem Allerweltsmärchen aus der Produzentenwerkstatt von George Lucas - ist der
            gleichnamige Held ein gewöhnlicher Zwerg, der davon träumt, ein großer Zauberer zu
            werden und die Geheimnisse des Daseins zu ergründen. Eines Tages kommt ein solcher
            Zauberer auf der Suche nach einem Lehrling durch das Zwergendorf. Willow und zwei
            andere hoffnungsvolle Zwerge stellen sich vor, und der Zauberer unterzieht die Bewerber
            einer einfacher Prüfung. Er streckt seine rechte Hand aus, spreizt seine Finger und
            fragt mit einer Stimme, die an Yoda aus Star Wars erinnert: «In welchem Finger steckt die Macht, die ganze Welt zu beherrschen?» Jeder
            der drei Zwerge deutet auf einen anderen Finger - aber sie liegen alle falsch. Trotzdem
            findet der Zauberer Gefallen an Willow und fragt ihn später: «Was war dein erster
            Impuls, als ich meine Finger hochgehalten habe?» «Nun, ich war etwas verwirrt», sagt
            Willow beschämt, «ich wollte meinen eigenen Finger wählen.» «Aha!», ruft der Zauberer
            triumphierend. «Das wäre die richtige Antwort gewesen! Du hast nicht genug Selbstvertrauen.»
            Die liberale Mythologie wird nicht müde, diese Lektion unablässig zu wiederholen.
         


    Es sind unsere eigenen menschlichen Finger, die die Bibel, den Koran und die Veden
            schrieben, und es ist unser Geist, der diesen Geschichten Macht verleiht. Es handelt
            sich zweifellos um wunderbare Geschichten, aber ihre Schönheit liegt ausschließlich
            in den Augen der Betrachter. Jerusalem, Mekka, Varanasi und Bodhgaya sind heilige
            Orte, aber nur aufgrund der Gefühle, die Menschen dort erfahren. Für sich genommen
            ist das Universum nur ein sinnloses Sammelsurium von Atomen. Nichts ist schön, heilig
            oder sexy - erst die Gefühle der Menschen machen es dazu. Es sind einzig und allein
            menschliche Gefühle, die einen roten Apfel verführerisch und einen Scheißhaufen widerlich
            machen. Nimmt man die menschlichen Gefühle weg, bleibt nur ein Haufen Moleküle übrig.
         


    Wir hoffen, einen Sinn zu finden, indem wir uns in irgendeine vorgefertigte Erzählung
            über das Universum einfügen, doch gemäß der liberalen Interpretation der Welt ist
            es in Wahrheit genau umgekehrt. Das Universum gibt mir keinen Sinn. Ich gebe dem Universum
            Sinn. Das ist meine kosmische Berufung. Ich habe keine feste Bestimmung oder Dharma.
            Wenn ich mich in einer ähnlichen Situation wie Simba oder Arjuna befinde, kann ich
            mich dazu entschließen, für die Krone eines Königreichs zu kämpfen, aber ich muss
            es nicht. Ich kann mich genauso gut einem Wanderzirkus anschließen, an den Broadway
            gehen und in einem Musical auftreten oder ins Silicon Valley ziehen und dort ein Start-up-Unternehmen
            gründen. Ich habe die Freiheit, mein eigenes Dharma zu schaffen.
         


    Und so beginnt auch die liberale Erzählung, wie alle anderen kosmischen Erzählungen,
            mit einer Schöpfungsgeschichte. Sie besagt, dass sich die Schöpfung in jedem Augenblick
            ereignet und ich der Schöpfer bin. Was ist dann das Ziel meines Lebens? Sinn zu erzeugen
            durch Fühlen, durch Denken, durch Begehren und durch Erfinden. Alles, was die menschliche
            Freiheit, zu fühlen, zu denken, zu begehren und zu erfinden, einschränkt, schränkt
            den Sinn des Universums ein. Deshalb ist Freiheit von solchen Beschränkungen das höchste
            Ideal.
         


    Praktisch gesehen bedeutet das: Diejenigen, die an die liberale Erzählung glauben,
            leben im Lichte zweier Gebote - sei schöpferisch und kämpfe für die Freiheit. Kreativität
            kann darin zum Ausdruck kommen, dass ich ein Gedicht verfasse, meine Sexualität erkunde,
            eine neue App entwickle oder ein unbekanntes chemisches Element entdecke. Der Kampf
            für die Freiheit umfasst alles, was Menschen von gesellschaftlichen, biologischen
            und physischen Fesseln befreit, ob man nun gegen brutale Diktatoren auf die Straße
            geht, Mädchen das Lesen beibringt, ein Mittel gegen den Krebs findet oder ein Raumschiff
            baut. Im liberalen Heldenpantheon finden sich Rosa Parks und Pablo Picasso genauso
            wie Louis Pasteur und die Gebrüder Wright.
         


    In der Theorie klingt das extrem aufregend und tiefgründig. Leider sind menschliche
            Freiheit und menschliche Kreativität nicht das, was sich die liberale Erzählung darunter
            vorstellt. Unseren wissenschaftlichen Erkenntnissen zufolge haftet unseren Entscheidungen
            und Schöpfungen nichts Magisches an. Sie sind das Produkt von Milliarden Nervenzellen,
            die biochemische Signale austauschen, und selbst wenn man die Menschen vom Joch der
            katholischen Kirche und der Sowjetunion befreit, werden ihre Entscheidungen weiterhin
            von biochemischen Algorithmen diktiert werden, die genauso rücksichtslos sind wie
            die Inquisition und der KGB.
         


    Die liberale Erzählung hält mich dazu an, ich solle nach der Freiheit streben, mich
            selbst zum Ausdruck zu bringen und zu verwirklichen. Aber sowohl das «Selbst» als
            auch die Freiheit sind mythologische Schimären, die den Märchen alter Zeiten entlehnt
            sind. Der Liberalismus hat eine besonders konfuse Vorstellung vom «freien Willen».
            Menschen haben offenkundig einen Willen, sie haben Wünsche und sie haben mitunter
            die Freiheit, sich ihre Wünsche zu erfüllen. Wenn mit «freiem Willen» die Freiheit
            gemeint ist, zu tun, was man sich wünscht - ja, dann haben Menschen einen freien Willen.
            Wenn jedoch «freier Wille» die Freiheit meint, zu wählen, was man sich wünschen soll -
            nein, dann haben Menschen keinen freien Willen.
         


    Wenn ich mich sexuell zu Männern hingezogen fühle, mag ich die Freiheit haben, meine
            Fantasien Wirklichkeit werden zu lassen, aber ich habe nicht die Freiheit, mich stattdessen
            zu Frauen hingezogen zu fühlen. In einigen Fällen könnte ich mich dazu entschließen,
            meinen sexuellen Neigungen zu widerstehen oder mich sogar einer sexuellen «Bekehrungstherapie»
            zu unterziehen, aber allein der Wunsch, meine sexuelle Orientierung zu verändern,
            ist etwas, das mir von meinen Nervenzellen aufgezwungen wurde, vielleicht noch angestachelt
            durch kulturelle und religiöse Voreingenommenheiten. Warum schämt sich der eine seiner
            Sexualität und möchte sie verändern, während ein anderer die gleichen sexuellen Begierden
            ohne jedes Schuldgefühl zelebriert? Nun könnte man sagen, Ersterer habe eben stärkere
            religiöse Gefühle als Letzterer. Aber treffen Menschen eine freie Entscheidung, ob
            sie starke oder schwache religiöse Empfindungen haben? Auch hier kann ein Mensch sich
            dazu entschließen, dass er in dem bewussten Bemühen, seine schwachen religiösen Gefühle
            zu stärken, fortan jeden Sonntag in die Kirche gehen will - aber warum ist jemand
            bestrebt, religiöser zu sein, während ein anderer absolut glücklich damit ist, Atheist
            zu bleiben? Das mag Ausfluss einer Reihe kultureller und genetischer Dispositionen
            sein, aber es ist niemals das Ergebnis eines «freien Willens».
         


    Was für das sexuelle Begehren gilt, gilt für alles Wünschen und Begehren und sogar
            für alle Gefühle und Gedanken. Nehmen Sie einfach nur den nächsten Gedanken, der Ihnen
            durch den Kopf geht. Woher ist er gekommen? Haben Sie eine freie Entscheidung getroffen,
            ihn zu denken, und ihn erst dann gedacht? Mit Sicherheit nicht. Der Prozess der Selbsterkundung
            beginnt mit ganz einfachen Dingen und wird fortschreitend immer schwieriger. Zunächst
            stellen wir fest, dass wir die Welt außerhalb von uns nicht kontrollieren können.
            Ich entscheide nicht, wann es regnet. Dann merken wir, dass wir nicht kontrollieren
            können, was in unserem eigenen Körper geschieht. Ich habe keine Kontrolle über meinen
            Blutdruck. Als nächstes verstehen wir, dass wir noch nicht einmal unser Gehirn beherrschen.
            Ich sage den Neuronen nicht, wann sie feuern sollen. Und schließlich sollten wir erkennen,
            dass wir auch unsere Wünsche oder selbst unsere Reaktionen auf diese Wünsche nicht
            unter Kontrolle haben.
         


    Wenn wir das begreifen, kann uns das dabei helfen, mit Blick auf unsere Meinungen,
            unsere Gefühle und unsere Wünsche weniger obsessiv zu sein. Wir haben keinen freien
            Willen, aber wir können ein Stück freier von der Tyrannei unseres Willens sein. Menschen
            messen ihren Wünschen und Begierden in der Regel so große Bedeutung bei, dass sie
            versuchen, die gesamte Welt entsprechend diesen Wünschen zu kontrollieren und zu beeinflussen.
            Getrieben von ihren Sehnsüchten, fliegen die Menschen zum Mond, brechen Weltkriege
            vom Zaun und bringen das gesamte Ökosystem aus dem Gleichgewicht. Wenn wir verstehen,
            dass unsere Wünsche nicht die magischen Manifestationen einer freien Entscheidung,
            sondern das Produkt biochemischer Prozesse sind (beeinflusst durch kulturelle Faktoren,
            die sich ebenfalls unserer Kontrolle entziehen), könnten wir weniger von ihnen besessen
            sein. Es ist besser, wenn wir uns selbst, unseren Geist und unsere Wünsche verstehen,
            als irgendwelche Fantasien verwirklichen zu wollen, die unvermittelt in unseren Köpfen
            aufscheinen.
         


    Wollen wir uns selbst verstehen, so müssen wir vor allem anerkennen, dass das «Ich»
            eine fiktionale Geschichte ist, welche die verzweigten Mechanismen unseres Geistes
            fortwährend herstellen, aktualisieren und umschreiben. In meinem Kopf steckt ein Geschichtenerzähler,
            der erklärt, wer ich bin, woher ich komme, wohin ich will und was jetzt gerade geschieht.
            Wie die Imageberater der Regierung, die die neuesten politischen Wendungen erklären,
            versteht auch der innere Erzähler Dinge wiederholt falsch, gibt das aber, wenn überhaupt,
            nur selten zu. Und so wie die Regierung einen nationalen Mythos mitsamt Flaggen, Ikonen
            und Paraden schafft, so erzeugt meine innere Propagandamaschine einen persönlichen
            Mythos mit verklärten Erinnerungen und verbrämten Traumata, die oftmals wenig Ähnlichkeit
            mit der Wahrheit haben.
         


    Im Zeitalter von Facebook und Instagram lässt sich dieser Prozess der Mythenerzeugung
            deutlicher als je zuvor beobachten, denn ein Teil davon ist vom Kopf in den Computer
            ausgelagert worden. Es ist faszinierend und erschreckend zugleich zu beobachten, wie
            Menschen unzählige Stunden damit verbringen, online ein perfektes Ich zu konstruieren
            und auszuschmücken, wie sehr sie dann an ihrer eigenen Schöpfung hängen und sie fälschlicherweise
            für die Wahrheit über sich selbst halten.[] Und so wird ein Familienurlaub, in dem es kilometerlange Verkehrsstaus, kleine Streitereien
            und Phasen angespannten Schweigens gab, zu einer Ansammlung wunderbarer Ausblicke,
            perfekter Abendessen und lächelnder Gesichter; 99 Prozent dessen, was wir erleben,
            wird nie Teil dieser Erzählung vom Ich.
         


    Besonders bemerkenswert ist, dass unser Fantasie-Ich ausgesprochen visuell ist, während
            unsere tatsächlichen Erfahrungen körperlicher Natur sind. In der Fantasie beobachtet
            man eine Szene mit dem inneren Auge oder auf dem Computerbildschirm. Man sieht sich
            selbst, wie man an einem tropischen Strand steht, hinter einem das blaue Meer, ein
            fettes Lächeln im Gesicht, in der einen Hand einen Cocktail und den anderen Arm um
            die Hüfte der Liebsten gelegt. Paradies. Was das Bild nicht zeigt, sind die lästigen
            Mücken, die einen piesacken, das flaue Gefühl im Magen nach dem Verzehr dieser verdorbenen
            Fischsuppe, die Anspannung im Kiefergelenk, als man ein breites Lächeln vortäuscht,
            und der hässliche Streit, den das glückliche Paar fünf Minuten zuvor hatte. Ach, könnten
            wir nur spüren, was die Menschen auf den Fotos fühlten, als sie die Bilder machten!
         


    Wenn Sie sich also wirklich selbst verstehen wollen, sollten Sie sich nicht mit Ihrem
            Facebook-Account oder mit der inneren Erzählung des Ichs identifizieren. Stattdessen
            sollten Sie den tatsächlichen Fluss von Körper und Geist wahrnehmen. Sie werden sehen,
            wie Gedanken, Emotionen und Sehnsüchte auftauchen und wieder verschwinden, ohne wirklichen
            Grund und ohne Befehl von Ihrer Seite, so wie unterschiedliche Winde aus dieser oder
            jener Richtung wehen und Ihre Haare durcheinanderbringen. Und so wie Sie nicht die
            Winde sind, so sind Sie auch nicht das Gewirr aus Gedanken, Emotionen und Wünschen,
            das Sie erleben, und Sie sind mit Sicherheit nicht die bereinigte Geschichte, die
            Sie darüber rückblickend erzählen. Sie erleben all diese Dinge, aber Sie kontrollieren
            sie nicht, Sie besitzen sie nicht und Sie sind sie nicht. Die Menschen fragen: «Wer
            bin ich?» und erwarten, dass sie eine Geschichte zu hören bekommen. Das Erste, was
            Sie über sich selbst wissen müssen, ist: Sie sind keine Geschichte.
         


    

      Keine Geschichte
            


    


    Der Liberalismus vollzog einen radikalen Schritt, als er alle kosmischen Dramen ablehnte,
            schuf dann aber das Drama neu innerhalb des Menschen - das Universum hat keine Handlung,
            deshalb ist es an uns Menschen, eine Handlung zu schaffen, und das ist unsere Berufung
            und der Sinn unseres Lebens. Jahrtausende vor unserem liberalen Zeitalter ging der
            antike Buddhismus einen Schritt weiter, als er nicht nur alle kosmischen Dramen, sondern
            auch das innere Drama menschlicher Schöpfung ablehnte. Das Universum hat keinen Sinn,
            und auch menschliche Gefühle tragen keine Bedeutung in sich. Sie sind nicht Teil einer
            großen kosmischen Geschichte, sondern nur flüchtige Schwingungen, die aus keinem besonderen
            Grund auftauchen und wieder verschwinden. Das ist die Wahrheit. Finden Sie sich damit
            ab.
         


    In der Brihadaranyaka Upanishad heißt es: «Der Kopf des Opferrosses ist die Morgendämmerung, das Auge die Sonne, …
            die Glieder die Jahreszeiten, die Gelenke die Monate und Halbmonate, die Beine die
            Tage und Nächte, die Knochen die Sterne und das Fleisch die Wölkchen am Himmel die
            Haare.» In der Mahasatipatthana Sutta, einem zentralen Text des Buddhismus, hingegen ist die Rede davon, wenn Menschen
            meditierten, würden sie ihren Körper aufmerksam wahrnehmen: «‹In diesem Körper gibt
            es Kopfhaare, Körperhaare, Nägel, Zähne, Haut, Muskelfleisch, Sehnen, Knochen, Knochenmark,
            Nieren, Herz, … Talg, Speichel, Rotz, Gelenkschmiere und Urin.› Auf diese Weise verweilt
            er, indem er den Körper … betrachtet. … Nun steht seine Erkenntnis fest: ‹Das ist
            der Körper!›»[] Die Haare, die Knochen oder der Urin stehen für nichts anderes. Sie sind nur, was
            sie sind.
         


    Abschnitt für Abschnitt erklärt der Text weiter, dass der Meditierende das, was er
            im Körper oder im Geist wahrnimmt, nur als das begreift, was es ist. «Wenn er lang
            einatmet, nimmt er bewusst wahr: ‹Ich atme lang ein.› Wenn er kurz einatmet, nimmt
            er bewusst wahr: ‹Ich atme kurz ein.›»[] Der lange Atem steht nicht für die Jahreszeiten und der kurze Atem nicht für die
            Tage. Sie sind lediglich Schwingungen oder Vibrationen im Körper.
         


    Der Lehre des Buddha zufolge bestehen die drei zentralen Daseinsmerkmale darin, dass
            sich alles fortwährend verändert, dass nichts einen dauerhaften Wesenskern besitzt
            und dass nichts vollkommen zufriedenstellend ist. Sie können die fernsten Bereiche
            der Galaxie, Ihres Körpers oder Ihres Geistes erkunden, doch Sie werden dabei nie
            auf etwas stoßen, das sich nicht verändert, das einen ewigen Wesenskern hat und das
            Sie vollkommen zufriedenstellt.
         


    Leid entsteht, weil es den Menschen nicht gelingt, das einzusehen. Sie glauben, irgendwo
            müsse es einen unveränderlichen Wesenskern geben, und wenn sie ihn erst finden und
            sich mit ihm verbinden würden, wären sie vollkommen zufrieden. Dieser ewige Wesenskern
            heißt manchmal Gott, manchmal Nation, manchmal Seele, manchmal authentisches Ich und
            manchmal wahre Liebe - und je stärker die Menschen sich damit assoziieren, desto enttäuschter
            und unglücklicher werden sie, wenn es ihnen nicht gelingt, ihn ausfindig zu machen.
            Schlimmer noch: Je größer die Bindung, desto größer der Hass, den solche Menschen
            gegen jede Person, Gruppe oder Institution entwickeln, die zwischen ihnen und dem
            ersehnten Ziel zu stehen scheint.
         


    Gemäß dem Buddha hat das Leben also keinen Sinn, und die Menschen müssen keinen Sinn
            erzeugen. Sie müssen lediglich erkennen, dass es keinen Sinn gibt, und werden so befreit
            von dem Leid, das durch unsere Bindung an und unsere Identifikation mit leeren Phänomenen
            verursacht wird. «Was soll ich tun?», fragen die Menschen, und der Buddha antwortet:
            «Tue nichts. Absolut nichts.» Das eigentliche Problem aber ist, dass wir fortwährend
            etwas tun. Nicht zwangsläufig auf physischer Ebene - wir können stundenlang regungslos
            mit geschlossenen Augen dasitzen -, aber auf geistiger Ebene sind wir dauernd damit
            beschäftigt, Geschichten und Identitäten zu schaffen, Kämpfe auszutragen und Siege
            zu erringen. Wirklich nichts zu tun bedeutet, dass auch der Geist nichts tut und nichts
            schafft.
         


    Leider lässt sich auch dieses Nichtstun allzu leicht in ein heldenhaftes Epos verwandeln.
            Selbst wenn Sie mit geschlossenen Augen dasitzen und wahrnehmen, wie der Atem in Ihren
            Körper hinein- und wieder aus ihm hinausströmt, können Sie damit beginnen, Geschichten
            darüber zu konstruieren. «Mein Atem ist ein wenig gepresst, und wenn ich ruhiger atme,
            wird es mir besser gehen» oder «Wenn ich einfach nur meinen Atem spüre und nichts
            tue, werde ich Erleuchtung erlangen und der weiseste und glücklichste Mensch auf Erden
            sein». Dann beginnt sich das Epos auszuweiten, und die Menschen sind nicht mehr nur
            bestrebt, sich von ihren eigenen Bindungen zu befreien, sondern auch andere davon
            zu überzeugen, das zu tun. Nachdem ich akzeptiert habe, dass das Leben keinen Sinn
            hat, finde ich einen Sinn darin, dies anderen zu erklären, mit den Ungläubigen zu
            streiten, den Skeptikern Vorträge zu halten, Geld für den Bau von Klöstern zu spenden
            und so weiter. «Keine Geschichte» kann nur allzu leicht zu einer weiteren Geschichte
            werden.
         


    Die Geschichte des Buddhismus bietet tausend Beispiele dafür, wie Menschen, die an
            die Vergänglichkeit und Leerheit aller Phänomene glauben, daran, wie wichtig es ist,
            sich von allen Bindungen zu befreien, um die Regierung eines Landes, den Besitz eines
            Gebäudes oder sogar die Bedeutung eines Wortes streiten und kämpfen können. Gegen
            andere Menschen zu kämpfen, weil man an den Ruhm eines ewigen Gottes glaubt, ist unselig,
            aber verständlich; gegen andere Menschen zu kämpfen, weil man an die Leerheit aller
            Phänomene glaubt, ist wahrlich bizarr - aber durch und durch menschlich.
         


    Im 18. Jahrhundert waren die Königsdynastien in Birma und im benachbarten Siam stolz
            auf ihren Glauben an Buddha und bezogen ihre Legitimation daraus, dass sie den buddhistischen
            Glauben beschützten. Die Könige finanzierten Klöster, errichteten Pagoden und lauschten
            jede Woche gelehrten Mönchen, die eloquente Predigten über die fünf moralischen Grundpflichten
            des Menschen hielten: sich des Tötens, des Stehlens, jeglichen sexuellen Fehlverhaltens,
            des Lügens und des Genusses von Rauschmitteln zu enthalten. Trotzdem bekämpften sich
            beide Königreiche unablässig. Am 7. April 1767 erstürmte die Armee des birmanischen
            Königs Hsinbyushin nach langer Belagerung die Hauptstadt Siams. Die siegreichen Truppen
            mordeten, plünderten, vergewaltigten und konsumierten wahrscheinlich auch hier und
            da Rauschmittel. Anschließend brannten sie einen Großteil der Stadt mitsamt ihren
            Palästen, Klöstern und Pagoden nieder und machten sich mit Tausenden Sklaven und ganzen
            Wagenladungen voller Gold und Edelsteinen auf den Weg nach Hause.
         


    Es war keineswegs so, dass König Hsinbyushin seinen Buddhismus auf die leichte Schulter
            genommen hätte. Sieben Jahre nach seinem großen Sieg unternahm der König eine Wallfahrt
            den großen Fluss Irrawaddy hinab, er betete unterwegs an bedeutenden Pagoden und bat
            Buddha, seine Truppen mit mehr Siegen zu segnen. Als Hsinbyushin Rangun erreichte,
            ließ er das heiligste Bauwerk in ganz Birma wiedererrichten und vergrößern - die Shwedagon-Pagode.
            Anschließend verzierte er den Bau mit seinem eigenen Körpergewicht in Gold und setzte
            auf die Pagode eine goldene, mit wertvollen Edelsteinen (die vielleicht Teil der Beute
            aus Siam waren) versehene Spitze. Überdies nutzte er die Gelegenheit, den gefangen
            genommenen König von Pegu sowie dessen Bruder und Sohn hinzurichten.[]
         


    Im Japan der 1930er Jahre fanden die Menschen sogar höchst fantasievolle Mittel und
            Wege, um die buddhistische Lehre mit Nationalismus, Militarismus und Faschismus zu
            verknüpfen. Radikale buddhistische Denker wie Nissho Inoue, Ikki Kita und Tanaka Chigaku
            behaupteten, um die eigenen egoistischen Bindungen aufzulösen, sollten sich die Menschen
            vollständig dem Kaiser ergeben, alles persönliche Denken sein lassen und vollkommene
            Loyalität gegenüber der Nation üben. Verschiedene ultranationalistische Organisationen
            ließen sich von solchen Vorstellungen inspirieren, darunter eine fanatische Gruppe
            von Militärs, die Japans konservatives politisches System durch eine Mordkampagne
            zu stürzen versuchten. Sie ermordeten den ehemaligen Finanzminister, den Generaldirektor
            des Unternehmens Mitsui und schließlich auch Premierminister Inukai Tsuyoshi. Dadurch
            beschleunigten sie die Verwandlung Japans in eine Militärdiktatur. Als das Militär
            dann in den Krieg zog, predigten buddhistische Priester und Zen-Meister selbstlosen
            Gehorsam gegenüber staatlicher Autorität und empfahlen, sich im Krieg selbst zu opfern.
            Buddhistische Lehren von Mitgefühl und Gewaltlosigkeit hingegen gerieten irgendwie
            in Vergessenheit und hatten keinen wirklich spürbaren Einfluss auf das Verhalten japanischer
            Truppen in Nanjing, Manila oder Seoul.[]
         


    Heute ist die Menschenrechtsbilanz des buddhistischen Myanmar eine der schlimmsten
            weltweit, und ein buddhistischer Mönch namens Ashin Wirathu steht an der Spitze der
            antimuslimischen Bewegung im Land. Er behauptet, er wolle lediglich Myanmar und den
            Buddhismus vor den Verschwörungen muslimischer Dschihadisten beschützen, aber seine
            Predigten und Artikel sind so voller Hetze, dass Facebook seine Seite im Februar 2018
            mit Verweis auf die Richtlinien gegen Hate Speech löschen ließ. In einem Interview
            mit dem Guardian predigte der Mönch 2017 Mitleid für eine sterbende Mücke, doch als er mit Vorwürfen
            konfrontiert wurde, muslimische Frauen seien von Soldaten aus Myanmar vergewaltigt
            worden, lachte er nur und sagte: «Unmöglich. Ihre Körper sind zu widerwärtig.»[]
         


    Es besteht wenig Aussicht, dass sich weltweiter Frieden und globale Harmonie einstellen,
            sobald acht Milliarden Menschen anfangen, regelmäßig zu meditieren. Die Wahrheit über
            sich selbst zu erkennen ist nun einmal ungeheuer schwierig! Selbst wenn wir die meisten
            Menschen dazu bringen, es zu versuchen, werden viele von ihnen die Wahrheit, auf die
            sie stoßen, rasch zu irgendeiner Geschichte mit Helden, Schurken und Feinden verzerren
            und wirklich gute Vorwände finden, in den Krieg zu ziehen.
         


    

      Der Realitätstest
            


    


    Auch wenn all diese großen Erzählungen bloße Fiktionen sind, die von unserem eigenen
            Geist erzeugt werden, gibt es keinen Grund zur Verzweiflung. Die Realität ist immer
            noch da. Sie können keine Rolle in irgendeinem Fantasiedrama übernehmen, aber warum
            sollten Sie das überhaupt tun wollen? Die große Frage, der sich alle Menschen gegenüber
            sehen, ist nicht: «Was ist der Sinn des Lebens?», sondern vielmehr: «Wie beenden wir
            das Leiden?». Wenn Sie all die fiktionalen Erzählungen beiseitelassen, können Sie
            die Wirklichkeit deutlich klarer als zuvor wahrnehmen, und wenn Sie die Wahrheit über
            sich selbst und über die Welt wirklich kennen, kann nichts Sie unglücklich machen.
            Aber das ist natürlich leichter gesagt als getan.
         


    Wir Menschen haben die Welt dank unserer Fähigkeit, fiktionale Geschichten zu schaffen
            und daran zu glauben, erobert. Wir sind deshalb besonders schlecht darin, den Unterschied
            zwischen Fiktion und Realität zu erkennen. Über diesen Unterschied hinwegzusehen war
            für uns eine Überlebensfrage. Wenn Sie den Unterschied gleichwohl erkennen wollen,
            sollten Sie mit dem Leid beginnen. Denn die realste Sache auf der Welt ist Leid.
         


    Wenn Sie mit irgendeiner großen Erzählung konfrontiert sind und wissen wollen, ob
            sie real oder erfunden ist, lässt sich das mithilfe einer Schlüsselfrage herausfinden:
            Kann der Held der Geschichte leiden? Wenn Ihnen beispielsweise jemand die Geschichte
            der polnischen Nation erzählt, denken Sie für einen Augenblick darüber nach, ob Polen
            leiden kann. Adam Mickiewicz, der bedeutende romantische Dichter und Vater des modernen
            polnischen Nationalismus, bezeichnete Polen einmal als den «Christus der Nationen».
            In einer Schrift aus dem Jahr 1832, also Jahrzehnte nachdem Polen zwischen Russland,
            Preußen und Österreich aufgeteilt worden war und kurz nachdem der polnische Aufstand
            von 1830 von den Russen brutal niedergeschlagen worden war, erklärte Mickiewicz, das
            horrende Leid Polens sei ein Opfer, das diese Nation für die gesamte Menschheit bringe,
            vergleichbar dem Opfer Christi, und wie Jesus Christus werde auch Polen von den Toten
            auferstehen.
         


    In einer berühmten Passage schrieb Mickiewicz:


    Polen sagte [zu den Menschen in Europa]: Wer zu mir kommt, wird frei und gleich sein,
            weil ich die Freiheit bin. Und man hatte die polnische Nation leiden lassen und man
            hatte sie zu Grabe getragen, und die Könige [der Teilungsmächte] riefen: Wir töteten
            und begruben die Freiheit. Und sie riefen töricht. Denn das polnische Volk ist nicht
            tot. Sein Körper liegt im Grab, und seine Seele ist in die Erde hinabgestiegen. …
            Und am dritten Tag wird die Seele in den Körper zurückkehren, und das Volk wird wiederauferstehen
            und alle Völker Europas von der Knechtschaft erlösen.[]
         


    Kann eine Nation wirklich leiden? Hat eine Nation Augen, Hände, Sinne, Affekte und
            Leidenschaften? Wenn Sie die Nation pieksen, wird sie dann bluten? Offenkundig nicht.
            Wenn sie im Krieg besiegt wird, eine Provinz abtreten muss oder gar ihre Unabhängigkeit
            verliert, kann sie immer noch keinen Schmerz, keine Traurigkeit oder irgendeine andere
            Art von Leid verspüren, denn sie hat keinen Körper, keinen Geist und keinerlei Gefühle.
            In Wahrheit ist sie nur eine Metapher. Nur in der Vorstellungswelt bestimmter Menschen
            ist Polen eine wirkliche Größe, die zum Leiden fähig ist. Polen dauert fort, weil
            diese Menschen ihm ihren Körper leihen - nicht nur, indem sie als Soldaten in der
            polnischen Armee dienen, sondern indem sie die fleischgewordenen Freuden und Nöte
            der Nation sind. Als im Mai 1831 die Nachricht von der polnischen Niederlage in der
            Schlacht von Ostrołęka in Warschau eintraf, krampften sich menschliche Mägen vor Verzweiflung
            zusammen, auf menschlichen Herzen lastete schwer der Schmerz, menschliche Augen füllten
            sich mit Tränen.
         


    All das rechtfertigt natürlich nicht den russischen Einmarsch, und es schmälert auch
            nicht das Recht der Polen, einen unabhängigen Staat zu errichten und über ihre eigenen
            Gesetze und Gebräuche zu entscheiden. Aber es bedeutet, dass die Wirklichkeit letzten
            Endes nicht die Geschichte der polnischen Nation sein kann, denn die Existenz Polens
            hängt von Bildern in menschlichen Köpfen ab.
         


    Nehmen wir hingegen das Schicksal einer Frau aus Warschau, die von den einmarschierenden
            russischen Truppen beraubt und vergewaltigt wurde. Anders als das metaphorische Leid
            der polnischen Nation war das Leid dieser Frau ganz real. Es mag durchaus durch den
            menschlichen Glauben an verschiedene Fiktionen wie etwa den russischen Nationalismus,
            das orthodoxe Christentum und männliches Heldentum verursacht worden sein, von dem
            viele der russischen Staatsmänner und Soldaten beseelt waren. Doch das daraus resultierende
            Leid war noch immer zu einhundert Prozent real.
         


    Wann immer Politiker damit beginnen, in mystischen Begriffen zu reden, ist Vorsicht
            geboten. Es könnte sein, dass sie reales Leid bemänteln und entschuldigen wollen,
            indem sie es in große, nicht wirklich greifbare Worte packen. Besonders vorsichtig
            sollte man bei den folgenden vier Wörtern sein: Opfer, Ewigkeit, Reinheit, Erlösung.
            Wenn Sie irgendeines dieser vier Wörter hören, sollten bei Ihnen alle Alarmglocken
            läuten. Und wenn Sie zufällig in einem Land leben, dessen Oberhaupt regelmäßig Dinge
            sagt wie: «Ihr Opfer wird die Reinheit unserer ewigen Nation erlösen» - dann wissen
            Sie, dass Sie sich große Sorgen machen sollten. Um ihren Verstand zu retten, sollten
            Sie immer versuchen, solches Gewäsch in reale Kategorien zu übersetzen: in einen Soldaten,
            der im Todeskampf brüllt, in eine Frau, die geschlagen und brutal misshandelt wird,
            in ein Kind, das vor Angst zittert.
         


    Wenn Sie also die Wahrheit über das Universum, über den Sinn des Lebens und über Ihre
            eigene Identität erfahren wollen, so beginnen Sie am besten damit, Leid wahrzunehmen
            und zu erkunden, was Leid wirklich ist.
         


    Die Antwort ist keine Erzählung.


  




  

    

      21


      Meditation
            


      Einfach nur wahrnehmen


    


    Nachdem ich so viele Geschichten, Religionen und Ideologien kritisiert habe, ist es
            nur fair, dass ich mich selbst in die Schusslinie begebe und erkläre, wie es jemandem,
            der so skeptisch ist, trotzdem gelingen kann, morgens freudig aufzuwachen. Ich zögere
            ein wenig, das zu tun, zum Teil aus Angst vor zu großer Nachsicht gegenüber mir selbst,
            zum Teil, weil ich nicht den falschen Eindruck vermitteln möchte, als würde das, was
            bei mir funktioniert, bei jedem funktionieren. Ich bin mir durchaus bewusst, dass
            die Eigenheiten meiner Gene und Nervenzellen, meiner persönlichen Geschichte und meines
            Dharma nicht bei jedem zu finden sind. Aber vielleicht sollten die Leser zumindest
            wissen, welche Farben die Brille tönen, durch die ich die Welt sehe, und dabei meinen
            Blick und mein Schreiben verzerren.
         


    Als Heranwachsender war ich ein sorgenschwerer und rastloser Mensch. Die Welt erschien
            mir sinnlos, und auf die großen Fragen, die ich an das Leben hatte, bekam ich keine
            Antworten. Insbesondere verstand ich nicht, warum es in der Welt und in meinem eigenen
            Leben so viel Leid gab und was sich dagegen tun ließ. Alles, was ich von den Menschen
            um mich herum und aus den Büchern, die ich las, bekam, waren ausgefeilte Fiktionen:
            religiöse Mythen über Götter und Himmel, nationalistische Mythen über das Vaterland
            und seinen historischen Auftrag, romantische Mythen über Liebe und Abenteuer oder
            kapitalistische Mythen über Wirtschaftswachstum und darüber, inwieweit mich Einkaufen
            und Konsumieren glücklich machen. Ich merkte durchaus, dass all das wahrscheinlich
            Fiktionen waren, aber ich hatte keine Ahnung, wie ich die Wahrheit finden sollte.
         


    Als ich an der Universität zu studieren begann, glaubte ich, das wäre der ideale Ort,
            um Antworten zu finden. Doch ich wurde enttäuscht. Die akademische Welt versorgte
            mich mit eindrucksvollen Instrumenten, mit denen ich all die Mythen, die die Menschen
            je geschaffen haben, dekonstruieren konnte, aber zufriedenstellende Antworten auf
            die großen Fragen des Lebens bekam ich nicht. Im Gegenteil, die Universität ermunterte
            mich dazu, mich auf immer enger gefasste Fragen zu konzentrieren. Am Ende schrieb
            ich an der Universität Oxford eine Doktorarbeit über autobiografische Texte mittelalterlicher
            Soldaten. Daneben las ich, quasi als Hobby, jede Menge philosophischer Bücher und
            führte viele philosophische Debatten, aber das verschaffte mir zwar fortwährende geistige
            Unterhaltung, jedoch keine wirklichen Einsichten. Es war extrem frustrierend.
         


    Schließlich schlug mein guter Freund Ron vor, ich sollte zumindest für ein paar Tage
            all die Bücher und die intellektuellen Diskussionen beiseitelassen und es mit einem
            Vipassana-Meditationskurs versuchen. («Vipassana» ist Pali, eine Sprache des alten
            Indiens, und bedeutet «Einsicht».) Ich dachte, das sei irgendein esoterischer Hokuspokus,
            und da ich kein Interesse daran hatte, eine weitere Mythologie kennenzulernen, lehnte
            ich dankend ab. Doch nach einem Jahr geduldigen Bohrens hatte er mich im April 2000
            dann endlich so weit, dass ich mich in einen zehntägigen Vipassana-Retreat begab.[]
         


    Bis dahin wusste ich recht wenig über Meditation und war der Ansicht, dazu gehörten
            alle möglichen komplizierten mystischen Theorien. Ich war deshalb erstaunt, dass sich
            der Kurs als sehr praxisorientiert erwies. Unser Lehrer, S. N. Goenka, brachte den
            Teilnehmern bei, im Schneidersitz und mit geschlossenen Augen dazusitzen und die gesamte
            Aufmerksamkeit auf den Atem zu richten, der durch die Nase in den Körper strömt und
            wieder hinausfließt. «Tue nichts», sagte er immer wieder, «versuche nicht, den Atem
            zu kontrollieren oder auf eine besondere Weise zu atmen. Nimm einfach nur die Wirklichkeit
            des gegenwärtigen Augenblicks wahr, wie auch immer er sein mag. Wenn der Atem einströmt,
            bist du dir einfach nur bewusst - jetzt strömt der Atem herein. Wenn der Atem hinausfließt,
            bist du dir einfach nur bewusst - jetzt fließt der Atem hinaus. Und wenn du die Konzentration
            verlierst und dein Geist damit beginnt, zu Erinnerungen und Fantasien abzuschweifen,
            bist du dir einfach bewusst - jetzt schweift mein Geist vom Atem ab.» Das war das
            Wichtigste, was jemals irgendjemand zu mir gesagt hatte.
         


    Wenn Menschen die großen Fragen des Lebens stellen, haben sie in der Regel absolut
            kein Interesse daran, sich des Atemflusses bewusst zu werden. Vielmehr wollen sie
            Dinge wissen wie etwa, was passiert, wenn wir tot sind. Doch das eigentliche Rätsel
            des Lebens ist nicht, was geschieht, wenn wir tot sind, sondern was geschieht, bevor
            wir sterben. Wer den Tod verstehen will, muss das Leben verstehen.
         


    Die Menschen fragen: «Wenn ich sterbe, werde ich dann einfach völlig verschwinden?
            Werde ich in den Himmel kommen? Werde ich in einem neuen Körper wiedergeboren werden?»
            Diese Fragen beruhen auf der Annahme, es gebe ein «Ich», das von der Geburt bis zum
            Tod Bestand hat, und die Frage lautet: «Was wird im Moment des Todes mit diesem Ich
            passieren?» Aber was ist das, das von der Geburt bis zum Tod Bestand hat? Der Körper
            verändert sich in jedem Augenblick, das Gehirn verändert sich in jedem Moment, der
            Geist verändert sich in jedem Augenblick. Je bewusster man sich selbst wahrnimmt,
            desto offensichtlicher wird, dass nichts auch nur von einem Moment bis zum nächsten
            Bestand hat. Was also hält dein ganzes Leben nicht zusammen? Wenn Sie die Antwort
            darauf nicht kennen, verstehen Sie das Leben nicht, und Sie haben mit Sicherheit keinerlei
            Chance, den Tod zu begreifen. Falls und wenn Sie je herausfinden, was das Leben zusammenhält,
            wird auch die Antwort auf die große Frage des Todes offenkundig werden.
         


    Die Menschen sagen: «Die Seele hat von der Geburt bis zum Tod Bestand und hält deshalb
            das Leben zusammen» - aber das ist nur eine Geschichte. Haben Sie je eine Seele wahrgenommen?
            Sie können das in jedem Augenblick erkunden, nicht nur im Moment des Todes. Wenn Sie
            nachvollziehen können, was mit Ihnen geschieht, wenn ein Augenblick endet und ein
            anderer Augenblick beginnt - dann werden Sie auch verstehen, was mit Ihnen im Augenblick
            des Todes geschehen wird. Wenn Sie sich für die Dauer eines einzigen Atemzugs wirklich
            selbst wahrnehmen können - dann werden Sie all das verstehen.
         


    Das Erste, was ich lernte, als ich meinen Atem bewusst wahrnahm, war, dass ich trotz
            all der Bücher, die ich gelesen, und all der Seminare, die ich an der Universität
            besucht hatte, so gut wie nichts über meinen Geist wusste und nur ganz wenig Kontrolle
            über ihn besaß. Trotz aller Bemühungen konnte ich die Realität meines Atems, der in
            mich hineinströmt und wieder aus mir hinausfließt, nicht länger als zehn Sekunden
            bewusst wahrnehmen, bevor der Geist abschweifte. Seit Jahren lebte ich mit der Vorstellung,
            ich sei der Herr über mein Leben und der CEO meiner persönlichen Marke. Doch ein paar Stunden Meditation reichten, um mir deutlich
            zu machen, dass ich nahezu keine Kontrolle über mich selbst hatte. Ich war nicht der
            CEO - ich war allenfalls der Türsteher. Ich wurde gebeten, mich an die Tür zu meinem
            Körper zu stellen - an die Nasenlöcher - und einfach nur wahrzunehmen, was dort hereinkommt
            oder hinausgeht. Doch nach ein paar Momenten verlor ich meine Aufmerksamkeit und verließ
            meinen Posten. Diese Erfahrung öffnete mir die Augen.
         


    Im weiteren Verlauf des Kurses wurde den Teilnehmern beigebracht, nicht nur ihren
            Atem wahrzunehmen, sondern auch Empfindungen überall in ihrem Körper. Keine besonderen
            Empfindungen des Glücks und der Ekstase, sondern eher ganz banale und gewöhnliche
            Empfindungen: Wärme, Druck, Schmerz und so weiter. Die Vipassana-Technik beruht auf
            der Erkenntnis, dass der Geistesfluss eng mit körperlichen Empfindungen verbunden
            ist. Zwischen mir und der Welt sind immer körperliche Empfindungen. Ich reagiere nie
            auf Ereignisse in der äußeren Welt; ich reagiere stets auf die Empfindungen in meinem
            eigenen Körper. Wenn die Empfindung unangenehm ist, reagiere ich mit Ablehnung. Ist
            die Empfindung angenehm, reagiere ich mit Verlangen nach mehr. Selbst wenn wir glauben,
            wir würden auf das, was jemand anderer getan hat, auf Präsident Trumps neuesten Tweet
            oder auf eine ferne Kindheitserinnerung antworten, reagieren wir in Wirklichkeit auf
            unsere unmittelbaren körperlichen Empfindungen. Wenn wir darüber empört sind, dass
            jemand unsere Nation oder unseren Gott beleidigt hat, sind es die Empfindungen eines
            Brennens in der Magengrube und eines Schmerzes, der sich wie ein Band um unser Herz
            legt, die die Beleidigung unerträglich machen. Unsere Nation fühlt nichts, aber unser
            Körper tut wirklich weh.
         


    Sie wollen wissen, was Wut ist? Nun, nehmen Sie einfach die Empfindungen wahr, die
            entstehen und durch Ihren Körper gehen, während Sie wütend sind. Ich war 24 Jahre
            alt, als ich diesen Kurs besuchte, und hatte zuvor vermutlich 10.000 Mal Wut empfunden,
            aber ich hatte mich nie darum gekümmert, wahrzunehmen, wie Wut sich tatsächlich anfühlt.
            Immer wenn ich wütend gewesen war, hatte ich mich auf den Gegenstand meiner Wut konzentriert -
            etwas, das jemand getan oder gesagt hat - statt auf die sinnliche Realität der Wut.
         


    Ich glaube, dadurch dass ich in diesen zehn Tagen meine Empfindungen wahrgenommen
            habe, habe ich mehr über mich und über die Menschen allgemein gelernt als bis dahin
            in meinem ganzen Leben. Und damit das der Fall war, musste ich keine Geschichte, Theorie
            oder Mythologie übernehmen. Ich musste einfach nur die Realität wahrnehmen, wie sie
            ist. Meine wichtigste Erkenntnis war, dass die tiefste Quelle meines Leids in den
            Mustern meines eigenen Geistes liegt. Wenn ich etwas will und es geschieht nicht,
            reagiert mein Geist, indem er Leid erzeugt. Leid ist kein objektiver Zustand in der
            äußeren Welt. Er ist eine mentale Reaktion, die von meinem eigenen Geist erzeugt wird.
            Das zu erkennen ist der erste Schritt, um nicht noch mehr Leid zu erzeugen.
         


    Seit diesem ersten Kurs im Jahr 2000 begann ich damit, jeden Tag zwei Stunden zu meditieren,
            und jedes Jahr begebe ich mich einen oder zwei Monate lang in einen Meditations-Retreat.
            Das ist keine Flucht vor der Wirklichkeit. Es bedeutet im Gegenteil, mit der Wirklichkeit
            in Berührung zu kommen. Zumindest zwei Stunden am Tag nehme ich die Realität tatsächlich
            wahr, wie sie ist, während ich in den anderen 22 Stunden von E-Mails, Tweets und süßen
            Welpenvideos überhäuft werde. Ohne die Konzentration und die Klarheit, die mir diese
            Praxis verschafft, hätte ich Eine kurze Geschichte der Menschheit oder Homo Deus nicht schreiben können. Zumindest für mich geriet Meditation nie in Konflikt mit
            wissenschaftlicher Arbeit. Sie war vielmehr ein zusätzliches wertvolles Instrument
            im wissenschaftlichen Werkzeugkasten, insbesondere wenn es darum ging, den menschlichen
            Geist zu verstehen.
         


    

      Von beiden Seiten graben
            


    


    Die Wissenschaft tut sich vor allem deshalb schwer damit, die Geheimnisse des Geistes
            zu entschlüsseln, weil es uns an effizienten Instrumenten fehlt. Viele Menschen, darunter
            viele Wissenschaftler, verwechseln den Geist gerne mit dem Gehirn, doch beide sind
            in Wirklichkeit ganz unterschiedliche Dinge. Das Gehirn ist ein materielles Netzwerk
            aus Nervenzellen, Synapsen und biochemischen Stoffen. Der Geist ist ein Fluss subjektiver
            Erfahrungen wie Schmerz, Freude, Wut und Liebe. Biologen gehen davon aus, das Gehirn
            produziere irgendwie den Geist, und biochemische Reaktionen in Milliarden Nervenzellen
            würden irgendwie Erfahrungen wie Schmerz und Liebe hervorbringen. Doch bislang haben
            wir absolut keinerlei Erklärung dafür, wie der Geist aus dem Gehirn entsteht. Wie
            kommt es, dass ich Schmerz empfinde, wenn Milliarden Nervenzellen elektrische Signale
            in einem bestimmten Muster feuern, und dass ich Liebe empfinde, wenn die Nervenzellen
            in einem anderen Muster feuern. Wir haben keine Erklärung dafür. Selbst wenn also
            der Geist tatsächlich aus dem Gehirn entsteht, macht es zumindest bis jetzt einen
            Unterschied, ob ich den Geist oder das Gehirn untersuche.
         


    Die Hirnforschung macht dank der Unterstützung durch Mikroskope, Gehirnscanner und
            leistungsfähige Computer rasante Fortschritte. Aber den Geist können wir in einem
            Mikroskop oder einem Gehirnscanner nicht erkennen. Diese Geräte versetzen uns in die
            Lage, biochemische und elektrische Aktivitäten im Gehirn festzustellen, verschaffen
            uns aber keinerlei Zugang zu den subjektiven Erfahrungen, die mit diesen Aktivitäten
            verbunden sind. Der einzige Geist, zu dem ich heute unmittelbaren Zugang habe, ist
            mein eigener. Wenn ich wissen will, was andere fühlende Wesen erleben, kann ich das
            nur auf der Basis von Berichten aus zweiter Hand tun, die naturgemäß unter zahlreichen
            Verzerrungen und Unzulänglichkeiten leiden.
         


    Wir könnten zweifellos viele Berichte aus zweiter Hand von verschiedenen Menschen
            sammeln und mittels Statistik wiederkehrende Muster herausarbeiten. Solche Methoden
            haben Psychologen und Hirnforscher in die Lage versetzt, nicht nur den Geist deutlich
            besser zu verstehen, sondern auch das Leben von Millionen Menschen zu verbessern und
            sogar zu retten. Es ist jedoch schwer, über einen bestimmten Punkt hinauszugelangen,
            wenn man nur auf Berichte aus zweiter Hand setzt. Untersucht man ein bestimmtes Phänomen
            wissenschaftlich, so beobachtet man es am besten direkt. Anthropologen beispielsweise
            machen umfassend Gebrauch von Sekundärquellen, aber wenn sie die samoische Kultur
            wirklich verstehen wollen, müssen sie früher oder später ihre Koffer packen und nach
            Samoa fahren.
         


    Natürlich reicht ein Besuch nicht. Der Blog eines Rucksacktouristen, der durch Samoa
            reist, würde nicht als wissenschaftliche anthropologische Studie durchgehen, denn
            den meisten Rucksacktouristen fehlt es am notwendigen Instrumentarium und der erforderlichen
            Ausbildung. Ihre Beobachtungen sind zu willkürlich und zu einseitig. Um vertrauenswürdige
            Anthropologen zu werden, müssen wir lernen, wie man menschliche Kulturen systematisch
            und objektiv beobachtet, frei von Vorannahmen und Vorurteilen. Das lernt man an einer
            Fakultät für Anthropologie und das sorgte dafür, dass Anthropologen eine so wichtige
            Rolle dabei spielten, die Kluft zwischen verschiedenen Kulturen zu überbrücken.
         


    Die wissenschaftliche Erforschung des Geistes folgt nur selten diesem anthropologischen
            Modell. Während Anthropologen oftmals von ihren Besuchen auf fernen Inseln und geheimnisvollen
            Ländern berichten, unternehmen Bewusstseinsforscher nur selten solche persönlichen
            Reisen in die Gefilde des Geistes. Denn der einzige Geist, den ich direkt beobachten
            kann, ist mein eigener, und so schwierig es sein mag, die samoische Kultur unvoreingenommen
            zu beobachten, so ist es noch viel schwerer, meinen eigenen Geist objektiv in den
            Blick zu nehmen. Nach mehr als einem Jahrhundert harter Arbeit verfügen Anthropologen
            heute über eindrucksvolle Verfahren objektiver Beobachtung. Erforscher des Geistes
            hingegen haben zahlreiche Instrumente entwickelt, um Berichte aus zweiter Hand zu
            sammeln und zu analysieren, aber wenn es darum geht, unseren eigenen Geist zu beobachten,
            haben wir bislang allenfalls an der Oberfläche gekratzt.
         


    Da es also an modernen Methoden unmittelbarer Geistesbeobachtung fehlt, könnten wir
            einige der Instrumente ausprobieren, die von vormodernen Kulturen entwickelt wurden.
            Mehrere antike Kulturen widmeten dem Studium des Geistes jede Menge Aufmerksamkeit
            und setzten nicht darauf, Berichte aus zweiter Hand zu sammeln, sondern den Menschen
            beizubringen, ihren eigenen Geist systematisch zu beobachten. Die Methoden, die sie
            dabei entwickelten, sind unter dem Oberbegriff «Meditation» zusammengefasst. Heute
            wird dieser Begriff oft mit Religion und Mystik in Verbindung gebracht, aber im Prinzip
            kann jede Methode unmittelbarer Beobachtung des eigenen Geistes als Meditation gelten.
            Tatsächlich nutzen viele Religionen ausgiebig verschiedene Meditationstechniken, aber
            das bedeutet nicht, dass Meditation zwangsläufig religiös ist. Viele Religionen machen
            auch umfassend Gebrauch von Büchern, und doch bedeutet das nicht, dass die Lektüre
            von Büchern eine religiöse Praxis ist.
         


    Über die Jahrtausende haben die Menschen Hunderte Meditationstechniken entwickelt,
            die sich in ihren Grundsätzen und ihrer Wirksamkeit unterscheiden. Ich habe nur mit
            einer Technik - Vipassana - persönliche Erfahrungen gemacht, und deshalb kann ich
            nur über diese Technik einigermaßen glaubwürdig sprechen. Wie eine Reihe anderer Meditationstechniken
            soll auch Vipassana im alten Indien von Buddha entdeckt worden sein. Über die Jahrhunderte
            wurden Buddha zahlreiche Theorien und Geschichten zugeschrieben, oftmals ohne wirkliche
            Belege. Aber man muss an keine davon glauben, um zu meditieren. Der Lehrer, der mir
            Vipassana beigebracht hat, S. N. Goenka, war ein sehr praxisorientierter Lotse. Er
            erklärte den Schülern wiederholt, wenn sie den Geist beobachteten, müssten sie alle
            Schilderungen aus zweiter Hand, Glaubenslehren und philosophischen Annahmen beiseiteschieben
            und sich ganz auf ihre eigene Erfahrung und auf die Realität, der sie tatsächlich
            begegnen, konzentrieren. Jeden Tag kamen zahlreiche Schüler in sein Zimmer, um Hinweise
            zu bekommen und Fragen zu stellen. Am Eingang zu seinem Zimmer hing ein Schild, auf
            dem zu lesen stand: «Bitte vermeiden Sie theoretische und philosophische Diskussionen
            und konzentrieren Sie sich auf Fragen zu Dingen, die mit Ihrer tatsächlichen Praxis
            zu tun haben.»
         


    Die tatsächliche Praxis bedeutet, körperliche Empfindungen und geistige Reaktionen
            auf Empfindungen systematisch, kontinuierlich und objektiv wahrzunehmen und dadurch
            die Grundmuster des Geistes zu erkennen. Manchmal betrachten Menschen Meditation als
            die Suche nach besonderen Erfahrungen des Glücks und der Ekstase. In Wahrheit jedoch
            ist das Bewusstsein das größte Geheimnis des Universums, und ganz banale Gefühle der
            Wärme und des Juckens sind genauso geheimnisvoll wie Gefühle der Begeisterung und
            des kosmischen Einsseins. Wer die Vipassana-Meditation praktiziert, sollte sich nie
            auf die Suche nach besonderen Erfahrungen begeben, sondern darauf konzentrieren, die
            Realität des eigenen Geistes zu verstehen, wie auch immer diese Wirklichkeit aussehen
            mag.
         


    In den letzten Jahren haben Forscher des Geistes wie des Gehirns zunehmendes Interesse
            an solchen Meditationstechniken gezeigt, aber die meisten von ihnen haben dieses Instrument
            bislang nur indirekt genutzt.[] Der typische Wissenschaftler praktiziert üblicherweise selbst keine Meditation.
            Stattdessen lädt er erfahrene Meditierende in sein Labor ein, versieht ihren Kopf
            mit Elektroden, bittet sie, zu meditieren, und beobachtet die dabei entstehenden Hirnaktivitäten.
            Das kann uns viele interessante Dinge über das Hirn vermitteln, aber wenn das Ziel
            darin besteht, den Geist zu verstehen, fehlen uns noch immer einige der wichtigsten
            Erkenntnisse. Es ist so, als würde jemand die Struktur der Materie verstehen wollen,
            indem er einen Stein durch eine Lupe betrachtet. Sie reichen diesem Menschen ein Mikroskop
            und sagen: «Nehmen Sie das, Sie können damit viel besser sehen.» Er nimmt das Mikroskop,
            greift zu seiner vertrauten Lupe und betrachtet durch dieses Vergrößerungsglas sorgfältig
            das Material, aus dem das Mikroskop gemacht ist … Meditation ist ein Instrument, um
            den Geist direkt zu beobachten. Man vergeudet einen Großteil ihres Potenzials, wenn
            man, statt selbst zu meditieren, die elektrischen Aktivitäten im Gehirn eines anderen
            Meditierenden überwacht.
         


    Ich will damit keineswegs behaupten, wir sollten auf die gegenwärtigen Instrumente
            und Praktiken der Hirnforschung verzichten. Meditation ersetzt sie nicht, aber sie
            könnte als Ergänzung fungieren. Es ist ein wenig wie bei Ingenieuren, die einen Tunnel
            durch einen riesigen Berg treiben. Warum nur von einer Seite graben? Besser ist es,
            wenn man es gleichzeitig von beiden Seiten tut. Wenn Gehirn und Geist tatsächlich
            ein und dasselbe sind, dann werden die beiden im Tunnel aufeinandertreffen. Und wenn
            Gehirn und Geist nicht dasselbe sind? Dann ist es umso wichtiger, sich in den Geist
            «hinein zu graben» und nicht nur ins Gehirn.
         


    Einige Universitäten und Labore haben tatsächlich damit begonnen, Meditation als Forschungsinstrument
            und nicht nur als bloßen Gegenstand für Hirnstudien zu nutzen. Doch dieser Prozess
            steckt noch in den Kinderschuhen, was nicht zuletzt damit zu tun hat, dass er aufseiten
            der Forscher außergewöhnliche Investitionen erfordert. Ernsthafte Meditation verlangt
            ein ungeheures Maß an Disziplin. Wenn Sie versuchen, Ihre Empfindungen objektiv wahrzunehmen,
            werden Sie als Erstes merken, wie ungebärdig und ungeduldig der Geist ist. Selbst
            wenn Sie sich darauf konzentrieren, eine relativ spezifische Empfindung wie das Ein-
            und Ausatmen durch die Nase wahrzunehmen, kann Ihr Geist das üblicherweise nicht länger
            als ein paar Sekunden tun, ehe er seine Konzentration verliert und in Gedanken, Erinnerungen
            und Träume abschweift.
         


    Wenn ein Mikroskop unscharf wird, müssen wir lediglich an einem kleinen Rädchen drehen.
            Wenn dieses kaputt ist, können wir einen Techniker damit beauftragen, es zu reparieren.
            Wenn jedoch der Geist an Schärfe und Konzentration verliert, können wir das nicht
            so leicht beheben. Es bedarf langer Übung, ihn so weit zu beruhigen und zu fokussieren,
            dass er beginnen kann, sich selbst systematisch und objektiv wahrzunehmen. Vielleicht
            können wir zukünftig eine Pille schlucken und sofortige Konzentration erlangen. Doch
            da Meditation darauf abzielt, den Geist nicht nur zu fokussieren, sondern ihn auch
            zu erkunden, könnte sich eine solche Abkürzung als kontraproduktiv erweisen. Die Pille
            mag dafür sorgen, dass wir sehr aufmerksam und fokussiert sind, aber gleichzeitig
            könnte sie auch verhindern, dass wir das gesamte Spektrum des Geistes erkunden. Schließlich
            können wir ihn auch heute schon leicht konzentriert auf etwas ausrichten, indem wir
            etwa einen spannenden Krimi im Fernsehen anschauen - aber der Geist ist so auf den
            Film konzentriert, dass er seine eigenen Abläufe nicht mehr wahrnimmt.
         


    Doch selbst wenn wir nicht auf solche technischen Gerätschaften setzen können, sollten
            wir nicht aufgeben. Wir können uns von den Anthropologen, den Zoologen und den Astronauten
            inspirieren lassen. Anthropologen und Zoologen verbringen Jahre auf fernen Inseln,
            wo sie einer Fülle an Beschwerlichkeiten und Gefahren ausgesetzt sind. Astronauten
            absolvieren über viele Jahre schwierige Trainingsprogramme, die sie auf ihre gefährlichen
            Ausflüge in den Weltraum vorbereiten. Wenn wir bereit sind, solche Anstrengungen zu
            unternehmen, um fremde Kulturen, unbekannte Arten und ferne Planeten zu verstehen,
            könnte es sich durchaus lohnen, genauso hart zu arbeiten, um unseren eigenen Geist
            zu verstehen. Und wir sollten besser unseren Geist verstehen, bevor die Algorithmen
            dies tun und für uns entscheiden.
         


    Selbstbeobachtung war niemals einfach, aber sie könnte mit der Zeit noch schwieriger
            werden. Im Laufe der Geschichte haben die Menschen immer komplexere Erzählungen über
            sich selbst geschaffen, die es uns erschweren zu erkennen, wer wir wirklich sind.
            Diese Erzählungen sollten große Gruppen von Menschen vereinen, Macht anhäufen und
            die soziale Harmonie bewahren. Sie waren lebenswichtig, um Milliarden Menschen zu
            ernähren und dafür zu sorgen, dass sie sich nicht gegenseitig die Kehle durchschnitten.
            Wenn Menschen versuchten, sich selbst zu beobachten, waren es für gewöhnlich diese
            vorgefertigten Erzählungen, die sie entdeckten. Eine Erkundung mit offenem Ausgang
            war zu gefährlich. Sie drohte, die soziale Ordnung auszuhöhlen.
         


    Als die Technologie fortschrittlicher wurde, passierten zwei Dinge. Als Steinmesser
            sich nach und nach zu Atomraketen entwickelten, wurde es, erstens, immer gefährlicher,
            die soziale Ordnung zu destabilisieren. Und als aus den Höhlenmalereien nach und nach
            Fernsehsendungen wurden, wurde es, zweitens, immer einfacher, die Menschen zu täuschen.
            In naher Zukunft könnten die Algorithmen dies zur Perfektion bringen und es den Menschen
            nahezu unmöglich machen, ihre wirkliche Realität zu erkennen. Es werden dann die Algorithmen
            sein, die für uns entscheiden, wer wir sind und was wir über uns selbst wissen sollten.
         


    Für ein paar Jahre oder sogar Dekaden haben wir noch eine Wahl. Wenn wir uns anstrengen,
            können wir immer noch erforschen, wer wir wirklich sind. Aber wenn wir diese Chance
            nutzen wollen, sollten wir das jetzt tun.
         


  


OEBPS/Images/cover00255.jpeg
Yuval Noah

Harar

21 Lektionen
fir das
21. Jahrhundert

C.H.BECK





