Richard David

Precht
WER

BIN ICH

Mﬂd WEH?’IJ@ wie VIE

1NE PH
3 fgo
Sop 15%
Hiscye RE
o o

GOLDMANN




Richard David Precht

Wer bin ich -
und wenn ja, wie viele?

Eine philosophische Reise

Goldmann Verlag



Originalausgabe

Fir Oskar und Juliette,
David und Matthieu

1. Auflage
Copyright © 2007 by Wilhelm Goldmann Verlag, Minchen
in der Verlagsgruppe Random House GmbH
Satz: Buch-Werkstatt GmbH, Bad Aibling
Druck und Bindung: GGP Media GmbH, Pdneck
Printed in Germany
ISBN 978-3-641-01236-6

www.goldmann-verlag.de



Einleitung

Die griechische Insel Naxos ist die grofite Insel der Kyk-
laden im Agdaischen Meer. In der Mitte der Insel steigt die
Bergkette des Zas bis auf tausend Meter an, und auf den
wirzig duftenden Feldern grasen Ziegen und Schafe,
wachsen Wein und Gemiise. Noch in den 1980er Jahren
besall Naxos einen legendéren Strand bei Agia Ana, kilo-
meterlange Sanddiinen, in denen nur wenige Touristen
sich Bambushutten geflochten hatten und ihre Zeit damit
verbrachten, trdge im Schatten herumzudésen. Im Som-
mer 1985 lagen unter einem Felsvorsprung zwei junge,
gerade 20-jahrige Manner. Der eine hie3 Jirgen und kam
aus Dusseldorf; der andere war ich. Wir hatten uns erst
vor wenigen Tagen am Strand kennen gelernt und disku-
tierten Uber ein Buch, das ich aus der Bibliothek meines
Vaters mit in den Urlaub genommen hatte: ein inzwischen
arg ramponiertes Taschenbuch, von der Sonne ausgeb-
leicht, mit einem griechischen Tempel auf dem Umschlag
und zwei Méannern in griechischem Gewand. Platon: So-
krates im Gesprach.

Die Atmosphdre, in der wir unsere bescheidenen Ge-
danken leidenschaftlich austauschten, brannte sich mir so
tief ein wie die Sonne auf der Haut. Abends, bei Kase,
Wein und Melonen, sonderten wir uns ein wenig von den
anderen ab und diskutierten weiter unsere Vorstellungen.
Vor allem die Verteidigungsrede, die Sokrates laut Platon
gehalten haben soll, als man ihn wegen des Verderbens
der Jugend zum Tode verurteilte, beschéftigte uns sehr.



Mir nahm sie — fir einige Zeit — die Angst vor dem Tod,
ein Thema, das mich zutiefst beunruhigte; Jirgen war we-
niger Uberzeugt.

Jurgens Gesicht ist mir entfallen. Ich habe ihn nie wie-
der getroffen, auf der Stralle wiirde ich ihn heute sicher
nicht erkennen. Und der Strand von Agia Ana, an den ich
nicht zurtickgekehrt bin, ist laut zuverlassiger Quelle heu-
te ein Touristen-Paradies mit Hotels, Z&unen, Sonnen-
schirmen und gebuhrenpflichtigen Liegestihlen. Ganze
Passagen aus der Apologie des Sokrates in meinem Kopf
dagegen sind mir geblieben und begleiten mich gewiss bis
ins Altenpflegeheim; mal sehen, ob sie dann immer noch
die Kraft haben, mich zu beruhigen.

Das leidenschaftliche Interesse fiir Philosophie habe ich
nicht mehr verloren. Es lebt fort seit den Tagen von Agia
Ana. Aus Naxos zurlickgekehrt, leistete ich zunachst ei-
nen unerquicklichen Zivildienst ab. Es war gerade eine
sehr moralische Zeit, Nato- Doppelbeschluss und Frie-
densbewegung erhitzten die Gemdter, dazu Abenteuer-
lichkeiten wie US-amerikanische Planspiele Uber einen
begrenzten Atomkrieg in Europa, die man sich ohne
Kopfschitteln heute kaum noch vorstellen mag. Mein Zi-
vildienst als Gemeindehelfer freilich regte nicht zu kih-
nen Gedanken an; seit ich die evangelische Kirche von in-
nen gesehen habe, mag ich den Katholizismus. Was blieb,
war die Suche nach dem richtigen Leben und nach (ber-
zeugenden Antworten auf die groRen Fragen des Lebens.
Ich beschloss, Philosophie zu studieren.

Das Studium in Kd&ln begann allerdings mit einer Ent-
tduschung. Bislang hatte ich mir Philosophen als spannen-



de Personlichkeiten vorgestellt, die so aufregend und kon-
sequent lebten, wie sie dachten. Faszinierende Menschen
wie Theodor W. Adorno, Ernst Bloch oder Jean-Paul Sart-
re. Doch die Vision von einer Einheit aus kiihnen Gedan-
ken und einem kiihnen Leben verfllichtigte sich beim
Anblick meiner zukunftigen Lehrer sofort: langweilige al-
tere Herren in braunen oder blauen Busfahreranziigen. Ich
dachte an den Dichter Robert Musil, der sich dari-
ber gewundert hatte, dass die modernen und fortschrittli-
chen Ingenieure der Kaiserzeit, die neue Welten zu Lande,
zu Wasser und in der Luft eroberten, gleichzeitig so alt-
modische Zwirbelbéarte, Westen und Taschenuhren trugen.
Ebenso, schien es mir, wendeten die Kolner Philosophen
ihre innere geistige Freiheit nicht auf ihr Leben an. Im-
merhin brachte mir einer von ihnen schliel3lich doch das
Denken bei. Er lehrte mich, nach dem »Warum« zu fragen
und sich nicht mit schnellen Antworten zu begntigen. Und
er paukte mir ein, dass meine Gedankengange und Argu-
mentationen llickenlos sein sollten, so dass jeder einzelne
Schritt moglichst streng auf dem anderen aufbaut.

Ich verbrachte wunderbare Studienjahre. In meiner
Erinnerung vermischen sie sich zu einer einzigen Abfolge
aus spannender Lektire, spontanem Kochen, Tischgespra-
chen beim Nudelessen, schlechtem Rotwein, wilden Dis-
kussionen im Seminar und endlosen Kaffeerunden in der
Mensa mit Bewéhrungsproben unserer philosophischen
Lektlre: Gber Erkenntnis und Irrtum, das richtige Leben,
uber FuBball und natirlich dartiber, warum Mann und
Frau — wie Loriot meinte — nicht zusammenpassen. Das
Schdne an der Philosophie ist, dass sie kein Fach ist, das



man je zu Ende studiert. Genau genommen, ist sie noch
nicht einmal ein Fach. Naheliegend ware es deshalb ge-
wesen, an der Universitat zu bleiben. Aber das Leben, das
meine Professoren fuhrten, erschien mir, wie gesagt, er-
schreckend reizlos. Zudem bedriickte mich, wie wirkungs-
los die Hochschulphilosophie war. Die Aufsatze und Bu-
cher wurden lediglich von Kollegen gelesen, und das zu-
meist nur, um sich davon abzugrenzen. Auch die Sympo-
sien und Kongresse, die ich als Doktorand besuchte, desil-
lusionierten mich restlos ber den Verstandigungswillen
ihrer Teilnehmer.

Allein die Fragen und die Blicher begleiteten mich wei-
ter durch mein Leben. VVor einem Jahr fiel mir auf, dass es
nur sehr wenige befriedigende Einfiihrungen in die Philo-
sophie gibt. Natirlich existieren viele mehr oder weniger
witzige Bucher, die von Logeleien und Kniffen des Den-
kens handeln, aber die meine ich nicht. Auch nicht die
klugen nitzlichen Biicher, die das Leben und Wirken aus-
gewahlter Philosophen beschreiben oder in ihre Werke
einfihren. Ich vermisse das systematische Interesse an den
groRen Ubergreifenden Fragen. Was sich als systematische
Einfliihrung ausgibt, présentiert zumeist eine Abfolge von
Denkstromungen und -ismen, die mir oft zu sehr histo-
risch interessiert sind oder die zu sperrig sind und zu tro-
cken geschrieben.

Der Grund fur diese unkulinarische Lekture liegt nahe:
Universitdten fordern nicht unbedingt den eigenen Stil.
Noch immer wird in der akademischen Lehre meist mehr
Wert auf exakte Wiedergabe gelegt als auf die intellek-
tuelle Kreativitat der Studenten. Besonders storend an der



Vorstellung von der Philosophie als einem »Fach« sind
dabei ihre ganz unnatlrlichen Abgrenzungen. Wéhrend
meine Professoren das menschliche Bewusstsein anhand
der Theorien von Kant und Hegel erklarten, machten ihre
Kollegen von der medizinischen Fakultat, nur achthundert
Meter entfernt, die aufschlussreichsten Versuche mit hirn-
geschadigten Patienten. Achthundert Meter Raum in einer
Universitat sind sehr viel. Denn die Professoren lebten auf
zwei VvOllig verschiedenen Planeten und kannten nicht
einmal die Namen ihrer Kollegen.

Wie passen die philosophischen, die psychologischen
und die neurobiologischen Erkenntnisse iber das Bewuss-
tsein zusammen? Stehen sie sich im Weg, oder erganzen
sie sich? Gibt es ein »lch«? Was sind Geflihle? Was ist
das Geddachtnis? Die spannendsten Fragen standen gar
nicht auf dem philosophischen Lehrplan, und daran hat
sich, soweit ich sehe, bis heute viel zu wenig geéndert.

Philosophie ist keine historische Wissenschaft. Selbst-
verstandlich ist es eine Pflicht, das Erbe zu bewahren und
auch die Altbauten im Bereich des Geisteslebens immer
wieder zu besichtigen und gegebenenfalls zu sanieren.
Aber die rickwartsgewandte Philosophie dominiert im
akademischen Betrieb noch immer allzusehr Gber die ge-
genwartsbezogene. Dabei sollte man bedenken, dass die
Philosophie gar nicht so sehr auf dem festgegossenen
Fundament ihrer Vergangenheit steht, wie manche mei-
nen. Die Geschichte der Philosophie ist weitgehend auch
eine Geschichte von Moden und Zeitgeiststromungen, von
Wissen, das vergessen oder verdrangt wurde, und von
zahlreichen Neuanféngen, die nur deshalb so neu wirkten,



weil vieles, was zuvor gedacht wurde, vernachléssigt
wurde. Doch das Leben baut selten etwas auf, woflr es
die Steine nicht woanders herholt. Die meisten Philoso-
phen haben ihre Gedankengebaude auf den Trimmern ih-
rer Vorganger erbaut, nicht aber, wie sie oft meinten, auf
der Ruine der ganzen Philosophiegeschichte. Aber nicht
nur viele schlaue Einsichten und Betrachtungsweisen gin-
gen immer wieder verschitt, auch viel Seltsames und
Weltfremdes wurde immer wieder neu gedacht und wie-
derbelebt. Und diese Zerrissenheit zwischen Intelligenz
und Ressentiment zeigt sich auch an den Philosophen
selbst. Der Schotte David Hume im 18. Jahrhundert zum
Beispiel war in vielerlei Hinsicht ein unglaublich moder-
ner Denker. Aber seine Sichtweise anderer VVélker, vor al-
lem der afrikanischen, war chauvinistisch und rassistisch.
Friedrich Nietzsche im 19. Jahrhundert war einer der
scharfsinnigsten Kritiker der Philosophie, aber seine eige-
nen Wunschbilder vom Menschen waren kitschig, anma-
Rend und albern.

Auch héangt die Wirkung eines Denkers nicht unbedingt
davon ab, ob er mit seinen Einsichten tatséchlich richtig
lag. Der gerade erwahnte Nietzsche hatte eine ungeheure
Wirkung in der Philosophie, obwohl das meiste von dem,
was er gesagt hatte, nicht ganz so neu und originell war,
wie es klang. Sigmund Freud war mit Fug und Recht ein
bedeutender Mann, einer der groRten ldeenstifter Uber-
haupt. Dass an der Psychoanalyse im Detail vieles nicht
stimmte, ist eine andere Sache. Und auch die enorme phi-
losophische und politische Bedeutung von Georg Wilhelm



Friedrich Hegel steht in einem spannenden Missverhaltnis
zu den vielen Ungereimtheiten seiner Spekulationen.

Wenn man die Geschichte der abendlandischen Philoso-
phie im Uberblick betrachtet, fallt auf, dass sich die meis-
ten Scharmutzel innerhalb weniger recht Gbersichtlicher
Freund-Feind-Linien abspielen: die Fehde zwischen Mate-
rialisten und Idealisten (oder im englischen Sprachge-
brauch: der Empiristen und Rationalisten). In der Realitat
treten diese Sichtweisen in allen erdenklichen Kombina-
tionen und in immer neuen Gewandern auf. Aber sie wie-
derholen sich. Der Materialismus, der Glaube daran, dass
es nichts aufllerhalb der sinnlich erfahrbaren Natur gibt,
keinen Gott und auch keine Ideale, kam das erste Mal im
18. Jahrhundert in der franzosischen Aufklarung in Mode.
Ein zweites Mal begegnet er uns in breiter Front als Reak-
tion auf die Erfolge der Biologie und auf Darwins Evolu-
tionstheorie in der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts.
Und heute feiert er seine inzwischen dritte Hoch-Zeit im
Zusammenhang mit den Erkenntnissen der modernen
Hirnforschung. Dazwischen aber lagen jeweils Phasen, in
denen der Idealismus in allen moglichen Spielarten vor-
herrschte. Im Gegensatz zu den Materialisten vertraut er
der sinnlichen Welterkenntnis nur wenig und beruft sich
auf die weitgehend unabhéngige Kraft der Vernunft und
ihrer Ideen. Natdrlich verbergen sich hinter diesen beiden
Etiketten der Philosophiegeschichte mitunter ganz ver-
schiedene Beweggrinde und Bedeutungsmuster bei den
jeweiligen Philosophen. Ein ldealist wie Platon dachte
durchaus nicht das Gleiche wie der ldealist Immanuel
Kant. Und deshalb l&sst sich eine »ehrliche« Geschichte

10



der Philosophie auch gar nicht schreiben: weder als ein
logischer Aufbau in der zeitlichen Abfolge der groRen
Philosophen noch als eine Geschichte der philosophischen
Stromungen. Man ware gezwungen, vieles wegzulassen,
das die Wirklichkeit erst wahrhaftig und rund macht.

Die hier vorliegende Einfiihrung in die philosophischen
Fragen des Menschseins und der Menschheit geht deshalb
auch nicht historisch vor. Sie ist keine Geschichte der Phi-
losophie. Immanuel Kant hat die grofRen Fragen der
Menschheit einmal in die Fragen unterteilt: »Was kann ich
wissen? Was soll ich tun? Was darf ich hoffen? Was ist
der Mensch?« Sie bilden einen schdnen Leitfaden auch fir
die Gliederung dieses Buches, wobei letztere Frage durch
die ersten drei ganz gut erklart scheint, so dass ich meine,
sie hier getrost weglassen zu kdnnen.

Die Frage nach dem, was man Uber sich selbst wissen
kann, die klassische Frage der Erkenntnistheorie also, ist
heute nur noch sehr bedingt eine philosophische. Weitrei-
chend ist sie vor allem ein Thema der Hirnforschung, die
uns die Grundlagen unseres Erkenntnisapparates und sei-
ner Erkenntnismdglichkeiten erklart. Die Philosophie er-
halt hier eher die Rolle eines Beraters, der der Hirnfor-
schung hilft, sich selbst im einen oder anderen Fall besser
zu verstehen. Was sie gleichwohl Anregendes zu diesen
grundlegenden Fragen beizutragen hatte, fuhre ich in einer
sehr persdnlichen Auswahl an der Erfahrung einer Gene-
ration vor, die von einem gewaltigen Umbruch geprégt
war und die Moderne entscheidend mit vorbereitet hat.
Der Physiker Ernst Mach wurde 1838 geboren, der Philo-
soph Friedrich Nietzsche 1844, der Hirnforscher Santiago

11



Cajal 1852 und der Psychoanalytiker Sigmund Freud
1856. Nur 16 Jahre trennen diese vier Vorreiter des mo-
dernen Denkens, deren Nachwirkung kaum (berschéatzt
werden kann.

Der zweite Teil des Buches beschéaftigt sich mit der
Frage: »Was soll ich tun?«, also mit Ethik und Moral. Da-
bei geht es ebenfalls zundchst darum, die Grundlagen zu
klaren. Warum koénnen Menschen (berhaupt moralisch
handeln? Inwieweit entspricht gut oder bose zu sein der
menschlichen Natur? Auch hier steht die Philosophie
nicht mehr allein am Lehrerpult. Die Hirnforschung, die
Psychologie und die Verhaltensforschung haben inzwi-
schen ein gehdriges Wortchen mitzureden, und das sollen
sie auch tun. Ist der Mensch einmal als ein moralféhiges
Tier beschrieben und damit auch die Anreize im Gehirn,
die sein moralisches Handeln belohnen, treten die natur-
wissenschaftlichen Disziplinen in den Hintergrund. Denn
die vielen praktischen Fragen, die unsere Gesellschaft
heute beschaftigen, warten tatsachlich auf eine philoso-
phische Antwort. Bei Abtreibung und Sterbehilfe, Gen-
technik und Reproduktionsmedizin, Umwelt- und Tier-
ethik: Uberall entscheiden Normen und Abwagungen,
plausible und weniger plausible Argumente — die ideale
Spielwiese fur philosophische Diskussionen und Abwa-
gungen.

Im dritten Teil »Was darf ich hoffen« geht es um einige
zentrale Fragen, die die meisten Menschen in ihrem Leben
beschéftigen. Fragen etwa nach dem Gliick, nach Freiheit,
Liebe, Gott und dem Sinn des Lebens. Fragen, die nicht
einfach zu beantworten sind, aber die uns so wichtig sind,

12



dass es sich durchaus lohnt, konzentriert dariiber nachzu-
denken.

Die Theorien und Ansichten, die in diesem Buch oft mit
recht leichter Hand miteinander verbunden werden, befin-
den sich in der Praxis der Wissenschaften mitunter in ganz
verschiedenen Ordnern in weit voneinander entfernten
Regalen. Trotzdem meine ich, dass es sinnvoll ist, sie auf
diese Weise aufeinander zu beziehen, auch wenn sie im
Kleingedruckten oft viele knifflige Streitereien wert sein
dirften. Verbunden sind sie zudem in einer kleinen Welt-
reise an die Orte des Geschehens. Nach Ulm, wo Descar-
tes in einer Bauernstube die neuzeitliche Philosophie be-
griindete, nach Konigsberg, wo Immanuel Kant lebte,
nach Vanuatu, wo die glicklichsten Menschen leben sol-
len und so weiter. Einige der im Buch vorgesellten Akteu-
re habe ich dabei persdnlich naher kennen lernen diirfen,
die Hirnforscher Eric Kandel, Robert White und Benjamin
Libet sowie die Philosophen John Rawls und Peter Singer.
Den einen habe ich gelauscht, mit den anderen gefochten
und viel dazugelernt. Ich glaube, dabei erkannt zu haben,
dass sich der VVorzug der einen oder anderen Theorie nicht
unbedingt in einem abstrakten Theorievergleich zeigt,
sondern an den Frichten, die man von ihnen ernten kann.

Fragen stellen zu kénnen, ist eine Fahigkeit, die man nie
verlernen sollte. Denn Lernen und Geniel3en sind das Ge-
heimnis eines erfillten Lebens. Lernen ohne Genielien
verharmt, Geniel3en ohne Lernen verblddet. Sollte es die-
sem Buch gelingen, beim Leser die Lust am Denken zu
wecken und zu trainieren, ware sein Ziel erreicht. Was
sollte es fur einen schoneren Erfolg geben, als durch fort-

13



schreitende Selbsterkenntnis ein bewussteres Leben zu
fuhren, mithin also Regisseur seiner Lebensimpulse zu
werden oder, wie Friedrich Nietzsche (flr sich selbst ver-
geblich) hoffte, »Dichter« des eigenen Lebens zu sein:
»Es ist eine gute Fahigkeit, seinen Zustand mit einem
kiinstlerischen Auge ansehn zu kénnen, selbst in Leiden
und Schmerzen, die uns treffen, in Unbequemlichkeiten
und dergleichen.«

Apropos Dichter. Diese Einleitung ware nicht vollstan-
dig, ohne noch ein Wort zum Titel des Buches zu sagen.
Er ist der Ausspruch eines groRen Philosophen, genauer
gesagt, meines Freundes, des Schriftstellers Guy Helmin-
ger. Wir strichen (und streichen) manchmal gerne lange
um die Hauser. Eines Nachts, als wir zu viel getrunken
hatten, machte ich mir Sorgen um ihn — obwohl er sicher-
lich mehr vertragt als ich. Als er eine laute Rede schwin-
gend mitten auf der Strale stand, fragte ich ihn, ob es ihm
gut gehe. »Wer bin ich? Und wenn ja — wie viele?«, ant-
wortete er mir mit weit aufgerissenen Augen, den Kopf
wild drehend und mit heiserer Kehle. Da wusste ich, dass
er noch in der Lage war, eine ordentliche Theater-
Performance abzuliefern, und es ihm gut genug ging, um
allein nach Hause zu finden. In meinem Kopf aber blieb
seine Frage, die wie ein Leitspruch tber der modernen
Philosophie und Hirnforschung im Zeitalter fundamenta-
ler Zweifel am »lch« und an der Kontinuitit des Erlebens
liegen konnte. Ich verdanke Guy so viel wie nur wenigen
anderen — freilich nicht nur diesen Satz, sondern, ganz be-
sonders, dass ich durch ihn meiner Frau begegnet bin, oh-

14



ne die mein Leben nicht das gluckliche Leben ware, das
es ist.

Ville de Luxembourg
Richard David Precht im Méarz 2007

15



Was kann ich wissen?

SILS MARIA

Kluge Tiere im All
Was ist Wahrheit?

»In irgendeinem abgelegenen Winkel des in zahllosen
Sonnensystemen flimmernd ausgegossenen Weltalls gab
es einmal ein Gestirn, auf dem kluge Tiere das Erkennen
erfanden. Es war die hochmiitigste und verlogenste Minu-
te der >Weltgeschichte<: aber doch nur eine Minute. Nach
wenigen Atemzligen der Natur erstarrte das Gestirn, und
die klugen Tiere mussten sterben. — So kénnte jemand ei-
ne Fabel erfinden und wirde doch nicht gentigend illust-
riert haben, wie klaglich, wie schattenhaft und fluchtig,
wie zwecklos und beliebig sich der menschliche Intellekt
innerhalb der Natur ausnimmt; es gab Ewigkeiten, in de-
nen er nicht war; wenn es wieder mit ihm vorbei ist, wird
sich nichts begeben haben. Denn es gibt fur jenen Intellekt
keine weitere Mission, die Uber das Menschenleben hi-
nausfuhrte. Sondern menschlich ist er, und nur sein Besit-
zer und Erzeuger nimmt ihn so pathetisch, als ob die An-
geln der Welt sich in ihm drehten. Kénnten wir uns aber
mit der Mucke verstandigen, so wirden wir vernehmen,
dass auch sie mit diesem Pathos durch die Luft schwimmt
und in sich das fliegende Zentrum dieser Welt fiihlt.«

16



Der Mensch ist ein kluges Tier, das sich doch zugleich
selbst vollig Gberschétzt. Denn sein Verstand ist nicht auf
die groRe Wahrheit, sondern nur auf die kleinen Dinge im
Leben ausgerichtet. Kaum ein anderer Text in der Ge-
schichte der Philosophie hat auf so poetische wie scho-
nungslose Weise dem Menschen den Spiegel vorgehalten.
Geschrieben wurde dieser vielleicht schonste Anfang ei-
nes philosophischen Buches im Jahr 1873 unter dem Ti-
tel: Uber Wahrheit und Liige im auBermoralischen Sin-
ne. Und sein Verfasser war ein junger, gerade 29-jahriger
Professor flr Altphilologie an der Universitat Basel.

Doch Friedrich Nietzsche veroffentlichte seinen Text
uber die klugen und hochmdtigen Tiere nicht. Soeben hat-
te er schwere Blessuren davongetragen, weil er ein Buch
uber die Grundlagen der griechischen Kultur geschrieben
hatte. Seine Kritiker entlarvten es als unwissenschaftlich
und als spekulativen Unsinn, was es wohl weitgehend
auch ist. Von einem gescheiterten Wunderkind war die
Rede, und sein Ruf als Altphilologe war ziemlich ruiniert.

Dabei hat alles so viel versprechend angefangen. Der
kleine Fritz, 1844 im s&chsischen Dorf Rdcken geboren
und aufgewachsen in Naumburg an der Saale, galt als ein
hochbegabter und sehr gelehriger Schiler. Sein Vater war
ein lutherischer Pfarrer, und auch die Mutter war sehr
fromm. Als der Junge vier Jahre alt ist, stirbt der Vater
und kurz darauf auch Nietzsches jlingerer Bruder. Die
Familie zieht nach Naumburg, und Fritz wéchst in einem
reinen Frauenhaushalt auf. Auf der Knabenschule und
spater am Domgymnasium wird man auf sein Talent auf-
merksam. Nietzsche besucht das angesehene Internat

17



Schulpforta und schreibt sich 1864 an der Universitat
Bonn fir klassische Philologie ein. Das Theologiestu-
dium, das er ebenfalls beginnt, gibt er schon nach dem
ersten Semester wieder auf. Zu gern hatte er der Mutter
den Gefallen getan, ein rechter Pfarrer zu werden — allein
ihm fehlt der Glaube. Der »kleine Pastor«, als er das
fromme Pfarrerskind einst in Naumburg verspottet wurde,
ist vom Glauben abgefallen. Die Mutter, das Pfarrhaus
und der Glaube sind ein Gefangnis, aus dem er sich ge-
sprengt hat, doch ein Leben lang wird dieser Wandel an
ihm nagen. Nach einem Jahr wechselt Nietzsche mit sei-
nem Professor nach Leipzig. Sein Ziehvater schéatzt ihn so
sehr, dass er ihn der Universitat Basel als Professor emp-
fiehlt. 1869 wird der 25-jahrige aullerordentlicherProfes-
sor. Seine fehlenden Abschlisse, Promotion und Habilita-
tion, bekommt er kurzerhand von der Uni verliehen. In der
Schweiz lernt Nietzsche die Gelehrten und Kiinstler der
Zeit kennen, darunter Richard Wagner und seine Frau Co-
sima, denen er zuvor bereits in Leipzig begegnet war.
Nietzsches Begeisterung fir Wagner ist so grol3, dass er
sich 1872 von dessen pathetischer Musik zu seinem nicht
weniger pathetischen Fehlschlag Gber Die Geburt der
Tragodie aus dem Geist der Musik verleiten lasst.

Nietzsches Buch war schnell abgetan. Der Gegensatz
vom vermeintlich »Dionysischen« der Musik und dem
vermeintlich »Appolinischen« der bildenden Kunst war
schon seit der Friihromantik bekannt und gemessen an der
historischen Wahrheit eine wilde Spekulation. Auflerdem
beschaftigte sich die gelehrte Welt in Europa mit der Ge-
burt einer viel wichtigeren Tragddie. Ein Jahr zuvor hat

18



der studierte Theologe und renommierte englische Bota-
niker Charles Darwin sein Buch Uber die Abstammung des
Menschen aus dem Tierreich vertffentlicht. Obwohl der
Gedanke, dass sich der Mensch aus primitiveren Vorfor-
men entwickelt haben kdnnte, seit spatestens zwalf Jahren
im Raum stand — Darwin selbst hat in seinem Buch (ber
die Entstehung der Arten angekindigt, dass hieraus auch
auf den Menschen »ein bezeichnendes Licht« fallen werde
—, war das Buch ein Reif3er. In den 1860er Jahren hatten
zahlreiche Naturforscher die gleiche Konsequenz gezogen
und den Menschen ins Tierreich nahe dem gerade erst
entdeckten Gorilla einsortiert. Die Kirche, vor allem in
Deutschland, bekampfte Darwin und seine Anhénger noch
bis zum Ersten Weltkrieg. Doch von Anfang an war klar,
dass es nun kein freiwilliges Zurlck zur friheren Welt-
sicht mehr geben konnte. Gott als personlicher Urheber
und Lenker des Menschen war tot. Und die Naturwissen-
schaften feierten ihren Siegeszug mit einem neuen sehr
nichternen Bild des Menschen: Das Interesse an Affen
wurde groRer als das an Gott. Und die erhabene Wahrheit
vom Menschen als einer gottgleichen Kreatur zerfiel in
zwei Teile: das unglaubwiirdig gewordene Erhabene und
die schlichte Wahrheit vom Menschen als einem intelli-
genten Tier.

Nietzsches Begeisterung flr diese neue Weltsicht ist
grol. »Alles, was wir brauchen«, schreibt er spater ein-
mal, »ist eine Chemie der moralischen, religidsen, astheti-
schen Vorstellungen und Empfindungen, ebenso wie all
jener Regungen, welche wir im GroB- und Kleinverkehr
der Kultur und Gesellschaft, ja in der Einsamkeit an uns

19



erleben.« Genau an jener »Chemie« arbeiten im letzten
Drittel des 19. Jahrhunderts zahlreiche Wissenschaftler
und Philosophen: an einer biologischen Daseinslehre ohne
Gott. Doch Nietzsche beteiligt sich selbst keinen Deut
daran. Die Frage, die ihn beschéftigt, ist eine ganz andere:
Was bedeutet die nlchtern wissenschaftliche Sicht fiir das
Selbstverstandnis des Menschen? Macht es den Menschen
groRer, oder macht es ihn kleiner? Hat er alles verloren,
oder gewinnt er etwas dazu, dadurch, dass er sich jetzt
selbst klarer sieht? In dieser Lage schrieb er den Aufsatz
uber Wahrheit und Luge, seinen vielleicht schonsten Text.

Die Frage, ob der Mensch kleiner oder grofier geworden
war, beantwortete Nietzsche je nach Stimmung und Lau-
ne. Wenn es ihm schlecht ging — und es ging ihm oft
schlecht —, war er gedriickt und zerknirscht und predigte
ein Evangelium des Schmutzes. War er dagegen hochge-
stimmt, ergriff ihn ein stolzes Pathos und liel} ihn vom
Ubermenschen traumen. Seine hochfliegenden Phantasien
und das donnernde Selbstbewusstsein seiner Blicher stan-
den dabei in einem geradezu haarstrdubenden Gegensatz
zu seiner Erscheinung: ein kleiner, etwas dicklicher, wei-
cher Mann. Ein trotziger Schnauzbart, eine richtige Birs-
te, sollte sein weiches Gesicht aufmébeln und ménnlicher
machen, aber die vielen Krankheiten von Kindertagen an
lieRen ihn schwach erscheinen und sich schwach fiihlen.
Er war stark kurzsichtig, litt unter Magenbeschwerden und
schweren Migraneanfallen. Mit 35 fuhlte er sich bereits
als ein korperliches Wrack und Dbeendete sei-
ne Lehrtatigkeit in Basel. Eine oft vermutete Syphilis-
Infektion, so scheint es, gab ihm spéter den Rest.

20



Im Sommer 1881, zwei Jahre nach seinem Abschied
von der Universitat, entdeckte Nietzsche eher zuféllig sein
ganz personliches Paradies: den kleinen Ort Sils Maria im
schweizerischen Oberengadin. Eine phantastische Land-
schaft, die ihn sofort begeisterte und inspirierte. Immer
wieder fuhr er in den kommenden Jahren dorthin, unter-
nahm lange einsame Spaziergdnge und schmiedete neue
pathetische Gedanken. Vieles davon brachte er im Winter
in Rapallo und an der Mittelmeerkiste, in Genua und in
Nizza, zu Papier. Das meiste zeigt Nietzsche als einen
klugen, literarisch anspruchsvollen und schonungslosen
Kritiker, der seine Finger in die Wunden der abendlandi-
schen Philosophie legt. Was seine eigenen Vorschlage zu
einer neuen Erkenntnistheorie und Moral anbelangt dage-
gen, begeistert er sich fiir einen unausgegorenen Sozial-
darwinismus und fltchtet sich oft in schwiemeligen
Kitsch. Je markiger seine Texte daherkommen, umso
mehr sind sie mit groBer Geste danebengegriffen. »Gott
ist tot« — schreibt er das eine um das andere Mal —, aber
das wissen die meisten seiner Zeitgenossen schon von
Darwin und anderen.

1887, Nietzsche blickt das vorletzte Mal auf die
schneebedeckten Gipfel von Sils Maria, entdeckt er das
Thema von seinen klugen Tieren aus dem alten Aufsatz
wieder — das Problem von der begrenzten Erkenntnis aller
Menschentiere. Seine Streitschrift Zur Genealogie der
Moralbeginnt mit den Worten: »Wir sind uns unbekannt,
wir Erkennenden, wir selbst uns selbst: Das hat seinen gu-
ten Grund. Wir haben nie nach uns gesucht — wie sollte es
geschehen, dass wir uns eines Tages fanden?« Wie so oft

21



spricht er von sich selbst im Plural, wie von einer sehr
speziellen Tierart, die er als Erster beschreibt: » Un-
ser Schatz ist, wo die Bienenkdrbe unsrer Erkenntnis
stehn. Wir sind immer dazu unterwegs, als geborne Fli-
gelthiere und Honigsammler des Geistes, wir kiimmern
uns von Herzen eigentlich nur um Eins - Et-
was>heimzubringen<. Viel Zeit dafir bleibt ihm nicht
mehr. Zwei Jahre spéter erleidet Nietzsche in Turin einen
Zusammenbruch. Seine Mutter holt den 44-j&hrigen Sohn
in Italien ab und bringt ihn nach Jena in eine Klinik. Spé-
ter lebt er bei ihr, aber er bringt nichts mehr zu Papier.
Acht Jahre darauf stirbt die Mutter, und der geistig schwer
umnachtete Sohn kommt in die Wohnung seiner nicht
sonderlich geliebten Schwester. Am 25 August 1900 stirbt
Nietzsche in Weimar im Alter von 55 Jahren.

Nietzsches Selbstbewusstsein, das er sich einredete, in-
dem er es schreibend heraufbeschwor, war groB: »lch
kenne mein Los, es wird sich einmal an meinen Namen
die Erinnerung an etwas Ungeheures ankniipfen.« Doch
worin besteht Nietzsches Ungeheuerlichkeit, die ihn nach
seinem Tod tatsachlich zum wohl einflussreichsten Philo-
sophen des kommenden 20. Jahrhunderts machen sollte?

Nietzsches grof3e Leistung liegt in seiner ebenso scho-
nungslosen wie schwungvoll vorgetragenen Kritik. Lei-
denschaftlicher als alle anderen Philosophen zuvor hatte
er vorgefihrt, wie anmalRend und unwissend der Mensch
die Welt, in der er lebt, nach der Logik und Wahrheit sei-
ner Art beurteilt: der Logik der menschlichen Spezies. Die
»klugen Tiere« glauben, dass sie einen exklusiven Status
hétten. Nietzsche dagegen vertrat vehement die Auffas-

22



sung, dass der Mensch tatséchlich ein Tier ist und dass
auch sein Denken dadurch bestimmt wird: durch Triebe
und Instinkte, durch seinen primitiven Willen und durch
ein eingeschranktes Erkenntnisvermdgen. Die meisten
Philosophen des Abendlandes hatten demnach Unrecht,
als sie den Menschen als etwas ganz Besonderes betrach-
tet hatten, als eine Art Hochleistungscomputer der Selbst-
erkenntnis. Denn kann der Mensch tatsachlich sich selbst
und die objektive Realitat erkennen? Ist er tberhaupt dazu
fahig? Die meisten Philosophen hatten nicht daran ge-
zweifelt. Und einige hatten sich noch nicht einmal diese
Frage gestellt. Sie hatten ganz selbstverstandlich voraus-
gesetzt, dass das menschliche Denken gleichzeitig so et-
was war wie ein universelles Denken. Sie betrachteten den
Menschen eben nicht als ein kluges Tier, sondern als ein
Wesen auf einer ganz anderen Stufe. Systematisch hatten
sie das Erbe aus dem Tierreich geleugnet, das ihnen bei
der morgendlichen Rasur vor dem Spiegel ebenso un-
missverstandlich entgegengrinste wie spater, nach Feiera-
bend in den Daunen. Einer nach dem anderen hatten sie an
einem groflen Graben zwischen Mensch und Tier ge-
schaufelt. Des Menschen Vernunft und Verstand, seine
Denk- und Urteilsféhigkeit bildeten den allein selig ma-
chenden Malistab, um die belebte Natur zu bewerten. Und
sie verurteilten das »bloR« Kdorperliche als vollig zweit-
rangig.

Um sicher zu sein, dass sie mit ihren erlesenen Vorstel-
lungen von sich selbst richtig lagen, mussten die Philoso-
phen annehmen, dass Gott den Menschen mit einem vor-
zuglichen Erkenntnisapparat ausgestattet habe. Mit seiner

23



Hilfe konnten sie im »Buch der Natur« die Wahrheit iber
die Welt lesen. Doch wenn es richtig war, dass Gott tot
war, dann konnte es auch mit diesem Apparat nicht allzu
weit her sein. Dann musste dieser Apparat ein Produkt der
Natur sein, und wie alles in der Natur irgendwie unvoll-
kommen. Genau diese Einsicht hatte Nietzsche schon bei
Arthur Schopenhauer gelesen: »Wir sind eben blofR3 zeitli-
che, endliche, vergdngliche, traumartige, wie Schatten
vorlber fliegende Wesen.« Und was sollte denen ein »In-
tellekt, der unendliche, ewige, absolute Verhéltnisse fass-
te?« Das Erkenntnisvermdgen des menschlichen Geistes,
wie Schopenhauer und Nietzsche vorausahnten, steht in
einer direkten Abhangigkeit zu den Erfordernissen der
evolutiondren Anpassung. Der Mensch vermag nur das zu
erkennen, was der im Konkurrenzkampf der Evolution
entstandene Erkenntnisapparat ihm an Erkenntnisfahigkeit
gestattet. Wie jedes andere Tier, so modelliert der Mensch
sich die Welt danach, was seine Sinne und sein Bewuss-
tsein ihm an Einsichten erlauben. Denn eines ist klar: All
unser Erkennen héngt zundchst einmal von unseren Sin-
nen ab. Was wir nicht héren, nicht sehen, nicht fuhlen,
nicht schmecken und nicht ertasten kdnnen, das nehmen
wir auch nicht wahr, und es kommt in unserer Welt nicht
vor. Selbst die abstraktesten Dinge mussen wir als Zei-
chen lesen oder sehen kdnnen, um sie uns vorstellen zu
konnen. Fur eine vollig objektive Weltsicht brauchte der
Mensch also einen wahrhaft tibermenschlichen Sinnesap-
parat, der das ganze Spektrum mdglicher Sinneswahr-
nehmungen ausschopft: die Superaugen des Adlers, den
kilometerweiten Geruchssinn von Béren, das Seitenlinien-
system der Fische, die seismographischen Fahigkeiten ei-

24



ner Schlange usw. Doch all das kénnen Menschen nicht,
und eine umfassende objektive Sicht der Dinge kann es
deshalb auch nicht geben. Unsere Welt ist niemals die
Welt, wie sie »an sich« ist, ebenso wenig wie jene von
Hund und Katze, Vogel oder Kafer. »Die Welt, mein
Sohn, erklart im Aquarium der Vaterfisch seinem Filius,
»ist ein grofRer Kasten voller Wasser!«

Nietzsches schonungsloser Blick auf die Philosophie
und die Religion hatte gezeigt, wie Uberanstrengt die
meisten Selbstdefinitionen des Menschen sind. (Dass er
selbst neue Uberanstrengungen und Verspanntheiten in
die Welt gesetzt hat, ist eine ganz andere Sache). Das
menschliche Bewusstsein wurde nicht durch die drangen-
de Frage ausgeformt: »Was ist Wahrheit?« Wichtiger war
sicher die Frage: Was ist fur mein Uberleben und Fort-
kommen das Beste? Was dazu nichts beitrug, hatte wahr-
scheinlich eher wenige Chancen, in der Evolution des
Menschen eine bedeutende Rolle zu spielen. Nietzsche
hatte zwar die vage Hoffnung, dass vielleicht gerade diese
Selbsterkenntnis den Menschen schlauer und moglicher-
weise zu einem »Ubermenschen« machen konnte, der tat-
sachlich seinen Erkenntnissinn vergroRert. Aber auch hier
ist Vorsicht sicher das bessere Rezept als Pathos. Denn
auch alle Einsicht in das menschliche Bewusstsein und
seine »Chemie«, die, wie wir noch sehen werden, seit
Nietzsches Tagen enorme Fortschritte gemacht hat, selbst
die ausgekliigeltsten Messapparaturen und sensibelsten
Beobachtungen andern nichts an der Tatsache, dass dem
Menschen eine schlechthin objektive Erkenntnis verwehrt
bleibt.

2§



Aber ist das eigentlich so schlimm? Ware es nicht viel-
leicht viel schlimmer, wenn der Mensch alles tber sich
selbst wusste? Brauchen wir eine Wahrheit, die frei und
unabhangig Uber unseren Hauptern schwebt, tberhaupt?
Manchmal ist der Weg auch ein schones Ziel, vor allem
wenn es ein so spannender Pfad ist wie die verschlunge-
nen Wege, die zu uns selbst fihren. »Wir haben nie nach
uns gesucht — wie sollte es geschehen, dass wir uns eines
Tages fanden?«, hatte Nietzsche in der Genealogie der
Moral gefragt. Versuchen wir also, uns so weit, wie es uns
gegenwaértig maoglich ist, zu finden. Welchen Weg sollen
wir nehmen? Welche Methode anwenden? Und wie konn-
te das aussehen, was man am Ende findet? Wenn all unse-
re Erkenntnis von unserem Wirbeltiergehirn abhéangt und
sich darin abspielt, fangen wir doch am besten bei diesem
Gehirn an. Und die erste Frage lautet: Wo kommt es her?
Und warum ist es so beschaffen, wie es ist?

26



HADAR

Lucy in the Sky
Woher kommen wir?

Dies ist die Geschichte von drei Geschichten. Die erste
lautet so: Am 28. Februar 1967 — die USA bombardierten
Nordvietnam mit Napalmbomben und Agent Orange, in
Berlin gab es die ersten Studentenproteste, die Kommune
| richtete sich gerade ein, und Che Guevara begann seinen
Guerillakampf im zentralbolivianischen Hochland, an die-
sem Tag also schlossen sich Paul McCartney, John Len-
non, George Harrison und Ringo Starr in den Abbey Road
Studios in London ein. Ergebnis ihrer Aufnahmen war das
Album Sgt. Pepper’s Lonely Hearts Club Band, und einer
der Songs darauf war Lucy in the Sky with Dia-
monds. Aufgrund des Titels (Lucy in the Sky with Dia-
monds) und des surrealen Textes glauben viele Beatles-
Fans bis heute, John Lennon hatte das Lied wahrend eines
Trips geschrieben und die ganze bunte Traumwelt sei eine
Hommage an LSD. Allein, die Wahrheit ist etwas schlich-
ter und anriihrender. Denn Lucy ist niemand anders als ei-
ne Klassenkameradin von Lennons Sohn Julian, die er
seinem Vater auf einem selbst gezeichneten Bild gezeigt
hatte, als eben »Lucy in the Sky with Diamonds«.

Und damit beginnt die zweite Geschichte. Donald Carl
Johanson war noch keine 30, als er 1973 mit einer interna-
tionalen Forschergemeinschaft ins staubige und trockene
Hochland Athiopiens unweit der Stadt Hadar kam. Johan-

27



son hatte den Ruf, ein Experte fir Schimpansenzéhne zu
sein, ein Image, das er eher als einen Fluch betrachtete.
Schon seit drei Jahren sal’ er nun an seiner Doktorarbeit
uber die Zahnreihen der Schimpansen, hatte alle europé-
ischen Museen nach Menschenaffenschédeln durchforstet
und hatte eigentlich (berhaupt keine Lust mehr auf
Schimpansen-Zéhne. Doch ein Mann mit seinen Kenn-
tnissen war einigen seiner renommierteren franzosischen
und amerikanischen Kollegen Gold wert. Wer nach men-
schlichen Fossilien suchte, der brauchte einen Experten
fir Z&hne. Denn Z&hne sind hdufig die am besten erhalte-
nen Fundstiicke, und Menschenzdhne und Schimpansen-
zahne sind sich sehr dhnlich. Johanson selbst war froh,
Uberhaupt dabei sein zu dirfen, denn eine wissenschaftli-
che Karriere war dem Sohn schwedischer Auswanderer
aus Hartford in Connecticut nicht in die Wiege gelegt
worden. Sein Vater starb, als Don gerade zwei Jahre alt
war, und Johanson verbrachte eine Kindheit in &rmlichen
Verhdltnissen. Ein Anthropologe in der Nachbarschaft,
der sich des kleinen Don als vaterlicher Freund annahm,
forderte ithn und weckte sein Interesse an der Ur- und
Frihgeschichte. Johanson studierte tatsdchlich Anthropo-
logie und trat in die Fulistapfen seines Forderers. Er selbst
sollte weitaus groRere hinterlassen. Doch davon wusste
der dunkelhaarige schlaksige junge Mann mit den langen
Koteletten noch nichts, der in dem gliihend heiBen wis-
tenhaften Landstrich des so genannten Afar-Dreiecks im
Camp nahe dem Awash-Fluss hockte und zwischen Stei-
nen, Staub und Erde nach Uberresten urzeitlicher Wesen
suchte. Schon nach kurzer Zeit stolperte er Gber ein paar
seltsame Knochen: den oberen Teil eines Schienbeins und

28



den unteren Teil eines Oberschenkels. Beide passten per-
fekt zusammen. Johanson bestimmte die Knochen als das
Knie eines kleinen, etwa 90 Zentimeter grof3en aufrecht
gehenden Primaten, der vor mehr als drei Millionen Jah-
ren gelebt haben musste. Eine Sensation! Denn dass men-
schenéhnliche Wesen schon vor drei Millionen Jahren
aufrecht gingen, war bis dahin weder bekannt noch erahnt.
Wer wirde ihm, dem jungen unbekannten Schimpansen-
zahn-Experten so etwas glauben? Er hatte nur eine Wahl:
Er musste ein komplettes Skelett finden! Die Zeit lief ab,
aber ein Jahr spater kehrte Johanson ins Afar-Dreieck zu-
rick. Am 24. November 1974 begleitete er den amerikani-
schen Studenten Tom Gray zu einer Fundstelle. Bevor er
ins Camp zurlickkehrte, machte er einen letzten Umweg.
Dabei entdeckte er einen Armknochen im Gerdéll. Ring-
sum lagen noch mehr Knochen, Stiicke einer Hand, Wir-
bel, Rippen, Schadelbruchstiicke: die Teile eines urtimli-
chen Skeletts.

Und dies ist die Verbindung zu der dritten Geschichte —
die Geschichte einer kleinen Frau, die in einer Gegend
lebte, die dem heutigen Athiopien entspricht. Sie ging auf-
recht, und ihre Hand war zwar kleiner als die heutige
Hand eines Erwachsenen, dennoch war sie ihr verbliffend
ahnlich. Die Dame war ziemlich Kkleinwichsig, aber ihre
méannlichen Verwandten waren moglicherweise bis zu 140
cm grof3. Fir ihre GroRe war sie sehr kraftig. Sie hatte
stabile Knochen, und ihre Arme waren ziemlich lang. Ihr
Kopf glich dem eines Menschenaffen, nicht dem eines
Menschen. Sie hatte einen stark vorgeschobenen Kiefer
und eine flache Schédeldecke. Vermutlich war sie dunkel

29



behaart, wie die anderen afrikanischen Menschenaffen,
aber sicher weily man das natirlich nicht. Es ist auch
schwer zu sagen, wie schlau sie war. Ihr Gehirn hatte
ziemlich genau die GroRe eines Schimpansen-Gehirns,
aber wer will sagen, was darin vor sich ging? Sie starb im
Alter von 20 Jahren, ihre Todesursache ist unbekannt.
3,18 Millionen Jahre spater ist »AL 288-1« das bei wei-
tem &lteste halbwegs vollstdndige Skelett eines menschen-
ahnlichen Individuums, das bisher gefunden wurde. Die
junge Dame gehdorte zur Spezies Australopithecus afaren-
sis.Australopithecus heil3t »Stidaffe«, und afarensis be-
zeichnet den Fundort im Afar-Dreieck.

Die beiden Forscher rasten mit ihrem Geldndewagen
zuriick ins Camp. »Wir haben es«, schrie Gray schon von
weitem, »mein Gott, wir haben es. Wir haben das ganze
Dingl« Die Stimmung war euphorisch. »In der ersten
Nacht nach der Entdeckung gingen wir nicht zu Bett. Wir
redeten unaufhdérlich und tranken ein Bier nach dem ande-
ren«, wie Johanson sich erinnert. Sie lachten und tanzten.
Und hier verknipft sich die erste mit der zweiten und drit-
ten Geschichte: Der Kassettenrecorder drohnte in voller
Lautstarke immer und immer wieder Lucy in the Sky with
Diamonds in den dthiopischen Nachthimmel. Irgendwann
war bei dem zu 40 Prozent vollstandigen Skelett nur noch
von »Lucy« die Rede. Und Lucy O’Donnell, Julian Len-
nons Klassenkameradin, konnte sich freuen. Das Paten-
kind ihres Namens wurde der wohl beriihmteste Fund der
gesamten Ur- und Friihgeschichte.

Don Johansons Lucy bewies, was schon zuvor als uber-
aus wahrscheinlich galt: Die »Wiege der Menschheit«

30



liegt in Afrika. Das Bild von der Stammesgeschichte als
personliche Entwicklungsgeschichte bewahrt den Schop-
fungsmythos. Doch weniger bildreich weckt die Rede von
der Wiege auch gleichfalls die Hoffnung, die Grenze von
Tier und Mensch benennen zu kénnen; nicht nur als An-
gabe des Ortes, sondern zugleich auch der Zeit, in der der
Mensch aus der groRen geologischen Vulva der ostafrika-
nischen Gregory-Spalte entstieg und sich aufrechten Gan-
ges faustkeilbewehrt zum sprechenden GroRwildjager
mauserte. Doch war das wirklich die gleiche Spezies, der-
selbe Mensch, der als erster und einziger Primat den auf-
rechten Gang wahlte, Werkzeuge gebrauchte und damit
auf GroRRwildjagd ging?

Fossilfunde der ersten Vertreter der Hominoidea stam-
men aus der Zeit vor ungefahr 30 Millionen Jahren. Was
man von diesen friihen Affen weil, ist, dass man eigent-
lich nichts weil3. Ein paar unvollstandige, beschéadigte Un-
terkieferhélften und zwei, drei Schédel: das ist so ziemlich
das ganze Material, das Wissenschaftlern ftr ihre Schluss-
folgerungen vorliegt. Auch bei der Einordnung spéterer
Ur-Affen tappt man weitgehend im Dunkeln. Einen besse-
ren Einblick fir die Paldoanthropologie gibt es erst, als
sich die Wélder lichteten und offenes Grasland entstand.
Gewaltige Kréafte hoben vor fast 15 Millionen Jahren im
Osten Afrikas die Erdkruste an und turmten sie bis fast
3000 Meter Uber den Meeresspiegel. Der kontinentale Fel-
sen wolbte sich, riss tber 4500 Kilometer hinweg auf und
erzeugte die Bedingungen fir eine vollig verédnderte Vege-
tation. Wichtiger als jeder andere Umweltfaktor ermdg-
lichte die Bildung der Gregory-Spalte und mit ihr die des

31



Great Rift Valley die Entstehung neuer Primaten- formen,
mithin des Menschen. »Hatte die Gregory-Spalte sich
nicht an diesem Ort und zu dieser Zeit gebildet«, vermutet
der beriihmte Paldoanthropologe Richard Leakey, »wdre
es durchaus maoglich, dass die Spezies Mensch tberhaupt
nicht entstanden ware.«

Im Westen des grofRen Grabens boten nahrungsreiche
Urwalder klettertichtigen Affen einen idealen Lebens-
raum. In den neuen abwechslungsreichen Lebensrdumen
im Osten hingegen, wo das Waldsterben Halbwiisten, Sa-
vannen, kleine Auwalder und sumpfige Flusslandschaften
erzeugte, bevorzugten vor vier oder finf Millionen Jahren
einige Hominiden, wie die Australopithecinen, zum ersten
Mal den aufrechten Gang. Manche von ihnen starben ir-
gendwann aus, andere entwickelten sich weiter. Vor etwa
drei Millionen Jahren teilten sich
die Australopithecinen in mehrere etwas besser bekannte
Arten; darunter eine vermutlich vegetarische Spezies mit
robustem Schadel und sehr groRBen Backenkno-
chen, Australopithecus robustus, dessen Spuren sich vor
etwa 1,2 Millionen Jahren verlieren, und eine andere Spe-
zies mit leichter gebautem Schédel und kleineren Z&h-
nen, Australopithecus africanus. Sie gilt derzeit als
Stammform des Homo habilis, des ersten Vertreters der
Familie Hominae, der allerdings seinerseits in mindestens
zwei Arten auftrat, deren Verwandtschaftsverhéltnisse &u-
Rerst unklar sind.

Die Gehirne der Australopithecinen waren typische Af-
fengehirne. Wie bei allen Primaten liegen die Augen vor-
ne im Schédel, was bedeutet, dass Affen immer nur in ei-

32



ne Richtung schauen kénnen. Um ihr Gesichtsfeld zu er-
weitern, mussen sie den Kopf drehen. Eine Folge davon
scheint zZu sein, dass Primaten immer
nur einen Bewusstseinszustand auf einmal haben kdnnen.
Da sie verschiedene Dinge nicht simultan wahrnehmen
konnen, kommen diese immer nur nacheinander ins Be-
wusstsein. Ein solch eingeschrénkter Blickwinkel bei
Sdugetieren ist selten, gar nicht zu reden von anderen
Tierklassen, die zum Teil extrem erweiterte Sehfelder ha-
ben, wie etwa Fliegen oder Kraken. Was die Sehstarke
anbelangt, befinden sich alle Affen im Mittelfeld. Sie se-
hen besser als etwa Pferde oder Nashorner, aber sie sehen
viel schlechter als zum Beispiel Greifvigel. Wie die meis-
ten Wirbeltiere unterscheiden Primaten eine rechte und ei-
ne linke Seite der Wahrnehmung. Die Vorstellung von
»rechts« und »links« pragt ihre Welterfahrung und auch
ihr Denken. Quallen, Seesterne und Seeigel kennen dies
nicht, ihre Wahrnehmung besteht nicht aus zwei Halften,
sondern ist kreisformig. Primaten haben auch kein Gesplr
fur Schwankungen in der Elektrizitat, was viele andere
Tiere durchaus haben, insbesondere Haie. Im Riechen
sind sie ausgesprochen schlecht, Hunde und Baren, aber
auch viele Insekten sind ihnen hier weit Uberlegen. Ihr
Gehor ist ganz ordentlich, aber auch dabei sind Hunde und
Baren viel besser.

Der spektakuldre Prozess, der bei einigen wenigen Pri-
maten vor etwa drei Millionen Jahren einsetzte, ist der
Wissenschaft bis heute ein groRes Rétsel. In einer ver-
gleichsweise kurzen Zeit ndmlich verdreifachte sich die
GroRe ihres Gehirns. Hatten die Australopithecinen ein

33



Gehirnvolumen von 400 bis 550 Gramm, so wies Homo
habilis vor rund 2 Millionen Jahren schon 500 bis 700
Gramm Gehirnmasse auf. Die vor 1,8 Millionen Jahren
aufretenden Homo  heidelbergensis und Homo  erec-
tus brachten es dann auf ein Gehirnvolumen von 800 bis
1000 Gramm. Und der moderne Mensch Homo sa-
piens, der vor etwa 400 000 Jahren hervortrat, besitzt ein
Gehirn zwischen 1100 und 1800 Gramm.

Wissenschaftler erklarten die starke Zunahme der Ge-
hirnmasse friiher gerne mit den neuen Anforderungen an
die Vormenschen. Die Savanne des Rift Valley bot andere
Lebensbedingungen als vormals der Regenwald, und
die Australopithecinen und friihen Homo-Formen stellten
sich darauf ein. So weit, so richtig. Aber ein so schnelles
Gehirnwachstum als Folge von verander-
ten Umweltbedingungen ist keineswegs normal, sondern
eine vollige Ausnahme. Dass sich Tierarten anpassen, ist
nichts Ungewohnliches. Sie verdndern sich, werden gro-
Rer oder Kkleiner, aber dass ihre Gehirne dabei regelrecht
explodieren, das kommt nicht vor. Auch sind Affen in der
Savanne heute keineswegs intelligenter als die Affen im
Regenwald. Bei den friihen Menschenformen aber trat ein
ganz aulRergewohnlicher Vorgang ein: Ihre Gehirne wuch-
sen schneller als ihre Korper — ein Prozess, der sich, so-
weit bekannt, nur bei zwei Tierarten jemals entwickelte:
bei Menschen und bei Delphinen.

Den Mechanismus fur die besondere Gehirnentwick-
lung des Menschen fanden in den 20er Jahren des 20.
Jahrhunderts der Franzose Emile Devaux und der Nieder-
lander Louis Bolk. Unabhéngig voneinander entdeckten

34



sie, dass der Mensch nach seiner Geburt noch nicht ausge-
reift ist, wogegen Menschenaffen ziemlich fertig auf die
Welt kommen. Der Mensch verharrt viel langer in seinem
Stadium als Fotus und bleibt in dieser Zeit auch entspre-
chend lernfadhig. Die Hirnforschung kann diese Vermu-
tung heute bestatigen. Wahrend das Gehirn bei allen ande-
ren Sdugetieren nach der Geburt langsamer wéchst als der
Kdorper, entwickelt es sich beim Menschen noch eine gan-
ze Zeit fast im gleichen Tempo weiter wie im Mutterleib.
Auf diese Weise wéchst das menschliche Gehirn zu einer
GroRe heran, die diejenige anderer Menschenaffen erheb-
lich Gbertrifft. Besonders das Kleinhirn und die Grol3hirn-
rinde profitieren von diesem fortgesetzten Wachstum.
Und innerhalb der Grof3hirnrinde sind es vor allem die
Regionen, die fiir die Orientierung im Raum, die Musika-
litdt und die Konzentrationsfahigkeit wichtig sind.

So weit der inzwischen bekannte Prozess des Gehirn-
wachstums. Doch warum er vor etwa drei Millionen Jah-
ren auf diese Weise einsetzte, dariber l&sst sich nur sehr
vage spekulieren. So prazise wir wissen, was ablduft, so
wenig verstehen wir den Grund. Denn eine so schwerwie-
gende Veranderung lasst sich nicht durch Anpassungen an
die Umwelt erklaren, selbst wenn man meint -
was keineswegs unumstritten ist —, dass besonders grolie
Umstellungen und Anpassungen an das Savannenleben
notwendig waren. Dass der aufrechte Gang das Fluchtver-
halten veranderte, ist sicher richtig. Dass die Familienver-
bénde in der Savanne anders zusammenlebten als im Re-
genwald, mag auch sein. Dass man sich auf andere Nah-
rung spezialisierte, ist durchaus naheliegend. Aber eine so

35



grundlegende Umstellung wie die Verdreifachung des
Gehirnvolumens l&sst sich dadurch mitnichten erkl&ren.
Fir eine solche von auflen erzwungene Veranderung ist
das menschliche Gehirn viel zu komplex. »Der Mensch,
schreibt der Bremer Hirnforscher Gerhard Roth, »hat kei-
neswegs einen besonders grofRen Cortex bzw. prafrontalen
Cortex, weil er diesen dringend benétigte. Vielmehr er-
hielt er ihn >umsonst« geliefert.«

Das menschliche Gehirn ist also nicht allein eine Reak-
tion auf Anforderungen der Umwelt. Wenn im ersten Ka-
pitel die Rede davon war, dass unser Wirbeltiergehirn die
Folge von Anpassungen im Evolutionsprozess ist, SO muss
man einrdumen, dass die genauen Zusammenhénge noch
immer sehr unklar sind. Die »Optimierung«, wenn man so
will, geschah ohne einen bislang erkennbaren Grund. Da-
zu passt, dass unsere Vorfahren ersichtlich lange Zeit auch
nur sehr wenig Gebrauch von den Hochleistungsmaschi-
nen machten, die in ihren Képfen heranreiften. Denn dass
sich das Gehirn in der Entwicklung
von Australopithecus zu Homo habilis und Homo erec-
tus in ungeheurem Tempo vergroRerte, fihrte, soweit of-
fensichtlich, zundchst kaum zu Kulturleistungen, wie etwa
zu einem differenzierten Werkzeuggebrauch. Selbst nach
weitgehendem Abschluss des Gehirnwachstums vor etwa
einer Million Jahren brachten die Hominiden mit ihren
Hochleistungsgehirnen tGber Hunderttausende von Jahren
kaum mehr als einen notdurftigen Faustkeil hervor. Noch
die Werkzeuge der Neandertaler, die vor gerade mal
40000 Jahren ausstarben, waren eher schlicht und wenig

36



ausgefeilt. Und das, obgleich das VVolumen ihrer Gehirne
das des heutigen Menschen noch etwas Ubertraf!

Es besteht wenig Zweifel daran, dass die GroRe und Be-
schaffenheit des menschlichen Gehirns den Ausschlag gab
bei der Entwicklung des modernen Menschen und seiner
unvergleichbaren Kultur. Doch aus welchem Grund mach-
te der Mensch von seiner durch das Gehirn ermdglichten
technischen Innovationsfahigkeit erst so erschreckend spét
Gebrauch? Die Antwort ist naheliegend: Offensichtlich
hatte das Gehirn weitgehend andere Funktionen zu erful-
len als technischen Fortschritt. Auch heutige Menschenaf-
fen, deren Gebrauch von Werkzeugen ebenso primitiv ist
wie derjenige der Australopithecinen, sind ganz offensich-
tlich intelligenter, als sie fir solch simples Hantieren mit
Steinen und Asten sein missten. Den weit groReren Teil
ihrer Intelligenz nutzen Menschenaffen fiir ihr komplizier-
tes Sozialleben, und auch fiir Menschen sind Artgenossen
die grofite Herausforderung im Alltag. (\Vgl. Das Schwert
des Drachentoters) Bei alledem nutzen wir gleichwohl
nur einen Bruchteil unserer Kapazitéat, denn Intelligenz ist
das, was man einsetzt, wenn man nicht weil}, was man tun
soll. Selbst wenn Primatenforscher Albert Einstein mit
dem Fernglas beobachtet hétten, so wie sie heute Affen
beobachten, wiirden sie die meiste Zeit nichts Besonderes
zu sehen bekommen haben. In seinem normalen Alltag
mit Schlafen, Aufstehen, Anziehen, Essen usw. machte
Einstein nur sehr wenig Gebrauch von seinem Genie, weil
geniale Einfélle und Geistesblitze dafiir schlichtweg nicht
notig sind.

37



Das menschliche Gehirn ist beeindruckend. Aber es ist
kein Schachcomputer, der standig auf der hochsten
Schwierigkeitsstufe eingestellt ist. Meist lauft er auf ei-
nem unteren Niveau, und damit reiht sich der Menschen
ein in die Kette seiner Vorfahren. Pragende Instinkte und
Verhaltensweisen wie Krieg und Aggression, Triebhaftig-
keit, Familien- und Gemeinschaftssinn teilt er mit Affen
und insbesondere Menschenaffen. Je mehr wir Uber das
Leben der Tiere lernen, umso starker erkennen wir uns
selbst, das Echo aus den 250 Millionen Jahren der Sauge-
tierentwicklung in unseren Gehirnwindungen.

Nietzsches kluge Tiere sind also tatsachlich Tiere, und ihr
beispielloses Erkenntnisvermdgen ist und bleibt ein Rat-
sel. Einige Philosophen des romantischen Zeitalters zu
Anfang des 19. Jahrhunderts hatten dem Lauf der Natur
einen Sinn unterstellt, an dessen Ende der Mensch steht —
jenes Wesen, das daflr geschaffen wurde, den Weltenlauf
zu verstehen. Im Menschen, so lautete die stolze Uberho-
hung, werde die Natur sich ihrer selbst bewusst. In der
Realitét freilich spricht nichts dafir, dass der Mensch und
sein Tun das Ziel der Evolution sind. Doch nicht erst ein
solch angenommener Gang der Geschichte, schon der Be-
griff des »Ziels« ist bereits verdachtig. Ziele sind sehr
menschliche Denkkategorien (haben Salamander Ziele?),
sie sind an typisch menschliche Zeitvorstellungen gebun-
den, ebenso wie die Begriffe »Fortschritt« und »Sinn«.
Doch die Natur ist eine physikalische, eine chemische und
eine biologische Angelegenheit. Und der Begriff »Sinn«
hat ganz andere Eigenschaften als etwa Protein.

38



Die Kkligeren unter Nietzsches klugen Tieren, die dies
verstanden haben, lenken deshalb ihren Forschergeist
auch nicht mehr auf das groRe Ganze, die »objektive«
Realitat, sondern sie fragen sich: Was kann ich tberhaupt
wissen? Und wie funktionieren dieses Wissen und dieses
Wissen-Konnen? Philosophen sprechen hier gerne von ei-
ner »kognitiven Wende« hin zu den Grundlagen unseres
Selbst- und Weltverstandnisses. Um dies zu verstehen,
mdchte ich Sie mitnehmen auf eine Reise zu den Grund-
lagen unseres Erkennens, die wir in wichtigen Teilen be-
reits mit Johansons Lucy teilen. Fliegen wir also mit Lucy
in einen Kosmos, der aufregender ist als fast alles, was die
Philosophen friiherer Zeiten bereisen konnten. Entdecken
wir unser Flhlen und Denken: Reisen wir ins Innere unse-
res Gehirns.

39



MADRID

Der Kosmos des Geistes
Wie funktioniert mein Gehirn?

Was ist die komplizierteste Sache der Welt? Eine schwie-
rige Frage, aber fir die Naturwissenschaft ist die Antwort
eigentlich klar. Sie lautet: das menschliche Gehirn! Zuge-
geben, von auRen betrachtet ist es nicht besonders spekta-
kulér. Es wiegt knapp drei Pfund, hat die Form einer auf-
geblasenen Walnuss und die Konsistenz eines weichen
Eis. Aber darin verbirgt sich der wohl komplizierteste
Mechanismus im ganzen Universum. 100000000 000
(hundert Milliarden) Nervenzellen funken darin herum mit
bis zu 500 000 000 000 000 (einer halben Trillionen) Ver-
bindungen. Ungefdhr so viel, lautet ein bekannter Ver-
gleich, wie die Anzahl der Blatter im Amazonas-
Regenwald.

Bis vor etwa 120 Jahren war das Innenleben des Ge-
hirns nahezu unbekannt. Wer auch immer etwas Uber das
Gehirn geschrieben und spekuliert hatte, hatte allenfalls
mit der Taschenlampe in den Nachthimmel geleuchtet.
Umso erstaunlicher, dass jener Mensch, der als Erster die
allgemeinen Funktionsablaufe des Gehirns zu deuten
wusste und seine grundlegenden Mechanismen entschlis-
selte, heute ein nahezu unbekannter Mann ist. G&be es ei-
ne objektive Aufstellung der bedeutendsten Forscher und
Denker des 20. Jahrhunderts — der Name Santiago Ramoén

40



y Cajal dirfte nicht darin fehlen. Stattdessen aber gibt es
nicht einmal eine deutschsprachige Biografie.

Cajal wurde 1852 in Petilla de Aragon in der spanischen
Provinz Navarra geboren. Er war acht Jahre jlnger als
Nietzsche, und zur Zeit von Caj als Geburt und seiner fri-
hen Kindheit arbeitete Darwin in Down bei London gera-
de an seinem groRen Buch (ber die Entstehung der Ar-
ten. Dass er selbst etwas mit Biologie zu tun haben sollte,
war nicht abzusehen. Schon friih wollte er Maler werden.
Um den menschlichen Kdorper zu studieren, grub er als
junger Mann gemeinsam mit seinem Vater Knochen aus
einem ehemaligen Friedhof aus. Caj als Vater hatte eine
Stelle in der anatomischen Abteilung des Krankenhauses
von Saragossa und praktizierte dort als Chirurg. Die Be-
schaftigung mit den Knochen fiihrte Cajal schlieRlich von
der Malerei zur Anatomie. Der grofle Darwin hatte einst
sein Medizinstudium abgebrochen, weil er sich davor
ekelte, Leichen zu sezieren. Als Cajal hingegen daranging,
Leichen zu untersuchen, fing er richtig Feuer. Schon mit
21 Jahren wurde er Arzt. Weil er besonders fasziniert war
von Leichen und Skeletten, ging er zur Armee. In den Jah-
ren 1874 bis 1875 nahm er an einer Expedition nach Kuba
teil und infizierte sich dabei mit Malaria und Tuberkulose.
Nach seiner Riickkehr wurde er Assistenzarzt an der Me-
dizinischen Fakultat der Universitat Saragossa. 1877 pro-
movierte ihn die Universitdt Complutense in Madrid. Als
Professor fur Beschreibende und Generelle Anatomie an
der Universitadt Valencia entdeckte er nach und nach den
Zauber des Gehirns. Wieso hatte sich noch nie jemand
nach allen Regeln der Kunst ganz detailliert mit dem men-

41



schlichen Gehirn beschaftigt? Was bislang erforscht war,
war nur die grundsétzliche anatomische Gliederung von
Hirnregionen. Cajal fasste einen ehrgeizigen Plan: Er
wollte die Vorgange im Gehirn verstehen und eine neue
Wissenschaft begrinden, die er »rationale Psychologie«
nannte. Stlick fur Stiick betrachtete er das Zellgewebe des
menschlichen Gehirns unter dem Mikroskop und zeichne-
te alles, was er dort sah. 1887 wechselte er als Professor
fur Histologie und Pathologie an die Universitat Barcelo-
na und 1892 an die Universitdt Complutense Madrid, die
grofte und bedeutendste Universitat Spaniens. 1900 wur-
de er dort berdies Direktor des Nationalen Hygieneinsti-
tuts und des Investigaciones Bioldgicas.

Eine Fotografie zeigt Cajal in seinem Madrider Arbeits-
zimmer mit einer vOllig tberfillten Bibliothek. Den Kopf
in die rechte Hand gelegt, blickt er mit struppigem Bart
andéachtig auf ein menschliches Skelett. Ein anderes Foto
zeigt ihn in dhnlicher Haltung in seinem Labor in einem
orientalisch anmutenden Kittel und mit einer maghrebini-
schen Miitze. Seine Augen sind tief und dunkel. Man
wiurde ihn tatsachlich eher fur einen Maler halten als fur
einen Wissenschaftler. Im Alter bekam sein Gesicht einen
beeindruckend finsteren Zug; eine Erscheinung wie die
eines zwielichtigen Hollywood-Schurken, ein Wissen-
schaftler mit dem Teufel im Bunde. Aber Cajal war alles
andere als ein Finsterling. Seine Zeitgenossen schétzten
und mochten ihn sehr. Er war bescheiden und grol3ziigig
mit einem warmen Humor und von groRer Gelassenheit.

Cajal untersuchte ausschliellich tote Gehirne von Men-
schen und Tieren. Fir Forschungen an lebenden Gehirnen

42



war die Zeit Ende des 19. Jahrhunderts noch nicht reif.
Nattrlich war das eine Crux. Denn wie sollte man wissen,
wie das Gehirn funktioniert, wenn man diese Vorgéange
gar nicht in Aktion beobachten konnte? Doch Cajal
schaffte Verbluffendes. Das einzig, wenn man so will,
Damonische an ihm war seine enorme Fahigkeit, tote
Nervenzellen zum Leben zu erwecken. In seiner Phantasie
war er ein sympathischer Frankenstein, denn er beschrieb
die Abldufe in den Gehirnzellen, die er unter dem Mikros-
kop sah, als ob er ihnen tatsachlich bei der Arbeit zusah.
In seinen Aufsatzen und Bichern ist in lebhaften Be-
schreibungen von einem munteren Geschehen die Rede:
Die Nervenzellen flhlen, handeln, hoffen und streben. Ei-
ne Nervenzelle »tastete« mit ihrer entstehenden Faser um-
her, »um eine andere zu finden«. Auf diese Weise be-
schrieb Cajal die Feinstruktur und legte das Fundament
fir die moderne Erforschung des Nervensystems im Ge-
hirn. In seiner langen Forschertétigkeit schrieb er 270 wis-
senschaftliche Aufsatze und 18 Bicher. Sie machten ihn
zum bedeutendsten Hirnforscher aller Zeiten. Im Jahr
1906 erhielt er den Nobelpreis fur Medizin.

Cajals Forschungen waren deshalb so bedeutend, weil
Nervenzellen im Gehirn vollig anders aussehen als norma-
le Korperzellen. Ihre seltsamen unregelméliigen Formen
mit den vielen feinen Fortsétzen waren der Wissenschaft
zuvor vollig schleierhaft. Cajal zeichnete diese Zellen in
sehr genauen Bildern, sorgféltige Skizzen mit seltsamen
Spinnwebmustern, und die meisten seiner Gebilde sehen
wie Kkleinteilige Algen aus. Obwohl er keinen der wichti-
gen und bis heute glltigen Begriffe selbst prégte, be-

43



schrieb er die Elemente des Nervensystems im Gehirn so
prazise wie niemand zuvor. Er zeichnete und erklarte die
Nervenzellen, die Neuronen, und die mehr oder weniger
langen Faden zu beiden Seiten des Neurons,
die Axone. Die Veréstelungen des Axons,
die Dendriten, wurden das erste Mal ganz genau beschrie-
ben, und fir die Kommunikationsstellen der Nervenzellen
am Ende der Dendriten Gbernahm er ein Wort seines kon-
genialen englischen Kollegen Charles Scott Sherrington,
die Synapsen. Mit seinen ungemein sorgfaltigen Studien
hatte Cajal so etwas wie das Alphabet der Nervenzellen
im Gehirn entdeckt. Aber die entsprechende Hirngramma-
tik und noch mehr die gesprochene Sprache seiner Neuro-
nen, die Arbeit der von ihm so genannten neuronalen
Schaltkreise, musste er sich phantasievoll dazudenken.

Vieles von dem, was Cajal vermutete, erwies sich spater
als richtig. Die wichtigste dieser Annahmen war, dass die
Nervenstrome auf ihrem Weg durch das Gehirn und das
Rickenmark immer nur ineine Richtung flieRen. Die
Synapsen der einen Nervenzelle kommunizieren mit den
Synapsen einer anderen. Aber diese Nervenbahnen sind
Einbahnstral3en, und die Richtung eines Nachrichtenflus-
ses ist immer unumkehrbar. Wie freilich die Kommunika-
tion der Synapsen funktioniert, konnte Cajal mit seinen to-
ten Gehirnen nicht zeigen: Sie verrieten nichts Gber die
elektrische und die chemische Aktivitat. Er wusste aber,
dass diese Signallibertragungen stattfanden. Der deutsche
Physiologe Otto Loewi hatte 1921 das erste Mal nachge-
wiesen, wie Nervenimpulse von einer Synapse mithilfe

44



eines chemischen Botenstoffs in eine andere wandern.
Aber Cajal konnte sie nicht sehen.

Cajal starb 1934 im Alter von 82 Jahren. Wahrend in
den drei Jahrzehnten nach seinem Tod Wissenschaftler in
Europa, in den USA und in Australien die grundlegenden
Mechanismen der elektrochemischen Signaliibertragung
im Gehirn erforschten, widmeten sich andere der genaue-
ren Interpretation der einzelnen Hirn-Areale. Was im Ge-
hirn war woflr zustandig und warum? Beriihmt wurde da-
bei vor allem das Modell des US-Amerikaners Paul Mac-
Lean aus den 1940er Jahren, der das Gehirn des Menschen
sehr Ubersichtlich einteilte. Da der Mensch sich aus niede-
ren Tierformen entwickelt hatte, rechnete MacLean die
verschiedenen Hirnregionen des Menschen unterschiedli-
chen Stufen seiner Entwicklung zu. Danach bestand das
Hirn eigentlich aus »drei Gehirnen«. Das erste ist ein
»stammesgeschichtlich altes Reptiliengehirn«, es besteht
hauptsachlich aus dem Hirnstamm und
dem Zwischenhirn. Das Reptiliengehirn ist die »niedrigs-
te« Form des Gehirns. Hier befinden sich angeborene In-
stinkte, es ist wenig lernfahig und untauglich fur alles So-
ziale. Das zweite Gehirn ist das »friihe Saugerhirn«. Es
entspricht dem limbischen System. Hier sollen nicht nur
Triebe und Emotionen zuhause sein, sondern es ist, wie
MacLean meint, zugleich der erste Versuch der Natur, ein
Bewusstsein und ein Gedachtnis zu entwickeln. Das dritte
Gehirn ist das »entwickelte Sdaugerhirn« und entspricht
dem Neocortex als Sitz von Vernunft, Verstand und Lo-
gik. Das entwickelte Sdugerhirn arbeitet ungeachtet der
stammesgeschichtlich &lteren Gehirnbereiche. Denn Mac-

4S



Lean meinte, dass diese Dreiteilung sehr strikt sei. So et-
wa gébe es zwischen dem limbischen System und dem
Neocortex nur wenige Verbindungen. Gefuhl und Ver-
stand seien streng geteilt in zwei verschiedene Gehirne;
ein Grund, warum wir unsere Gefuihle mit dem Verstand
so schlecht kontrollieren kdnnten.

MacLeans Aufraumarbeiten im Gehirn wurden sehr po-
puldr. Und sie waren auch leicht verstandlich. So wie die
Philosophen seit zwei Jahrtausenden tierische Instinkte,
hohere Geflihle und die schlaue menschliche Vernunft
voneinander unterschieden hatten, so hatte auch MacLean
mit relativ leichter Hand das Gehirn dreigeteilt. Allein,
MacLeans Theorie, die bis heute in vielen Schulbtichern
steht, ist falsch. Es gibt keine drei Gehirne im Gehirn, die
weitgehend unabhdngig voneinander arbeiten! Und auch
die schlichte Vorstellung, dass die drei Gehirne in der
Entwicklung vom Reptil zum Menschen nacheinander
entstanden sind, ist so nicht richtig. Denn auch Reptilien
haben bereits ein limbisches System, das dem des Men-
schen recht ahnlich ist. Und sie besitzen ebenfalls ein
Endhirn, eine — wenngleich schlichtere — Variante dessen,
was bei den S&ugetieren den Neocortex ausmacht. Das
Wichtigste aber ist, dass die Verbindungen zwischen den
Komponenten Hirnstamm, Zwischenhirn, Kleinhirn und
Grof3hirn sehr eng sind. Sie sind nicht einfach aufeinander
draufgesattelt, wie MacLean nahegelegt hatte. Die inten-
sive und vielseitige Verbindung ist Gberaus wichtig, denn
nur sie erklart die Art und Weise, wie unsere Instinkte,
unser Fuhlen, Wollen und Denken tatsachlich funktionie-
ren.

46



Vieles von dem, was die Hirnforscher in den letzten
hundert Jahren Uber unser Gehirn vermutet haben, hatte
nur eine begrenzte Haltbarkeit. Eigentlich hatte schon der
franzosische Physiologe Jean Pierre Marie Flourens (spa-
ter ein entschiedener Gegner Darwins) in den 20er Jahren
des 19. Jahrhunderts festgestellt, dass im Gehirn vieles mit
vielem zusammenhé&ngt. Er hatte nach und nach verschie-
dene Gehirnteile von Versuchstieren, vor allem von Hiih-
nern und Tauben, entfernt, um zu sehen, welche Funktio-
nen anschlieRend ausfielen. Zu seinem Staunen merkte er,
dass nicht einzelne Fahigkeiten nachlieBen, sondern dass
viele auf einmal schlechter wurden. Ungeféhr so wie bei
dem ComputerHAL in Stanley Kubricks Film Odyssee
2001, der mit jeder ausgeschalteten Stromtaste langsamer
und schwerfalliger, aber offensichtlich nicht viel dimmer
wird. Flourens erkannte, dass die alte Vorstellung von
Hirnarealen, die nur fiir ganz bestimmte Fahigkeiten wie
Rechnen, Sprechen, Denken oder Erinnern da sein sollten,
falsch war. Wobei er allerdings umgekehrt tbertrieb, als
er nun meinte, dass im Gehirn alles fur alles zustandig sei.
Die Generation nach Flourens und vor Cajal war deshalb
vor allem damit beschaftigt, die Areale und Zentren des
Gehirns wieder nach grundsétzlichen Funktionen abzusu-
chen und zu sortieren. Wer etwas auf sich hielt, zeichnete
einen Hirn-Atlas. Die spektakuldarsten Entdeckungen
machten dabei der franzdsische Anatom Paul Broca und
der deutsche Neurologe Carl Wernicke, als sie unabhangig
voneinander die beiden verschiedenen Sprachzentren des
Menschen fanden: 1861 das Broca-Areal fur die Lautarti-
kulation und 1874 das Wernicke-Areal fiir das Sprachver-
stehen.

47



Das Gehirn wird heute in den Hirnstamm, das Zwi-
schenhirn, das Kleinhirn und das GroBhirn eingeteilt.
Der Hirnstamm bildet den untersten Gehirnabschnitt in
der Mitte des Kopfes und besteht aus dem Mittelhirn, der
Briicke und dem Nachhirn (verlangertes Mark). Der Hirn-
stamm verschaltet Sinneseindriicke und koordiniert unsere
automatisierten Bewegungsabldufe wie Herzschlag, At-
mung und Stoffwechsel und unsere Reflexe, wie etwa
Augenzwinkern, Schlucken und Husten.
Das Zwischenhirn ist ein ziemlich kleiner Bezirk oberhalb
des Hirnstamms. Es besteht aus dem oberen Teil des Tha-
lamus, dem Hypothalamus, dem Subthalamus und dem
Epithalamus. Seine Rolle ist weitgehend die eines Ver-
mittlers und eines emotionalen Gutachters. Es nimmt Sin-
neseindriicke wahr und leitet sie an das Grofl3hirn weiter.
Als ein sensibles System aus Nerven und Hormonen
steuert das Zwischenhirn unser Schlafen und Wachen, un-
sere Schmerzempfindungen, die Regulation unserer Kor-
pertemperatur, aber auch die Triebe, wie zum Beispiel un-
ser Sexualverhalten. Das Kleinhirn beeinflusst maf3geblich
unser Bewegungsvermégen und unser motorisches Ler-
nen. Bei anderen Wirbeltieren ist es weitaus starker aus-
gepragt als beim Mensch, vor allem bei Fischen, deren
Bewegungsabldufe in gewisser Weise anspruchsvoller zu
sein scheinen als bei Menschen. Bei uns Ubernimmt das
Kleinhirn zuséatzlich auch noch Aufgaben bei kognitiven
Leistungen, beim Sprechen, bei sozialem Verhalten und
beim Erinnern, die allerdings unbewusst ablaufen.
Das Grof3hirn liegt oberhalb der drei anderen Regionen,
beim Menschen ist es mehr als dreimal so grol} wie die
anderen Hirnteile zusammen. Es lasst sich in zahlreiche

48



Regionen einteilen, die sich in die »einfacheren« sensori-
schen Areale und die »h6heren« assoziativen Areale glie-
dern lassen. Alle geistigen Hochleistungen des Menschen
héngen zwingend von der Aktivitat des assoziativen Cor-
tex ab, allerdings niemals von ihm allein.

Die Leistung unseres Gehirns ist abhangig von dem,
was wir erleben. Das wusste schon Immanuel Kant, als er
in der Einleitung seines Hauptwerkes, der Kritik der rei-
nen Vernunft, als ersten Satz schrieb: »Dass alle unsere
Erkenntnis mit der Erfahrung anfange, daran ist gar kein
Zweifel; denn wodurch sollte das Erkenntnisvermdgen
sonst zur Auslbung erweckt werden, geschahe es nicht
durch Gegenstande, die unsere Sinne riihren und teils von
selbst Vorstellungen bewirken, teils unsere Verstandesta-
tigkeit in Bewegung bringen, diese zu vergleichen, sie zu
verknupfen oder zu trennen, und so den rohen Stoff sinn-
licher Eindricke zu einer Erkenntnis der Gegenstande
verarbeiten, die Erfahrung heil3t. « Dabei bestimmt unsere
Aufmerksamkeit Gber unser Fihlen und Denken, so wie
umgekehrt unser Fuhlen und Denken unsere Aufmerk-
samkeit bestimmt. Menschen konnen sich immer nur auf
eines einlassen, wenn auch mitunter in schneller Abfolge.
Auch das so genannte »Multi-Tasking« bedeutet nicht,
sich auf mehrere Dinge auf einmal konzentrieren zu kén-
nen, sondern nur, sehr schnell hin- und herzuschalten. Die
Reichweite unserer Aufmerksamkeit ist dabei vielfach be-
grenzt. Und zwar nicht nur durch unsere biologischen
Wahrnehmungsmdglichkeiten, sondern auch durch unsere
begrenzte Kapazitat. So richtig es ist, dass Menschen nur
einen Bruchteil ihrer Nervenzellen im Gehirn benutzen -

49



so schwierig ist es doch, diesen Anteil auszuweiten. Unse-
re Aufmerksamkeit reicht ndmlich nur fur eine begrenzte
Aktivitat im Gehirn aus, so dass sich das eine immer auf
Kosten eines anderen ausbreitet. Mein vier Jahre alter
Sohn Oskar interessiert sich in sehr starkem MaRe fir Tie-
re und kann ohne Schwierigkeit zahlreiche Dinosaurier
aufzahlen und Ohrenrobben von Hundsrobben unterschei-
den; aber er tut sich noch immer sehr schwer damit, ein T-
Shirt anzuziehen. Es ist nicht die Summe unserer Nerven-
zellen, sondern es ist die Spanne unserer Aufmerksamkeit,
die unser Lernvermdgen eingrenzt.

Immerhin wissen wir heute skizzenhaft, wie Aufmerk-
samkeit gebildet wird und was neurochemisch passiert,
wenn wir etwas lernen. Dass wir diese und andere elemen-
taren Ablaufe im Gehirn heute kennen und auch die Funk-
tion einzelner Hirnareale ganz gut bestimmen kdnnen,
verdankt die Hirnforschung dem technischen Fortschritt
ihrer Messgerate. Cajal hatte noch erleben dirfen, wie der
deutsche Psychiater Hans Berger 1929 die Elektroenze-
phalographie (EEG) erfand. Es wurde endlich mdglich,
die Spannungen der elektrischen Strome zu messen, die
im Gehirn flieBen. In den 50er Jahren verbesserte man da-
bei die Elektroden. Mithilfe sensibler Mikroelektroden
verfeinerte man das Messfeld so stark, dass sich selbst die
Aktivitat einzelner Neuronen beobachten lie3. Der nachste
Schritt war die Erforschung von Magnetfeldern. Wie alle
elektrischen Stréme, so bilden auch die Hirnstréme ein
Magnetfeld. Seit den 60er Jahren messen empfindliche
Magnetfeldsensoren diese Felder und berechnen die
Stromquellen im Gehirn. Auf diese Weise zeigt die Mag-

S0



netenzephalographie (MEG), wo das Gehirn gerade be-
sonders aktiv ist. In den 70er und 80er Jahren kamen wei-
tere Verfahren hinzu, die die gerade entdeckten neuro-
chemischen Vorgénge im Gehirn messbar machten. Seit
den 90er Jahren schliel3 lich ist die Hirnforschung im Be-
sitz schoner bunter Bilder vom Gehirn. Heute liefern so
genannte »bildgebende Verfahren«, wie die Rontgen-
Computer-Tomografie und die Kernspin-
Tomografle, phantastische Einsichten in unsere Hirnpro-
zesse. Wo fruher allein elektrische oder chemische Vor-
gange gezeigt werden konnten, messen die neuen Verfah-
ren den Blutfluss im Gehirn und liefern dazu hochauflo-
sende Bilder. Die Entratselung des limbischen Systems,
des Stammsitzes unserer Emotionen und Gefiihle, geriet
dadurch (berhaupt das erste Mal in den Blick der For-
schung.

Nicht wenige Hirnforscher sind so begeistert von ihren
neuen Madoglichkeiten, dass sie glauben, ihre Forschung
wiurde die Philosophie und vielleicht auch die Psychologie
uber kurz oder lang arbeitslos machen. Der Hirnforscher
William Calvin von der University of Washington in
Seattle hat daflir ein passendes Bild, wenn er vom »Traum
des Hausmeisters« spricht. Der Hausmeister, so Calvin,
fuhlt sich in seinem dunklen Kellergeschoss nicht wohl.
Sein sehnlichster Wunsch ist ein Sprung am liebsten hoch
bis ins helle Dachgeschoss. So ahnlich geht es jenen Hirn-
forschern, die von den Zellen und Proteinen des Gehirns
mit leichtem Sprung gerne in die Philosophie springen
mdchten. Doch die Kluft zwischen Proteinen und Sinn ist
gewaltig. Selbst wenn sich die Hirnforschung auf einem

S1



guten Weg weil3, die Hirnzentren und Hirnfunktionen zu
entratseln — der Mechanismus, der Geist erzeugt, Sinn und
Verstand ist noch lange nicht entschlisselt. Stattdessen
wissen wir zurzeit mehr dariiber, was wir nicht wissen, als
uber das, was wir wissen. Je mehr wir ber das Gehirn
lernen, umso komplizierter erscheint es uns.

Das grofite Ratsel geben uns dabei die ganz personli-
chen Zutaten des Bewusstseins auf, unsere ganz subjekti-
ven Erlebnisse. Warum sich etwas fur uns auf eine ganz
bestimmte Weise anfuhlt, ist nach wie vor unser grof3es
Geheimnis. Personliche Gefuihle und Leidenschaften las-
sen sich nicht mit allgemeinen neurochemischen Erkenn-
tnissen erklaren. Weder Messapparate noch psychologi-
sche Gespréache dringen in diese Erlebnisqualitat ein und
machen sie sichtbar. Als Louis Armstrong einmal gefragt
wurde, was Jazz sei, antwortete er sehr treffend: »Wenn
du erst fragen musst, wirst du es nie verstehen!« Subjekti-
ve Erlebniszustdnde sind und bleiben unzuganglich, auch
fur die Hirnforschung. Denn beim Abspielen eines Jazz-
Stiicks zeigt der Kernspin-Tomograf zwar, dassin be-
stimmten emotionalen Zentren meines Gehirns eine er-
hohte Blutzufuhr stattfindet, aber er zeigt weder wie es
sich anfuhlt, noch, warum es sich so anfihlt.

Gleichwohl gilt heute die Hirnforschung als jene Dis-
ziplin, die fur die Grundlagen unseres Erkennens und un-
serer Selbstvergewisserung zusténdig ist. Die Griinde da-
fur liegen auf der Hand. Verglichen mit der Philosophie
gehen von der Hirnforschung heute viel mehr spannende
Impulse aus. Die Frage ist nur, ob wir ohne Hilfe der Phi-
losophie damit etwas anfangen kénnen. Immerhin ist die

S2



Erforschung des Gehirns ein sehr eigentiimliches Unter-
fangen. Denn genau genommen versuchen menschliche
Gehirne etwas Uber menschliche Gehirne herauszufinden,
das heiflt, ein System versucht sich selbst zu verstehen.
Das Gehirn ist dabei sowohl das Subjekt wie das Objekt
der Untersuchung — eine prekare Situation. Machen Hirn-
forscher mit einer anderen Methode damit nicht das Glei-
che wie die Philosophen, die seit 2000 Jahren versuchen,
denkend das eigene Denken zu verstehen? Sich denkend
zu ergriinden und dabei nach Méglichkeit auch noch beim
Denken zu beobachten, war lange die vorherrschende Me-
thode zur Erforschung des menschlichen Geistes. lhre
moderne Zuspitzung fand sie vor knapp 400 Jahren an ei-
nem denkwirdigen Winterabend ...

S3



ULM

Ein Winterabend im 30-jahrigen Krieg
Woher weil3 ich, wer ich bin?

Die Szene hat etwas Gemilitliches: Ein grol3er weit ausla-
dender Kachelofen, und daneben sitzt ein 23-jahriger
Mann, gekleidet in den Winterrock eines kaiserlichen Sol-
daten; ein Gesicht, das man sich sehr gut vorstellen kann,
weil man es kennt — von einem spéateren Gemalde des
groRBen hollandischen Portratmalers Frans Hals: die gro-
Ren dunklen Augen, das eine ein Triefauge wie bei Karl
Dall, der breite Mund mit den schmalen Lippen, dabei der
minimale Anflug eines Lachelns, kurze Bartstoppeln, dazu
schulterlange dunkle Haare; ein Gesicht, so verschmitzt
wie melancholisch, intelligent und etwas entriickt. Doch
so bekannt seine Gesichtszlige sind, so unklar bleibt die
genaue Szenerie. Denn eigentlich, so schreibt der Mann,
sitze er nicht neben, sondern im Ofen. Darunter kann man
sich viel vorstellen, und in der Tat, das kleine Wort-
chenimhat zu vielen Diskussionen gefiihrt. Meinte er
vielleicht eine Badestube, eine Sauna, deren es zu dieser
Zeit sehr viele gab? Aber warum ist er dann vollstandig
bekleidet? Oder war es moglich, dass der Ofen so grof3
war, dass man sich in der Feuerstelle auf einem Stuhl nie-
derlassen konnte? Wahrscheinlicher nannte er wohl das
ganze Zimmer mit einem monumentalen Feuergerat darin
seinen »Ofen«, weil es ihm Schutz vor der Kalte bot.
Denn draufRen ist es kalt. Es ist ein Wintertag im Jahr

54



1619, und die Szene spielt in einer bauerlichen Wohnstu-
be unweit von Ulm. Aber lassen wir den Mann doch ein-
fach selbst erzahlen: »Ich befand mich damals in Deutsch-
land, wohin mich die Kriege, die dort noch nicht been-
det sind, gerufen hatten, und als ich von der Kaiserkro-
nung zur Armee zuriickkehrte, hielt mich der Winteran-
fang in einem Quartier fest, wo ich, da ich keine zer-
streuende Unterhaltung fand und mich uberdies glickli-
cherweise keine Sorgen oder Leidenschaften storten, den
ganzen Tag allein in einer warmen Stube eingeschlossen
blieb und hier all die Muf3e fand, um mich mit meinen
Gedanken zu unterhalten.«

Die Unterhaltung mit den eigenen Gedanken hat ein
sehr ehrgeiziges Ziel: Wahrend drauf3en der Dreiligjahri-
ge Krieg beginnt, der ganz Mitteleuropa in Schutt und
Asche legen wird, méchte der Mann Ruhe, Ordnung und
Klarheit. Er will zur absoluten und letzten Gewissheit
uber sich und die Welt vorstolien. Zunéchst stellt er die
Regel auf, nichts fir wahr zu halten, was sich nicht klar
und deutlich erkennen lasst. Und er zweifelt an allem, an
dem es sich zweifeln lasst. Seinen Augen kann man nicht
trauen, auch nicht den anderen Sinnen. Man kann sich zu
leicht tduschen. Zweifelnd tastet er sich vorwérts. Auch
dem Denken darf man nicht ungepruft vertrauen. Konnte
es nicht sein, dass ein béser Ddmon auf einen einwirkt
und zu falschen Schlissen verleitet? Doch halt — gibt es
nicht etwas, woran ich auf gar keinen Fall zweifeln kann?
Denn wenn ich an allem zweifle, so kann ich doch nicht
daran zweifeln, dass ich zweifle und dass ich es bin, der
zweifelt. Und wenn ich weil3, dassich, wahrend ich zweif-

SS



le, zweifle, so muss ich denken, dass ich zweifle. Es gibt
also eine unbezweifelbare Gewissheit, ein erstes, allem
anderen vorausgehendes Prinzip: Cogito ergo sum — »lch
denke, also bin ich«. Das Feuer im Ofen war noch nicht
erloschen, als dieser Satz gedacht und ausgesprochen
wurde, aber danach war die Welt der Philosophie nicht
mehr das, was sie vorher einmal war.

Wer war dieser Mann, der an einem friilhen Winterabend
zu Anfang des Dreilligjahrigen Krieges die Philosophie
revolutionierte? Sein Name ist René Descartes. Er stamm-
te aus einer adeligen Familie, der Vater war Gerichtsrat
am Obersten Gerichtshof der Bretagne in Rennes. Seine
Mutter stirbt 1597 ein Jahr nach seiner Geburt, und Des-
cartes verlebt die Kindheit bei der GroRmutter. Mit acht
Jahren besucht er ein Jesuitenkolleg — keine lustige Ange-
legenheit, aber als er mit sechzehn wieder heraus kommt,
verflgt er tber eine glanzende klassische und mathemati-
sche Bildung. Der begabte Schuler studiert Jura in Poi-
tiers. Anschlielend bewirbt er sich an einer Pari-
ser Akademie fur junge Adelige, um das bisher versdumte
Leben nachzuholen. Er lernt Fechten, Tanzen, Reiten, gu-
tes Benehmen und andere unentbehrliche Dinge, aber er
hat keinen Schimmer, was er damit werden soll. (Erst
zwei Jahrzehnte spater wird er eine Gelegenheit haben,
von einer dieser Kinste Gebrauch zu machen — er ersticht
einen Kontrahenten bei einem Duell.) Als 22-Jahriger tritt
er abenteuerlustig in die Dienste des niederlandischen
Feldherrn Moritz von Oranien. Er lernt dabei viel (ber
Naturwissenschaften, vom Soldatenleben dagegen halt er
eher wenig. Ziellos reist er bald darauf durch D&nemark

56



und Deutschland, verdingt sich noch einmal bei der Ar-
mee, diesmal beim Herzog Maximilian von Bayern. Mit
diesem nimmt er an der Eroberung Prags teil und besich-
tigt dort die Arbeitsstatte des Astronomen Johannes Kep-
ler. Ihm wird klar, was er werden will: ein Aufklérer, der
Klarheit ins Dunkel der Wissenschaften bringt. Selbstbe-
wusst traumt er von einer klaren, logischen und »universa-
len Methode zur Erforschung der Wahrheit«. Und er, Des-
cartes, ist berufen, sie zu finden.

Im April 1620 trifft der 24-Jahrige in Ulm den Mathe-
matiker Johannes Faulhaber. Im Handumdrehen l6st Des-
cartes eine sehr komplizierte mathematische Aufgabe, vor
der, so schreibt er es ganz unbescheiden selbst, die kllgs-
ten Kopfe der Zeit kapituliert hatten. Die Zeit ist reif flr
seinen Aufstieg zu einem Mann, der fiir jedes Problem ei-
ne einfache kluge LOsung findet. Ein Jahr nach seiner
Meditation in der Ulmer Bauernstube héngt er den unge-
liebten Soldatenrock an den Nagel, pilgert nach Loretta
und bereist Deutschland, Holland, die Schweiz und Ita-
lien. 1625 zieht er nach Paris und findet Anschluss in den
intellektuellen Zirkeln der Stadt. Auf den Abendgesell-
schaften ist er ein hdufiger Gast, aber seine Geselligkeit
hélt sich in Grenzen. Nach finf Jahren verlésst er Paris
und zieht in die aufblihenden Niederlande. Hier herrscht
die groRte geistige und religitse Freiheit des Kontinents,
und Descartes will Gebrauch davon machen, um das lange
vorbereitete grofle Werk zu schreiben. Sein gesellschaftli-
ches Leben erlahmt, sein einziger Austausch ist eine rege
Korrespondenz, besonders gerne mit Damen. Der ganze
Ehrgeiz gilt nun seiner »Abhandlung Uber die Welt« —

57



aber das Buch geht nie in Druck. 1633 erfahrt er, wie es
seinem italienischen Kollegen Galileo Galilei ergangen
ist, der seine neuen naturwissenschaftlichen Vorstellungen
vom Kosmos und von der Welt vor der Inquisition wider-
rufen musste. Die katholische Kirche ist ein geféhrlicher
Gegner, auch fiir einen Mann wie Descartes, der an Gott
glaubt, aber an einen vergleichsweise abstrakten Gott, den
er als hochstes Prinzip zu beweisen sucht. Obwohl es in
den Niederlanden toleranter zugeht als in Italien oder in
Frankreich, wechselt Descartes vorsichtig und rastlos sei-
nen Wohnsitz. Er verfasst Schriften Uber Geometrie, Al-
gebra und Physik und schafft sich als Mathematiker einen
exzellenten Ruf. Erst 1637 vertffentlicht er jenes Buch
uber sein inzwischen achtzehn Jahre zuriickliegendes Ge-
dankenspiel, das die Welt auf eine Wohnstube mit Ofen
schrumpfen ldsst und seine berihmte Formel: »Ich denke,
also bin ich« enthélt. Ein schmales Bandchen zum Ge-
brauch fir jedermann, die Abhandlung Uber die Methode
des richtigen Vernunftgebrauchs und der wissenschaftli-
chen Wahrheitsforschung. Zur Sicherheit erscheint das
Werk anonym, der Verfasser spricht sich gleichwohl
schnell herum. Descartes erfreut sich groflen Ruhmes,
doch seine Arroganz und sein tiefes Misstrauen machen
ihn empfindlich gegentber jeder Kritik. Seine n&chsten,
gedanklich sehr &hnlichen Werke erfahren mancherlei
Widerspruch in seiner ndheren Umgebung in Leiden und
Utrecht. Descartes’ Misstrauen wéchst sich zur Para-
noia aus. Mehrmals denkt er an einen Umzug nach Eng-
land, macht fluchtartige Reisen nach Frankreich und folgt
1649 einer Einladung seiner Brieffreundin, der schwedi-
schen Konigin Christine. Doch der Aufenthalt im winter-

S8



lichen Stockholm kostet ihn das Leben. Die Kdnigin be-
steht auf einem friihen Unterricht in einem ungeheizten
Zimmer. Im Februar 1650 erliegt der 53-Jahrige einer
Lungenentziindung.

Was hatte Descartes geleistet? Zunédchst einmal hatte er
eine Methode eingeflhrt: nur das als richtig zu akzeptie-
ren, was durch eine schrittweise und liickenlose Beweis-
fihrung erwiesen wird. Und er hatte das »Ich« zum Zent-
rum der Philosophie gemacht. Hatten die Philosophen zu-
vor versucht herauszufinden, wie die Welt »an sich« ist,
so hatte Descartes einen ganz anderen Zugang gewahlt.
Wie die Welt »an sich« ist, kann ich nur herausfinden,
wenn ich ergriinde, wie sie sich meinem Denken darstellt.
Denn alles, was ich tber die Welt weil3, weil} ich nicht
durch irgendeine objektive Vogelschau, sondern einzig
und allein durch das Denken in meinem Kopf. Friedrich
Nietzsche nannte Descartes dafiir spéater den »Grof3vater
der Revolution, welche der Vernunft allein die Autoritat
zuerkannte«.

Descartes hatte eine Antwort auf die Frage gegeben:
Woher weil} ich, wer ich bin? — Durch mein Denken! Und
diese Antwort war viel besser als alle Antworten zuvor,
selbst wenn bereits der Kirchenvater Augustinus im 4.
Jahrhundert eine dhnliche Formulierung gefunden hatte.
Wie sich spater herausstellte, hat die Beweisfiihrung aller-
dings einige Schwéchen. Denn die Formel ist nicht so vol-
lig ohne Voraussetzungen, wie Descartes meint. Um mei-
nen Zweifel an allen Dingen dieser Welt zu formulieren,
bendtige ich ndmlich eine hinlénglich funktionierendeSp-
rache. Die Sprache aber wird von Descartes nicht angez-

59



weifelt. Er benutzt sie ohne jeden Zweifel daran, dass man
sich durch Worter, Satze und Grammatik ja vielleicht
auch tduschen konnte. Andere Philosophen haben Kkriti-
siert, dass Descartes keine Unterscheidung macht zwi-
schenVerstand und Vernunft. Ist denn das, was verstan-
desgemal’ ist, auch unweigerlich verntinftig? Werden hier
nicht zwei Bedeutungen miteinander vermischt? Ein drit-
ter Kritikpunkt ist, dass Descartes sich sehr viel Mihe
gibt, das Denken zu ergriinden, aber was das »Sein« be-
deutet, dazu fallt ihm nicht sehr viel ein.

Und genau dies ist der Punkt, an dem es sich lohnt ein-
zuhaken. Descartes war ein ungeheuer einflussreicher Phi-
losoph, einer der einflussreichsten Uberhaupt. Auch wenn
er zunéchst heftig angefeindet wurde, war er eine Galions-
figur fur viele neue ldeen lber Korper, Gehirn und Geist.
Doch so stark er darin war, das Denken zu ergriinden, so
schwach war er, im Nachhinein betrachtet, bei seiner Vor-
stellung vom menschlichen Leib. Denn der Koérper ist ei-
gentlich nur ein Klotz am Kopf! Mit kalter Lust fuhrt der
Mechaniker des Geistes seinen Lesern vor, dass der Leib
aller Lebewesen nur eine Gliedermaschine ist, ein Auto-
mat oder ein Uhrwerk. Die korperlichen Organe funktio-
nierten wie die Automaten in den Wassergarten des 17.
Jahrhunderts: Aus Nerven wurden Wasserleitungen, die
Hohlrdume im Gehirn erschienen als Vorratsbehélter, die
Muskeln glichen mechanischen Federn und die Atmung
schlielflich den Bewegungen in einer Uhr. Und all dies
steuerte ein kleiner Mann im Gehirn: die Zirbeldriise. Den
Korper des Menschen zu einem physikalischen Mecha-
nismus zu erkldren, war der letzte Schrei in den Naturwis-

60



senschaften, und Descartes war darin sehr beschlagen.
Fast tiber Nacht wurde er zum Chefideologen einer neuen
Sicht des Korpers, und gegentiber seinen meist kirchlichen
Kritikern konnte er sich sehr nlchtern, modern und fort-
schrittlich fihlen. Lebte Descartes in der heutigen Zeit,
waére er bestimmt ein Pionier auf dem Gebiet der kunstli-
chen Intelligenz oder ein berihmter Hirnforscher gewor-
den.

Deshalb ist es sehr reizvoll sich vorzustellen, was Des-
cartes wohl heute tber das Verhéltnis von Geist und Kor-
per denken wirde. Was wirde er seinem alter Ego vor
knapp 400 Jahren entgegnen, wenn er sich heute noch
einmal zur Meditation zurlickziehen und eine klare und
nuchterne Suche nach den letzten Gewissheiten tber den
Menschen und die Welt unternehmen wiirde?

Frihjahr 2007. Ein weill gestrichener Holzbungalow
mit groRem Vorgarten und schonem griinen Rasen unweit
von Boston. Hier lebt der Hirnforscher René Descartes ju-
nior. Er sitzt in seinem Wohnzimmer unweit des Kamins.
Seine Kleidung ist leger. Cordhose, ein kariertes Hemd,
darliber ein Strickpullover. Er lehnt sich zurtick auf sei-
nem Sofa und erzahlt:

»lch befinde mich in den USA, wohin mich die Karriere
von Frankreich Uber die Niederlande gefuhrt hat, und
jetzt, wo ich gerade von einer Fachtagung am National
Health Institute in New York zuriickgekommen bin und
das Semester noch nicht wieder begonnen hat, so dass ich
glucklicherweise nicht durch Vorlesungen und Fachpri-
fungen abgehalten werde, finde ich die MuRe, um mich
mit meinen Gedanken zu unterhalten. Und da ich be-

61



schlossen habe, an allem zu zweifeln, was nicht klar und
eindeutig ist und sich nicht liickenlos ergriinden und dar-
stellen lasst, weil nur dieser Weg zur Wahrheit fiihrt, sehe
ich mich als Erstes gezwungen, an jenen falschen Gewiss-
heiten zu zweifeln, die die Philosophie so ungepruft in die
Welt setzt. Fangen wir an mit jener unheilvollen Trennung
von Leib und Bewusstsein, die mein alter Ego vor langer
Zeit zwar nicht erfunden, aber doch duferst radikal in der
Philosophie verankert hat. Die einzig wirkliche Wahrheit
aber ist: Geist und Kdérper lassen sich nicht trennen! Denn
wer im Gehirn das eine vom anderen zu unterscheiden
versucht, kommt auf keinen griinen Zweig. Das Gehirn ist
nicht eine Hardware, die mit dem Geist als Software aus-
gerustet ist, sondern beides spielt auf eine untrennbare und
sehr komplizierte Weise zusammen. Der Satz >Ich denke,
also bin ich¢, so berihmt er auch ist, hat leider einen
unangenehmen Beigeschmack. Denn er sagt nicht allein,
dass ich nur mit Hilfe des Denkens von mir und meinem
Dasein weil3. Er legt auch nahe, dass Denken und das Be-
wusstsein vom Denken die eigentlichen Grundlagen des
Seins sind. Und da dieses Denken streng losgeldst vom
Korper stattfinden soll, unterstreicht der Satz die radikale
Trennung von spirituellem Geist und biologischem Kor-
per. Das, was mein alter Ego damals zu Papier brachte,
kann kein Hirnforscher heute noch unterschreiben: >Ich
erkannte, dass ich eine Substanz sei, deren ganze Wesen-
heit oder Natur blof3 im Denken bestehe und die zu threm
Dasein weder eines Ortes bedirfe noch von einem mate-
riellen Dinge abh&nge, so dass dieses Ich, das heildt
die Seele,wodurch ich bin, was ich bin, vom Korper vollig
verschieden ist und auch ohne Korper nicht aufhoren

62



wird, alles zu sein, was sie ist.< Ware das richtig, dann
waére der Geist ein Gespenst in einer Maschine. Aber es ist
falsch. Denn es gibt keinen getrennten und unabhéngigen
Ort namens >Geist< im Gehirn. Das wére in etwa so un-
sinnig, als wenn wir glauben wirden, es gébe einen Ort
namens >Universitat< getrennt und unabhéngig von Ge-
béauden, StralRen, Rasenflachen und Menschen.

Dagegen weil die Hirnforschung heute, dass sich weder
die Geflihle noch die htchsten geistigen Téatigkeiten vom
Aufbau und der Arbeitsweise des biologischen Organis-
mus trennen lassen. Wére das maglich, dann héatten die
Hirnforscher namlich Gberhaupt keine Arbeit: Sie brauch-
ten keine Hirnareale zu untersuchen, keine elektrischen
Verbindungen zu markieren und keine chemischen Stoffe
zu benennen, denn all dies hatte mit dem Geist gar nichts
zu tun. Natdrlich lasst sich der Geist auch nicht einfach
umgekehrt erkennen. Es gentigt nicht, eine Region im Ge-
hirn anzukreuzen und ein paar Stoffe aufzulisten, um zu
sagen: dies ist der menschliche Geist. Das menschliche
Bewusstsein ist ein Zusammenspiel des Korpers und sei-
ner Erfahrungen mit der Umwelt. Um unseren Geist zu
verstehen, missen wir ihn nicht nur in unserem Gehirn
verankern, statt in einem korperlosen Raum wie bei Des-
cartes, sondern wir missen auch lernen, ihn aus unserem
ganzen Organismus zu verstehen. Unsere Sinne, unsere
Nerven und unsere Neuronen handeln alle im Aus-
tausch mit unserer AuBenwelt, mit dem, was wir sehen,
horen, riechen, schmecken und fihlen. Die Frage, woher
ich weif3, wer ich bin, lasst sich also in etwa so beantwor-
ten: Ich weil3, wer ich bin, weil meine Sinne Signale an

63



Nervenzellen im Gehirn weiterleiten, wo sie sich in komp-
lexen Schaltkreisen ausbreiten, so komplex, dass sich dar-
aus auch etwas so wunderbar Kompliziertes und Abstrak-
tes ergibt wie ein Wissen um mein eigenes Denken und
eine Vorstellung von meinem Dasein.«

So weit der moderne Hirnforscher aus Boston. Doch
sein nun arg ramponierter VVorganger aus dem DreiRigjéh-
rigen Krieg hat noch ein letztes As im Armel. Hat der
Hirnforscher tatséchlich die Frage beantwortet: Woher
weil3 ich, wer ich bin? Um festzustellen, wie mein Gehirn
funktioniert, und um zu beschreiben, wie meine Sinne und
meine Nervenzellen mir ein Bild von mir selbst zuspie-
geln, muss ich diese Gedanken denken. Alle diese Dinge,
so real sie sein mogen, sind also zundchst einmal Gedan-
ken und Vorstellungen in meinem Kopf! So gesehen ist al-
so doch etwas dran an dem Satz: »lch denke, also bin
ich.« Man sollte ihn aber besser nicht so verstehen, dass
mein Denken mein Sein ausmacht, dass es also allein aufs
Denken und auf nichts anderes ankommt. Das ist falsch.
Aber wenn ich sage, dass einzig und allein mein Denken
mir eine Vorstellung von meinem Sein gibt — dann ist der
Satz richtig!

Es gibt also zwei ganz verschiedene Zugénge zu mei-
nem Sein. Ich kann bei meinem Denken anfangen und
fragen, woher meine Gewissheiten kommen. Dies ist der
Weg des Descartes und mit ihm der Weg der neuzeitli-
chen Philosophie. Der Weg der Selbstbeobachtung hat sie
weit gebracht, er hat sie zu einer sehr reflektierten Be-
trachtungsweise gefiihrt, die alle Behauptungen (ber die
Welt auf ihre subjektiven Urspriinge zurtickfihrt und

64



uberpruft. Als wissenschaftliche Erkenntnistheorie aller-
dings ist dieser Weg an seine Grenzen gestol3en. Aufre-
gendes Neuland l&sst sich hier kaum noch erschliel3en.
Der zweite Zugang untersucht den Menschen so, als ob es
auf den Betrachter selbst und seine ganz personlichen
Wahrnehmungen und Gedanken dabei gar nicht ankommt.
Das ist der Weg der modernen Naturwissenschaften. Er ist
weniger reflektiert, aber er gewinnt zurzeit Gberall span-
nendes Terrain. Die Art der Erkenntnis, die beide Wege
vermitteln, kdnnte also verschiedener kaum sein.

Fur viele Hirnforscher ist ihr Zugang zum Geist der ein-
zig richtige. Was friiher Philosophie war, soll heute Neu-
robiologie werden. Will der Mensch wissen, wer er ist, so
muss er sein Gehirn verstehen lernen. Die Hirnforschung
ersetzt die bisherigen Spekulationen (ber menschliches
Fuhlen, Denken und Handeln durch eine illusionslose na-
turwissenschaftliche Forschung. Doch viele Hirnforscher
ubersehen leicht, dass auch sie nicht auf dem Weg zu ei-
ner absoluten Wahrheit sind. Jede Naturwissenschaft ist
selbst ein Produkt des menschlichen Geistes, den sie mit
seinen eigenen Mitteln erforschen will. Und das Erkenn-
tnisvermégen des menschlichen Geistes steht in einer di-
rekten Abhéngigkeit zu den Erfordernissen der Anpassung
im Zuge der menschlichen Evolution. Unsere Gehirne
sind ja nur deshalb so, wie sie sind, weil sie sich offen-
sichtlich im evolutiondren Wettbewerb bewahrt haben. Ih-
re Aufgabe in Regenwald und Savanne aber war niemals
die vOllig objektive Erkenntnis der Welt. Kein Wunder al-
so, dass sie nicht optimal auf diese Aufgabe ausgerichtet
sind.

65



Wenn das menschliche Bewusstsein nicht nach dem
Kriterium einer absoluten Objektivitat ausgebildet wurde,
so vermag der Mensch, wie gesagt, nur das zu erkennen,
was der im Konkurrenzkampf der Evolution entstandene
kognitive Apparat ihm an Erkenntnisfahigkeit gestattet.
Die Einsichten der Naturwissenschaften unterliegen ty-
pisch menschlichen Erkenntnisbedingungen. Waéren sie
davon unberuhrt, so gébe es in den Naturwissenschaften
keinen Fortschritt, keinen Widerspruch und keine Korrek-
tur. Auch die Kriterien der Forschung, wie Widerspruchs-
freiheit, Wiederholbarkeit und Giltigkeit, sind keine auto-
nomen Kiriterien, sondern entsprechen dem menschlichen
Erkenntnisvermdgen zu einer bestimmten Zeit in einer be-
stimmten Wissenssituation. Was Naturwissenschaftler
noch vor hundert Jahren fur vollig unbezweifelbar gehal-
ten haben, dartiber schitteln wir heute den Kopf. Und
warum sollte dies in den néchsten hundert Jahren anders
sein?

Fur Philosophen ist es deshalb nach wie vor ein legiti-
mer Ansatz, ihre Gedanken beim denkenden Ich anzufan-
gen, das sich Stick fur Stick die Welt entschlisselt. In
dieser Hinsicht ist Descartes heute nicht weniger modern
als vor fast vierhundert Jahren. Aber natirlich sollten sie
dabei einsehen, dass sie nicht losgeldst von und auch nicht
mit Hilfe des Gehirns denken. Das Gehirn denkt, und es
erzeugt auch mein Ich, das denkt, dass es denkt. Wobei —
hatte Descartes eigentlich Recht, als er das Wort »lch«
benutzte? Hatte er nicht sagen mussen: Wenn es unbez-
weifelbar ist, dass im Zweifeln gedacht wird, so muss es
das Denken geben. Statt »Ich denke, also bin ich« hatte es

66



da nicht heilen miissen: »Da sind Gedanken«? Was soll
denn eigentlich dieses »Ich« sein, das da mal eben so un-
ter der Hand mit ins Spiel gebracht wird?

67



IEN

Die Mach-Erfahrung
Wer ist »Ich«?

Jahrhunderterfahrungen verstecken sich manchmal in
Fullnoten. Zum Beispiel diese. Im Jahr 1855 macht der
damals siebzehnjahrige angehende Physikstudent Ernst
Mach einen Spaziergang in der Umgebung von Wien, bei
dem er ein eindringliches Erlebnis hat: »An einem heite-
ren Sommertage im Freien erschien mir einmal die Welt
samt meinem Ich als eine zusammenhangende Masse von
Empfindungen, nur im Ich starker zusammenhédngend.
Obgleich die eigentliche Reflexion sich erst spater hinzu-
gesellte, so ist doch dieser Moment fiir meine ganze An-
schauung bestimmend geworden.« Es war, was der Stu-
dent nicht wissen konnte, so etwas wie die Erfahrung des
Jahrhunderts — fiinfzig Jahre spéater notiert in einer kleinen
Anmerkung seines Buchs Die Analyse der Empfindungen.

Ernst Mach wurde im Jahr 1838 (sechs Jahre vor Nietz-
sche) in Chrlice im damaligen Osterreich-Ungarn und
heutigen Tschechien geboren. Die Familie zahlt zur
deutschsprachigen Minderheit. Machs Vater ist Bauer,
und da er auch als Hauslehrer arbeitet, unterrichtet er sei-
nen Sohn selbst. Parallel dazu absolviert Mach eine Ti-
schlerlehre. Erst mit 15 kommt er auf ein Gymnasium und
machte dort ohne Schwierigkeiten sein Abitur. In Wien
studiert der hochbegabte Student Mathematik und Natur-
wissenschaften und promoviert tber Elektrizitat. Ein Jahr

68



spater wird er Professor, wechselt von Graz nach Prag und
zuletzt nach Wien. Seine Interessen sind weit gespannt;
eigentlich interessiert er sich fur fast alles. Er unterrichtet
Physik und Mathematik, Philosophie und Psychologie.
Als Physiker berechnet er die Schallgeschwindigkeit, die
spater nach ihm benannt wird, weshalb Uberschallflug-
zeuge mit »Mach 2«-Geschwindigkeit fliegen.

In seiner Zeit in Prag und Wien war Mach ein beriihm-
ter Mann. Er experimentierte mit Raketenprojektilen und
erforschte die Dynamik von Gasen. Immer wieder Kriti-
sierte er dabei die Newtonsche Physik und wurde so zum
Anreger der Relativitatstheorie. Albert Einstein bezeich-
nete sich gerne als sein Schiler, obwohl Mach ihn nie un-
terrichtet hatte. Politisch war er ein Liberaler, der immer
mehr zur Sozialdemokratie, damals noch eine als radikal
verschriene Partel, tendierte. Und in seiner Weltanschau-
ung war er ein Agnostiker, der sich gerne mit der Kirche
anlegte. Mit Machs Theorien schlugen sich Physiker und
Philosophen herum, der junge Lenin schrieb darlber ein
dickes Buch, weil Machs Philosophie unter Russlands In-
tellektuellen stark in Mode war. Die Sinnespsychologie
entstand als eine neue Disziplin, und die amerikanische
Verhaltensforschung wurde maligeblich beeinflusst. Doch
so viele Wissenschaften er auch inspiriert hatte, Machs
Ruhm verblasste schnell nach seinem Tod im Jahr 1916.
Der Erste Weltkrieg erschitterte Europa, und die Physik
ging jetzt ganz neue Wege. 1970 erinnerte sich die NASA
an den fast vergessenen Raketenpionier und benannte ei-
nen Mondkrater nach ihm.

69



Machs philosophische Gedanken waren radikal. Fir ihn
zahlte nur, was sich durch Erfahrung belegen lieR oder
was man berechnen konnte. Damit fiel der gréfite Teil al-
ler bisherigen Philosophie durch. Denn indem er alles dar-
aufhin Gberprufte, ob es physikalisch richtig war, verab-
schiedete Mach fast die gesamte Philosophiegeschichte
mit einer vier minus in die Ferien. Besonders heftig ging
er gegen Descartes’ Dualismus vor. Denn fur Mach war
klar: Das Empfindungsleben des Korpers und das Vorstel-
lungsleben des Geistes bestehen aus ein und demselben
Stoff. So wie ihm bei seinem Sommertagserlebnis als jun-
gem Mann alles miteinander zusammenhéangend erschie-
nen war, loste er den Dualismus von Ich und Welt in ei-
nem Monismus auf: Alles, was es in der Welt gibt, besteht
aus den gleichen Elementen. Treten sie im Gehirn auf,
nennt man sie »Empfindungen, aber das macht sie nicht
zu etwas allzu Besonderem.

Die besondere Pointe an dieser Empfindungstheorie war
der Tod des Ichs. Mehr als zwei Jahrtausende lang hatten
die Philosophen vom »Ich« gesprochen, und auch jeder
normale Mensch sprach von »lch«, wenn er sich selbst
meinte. Aber Mach protestierte. Er splrte eine grofRe
Schwierigkeit, zu sich »lch« zu sagen. Was sollte dieses
Ich denn sein? »Das Ich«, meinte er zu erkennen, »ist kei-
ne unverdnderliche, bestimmte, scharf begrenzte Einheit.«
Es gab kein Ich im menschlichen Gehirn, es gab nur einen
Waust von Empfindungen im regen Austausch mit den
Elementen der AulRenwelt. Oder wie Mach sich scherzhaft
ausdruckte: Die Empfindungen gehen »allein in der Welt
spazieren«. Und dann schrieb er der Philosophie seinen

70



beriihmtesten Satz ins Stammbuch: »Das Ich ist unrett-
bar. Teils diese Einsicht, teils die Furcht vor derselben
fUhren zu den absonderlichsten pessimistischen und opti-
mistischen, religidsen und philosophischen Verkehrthei-
ten.«

Mach war nicht der Erste, der auf die Idee kam, das Ich
aus der Welt zu streichen oder doch zumindest als etwas
sehr Geringfiigiges anzusehen. Stolz hatte er geglaubt,
dass es dazu eines Physikers bedurfte, aber ein verkrachter
Jurist und nachdenklicher Kaufmann tat es auch. Der
Schotte David Hume war 28 Jahre alt, als er 1739 sein
»Traktat Uber die menschliche Natur« veroffentlichte.
Und schon Hume war bei seiner Suche nach dem Ich er-
folglos geblieben. Denn Seele und Ich waren keine er-
fahrbaren Gegenstande. Um Empfindungen, Begriffe und
Geflhle wahrzunehmen, braucht der Mensch gar kein Ich.
Das geht auch so, quasi von sich aus. Das Ich war damit
gar nichts Reales, sondern eine Vorstellung unter anderen.
Das Einzige, was Hume zur Rettung dieses Ich einfiel,
war der Gedanke, dass das Ich so etwas sein kdnnte wie
die »Zusammensetzung der Wahrnehmungen«. Eine Illu-
sion zwar, aber moglicherweise eine notwendige Illusion,
die dem Menschen das schéne (und unverzichtbare?) Ge-
fuhl gibt, einen Supervisor im Gehirn zu besitzen.

Stimmt das? Ist das Ich eine Illusion? Ist das, was jeder
normale Mensch zu sein glaubt, nur ein betriigerischer
Hokuspokus im Gehirn? Haben sich die Philosophen des
Abendlandes zweitausend Jahre lang etwas vorgemacht,
als sie mit grofiter Selbstverstandlichkeit von einem Ich
ausgingen, das sich mehr oder weniger erfolgreich mit den

71



Dingen der Welt herumschlagt? Ist unser Ich etwa nicht
das Oberstiibchen, in dem all meine geistigen, emotiona-
len und willentlichen Akte ein und aus gehen? Die Trutz-
burg, die alles Auf und Ab des Lebens Uberdauert? Der
ungeschnittene Spielfilm, der garantiert, dass ich mich
durch alle Lebensjahrzehnte als ein und derselbe empfin-
de? Wer um Machs und Humes willen redet denn hier
jetzt gerade mit Ihnen, wenn nicht mein Ich? Und wer
liest diese Zeilen, wenn nicht Sie, die Sie ebenfalls zu sich
Ich sagen?

Befreien wir das Ich also erst einmal wieder aus dem
Wiirgegriff von seltsamen Physikern und verkrachten Ju-
risten und fragen Leute vom Fach, wie die Psychologen,
wie es denn mit dem Ich steht. Die Psychologen nicken.
Sie legen das Gesicht in Falten. Sie gucken von einem
zum anderen und wechseln ein paar Worte. Sie legen wie-
der das Gesicht in Falten. Sie nicken noch einmal. »Tja,
wissen Sie«, sagt einer von ihnen, »also durchstreichen
wirden wir das Ich wohl nicht. Aber ich und meine Kol-
legen sind uns doch ziemlich uneinig dar(ber, was das Ich
sein soll. Als ein gesichertes Faktum konnen wir das Ich
nicht betrachten, denn die Psychologie ist, wie Sie ver-
mutlich wissen, eine Naturwissenschaft, und Naturwissen-
schaften sehen gemeinhin nur das als real an, das sie se-
hen, horen oder messen konnen. Und das ist beim Ich
nicht der Fall. Wenn es ein Ich gibt, dann ist es also irgen-
detwas Abgeleitetes, da hat Herr Hume schon Recht. Die
Frage ist nur: von was? Leiten wir das Ich aus Empfin-
dungen ab — gibt es also ein Ich-Gefuhl? —, oder leiten wir
es von Vorstellungen ab — von einer Ich-ldee? Also, da

72



sind wir uns auch nicht ganz sicher. Viele meiner Kolle-
gen vermeiden daher den Begriff und reden lieber vom
>Selbst<. Das Selbst ist so etwas wie unsere Willens- und
Beurteilungszentrale. Wir unterscheiden hierbei gerne
zwischen Selbstkonzept und Selbstwertgefiihl. Das
Selbstkonzept sagt uns, wie wir uns selbst wahrnehmen.
Um das tun zu kénnen, miissen wir das >I< wieder einfiih-
ren, aber nur als kleine Konstruktion, um ihm ein >Me<
gegenuberzustellen. Die beiden teilen sich ihre Aufgabe:
Das >I< handelt, und das >Me< beurteilt. Und das
Selbstwertgefuhl ist das ganz subjektive Zeugnis, welches
das >Me< dem >I< ausstellt. Wir haben Hunderttausende
von Menschen bei diesem Selbstgesprach beobachtet und
beschrieben. Aber fragen Sie uns um William James, des
Urhebers dieser Gedanken willen nicht, wie man das be-
weisen soll. Es ist halt irgendwie so, weil} der liebe Gott,
oder Darwin, oder wer auch immer, warum.«

So weit der Psychologe. Natirlich ist diese Darstellung
stark verkdrzt, und die Psychologie ist ein weites Feld mit
vielen verschiedenen Theorien und Schulen. Aber es ist
auch klar, dass die Psychologie die Frage nach dem Ich
nicht klar und einfach beantworten kann. Bleibt also nur,
die Hirnforscher zu Rate zu ziehen, die sich in den letzten
Jahren oft lautstark zu Wort gemeldet und eingemischt
haben. Mehr als alle anderen, so scheint es, flihlen sie sich
heute berufen, die Frage zu beantworten. Die Antwort vie-
ler (wenn auch nicht aller) Hirnforscher auf die Frage, ob
es ein Ich gibt, lautet: »Nein! Es gibt kein Ich. Keiner war
oder hatte jemals ein Ich! Es gibt nichts, das den Men-
schen im Innersten zusammenhalt. David Hume und Ernst

73



Mach hatten vollkommen Recht; Das Ich ist eine HHlusi-
onl«

Um ihre Antwort zu verstehen, muss man allerdings zu-
nachst einmal fragen, wie eigentlich ein Ich aussehen
miusste, das einen Hirnforscher zufriedenstellt, so dass er
sagt: »Ja, dies ist das Ich! « Ware ihm damit gedient,
wenn er eine Region, ein Areal, ein Zentrum im Gehirn
auffinden wirde, das das Ich steuert oder erzeugt? Wahr-
scheinlich nicht ganz, denn nun wirde er die Steuerungs-
mechanismen untersuchen und feststellen, dass dieses
Zentrum, wie alle Zentren im Gehirn, nicht unabhangig
arbeitet, sondern mit anderen verbunden ist. Und er wiirde
die Nervenzellen untersuchen, die Ubertragung der elekt-
rischen Impulse und die chemischen Reaktionen, und
dann wiirde er sagen: Das Ich ist nichts als ein komplizier-
ter elektrochemischer Mechanismus. Etwa so, wie wenn
ein Kind seine sprechende Puppe aufschneidet und einen
kleinen enttduschenden Apparat darin findet.

Nun hat der gesunde Menschenverstand Gliick. Denn so
ein Ich-Zentrum gibt es erfreulicherweise nicht. Das ist
eine sehr schone Nachricht und beileibe nicht enttgu-
schend, wie mancher Hirnforscher gerne frohlockt. Schon
der beriihmte Anatom Rudolf Virchow hatte im 19. Jahr-
hundert seinen Spal} daran gehabt, den Philosophen das
Ich auszutreiben, als er sagte: »Ich habe Tausende von
Leichen seziert, aber ich habe nirgendwo eine Seele ge-
funden.« Und da kann man wohl (auch ganz unreligi6s)
sagen: »Gott sei Dank!« Denn keine Seele oder kein Ich
zu finden, ist natirlich viel besser, als ein solches Ich zu
finden, um es dann in Einzelteile zu zerlegen und zu ent-

74



zaubern. Und was fir eine Vorstellung, die Hirnchirurgen
kdnnten dieses Ich operativ entfernen!

Nun gut, es gibt also kein Ich-Zentrum. Das ist letztlich
auch wenig verwunderlich, denn wer — aulRer René Des-
cartes mit seiner Zirbeldriise — hat das auch geglaubt?
Kein namhafter Philosoph der letzten 200 Jahre hat je be-
hauptet, dass das Ich eine materielle Substanz im Gehirn
sei. Meistens haben sie sich berhaupt nicht festgelegt.
Immanuel Kant zum Beispiel spricht ziemlich nebulds da-
von, dass das Ich ein »Gegenstand des innern Sinnes« ist,
im Gegensatz zum »Gegenstand duferer Sinne«, dem
Korper. Das lasst ziemlich viel offen, denn was soll man
sich darunter genau vorstellen?

Die Philosophie l&sst die Frage nach dem Ich also weitge-
hend unbestimmt. Ein bisschen nach dem Motto: Uber das
Ich redet man nicht, man hat es. Dass die Hirnforschung
das Ich nicht ohne weiteres finden kann, verwundert auch
nicht. Denn so wie sie das Gehirn untersucht, kann zu-
néachst einmal auch gar kein Ich herauskommen. In ihrer
Welt gibt es kein Ich, das man irgendwo auf einer Karte
des Gehirns einzeichnen konnte. Und deshalb existiert das
Ich nicht. Es gehdrt nicht zu den eindeutig auffindbaren
Grundbestandteilen des Gehirns.

Aber wird das Ich nicht trotzdem irgendwie permanent
erlebt? Und kodnnen diese Erlebnisse denn tduschen? Gibt
es nicht unbestreitbar ein Ichgefihl, und sei es vielleicht
noch so schwankend? Ware es denn nicht mdéglich, dass
sich das Ich Gber das gesamte Gehirn — moglicherweise
auch auf das gesamte Nervensystem — erstreckt, oder doch
zumindest auf viele entscheidende Teile? Dass also aus

75



dem Konzert der Nervenzellen im Gehirn eine Melodie
entsteht, eine Melodie des Selbst sozusagen, die zwar bio-
logisch nicht erfassbar, aber gleichwohl ganz unbestreit-
bar psychisch vorhanden ist? So wie die Beschreibung al-
ler Instrumente eines Konzertsaals keine Symphonie er-
gibt, so kann man das Ich mit den Methoden der Hirn-
Anatomie eben nicht erfassen. Kénnte man es nicht so sa-
gen?

Auf gewisse Weise stimmt das vielleicht. Aber die
Hirnforschung kennt noch einen zweiten Weg, um der
Frage nach dem Ich beizukommen: durch die Untersu-
chung von Menschen, die aus der Normalitat gefallen
sind, Uber Patienten mit Stérungen, deren Ich offensich-
tlich nicht, nur teilweise oder unter veranderten Vorzei-
chen funktioniert. Vierzig Jahre hat sich der berihmte
englische Hirnforscher und Psychologe Oliver Sacks mit
solchen Menschen beschéftigt. Sacks selbst ist eine hdchst
schillernde Personlichkeit, um die sich viele Geschichten
ranken. In seinem Buch Der Mann, der seine Frau mit ei-
nem Hut verwechselte hat er das Leben und die Welt sei-
ner Patienten beschrieben; Menschen mit Ich-Stérungen
oder, wie Sacks sie nennt, »Reisende, unterwegs in un-
vorstellbare L&nder — Lander, von deren Existenz wir
sonst nichts wissten«: Ein Musikwissenschaftler erleidet
eine winzige Verletzung in der linken Gehirnhalfte und
erkrankt dadurch an visueller Agnosie. Er wird »seelen-
blind« und kann Gegenstande nicht mehr erkennen. Wenn
er nach seinem Hut greifen will, greift er nach dem Ge-
sicht seiner Frau. Ein Musikprofessor tatschelt fiirsorglich
Parkuhren, weil er sie fir Kinder hélt, eine an Neurosy-

76



philis erkrankte alte Dame bekommt plétzlich einen un-
stillbaren Appetit auf junge Manner.

Was Sacks vor mehr als zwanzig Jahren nur beschrei-
ben konnte, ist seitdem vielféltig untersucht worden. Viele
Hirnforscher neigen dabei der Ansicht zu, dass es
nichtein Ich gibt, sondern viele verschiedene Ich-
Zustande: mein Kérper-Ich sorgt dafir, dass ich weiB,
dass der Korper, mit dem ich lebe, tatsdchlich mein eige-
nen Kaorper ist; mein Verortungs-Ich sagt mir, wo ich ge-
rade bin; mein perspektivisches Ichvermittelt mir, dass ich
der Mittelpunkt der von mir erfahrenen Welt bin; mein Ich
als Erlebnissubjekt sagt mir, dass meine Sinneseindriicke
und Gefuhle tatsachlich meine eigenen sind und nicht et-
wa die von anderen; mein Autorschafts- und Kontroll-
Ich macht mit klar, dass ich derjenige bin, der meine Ge-
danken und meine Handlungen zu verantworten hat,
mein autobiografisches Ich sorgt daftr, dass ich nicht aus
meinem eigenen Film falle, dass ich mich durchgéangig als
ein und derselbe erlebe;  mein selbstreflexives
Ich ermdglich mir, Uber mich selbst nachzudenken und
das psychologische Spiel von »l« und »Me« zu spielen;
das moralische Ich schliel}lich bildet so etwas wie mein
Gewissen, das mir sagt, was gut und was schlecht ist.

Zu all diesen Ich-Zustadnden finden sich Storungen, bei
denen das eine oder andere Ich nicht richtig funktioniert,
wie in Oliver Sacks’ Geschichten. Untersucht man solche
Patienten mit Hilfe von bildgebenden Verfahren (Vgl. Der
Kosmos des Geistes), so lassen sich auch die Gehirnareale
ausfindig machen, die hier offensichtlich nicht normal
funktionieren. Das Korper-Ich und das Verortungs-

77



Ich zum Beispiel haben etwas mit der Arbeit des Partial-
lappens zu tun, das perspektivische Ich mit dem rechten
unteren Temporallappen, das Ich als Erlebnissubjekthangt
ebenfalls mit der Arbeit des rechten unteren Temporallap-
pens zusammen, aber auch mit der Amygdala und anderen
Zentren des limbischen Systems usw.

Man kann also, wenn man so will, sagen, dass es meh-
rere Ichs gibt. Aber auch das ist nattrlich nur ein Schema.
Denn zu wissen, wie einzelne Zutaten schmecken, sagt
eben noch nichts lber das ganze Menu. Denn so sauber-
lich diese Ich-Zustdande hier geschieden werden, so zu-
sammengekocht sind sie in der Realitdt unseres Gehirns.
Mal dréngt sich der Geschmack des einen auf und mal der
des anderen. Nahezu ununterscheidbar in unserem All-
tagsbewusstsein spielen sie alle zusammen. Manches liegt
nur manchmal auf der Zunge, anderes ist immerzu allge-
genwartig. Und auch die Herkunft der Zutaten scheint ei-
ne ganz unterschiedliche zu sein. Einiges ist nur gefibhlt,
anderes ist auf gewisse Weise gewusst. Fir mein perspek-
tivisches Ich kann ich wenig, es ist jedem normalen Men-
schen vorgegeben, ebenso das Korper-Ich. Aber mein au-
tobiografisches Ich ist ohne Zweifel etwas, das ich mir
selbst schaffe, und zwar dadurch, dass ich rede. Ich erzéh-
le von mir und erzdhle dadurch mir selbst und anderen
mein Ich und bilde es gleichzeitig dadurch aus. Das Glei-
che gilt auch fir mein selbstreflexives Ich und vielleicht
auch fir mein moralisches Ich (falls es dies wirklich ge-
ben sollte, aber dazu kommen wir spater noch ausftihr-
lich).

78



Die verschiedenen Ich-Zusténde der Hirnforschung sind
sinnvolle Einteilungen, aber man darf sich nicht tduschen:
Sie sind gleichwohl Konstruktionen, die sich nicht immer
mit holzhackerischer Sicherheit aufspalten lassen. Keines-
falls beweisen sie, dass aus alledem nicht eine Gesamtbe-
findlichkeit entsteht, die man, wie manche Hirnforscher,
einen »Strom der Ich-Empfindung« nennen kann — aber
warum nicht mit ebenso gutem Gewissen auch schlicht
und einfach »lch«?

Zu den etwas seltsamen Vorgéangen in der Hirnforschung
gehort, dass manche Neurowissenschaftler zwar das Ich
bestreiten, aber gleichzeitig untersuchen, wie es entsteht.
Nicht selten ist das Ich der Lieblingsfeind im Labor, den
man allerdings erstmal voraussetzen muss, um ihn be-
k&mpfen zu konnen. So etwa kdnnen Hirnforscher genaue
Angaben dartiber machen, wie sich eine Personlichkeit —
mithin also das Ich — ausbildet. Schon im friihen Embryo-
nalstadium entsteht das limbische System. Nach der Ge-
burt tritt das Gehirn mit der AuRenwelt in Kontakt und
wird noch einmal vollig revolutioniert. Die Gehirnstruktu-
ren passen sich an, sie verringern die Zahl der Nervenzel-
len und ummanteln dabei gleichzeitig die Leiterbahnen.
Im Alter von 18 bis 24 Monaten bildet sich das »Ich-
Geflihl« aus. Es ist die Zeit, in der Kleinkinder sich das
erste Mal auf Fotos erkennen kdnnen. Und noch spater
entsteht die gesellschaftlich-juristische »Person«: das Ich
als mehr oder weniger verantwortlich handelndes Mitglied
der Gesellschaft. Manche dieser Féhigkeiten und Eigen-
schaften entwickeln sich im Gehirn erst wahrend und nach
der Pubertét. Alle diese Beschreibungen erkléren die Ent-

79



wicklung der Personlichkeit und sind damit zugleich un-
trennbar verbunden mit dem Ich-Geflihl. Denn Personen
sagen zu sich selbst »Ich«. Etwa die Halfte dieser Person-
lichkeitsentwicklung, so wird mehrheitlich angenommen,
héngt sehr eng mit angeborenen Fahigkeiten zusammen.
Etwa 30-40 Prozent ist abhéngig von Pragungen und Er-
lebnissen im Alter zwischen 0 und 5 Jahren. Und nur 20-
30 Prozent werden offensichtlich maRgeblich durch spate-
re Einflisse im Elternhaus, in der Schule usw. beeinflusst.

Mit der Entzauberung des Ich ist es also so eine Sache.
Als Kopernikus nachwies, dass sich die Erde um die Son-
ne dreht, entdeckte er eine zuvor unbekannte Tatsache.
Die alte Vorstellung von der Erde als Mittelpunkt des
Universums war definitiv falsch. Als Darwin nahelegte,
dass sich alle Lebewesen aus primitiven Vorfahren entwi-
ckelt haben und auch der Mensch keine Ausnahme davon
macht, beschrieb er ganz offensichtlich ebenfalls eine Tat-
sache. Die Annahme, dass der Mensch eine Sonderanfer-
tigung Gottes sei, war definitiv falsch. Aber wenn Hirn-
forscher heute das Ich durchstreichen mochten, weisen sie
nicht unbedingt eine neue Tatsache nach. Die alte VVorstel-
lung, dass der Mensch von einem Supervisor namens Ich
geistig zusammengehalten wird, ist nicht widerlegt. Die-
ses Ich ist eine komplizierte Sache, es lasst sich mitunter
in verschiedene Ichs zerlegen, aber es ist gleichwohl so
etwas wie eine gefuhlte Realitat, die sich naturwissen-
schaftlich nicht einfach erledigen lasst. Reicht denn nicht
schon die Beobachtung aus, dass wir uns als ein Ich fih-
len, um festzustellen, dass es ein Ich gibt? »Man ist Indi-
viduume, schreibt der Soziologe Niklas Luhmann, »ganz

80



einfach als der Anspruch, es zu sein. Und das reicht aus.«
Den gleichen Satz kénnte man wohl auch tber das Ich sa-
gen.

»Das Ich ist keine unveranderliche, bestimmte, scharf
begrenzte Einheit« — mit diesem Satz hatte Ernst Mach
Recht. Es sei denn, man erkennt im Gehirn eine Einheit
und eine Begrenzung oder, wie mancher Hirnforscher ge-
rne sagt, einen »Rahmen«. Doch dass unsere Empfindun-
gen »allein in der Welt spazieren« gehen, ist eher unwahr-
scheinlich. Das Ich ist ein ziemlich aufmerksamer Kinder-
gartner, und meistens ist es beobachtend, mitftihlend und
mehr oder weniger wachsam bei uns. Menschen haben
keinen Kern, kein »wahres Selbst«, das man irgendwo ab-
solut dingfest machen konnte. Aber das ware, wie gesagt,
wohl auch ein bisschen wenig. Denn die wahre Entzaube-
rung wére doch gewesen, einen Ich-Apparat zu finden, ihn
den Philosophen vor die Nase zu legen und zu sagen:
Hier, das ist es! Stattdessen haben wir ein schillerndes,
vielschichtiges und multi-perspektivisches Ich. Denn die
Hirnforschung beweist nicht, dass es kein Ich gibt, son-
dern dass unser gefiihltes Ich ein unglaublich komplizier-
ter Vorgang im Gehirn ist, so faszinierend, dass wir nach
wie vor allen Grund haben, dariiber zu staunen. VVon der
umfassenden Ergriindung unseres »Ich-Zustandes« ist die
Hirnforschung noch Meilen oder genauer: Jahrzehnte ent-
fernt, falls sie es denn Uberhaupt je schafft. Denn wenn
das Beobachten einfacher Emotionen die Mondlandung
der Hirnforschung war, so ist die Reise zum Ich eine be-
mannte Fahrt mindestens zum Jupiter. Eine Reise, von der

81



wir bislang kaum ahnen kdnnen, was uns dabei noch alles
begegnet ...

82



OMICRON CETI 11

Mr. Spock liebt
Was sind Gefiihle?

Das Jahr 2267, Sternzeit 3417,3. Die USS Enterprise ist
unterwegs in neuer Mission. Omicron Ceti Il bereitet viel
Grund zur Sorge. Eine intensive Berthold-Strahlung aus
dem All l6scht alles animalische Leben auf dem Planeten
aus, und die Enterprise soll nach dem Verbleib der dort
ansassigen Kolonisten fahnden. Doch es gibt kaum Anlass
zur Hoffnung. Seit drei Jahren ist Omicron Ceti Il der
Strahlung ausgesetzt, zu lange, als dass noch jemand hétte
uberleben konnen. Als Captain Kirk mit einem Lande-
trupp auf den Planeten hinunterbeamt, stellt sich heraus,
dass alle Kolonisten tberraschend lebendig und kernge-
sund sind. Die Sporen einer ratselhaften Pflanze lieRen die
Menschen in der Strahlung Gberleben. Doch nicht nur ihre
Widerstandsféhigkeit ist erhoht, auch das Wertesystem
der Kolonisten hat sich unter der Wirkung der Sporen ver-
andert. Wer auch immer die Sporen einatmet, wird schla-
gartig von einer groRen Friedfertigkeit beseelt, verbunden
mit dem Wunsch, den Planeten nie mehr zu verlassen. In
diesem galaktischen Shangri-La verwandelt sich selbst der
gefuhlskalte Vulkanier Mr. Spock. Gefiihle Gbernehmen
die Herrschaft in seinem Gehirn, das bislang ausschliel3-
lich zu rationalen Uberlegungen fahig war. Spock verfallt
der Liebe zu einer jungen Kolonistin, aus dem hoffnungs-
losen Rationalisten wird ein hoffnungsvoller Romantiker.

83



Die ganze Enterprise-Besatzung ergibt sich schlieBlich ih-
ren Gefuhlen, und Captain Kirk k&mpft einen einsamen
Kampf gegen die Geflhlsanziehung des Planeten. Die
Pflicht ruft, aber die Besatzungsmitglieder wollen nicht
zuriick auf ihren Posten. Kirk erkennt, wie die Wirkung
der Sporen neutralisiert werden kann — durch einen erhéh-
ten Adrenalinspiegel. Er lockt Spock unter einem Vor-
wand zuriick ins Raumschiff. Mit viel Mihe provoziert er
bei dem Vulkanier einen Wutanfall. Der Adrenalin-
Spiegel steigt, und Spock kehrt auf den verntinftigen Bo-
den der Realitat zuriick. Kirk und Spock ersinnen eine
Methode, um die Wirkung der Sporen zu bekdmpfen. Sie
senden starke Schallwellen hinunter auf den Planeten und
treiben damit die noch verbleibende gliicklich lustwan-
delnde Crew der Enterprise zu Wutausbriichen. Die The-
rapie gelingt, und alle kénnen wieder niichtern und geheilt
durchs All fliegen.

Die kleine feine Geschichte entstammt der ersten Staffel
der TOS-Serie von Raumschiff Enterprise und wurde
1967 gedreht. Erst 1988 kam sie ins deutsche Fernsehen,
ihr  philosophischer  englischer  Titel This  side
of paradise wurde Ubersetzt mit »Falsche Paradiese.
Doch nicht nur der Titel verrat, dass hier Philosophen am
Werk waren. Zundchst einmal ist Mr. Spock geradezu ein
Ideal, eine Lieblingsfigur fur alle Vernunftapostel seit
Descartes. Denn genauso wie den geflihlskalten Vulkanier
haben sich Philosophen wie Baruch Spinoza, Gottfried
Wilhelm Leibniz, George Berkeley, Immanuel Kant oder
Johann Gottlieb Fichte den Menschen vorgestellt — oder
zumindest gewinscht. Und auch die Geschichte von der

84



Vertreibung aus dem Wolkenkuckucksheim ist ein scho-
nes aufklarerisches Lehrstiick: Gebt euch nicht den Ge-
fihlen hin, den duseligen Illusionen von Frieden, Liebe
und Gliick, denn all dies ist nur Verblendung! Im wahren
Leben aber hat jeder verniinftig auf seinem Posten zu ste-
hen, es besteht aus Auftrag und Pflicht!

Wenn man genauer hinsieht, dirfte einen allerdings so
mancher Zweifel beschleichen. Denn wie glaubwirdig ist
die Figur des Mr. Spock eigentlich? Im Gegensatz zu irdi-
schen Menschen bringen Vulkanier keine Gefiihle zum
Ausdruck, und sie kénnen auch nicht von Gefiihlen Gber-
waltigt werden. Doch zumindest Anlagen dazu missen
unzweifelhaft vorhanden sein. Wenn Spock unter dem
Einfluss von Sporen liebesfahig wird, muss er alle Vor-
aussetzungen zur Liebesfahigkeit mitbringen, ansonsten
konnten sie nicht aktiviert werden. Aber auch fur alle an-
deren Enterprise-Folgen gilt: Spock zeigt immer wieder
Gefihle. Sein Uberwiegender Geflihlszustand ist ein aus-
gepragtes Pflicht- und Verantwortungsgefiihl. Der Vulka-
nier ist loyal und hilfsbereit, und um Konfliktsituationen
abwagen zu kbénnen, muss er wissen, was im Zweifelsfall
mehr »wert« ist. Er muss Menschenleben gegen Risiken
abwdagen, Befehle gegen Schicksale. Alle diese Uberle-
gungen geschehen auf der Grundlage von Werten. Und
moralische Werte sind niemals gefiihlsneutral (worauf wir
spater noch zurtiickkommen). Mit anderen Worten: Spock
ist vielleicht in seiner Mimik und Gestik oft etwas selt-
sam, aber er ist ein Mensch wie du und ich. Und er be-
weist, was zu widerlegen er offensichtlich erfunden wur-

8S



de: Ein menschliches oder menschenahnliches Wesen, das
keine Gefilhle hat, ist undenkbar.

Der Grund dafur ist ganz einfach: Geflhl und Verstand
bilden keinen Gegensatz! Sie spielen nicht gegeneinander,
sondern sie spielen miteinander, bei allem, was wir tun.
Sie sind Partner bei der Arbeit des Geistes, mal zuverl&s-
sig und manchmal auch heillos miteinander zerstritten,
aber sie kdnnen nicht voneinander lassen. Im Zweifelsfall
kommt noch das Gefuihl ohne allzu viel Verstand aus.
Aber ohne das Gefuhl hat der Verstand ein Problem, denn
erst die Gefiuihle sagen dem Denken, wohin der Hase lau-
fen soll. Ohne emotionalen Anschub keine Gedankenbe-
wegung. Und ohne Pflichtgefihl auch kein strategisch
denkender Mr. Spock.

Geflhle sind der Klebstoff, der uns zusammenhalt. Sie
sind also alles andere als Uberflussig. Sie sind auch nicht
per se schédlich, lastig, primitiv oder halten vom Eigentli-
chen und Wesentlichen ab, wie viele Philosophen sich und
anderen haben einreden wollen. Naturlich kdnnen Gefiihle
einem »auf den Geist gehen«. Zu starke Geflihle hindern
leicht am Denken. Wenn ich mich stark angegriffen fiihle,
fallen mir oft keine guten Argumente ein, sie kommen mir
spater in den Sinn, wenn ich mich beruhigt habe und sie
mir nichts mehr nitzen. Wenn ich in der Schule meine
grol3e Liebe angeschmachtet habe, fiel mir gar nichts an-
deres mehr ein, und gewiss ging mir kein Latein in den
Kopf. Aber selbst wenn wir sie uns oft fortwiinschen — ein
Leben ohne Gefiihle wére eine Katastrophe. Es ist besser
von Freude »ergriffen«, vom Zorn »gepackt« und von Ei-
fersucht »geschittelt« zu werden, als alle diese verhexen-

86



den Elixiere unseres Daseins nicht zu kosten. Denn ohne
Emotionen stehen wir sehr, sehr dumm da. Menschen oh-
ne Geftihle wéren furchterlich bedauernswerte Wesen. Sie
waren komplett unfahig zu handeln und wiissten gar nicht,
was sie denken sollen. Ihre Neuronen hatten keinen Motor
mehr und keinen Sprit. Selbst die Entscheidung, ganz ver-
nlnftig sein zu wollen und nicht auf seine Gefiihle zu ho-
ren, ist eine Gefiihlsentscheidung. Gedanken sind immer
emotional gefarbt. So haben wir lustige Einfélle, beklem-
mende Vorstellungen, niederschmetternde Einsichten, be-
fremdliche Gedanken, romantische Ideen und niichterne
Konzepte.

Doch was sind Geftihle? Wo kommen sie her? Wo ge-
hen sie hin? Und was machen sie in der Zwischenzeit?
Seit der Antike grubeln Philosophen (ber diese Fragen,
auch wenn man zugeben muss, dass Gefuihle nicht ihr er-
klartes Lieblingsthema sind. Den Gefiihlen ndmlich ist auf
dem Wege des Nachdenkens nur sehr schwer beizukom-
men. Und viele Philosophen verfahren gerne nach dem
Prinzip, nur das zu Fischen zu erklaren, was sie mit ihren
Netzen auch fangen kdnnen. Was durchs Gedankenraster
fallt, wird entweder gar nicht diskutiert, oder es wird ab-
gewertet.

Gleichwohl haben sich schon die alten Griechen und
Romer tapfer mit den Gefuhlen herumgeschlagen. lhre
Worte fir das Geflihl warenpathos und passio, was sinn-
gemal so etwas bedeutet wie Leidenschaft, weil Gefihle
eben auch Leiden schaffen. Das Wort »Emotion« klingt
etwas neutraler, aber es kommt von dem lateinischen
Wort movere — bewegen — und verweist also ebenfalls

87



darauf, dass Gefiihle etwas sind, was einen Menschen
»bewegt«. Das deutsche Wort »Gefiihl« kommt erst im
17. Jahrhundert auf als Ubersetzung des franzosi-
schen sentiment.Hier werden komplexes Empfinden und
einfache Erregungen ubrigens meist sehr sauber getrennt
in sentiment und sensation.

Geflhle sind also zun&chst einmal korperliche Erregun-
gen. Und die sind sehr sinnvoll. Im Extremfall ndmlich
dienen Emotionen schlichtweg unserem Uberleben, so
zum Beispiel das Gefiihl von Angst. Fluchtreflexe sind im
normalen Primatenleben unverzichtbar, und sie haben
uberdauert. Das Gleiche gilt sowohl fur stammesgeschich-
tlich alte wie etwas neuere Emotionen: Sie alle dienen
dem Uberleben sowie der Anpassung an die Umwelt und
an andere Gruppenmitglieder. Man muss sich nur einen
Menschen vorstellen, dem eines der grundlegenden Ge-
fuhle fehlt. Wer keine Angst empfindet, geht ein sehr ho-
hes Risiko ein, frih zu sterben. Wer keinen Ekel empfin-
det, kann sich leichter vergiften oder mit Krankheiten ans-
tecken. Wer keine Zuneigung empfindet, isoliert sich in
der Gemeinschaft, und wer kein Mitleid kennt, weckt bei
anderen Argwohn und Befremden.

Leidenschaften, Triebe, Instinkte und Affekte haben al-
so eine grolRe biologische Bedeutung. Sie dienen dem
Uberleben des einzelnen Menschen und dem Zusammen-
halt der Gruppe. ODb es sich dabei um Hunger, Schlaf- und
Warmebedurfnis, um Flucht, Angriff oder Sex handelt —
stets geht es bei allen elementaren Geftihlen immer nur
um zwei Dinge. Entweder erstrebe ich etwas, oder ich
versuche, etwas zuvermeiden. Und das gilt nicht nur fur

88



AuRerlichkeiten. Einerseits helfen Emotionen, auf einen
aulleren Anreiz entsprechend reagieren zu konnen, und
andererseits sorgen sie dafiir, meinen inneren Zustand zu
regulieren. Wenn das Gefuihlspendel stark ausschlégt, gibt
es fast immer die Gegenbewegung, um den Gefiihlshaus-
halt wieder auszugleichen. Kaum jemand schafft es, eine
Woche lang von morgens bis abends witend zu sein oder
sexuell erregt, und auch die groRte Trauer und der starkste
Liebeskummer sind nach Monaten nicht mehr genau so
intensiv wie am ersten Tag.

Das Argerliche fir viele Menschen an den Gefiihlen ist,
dass sie so schwer abzustellen oder herbeizurufen sind.
Wie oft winscht sich mancher als leidenschaftslos bertich-
tigte Mensch, spontaner und impulsiver sein zu koénnen.
Und wie viele leicht erregbare Menschen wiinschten sich,
sie wéaren cooler und gelassener. Es ist nicht leicht, die
Gefiihle zu kontrollieren, so sehr kontrollieren sie uns.
Genau genommen kontrollieren sie uns nicht nur. So wie
wir nicht mit unserem Gehirn denken, als wére dies ein
Hilfsmittel, sondern wir selbst ein Gehirnzustand sind, so
gilt auch hier: In gewissem Sinne sind wir unsere Gefhle.
Aber in welchem?

Philosophen konnen diese Frage kaum beantworten.
Kein Wunder, dass sich in den letzten Jahren vor allem
die Hirnforschung dieses Themas angenommen hat. Seit
Kernspin-Tomografen und Computermonitore es ermogli-
chen, Erregungszustdnde im Gehirn sichtbar zu machen
und zu beobachten, ist Emotionsforschung der grolle Ren-
ner unter den Neurobiologen. Dabei haben sie sich ange-
wohnt, zwischen Emotionen und Gefiihlen zu unterschei-

89



den, é&hnlich wie die Franzosen, wenn sie
von sensation und sentiment sprechen. Unter Emotionen
verstehen die Hirnforscher das komplexe Zusammenspiel
von chemischen und neuronalen Reaktionen. Sie bilden
bestimmte Muster und sehen bei Menschen und Tieren oft
sehr &hnlich aus. Emotionen sind ziemlich stereotype und
automatische Vorgange. Geflhle dagegen sind eine viel
kompliziertere Sache, bei der immer eine ordentliche Por-
tion Bewusstsein mit ins Spiel kommt. Geflihle kann man
zum Beispiel verstecken, man kann versuchen, sie sich
nicht anmerken zu lassen. Bei Emotionen geht das
schlecht, weil ich keinen kontrollierenden Einfluss auf sie
auslibe. Gefihle sind eine spezielle Mixtur aus Emotionen
und Vorstellungen. Sie haben etwas sehr Personliches und
finden quasi im inneren privaten Raum statt. Mit den Ei-
dechsen, Elstern und Fledermé&usen teilen wir Hunger und
Fluchtreflexe, aber unseren Liebeskummer, unsere Nos-
talgie und unsere Schwermut eher nicht.

Lange vor den Hirnforschern, in der zweiten Halfte des
19. Jahrhunderts, hat sich die damals neu entstandene
Psychologie um die von den Philosophen so arg vernach-
lassigten Gefiihle gekiimmert und damit begonnen, sie
systematisch zu erforschen. Und sie hat getan, was Psy-
chologen sehr gerne tun: Kataloge aufstellen! Die ent-
scheidende Frage war: Welche Emotionen gibt es? Und
wie viele sind es insgesamt? Denn bei Emotionen gibt es
ohne Zweifel ein festes Set, ein Grundrepertoire, das allen
Menschen in allen Kulturen der Welt gemeinsam ist. Und
es sind erstaunlich wenige, denn man kann kaum neue
entwickeln oder erfinden.

920



Trotzdem wurden sich die Psychologen nicht einig. Um
die Jahrhundertwende fand Wilhelm Wundt drei zentrale
Gegensatzpaare: Lust-Unlust, Erregung-Hemmung und
Spannung-Lo6sung. Die Frage allerdings war, ob sich diese
Paare nicht oft hemmungslos durchkreuzten. Kann man
zwischen Lust und Erregung immer unterscheiden? Spate-
re Psychologen entwickelten lieber Listen mit »grundle-
genden Emotionen« als Paare. In den 20er Jahren entstand
eine 12er-Liste: Glick — Trauer — Wut — Angst — Ekel —
Dankbarkeit — Scham — Liebe — Stolz — Mitleid — Hass —
Schreck. Und in den letzten Jahren machte sich der ameri-
kanische Anthropologe und Psychologe Paul Ekman von
der University of California in San Francisco fur eine
15er-Liste stark. Er ergénzte: Verachtung — Zufriedenheit
— Erleichterung — Schuldgefihl und liel} die »Trauer« als
ein zu komplexes Geftihl weg. Man kann dieses Spiel auf
verschiedene Weise fortsetzen, aber man sollte ihm viel-
leicht nicht allzu viel Bedeutung beimessen. Denn alle
diese Emotionen leiden unter ihrer Ubersetzung in Spra-
che. Nicht jede Sprache hat die genau gleichen Aus-
drucksmittel, und ein Chinese oder ein Massai wirden
moglicherweise andere Listen zusammenstellen, obwohl
sie von den gleichen grundlegenden Emotionen bestimmt
werden wie Mister Ekman.

Auch Hirnforscher haben diese Ubersetzungsprobleme,
wenn sie Emotionen und Gefiihle deuten und beschreiben.
Was ihnen dagegen leichter fallt, ist die Fahndung nach
chemischen Stoffen, die unsere Emotionen auslésen. Be-
sonders wichtig sind hier die Botenstoffe, so genannte-
Neurotransmitter, die Information von einer Nervenzelle

91



zur anderen weitergeben. Im Fall von Emotionen sind es
Transmitter, die fir Erregungen sorgen, und zwar vor al-
lem Acetylcholin, Dopamin, Serotonin und Noradrenalin.

Alle diese Botenstoffe haben erstaunliche und zum Teil
noch nicht voéllig erforschte Féhigkeiten. Acetylcholin ist
so etwas wie der Sportler und Trainer unter den Transmit-
tern. Es vermittelt die Erregungen zwischen Nerven und
Muskeln und stimuliert zum Beispiel auch die Schweil3-
drisen. Es kann aber noch viel mehr. Denn offensichtlich
ist es an Lernvorgéngen beteiligt und steht somit auch in
einem unmittelbaren Zusammenhang zur Alzheimerschen
Krankheit, bei der das Acetylcholin dramatisch schwin-
det. Dopamin ist ein Einpeitscher und Motivator. Es spielt
eine groBe Rolle bei der Durchblutung und reguliert zu-
dem den Hormonhaushalt. Ein sehr niedriger Blutdruck
lasst sich mit Dopamin aufpeppen. Und was die Hormone
angeht, steht der Botenstoff in engem Zusammenhang mit
Psychosen und anderen Stérungen; so etwa wird ange-
nommen, dass fur Schizophrenie ein (bermaRig hoher
Dopamin-Spiegel verantwortlich ist. Serotonin ist ein Dip-
lomat und Vermittler. Es wirkt im Blutkreislauf und regu-
liert den Blutdruck. In Lunge und Niere wirkt Serotonin
gefalBverengend, in der Skelettmuskulatur dagegen gefa-
Rerweiternd. Der Botenstoff reguliert zudem den Schlaf-
und Wachrhythmus und sorgt fiir Ausgleich bei Stress.
Gerét der Serotonin-Haushalt durcheinander, hat dies
schone und weniger schone Folgen. So etwa glaubt man
bei Verliebten einen erhdhten Serotonin-Spiegel festzus-
tellen, der Wohlbefinden und Zufriedenheit vermittelt.
Fehlfunktionen bei Serotonin dagegen fihren zum Bei-

92



spiel zu Migréne.Noradrenalin ist ein Rennfahrer und Be-
schleuniger. Es wirkt vorwiegend in den Arterien, und wie
Dopamin steigert es den Blutdruck. In der Intensivmedizin
nutzt man es als Mittel gegen Schocks und zur Blutbe-
schleunigung bei 1dhmenden Vergiftungen.

Alle vier Botenstoffe finden sich vielfach im limbischen
System, auch wenn sich ihr Einsatz nicht darauf be-
schrénkt. Die drei GrolRbausteine des Systems, das Zentra-
le Hohlengrau, der Hypothalamus und die Amygdala, sind
Zentren fur angeborene affektive Zustdnde und Verhal-
tensweisen.  Das Zentrale  HoOhlengrau beispielsweise
kontrolliert Aspekte unseres Sexualverhaltens, unserer
Aggression und Verteidigung sowie unseres Hungerge-
fiihls. Allein verantwortlich zeichnet es offensichtlich fir
Schmerzschreie, fir Stohnen und fur Klagen. Auch
der Hypothalamus kiimmert sich um Nahrungs- und Flus-
sigkeitsaufnahme, um unser Sexualverhalten und um Agg-
ression und Verteidigung. Dariliber hinaus ist er beim
Rhythmus von Schlafen und Wachen und bei der Regula-
tion des Kreislaufes im Einsatz. Besonders pikant fiir un-
sere Sexualitat ist, dass ein Kern des Hypothalamus,
der Nucleus praeopticus medialis, bei Mannern stérker
ausgebildet ist als bei Frauen, einer der wenigen auffalli-
gen anatomischen Unterschiede zwischen den beiden Ge-
schlechtern im Gehirn. Bezeichnenderweise spielt er eine
grolRe Rolle sowohl im Aggressionsverhalten wie bei der
Sexualitat, die hier eng miteinander verbunden werden. So
klein sie ist, auch die Rolle der Amygdala ftir unseren Ge-
fihlshaushalt kann man gar nicht Gberschédtzen. Gegen-
wartig ist sie das Lieblingsobjekt der meisten Hirnfor-

93



scher, denn trotz vielféltiger Beschaftigung mit ihr ist sie
noch immer ziemlich ratselhaft. Hier tummeln sich or-
dentliche Konzentrationen an Noradrenalin und Serotonin.
Besonders hoch aber ist die Konzentration an Acetylcho-
lin. Im Mandelkern verbirgt sich das Angst- und Furcht-
zentrum des Gehirns. Und man weill auch, dass die
Amygdala eine Rolle bei Lernvorgéngen spielt, vor allem
dabei, wie Emotionen etwas dazulernen kdnnen. Denn
Emotionen sind lernfdhig: Was mich beim ersten Mal
uberrascht, Gberrascht mich nicht beim zehnten Mal.

Alle unsere Gefiihle und auch unser Denken und Han-
deln entstehen mit Hilfe chemischer Signalsubstanzen.
Denn die Qualitat aller Geflihle und Erregungen ist neuro-
chemisch bedingt und wird neurochemisch gesteuert.
Wenn Mr. Spock durch Ausschittung von Adrenalin aus
seinem Endorphin- und Serotonin-Taumel auf Omicron
Ceti Il gerissen wird, dann klingt das also durchaus plau-
sibel. Nur eben muss er dafir die gleiche neurochemische
Grundausstattung besitzen wie jeder normale Mensch.
Und wenn er sie besitzt, so ist sie unweigerlich auch mit
seinen hoéheren Hirnfunktionen, also seinem Denken ver-
bunden — es sei denn, Vulkanier verftigten iber eine Do-
pamin- und Noradrenalin-Sperre. Das aber ist kaum anzu-
nehmen, denn sie wirde Spock und Co. ziemlich schlaff,
tréage und ziellos machen.

Sind die Emotionen und Gefiihle damit zureichend er-
klart? Wohl kaum. Nur ein ziemlich einféltiger Hirnfor-
scher konnte sich hier zurticklehnen und sagen: Das ist es!
Denn erklart ist bislang eigentlich nur die Grammatik der
Gefuhle, nicht aber der Klang und die Bedeutungsvielfalt

94



der gesprochenen Sprache. Denn so unentbehrlich sie
sind:  Antreibende Dopamin-Molekile,  ausgleichen-
de Serotonin-Molekile (das Spock-Molekil) und aufre-
gende Noradrenalin-Molekdile werden nicht von sich aus
aktiv. Sie sind Botschafter, die auf die Reise geschickt
werden missen, von einer Nervenzelle zur anderen und
von einem Zentrum des Gehirns zu einem anderen. Am
Ort ihrer Bestimmung angekommen, I6sen sie bestimmte
Reaktionen aus. Sie hemmen, beschleunigen, motivieren
oder blockieren. Kurz gesagt: Transmitter Gbermitteln
zwar Bedeutungen und l6sen bei ihrer Ankunft Bedeutun-
gen aus — aber sie denken nicht selber.

Ein komplettes Gefiinl dagegen entsteht aus einem
komplizierten vielstimmigen Zusammenspiel. Beteiligt
sind bestimmte Hirnregionen oder -zentren, beteiligt sind
die Sendungs- und Antworteigenschaften der Nervenzel-
len, beteiligt sind die Transmitter, beteiligt ist das komp-
lexe Verkniipfungsmuster mit anderen Hirnstrukturen und
natlrlich all die Umweltreize, die tber die Sinne auf das
System einwirken. Warum versetzt eine bestimmte Musik
den einen Menschen in ein Wohlgeftihl, ein anderer aber
empfindet sie als Krach? Warum lieben manche Men-
schen den Geschmack von Austern, und andere empfinden
ihn als Ekel? Und wie schaffen wir es, einen Menschen,
den wir zu lieben glauben, in manchen Momenten zu has-
sen? Gefiihle sind chemisch recht einfach zu erklaren, ihr
Zustandekommen, ihr Auftauchen und Verschwinden aber
ist eine schwer zu ergriindende Angelegenheit. Nicht we-
nige Hirnforscher wiinschen sich manchmal, dass die Sa-
che etwas einfacher wére, sagen wir: vulkanischer. Ihr

95



fuhrender Repréasentant brigens ist Doktor Pille von der
Enterprise-Crew. Als Spock unter dem Einfluss der Spo-
ren ganz blumig und gefiihlsbetont in den Kommunikator
der Enterprise spricht, ist Pille ziemlich verwundert:

Pille: Das hort sich gar nicht nach Spock an.

Kirk: Du hast doch gesagt, du magst ihn lieber etwas
menschlicher.

Pille: Das habe ich nie gesagt!

Wenn es allerdings richtig ist, dass der Klebstoff, der
uns zusammenhélt, nicht vulkanisch ist, sondern aus Ge-
flhlen besteht, entscheiden dann die Geflihle nicht letz-
tlich Uber alles Wesentliche an uns? Regiert uns statt des
Bewusstseins das Unterbewusstsein? Und was ist das
uberhaupt genau — das Unterbewusstsein?

96



IEN

Kein Herr im eigenen Haus
Was ist mein Unterbewusstsein?

Er war ein schwer zugénglicher Mensch, er nahm Kokain,
vernachléssigte seine Kinder, hatte ein furchterliches
Frauenbild, duldete von seinen Anhangern keinen Wider-
spruch, und seine wissenschaftlichen Studien erwiesen
sich im Nachhinein als alles Mdégliche, nur nicht als wis-
senschaftlich. Und doch war er ein bedeutender Mensch,
einer der einflussreichsten Denker aller Zeiten.

Sigismund Schlomo Freud wurde 1856 in Freiberg
(P“ribram) in B6hmen geboren, im damaligen Osterreich
und heutigen Tschechien. Sein Vater war ein jldischer
Wollhandler, der kurz nach der Geburt seines Sohnes
bankrottging. Als eines von acht Kindern wachst Sigis-
mund in entsprechend &rmlichen Verhéltnissen auf. Die
Familie zieht erst nach Leipzig und kurze Zeit spater nach
Wien. Der alteste Sohn ist der Liebling seiner Mutter, und
er zeigt sich als ein hervorragender Schiiler. Das Abitur
legt er mit Auszeichnung ab. Im Herbst 1873 schreibt er
sich an der Wiener Universitat fir Medizin ein. Freud un-
tersucht die Hoden des Flussaals und wechselt an das
Physiologische Institut der Wiener Universitat, wo er
1881 zum Doktor der Medizin promoviert, und zwar
»Uber das Riickenmark niederer Fischarten«. Doch er
kann nicht langer an der Universitat bleiben, seine Finan-
zen lassen es nicht zu. Schweren Herzens sucht er sich ei-

97



ne Stelle am Wiener Allgemeinen Krankenhaus, wo er
drei Jahre bleibt. Als Sekundararzt des bedeutenden Hirn-
anatomen Theodor Meynert untersucht er weiterhin die
Gehirne von Fischen, vor allem das des Neunauges. In
diese Zeit fallen auch seine umfangreichen Selbstexperi-
mente mit Kokain, von dem er annimmt, dass es sich ge-
gen hysterische Nervenleiden einsetzen lasst. Der ehrgei-
zige Nachwuchswissenschaftler will sich einen Namen
machen und veroffentlicht flnf Arbeiten tGber Kokain, oh-
ne Erfolg. Auch der Versuch, einen morphiumstichtigen
Freund mit Kokain zu heilen, misslingt, was Freud, der
sich nun Sigmund nennt, in seinen Schriften sorgsam ver-
schweigt. Voller Selbstbewusstsein bricht er 1885 zu einer
Studienreise nach Paris auf. In einem Brief schreibt er: »O
wie schon wird das sein. Ich komme dann mit einem gro-
Ren, grofRen Nimbus nach Wien zuriick, und ich kuriere
alle unheilbaren Nervenkrankheiten.« In Paris trifft Freud
Jean-Marie Charcot, den »Napoleon der Hysteriker«, den
fihrenden Mann auf dem Gebiet der Nervenkrankheiten.
Er o6ffnet Freud die Augen fir die nichtphysiologischen,
sondern psychologischen Ursachen vieler geistiger Sto-
rungen und weist ihn in die Kunst der Hypnose und der
Suggestion ein. Nach seiner Ruckkehr l&sst sich Freud in
der Rathausgasse in Wien als Nervenarzt nieder. Gleich-
zeitig leitet er die neurologische Abteilung im Ersten Of-
fentlichen Kinder-Krankeninstitut. Er heiratet Martha
Bernays aus einer angesehenen Rabbiner- und Gelehrten-
familie, die sechs Kinder zur Welt bringt. Doch Freud ist
alles andere als ein warmherziger, liebevoller Vater, son-
dern er zeigt sich den Kindern gegentber meistens unnah-
bar. Zu Anfang der 90er Jahre beschaftigt sich der 35-

98



Jahrige noch einmal intensiv mit der Anatomie des Ge-
hirns. Er schreibt einen Aufsatz tber Sprachstérungen in-
folge von Hirnerkrankungen, und er erkennt, welche un-
geheure Zukunft die Hirnforschung haben wird, um viele
Ratsel des Geistes zu l6sen. Doch sein Entwurf einer Psy-
chologie (1895), der Versuch, den »seelischen Apparat«
mithilfe von Cajals brandneuer Neuronenlehre zu erklé-
ren, bleibt in der Schublade.

Fir Freuds gewaltigen Anspruch, Nervenkrankheiten zu
heilen und psychische Stérungen zu beheben, ist die Hirn-
forschung noch lange nicht weit genug. Zu abstrakt und zu
allgemein sind Caj als neue Einsichten in die Funktion
und das Zusammenwirken der Nervenzellen im Gehirn.
Cajal legt sich die Gehirne von Leichen in Madrid auf den
Seziertisch, um seine »rationale Psychologie« zu begrin-
den; Freud dagegen wahlt eine andere Praxis. Er legt sich
von nun an seine lebenden Studienobjekte in Wien auf die
Couch, um ihre Gehirne zu erforschen, und er begriindet
eine neue Wissenschaft: die Psychoanalyse. 1889 hatte er
Hippolyte Bernheim in Nancy besucht, der Versuche mit
der so genannten posthypnotischen Suggestion durchfihrt.
Freud schloss daraus, dass es ein Unbewusstes geben
misse, welches verantwortlich fur einen Grofteil men-
schlicher Handlungen ist.

Der Begriff des »Unbewussten« war nicht neu. Schon
1869 hatte der junge Philosoph Eduard von Hartmann ei-
ne Philosophie des Unbewussten geschrieben, ein ziem-
lich unausgegorenes Buch, das stark von Schopenhauer
inspiriert war. (Vgl. Kann ich wollen, was ich will?) Das
Werk war ein Bestseller, der vieles zusammengoss, was

99



den materialistischen Philosophen seit der Mitte des 19.
Jahrhunderts an der Vernunftphilosophie Kants, Fichtes
und Hegels nicht gefiel. Nietzsche, der die gleichen Ge-
gner von dhnlicher Position aus kritisierte, regte sich dar-
uber flrchterlich auf, vor allem deshalb, weil der weit we-
niger scharfsinnige Hartmann viel mehr Erfolg hatte als er
selbst. Aber auch Hartmann hatte das »Unbewusste« nicht
erfunden. Bereits der Arzt und Naturforscher Carl Gustav
Carus, ein Freund Goethes, hatte 1846 in seinem
Buch Psyche. Zur Entwicklungsgeschichte der Seele vom
»Unbewussten« und auch vom »Unbewusstsein« gespro-
chen, als Region der urspriinglichsten Seelenregungen.

Was Freud von seinen VVorgéangern unterschied, war der
sehr ernsthafte Versuch, dieses Unbewusste systematisch
zu erforschen. Er hatte eine ungeféhre Vorstellung davon,
wo es im Gehirn anzusiedeln war: in den subcorticalen
Zentren des Endhirns und dem Hirnstamm. So weit war
sein Lehrer Meynert mit der Anatomie des Gehirns im-
merhin gekommen. Aber mit den Mitteln der Hirnfor-
schung ist dem Unbewussten in den 90er Jahren des 19.
Jahrhunderts nicht beizukommen. 1891 zieht Freud inner-
halb Wiens in die Berggasse 19 um, wo er 47 Jahre lang
arbeitet und wohnt. Von »Psychoanalyse« spricht er ers-
tmals im Jahr 1896. Er Gbernimmt den Begriff aus dem
»subtilen Ausforschungsverfahren« des befreundeten Arz-
tes Josef Breuer, der seine traumatisierte Patientin Bertha
Pappenheim dazu motiviert hatte, ihre seelischen Verlet-
zungen offen auszusprechen. Auch Freud erforscht in der
Folgezeit sexuelle Gewalterfahrungen seiner Patienten,
bevorzugt von Frauen, indem er sie zum Reden bringt. Bei

100



Maéannern diagnostiziert er ein frihkindliches sexuelles
Verhalten gegeniiber der Mutter, den von ihm so genann-
ten »Odipus-Komplex«. Spater baut er auf dieser und an-
deren Grundlagen eine h&ufig verénderte »Trieblehre«
auf, die heftig umstritten ist und in ihren pauschalen For-
mulierungen heute keinen Bestand mehr hat. Zwischen
1899 und 1905 schreibt Freud vier Blicher lber die Macht
des Unbewussten, die seinen Ruhm begriinden werden:
uber den Traum, Uber Fehlleistungen im Alltag, (ber den
Witz und Uber die Sexualitat. 1902 wird Freud aul3eror-
dentlicher Titular-Professor an der Universitat Wien und
grindet die Psychologische Mittwochs-Gesellschaft, die
Vorform der spateren Wiener Psychoanalytischen Verei-
nigung.

Obwohl die meisten seiner Blicher sehr kontrovers dis-
kutiert werden und die wissenschaftliche Anerkennung
eher durftig ausfallt, ist Freuds Selbstbewusstsein erstaun-
lich. 1917 stellt er seine Entschliisselung des Unbewussten
in eine Reihe mit den Theorien von Kopernikus und Dar-
win. Alle drei hatten sie die Menschheit gekrankt. Koper-
nikus hatte die Erde vom Mittelpunkt der Welt an den
Rand gertickt. Darwin hatte die goéttliche Natur des Men-
schen gegen eine Affennatur ersetzt. Und Freud habe dem
Menschen gezeigt, dass er kein Herr im eigenen Haus ist,
weil das Unbewusste viel dominanter sei als das Bewuss-
te. Er legt sich darauf fest, dass etwa 90 Prozent der men-
schlichen Entscheidungen unbewusst motiviert seien.

Um zu erkléren, wie das Unbewusste das Bewusstsein
kontrolliert, entwickelt Freud 1923 die Vorstellung von
einer dreiteiligen Psyche. Danach bestimmen drei Instan-

101



zen das menschliche Seelenleben: das Es, das Ich und
das Uber-Ich. Freud halt diese Dreiteilung fiir seine eige-
ne Leistung, obwohl bereits Nietzsche alle drei Begriffe in
ahnlicher Funktion benutzt hatte. Das Es entspricht dabei
dem Unbewussten, dem triebhaften Element der men-
schlichen Psyche. Hunger, Sexualtrieb, Neid, Hass, Ver-
trauen, Liebe usw. bestimmen dieses Es. Sein Gegenspie-
ler ist das Uber-Ich. Es verkérpert die Normen, ldeale,
Rollen, die Leit- und Weltbilder, die der Mensch durch
seine Erziehung beigebracht bekommt. Dazwischen liegt
das Ich, das eigentlich eine ziemlich arme Sau ist, zerrie-
ben von berméachtigen Gegnern. Als Diener dreier Her-
ren, dem Es, dem Uber-Ich und der sozialen Umwelt, ver-
sucht es, die Konflikte, die aus diesen entgegengesetzten
Anspriichen entspringen, beizulegen und zu harmonisie-
ren. Aber es ist ziemlich schwach. Im Regelfall obsiegt
das Es, das sich vom Ich nicht kontrollieren lasst, weil es
sich dem Bewusstsein entzieht. Unbewusste Triebe und
Pragungen aus der friihen Kindheit lassen sich nicht ein-
sehen und damit auch nicht mit leichter Hand aufraumen.

Freud hat dieses Modell vergleichsweise spét entwi-
ckelt, und er hat es beileibe nicht allen seinen spateren
Schriften zugrunde gelegt. Woran er aber in jedem Fall
festhielt, war die Ansicht, dass die Hauptmotivation des
menschlichen Verhaltens aus dem unbewussten Konflikt
zwischen den triebhaften Impulsen und dem damit weit-
gehend Uberforderten Verstand entspringt. Eine Beobach-
tung, die er nicht nur auf den einzelnen Menschen, son-
dern auch auf die Triebdynamik der menschlichen Gesell-
schaft im Allgemeinen anwendet.

102



Seine nachfolgenden kulturkritischen Blcher schreibt er
zumeist unter grof3en korperlichen Schmerzen. In den 20er
Jahren ist Freud ein internationaler Star, aber ein hartna-
ckiger Gaumenkrebs setzt ihm sehr zu und schrankt seine
Flexibilitat stark ein. Nach der Machtergreifung der Na-
tionalsozialisten werden Freuds Schriften verboten und
verbrannt. Der Einmarsch der deutschen Truppen in Os-
terreich im Mérz 1938 zwingt ihn dazu, nach London zu
emigrieren. Vier seiner fiinf Schwestern bleiben in Wien
zurlick und werden von den Nationalsozialisten in Kon-
zentrationslagern inhaftiert und ermordet. Am 23. Sep-
tember 1939 nimmt sich der todkranke Freud in London
mit einer toédlichen Dosis Morphium das Leben.

Was ist von seinen Theorien geblieben? Zuné&chst ein-
mal ist es Freuds grol3es Verdienst, die Bedeutung der Ge-
fiihle, der psychischen Konflikte und des Unbewussten in
den Mittelpunkt seiner Betrachtung des Menschen gestellt
zu haben. Auch die von Breuer Gbernommene und von
Freud ausgefeilte Form der Therapie hat als Methode bis
heute weltweit Bestand, selbst wenn die Psychoanalyse
mittlerweile in zahlreiche Stromungen und Schulen zer-
fallt, die sich mal mehr und mal weniger weit von Freud
entfernt haben. Was seine wissenschaftliche Leistung zur
Erforschung der menschlichen Psyche betrifft, hatte er in
vielem einen ganz guten Riecher. Aber eben auch nur das.
Er bereiste die Psyche seiner Patienten wie ein Kartograf,
der keine Schiffe zur Verfugung hat, um den Kontinent,
von dem man ihm erzéhlt, auch tatsachlich zu sehen und
zu vermessen. Und daraus resultierte auch seine Arroganz,
denn mit seinen Methoden war niemand so weit gekom-

103



men wie er. Der Kontinent war das Unbewusste, und er
war der fuhrende Mann. Doch seine Tage waren gezéhlt,
was Freud durchaus bewusst war. Die Hirnforschung, die
er einst verlassen hatte, weil sie ihm nicht weiterhelfen
konnte, setzte ihre Segel, und sie wirde ihn tberfligeln.
Die Frage war nur, wie viele Umrisse, Flusse, Berge und
Inseln, die er in die Karte eingezeichnet hatte, bleiben
wirden. In seinem Buch (ber das Lustprinzip schrieb er
fir seine Verhdltnisse Uberraschend selbstkritisch, dass
nattrlich erst die Biologie die Rétsel des Geistes endguiltig
wirde 16sen kdnnen, mit neuen Uberraschenden Informa-
tionen, auch wenn diese »unter Umstanden so beschaffen
sind, dass sie unser ganzes kunstliches Geb&ude von Hy-
pothesen zum Einsturz bringen« werden.

Die Psychoanalyse ist keine Wissenschaft, sondern eine
Methode. lhre Annahmen lassen sich nicht wissenschaft-
lich Uberpriifen. Noch 30 Jahre nach Freuds Tod standen
sich die Neurowissenschaften und die Psychoanalyse des-
halb vollig unverséhnlich gegeniiber. Die Psychoanalyse
erlebte damals ihre Blite. Und eine Hirnforschung in ihrer
elektrophysiologischen Hochphase, die alles Seelische in
Mikrometer und Millivolt Ubertrug, erschien Freuds Schi-
lern und Enkeln ebenso abwegig wie einem Neurobiolo-
gen die naturwissenschaftlich unbedarfte psychoanalyti-
sche Kaffeesatzleserei. Erst heute, nach threm allgemei-
nen Triumph, wagen es manche Hirnforscher, Freuds
Leistung wieder zu wurdigen.

Was Freud nur spekulieren konnte, ist fir die Hirnfor-
schung eine ziemlich klare Sache: Wenn man sich das
Gehirn anschaut, so gibt es Hirnregionen, die fur das Be-

104



wusstsein zustandig sind. Sie liegen, wie bereits erwahnt,
im assoziativen Cortex. Und es gibt Regionen, die unbe-
wusste Vorgange erzeugen und speichern, namlich der
Hirnstamm, das Kleinhirn, der Thalamus und die subcor-
ticalen Zentren des Endhirns. Das Bewusste und das Un-
bewusste lassen sich also anatomisch recht gut trennen.
Trotzdem hat die Hirnforschung sehr lange einen grolien
Bogen um die Erforschung des Unbewussten gemacht.
Auch fur Neurobiologen ist das Unbewusste namlich gar
nicht so einfach zu beschreiben und zu erfassen. Unbe-
wusste Vorgdnge ereignen sich oft sehr schnell, und sie
sind — wie auch Freud wusste — sprachlich nicht mitteil-
bar, eben weil sie dem Menschen nicht bewusst sind. Also
bleibt keine andere Wabhl, als dass der Psychotherapeut sie
aus den Berichten zwischen den Satzen herausliest und
das Unbewusste entratselt — oder aber man schiebt einen
Patienten in den Computer-Tomografen und beobachtet,
welche Reaktionen die fir das Unbewusste zustdndigen
Gehirnregionen bei bestimmten Fragen oder Testaufgaben
hervorrufen.

Doch so einfach und Gbersichtlich es ist, die Gehirnre-
gionen zu benennen, die fir das Unbewusste zustandig
sind, so verschieden kann dieses Unbewusste beschaffen
sein. Unbewusst sind zum Beispiel Vorgange, die unter-
schwellig erlebt werden, ohne dass wir es merken. Unsere
Wahrnehmung ist voll von Eindrlicken, derer wir uns gar
nicht bewusst sind. Denn unsere Aufmerksamkeit kann
sich nur auf einen Bruchteil dessen richten, was wir tat-
séchlich sehen, héren oder fuhlen. Der Rest wandert ins
Unterbewusstsein. Manches davon wird quasi heimlich

105



gespeichert, anderes nicht, ohne dass wir dies kontrollie-
ren kénnen. Wir nehmen gezielt das wahr, was unserer ak-
tuellen Aufgabe, unserem Ziel oder unseren Bedurfnissen
entspricht. Wer Hunger hat, wird eher alles bemerken,
was mit Essen oder Restaurants zu tun hat, und wer sich
als Tourist fir Sehenswirdigkeiten interessiert, nimmt ei-
ne Stadt ganz anders wahr, als wenn er gerade einen Job
sucht. Je stérker man sich dabei auf eine bestimmte Sache
konzentriert, umso weniger bekommt man von anderen
Dingen mit; ein Problem, das man zum Beispiel von Un-
fallen kennt. Ist man auf der Stralle gegen ein Verkehrs-
schild gerannt, hat man es augenscheinlich nicht gesehen.
Und wie viele Menschen, die in einen Verkehrsunfall
verwickelt sind, geben an, dass sie das andere Auto gar
nicht bemerkt haben.

Ist unsere Aufmerksamkeit auf eine bestimmte Sache
konzentriert, kimmert sich unser Gehirn oft gar nicht um
andere Dinge, selbst wenn sie mitunter vollig abstrus sind
und uns eigentlich auffallen mussten. Ein Beispiel dafir
ist ein Film der Psychologen Daniel Simons von der Uni-
versitdt von Illinois in Urbana-Champaign und Christo-
pher Chabris von der Harvard-Universitat: das berihmte
Gorilla-Kostiim-Experiment. Zwei Mannschaften von
Ballspielern stehen sich gegentiber. Die eine ist weil3 ge-
kleidet und die andere schwarz. Beide Mannschaften wer-
fen sich den Ball in den eigenen Reihen zu, wobei der Ball
immer einmal auf dem Boden aufspringt. Eine groRere
Gruppe von Testpersonen sieht sich den Film an. lhre
Aufgabe ist es, mitzuzédhlen, wie viele Male der Ball in-
nerhalb der weilen Mannschaft aufspringt. Die meisten

106



Testpersonen bewaltigen die Aufgabe ohne Schwierigkeit
und nennen die richtige Zahl. Der Versuchsleiter mdchte
aber noch etwas anderes wissen, ndmlich, ob den Zus-
chauern irgendetwas Besonderes aufgefallen ist. Mehr als
die Halfte der Testpersonen hat nichts Besonderes be-
merkt. Erst als sie den Film ein zweites Mal sehen, ohne
sich auf das Zahlen zu konzentrieren, merken sie zu ihrer
Verbluffung, dass eine als Gorilla verkleidete Frau mitten
durch das Bild schlappt, in der Mitte stehen bleibt und
sich auf die Brust trommelt. Die groRere Zahl der Zus-
chauer war so sehr mit dem Z&hlen befasst gewesen, dass
ihnen der Gorilla zuvor tberhaupt nicht aufgefallen war!
Machten die Psychologen den gleichen Versuch mit der
Aufforderung, das Aufspringen des Balls in der schwarz
gekleideten Mannschaft zu zéhlen, war es nur ein Drittel
der Testpersonen, die den Gorilla Ubersahen. Die verklei-
dete Frau sprang den Zuschauern der schwarzen Mann-
schaft deshalb eher ins Auge, weil das Gorillakostiim auch
schwarz ist. Der Film ist ein sehr plakatives Beispiel da-
fir, wie unsere Aufmerksamkeit das, was wir wahrneh-
men, filtert, ohne dass wir uns dieses Filters in diesem
Ausmall bewusst sind. Unsere Aufmerksamkeit ist ein
Scheinwerfer, der nur weniges beleuchtet. Der dunkle
Rest wandert ins Unbewusste.

Ein groRer Teil unseres Unbewussten speist sich aus
solchen unbeleuchteten Wahrnehmungen. Ein anderer
sehr bedeutender Teil besteht aus unseren Erlebnissen im
Mutterleib und in den ersten drei Lebensjahren. In dieser
Zeit nehmen wir vieles sehr intensiv wahr, aber unser as-
soziativer Cortex ist noch nicht so ausgereift, dass er diese

107



Erlebnisse so speichern kann, dass sie uns als bewusste
Erlebnisse zur Verfugung stehen. Etwa zwei Drittel unse-
rer Personlichkeit reifen auf diese Weise heran, ohne dass
wir uns spater daran erinnern und die genauen Umstande
reflektieren konnen.

Neben den tagtaglichen unbewussten Wahrnehmungen
und dem zu tief verborgenen Unbewussten unserer frithen
Kindheit gibt es noch manches andere Unbewusste. Ein
Beispiel dafur sind automatisierte Verhaltensweisen. Wie
oft habe ich mich schon dariiber gewundert, wie ich im
volltrunkenen Zustand einen kilometerlangen Heimweg
nach Hause gehen konnte und sicher anlangte, obwohl ich
mich an keinen Moment dieses Nachhausegehens mehr
erinnern kann. Und wie finden meine Finger in ebendie-
sem Moment, wo ich diesen Satz schreibe, in Zehntelse-
kundenschnelle die Tasten der Tastatur? Fragte mich je-
mand, die Tastatur verdeckt zu zeichnen, wirde ich wahr-
scheinlich kaum eine Taste richtig beschriften. Meine
Finger wissen ganz augenscheinlich mehr als ich! Nicht
zu vergessen sind auch all die Dinge, die ich erlebt habe
und anschliellend vergessen, die mir aber durch irgendei-
nen Ausldser nach sehr langer Zeit wieder einfallen kon-
nen, obwohl sie meinem Bewusstsein in der Zwischenzeit
gar nicht zur Hand waren. Ein sehr typisches Beispiel da-
fiir sind unter anderem Gerd(che, die die Macht haben, eine
ganze Kette von vergessen geglaubten Bildern ins Be-
wusstsein zurtickzubringen.

Tragt man alledem Rechnung, so muss man zugeben,
dass Freud sehr weitgehend Recht hatte: Das meiste, was
in unserem Gehirn ablduft, geschieht unbewusst. Und die-

108



ses Unbewusste hat einen gewaltigen Einfluss auf uns.
Man kann sogar sagen, dass unbewusste Wahrnehmungen
der Regelfall sind und die bewussten — die uns natlrlich
besonders wichtig sind — die Ausnahme. Denn nur woran
der assoziative Cortex beteiligt ist, kann uns bewusst wer-
den. Bezeichnenderweise ist er dabei durchaus auf die Mi-
thilfe des Unbewussten angewiesen. Wie im vorangegan-
gen Kapitel gezeigt, sind die Geflihle der Klebstoff, der
uns zusammenhalt. Ohne die unbewussten Impulse aus
dem limbischen System hat der assoziative Cortex gar
keinen Stoff, den er aufnehmen, reflektieren, abwagen und
ausdrticken kann. Er wére eine Hochleistungsmaschine,
die keinen Strom hétte und nichts zu tun. Das Unbewusste
kontrolliert unser Bewusstsein damit sehr viel starker als
umgekehrt. In unserer personlichen Entwicklung ist es vor
dem Bewusstsein entstanden, und es hat uns gepragt, lan-
ge bevor unser Bewusstsein nach und nach erwachte. Die
Summe unserer unbewussten Erlebnisse und Fahigkeiten
— das Unterbewusstsein — ist eine gewaltige Macht, auf die
wir nur sehr schwer gezielt einwirken kdnnen. Das Gel&u-
figste, was wir dazu benutzen, um an unser Unterbewuss-
tsein heranzukommen, ist fremde Hilfe, mithin also eine
Therapie.

Hirnforscher trdumen heute von einer neurowissen-
schaftlich fundierten Psychoanalyse. Im Jahr 1979 hatte
der weltberihmte Geddachtnisforscher Eric Kandel das
ehrgeizige Programm formuliert: Das Ziel ist eine Fusion
beider Disziplinen. Doch fir die Psychoanalyse lesen sich
Kandels Vorschlage zur neuen Wissenschaftlichkeit wie
eine asketische Abmagerungskur: keine Spekulationen

109



mehr, keine waghalsigen Begriffe, keine Illusionen dari-
ber, geistige und korperliche Krankheiten mit psychoana-
lytischen Mitteln zu heilen. Dagegen setzt er empirische
Forschung, Statistik, strenge Erfolgskontrolle und den
Einsatz von Hirnscans wie die Kernspintomografie, um
die Leistungen der Therapie anhand einzelner Hirnregio-
nen zu Uberprufen.

Die Erforschung des Unbewussten mit experimentellen
Methoden der Hirnforschung hat gerade erst begonnen.
Das Unbewusste, ein Stiefkind der Philosophie, das erst in
der zweiten Hélfte des 19. Jahrhunderts allméhlich ernst
genommen wurde, ist heute das wohl wichtigste For-
schungsfeld auf dem Weg zur wissenschaftlichen Selbst-
erkenntnis des Menschen. Die biologisch informierte Er-
kenntnistheorie sieht den Menschen also doppelt begrenzt:
durch seine Sinne mit den typischen Fahigkeiten, aber
auch ebenso durch die typischen Grenzen des Primaten-
gehirns (Kapitel 1-4). Und zweitens durch die Grenze
zwischen Bewusstsein und Unterbewusstsein. Der Ein-
blick ins Unbewusste, das den weitaus groRten Teil unse-
rer Erfahrungen und auch unserer Personlichkeit aus-
macht, ist uns weitgehend versperrt. Bevor wir uns im
zweiten Teil des Buches an die Fragen unseres Verhaltens
heranwagen, fehlt uns noch ein Aspekt, Gber den wir uns
vergewissern sollten, zumal er bislang immer stillschwei-
gend vorausgesetzt wurde. Es ist das Erinnern. Was ist
unsere Erinnerung, und wie funktioniert sie?

110



NEW YORK

Da war doch was?
Was ist das Gedachtnis?

Eigentlich konnte er sich zuriicklehnen und einfach nur
stolz auf das Geleistete sein, aber Zuriicklehnen ist seine
Sache nicht. Kerzengerade steht der filigrane Mann im
grauen Nadelstreifenanzug in seinem Arbeitszimmer. Mit
den breiten Hosentrdgern und der schreiend roten, blau
gepunkteten Fliege gleicht der smarte dltere Herr einem
Musiker oder einem Entertainer, tbrig geblieben aus der
groRen Zeit der Broadway-Conferenciers in den 50er Jah-
ren. Doch Eric Kandel ist kein Unterhaltungskinstler. Er
ist der bedeutendste Gedachtnisforscher der Welt.

Das Zimmer im zwolften Stock ist schlicht, aber nicht
ungemitlich. Keine Extravaganzen. Die Fachbicher im
Regal werden benutzt, darunter der dicke abgegriffene Fo-
liant Principles of Neural Science, das Standardwerk des
Fachs, das ihn berihmt machte. Auf der Fensterbank ste-
hen Fotos der Familie und von verstorbenen Kollegen.
Durch die getonte Scheibe sieht man den Norden Manhat-
tans, tief unten walzt sich der Verkehr des Riverside Drive
durch diese trostlose Umgebung aus dunklen Wohnsilos,
Baracken und Stacheldraht. Sieben Jahre ist es her, dass
Kandel den »Nobelpreis fur Physiologie oder Medizin«
erhielt, fiir ein Lebenswerk zur Geddachtnisforschung voll
sprihender Anregungen und neuer Entdeckungen. Die
zweite Halfte seines langen Wirkens hat er hier verbracht,

111



in diesem Stockwerk. Die Uberfiillten Labore rechts und
links des Flurs sehen aus wie (berall auf der Welt. Doch
das unaufféllige Interieur téuscht. Das Howard Hughes
Medical Center der Columbia University ist eine der be-
deutendsten Einrichtungen auf dem Gebiet der Hirnfor-
schung weltweit. Und der lebhafte 77-Jahrige, der all dies
aufgebaut hat, ist kein Fossil, kein Emeritus, der seinen
Schrullen front. Kandel, der uneingeschrankte Herrscher
uber eine grofie Zahl flinker Mitarbeiter, steht noch immer
Im Zentrum der Forschung.

Man kann darlber streiten, ob die Welt aus Atomen
aufgebaut ist oder aus Geschichten. Am Anfang von Eric
Richard Kandels Geschichte steht Hitlers Einmarsch in
Osterreich. Zu seinem neunten Geburtstag am 7. Novem-
ber 1938 bekommt der junge Erich ein ferngesteuertes
blaues Modellauto. Der Vater ist ein jldischer Spielwar-
enhdndler in Wien, und das Auto ist Erichs ganzer Stolz.
Zwei Tage spater hammert es abends laut an der Woh-
nungstir. Reichspogromnacht, der Antisemitismus bricht
sich in Wien Bahn, brutaler als irgendwo sonst im GroR-
deutschen Reich. Die Mutter und ihre beiden S6hne mus-
sen die Wohnung verlassen, der Vater wird verschleppt,
verhort und gedemutigt und kommt erst zehn Tage spater
wieder zu seiner Familie zuriick. Ein Jahr lang erleben die
Kandels die Schikanen des NS-Regimes, werden ausge-
raubt, ausquartiert und enteignet, der Vater ist arbeitslos,
Erich verliert alle seine Freunde. Die Israelitische Kultus-
gemeinde der Stadt hilft der Familie zu Gberleben. Im Ap-
ril 1939 glickt die Ausreise der Sohne in die USA, die EI-
tern kommen spater nach. Das Motto der uberlebenden

112



Juden »Niemals Vergessen!l« wird Erich stets begleiten.
Die Eltern fassen nur notdurftig Ful in New York. Erich
dagegen, der sich von nun an Eric nennt, findet sich
schnell zurecht, besucht die Yeshiva im New Yorker
Stadtteil Flatbush, eine traditionelle jldische Eliteschule,
und die renommierte Erasmus Hall Highschool in Brook-
lyn. Als einer von zwei Schulern unter 1400 Bewerbern
erhélt er ein Stipendium fur ein Studium in Harvard. Hier
lernt er Anna Kris kennen, die aus einer Psychoanalytiker-
Familie stammt. Er verliebt sich in Anna, aber noch mehr
schwérmt er fiir die Psychoanalyse, »die faszinierendste
Wissenschaft, die es gibt«, »phantasievoll, umfassend und
empirisch zugleich«. Kandel vertieft sich in die Lektire
Sigmund Freuds und entdeckt »den einzig erfolgverspre-
chenden Ansatz zum Verstandnis des Geistes«. Um Psy-
choanalytiker zu werden, muss er Medizin studieren. Er
seufzt. »Ein unbeschreiblich langweiliges Fach.« Im
Herbst 1955 sitzt er im Sprechzimmer von Harry Grund-
fest an der Columbia University und erklart dem verbliff-
ten Neurophysiologen sein zukiinftiges Forschungsprog-
ramm: »lch will herausfinden, wo sich Freuds >Ich<, das
>Es< und das >Uber-Ich< im menschlichen Gehirn auf-
finden lassen.«

Heute muss er selber lachen. Drei monotone, tief einge-
zogene Laute, es klingt nicht menschlich, eher wie der
Lockruf eines Nashornvogels. Mit seiner einnehmenden
Erzéhlweise, eine Mischung aus Wiener Charme, jidi-
schem Humor und amerikanischer Nonchalance, erzéhlt er
von seiner Bekehrung vom Traumer zum ernsthaften Wis-
senschaftler. Immer nur eine einzige Gehirnzelle auf ein-

113



mal soll sich Kandel nach Grundfests Anweisung vor-
nehmen, dazu ein Tier, das einfach genug gebaut ist, um
ubersichtliche Versuche durchfiihren zu kdnnen. Immer-
hin, auch Freud hatte als Neurobiologe begonnen und ver-
sucht, seine Theorie des »seelischen Apparates« auf der
Grundlage der Neuronenlehre zu entwickeln. Was Freud
aufgrund mangelnder Kenntnisse in seiner Zeit nicht leis-
ten konnte, will Kandel nun wagen. Mit der Meeresschne-
ckeAplysia, dem »Seehasen«, wird er in den folgenden
beiden Jahrzehnten mehr Zeit verbringen als mit seiner
Frau. Schon die ersten Versuche mit Mikroelektroden an
der Nervenzelle eines Flusskrebses hatten den angehenden
Hirnforscher in Ekstase versetzt. Die Euphorie ist noch
heute splrbar. Er breitet die Arme aus, die Stimme wird
laut und hoch: »lch lauschte den tiefen, verborgenen Ge-
danken meines Flusskrebses!« Doch Aplysia erweist sich
in vielerlei Hinsicht als spektakulérer. »Sie war grof,
stolz, attraktiv und intelligent. « Der Seehase ist ein Uber-
schaubares Tier. Nur 20000 im Vergleich zu 100 Milliar-
den Nervenzellen beim Menschen funken in seinem Ge-
hirn. Manche dieser Zellen sind funfzigmal so groR wie
bei S&ugetieren und mit bloRem Auge zu erkennen. Mit
Feuereifer stlrzt sich Kandel in die Arbeit.

Strahlend erzahlt er von den Erregungen der Pionier-
zeit: Eric in wonderland. Eine Welt, in der es nichts Auf-
regenderes gibt als Hirnforschung, die Kartierung eines
unbekannten Kontinents, der Himmelsphysik des 17.
Jahrhunderts und den Entdeckungsfahrten der Renaissan-
ce vergleichbar. In den 50er und 60er Jahren ist die Be-
schaftigung mit dem Gehirn eine Reise in ein weitgehend

114



unbekanntes Land. Und der Weg von den Nervenzellen
des Seehasen zur Erklarung menschlichen Fihlens, Den-
kens und Verhaltens konnte weiter kaum sein. Kandel
hingegen ist optimistisch. Meeresschnecke oder Mensch —
das Baumaterial der Zellen ist biochemisch weitgehend
dasselbe. Konnte es da nicht sein, dass auch die Zellme-
chanismen, die Lernen und Gedé&chtnis zugrunde liegen,
wahrend der Evolution erhalten geblieben sind und folg-
lich bei allen Lebewesen auf zumindest dhnliche Weise
funktionieren? Mit leichten Elektroschocks am Schwanz-
ende der Aplysia stimuliert er Kiemenreflexe und beo-
bachtet die Reaktion in ausgewahlten Nervenzellen. Er
entdeckt, dass sich die Nervenzellen verandern. Bekannte
Vorgange, »Lernerfahrungen« im Kurzzeitgedachtnis des
Seehasen, so erkennt er bald, erhéhen die Plastizitat der
Synapsen: Sie dehnen sich aus. Seine ersten Aufsétze tber
lernanaloges Verhalten einer Meeresschnecke bringen die
Kollegen zum Stutzen. Er lachelt. Ein strahlendes Kind,
das weil3, dass seine Zaubertricks funktioniert haben. »Die
Saugetier-Chauvinisten wussten nicht, was sie davon hal-
ten sollten. Sie hatten geglaubt, solche Versuche gingen
nur bei S&ugern.«

Das Terrain, auf das sich Kandel vorgewagt hatte, konn-
te undbersichtlicher kaum sein: die Erforschung des Ge-
déachtnisses. Doch was sind das: Ged&chtnis und Erinne-
rung? Nicht einfach, auf diese Frage eine Antwort zu ge-
ben. Denn ist das Gedachtnis nicht so etwas wie unsere
Identitat? Was waren wir ohne unsere Erinnerung? Nicht
nur hatten wir ohne Erinnerung keine Biografle, wir hét-
ten auch kein Leben, jedenfalls kein bewusstes. Verstehen

115



bedeutet, etwas auf etwas anderes zu beziehen, das wir
kennen. Und kennen tun wir nur das, was wir gespeichert
haben. Um diesen Satz zu verstehen, den Sie jetzt gerade
lesen, mussen Sie einerseits die einzelnen Worter verste-
hen, also wiedererkennen, und gleichzeitig die Bedeutung
des ganzen Satzes erkennen, also seinen Sinn. Und es ist
sehr vorteilhaft, wenn Sie auch die Sétze erinnern, die Sie
zuvor gelesen haben, nicht wortlich, aber zumindest ihre
wesentliche Bedeutung. Das Wort Bedeutung habe ich mit
Absicht kursiv gesetzt, denn es sagt etwas sehr Wichtiges:
Wir speichern ndmlich (im Regelfall) keine Worter und
keine Séatze in unserem Gehirn, sondern wir speichern so
etwas wie personliche Essenzen, die Bedeutungen, die die
Dinge fiir uns haben. Das gilt nicht nur fur Worter, es gilt
fiir alles. Gesichter, die uns vertraut sind, kdnnen die we-
nigsten aus dem Kopf zeichnen, selbst talentierte Kiinstler
nicht. Denke ich an den von mir als Kind sehr geliebten
Groldvater, sehe ich ithn in Bildern vor mir und in ausge-
wéhlten Szenen, die lediglich kleine sehr emotionale Aus-
schnitte bilden. Es sind Impressionen, aber kein langerer
Film. Und wenn ich mir meine Wohnung vergegenwaérti-
ge, sehe ich niemals alle Zimmer darin zugleich vor mir,
sondern immer nur einzelne Raume oder deren Teile.

Wie will man diese schlecht belichteten Filmausschnitte
erklaren? Wie werden aus Informationen Bedeutungen?
Und wer bestimmt die Auswahl? Warum weil3 ich noch,
wie der Hund des Hausmeisters in der Grundschule hieR,
vergesse aber, meine Frau am Jubildumstag unseres Ken-
nenlernens anzurufen? Obwohl ich das Datum natdrlich
kenne und der Hund mir vollig egal ist und meine Frau

116



ganz und gar nicht. Warum ist mir fiir dieses Beispiel ei-
gentlich spontan ausgerechnet dieser Hund eingefallen, an
den ich seit 32 Jahren keinen einzigen Gedanken ver-
schwendet habe? Erinnerung, so scheint es, ist weitgehend
unverfigbar. Sie blitzt auf und steht unversehens vor Au-
gen. Man kann sie nicht nach Gutdiinken kontrollieren, ja,
man kann das Erinnerte noch nicht einmal mit Absicht
vergessen! Was ist das, diese anonyme Macht des Erin-
nerns, die bestimmte Bilder aus dem schattenhaften Ver-
gessen l6st und in mein Bewusstsein zuriickbringt? Wie
viel von meinem Geddachtnis ist bewusst und wie viel un-
bewusst? Wer oder was steuert den Transfer vom bewuss-
ten Wissen in die groRe Kiste des Vergessenen? Und wer
holt gelegentlich das eine oder andere davon wieder he-
raus? Zum Beispiel, als ich nach zwolf Jahren Abwesen-
heit aus Berlin voll Freude diesen so vollig unverwechsel-
baren Geruch aus den U-Bahnschéchten wiedererkannt
habe, von dem ich gar nicht wusste, dass er mir zuvor
uberhaupt aufgefallen war — und dass ich ihn wohl ir-
gendwie gemocht haben muss. Bin ich das selbst, der da
erinnert, oder fuhrt die Erinnerung ein unverfligbares Ei-
genleben? Bin ich wirklich das Subjekt des Erinnerns,
oder nicht vielleicht doch vielmehr das Objekt meiner
Erinnerung?

Dass unser Gehirn Bedeutungen speichert, und keine
Daten wie ein Archiv oder eine CD-ROM, macht die Er-
forschung des Gedé&chtnisses und der Erinnerung sehr
schwierig. Gewiss werden sich alle diese Prozesse eines
Tages von der Hirnforschung genetisch, chemisch, elekt-
rophysiologisch beschreiben lassen — aber lassen sie sich

117



auch verstehen? Was weil3 man Uber das menschliche Ge-
dachtnis, wenn man weil3, wie bestimmte Molekile mitei-
nander interagieren? Es scheint, als ob die Erforschung
des Geddachtnisses die Philosophen und Psychologen weit
weniger arbeitslos macht als die Erforschung der Gefuhle
oder des Unterbewusstseins.

Wenn wir uns erinnern, denken wir
an Gedachtes und Gefuhltes, das Spuren im Gehirn hinter-
lassen hat. Wir denken und fiihlen es noch einmal, mehr
oder weniger dhnlich wie beim ersten Mal. Eine Ausnah-
me davon bildet lediglich eine kleine Gruppe von so ge-
nannten Savants,von »Wissenden«. Es sind Menschen, die
auf bestimmten Gebieten zu sehr erstaunlichen Gedéch-
tnisleistungen in der Lage sind, wie etwa Kim Peek. Er
war das Vorbild fir den Kinofilm Rainman, in dem Dustin
Hoffman einen autistischen Savant spielt. Kim lebt in Salt
Lake City undkann derzeit etwa 12000 Bicher Wort fur
Wort auswendig, so wie er zu jedem Kalender-Datum oh-
ne zu Uberlegen den Wochentag kennt. Doch er zahlt ei-
nen hohen Preis. Kim lebt mit Gber finfzig noch immer
bei seinem Vater und kann sich weder alleine anziehen
noch sich ein Spiegelei oder ein Sandwich machen. Man-
che Gedachtnisforscher sehen in Savants ein einmaliges
Fenster ins menschliche Gehirn. Leider ist das, was man
dadurch sieht, sehr réatselhaft. Weil einige bestimmte Hirn-
funktionen bei den meisten Savants ausfallen oder redu-
ziert sind, kompensieren sie diese Defizite dadurch, dass
sie auf andere Schaltkreise ausweichen, die dadurch mi-
tunter unglaubliche Hdochstleistungen vollbringen. Aber
warum ein Savant wie Stephen Wiltshire nach einem 45-

118



Minuten-Flug tber das ihm unbekannte Rom jedes (!) ein-
zelne Haus mitsamt der richtigen Anzahl Fenster (!) aus
dem Kopf zeichnen kann, warum er sich also nicht Bedeu-
tungen, sprich: Impressionen merkt, sondern tatséchlich
Informationen, darauf weil3 die Wissenschaft bislang kei-
ne Antwort.

Dass wir, die wir keine Savants sind, so viel von dem,
was wir erleben, vergessen, hat nattrlich auch sein Gutes.
Erinnerungen verschonern das Leben, aber das Vergessen
allein macht es ertraglich. Doch wie gehen Erinnern und
Vergessen vor sich? Hirnforscher teilen das Gedéachtnis
heute in ein deklaratives (ausdriickliches) und ein nicht-
deklaratives (verborgenes) Gedachtnis. Diese Unterschei-
dung entspricht dabei genau derjenigen von Bewusstsein
und Unterbewusstsein. Ausdriickliche Gedéchtnisleistun-
gen rufen bewusst Erlebtes und Durchdachtes ab, und man
kann Uber das Erinnerte reden. Verborgene Gedéachtnis-
leistungen betreffen die Dinge, die wir speichern, ohne es
zu merken und zu wissen, wie in meinem Fall die U-
Bahngeriiche in Berlin. Beide Gedachtnistypen lassen sich
noch einmal unterteilen, ahnlich wie etwa die verschiede-
nen Ich-Typen oder die Typen des Unbewussten. Das
ausdriickliche Gedéchtnis besteht ganz offensichtlich aus
drei verschiedenen Komponenten, einem episodischen
Gedachtnis, einem Faktengedachtnis und el-
nem Vertrautheitsgedéchtnis. Das episodische ~ Gedach-
tnisbegleitet uns durch unseren bewusst erlebten Alltag.
Was mir heute an Denkwirdigem zust6l3t, was mich be-
wegt und beschéftigt, wandert in dieses episodische Ge-
déchtnis. Von allen Ged&chtnistypen bestimmt es am

119



starksten mein Selbstverstandnis und meine ldentitat. Hier
»erfinden« wir, wie der Schriftsteller Max Frisch es nann-
te, »die Biografie, die wir dann flr unser Leben halten.

Was nicht in meinen Lebensfilm mit mir selbst als
Hauptdarsteller und anderen mir wichtigen Menschen als
Nebendarstellern passt, wandert
ins Faktengedéachtnis. Was ich hier und jetzt tiber das Ge-
déchtnis schreibe, stammt aus diesem Faktengedéchtnis
und geht von hier aus nun moéglicherweise auch in Ihres
ein. Kochrezepte und Kontonummern, die Zugverbindun-
gen, die ich regelmélig nehme, mein ganzes Wissen uber
die Welt ist hier gespeichert. Doch dieses Gedéchtnis ar-
beitet nicht ohne Voraussetzungen. Um die Dinge in mei-
nem Leben erkennen zu kdnnen, muss ich wissen, dass ich
sie weill. Diese Aufgabe erledigt
das Vertrautheitsgedachtnis. Es sagt mir, ob mir etwas
bekannt vorkommt oder nicht. Normalerweise bedarf es
dafiir keiner langen Prifung. Dieses Geddachtnis arbeitet
offensichtlich ziemlich mihelos und automatisch: Ich
weil3, ob ich etwas kenne oder nicht, und die Anzahl der
Ausnahmen, bei denen ich mir unsicher bin, ist sehr klein.
In seinem Automatismus funktioniert das Vertrautheitsge-
déchtnis sehr &hnlich wie das verborgene Gedé&chtnis.
Hierzu gehort der ganze Rest des intuitiven Erinnerns, bei
dem das Bewusstsein keine oder nur eine sehr geringe
Rolle spielt. Im vorangegangenen Kapitel war von den
»wissenden« Fingern auf der Computertastatur die Rede
und von meinen »wissenden« FulRen auf dem Nachhause-
weg. Offensichtlich erinnern sie sich erstaunlich gut an
die richtigen Tasten und an den richtigen Weg, ohne dass

120



das langsamer arbeitende (oder vom Alkohol getriibte)
Bewusstsein allzu viel zu tun braucht. Ein routinierter Au-
tofahrer schaltet »automatisch« und analysiert »intuitiv«
die Verkehrslage. Und ein guter Stirmer beim Fufball
denkt nicht lange, wenn er in einer halben Sekunde die
Entscheidung trifft, wohin er schiel3en soll, wahrend der
Torwart »reflexartig« die Arme hebt. Bei all diesen Vor-
gangen arbeitet das verborgene Gedachtnis unseres Unter-
bewusstseins.

Zu den geheimnisvollsten Fragen gehort allerdings noch
eine zweite Entscheidung meines Ged&chtnisses. Es unter-
teilt ndmlich nicht nur nach dem, was mir bekannt und
was mir unbekannt ist. Es unterscheidet auch
nach wichtig und unwichtig. Wir kénnen kaum je alle Ge-
genstdnde wahrnehmen, die in einem Zimmer sind. Aber
sobald irgendetwas nicht ganz so ist wie gewohnlich, be-
merken wir es meistens sofort. Offensichtlich ist uns das
Neue und Ungewohnliche besonders wichtig. Und nur
was als hinreichend wichtig erkannt wird, wird auch mit
Absicht gespeichert. Aber wer bestimmt tber diese Wich-
tigkeit? Ganz offensichtlich kann sie sowohl einen be-
wussten als auch einen unbewussten Ursprung haben. Das
ausdrickliche und das verborgene Gedéachtnis lassen sich
also gar nicht so sauber trennen, wie hier geschehen. So
einig sich die Hirnforscher bei ihrer Unterteilung sind, so
hypothetisch ist diese Konstruktion. Und richtig: Bei né-
herem Hinsehen fallt auf, dass alle diese handlichen Un-
terscheidungen sehr vage und spekulativ sind. Genau ge-
nommen stammen sie auch gar nicht aus der Hirnfor-
schung selbst, sondern aus der Psychologie. Und ihr

121



Wahrheitsgehalt ist in etwa so hoch wie der von Freuds
Es, Ich und Uber-Ich. Es sind praktische und mehr oder
weniger plausible Unterteilungen, aber sie haben keinen
festen Boden unter den FlfRen. Der Grund dafir ist leicht
benannt: Es gibt namlich keinen Ort, an dem eine Fest-
platte namens »Geddachtnis« im Gehirn eingebaut ist, die
man beschreiben kdnnte und bei der einzelne Speicher be-
stimmte Funktionen tbernehmen. Eine Region »Kurzzeit-
gedachtnis« gibt es genauso wenig wie ein Areal namens
»Langzeitgedéachtnis«, und auch das ausdrtickliche und
das verborgene Gedachtnis haben keinen sichtbaren
Wohnsitz. Auf physiologischer Ebene tappen die Hirnfor-
scher fast vollig im Dunkeln.

Doch wenn es gar keinen Ort fir das Ged&chtnis gibt,
wie hatte Eric Kandel dann das »Kurzzeitgedachtnis« des
Seehasen erforschen und dabei beobachten kdnnen, wie
sich die Synapsen der Meeresschnecke beim Lernen aus-
dehnen? Die Antwort ist, dass sich der von Kandel unter-
suchte biochemische Mechanismus an sehr vielen ver-
schiedenen Nervenzellen zeigen lasst. Man muss nur he-
rausfinden, welche Neuronen fur welche kdérperlichen
Funktionen zusténdig sind, um die entsprechenden Versu-
che machen zu kénnen. Die entscheidende Leistung war
zu zeigen, wie die Erfahrungeine Spur im Ge-
hirn hinterlasst, namlich veranderte Synapsen. Die plasti-
sche Verdnderbarkeit der Synapsen ermdglicht es, Erfah-
rungen kurzfristig zu speichern. Und in der Tat werden die
Synapsen aller Tiere abhéngig von ihren Erfahrungen
stdndig umgestaltet, wenn auch im Rahmen abgesteckter
Madoglichkeiten. Denn natirlich kdnnen Nervenzellen nicht

122



alles lernen, sie sind nur begrenzt flexibel. Zum Nobel-
preiskandidaten wurde Kandel, als es ihm gelang zu zei-
gen, dass sich ahnliche Experimente wie mit Aplysia auch
mit Ratten machen lassen. In den 80er Jahren entdeckte er
hierbei das Protein CREB. Wird CREB in einer Nerven-
zelle des Gehirns ausgestoRen, vergroRert sich die Anzahl
der synaptischen Verbindungen. Kandel erkannte, dass die
Synapsen beim  Kurzzeitgedachtnis effizienter werden.
Das Langzeitgedachtnis dagegen entsteht nicht durch qua-
litative Verbesserung innerhalb der Synapsen, sondern
dadurch, dass die Zahl der synaptischen Verbindungen
wachst, ausgeldst durch CREB. Diese Entdeckung brachte
Kandel den endgultigen Durchbruch — die erste diskussi-
onswirdige Theorie fir die Entstehung von Langzeiterin-
nerungen uberhaupt. Den Preis bekam er im Jahr 2000 zu-
sammen mit dem Schweden Arvid Carlsson und dem
Amerikaner Paul Greengard. Carlsson hatte wichtige
Grundlagen zur Erkenntnis und Einddmmung der Parkin-
son-Krankheit geleistet. Greengard entdeckte, wie Protei-
ne als Botenstoffe Zellreaktionenim Gehirn verandern
konnen, eine wichtige Grundlage gerade auch fir Kandels
Arbeit zum Langzeitgedachtnis.

Kandel weiB, dass er im Grunde »nur an der Oberfl&-
che« des Langzeitgedachtnisses gekratzt hat, als Erster
immerhin, aber gewiss nicht als Letzter. Denn natdirlich
bleiben sehr viele ungeklarte Fragen. Er hatte sich bei sei-
nen Versuchen auf den Hippocampus der Ratten konzent-
riert, der unter anderem fur die rdumliche Orientierung zu-
standig ist. Wahrend die Ratte lernte, den richtigen Weg
durch ein Labyrinth zu finden, kam es zu dem beschriebe-

123



nen Aussto an CREB im Hippocampus. Den gleichen
biochemischen Ablauf findet man allerdings auch in ande-
ren Gehirnregionen, die, soweit bekannt, gar nichts mit
Lernen und Erinnern zu tun haben. Der durch CREB aus-
geléste Vorgang in den Nervenzellen ist zwar ei-
ne notwendige, aber offensichtlich kei-
ne hinreichende Erklarung dafur, dass Langzeiterinnerun-
gen entstehen kdnnen. Vergleicht man das Ged&chtnis mit
dem System der héheren Mathematik, so sind die Hirnfor-
scher also gerade erst dabei zu verstehen, was eine Zahl
ist.

Die Art und Weise, wie unser Gehirn Eindriicke spei-
chert, wie es dabei Wichtiges von Unwichtigem trennt
und warum, ist also nach wie vor ein Rétsel. Klar dagegen
scheint zu sein, dass ich, um etwas ganz bewusst erin-
nern zu kénnen und es selbstdndig aus einer Schublade
des Gedé&chtnisses ziehen zu konnen, dieses Erlebnis
sprachlich erfasst haben muss. Es muss daftir nicht in
Worten vorliegen wie ein auswendig gelerntes Gedicht,
aber es muss, wie auch immer, reflektiert sein. Und eine
Reflexion vollig ohne Sprache ist, soweit wir wissen, dem
menschlichen Gehirn nicht méglich. Doch wenn alles,
was wir wissen oder zu wissen glauben, an die Sprache
gebunden ist, was hat es dann eigentlich mit diesem so
ausgezeichneten Erkenntnismittel Sprache auf sich? Si-
chert sie uns einen privilegierten Zugang zur Wirklich-
keit? Vermittelt sie uns ein objektives Wissen der Welt?

124



CAMBRIDGE

Die Fliege im Glas
Was ist Sprache?

Im Herbst 1914 sitzt ein junger Flugzeugingenieur auf ei-
nem Wachtboot auf der Weichsel. Seit Juli befindet sich
Osterreich-Ungarn in einem Krieg, der spater als der Erste
Weltkrieg in die Geschichtsbicher eingehen wird. Doch
der 25-jahrige Ingenieur an der Osterreichischen Ostfront
interessiert sich nicht fir den Krieg, fir den er sich im-
merhin freiwillig gemeldet hat. Er hat einen Artikel in ei-
ner Zeitschrift entdeckt, der ihn viel mehr fesselt als alles
andere um ihn herum. Es geht um die Kl&rung eines Ver-
kehrsunfalls vor einem Pariser Gericht. Der Unfall liegt
bereits ein Jahr zuriick, und komplizierte Verkehrsunfalle
mit Automobilen sind in Europas GrofRstadten noch etwas
Besonderes. Um den genauen Verlauf des Geschehens zu
rekonstruieren, stellt das Gericht den Unfall in Form eines
Miniaturmodells nach. Spielzeugh&user, ein Spielzeug-
lastwagen, Spielzeugmenschen und ein Miniaturkinder-
wagen werden postiert und verschoben. Der Ingenieur ist
fasziniert. Wie kann es sein, dass ein Modell stellvertre-
tend die Realitat abbildet? Nun, erstens dadurch, dass die
Figuren den realen Objekten moglichst genau entspre-
chen. Und zweitens, indem die Beziehung der Figuren zu-
einander mit der tatsachlichen Beziehung der realen Ob-
jekte exakt Ubereinstimmt. Doch wenn man die Realitét

125



durch Figuren abbilden kann, lasst sie sich dann nicht auf
die gleiche Weise mit den Figuren des Denkens, den Wor-
tern, abbilden? »Im Satz«, notiert er in sein Tagebuch,
»wird eine Welt probeweise zusammengestellt.«

Wie Descartes zu Beginn des 30-jahrigen Krieges der Phi-
losophie einen kraftigen StoR in eine neue Richtung ver-
setzt hatte, so verénderte auch der Flugzeugingenieur zu
Beginn des Ersten Weltkriegs die Richtung der Philoso-
phie. Radikaler als jeder andere vor ihm stellte er die Lo-
gik der Sprache in den Mittelpunkt des Denkens. Und die-
se Wende machte ihn zu einem der einflussreichsten Phi-
losophen des 20. Jahrhunderts. Sein Name ist Ludwig
Wittgenstein.

Wittgenstein wurde 1889 in Wien geboren, in der Stadt
Sigmund Freuds, Ernst Machs, Gustav Mahlers und Ro-
bert Musils. Er war das jlngste von neun Kindern des
GroRindustriellen Karl Wittgenstein, einem der méchtigs-
ten Stahl-Magnaten seiner Zeit. Wittgensteins Mutter war
Pianistin, und die Mischung aus kaufménnischem Geld-
adel und musischer Sensibilitat in der Familie Wittgens-
tein erinnert nicht wenig an Thomas Manns Buddenb-
rooks. Verglichen mit dem Schicksal der neun Wittgens-
tein-Kinder allerdings waren Thomas, Christian und Toni
Buddenbrook fast normal. Ein Sohn wurde ein beriihmter
Pianist, doch gleich drei der Kinder begingen spéter
Selbstmord. Auch Ludwig war ein auffallend tberspann-
ter Charakter, mal unsicher und stark depressiv, ein ande-
res Mal arrogant und rechthaberisch. Wie alle Wittgens-
tein-Kinder wurde Ludwig privat unterrichtet, erst mit 14
kam er in eine Schule. Anders als die anderen Philoso-

126



phen, von denen bisher die Rede war, war er kein guter
Schiiler. Doch das Abitur, das er mit Ach und Krach er-
warb, ermoglichte ihm ein Studium der Ingenieurswissen-
schaften. Wittgenstein hatte ein ausgepragtes Faible flr
Technik und Maschinen, nicht ungewodhnlich in einer Zeit,
in der Ingenieure mit Automobilen, Flugzeugen, Fahrstih-
len, Wolkenkratzern und Telefonen das Leben revolutio-
nierten und die Moderne einlduteten.

1906 schrieb er sich an der Technischen Hochschule in
Berlin-Charlottenburg ein, einer Universitat von Welt-
rang. 1908 wechselte er nach Manchester und arbeitete
dort mit wechselhaftem Geschick an Flugzeugmotoren
und Propellern. Besonders fasziniert jedoch war er von
Logik und Mathematik. Er besuchte den Mathematiker
Gottlob Frege in Jena, der relativ unbeachtet von der Au-
Renwelt die allgemeinen logischen Gesetze nicht nur der
Mathematik zu entrétseln versuchte. Frege erkannte Witt-
gensteins Talent und verwies ihn auf die philosophischen
Kapazitaten der Zeit, Alfred North Whitehead und Bert-
rand Russell an der Universitdt Cambridge. Wittgenstein
schrieb sich im Trinity College in Cambridge ftr Philoso-
phie ein, aber der verehrte Russell hielt den Uberdrehten
Jung-Ingenieur zunéchst flr einen Schwatzer. »Nach der
Vorlesung kam ein hitziger Deutscher, um mit mir zu
streiten. ... Eigentlich ist es reine Zeitverschwendung, mit
ihm zu reden.« Doch Russells Bild sollte sich wandeln.
Schon nach wenigen Wochen hielt er Wittgenstein fir ein
Genie und stellte die Brillanz seiner Gedanken sogar tber
die eigenen. Er lieR zu, dass Wittgenstein seine Prinzipien
der Mathematik kritisierte und zu verbessern suchte, und

127



er hoffte, viel von dem siebzehn Jahre jiingeren Osterrei-
cher zu lernen. Wittgenstein machte sich mit grofem Fu-
ror ans Werk, unterbrochen nur von ausgiebigen Reisen,
vor allem nach Norwegen, wo er sich eine Hiitte am Fjord
bauen lielR und mit einem Freund aus Cambridge seine
Homosexualitat auslebte. Doch er wollte viel mehr als nur
eine Verbesserung der Russellschen Logik. Seine Bemd-
hungen galten einem eigenen »ultimativen« Werk,
der Logisch-philosophischen Abhandlung. Im Krieg fiihrte
er die Studien fort, und der Anspruch wurde immer gro-
Ber: »Ja, meine Arbeit hat sich ausgedehnt von den
Grundlagen der Logik zum Wesen der Welt.« Noch vor
Kriegsende, im Sommer 1918, war das Buch fertig. Er-
schienen freilich ist es erst 1921 in einer Zeitschrift. 1922
wurde eine zweisprachige Ausgabe unter dem heute be-
kannten Titel der englischen Ubersetzung veroffent-
licht: Tractatus Logico-Philosophicus; ein Bandchen von
nicht einmal hundert Seiten, durchnummeriert in Sétzen
und Absédtzen mit einem auffalligen Zahlensystem, das
Wittgensteins Sétze wie Bibel-Verse zitierbar macht. Die
Reaktion in Cambridge und in der philosophischen Welt
Westeuropas war enthusiastisch.

Was machte den schlechten Schiler zu einem Kometen
am Firmament der Philosophie? Und worin lag seine all-
seits gefeierte »Genialitat«? Wie sich an der Geschichte
mit dem Modell des Pariser Verkehrsunfalls sehen l&sst,
bestand Wittgensteins bahnbrechender Gedanke darin, die
Sprache in den Mittelpunkt der Philosophie zu riicken. So
erstaunlich es klingt, bis dahin war die Sprache ein Stief-
kind der Philosophie gewesen. Naturlich war allen Philo-

128



sophen Klar, dass sie ihre Gedanken in Worten und Satzen
ausdruckten, aber die Abhangigkeit ihrer Gedanken und
ihrer Schlussfolgerungen von den Mitteln der Sprache
wurde ihnen nur sehr selten zum Thema. Selbst Kant, der
(wie wir im 2. Teil noch sehen werden) die Spielregeln
unserer Erfahrung und unseres Denkens in den Mittel-
punkt seiner Philosophie geriickt hatte, hatte sich dabei
kaum mit den Noten und Notwendigkeiten der Sprache
befasst. Das gleiche Versaumnis fand Wittgenstein bei
Whitehead und Russell vor. Wie wollte man die Logik in
der menschlichen Erfahrung und der menschlichen Er-
kenntnis der Welt aufschlisseln, wenn man die Logik
vernachlassigte, in der diese Logik formuliert wird? »Alle
Philosophie« setzte Wittgenstein dagegen, »ist Sprachkri-
tik.«

So weit, so berechtigt. Doch wie sollte die Korrektur
oder der Gegenentwurf aussehen? Wittgenstein dachte an
den Verkehrsunfall, bei dem die Figuren und ihre Bezie-
hung zueinander die Realitat abbildeten. Das Gleiche ge-
schieht in einem Satz: Seine Worter und dessen Satzbau
bilden die Realitat ab. Die Substantive (»Namen«) ent-
sprechen den »Dingen« der Welt. Und ihre Bedeutung er-
halten sie durch ihr Zusammenstehen im Satz. Stimmen
Namen und Satzbau mit den Dingen und der Anordnung
der Dinge in der Realitat Uberein, ist ein Satz wahr.So je-
denfalls das Prinzip. Denn damit ein solcher Spiegel die
Wirklichkeit auch tatsachlich spiegelt, mussen alle Kons-
truktionsfehler behoben werden. Im Falle der Sprache be-
deutet dies, dass sie gegenlber ihrem tagtaglichen Ge-
brauch optimiert werden muss. Abgeschafft werden mis-

129



sen alle sinnlosen Satze und alle unsinnigen Satze. Sinnlo-
se Satze sind solche, die — um auf wahr und falsch (ber-
prift zu werden — gar keine Realitat brauchen, zum Bei-
spiel: »Griln ist grin.« Und unsinnige Satze sind die, die
gar nicht daraufhin Gberpruft werden konnen, ob sie wahr
oder falsch sind, weil ihnen in der Wirklichkeit gar nichts
entspricht, zum Beispiel: »Der Satz, den ich hiermit aus-
spreche, ist falsch.« Wittgenstein war dabei so konse-
quent, dass er selbst alle moralischen Aussagen aus der
Sprache verbannen wollte, weil »Gut« und »Schlecht« ja
gar keine Dinge abbilden, die es in der Realitat gibt. Mo-
ral kénne deshalb allein in einer Zeichensprache, einer
Geste oder einem Blick zum Ausdruck kommen. Denn:
»Was sich tberhaupt sagen l&sst, lasst sich klar sagen, und
wovon man nicht sprechen kann, dariiber muss man
schweigen.«

Wittgensteins Traum war eine Prazisionssprache, die es
ermoglicht, die Realitat in allen Lebensbereichen objektiv
zu erfassen und zu beschreiben. Zunéchst inspirierte er
damit die »Ernst-Mach-Gesellschaft«, eine Gruppe von
Wissenschaftstheoretikern und Philosophen in Wien, die
sich 1922 zum »Wiener Kreis« zusammenschlossen und
versuchten, Wittgensteins Programm auszuarbeiten. Ob-
wohl der Kreis vierzehn Jahre daran arbeitete, scheiterte
das Projekt auf der ganzen Linie. Und man darf wohl sa-
gen: zum Gluck! Denn was hétte dabei herauskommen
sollen? Was fir eine autoritdre Sprache ware dies gewe-
sen, und wie totalitdr ware eine Gesellschaft, die ihren
Biirgern eine Prazisionssprache vorschriebe? Wie viel
ginge verloren, wenn Lehrer in der Schule ihren Schiilern

130



einblauten, keine zweideutigen Satze mehr zu schreiben,
keine Ironie zu verwenden, keine Metaphern zu gebrau-
chen? Und selbst wenn Wittgensteins Reform nur die Phi-
losophie erneuert hatte: Wie langweilig wére sie gewor-
den!

Der Grund fur das Scheitern der Prazisionssprache aber
liegt nicht an der schlechten Arbeit des Wiener Kreises. Er
liegt viel tiefer. Denn eine Prazisionssprache ist im Wort-
sinne unmenschlich: ein tief greifendes Missverstandnis
der menschlichen Evolution und der grundsétzlichen
Funktion der Sprache. Denn der Motor in der Entwicklung
der Sprache war ganz offensichtlich nicht die Sehnsucht
nach Wahrheit und Selbsterkenntnis. Vielmehr dirfte der
Antrieb aus den sozialen Bedurfnissen der Verstandigung
entstanden sein. Wittgenstein dagegen betrachtete die
Sprache wie ein alleiniges Erkenntnis-Instrument. Er sah
sie wie ein Techniker und Ingenieur und bewertete ihre
Tauglichkeit ausschlieBlich nach der Logik. Diese Uber-
bewertung teilte er mit Whitehead und Russell, die die
Logik flr so etwas wie die Weltformel des Denkens hiel-
ten, was sie nicht ist. Sie ist ein Mittel des Denkens unter
anderen, und sie ist ein Element der Sprache. Alles nach
den Gesetzen der Logik zu bewerten, fiihrt in der prakti-
schen Lebenswelt ins Absurde!

Um zu verstehen, wie hochintelligente Menschen wie
Russell und Wittgenstein dazu kamen, die Welt allein
nach den Regeln der Logik erklaren zu wollen, muss man
sich die Atmosphére in Cambridge in jener Zeit verge-
genwaértigen. Eine sehr pathetische Atmosphére. Der Auf-
bruchsgeist der Techniker und Ingenieure hatte die in den

131



Jahrzehnten zuvor eher inspirationslose Philosophie er-
fasst und erlebte in Cambridge eine Blite. Zwar wussten
Russell und Wittgenstein nicht recht, ob sie die Philoso-
phie auf ihre Weise zu einem Hohepunkt fuhren oder ob
sie sie am Ende vielleicht sogar abschaffen wirden. Aber
sie waren so erregt von ihren Ideen, dass sie glaubten, auf
alles verzichten zu konnen, was das Leben erst rund
macht. Gegeniiber den anderen Wissenschaften vom Men-
schen zeigten sie sich dabei erschreckend arrogant. Witt-
genstein hatte Freud gelesen, aber da er ihn nach seiner
Brauchbarkeit fiir die Logik begutachtete, fand er die Psy-
choanalyse ebenso unfruchtbar wie die Psychologie. Die
Hirnforschung kannte er nicht, was man ihm in seiner Zeit
auch nicht tbel nehmen kann. Cajal oder Sherrington
waren den meisten Denkern der Zeit vollig unbekannt.

Wittgensteins philosophische Bildung war (berschaubar,
ganz anders als etwa diejenige Russells. Deshalb machte
er sich auch kaum Gedanken uber die Frage, ob der
Mensch die objektive Realitat (iberhaupt adéquat erfassen
kann, die allerspéatestens seit Kant die Philosophie beweg-
te. Er fragte auch nicht nach der Psychologie der Wahr-
nehmung, die viele seiner Zeitgenossen beschaftigte. Und
er kimmerte sich in seinem Tractatus nicht im Mindesten
um den sozialen Kontext der Sprache und des Sprechens.
Nur so erklart sich, dass Wittgensteins idealer Mensch die
Sprache etwa so benutzen sollte wie der elfjéhrige Joseph,
von dem Oliver Sacks in seinem Buch Stumme Stim-
men berichtet: »Joseph sah, unterschied, kategorisierte,
benutzte; er hatte keine Schwierigkeiten mit perzeptueller
(auf Wahrnehmung beruhender) Kategorisierung und Ge-

132



neralisierung, konnte aber, wie es schien, nicht sehr weit
dartiber hinausgehen ... Er machte den Eindruck, als neh-
me er alles wortlich, als sei er nicht in der Lage, mit Bil-
dern, mit Hypothesen, mit Mdglichkeiten zu spielen oder
das Reich der Phantasie oder der Metaphern zu betreten.
Wie ein Tier oder ein Kleinkind schien er in der Gegen-
wart verhaftet und auf die konkrete und unmittelbare Er-
fahrung beschrankt, nur wurde ihm dies durch ein Be-
wusstsein, das ein Kleinkind nicht haben kann, stdndig vor
Augen geflihrt.«

Die Pointe an Josephs Geschichte ist, dass Joseph kein
Schiler ist, der mit Wittgensteins Prazisionssprache trak-
tiert wurde, sondern ein gehorloser Junge, der wahrend
der ersten zehn Jahre seines Lebens ohne Gebdrdenspra-
che aufwuchs. Josephs Erfahrung der Sprache kennt keine
Schattierungen, die durch ihren Gebrauch entstehen. Denn
den Sprachgebrauch hat er nie erfahren, weder als Laut-
sprache noch als Gebéardensprache. Gleichwohl aber ver-
flgt Joseph tber ein Wortverstandnis und ebenso Gber ein
unmittelbares Gespur fiir Syntax. Sein Sprachverstéandnis
ist damit im elementaren Sinne logisch, aber es ist nicht
sozial.

Die Erkl&rung dafir ist bekannt. Seit der entsprechen-
den Theorie des amerikanischen Linguisten Noam
Chomsky aus den 1960er Jahren gilt als sehr wahrschein-
lich, dass Menschen mit einem angeborenen Sinn fir
Sprache und Grammatik zur Welt kommen. Kleinkinder
lernen ihre erste Sprache dadurch nahezu automatisch. Sie
wachst in ihnen auf dhnliche Weise wie die korperlichen
Gliedmalen. Eine wichtige Voraussetzung daftr ist aller-

133



dings, dass Kleinkinder die Sprache, die sie héren, na-
chahmen konnen. Wie wilde Schimpansen verwenden
Menschen nur etwa drei Dutzend verschiedene Lautdulie-
rungen, aber sie konnen aus ihnen komplizierte Sé&tze
formen. Bei Schimpansen, so scheint es, hat jede Lautiu-
Berung eine bestimmte Bedeutung. In der menschlichen
Entwicklung dagegen haben Laute wie »Ba« oder »Do«
ihre Bedeutung nach und nach verloren. Sie wurden zu
Silben. Das heifdt: Menschen verbinden bedeutungslose
Laute zu bedeutungsvollen Wortern.

Warum dieser Prozess beim Menschen — anders als bei
anderen Menschenaffen — einsetzte, ist umstritten. Ein
Grund mag sein, dass sich der Kehlkopf in der Entwick-
lung des Menschen allmahlich absenkte, was die Md&g-
lichkeiten der Lautsprache stark erweiterte. Doch auch da-
fir fehlt bis heute eine gute Erklarung. Bekannt dagegen
ist die Gehirnregion, die unsere Grammatik ermoglicht.
Die Leistung, aus einer Abfolge von Lauten mithilfe einer
Gliederung Bedeutungen zu formen, erbringt das Broca-
Areal. Es liegt etwas oberhalb unseres linken Ohrs. Bis
zum Alter von etwa drei Jahren bilden Kinder ihre Spra-
che fast Gberwiegend hier aus. Hat Chomsky mit seinem
angeborenen Sinn fir die Grammatik der ersten erlernten
Sprache Recht, dann sitzt dieser Sinn im Broca-Areal.
Denn spéter erlernte Zweitsprachen werden offensichtlich
mithilfe benachbarter Hirnareale erlernt. Das Broca-Areal
ermoglicht die Sprachmotorik, die Lautbildung, die Laut-
analyse, die Artikulation und die Bildung abstrakter Wor-
ter; wogegen das Verstehen und méglicherweise auch das
Nachahmen von Sprache einer anderen Region, dem Wer-

134



nicke-Areal, zugesprochen werden. Diese im 19. Jahrhun-
dert entdeckte Zweiteilung ist heute immer noch gltig,
wobei dasdetaillierte Bild der Sprachverarbeitung durch-
aus komplizierter ist und Hirnforscher neuerdings auch
andere Gehirnareale mit einbeziehen.

Zumindest die erste Sprache wird also zunéchst unbe-
wusst gelernt, und sie wird dabei sozial »nachgeéfft«. lIhre
wichtigste Funktion besteht darin, zu verstehen und ver-
standen zu werden. Ob etwas versténdlich ist oder nicht,
bestimmen sowohl die Grammatik wie der Kontext. So
kann der Satz »Ich sehe schwarz« meinen, dass ich vor ei-
nem schwarzen Bild stehe und seine Farbe beschreibe.
Ebenso gut aber kann er bedeuten, dass ich in einer Sache
pessimistisch bin. Dem jungen Wittgenstein waren solche
Séatze ein Greuel, aber die Sprache wimmelt nur so von
Mehrdeutigkeiten. Die schlichte Wahrheit, die jede Idee
einer Prézisionssprache zum Scheitern verurteilt, ist, dass
die Bedeutung eines Satzes durch den Gebrauch der Wor-
ter geformt wird.

VVon moglichen Einwénden gegen den Tractatus wollte
Wittgenstein zundchst gar nichts wissen. Mit seinem
Buch, so meinte er auf seine unnachahmliche Art, habe er
seinen Beitrag geleistet und das Letztgultige tber die Din-
ge gesagt. Deshalb machte es fir ihn auch keinen Sinn
mehr, der Philosophie, der er eine so folgenreiche Stippvi-
site beschert hatte, weiter zu dienen. Sein riesiges Vermo-
gen verteilt er an seine Geschwister und spendet erhebli-
che Summen fir junge Dichter, Maler und Architekten.
Die néachste Etappe ist ein Ausflug in die praktische Pada-
gogik. Der zumindest in England hoch gefeierte Philosoph

135§



besucht die Lehrerbildungsanstalt in Wien und verdingt
sich, gleichsam inkognito, mehrere Jahre als Volksschul-
lehrer in der Osterreichischen Provinz. Die Friichte seiner
Arbeit sind katastrophal. Fir die meisten Landkinder war
er vermutlich eine Plage. 1926 quittiert er vollig entnervt
den Schuldienst und arbeitet einige Monate als Gartnerge-
hilfe in einem Kloster. Im Anschluss daran findet er ein
neues Projekt, auf das er sich mit Feuereifer stlrzt. Ge-
meinsam mit einem Architekten entwirft und baut er sei-
ner Schwester Margarete in Wien eine kubistische Villa,
wobei er sich vor allem um die Gestaltung der Innenarchi-
tektur kiimmert. Das Haus wird ein Zentrum des gebilde-
ten Wien, und auch der »Wiener Kreis« trifft sich hier oft.
1929 kehrt Wittgenstein nach fiinfzehn Jahren Abwesen-
heit nach Cambridge zurtick. Den noch ausstehenden
Doktortitel erh&lt er fir den Tractatus, aber seine nachfol-
genden Arbeiten sind in vielem das genaue Gegenteil des-
sen, was er in seinem Jugendwerk behauptet hatte. Er
schreibt und arbeitet wie ein Besessener, aber nichts da-
von halt er reif fir eine Vertffentlichung. Als einfacher
Dozent lebt er von wenig Geld und von Stipendien, und
erst mit 50 wird er schlie3lich doch noch Professor. In all
dieser Zeit war er ein »Eremit, ein Asket, ein Guru und
ein >Flhrer«, wie einer seiner Schiler sich erinnert; eine
Romanfigur, die vom Luxus in die Armut gefallen und
schon zu Lebzeiten die Legende seiner selbst war.

Dass seine Theorie von der Sprache als Abbild der Rea-
litdt nicht stimmte, ddmmerte irgendwann auch Wittgens-
tein. Den Rest gab ihm ein Kollege in Cambridge, der ita-
lienische Wirtschaftswissenschaftler Piero Saffra. Als

136



Wittgenstein betonte, dass die Sprache die logische Struk-
tur der Wirklichkeit spiegele, strich sich Saffra mit den
Fingerspitzen der nach auflen gekehrten Hand Uber die
Unterseite des Kinns und fragte: »Was ist die logische
Form davon?« Wittgenstein gab seine Abbildtheorie auf.
Sein Alterswerk, die Philosophischen Untersuchungen,das
er nach zahlreichen zuvor verworfenen Versuchen 1936
begann, widmete er Saffra. Das Buch, das erst 1953, zwei
Jahre nach Wittgensteins Tod erschien, gibt nicht nur die
Abbildtheorie auf, sondern auch den Gedanken, dass man
Sprache allein mit den Mitteln der Logik begreifen kdnne.
Der malerischste Satz darin, der spater die Dichterin Inge-
borg Bachmann begeisterte, lautet: »Unsere Sprache kann
man ansehen als eine alte Stadt: Ein Gewinkel von Gés-
schen und Pl&tzen, alten und neuen Hausern mit Zubauten
aus verschiedenen Zeiten: und dies umgeben von einer
Menge Vororte mit geraden und regelmélRigen Strallen
und mit einférmigen Hausern.« Wittgenstein erkannte,
dass »die Bedeutung eines Wortes« sein »Gebrauch in der
Sprache« ist. Statt Bedeutungen und Satzbau logisch fest-
zunageln, missten sich die Philosophen darum bemihen,
die Regeln des Sprachgebrauchs verstandlich zu machen,
die verschiedenen »Sprachspiele«. In diesem Zusammen-
hang entdeckte er schliel3lich die Bedeutung der Psycho-
logie, die er zuvor leichtfertig abgetan hatte. Da Sprach-
spiele nicht im luftleeren Raum existieren, sondern in
menschlichen Gemeinschaften, missten sie nicht logisch,
sondern besser psychologisch erklart werden. Nicht See-
lenexperimente zu machen, sondern Sprachspiele in ihrem
sozialen Kontext zu erklaren, sei das eigentliche Metier,
flr das die Welt Psychologen braucht. Denn die »Haupt-

137



quelle unseres Unverstandnisses« ist es, »dass wir den
Gebrauch unserer Worter nicht Gbersehen«. Schéner for-
muliert lautet der Satz: »Was ist dein Ziel in der Philoso-
phie? Der Fliege den Ausweg aus dem Fliegenglas zei-
gen.«

Wie schon im Ersten, so meldete sich Wittgenstein auch
im Zweiten Weltkrieg freiwillig, diesmal allerdings auf
englischer Seite. Als Assistent in einem Krankenhaus
kniipfte er an seine Erfahrungen beim Flugzeugbau an und
entwickelte Laborgerdte und Apparaturen, um Puls, Blut-
druck, Atemfrequenz und -volumen zu messen. Vier Jahre
lehrte er noch in Cambridge, bis er sich mit 58 Jahren
frihpensionieren liel3. Die letzten Jahre verbrachte er in Ir-
land und in Oxford. 1951 starb er an Krebs. Seine letzten
uberlieferten Worte sind ein Gruf an seine Freunde: »Sa-
gen Sie ihnen, dass ich ein wundervolles Leben gehabt
habe.«

War Wittgensteins Tractatus eine Sackgasse gewesen,
so wurden die Philosophischen Untersuchungen zu einem
sehr fruchtbaren Anreger sowohl fur die Philosophie wie
flr die gerade erst entstandene Sprachwissenschaft. Eine
neue Disziplin entstand, die analytische Philosophie, die
wohl wichtigste philosophische Stromung in der zweiten
Halfte des 20. Jahrhunderts. Philosophische Probleme, so
der von Wittgenstein inspirierte Ansatz, miissen immer
auch als Probleme des sprachlichen Ausdrucks verstanden
und analysiert werden. Denn die Art und Weise, wie Men-
schen die Welt erfahren, ist immer durch ihre Sprache be-
einflusst. Es gébe keine »reinen« Sinneserfahrungen, die
nicht durch (sprachliches) Denken getriibt seien. Ebenso

138



aber gabe es keine klare Bedeutung, denn Sprache ist im-
mer mehrdeutig. In diesem Urwald der wechselseitigen
Durchdringung von Sinneswahrnehmungen und Sprache
schlagt die analytische Philosophie ihre Pfade.

Die Sprachwissenschaft griff Wittgensteins Theorie der
»Sprachspiele« auf und wendete sich der Bedeutung des
Sprechens im jeweiligen Kontext zu. Der Engléander John
Langshaw Austin und der Amerikaner John Rogers Searle
entwickelten daraus in den 1950er und 1960er Jahren eine
Theorie der Sprechakte. Denn wer etwas sagt, hatte Austin
erkannt, der »tut etwas«. Und die entscheidende Frage
beim Verstdndnis von Satzen ist nicht, ob etwas wahr ist
oder falsch, sondern ob die Verstandigung im beabsichtig-
ten Sinne gelingt oder nicht gelingt. Aus einer Wahrheits-
theorie der Sprache wurde eine Theorie der sozialen
Kommunikation.

Die menschliche Sprache ist ein ausgezeichnetes Kom-
munikationsmittel. Mit Wittgenstein aber hatte die Philo-
sophie erkennen missen, dass Sprache kein exklusiver
Zugang zur Wahrheit ist. Erst wenn man reflektiert, dass
die Ordnungsmittel des Geistes, das Denken und die Spra-
che, nicht die Wirklichkeit »an sich« aufraumen, sondern
Modelle sind, um die Welt nach Maligabe der eigenen
Spielregeln zu erklaren, kommt man dem Menschen na-
her. Wer unterschiedliche Dinge wahrnimmt, der erlebt
auch anders. Und wer anders erlebt, der denkt auch an-
ders. Und wer anders denkt, der benutzt auch eine andere
Sprache. Was unter verschiedenen Individuen zu unter-
schiedlichen Denk- und Sprechweisen fiihrt, unterscheidet
den Menschen erst recht von den anderen Tieren. Die

139



Grenzen des sinnlichen Wahrnehmungsapparates und die
Grenzen der Sprache sind die Grenzen unserer Welt. Denn
die Auswahl der Wortkleider unseres Denkens stammt aus
dem Ubersichtlichen Kleiderschrank der menschlichen
Spezies. So ist es gleichsam der ungeschriebene Verfas-
sungsauftrag der Sprache, dass sie uns tber den Realitéts-
charakter ihrer Aussagen »tduscht«. Sie wurde dazu »ge-
macht«, Wirklichkeit und Welt nach dem Bedirfnis der
Spezies Mensch zu »konstruieren«. Benotigte die Schlan-
ge zu ihrer Orientierung eine Sprache, was sie nicht tut,
weil ihre Verknupfung der Sinneswahrnehmungen auch
ohne Sprache auskommt, so wére es eine »Schlangenspra-
che«, die fur den Menschen Uberhaupt nichts taugte, wie
umgekehrt die »Menschensprache« nichts fur die Schlan-
ge. »Wenn ein Lowe sprechen konnte«, meinte der spéate
Wittgenstein einmal sehr klug, »kdnnten wir ihn nicht
verstehen!«

Die philosophisch-psychologisch-biologische Reise zu
den Moglichkeiten und Grenzen unseres Erkennens
kommt hiermit zu einem vorl&ufigen Abschluss. Wir ha-
ben einiges Uber das Gehirn gelernt, seine Herkunft und
seine Funktion. Wir haben seine Moglichkeiten gesehen,
aber auch seine Begrenztheit. Wir haben erkannt, dass in
unserem Gehirn Gefiihle und Verstand oft untrennbar zu-
sammenspielen, und dabei gestreift, wie sich Ich-Geflihle
und ein Selbstverstandnis ausprégen. Es wurde klar, wie
sich Bewusstes und Unbewusstes mischt und dass wir
noch sehr wenig dartiber wissen, wie das Gehirn Bedeu-
tungen speichert und vergisst. Wir haben gelernt, dass das
Gehirn ein sehr kompliziertes und ausgetufteltes Organ

140



der Selbstverstandigung ist, allerdings eines, das nicht
zum Zweck einer objektiven Welterkenntnis konstruiert
worden ist. Wir haben gesehen, wozu unsere Sprache
taugt und welche Schwierigkeiten sie damit hat, »objek-
tiv« sein zu konnen. Uber uns selbst und die Welt nachzu-
denken, bedeutet deshalb immer, mit einem Auto durch
einen Fluss zu schwimmen oder mit einem Dreirad durch
die Sahara zu fahren. Es geht, aber es geht doch recht
muihselig. Immerhin kennen wir jetzt einige wichtige Teile
unsere Ausrlstung, um unserem Tun und Lassen damit
naher auf die Spur zu kommen. Die Reise zu uns selbst
soll uns damit in eine andere Dimension vorstofl3en lassen:
zu der Frage, wie wir unser Handeln bewerten. Die Hirn-
forschung, die bislang so viele niitzliche Dienste geleistet
hat, tritt jetzt etwas zuriick und gibt der Philosophie mehr
Raum, allerdings ohne deshalb vollig zu verschwinden.
Wir werden sie also gelegentlich weiterhin zu Rate ziehen,
auch bei der Frage nach Gut und Bdse. Doch was immer
uns die Biologie dazu erzahlen kann, die Frage der Moral
ist und bleibt eine philosophische und vielleicht eine psy-
chologische Frage: Woher kommen unsere Mal3stabe fiir
richtig und falsch? Wonach bewerten wir unser Verhal-
ten? Und wieso tun wir das tberhaupt?

Die Reise zu uns selbst soll uns damit in eine andere
Dimension vorstoRen lassen: zu der Frage, wie wir un-
ser Handeln bewerten. Die Hirnforschung, die bislang so
viele nitzliche Dienste geleistet hat, tritt jetzt etwas zu-
rick und gibt der Philosophie mehr Raum, allerdings ohne
deshalb vollig zu verschwinden. Wir werden sie also ge-
legentlich weiterhin zu Rate ziehen, auch bei der Frage

141



nach Gut und Bdse. Doch was immer uns die Biologie da-
zu erzéhlen kann, die Frage der Moral ist und bleibt eine
philosophische und vielleicht eine psychologische Frage:
Woher kommen unsere Malistébe flr richtig und falsch?
Wonach bewerten wir unser Verhalten? Und wieso tun
wir das Uberhaupt?

142



Was soll ich tun?

PARIS

Rousseaus Irrtum
Brauchen wir andere Menschen?

In einem Sender, fir den ich manchmal tétig bin, arbeitet
eine Pfortnerin, eine verhdrmte dltere Dame, die beriihmt
ist fur ihre pampige Unfreundlichkeit. Sicher ist sie im
Grunde ihres Herzens ein sehr einsamer Mensch. Statt
kontaktfreudig und hilfsbereit zu sein, verérgert sie die
meisten Menschen in ihrem Umfeld durch ihre kratzburs-
tige Art. Doch wenn sie meinen kleinen Sohn Oskar sieht,
wirkt sie mit einem Mal wie verwandelt. Ihre Augen glan-
zen, sie strahlt Gber das ganze Gesicht und uberzieht Os-
kar mit Liebkosungen. Es scheint ihr nicht einmal etwas
auszumachen, dass ihre Begeisterung von meinem Sohn in
keiner Weise erwidert wird. Wenn wir aus der Tir gehen,
bleibt sie selig zuriick.

Ich weil3 nichts Uber das Privatleben dieser Frau. Aber
sicher hat sie nicht viele gute Freunde und Freundinnen.
Wabhrscheinlich ist sie trotz ihres Berufs sehr einsam. Kei-
ne angenehme Situation, méchte man meinen, sondern ein
ziemlich bedriickender Zustand. Der Einzige, der mir ein-
fallt, der dem widersprechen wirde, ist der Philosoph
Jean-Jacques Rousseau.

143



Er war ein seltsamer Querkopf. Rousseau wurde 1712
in Genf geboren und ging bei einem Graveur in die Lehre.
Schon nach kurzer Zeit riss er aus und ging auf Wander-
schaft. Er wollte unbedingt Musiker werden, aber er konn-
te noch nicht einmal ein Instrument spielen. Alles, was
aus seinen Trdumen wurde, war ein seltsames neues No-
tensystem, das niemanden interessierte. Ziellos wanderte
er umher. Meist lebte er von Frauen, die sein Leben finan-
zierten. Denn so verriickt er auch war, mit seinen dunklen
Locken und seinen grof3en braunen Augen sah er ziemlich
gut aus. Doch Rousseau blieb nie lange an einem Ort. In
Paris lernte er die fihrenden Kopfe der Aufklarung ken-
nen, doch besonders beliebt machte er sich auch bei ihnen
nicht.

An einem Oktobertag des Jahres 1749, Rousseau war
37, éanderte sich sein Leben indes so sehr, dass er den Tag
spater zu einem wahren Erleuchtungserlebnis verklarte.
Die »lllumination« geschah auf einer LandstralRe. Der un-
stete Musikkritiker wanderte von Paris zum Schloss von
Vincennes stdostlich von Paris. Das Schloss war in diesen
Jahren ein Staatsgefdngnis mit einigen sehr beriihmten
Gefangenen, wie dem Grafen Mirabeau, dem Marquis de
Sade und dem Aufklarer Diderot. Letzteren wollte Rous-
seau besuchen, da er fir ihn kurze Artikel in dessen be-
rihmtem Universallexikon, der Encyclopédie schrieb. Ir-
gendwo auf dem Weg nach Vincennes kam er an ein
Exemplar des Mercure de France, der einflussreichsten
Pariser Zeitung. Darin fand er eine Preisfrage, gestellt von
der Akademie Dijon. Die Frage hiel3: »Hat die Wieder-
herstellung der Wissenschaften und Kiinste dazu beigetra-

144



gen, die Sitten zu reinigen?« Seine Reaktion auf diese
Frage beschreibt Rousseau spater in seiner pathetischen
und sendungsbewussten Sprache in einem Brief. Beschei-
denheit und Zuruickhaltung waren nicht seine starke Seite:

»Da fiel mir die Frage der Akademie zu Dijon in die
Augen, die den Anlass zu meiner ersten Schrift gab. Wenn
jemals etwas einer plotzlichen Inspiration glich, so war es
die Bewegung, die dadurch in mir entstand. Mit einem
Schlage fiihlte ich meinen Geist durch tausend Lichter ge-
blendet; zahllose lebensvolle Ideen stromten auf mich ein
mit einer Kraft und Fille, die mich in unaussprechliche
Verwirrung brachte. Mein Kopf ist berauscht, als sei ich
betrunken. Heftiges Herzklopfen droht mich zu ersticken;
ich kann nicht mehr atmen und werfe mich unter einen der
Baume an der Landstral’e. Eine halbe Stunde bringe ich
dort in einer solchen Aufregung zu, dass ich beim Aufste-
hen meine Weste von Tranen benetzt finde. Oh, mein
Herr, hatte ich damals den vierten Teil dessen nieder-
schreiben konnen, was ich unter jenem Baum empfand,
mit welcher Klarheit hatte ich dann die Widerspriiche der
gesellschaftlichen Ordnung darlegen kdénnen, mit welcher
Gradlinigkeit hatte ich bewiesen, dass der Mensch von
Natur aus gut ist und dass die Menschen allein durch un-
sere Einrichtungen bose werden. Das wenige, was ich von
der Fille der groRen Wahrheiten festhalten konnte, die
mich in jener Viertelstunde unter dem Baume erleuchte-
ten, findet sich, in abgeschwachter Form, zerstreut in mei-
nen Hauptschriften. Auf diese Art bin ich, ohne daran zu
denken, fast wider meinen Willen zum Schriftsteller ge-
worden.«

145



Rousseaus unreligiose Erleuchtung wurde sehr beriihmt,
aber noch berihmter wurde seine Uberraschende Antwort
auf die Preisfrage, die sicher ganz anders ausfiel, als die
Preisrichter vermutet hatten. Seine Antwort entsprach
vollkommen seinem streitstichtigen Temperament. Er ver-
neinte die Frage und meinte, dass die Kultur und die Ge-
sellschaft den Menschen nicht besser, sondern schlechter
machten: »Die Menschen sind bdése; eine traurige und
fortdauernde Erfahrung eriibrigt den Beweis; jedoch, der
Mensch ist von Natur aus gut, ich glaube, es nachgewie-
sen zu haben. Man bewundere die menschliche Gesell-
schaft so viel man will, es wird deshalb nicht weniger
wahr sein, dass sie die Menschen notwendigerweise dazu
bringt, sich in dem MaRe zu hassen, in dem ihre Interessen
sich kreuzen.«

Rousseaus Schrift Gber den schlechten Einfluss der Zi-
vilisation auf den Menschen sorgte flr Furore. Er gewann
den ersten Preis. Uber Nacht wurde er zum Star. Was hat-
te ihn berthmt gemacht? Seiner Meinung nach waren die
Menschen »von Natur aus« eigentlich brav, friedlich und
gut. Doch wohin man auch schaute, (berall gab es
gleichwohl Lug und Trug, Mord und Totschlag. Also
stellte sich die Frage: Woher kommt das Bdse? Rousseau
beantwortete sie sehr plakativ. Er hielt den Menschen von
Natur aus fur ungesellig. Wie die anderen Tiere, so will
auch der naturgemal lebende Mensch keinen Streit. Konf-
likten geht er am liebsten aus dem Weg, und das einzige
starke Geflihl neben seinem Selbsttrieb ist das Mitleid mit
den anderen. Doch leider kénnen die Menschen gar nicht
brav und friedlich alleine leben. Die duf3eren Umsténde,

146



wie zum Beispiel Naturkatastrophen, zwingen sie dazu,
sich mit anderen Menschen zusammenzutun. Das Zu-
sammenleben aber setzt die Menschen miteinander in
Konkurrenz. Sie werden misstrauisch und missgunstig. Im
direkten Vergleich der einzelnen Menschen schlégt je-
dermanns Selbstliebe in Ubertriebene Eigenliebe um. Und
die natdrlichen Instinkte wie die »angeborene Liebe zum
Guten« versagen.

Das Buch war ein Skandal! Die meisten Aufklérer teil-
ten Rousseaus Kritik an der damaligen Feudalgesellschaft
in Westeuropa. In der Mitte des 18. Jahrhunderts lebte der
Adel in Saus und Braus, und die Bauern darbten auf den
Feldern. Aber kaum jemand mochte sich mit dem Gedan-
ken anfreunden, dass Gesellschaft und Kultur der Grund
dafiir sein sollten, dass die Menschen schlecht waren. Die
Schriftsteller der Aufklarung liebten die Kiinste und die
Geselligkeit, und sie priesen und forderten den Fortschritt
in den Wissenschaften. Gerade die Wissenschaft sollte das
Birgertum von der Vorherrschaft des Adels befreien. Statt
von der fast (berall bestehenden Feudalgesellschaft
traumten viele Aufklérer von einer diskussionsfreudigen
Wissensgesellschaft.

Rousseau verteidigte sich witend und heftig. Er war ein
sehr begabter Schriftsteller, und mehrere seiner Blicher er-
langten hochste Popularitat. Er war der am meisten disku-
tierte Philosoph des gebildeten Europa seiner Zeit. Mit
Kritik konnte er allerdings berhaupt nicht umgehen. Er
wurde immer schwieriger, reiste kreuz und quer durch
Westeuropa, doch wo immer er auftauchte, provozierte er
in Kurzer Zeit Streit. Auch als Vater war er ein kompletter

147



Ausfall, seine zahlreichen Kinder landeten im Findelheim,
wo sie vermutlich starben. In seinen letzten Lebensjahren
wurde Rousseau so asozial, als versuchte er, seine Theo-
rie durch sein eigenes Leben zu beweisen. Er verschanzte
sich sehr einsam auf Schloss Ermenonville bei Paris und
beschéftigte sich nur noch mit dem Sammeln und Be-
stimmen von Pflanzen.

Was von dem, was er zeit seines Lebens behauptet hat-
te, war richtig? War der Mensch von Natur aus gut? Und
braucht man im Grunde gar keine anderen Menschen, um
glucklich zu sein? Die Frage, ob Menschen in Gesell-
schaft glicklicher sind oder allein, ist eigentlich gar keine
philosophische Frage. Es ist eine Frage der Psychologie.
Und sie war lange sehr schlecht erforscht. Erst Anfang der
70er Jahre des 20. Jahrhunderts wurde eine Disziplin etab-
liert, die sich »Einsamkeitsforschung« nannte. Ihr Be-
grinder war Robert Weiss, Professor an der Universitat
von Massachusetts in Boston. Er meinte, dass Einsamkeit
eines der grofiten Probleme in der Gesellschaft ist, gerade
in den groflen Stadten. Waren die Menschen dort gliick-
lich, weil sie nichts mit anderen Menschen zu tun haben
mussten?

Weiss war sich sicher, dass das nicht stimmte und dass
Rousseau vollig irrte. Einsame Menschen leiden darunter,
dass keiner oder nur sehr wenige Menschen sich fur sie
interessieren. Am meisten leiden sie darunter, dass nie-
mand mit ithnen mitfuhlt. Diese Tatsache war auch schon
vorher bekannt, und irgendwie kann sich das auch jeder
denken. Aber Weiss stellte noch etwas anderes fest, das
viel spannender ist. Denn frustrierender als der Mangel an

148



Mitgefuhl, das andere einem geben, ist der Mangel an
Mitgefiihl, das man selbst geben kann. Nicht geliebt zu
werden ist schlimm, niemanden zu haben, den man lieben
kann, ist noch schlimmer! Weiss erklarte damit, warum
vielen vereinsamten alten Menschen ein Hund oder eine
Katze, die kein vollwertiges Gegentiber sind, trotzdem so
wichtig sind und an die Stelle des Liebespartners treten.

Und genau an diesem Punkt fallt mir naturlich wieder
unsere Pfordnerin vom Anfang ein. Sie war glucklich mit
meinem Sohn, obwohl dieser ihr gar keine Aufmerksam-
keit, geschweige denn Liebe schenkte. Es schien ihr zu
reichen, dass sie es mit ihm tun konnte: ihn anzustrahlen,
ihn zu bertihren und ihn mit Komplimenten zu umschmei-
cheln. Jemanden zu lieben oder einem anderen Menschen
starke Aufmerksamkeit zu schenken ist eine sehr schone
Maoglichkeit, sich selbst indirekt etwas Gutes zu tun.
Rousseaus Theorie, wonach Menschen eigentlich nur in
der Einsamkeit richtig glucklich sein kdnnen, ist damit
grindlich widerlegt.

Menschen sind von Natur aus gesellig, wie Ubrigens
ausnahmslos alle anderen Primaten auch. Unter den mehr
als 200 Affenarten findet sich nicht eine einzige Art, die
streng einzelgéngerisch lebt. Natirlich sind manche Men-
schen geselliger als andere, aber wer vollig ungesellig ist,
hat ganz offensichtlich eine Verhaltensstérung. Frust und
Enttduschung mdgen ihn verbittert haben. Er benimmt
sich dadurch nicht mehr wie ein »normaler« Mensch.
Normale Menschen gehen auf andere Menschen ein, weil
sie ein Interesse an ihnen haben (mal mehr und mal weni-
ger). Sie tun es, weil dieses Interesse an anderen Men-

149



schen ihnen selbst guttut. Denn das Leben eines Men-
schen, der nur in seiner eigenen kleinen Welt gefangen ist,
fuhrt unweigerlich zu psychischen Verkimmerungen.
Viele einsame Menschen haben so etwas wie Platzangst
im eigenen Dasein. Sie richten sich ihre kleine Welt sehr
eng ein, werden ungeschmeidig und unflexibel und kon-
nen mit Einflissen von auBen nur noch sehr schlecht um-
gehen. Weil ihnen die Vergleichsmoglichkeit mit den
Empfindungen anderer fehlt, schatzen sie vieles an ande-
ren, aber auch an sich selbst, falsch ein.

Die Bereitschaft, sich mit anderen Menschen auszutau-
schen, und die Sorge um andere ist ein Ausweg aus der
eigenen Beschrénktheit. Etwas fur andere zu tun, ist wich-
tig fir die eigene Psyche. Wer zum Beispiel ein schones
Geschenk ausgesucht hat und sieht, wie sich der Be-
schenkte freut, beschenkt sich damit zugleich selbst. Diese
Freude am Geben und auch die Freude daran, Gutes zu
tun, sind sehr alt. Sie reichen bis an die Wurzeln der
Menschheit. Doch woher kommt diese Lust am Sozia-
len, die Hilfsbereitschaft und die Freude daran, Gutes zu
tun? Und bedeutet dies gleichzeitig, dass der Mensch
»gut« ist, wie Rousseau gemeint hatte? Hatte er zumindest
damit Recht?

150



MADISON

Das Schwert des Drachentoters
Warum helfen wir anderen?

Die Situation war gespenstisch. Als die drei Typen auf-
tauchten und Fawn angriffen, blieben alle anderen wie ers-
tarrt stehen. Keiner rihrte sich vor Schreck. Die drei
schlugen Fawn und bissen sie sogar. Fawn war ein zartes
Madchen, und ihre Angreifer waren ihr korperlich weit
uberlegen. Aber keiner der Umstehenden griff ein. Der
Kampf war ungleich und heftig. RegelmaRig blickten sich
die Angreifer um und nahmen Fawns Mutter und Schwes-
tern ins Visier, sie drohten ihnen, um ihnen Furcht einzuf-
I6Ren. Fawn selbst war vollig auBer sich vor Angst. Ir-
gendwann verloren ihre Angreifer die Lust an der Quale-
rei und verzogen sich. Sie lielen Fawn einfach auf dem
Boden liegen. Eine ganze Weile lag sie auf dem Bauch
und schrie laut; dann sprang sie plotzlich auf und rannte
davon. Spéter sal3 sie zusammengekauert da und machte
einen elenden, erschopften Eindruck. lhre &ltere Schwes-
ter kam jetzt zu ihr und legte den Arm um sie. Als Fawn,
benommen wie sie war, nicht reagierte, zog und zupfte ih-
re Schwester sie sanft, als versuche sie, Fawn aufzuwe-
cken, und umarmte sie dann erneut. Schliellich kuschel-
ten die beiden Schwestern sich aneinander.

Diese dramatische Szene ist eine reale Geschichte. Sie
ereignete sich so in den 80er Jahren in Madison, im US-
Bundesstaat Wisconsin, aber keine Polizei griff ein, und

151



keine Zeitung berichtete davon. Allein der Niederlander
Frans de Waal war Zeuge und erzédhlte spater von dem
Uberfall. Der Grund dafiir ist leicht benannt. De Waal ist
Verhaltensforscher, der Angriff auf Fawn ereignete sich
im »Wisconsin National Primate Research Center«, und
Fawn, ihre Familie und ihre Angreifer sind Rhesusaffen.

Seit 30 Jahren beschéftigt sich de Waal mit Affen. Zu-
nachst studierte er die Schimpansen im Zoo von Arnheim
und entdeckte bei ihnen erstaunliche Verhaltensweisen.
Schimpansen sind sehr soziale Tiere, die ein Leben in der
Gemeinschaft brauchen. Das weil} heute fast jedes Kind,
aber als de Waal mit seinen Studien begann, war daruber
noch sehr wenig bekannt. Er fand heraus, dass Schimpan-
sen tricksen, ligen und einander betriigen. Aber sie sind
auch zartlich und anhdnglich und bauen sehr komplizierte
soziale Beziehungen zueinander auf. Das Buch, das de
Waal uber die Schimpansen von Arnheim schrieb, tragt
den bezeichnenden Titel Wilde Diplomaten.

Doch nicht nur Schimpansen, sondern auch andere Af-
fen sind zu Gefuihlen wie Mitleid oder Zuneigung fahig.
Die Schwester des Rhesusaffenweibchens Fawn hatte sie
umarmt und sich an sie gekuschelt. Offenbar konnte sie
die Verletztheit ihrer Schwester sptiren und wollte ihr et-
was Gutes tun. Obwohl der genetische Unterschied zwi-
schen Rhesusaffen und Menschen bei etwa drei Prozent
liegt, finden sich bereits bei diesen Affen Fahigkeiten, die
etwas mit Einfihlungsvermdgen und mit »moralischem«
Verhalten zu tun haben. Doch wo kommen diese Geftihle
her, und warum gibt es sie?

152



Die Frage ist schwieriger, als es zundchst aussieht. Als
Charles Darwin in der Mitte des 19. Jahrhunderts bewies,
dass Menschen nahe Verwandte der Menschenaffen und
damit Tiere sind, war auf einmal sehr Gberzeugend erklart,
woher das »Bdse« im Menschen kommt: Es ist sein tieri-
sches Erbe! Darwin erklérte den Prozess der Evolution mit
Wortern wie dem »Kampf ums Dasein« und dem »Uber-
leben der Tauglichsten«. Zwar hatte er diese Begriffe
nicht selbst erfunden, aber er hatte sie als Erster dafiir be-
nutzt, um zu beschreiben, wie alle Lebewesen, vom Gras-
halm tber die Ameise bis zum Menschen miteinander und
untereinander konkurrieren. Einfach betrachtet bedeutet
dies:Milliarden und Abermilliarden Organismen sausen
durch die Welt mit einem einzigen Auftrag: »Meine Erb-
substanz ist die wichtigste Substanz auf der ganzen Erde.
Damit sie Uberleben kann, ist es gerechtfertigt, dass die
anderen zu kurz kommen, leiden oder, wenn ndétig, ster-
ben.« Und jeder einzelne Mensch, Sie und ich, gehdren
dazu und spielen in diesem bosen und unmoralischen
Spiel mit.

Doch Darwin war ein sehr vorsichtiger Mann. Das Prin-
zip, das er erkannte hatte, war ihm selbst nicht ganz ge-
heuer. Zumindest weigerte er sich, aus seinen Einsichten
in die Biologie Schlussfolgerungen tber das Zusammen-
leben der Menschen zu ziehen. Andere allerdings haben es
getan und furchterliche Dinge behauptet, etwa dass auch
unter den Menschen nur die Besten und Starksten tberle-
ben sollten und dass man Kranke und Schwache einfach
toten durfe. Darwins Belege dafiir, dass der Mensch ein
Tier sei, stifteten unter den Philosophen groRe Unruhe.

153



Was ist die wirkliche menschliche Natur? Als Rousseau
von der »Natur« sprach, dachte er sich die Natur als einen
Idealzustand von ungetriibtem Gluck. Aber war die Natur
tatsachlich gut? War sie nicht auch barbarisch, riicksichts-
los und grausam?

Der Horsaal in Oxford ist brechend voll, als Thomas
Henry Huxley, ein enger Freund Darwins, im Jahr 1893
einen Vortrag hélt. »Evolution und Ethik« lautet das ans-
pruchsvolle Thema, und die Menge lauscht anddchtig den
Worten des groRen Naturforschers. Die Natur, so verkiin-
det Huxley, sei nicht gut, sondern grausam, tiickisch und
dem Menschen gegeniiber vollig gleichgiltig. Der
Mensch ist definitiv ein Tier, und er verdankt seine Exis-
tenz dem Zufall. Nicht einer klugen Vernunft, einem
»Masterplan« hat die Menschheit ihre Existenz zu ver-
danken, sondern einer Abfolge von affenéhnlichen Tierar-
ten. Wenn es also nur Chaos und keinen Masterplan gab,
so folgerte Huxley, dann konnte auch der Wille zum Gu-
ten oder zur Vernunft keine Eigenschaft der Natur sein.

Fur Huxley war Rousseaus »angeborene Liebe zum Gu-
ten« volliger Unsinn. Tiere und Menschen waren nicht
von Natur aus gut, sondern sie waren vollig unmoralisch.
Doch auch Huxley konnte nicht daran vorbeisehen, dass
Menschen in der Lage waren, sich moralisch zu verhalten.
In England, dem Land, in dem er lebte, gab es Gesetze,
das Toten und Bestehlen von Menschen war verboten, der
Staat war geregelt, und die Birger konnten auf die StraRe
gehen, ohne jederzeit um ihr Leben flrchten zu missen.

Wo aber kam diese Ordnung her? Nun, die Zivilisation
und die Kultur bandigen das Zusammenleben der men-

154



schlichen Bestien, meinte Huxley. Es war das genaue Ge-
genteil dessen, was Rousseau gesagt hatte. Fiir Rousseau
war der Mensch gut, aber die Zivilisation schlecht. Fur
Huxley war der Mensch schlecht, aber die Zivilisation
hielt ihn im Griff. Die Moral, schrieb Huxley in seiner
schonen blumigen Sprache, ist keine natirliche Eigen-
schaft des Menschen, sondern »ein scharf geschmiedetes
Schwert mit dem Auftrag, den Drachen seiner tierischen
Herkunft zu schlachten.

Wer, wie Rousseau, davon (berzeugt war, dass der
Mensch von Natur aus gut war, der musste erklaren, wo-
her das Bose unter den Menschen kam. Im Fall von Hux-
ley aber war es genau umgekehrt. Wenn der Mensch von
Natur aus schlecht ist, woher kommt dann das Gute, jenes
»scharf geschmiedete Schwert«, um den »Drachen seiner
tierischen Herkunft« zu schlachten? Da Huxley nicht reli-
gi0s war, konnte das Schwert fir ihn nicht in Gott seinen
Ursprung haben. Aber woher kam es dann? Wie war es
maoglich, dass das Zusammenleben von lauter Menschen-
bestien zu einer ziemlich gut geregelten Gesellschaft ge-
fihrt hatte, wenn von Natur aus nichts Gutes im Men-
schen da ist? Wo kommt die Moral her — wenn sie nicht
der menschlichen Natur entsprechen soll? Kurz gesagt:
Warum ist der Mensch moralféhig?

Die Frage ist also, ob nicht doch etwas von Natur aus
im Menschen angelegt ist, das ihn dazu bringt, sich gut zu
den anderen Menschen zu verhalten. Hatten Darwin und
Huxley so viel tber Affen und Menschenaffen gewusst
wie Frans de Waal, ware ihnen die Erklarung leichter ge-
fallen, und manches schreckliche Missverstandnis ware

15§



vielleicht nie entstanden. Moral, erkléart der Primatologe,
widerspricht ndmlich durchaus nicht der Evolution. Was
manchen wie ein blédsinniger Fehler von Mutter Natur er-
scheint, die sonst nur das Recht des Starkeren kennt, ist
eine biologisch ausgekliigelte F&higkeit. 30 Jahre Beo-
bachtungen von Affen haben ihn davon Uberzeugt, dass
»Gutsein« und Helfen Verhaltensweisen sind, die sowohl
dem einzelnen Affen wie der ganzen Gruppe groRe Vor-
teile bringen kdnnen. Je mehr sich die Affen untereinan-
der helfen und fureinander sorgen, umso besser ist es fir
die ganze Gemeinschaft. Die Art der sozialen Hilfe kann
dabei sehr unterschiedlich sein. Bereits die vier grofien
Menschenaffen Orang-Utans, Schimpansen, Bonobos und
Gorillas unterscheiden sich stark. Wahrend Sex bei
Schimpansen fast immer etwas mit Macht, Dominanz und
Unterwerfung zu tun hat, nutzen Bonobos ihren sehr hdu-
figen Sex, um jede Art von Spannungen so schnell wie
moglich abzubauen. Bonobos vergntigen sich nahezu den
ganzen Tag miteinander, besonders gerne Ubrigens in der
so genannten »Missionarsstellung«, bei der man sich in
die Augen guckt. (Genau genommen musste sie also »Bo-
nobo-Stellung« heillen, denn die Bonobos kannten sie
schon lange vor den Missionaren.)

Der »Kampf ums Dasein« findet nicht unter isolierten
Tieren statt — das waren Darwins und Huxleys Gedanken-
fehler. Menschen sind keine gnadenlosen Einzelk&mpfer
(oder wenn, dann nur in seltenen Ausnahmefallen). Die
meisten von uns sind zugleich Mitglieder einer Familie
und bewegen sich in groReren sozialen Gruppen. Hier gibt
es nicht nur Verdrangungsk&mpfe, sondern wir sorgen uns

156



zugleich auch um andere Gruppenmitglieder. Die Fahig-
keit, im Sinne eines anderen zu denken und zu handeln,
nennt man Altruismus. Auch Menschenaffen kennenalt-
ruistisches Verhalten. Es hat viele Facetten. So unter-
scheidet de Waal einen auf Gesamteignung abzielen-
den Altruismus, wie die instinktive Liebe einer Mutter zu
ihrem Kind, von einem wechselseitigen Altruismus. Gera-
de der wechselseitige Altruismus konnte sehr gut der Urs-
prung der menschlichen Moral gewesen sein. Ein Men-
schenaffe hilft einem anderen, damit dieser ein anderes
Mal vielleicht ihm hilft. Er unterldsst bestimmte Gemein-
heiten, damit die anderen nicht auch gemein zu ihm sind.
»Was du nicht willst, dass man dir tu, das flig auch kei-
nem anderen zu« — diese wichtige Regel gilt ganz offen-
sichtlich auch fur Menschenaffen.

Nicht nur die menschlichen Schwéchen, Aggressionen,
Hinterlist und Selbstsucht sind Uberbleibsel aus unserer
Vorzeit als affendhnliche Wesen, sondern auch unsere
»edlen« Charakterziige. Auch sie sind ein Teil unserer
urspringlichen biologischen Natur. Schon Rousseau war
ja davon ausgegangen, dass die Fahigkeit zum Guten ein
alter urweltlicher Instinkt sein muss. Nichts anderes als
unsere urwichsige Selbstliebe zwinge uns dazu, im Ein-
klang mit dem Instinkt gut zu sein. Fir Rousseau war das
Gutsein die einzige natlrliche Verhaltensweise des Men-
schen. Fir de Waal dagegen sind Zuneigung, Riicksicht
und Fursorge typische Affen-Instinkte unter anderen. Es
gibt sie, aber sie stehen nicht allein, sondern befinden sich
in steter Konkurrenz zu Aggressionen, Misstrauen und
Egoismus. Menschen und Affen sind also weder »gut«

157



noch »schlecht«. Sie sind zu beidem fahig, und das eine
ist so naturlich wie das andere. Die Antwort heil3t also:
sowohl als auch. Doch wenn die Féhigkeit zum Gutsein
nur ein Instinkt unter anderen ist, wer oder was sorgt dann
dafiir, dass sie angewendet wird? Was macht sie zu einem
verbindlichen Grundsatz in der menschlichen Gesell-
schaft?

158



KONIGSBERG

Das Gesetz in mir
Warum soll ich gut sein?

Das Jahr 1730. Vor den Toren Koénigsbergs, einer weltof-
fenen Kleinstadt an der Ostsee, spazieren zu spater Stunde
eine Mutter und ihr 6-jahriger Sohn. Liebevoll und aus-
fihrlich erklart sie ihm, was sie Gber die Natur weil3, tber
Pflanzen und Krduter, Gber Tiere und Steine. Die StraRen
der Stadt sind nur schwach beleuchtet, es ist dunkel. Da
zeigt die Mutter ihrem aufmerksamen Sohn den grof3en
fernen Sternenhimmel. Andéchtig schauen sie nach oben
in die unendliche Ferne. Der Junge ist fasziniert. »Zwei
Dinge«, wird er spater schreiben, »erfullen das Gemut mit
immer neuer und zunehmender Bewunderung und Ehr-
furcht, je Ofter und anhaltender sich das Nachdenken da-
mit beschaftigt: der bestirnte Himmel Gber mir und das
moralische Gesetz in mir. Ich sehe sie vor mir und ver-
kniipfe sie unmittelbar mit dem Bewusstsein meiner Exis-
tenz.« Und tatséchlich: Auf beiden Gebieten wird er es
spater weit bringen, in der Astronomie und in der Moral-
philosophie.

Der Name des Jungen ist Immanuel Kant, und die
gltckliche Kindheit unter der Firsorge seiner religidsen
und gebildeten Mutter endet bereits mit 13 Jahren. Die
Mutter stirbt, und der zarte Junge mit den wasserblauen
Augen wird tief und lange um sie trauern. Sein Vater, ein
Handwerksmeister fur Lederwaren, tut alles, um den sen-

159



siblen Sohn weiter zu fordern. Er schickt ihn aufs Fried-
richskollegium, das beste Gymnasium der Stadt. Und hier
wie auch spater an der Kénigsberger Universitat zeigt sich
der junge schmalbriistige Mann als sehr begabter Schi-
ler. Begeistert ist er vor allem vom »Observatorium« auf
dem Dach des Schulgeb&udes, wo er nachts oft und lange
in die Sterne schaut. Mit 16 besteht er die Aufnahmepru-
fung an der Konigsberger Universitat. Obwohl er Theolo-
gie studieren soll, beschéftigt er sich vor allem mit Ma-
thematik, Philosophie und Physik. In seiner Freizeit glanzt
er als Koch und als Zocker. Er ist ein hervorragender Bil-
lard-Spieler, und obwohl er nur leise spricht und etwas
nuschelt, ist er ein gern gesehener Gast auf Konigbergs
Partys. Die grof3e Leidenschaft allerdings gehdrt noch
immer den Sternen und dem Kosmos. Sein Professor fur
Logik und Metaphysik, Martin Knutzen, unterstitzt ihn
hierin nach Kréaften. Das private Spiegelteleskop — das
gleiche, das schon der groRe Physiker Isaac Newton ver-
wendet hatte — zieht Kant magisch an. Er liest Newtons
Grundlagenwerk Uber den Bau des Weltalls, versenkt sich
in Zahlen, Tabellen und Berechnungen und folgert daraus
ein ganz eigenes Modell der physikalischen Welt. Das
Buch, das er darlber schreibt, ist ein schmaler Band mit
einem ungeheuren Anspruch und gewaltigem Ti-
tel:Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Him-
mels. Ohne mathematische Berechnungen anzustellen,
versucht er, den Bau der Welt allein durch seine eigenen
Schlussfolgerungen zu ergriinden. Ein Projekt, so seltsam
wie ehrgeizig. Obwohl die Naturwissenschaftler das Buch
kaum zur Kenntnis nehmen, wertet Kant seine Methode
als Erfolg. Er wird sie fur alle Gebiete beibehalten. Im-

160



merhin glaubt er zu wissen, dass viele seiner Einsichten
richtig sind, was sich auch lange nach seinem Tod besté-
tigt. Das heutige Sonnensystem, so vermutet er, ist allein
durch einen Prozess der Anziehung und Abstofiung der
Elemente entstanden — der erste Versuch, die Entstehung
des Planetensystems ohne die Mithilfe Gottes zu erklaren.

So forsch und fortschrittlich seine Ansichten sind, so
wenig weild Kant seine Karriere zu planen. Sein Weg nach
dem Studium verlduft alles andere als gradlinig. Neun
Jahre seines Lebens vertrddelt er als Hauslehrer. Erst mit
31 Jahren — fur die damalige Zeit sehr spat — schreibt er
seine Doktorarbeit ber das Feuer. Er wird Privatdozent
an der Universitét, aber mit einem sehr bescheidenen Ein-
kommen, und bis zu seinem 40. Lebensjahr ist sein Be-
rufsweg eigentlich eine mittlere Katastrophe. Er ist hoch-
begabt, sehr intelligent und interessiert sich fir fast alles:
fir Theologie und Padagogik, fir Naturrecht und Geogra-
phie, fur Anthropologie und Logik, fir Metaphysik und
Mathematik, fur Mechanik und Physik. Nach langer Zeit
bietet ihm die Universitat eine Professur an, ausgerechnet
fur Dichtkunst. Als Aufgabe sind schmucke Festreden
vorgesehen, gespickt mit selbst gefertigten Gedichten.
Kant lehnt ab. Erst nach insgesamt fiinfzehn Jahren Unter-
richt bekommt er endlich die lang ersehnte Professur fiir
Logik und Metaphysik.

Kant rechnet aus, dass ihm bei seiner etwas angeschla-
genen Gesundheit nicht mehr allzu viel Zeit bleiben kénn-
te, um einen markanten FuRabdruck in der Philosophie zu
hinterlassen. Er erschrickt sehr dartber, und fast (ber
Nacht andert er nahezu alles. Sein Leben wird der Inbeg-

161



riff der Langeweile. Der Dichter Heinrich Heine wird sich
spater dartber lustig machen und sagen, von Kant kdnne
niemand eine Lebensgeschichte schreiben — denn Kant
hatte weder ein Leben noch eine Geschichte gehabt. Um
funf Uhr morgens l&sst er sich von seinem Hausdiener
wecken. Er macht jeden Tag zur gleichen Zeit einen Spa-
ziergang und geht abends um zehn ins Bett. Auf diese
Weise wurde er sehr alt, fast achtzig Jahre. Sein Alltag
mutet an wie ein Protestsong gegen das Leben. Aber die
Biicher, die er in den ndchsten 34 Jahren schrieb, waren
alles andere als langweilig. Fur viele sind sie das bedeu-
tendste Werk der deutschsprachigen Philosophie (ber-
haupt.

Kant betrachtete den menschlichen Geist nicht wie ein
Naturforscher oder in Hinsicht auf Gott, wie viele Philo-
sophen vor ihm, sondern er studierte ihn wie ein Jurist. Er
suchte nach »Gesetzen«. Als junger Mann hatte er ver-
sucht, die »systematische Verfassung« des Kosmos zu
entratseln. Jetzt bemdiht er sich darum, im Bewusstsein
des Menschen Regeln und GesetzméRigkeiten zu finden,
um daraus verbindliche Gesetze abzuleiten. Um diese
Aufgabe zu bewaéltigen, musste er zunéchst die vielleicht
wichtigste Frage der Philosophie kldren, die uns ja bereits
im ersten Teil dieses Buches beschaftigt hat: Was kann
ich wissen? Und woher nehme ich dabei meine Sicher-
heit? Wie Descartes 150 Jahre zuvor, so entschied sich
auch Kant, die Gewissheit der Erkenntnis nicht in den
Dingen der Welt, sondern im menschlichen Denken zu
suchen. Diese Philosophie, die die Voraussetzungen unse-
rere Erkenntnis erforscht, nannte

162



Kant Transzendentalphilosophie. Aber er war viel vor-
sichtiger als Descartes, was den Status seiner Erkenntnisse
anbelangte. Descartes hatte geglaubt, dass das menschli-
che Denken die »wahre« Natur der Dinge erkennen konn-
te. Kant dagegen meinte, dass diese »wahre« Natur dem
Menschen gar nicht zuganglich sei. Warum sollte er sie
erkennen kénnen? Wie auch immer uns die Ordnung der
Natur erscheint, geordnet wird sie im menschlichen Ge-
hirn. So wie Farben nicht von der Natur erzeugt werden,
sondern von unserem Auge und unseren Sehnerven, so er-
schafft sich der menschliche Geist eine Ordnung, die er
der Natur Gberstilpt. Der Mensch besitzt also einen
Wahrnehmungsapparat und einen Verstand, die die Welt
strukturieren. »Der Verstand«, schrieb er in seiner Kritik
der reinen Vernunft, »schopft seine Gesetze nicht aus der
Natur, sondern schreibt sie dieser vor. « VVon diesem sehr
fruchtbaren und modernen Gedanken aus wagte er sich
schliel3lich an die Frage der Moral.

Zunéchst einmal ging er sehr behutsam vor. Er hielt
wenig von Instinkten, an die Rousseau geglaubt hatte.
Und er hitete sich auch vor anderen einfachen Wesensbe-
stimmungen des Menschen. Ob der Mensch »von Natur
aus« gut oder schlecht war, wollte er nicht festlegen. In
jedem Fall war er mit bestimmten Schablonen ausgestat-
tet, um die Welt zu erfassen, und ganz offensichtlich gab
es dabei auch eine Schablone, die ihn zu moralischem
Verhalten fahig machte. In genau die-
ser Fahigkeit, das war Kants wichtigster Gedanke, musste
ein moralisches Gesetz versteckt sein, das festlegte, wie
die Menschen miteinander umgehen sollten.

163



Die F&higkeit des Menschen zum Gutsein imponierte
Kant so sehr, dass er dem Menschen eine ganz besondere
Auszeichnung, dieMenschenwiirde verlieh. Wer die Frei-
heit besitzt, moralisch handeln zu kénnen, ist ein solch be-
sonderes Wesen, dass es nichts gibt, was uber ihm steht.
So gesehen gibt es nichts GroReres als den Menschen.
Denn alle anderen Lebewesen, so meinte Kant, kénnten
nicht frei entscheiden und handeln. Und weil der Mensch
das Grolartigste aller Wesen ist, gibt es auch nichts, das
mehr zahlt als ein Menschenleben. Diese »Menschenwir-
de« war nichts, das Kant erfunden hatte. Der Erste, der
davon sprach, lebte schon dreihundert Jahre vor Kant. Es
war der italienische Philosoph Pico della Mirandola, einer
der grofRen Philosophen der Renaissance. Der Mensch,
sagt Pico della Mirandola, ist ein sehr selbstandiges We-
sen. Da er die Wurde besitzt, frei zu denken und frei zu
handeln, liegt es allein an ihm selbst, wof(r er sich ent-
scheidet und ob er etwas aus sich macht.

Kant sah das sehr dhnlich. Die Frage war nicht, ob der
Mensch von Natur aus gut war, sondern, inwiefern sein
Menschsein ihn dazuverpflichtete, gut zu sein. Nicht das
Gutsein, sondern das Gut-Sein-Sollen war Kants Thema.
Er durchforschte die menschliche Vernunft danach, ob sie
von Natur aus ein Prinzip besitzt, das Moral mdglich
macht. Er Uberlegte, dass weder die Begabung oder der
Charakter noch gunstige Lebensumstande eines Menschen
das Gutsein sicherten, sondern allein der Wille. Das einzig
Gute am Menschen ist sein guter Wille. Wollen die Men-
schen gut miteinander zurechtkommen, so missen sie die-
sen guten Willen befolgen, und zwar so, als ob er nicht nur

164



eine Motivation, sondern ein unverriickbares Gesetz sei.
Diese Aufforderung zum grundsatzlichen Gutsein nannte
Kant

den kategorischen(grundsatzlichen) Imperativ (Aufforder

ung). In seiner bekanntesten Formulierung in der Kritik
der praktischen Vernunft lautet der kategorische Impera-
tiv: »Handle stets so, dass die Maxime deines Willens je-
derzeit zugleich als Prinzip einer allgemeinen Gesetzge-
bung gelten kénne.«

Da der Mensch in der Lage ist, gut sein zu wollen, soll
er auch gut sein sollen. Fir Kant war diese Schlussfolge-
rung nicht eine von ihm aufgestellte Moral, sondern die
Art und Weise, wie die menschliche Vernunft ganz grund-
séatzlich logisch funktionierte. Das moralische Gesetz war
da, es war im Menschen. Und Kant hatte in seinen eigenen
Augen nichts anderes gemacht, als es zu analysieren, so
wie er friher den Kosmos analysiert hatte. Fir ihn hatte
die Verpflichtung zum Gutsein also etwas von einem Na-
turphéanomen, &hnlich wie der Himmel und die Sterne.
Deshalb, so glaubte er, gelte der kategorische Imperativ
absolut und tberall. Jeder Mensch auf der Welt kann und
soll ihn anwenden. Ein Mensch, der auf das moralische
Gesetz in sich selbst hort, ist ein guter Mensch, der gute
Handlungen vollbringt, selbst dann, wenn seine gute Ab-
sicht moglicherweise zu schlechten Folgen fuhrt. Denn
wenn der Wille gut ist, so meinte Kant, dann ist auch die
Handlung moralisch gerechtfertigt.

Kant war recht zufrieden mit seinem Gedankengebdude,
auch wenn ihn in den letzten Jahren ein Unbehagen be-
schlich, ob sein so sorgsam gearbeitetes System einer spa-

165



teren Uberpriifung durch die Biologie standhalten wiirde.
SchlieBlich beruhigte er sich damit, dass der »Schematis-
mus des Verstandes« vermutlich doch »eine auf immer
verborgene Kunst in den Tiefen unseres Gehirns« sein
werde, deren »Wahre Kunstgriffe wir der Natur schwer-
lich jemals abraten und unverdeckt vor Augen legen wer-
den«. Sein ubersichtliches Leben bot ihm vor seinen in-
sgesamt doch recht milden Angsten Zuflucht. Mit 60
konnte er sich ein eigenes Haus leisten, einen Hausdiener
und eine Kochin. Im Alter erkrankte sein kluges Gehirn
Uberraschenderweise ausgerechnet an Alzheimer, er wur-
de immer vergesslicher und schlieRlich ganzlich orientie-
rungslos. Im Februar 1804 starb er morgens um elf in ei-
nem Zustand weitgehender Umnachtung.

Zum Zeitpunkt von Kants Tod, war sein Ruhm bereits be-
trachtlich. Und er sollte noch weitaus grofier werden.
Nicht wenige Philosophen vergleichen seine Leistung in
der Philosophie mit der des Kopernikus, als er der
Menschheit zeigte, dass die Erde eine Kugel ist, die sich
um die Sonne dreht. Doch was hat Kant gezeigt, was hat
er bewiesen? Was von dem, was er mit groRer Akrobatik
dargelegt hatte, stimmt tatsédchlich? Nun, er hatte mit be-
eindruckender Sorgfalt vorgefihrt, wie unser Verstand die
Welt nach eigenen vorgegebenen Strukturen rastert. Und
er war noch weiter gegangen, als er behauptete, jeder
Mensch trage in sich zudem ein logisches Schema, das ihn
zum Gutsein verpflichtet. Doch wie sieht es damit aus?
Gibt es tatsachlich ein solches logisches Schema, ein
»moralisches Gesetz« in uns? Und wenn ja, wie ist es dor-
thin gekommen, und wo befindet es sich?

166



Um herauszufinden, warum der Mensch gut sein soll,
muss man zundchst einmal wissen, warum er gut sein will.
Doch dariiber konnte Kant nichts sagen. Zeit seines Le-
bens blieb er zwar sehr an den Naturwissenschaften inter-
essiert, und zu gerne hatte er natirlich naturwissenschaft-
lich Uberprift, wie der »Schematismus des menschlichen
Verstandes« funktioniert, und seine »wahren Handgriffe
offen vor Augen gelegt«. Aber zu Kants Zeit beschaftigte
sich noch niemand mit Menschenaffen, und auch die
Hirnforschung steckte noch in den kleinsten Kinderschu-
hen. Der deutsche Arzt Franz Joseph Gall hatte gerade
damit begonnen, das Gehirn zu vermessen, aber seine
Hirnkarten waren so unsinnig wie die Seekarten des At-
lantiks vor Kolumbus. Und auch tber das, was im Gehirn
vorging, konnte er nur sehr vage spekulieren.

Als junger Mann hatte Kant sich fur den Kosmos inter-
essiert und die Sterne. Er hatte einige Anstrengungen un-
ternommen, den Himmel zu berechnen. Spéater hatte er
versucht, den menschlichen Verstand und seine Gesetze
zu verstehen. Aber es war wie der Versuch eines Physi-
kers, die Planeten und die Gesetze des Weltalls zu berech-
nen, ohne auch nur das kleinste Fernrohr zur Hand zu ha-
ben. Kant konnte (ber das Gehirn des Menschen spekulie-
ren, aber er konnte nicht ins Gehirn hineinschauen. Heute
dagegen haben die Wissenschaftler ein solches Fernrohr.
Sie messen mit Elektroden, und sie durchleuchten das
menschliche Gehirn mit Hilfe von Kernspintomografen.
Und deshalb kénnen wir heute erneut die Frage stellen,
die Kant nicht beantworten konnte: Gibt es ein Zentrum
fur Moral im Gehirn? Wenn ja, wie ist es aufgebaut, und

167



wie funktioniert es? Und was steuert unsere Fahigkeit,
von der Moral Gebrauch zu machen?

Bevor wir uns diesen spannenden Fragen zuwenden,
missen wir jedoch etwas sehr Grundlegendes klaren, von
dem alle weiteren Uberlegungen abhangen. Kant hatte die
Vernunft zum Herrn und Meister des Gehirns erklart. Er
hatte keinen Zweifel daran, dass es die Vernunft ist, die
uns sagt, was wir zu tun haben. Doch wie wir im ersten
Teil des Buches gesehen haben, bestimmt uns das Unbe-
wusste weit mehr als das Bewusste. Die Frage ist also, wie
viel von dem, was Kant uber das moralische Gesetz in uns
gesagt hat, noch bleibt, wenn man diese Bedeutung des
Unbewussten fir unser Fihlen, Denken und Wollen ernst
nimmt und anerkennt. Wie sieht es dann mit unserem mo-
ralischen Willen aus?

168



FRANKFURT AM MAIN

Das Libet-Experiment
Kann ich wollen, was ich will?

Dies wird wieder ein etwas ldngeres Kapitel. Und daftr
gibt es zwei gute Grinde. Zum einen lernen wir einen
Mann kennen, der es wirklich in sich hat und der sicher zu
den originellsten Figuren gehort, die in der Philosophie
eine Rolle gespielt haben. Er selbst hat es einmal so ge-
sagt: »Die Zeit wird kommen, wo, wer nicht weif3, was ich
uber eine Sache gesagt habe, sich als Nichtswisser blof3s-
tellt.« Bescheidenheit war seine Angelegenheit nicht. Und
zum anderen wird es um ein sehr wichtiges Problem ge-
hen, eine der zurzeit am heftigsten diskutierten philoso-
phischen Fragen tiberhaupt.

Beginnen wir mit unserem Philosophen. Arthur Scho-
penhauer ist der Sohn eines erfolgreichen Kaufmanns aus
der Stadt Danzig. 1793 — der kleine Schopenhauer ist funf
Jahre alt — zieht die Familie nach Hamburg. Sein ehrgeizi-
ger Vater hat Grof3es vor mit dem Sohn. Als 15-J&hrigen
schickt er ihn auf Schulen und Internate in Holland,
Frankreich, der Schweiz, Osterreich, Schlesien, PreuRen
und England. Kaum hat Schopenhauer sich irgendwo ein-
gelebt, muss es schon wieder weg. Die Folgen sind fiir ihn
verheerend. Schopenhauer spricht flieRend Englisch und
Franzosisch, aber er ist zurlickgezogen und traut nieman-
dem. Ein AuBenseiter. Mit 17 nétigt ihn sein Vater zu ei-
ner Lehre als Kaufmann. Und dann der Schlag! Der Vater

169



stirbt vollig Gberraschend. Die Leute erzéhlen sich: Es war
Selbstmord! Schopenhauer leidet sehr unter dem Tod sei-
nes Vaters. Er hat ihn geflirchtet, aber er hat ihn auch res-
pektiert und bewundert. Schopenhauers Mutter dagegen
blliht jetzt erst richtig auf. Endlich kann sie sein, was sie
ohnehin am liebsten sein will: eine Salon-Dame. Sie zie-
hen nach Weimar, und der literarische Salon der Mutter
wird ein voller Erfolg. Weimar ist zwar nur eine Klein-
stadt in Thiringen, aber mit Goethe, Schiller, Wieland
und Herder leben und arbeiten hier die wichtigsten Man-
ner des Literaturbetriebs.

Wenn der junge Schopenhauer sieht, wie sich Goethe
und die anderen selbstherrlichen Stars der Literaturszene
im Salon seiner Mutter auf den Stiihlen und Sofas seines
Vaters spreizen, lauft es ihm kalt den Riicken herunter.
Die verziickte Miene seiner Mutter kontert er mit ironi-
schen Spriichen. Aber er ist nicht halb so gelassen, wie er
nach auBen hin tut. Er ist zwar sehr intelligent und sieht
auch nicht schlecht aus, doch er fiihlt sich von niemandem
verstanden. Mit 21 setzt seine Mutter ihn vor die Tlr. Er
bekommt einen Teil seines Erbes ausbezahlt, zieht nach
Gottingen und spater nach Berlin und Jena, um Medizin,
Naturwissenschaften und Philosophie zu studieren.

Mit 25 schreibt er seine Doktorarbeit, ein sehr skepti-
sches Buch, kompromisslos und radikal. Schopenhauer
erklart, dass der Mensch gar nicht in der Lage ist, die Welt
objektiv zu erkennen. Was wir sehen und erkennen koén-
nen, ist nur das, was unser Saugetiergehirn uns zu sehen
erlaubt. Er geht dabei weit (iber Kant hinaus, der immer-
hin angenommen hatte, dass der menschliche Erkenntnis-

170



apparat ein sehr feines und sehr brauchbares Instrument
sei. Doch Schopenhauer traut dem Bewusstsein kaum et-
was Kluges zu. Seine Mutter findet das Buch unelegant
und langweilig. Sie meint, es wére »was fiir Apotheker«.
Zum Gluck halt ausgerechnet der von Schopenhauer nicht
besonders geschétzte Goethe einiges von den schlauen
Uberlegungen des jungen Mannes. Er erkennt das Genie
und prophezeit ihm 6ffentlich eine tolle literarische Lauf-
bahn. Zum Ausgleich schickt er Schopenhauer seine
»Farbenlehre«, auf die er sehr stolz ist. Der naturwissen-
schaftlich  beschlagene  Schopenhauer liest Goe-
thes Untersuchung tber das Zustandekommen und Wirken
der Farben, runzelt die Stirn und hélt sie fur wertloses Ge-
schwétz. Zu den weniger netten Charakterziigen gehort,
dass er dies uberall herumerzéhlt. Kurzerhand schreibt er
seine eigene Farbenlehre. Goethe zieht sich sofort zuriick.
Von nun an begeht niemand mehr den Fehler, sich fur den
arroganten Schndsel einzusetzen. 1820 beginnt Schopen-
hauer mit Philosophie-Vorlesungen an der Universitat
Berlin. Um dem groRen Star der Uni, Georg Wilhelm
Friedrich Hegel, die Schau zu stehlen, legte er seine Vor-
lesungen auf die gleiche Zeit wie die Hegels. Der Wett-
kampf gerdt zum Desaster. Zu Hegel gehen Hunderte von
Studenten, bei Schopenhauer sind es vier oder fiinf. Er
selbst halt sich noch immer flr ein Genie, die anderen hal-
ten ihn eher fiir einen Selbst Gberschatzer. Die Uni mahnt
das Fehlen von Studenten an. Beleidigt gibt Schopenhauer
seine Vorlesungen auf und zieht nach Frankfurt am Main,
wo er auch bleibt. Er schreibt viele Blicher und amdisiert
die Leute in seinem Viertel durch seine Selbstgesprache
auf der StralRe, seine unfreundliche Art, seine tiefe Liebe

171



zu seinen Pudeln und seine stdndige Angst, er kdnnte sich
an irgendetwas vergiften. Im Alter kommt er dann tatséch-
lich doch noch zu einiger Beriihmtheit, aber er kostet sie
kaum aus. Sein Menschenbild ist sehr dlster geworden.
Immerhin bleibt ihm die Genugtuung: »Die Welt hat eini-
ges von mir gelernt, was sie nie wieder vergessen wird.«

Das Wichtigste, was Schopenhauer geleistet hat, ent-
deckte er bereits sehr friih. Schon mit 30 Jahren veroffent-
lichte er sein Hauptwerk Die Welt als Wille und Vorstel-
lung, von dem aber zundchst kaum jemand Notiz nahm.
Doch er hatte etwas gefunden, das bei Kant, bei Hegel und
auch sehr vielen anderen Philosophen unbericksichtigt
geblieben war. Fast alle gingen sie davon aus, dass der
Verstand oder die Vernunft dem Menschen sagt, was er zu
tun hat. Und dass die ganze Aufgabe des Menschen nur
darin bestehe, sich moglichst nach dem zu richten, was die
Vernunft diktiert. Doch Schopenhauer misstraute
dem zutiefst. Und er stellte eine der spektakularsten Fra-
gen der Philosophie. Sie hiel3: »Kann ich wollen, was ich
will?«

Die Frage war eine grol3e Provokation, denn es hing
sehr viel daran. Wenn es so sein sollte, dass
ich nicht wollen kann, was ich will, dann war eigentlich
alles im Eimer! Dann war der Wille des Menschen nicht
frei. Und wenn es keinen freien Willen gab, dann spielte
die Vernunft eigentlich gar keine Rolle mehr. Und was
war dann mit dem kategorischen Imperativ, dem »morali-
schen Gesetz« meines Verstandes? Er wirde vollig be-
langlos, denn die Gesetze meines Handels bestimmte ja
gar nicht die Vernunft, sondern der unverniinftige Wille!

172



Und Schopenhauer zog seine Behauptung gnadenlos
durch: Die Kommando-Zentrale im Gehirn ist nicht die
Vernunft, sondern der Wille. Er ist das Unbewusste, das
unser Dasein und unseren Charakter bestimmt. Der Wille
ist der Herr, und der Verstand ist sein Knecht. Von den
eigentlichen Entscheidungen und geheimen Beschliissen
des Willens bleibt der Verstand ausgeschlossen, er hat gar
keine Ahnung von dem, was langst ohne ihn ablduft. Nur
der Wille sagt mir, was zu tun ist, und der Verstand folgt
ihm. Denn »was dem Herzen widerstrebt, das lasst der
Kopf nicht rein« — das ist der springende Punkt. Alles an-
dere ist Geschwétz!

Stimmt das? Versuchen wir es mit einem Beispiel.
Erinnern Sie sich an lhre Schulzeit. Sie hatten keine Lust,
in die sechste Stunde in den Mathe-Unterricht zu gehen,
und 0berlegten, ob Sie nicht lieber blaumachen sollten.
Naturlich hatten Sie Skrupel, Sie waren schlecht in Mathe,
deswegen hatten Sie ja auch keine Lust hinzugehen. Wenn
Sie nicht hingingen, konnten Sie noch starker den An-
schluss verpassen. Aber die Vorstellung, gleich im Klas-
senzimmer zu sein, machte Ihnen ziemlich schlechte Lau-
ne. Sie zOgerten also. Eigentlich wussten Sie noch gar
nicht genau, wie sehr Sie sich schon auf die Absicht blau-
zumachen eingelassen haben und wie sehr Sie, trotz lhrer
Skrupel, nicht hingehen wollten. Das heilt: Ihr Verstand
wusste es noch nicht. Aber da erfuhren Sie, dass ein paar
Kameraden ebenfalls nicht in die sechste Stunde gehen
wollten. Das war nattrlich kein echtes Argument gegen
Ihre Skrupel, das einer Abwagung standgehalten héatte. Ob
Ihre Kameraden auch blaumachten oder nicht, anderte

173



nichts daran, dass Sie noch schlechter hatten werden kon-
nen, wenn Sie nicht hingingen. Doch als Sie horten, dass
Ihr Kameraden ebenfalls nicht hingehen wollten, stieg in
Ihrem Innern eine unaufhaltsame Freude auf, fast zu Ih-
rem eigenen Erstaunen. Sie wollten auf keinen Fall mehr
in den Mathe-Unterricht gehen! Und erst da merkte Ihr
Verstand, wie fest bereits Ihr Wille diesen Plan ergriffen
hatte, wéahrend der Verstand noch unsicher war und sich
mit dem Skrupel herumschlug. Hatten Sie also eine freie
Willensentscheidung getroffen? Eher nicht. lhr Wille
wusste schon vorher, was er wollte, und hat es mit einem
Scheinargument durchgedriickt, um Ihren Verstand zu be-
ruhigen. Sie sagten sich: Die anderen gehen auch nicht
hin; obwohl das, wie gesagt, eigentlich kein verninftiges
Argument war. Ihr Wille hatte getan, was er wollte, und
Ihr Verstand lieferte ihm nur die passende Rechtfertigung.

Mit seiner Betonung des Willens setzte Schopenhauer
der Philosophie einen Dorn ins Fleisch, was ihm, nebenbei
gesagt, sehr gefiel. Nach seiner eigenen Ansicht hatte er
nach »Jahrtausenden des Philosophierens« endlich mit
dem Gerlcht aufgerdumt, der Mensch wiirde durch seine
Vernunft geflihrt und geleitet. Er hatte den »Grundirrtum
aller Philosophen« erkannt und mit ihm die, wie er mein-
te, »grofite aller Illusionen«: dass es ndmlich ausreiche zu
wissen, was das Gute ist, um es auch tun zu kénnen. Hatte
nicht Immanuel Kant genau das gedacht: Wie die Ver-
nunft, so der Wille? Und war es in Wahrheit nicht genau
andersherum: Wie der Wille es will, so urteilt auch die
Vernunft?

174



Der Zweifel an der Kommandozentrale der Vernunft
war in der Welt. Und er sollte noch groRer werden. Wech-
seln wir daflr die Szene und springen ins Jahr 1964, rund
hundert Jahre nach Schopenhauers Tod: Papst Paul VI.
betritt die groBe Halle, festlich gewandet zur offiziellen
Audienz. Die Kardindle knien in ihren roten Roben nieder
und kussen seinen Ring. Nur die Biologen, Physiker und
Hirnforscher bleiben stehen und schiitteln dem Stellvertre-
ter Christi die Hand. Die papstliche Akademie der Wis-
senschaften hat in den hochherrschaftlichen Renaissance-
bau, das Wohnhaus Pauls VI., geladen, um mit den fih-
renden Experten der Zeit tber ein Thema nachzudenken,
das alle Naturwissenschaftler der Zeit fasziniert: die Er-
forschung des Gehirns. Besonders eine spezielle neue Er-
kenntnis beschaftigte die Forscher und Bischofe sehr. Ein
zuvor noch ziemlich unbekannter Hirnforscher aus San
Francisco hatte einen bahnbrechenden Versuch gemacht.
Und die fuhrenden Gehirnforscher der Zeit, darunter drei
Nobelpreistrager, waren sehr beeindruckt.

Benjamin Libet wurde 1916 in Chicago geboren und
studierte Physiologie. Seiner Ausbildung nach war er ei-
gentlich gar kein richtiger Hirnforscher, aber das war
normal, denn Hirnforschung zu studieren, war in den 30er
Jahren kaum irgendwo mdglich. Schon als junger Mann
interessierte sich Libet fir die Frage, ob man Vorgange im
Bewusstsein wissenschaftlich messen kann. In den spéaten
50ern wagte er sich an einige nur lokal betdubte Patienten
auf der neurochirurgischen Station des Mount-Zion-
Krankenhauses in San Francisco. Die Patienten lagen im
Operationssaal, und ihre Gehirne lagen teilweise frei. Li-

175



bet schloss Kabel an die Gehirne an und reizte sie mit
schwachen elektrischen Impulsen. Dabei beobachtete er
genau, wie und wann die Patienten reagierten. Das Ergeb-
nis war spektakuldr: Von der Reizung des Cortex bis zum
Zucken der Patienten verstrich mehr als eine halbe Sekun-
de. Als Libets Versuche 1964 Aufsehen im Vatikan erreg-
ten, kannte er noch nicht die Ergebnisse zweier Kollegen.
Auch sie hatten eine Zeitverzogerung festgestellt. Der
Weg von der Absicht, eine Handbewegung auszuftihren,
bis zur tatsachlichen Handlung dauerte fast eine Sekunde.
Diese Messungen brachten Libet nun richtig in Erre-
gung. Eine Sekunde Unterschied zwischen Absicht und
Tun — das widersprach vollig dem gesunden Menschen-
verstand. Wer nach einer Tasse Tee greifen will, tut es so-
fort; wo bleibt da die gemessene Differenz von einer Se-
kunde?

Die Sekunde, so folgerte Libet weiter, merkt man selber
nicht. Im Jahr 1979 begann er mit einem neuen Experi-
ment, das als Libet-Experiment bekannt wurde und seinem
Urheber Weltruhm einbrachte. Libet setzte eine Patientin
in einen Lehnstuhl und lief3 sie auf eine groRe Uhr gucken.
Es war keine normale Uhr, sondern ein grtiner Punkt, der
im Eiltempo eine runde Scheibe umkreiste. Dann befestig-
te er zwei Kabel. Das eine Kabel schloss er am Handge-
lenk der Patientin an und befestigte es an einem elektri-
schen Messgerat. Das andere Kabel befestigte er mit ei-
nem Helm am Kopf der Frau und fiihrte es zu einem ande-
ren Messgerdt. Er gab der Patientin folgenden Auftrag:
Schauen Sie den grinen Punkt auf der Uhr an. Zu einem
bestimmten Zeitpunkt, den Sie sich frei aussuchen, be-

176



schlielen Sie, das Handgelenk zu bewegen. Merken Sie
sich, wo der griine Punkt ist, wenn Sie den Beschluss fas-
sen! Die Patientin tat, was Libet ihr gesagt hatte. Sie be-
schloss, das Handgelenk zu bewegen, und merkte sich da-
bei die Stellung des griinen Punktes. Libet fragte sie, wo
der griine Punkt stand, als sie ihren Entschluss gefasst hat-
te, und schrieb es auf. Dann schaute er aufgeregt auf seine
beiden Messgeréte. Die Spannungsénderung der Elektrode
am Handgelenk zeigte ihm den genauen Zeitpunkt der
Bewegung. Die Bereitschaft zu Handeln im Gehirn zeig-
ten ihm die Elektroden am Kopf. Wie war die zeitliche
Reihenfolge? Zuerst meldete sich die Elektrode
am Kopf, eine halbe Sekunde spéter liegt der Zeitpunkt,
den die Patientin mit Blick auf die Uhr als Moment ihres
Entschlusses angab, und etwa 0,2 Sekunden spéter erfolg-
te die Handbewegung. Libet war in héchster Aufregung:
Die Patientin hatte sich entschieden zu handeln, eine halbe
Sekunde bevor sie um diese Entscheidung wusste! Der
vorbewusste Reflex, etwas zu wollen oder zu tun, ist
schneller als die bewusste Handlung. Stimmt es also, dass
das Gehirn Willensprozesse einleitet, bevorder Mensch
sich dieses Willens (berhaupt bewusst  wird?
Und bedeutet dies nicht zugleich das Ende der philosophi-
schen Idee von der menschlichen Willensfreiheit?

Machen wir eine Zeitreise und lassen wir Arthur Scho-
penhauer und Benjamin Libet die Frage miteinander kl&-
ren. Gehen wir ins Jahr, sagen wir, 1850. Und gehen wir
in Schopenhauers Wohnung in der Schonen Aussicht Nr.
17 in Frankfurt am Main. Es ist friiher Morgen. Halt! Er
ist noch nicht ansprechbar. Wir missen erst warten: Zwi-

177



schen 7 und 8 Uhr ist er aufgestanden und hat sich mit ei-
nem kolossalen Schwamm den ganzen Oberkdrper kalt
gewaschen. Seine Augen, das wertvollsten Sinnesorgan,
hat er gebadet, indem er sie mehrmals offen untergetaucht
hat. Er meint, dass er damit den Sehnerv vorzuglich starkt.
Dann hat er sich zum Kaffee gesetzt. Selbst aufgebriiht.
Seine Haushalterin darf sich am friihen Morgen noch nicht
blicken lassen. Er hélt grolie Stiicke darauf, seine Gedan-
ken morgens vollkommen konzentriert zu halten. Das Ge-
hirn, sagt Schopenhauer, gleicht dann noch einem frisch
gestimmten Instrument. So, jetzt noch eine Stunde warten,
dann koénnen wir Kklingeln. Die Begrufiung ist einigerma-
Ren freundlich, jedenfalls flr Schopenhauers Verhaltnisse.
Immerhin kommt ja auch jemand zu Besuch, der seine Er-
kenntnis zu wirdigen weil. Libet bekommt sogar eine
Tasse Kaffee. Schopenhauer hasst Small Talk, also kom-
men die Herren schnell zur Sache:

»Nun, also, Herr Libet, wie sieht es aus? Kann ich wol-
len, was ich will?«

»Nun, wenn Sie so direkt fragen, nein. Ich
kann nicht wollen, was ich will.«

»Also, so wie ich sagte? Der Wille ist der Herr, und der
Verstand ist sein Knecht?«

»Mehr oder weniger jedenfalls.«
»HM? «
»Na ja, wie ich sage, >mehr oder weniger.<«

»Was meinen Sie? Was heift hier >mehr oder weni-
ger<?«

178



»Mehr oder weniger< heillt, dass man sich nie so ganz
sicher sein kann.«

»Wieso? Der Fall ist doch sonnenklar. Der Wille geht, Sie
haben das erklart, dem bewussten Verstand zeitlich vor-
aus. Um ...2« »... etwa eine halbe Sekunde.«

»Genau, Herr Libet, um eine halbe Sekunde. Und das
bedeutet, dass der Wille diktiert und der bewusste Ver-
stand hinterherhinkt. Ist es nicht so? Und wenn der Ver-
stand hinterherhinkt, gibt es auch keine Willensfreiheit,
denn der Wille wird nicht beeinflusst, sondern nur zur
Kenntnis genommen und kommentiert. Und alle Moral-
philosophie ist zum Teufel.«

»Na, ja ...«

»Die bewusste oder verniinftige Sicht der Dinge ist
nicht das Wesen des Menschen, sondern nur ein schmi-
ckendes Beiwerk im Nachhinein, eine rhetorische Rech-
tfertigung oder ein verspateter Kommentar.«

»Darf ich auch etwas sagen ...7«

»Bitte.«

»Vom Impuls des Willens bis zur bewussten Entschei-
dung vergeht eine halbe Sekunde, richtig. Aber es vergeht
noch mal eine halbe Sekunde, bis der Patient das Handge-
lenk bewegt, also bis er handelt ...«

»Na, und?«

»... das heif3t, es bleibt ihm noch immer die Chance, die
Aktion abzubrechen ...«

»Und?«

179



»... das heildt, dass es zwar keinen freien Willen gibt,
aber immerhin so etwas wie einen freien Unwillen, mit
dem ich das Schlimmste ja immer noch verhiten kann.«

»Ein freier Unwille? Sie haben seltsame Ideen.«

»Mag sein, dass es seltsam klingt, aber ich glaube, dass
es so ist. Der Wille ist unfrei, aber der Unwille ist frei.
Was auch immer uns antreibt, etwas zu tun, wir haben
immer noch die Chance, »Stopp!« zu sagen.«

»Und das glauben Sie mit der Uhr bewiesen zu haben?
Dass es eine unbewusste Unfreiheit und eine bewusste
Freiheit gibt?«

»Na ja, >bewiesenc< ist ein groRes Wort. Aber ich glaube
daran.«

»Und das alles aufgrund der einfachen Versuche, die
Sie gemacht haben?«

»Nun, Herr Schopenhauer, ich gebe gerne zu, dass mei-
ne Versuche recht einfach waren. Aber ich glaube doch,
dass sie aussagekréaftig sind. Aufllerdem ist es gut, daran zu
glauben, dass es etwas gibt, das unseren Willen kontrol-
liert, also, wie ich meine, der freie Unwille. Haben Sie
mal daran gedacht, was es eigentlich flr die Gesellschaft
bedeutet, wenn wir akzeptieren, dass niemand fiir seinen
Willen verantwortlich ist und deshalb auch nicht zur Ver-
antwortung gezogen werden kann? Was mache ich dann
mit einem Morder? Der muss ja nur sagen: Ich wusste
nicht, was ich tat, mein unbewusster Wille hat mich dazu
gebracht, und ich konnte ihn nicht kontrollieren. Lesen Sie
das nach bei Schopenhauer oder bei Libet! «

180



»Die Menschheit ist so oder so des Teufels. Mit Straf-
prozessen oder ohne, mit Geféangnissen oder nicht.«

»Das ist Ihre Meinung, Herr Schopenhauer. Aber so
kommen wir nicht weiter.«

An diesem etwas unangenehmen Punkt sollten wir das
Gesprach lieber verlassen. Viel wird sowieso nicht mehr
passieren. Die Positionen sind klar, und ein Kompromiss
ist nicht in Sicht. Benjamin Libet hat sicher Recht, wenn
er die Verantwortung des Menschen fiir seine Taten nicht
einfach so tber den Haufen wirft. Und hat Arthur Scho-
penhauer nicht Recht damit, wenn er anzweifelt, dass Li-
bets Messungen tatsachlich ausreichen, um damit groR3e
Theorien tber Willen, Unwillen und Bewusstsein aufzu-
stellen? Die Hirnforschung ist noch weit entfernt davon,
das komplizierte Zusammenspiel des menschlichen Be-
wusstseins, einschlielflich der Gefiihle von Spiritualitat,
Kreativitat, des bewussten Willens und der Vorstellungs-
kraft genau zu verstehen, geschweige denn messen zu
kénnen. Und noch hat wohl jeder Hirnforscher seine eige-
ne Theorie Uber das Verhéltnis des Materiellen zum Geis-
tigen. Das eigentliche Problem an Libets Messungen ist,
dass er die Messergebnisse von Elektroden am Gehirn
notwendigerweise in Sprache Ubersetzen muss, zum Bei-
spiel indem er sie dem »Unterbewusstsein« oder »Vorbe-
wusstsein« zurechnet und fir das Markieren des Punktes
auf der Uhr »Bewusstheit« oder »Unbewusstheit« in Ans-
pruch nimmt. Doch was genau ist ein »Vorbewusstsein«?
Einen Willen, der ein Handgelenk zum Beugen bringt,
mag ich vielleicht »vorbewusst« nennen dirfen. Aber was
ist mit dem Willen, der in zahlreichen und immer wieder

181



neuen Impulsen eine komplizierte mathematische Aufga-
be 16st oder eine philosophische Argumentation entwirft?
So aufschlussreich Libets Messergebnisse erscheinen, sie
fuhren nicht zu einfachen Antworten, sondern zu neuen
Fragen. Das groRRe Problem von der Freiheit des Willens
lasst sich wohl kaum durch die Frage ersetzen, wie viel
oder wie wenig Zeit zwischen einem Gehirnimpuls und
dem Gewahrwerden dieses Impulses vergeht. AulRerdem
gibt es ja auch sehr unterschiedliche Willensimpulse.
Manche sind einfach und oft sehr stark, wie Hunger,
Durst, Mudigkeit und Sexualtrieb. Andere sind dagegen
sehr vielschichtig. Der Wille, Abitur machen zu wollen,
Jura zu studieren oder seinen Geburtstag mit einer grof3en
Party zu feiern, ist viel komplizierter als etwa ein Hunger-
gefihl, das mich dazu bringt, etwas essen zu wollen.

Was bedeutet das alles fiir die Moral? Heute beschéfti-
gen sich Zehntausende von Hirnforschern an Hunderten
von Instituten in aller Welt mit der Erforschung des Ge-
hirns. Nicht wenige von ihnen interessieren sich auch fir
die Instinkte und Antriebskréfte, die den Menschen dazu
bewegen, moralisch zu handeln. Wenn alles Gut-Sein-
Sollen letzten Endes auf dem Gut-Sein-Wollen beruht,
dann muss etwas im menschlichen Gehirn vorhanden sein,
das diesen Willen zum Gutsein auslost. Was aber kénnte
dies sein?

182



CAVENDISH

Der Fall Gage
Gibt es Moral im Gehirn?

Der 13. September 1848 ist ein schoner Tag. Die Nach-
mittagssonne brennt hell und heil, und Phineas Gage ist
seit den Morgenstunden bei der Arbeit. Gage ist Fach-
mann fur Sprengstoff, »der tlichtigste und fahigste Mann«
der Rutland & Burlington Railroad Company, wie man
ihm spéter bescheinigen wird. Sein Auftrag besteht darin,
ein felsiges Stiick Land einzuebnen fiir die neue Eisen-
bahnlinie. Die Arbeiter in Vermont sind kurz vor der Stadt
Cavendish, und bald schon werden die Schienen durch die
Neuenglandstaaten verlegt sein und Passagiere voller Er-
wartung Uber 200 Meilen hinweg von Rutland nach Bos-
ton reisen. Gerade hat Gage Pulver und Ziindschnur in ei-
nem neuen Bohrloch verstaut und seinen Helfer aufgefor-
dert, das Ganze mit Sand abzudecken. Er greift nach der
zwei Meter langen Eisenstange, um den Sand Uber dem
Sprengstoff festzustampfen. Da spricht ihn jemand von
hinten an. Gage dreht sich um und wechselt ein paar Wor-
te. Routiniert stol3t er zugleich die Eisenstange in die Gru-
be. Was er nicht sieht, ist, dass sein Helfer noch keinen
Sand eingefullt hat. Gage redet und lacht und schlégt da-
bei unversehens Funken aus dem Felsen.

In diesem Augenblick explodiert der Sprengstoff. Die
Eisenstange fahrt Gage durch die linke Wange ins Gehirn,
durchbohrt den Kopf und fliegt durch das Schéadeldach

183



wieder heraus. Dreilig Meter weiter knallt die Stange zu
Boden, mit Blut und Hirngewebe verschmiert. Gage liegt
am Boden. Die Nachmittagssonne scheint tiber die Felsen;
die Eisenbahnarbeiter stehen gebannt und starr vor Entset-
zen. Nur wenige trauen sich n&her heran und sehen das
Unfassbare: Phineas Gage lebt! Mit einem Loch quer
durch den Schédel erlangt er das Bewusstsein zurlck.
Obwohl unabldssig Blut aus der offenen Wunde rinnt, ist
er in der Lage, seinen Kollegen den Unfall zu erklaren.
Die Arbeiter heben ihn auf einen Ochsenkarren. Aufrecht
sitzend fahrt er Gber einen Kilometer zu einem benachbar-
ten Hotel. Er ist ein verdammt harter Bursche. Die ande-
ren Eisenbahnarbeiter staunen nicht schlecht, als Gage
selbstdndig vom Wagen herunterklettert. Er setzt sich auf
einen Stuhl im Hotel und wartet. Als der Arzt eintrifft, be-
grait er ihn mit den Worten: »Hier gibt es reichlich fir
Sie zu tun, Doktor.«

Heute liegt Gages Schadel im Museum der ehrwiirdigen
Harvard University und bereitet der Wissenschaft Kopf-
zerbrechen. Phineas Gage, bei seinem Unfall 25 Jahre alt,
lebte noch dreizehn Jahre mit seiner flrchterlichen Kopf-
verletzung. Ein merkwirdiges Leben! Denn Gages wun-
dersame Heilung war von einer dunklen Wolke tberschat-
tet. Der versehrte Vorarbeiter konnte fiihlen, hdren und
sehen. Er hatte keine Spuren von L&hmungen der Glied-
maRen oder der Zunge. Allein das linke Auge war ihm
genommen, daflir aber tat alles andere seinen Dienst. Sein
Gang war sicher, die Hande waren geschickt wie eh und
je, und er konnte genauso unbeeintréchtigt reden wie zu-
vor. Als Sprengstoff-Experte allerdings wurde er nicht

184



mehr eingesetzt. Gage fand Arbeit auf Pferdefarmen, aber
schon nach kurzer Zeit flog er wieder raus. In seiner Hilf-
losigkeit trat er auf Jahrmaérkten auf, dann als Attraktion in
einem Museum, wo er sich mitsamt seiner Eisenstange zur
Schau stellte. Schliellich wanderte er aus nach Chile und
blieb dort bis kurz vor seinem Tod. Er arbeitete auf Pfer-
degutern und als Postkutscher. 1860 ging er nach San
Francisco und strandete in den dunklen Gassen und Trin-
kerquartieren der Stadt. Er bekam epileptische Anfélle
und starb im Alter von 38 Jahren. Man beerdigte ihn ge-
meinsam mit seiner Eisenstange, von der er sich nie ge-
trennt hatte. Die Zeitungen, die einst seinen Unfall in gro-
Ren Lettern publik gemacht hatten, berichteten von seinem
Tod mit keiner Zeile.

Warum war Gages Leben so schiefgelaufen? Nach An-
sicht der Hirnforscher Hanna und Antonio Damasio, die
seinen Fall untersuchten, lernte und sprach er zeit seines
weiteren Lebens vollig normal — mit einer einzigen Aus-
nahme: Gage, so berichten es mehrere Zeitzeugen, hatte
jegliche Achtung vor den Spielregeln des Zusammenle-
bens verloren. Er log und betrog hemmungslos, neigte zu
unkontrollierten Wutausbriichen und Schldagereien und
zeigte keine Spur von Verantwortungsgefuhl mehr. Was
war passiert? War es moglich, dass die Verletzung im Ge-
hirn einen aufrechten Blrger in einen Mann mit schwer-
wiegenden Charakterméngeln verwandelt hatte? Allem
Anschein nach war der moralische Kompass des Eisen-
bahnarbeiters entmagnetisiert worden. Wenn das stimmte,
bedeutete es dann nicht zugleich, dass es ein biologisches
Zentrum fir Moral im menschlichen Gehirn gibt? Und

185



wenn es ein solches Zentrum gibt — bestimmt dann dieses
Zentrum in meinem Gehirn dartber, ob ich mich gut oder
schlecht benehme?

Die Hirnforscher Hanna und Antonio Damasio unter-
suchten Gages Schadel nach allen Regeln der Kunst. Sie
sind sich sicher, dass Teile in seinem Gehirn zerstort wur-
den, die flr wichtige menschliche Eigenschaften zustan-
dig sind, zum Beispiel flr die Fahigkeit, die Zukunft vor-
wegzunehmen und sie in einem sozialen Umfeld ange-
messen zu planen. Sie glauben, dass Gage sowohl das
Verantwortungsgefihl fiir sich selbst als auch anderen ge-
genuber verloren hatte und dass er sein Leben nicht mehr
frei organisieren konnte. Ein bestimmtes Hirnareal, die-
ventromediale Region des Stirnlappens, die fur all dies zu-
stdndig sei, sollte ausgefallen sein, wahrend alle anderen
Gehirnfunktionen weiterhin tadellos arbeiteten. Haben die
Damasios Recht, so war Gages Bewusstsein nach dem
Unfall gestort. Das Verhaltnis von Denken und Fihlen,
Entscheiden und Empfinden war nicht mehr normal.

Es sollte gesagt werden, dass nicht jeder, der sich mit
Gages Geschichte befasst, diese Interpretation teilt. Man-
che, die sein Schicksal untersuchten, zweifeln an dem me-
dizinischen Gutachten des Arztes, der Gage behandelt hat-
te. Sie meinen, Gages Charakter habe sich gar nicht so
sehr veréndert, wie die Damasios annehmen. Man muss
auch bertcksichtigen, dass Gage immerhin den Job verlor,
den er erlernt hatte. Er hatte keine berufliche Perspektive
mehr. Am wichtigsten aber ist, dass die Menschen auf ei-
nen smarten Vorarbeiter ganz anders reagieren als auf ei-
nen Mann mit einem vollig entstellten Gesicht. Konnte

186



manches seltsame Verhalten nicht ganz einfach darauf zu-
rickzufihren sein? Und reicht es nicht aus zu sagen, dass
der Unfall Gage moglicherweise traumatisiert hat?

Alle diese Einwénde sind berechtigt, aber sie dndern
wenig am neurobiologischen Befund. Die Damasios be-
statigten ihre Ergebnisse in zahlreichen Tierversuchen. Sie
fanden heraus, dass die ventromediale Region ein sehr
entscheidender Bereich des Gehirns ist. Hier werden Ge-
fihle verarbeitet, aber auch Plane geschmiedet und Ent-
scheidungen getroffen. Doch es ware zu schon — und lei-
der auch falsch — anzunehmen, wir kénnten mit der vent-
romedialen Region ein kleines Rechenzentrum ausfindig
machen, das auf Kommando unsere moralischen Urteile
ausdruckt.

In einem der Mumin-Bucher der finnischen Kinder-
buchautorin Tove Jansson, die ich meinem Sohn Oskar
abends im Bett vorlese, wiinscht sich der Snork, eines der
Trollwesen, vom Zauberer eine Rechenmaschine, damit er
immer weil3, was gerecht und was ungerecht ist. Tja, und
da muss selbst der groRe Zauberer passen. Nicht anders ist
es mit dem moralischen Rechner im Gehirn. Er ist kein
abgeschlossenes System in einer bestimmten Gehirnregi-
on, vielmehr handelt es sich um ein sehr kompliziertes
Netzwerk verschiedener Areale. Die Frage, ob es fur Mo-
ral zustdndige Regionen im Gehirn gibt, lasst sich mit Ja
beantworten.  Die  Antwort auf die  Frage,
ob eine bestimmte Gehirnregion fir moralisches Empfin-
den und Entscheiden zustandig ist, lautet: Nein.

Mit Bedacht habe ich im letzten Satz Empfinden und
Entscheiden voneinander getrennt, denn sie sind nicht das

187



Gleiche. Im vorigen Kapitel hatte der Hirnforscher Ben-
jamin Libet beides eng zusammengefasst, als er meinte,
unsere Empfindungen diktierten unsere Entscheidungen.
Das ist sicher nicht ganz falsch, aber heute weil3 die Hirn-
forschung, dass so viele verschiedene Gehirnregionen an
unserem Empfinden und Entscheiden beteiligt sind, dass
es sehr schwerféllt, mit holzhackerischer Sicherheit zu sa-
gen, wie dieser Prozess ganz genau ablauft. Geflhle, ab-
straktes Denken und Bereiche, die fur zwischenmenschli-
che Beziehungen zustandig sind, sind immer gleichzeitig
am Werk. Wer hier Uber was bestimmt, ist kaum zu sagen,
und moglicherweise ist es ja auch gar nicht immer gleich.
Geflihle und Vernunft durchkreuzen sich offensichtlich
stdndig, und Menschen reagieren auf vorgegebene Situa-
tionen oft sehr unterschiedlich.

Es gibt moralische Gefiihle — zum Beispiel Mitleid mit
einem Bedurftigen. Ich sehe einen Bettler auf der Strafe,
und er tut mir unmittelbar leid. Das Geflihl kommt in mir
hoch, es entstent ohne Absicht. Moralische Einsich-
ten sind etwas ganz anderes. Ich will dem Mann Geld ge-
ben und Uberlege, ob dies richtig ist. Ich denke: Wenn alle
ihm etwas geben, wird er sich nie Arbeit suchen. Oder:
Der verséuft das Geld, statt sich etwas zu Essen daftr zu
kaufen. Ich kann aber auch denken: Soll er damit machen,
was er will. Hauptsache, er kriegt das Geld, das er offen-
sichtlich braucht. Gefiihle und Einsichten lassen sich oft
nicht trennen. Aber: Warum wir handeln, unterscheidet
sich durchaus davon, wie wir eine Handlung mora-
lisch beurteilen. Gefiihle spielen — neben Absichten, Den-
ken, Gewohnheit und anderen Dingen — bei Handlungen

188



eine grole Rolle, aber wenn wir moralisch urteilen,
scheint ihr Einfluss schon geringer auszufallen. Bevor wir
den letzten groRen Berg in unserem Moralgebirge bestei-
gen, die moralische Intuition, werfen wir aber noch ein-
mal einen letzten Blick in die Werkstatt der Hirnforscher.

189



PARMA

Ich fuhle was, was du auch fihlst
Lohnt es sich, gut zu sein?

Fur die einen ist es Winnetous Tod in der Karl-May-
Verfilmung, fiir die anderen ist es der Tod von Ruth in
»Grine Tomaten«, und wieder andere weinen bei Profes-
sor Dumbledores Ermordung in Harry Potter. Wir weinen
bei traurigen Filmen oder Biichern, weil wir uns in die
Gefuihle der Helden hineinversetzen, und empfinden ihr
Leid tatsachlich wie unser eigenes. Wir lachen mit, und
wir flrchten uns vor Film-Monstern und Psychoschock-
ern, so als waren wir selbst unmittelbar bedroht. Jeder von
uns kennt diese Erfahrung. Aber wie kommt sie zustande?
Warum konnen wir andere Menschen in ihren Gefiihlen
verstehen? Warum bekommen wir eine Génsehaut im Ki-
no, wo wir doch vollig aulerhalb jeder Gefahr sind? War-
um Ubertragen sich die Gefiihle anderer Menschen auf
uns?

Die Antwort ist einfach: Wir fiihlen mit, weil die (ech-
ten oder im Kino simulierten) Geflihle anderer die glei-
chen Gefuhle in wuns hervorrufen. Und dies gilt
hdchstwahrscheinlich nicht nur fur Menschen. Auch die
Schwester des Rhesusaffenweibchens Fawn, das Frans de
Waal im Forschungszentrum von Madison beobachtete
hatte, fihlte das Leiden und die Angst von Fawn ganz of-
fensichtlich mit. Doch so selbstverstandlich das Mitfiihlen
mit anderen und das Nachvollziehen von Gefiihlen auch

190



sind — fur die Wissenschaft war dies bis vor wenigen Jah-
ren ein vollig ungelostes Ratsel. Und der Mensch, der als
Erster eine Uberzeugende wissenschaftliche Antwort dar-
auf gab, ist aullerhalb der Fachwelt noch immer ein ers-
taunlich unbekannter Mann.

Giacomo Rizzolatti wird oft und gerne mit Albert Einstein
verglichen: wild abstehendes weilles Haar, ein ebenso
weiller Schnurrbart und ein verschmitztes Lacheln. Doch
die Ahnlichkeiten sind nicht nur auRerlich. Fur viele Hirn-
forscher ist der quicklebendige Italiener einer der grofiten
ihres Fachs, ein Mann, der in neue Dimensionen vorstiel.
Dabei galt sein Forschungsfeld fir viele Kollegen lange
nur als zweite Wahl. Seit Uber zwanzig Jahren kiimmert
sich Rizzolatti um die Funktion von Nervenzellen, die
Handlungen steuern, so genanntenHandlungsneuro-
nen. Ein eher langweiliges Gebiet, so schien es, denn der
motorische Cortex, der Handlungen auslost, galt als eine
vergleichsweise dumpfe Gehirnregion. Was interessieren
uns einfache Bewegungen, wenn wir so komplexe Berei-
che wie Sprache, Intelligenz oder die Geflhlswelt erfor-
schen konnen, so dachten die meisten Forscher.

Es schien so. Doch im Jahr 1992 kam die Wende. Und
sie kam vollkommen Uberraschend. Rizzolatti arbeitet in
Parma an der &ltesten Universitat Europas. Doch die Ge-
béude der medizinischen Fakultat sind ein hochmoderner
schneeweiller Komplex am Rande der Stadt. Anfang der
90er Jahre beschaftigten sich die Hirnforscher um Rizzo-
latti mit einem ungewdhnlichen Projekt. Sie wussten, dass
bestimmtes Verhalten »ansteckend« wirken kann. Lachen,
Gahnen oder auch die Korperhaltung des Gespréachspart-

191



ners konnen dazu flhren, dass sie sofort von anderen mit-
gemacht werden. Das Gleiche gibt es bei einigen Affen.
Manche Arten sind geradezu beriihmt dafir, dass sie alles
»nachéffen«. Doch die Forscher entschieden sich ausge-
rechnet fir Schweinsaffen, eine Makaken-Art, die norma-
lerweise das Verhalten von Artgenossen gerade nicht na-
chahmt. Rizzolatti und seine jungeren Mitarbeiter Gallese,
Fogassi und di Pellegrino legten Elektroden an das Gehirn
eines Schweinsaffen. Dann legten sie ihm eine Nuss auf
den Boden und beobachteten, wie ein bestimmtes Hand-
lungsneuron feuerte, wenn der Affe mit seiner Hand eilig
nach der Nuss griff. So weit, so normal. Doch dann kam
die Sensation: Die Forscher setzten den gleichen Affen
nun hinter eine Scheibe. Diesmal konnte er nicht nach der
Nuss greifen. Stattdessen musste er zuschauen, wie einer
von Rizzolattis Mitarbeitern sich die Nuss griff. Und was
passierte im Gehirn des Affen? Wahrend er zuschaute, wie
jemand anders seine Nuss griff, feuerte dasselbe Hand-
lungsneuron wie in der Situation, als er selbst nach der
Nuss gegriffen hatte. Obwohl sich seine Hand nicht rihr-
te, vollzog der Affe die Handlung geistig nach. Die Wis-
senschaftler trauten ihren Augen nicht. Ob der Affe be-
stimmte Bewegungen eigenhandig ausfihrteoder ob er die
Bewegungen seiner Trainer nur geistig nachvollzog - in
beiden Fallen arbeiteten die Nervenzellen genau gleich.

Noch nie zuvor hatte jemand beobachtet, wie das Ge-
hirn bestimmte Bewegungen simuliert, die in Wirklichkeit
gar nicht stattfinden. Der Erste, der begriff, was vor sich
gegangen war, war Leonardo Fogassi. Doch der Ruhm
gebiihrte dem ganzen Team. Rizzolatti erfand einen neuen

192



Begriff. Er nannte die Nervenzellen, die beim passiven
Nachvollziehen die gleichen Reaktionen im Gehirn auslo-
sen wie beim tatsédchlichen Handeln, Spiegelneurone. Ein
neues Zauberwort war geboren. Sofort stiirzten sich viele
Hirnforscher erst in Italien und dann an den Universitaten
und Forschungsinstituten in aller Welt auf die Erfor-
schung der Spiegelneurone. Wenn es richtig ist, dass auch
das menschliche Gehirn keinen Unterschied macht zwi-
schen dem, was wir selbst erleben, und dem, was wir nur
intensiv beobachten und mitfiihlen — liegt dann hier nicht
der Schlissel zum Verstandnis unseres Sozialverhaltens?

Zumindest sind sie ein wichtiger Baustein. Spiegelneu-
rone liegen im préfrontalen Cortex des Stirnlappens, in ei-
nem Bereich, der Inselgenannt wird. Diese Insel allerdings
ist etwas anderes als das »Sozialzentrum«, die vetrome-
diale Region, von der bislang die Rede war. Das ist auch
klar, denn Spiegelneurone haben zwar etwas mit unbe-
wusster Einfuhlung, aber nichts mit umfangreicherem
Planen, Entscheiden oder Wollen zu tun. Wie diese Ge-
hirnregionen zusammenspielen, ist noch immer weitge-
hend unbekannt. Besonders elektrisiert war die Fachwelt,
als Rizzolatti vor sechs Jahren mithilfe bildgebender Ver-
fahren zeigen konnte, dass Spiegelneurone beim Men-
schen ganz offensichtlich auch in der Nahe des Broca-
Zentrums liegen, einer der beiden Gehirnregionen, die fir
die Sprache zustandig sind. Und Hirnforscher der Univer-
sitdt Groningen in den Niederlanden entdeckten unlangst
einen spannenden Zusammenhang zwischen dem Héren
von Gerduschen und dem Funken von Spiegelneuronen.
Menschen, die eine Getrankedose zischen horen, reagieren

193



im Gehirn genauso, als ob sie selbst die Dose 6ffnen wiir-
den. Schon ein Gerdusch allein reicht aus, um die ganze
Situation zu erleben. Diejenigen Testpersonen, deren Ge-
hirn sich dabei besonders aktiv zeigte, waren zugleich die-
selben, die meinten, dass sie sich besonders gut in andere
Menschen hineinversetzen konnen. Gleich mehrere For-
scher in den USA untersuchten Kinder, die nur einge-
schrénkt auf Ansprache durch ihre Mitmenschen reagie-
ren. Sie stellten fest, dass Kinder
mit autistischen Stérungen ganz offensichtlich ein Prob-
lem mit ihren Spiegelneuronen haben. Sie werden nur
schwach oder gar nicht aktiviert.

Ob sich die Erwartungen an die Spiegelneuronen als
Regisseure unserer Geflihle in weiteren Experimenten be-
statigen, ist noch offen. Die Forschung steht hier erst am
Anfang. Doch die Hoffnung ist grol3, dass das Verstandnis
der Spiegelneurone ein wichtiger Baustein fiir das Ver-
stdndnis unseres Mitgefiihls, unserer Sprache und wohl
auch fir unser Sozialverhalten und unsere Moral sind.
Wenn die Spiegelneuronen sowohl bei eigenen als auch
beim Beobachten fremder Handlungen funken, darf man
vermuten, dass das Nachvollziehen der Geflihle anderer
Menschen abhéngig ist von der eigenen Empfindungsfa-
higkeit. Wer sensibel gegeniiber sich selbst ist, hat bessere
Voraussetzungen, auch sensibel gegenlber anderen zu
sein. Wie gesagt: Voraussetzungen — ob er davon Ge-
brauch macht oder nicht, ist freilich noch eine ganz andere
Frage. Spiegelneurone erklaren moglicherweise die »tech-
nische« Seite unserer allgemeinen Moral fahigkeit. Ihre
Erforschung konnte zeigen, wie unser Mitfihlen funktio-

194



niert; ein Prozess, den Kant noch fir vollig unbeschreib-
bar gehalten hatte. Was aber noch immer fehlt, ist die
Antwort auf die Frage, warum sich das Mitfiihlen so sehr
lohnen soll, dass man daraus allgemeine Verhaltensemp-
fehlungen oder sogar verbindliche Handlungsregeln auf-
stellen kann.

In unserer Stammesgeschichte diente die Moral, wie ge-
sagt, dem Zweck, das soziale Leben einer Gruppe zu re-
geln. Damit das funktionierte, mussten die Gruppenmitg-
lieder in der Lage sein, sich auf andere einzustellen und
ihre Gefiihle und vielleicht auch ihre Gedanken nachzu-
vollziehen. Ganz offensichtlich halfen die Spiegelneuro-
nen ihnen dabei, altruistisch sein zu kénnen. Die Wurzeln
altruistischen Verhaltens reichen so tief, dass Menschen
nicht nur anderen helfen, sondern dies dartiber hinaus
noch als lohnend empfinden. Es erfillt uns mit Freude,
wenn wir ein weinendes Kind beruhigen, es umarmen und
streicheln und es vielleicht sogar wieder zum Lachen
bringen konnen. Mitgefiihl ist ein in jedem gesunden
Menschen vorhandener Instinkt. Allem Anschein nach
entstanden solche moralischen Empfindungen zuerst; die
moralischen Prinzipien folgten spéter.

Aber woher kommt das Gefiuihl des Lohns? Was macht
glucklich am Glucklichmachen? Und was befriedigt dar-
an, wenn man sich moralisch gut verhalt? Fragt man einen
Hirnforscher, so verweist er zumeist auf eine sehr kleine,
aber sehr besondere Region im Gehirn, von der schon im
Kapitel tber unsere Geflihle die Rede war: die Amygdala.
Sie ist das Lust- und Frustzentrum im Gehirn, und sie ist
viel besser erforscht als die Spiegelneurone. Freundliche

19§



Gesichter, so fanden mehrere Forschergruppen heraus,
fiihren zu starken Reaktionen in der linken Amygdala. Sie
erzeugen gute Laune und Lust. Finstere oder drohende
Gesichter reizen besonders die rechte Amygdala, sie er-
zeugen Furcht und Unlust. Ergebnisse wie diese werden
im Kernspintomografen sichtbar, und sie sind sehr auf-
schlussreich. Natdrlich erzeugt die Kernspintomografie
nur Momentaufnahmen und keinen Film. Doch dass es
uns gute Laune macht, anderen eine Freude zu machen,
scheint offensichtlich zu sein. Das L&cheln und Strahlen
der anderen belohnt uns fur unsere gute Tat. Gutes zu tun,
macht also oft gute Laune, vor allem dann, wenn man das
Ergebnis seiner Handlung auf dem Gesicht seiner Mit-
menschen sehen — oder sich zumindest gut vorstellen —
kann.

Altruistisches Verhalten beruht also weitgehend auf
Selbstbelohnung. Es lohnt sich fur mich, gut zu sein, und
es lohnt sich fir die Gemeinschaft, wenn es sich fir die
Einzelnen lohnt. Vielleicht ist dies der Punkt, den Kant
weitgehend unterschétzt hat. Denn er meinte, dass Freund-
lichkeit aus einem Pflichtgefuihl heraus moralischer sei als
Freundlichkeit aus Neigung oder aus Veranlagung. Auf
Lustgefuhle, meinte Kant, konnte man sich nicht verlas-
sen. Das ist auch nicht ganz falsch. Doch kann man sich
auf das Pflichtgefiihl verlassen? Im Zweifelsfall geht das
wohl noch schlechter. Denn eine erfiillte Pflicht ist ein
eher schwaches Lustgefiihl, verglichen mit der Lust daran,
Freude zu schenken.

Vor Kant hatten viele Philosophen die Moral begriindet
als eine Verpflichtung gegeniiber Gott. Wer gottgefallig

196



lebte und handelte, war moralisch, sein Leben war richtig.
Kant aber hatte die Moral aus der Verpflichtung des Men-
schen gegeniber Gott befreit. Statt Gott verpflichtet zu
sein, sollte der Mensch sich selbst verpflichtet sein. Das
war die Pointe an seiner Vorstellung vom »moralischen
Gesetz in mir«. Psychologisch betrachtet bedeutet dies:
Ob ich mich moralisch verhalten will oder nicht, ist eine
Frage der Selbstachtung. Und in diesem Punkt hat Kant
ohne Zweifel Recht. Zwar ist, wie mir scheint, die Lust
am Guten menschlicher als die Pflicht zum Guten. Aber
eine Moral wird es erst dann, wenn ich diese Erfahrungen
von Lust zur Grundlage allgemeiner freundlicher Verhal-
tensregeln mache, aus Griinden der Selbstachtung. Wobei
man allerdings auch einrdumen sollte: Wie sehr es sich
lohnt, gut zu sein, hangt auch von der Gesellschaft ab, in
der man sich befindet. Mit dem kategorischen Imperativ
kommt man im Geféngnis nicht immer weiter und in der
Bronx auch nicht. Die Selbstachtung kreuzt sich hier mit
den N6ten und Notwendigkeiten der Selbstbehauptung.

Doch grundsatzlich gilt, dass die Moralfahigkeit ein
wichtiger Bestandteil des Menschen ist. Eine Gesellschaft,
die keinerlei Begriff von »richtig« oder »falsch« hat, ist so
ungefahr das Schlimmste, was wir uns vorstellen kénnen
—wenn es denn tberhaupt vorstellbar ist.

»Menschlichkeit« — es ist das christlich-abendlandische
Erbe, das dazu verfihrt, Moralitat als das entscheidende
Wesensmerkmal unserer Spezies zu sehen. VVon Natur aus,
so scheint es, ist der Mensch weder durch und durch bru-
tal noch von Grund auf edel — er ist beides. Das Loch im
Schadel des Phineas Gage verrat heute einiges uber die

197



Kontrollzentren der Moral im Gehirn. Und die Spiegel-
neuronen zeigen, wie unser Mitfiihlen auf der Ebene von
Nervenzellen zu funktionieren scheint. Doch kein chemi-
scher Prozess organisiert aus sich selbst heraus Zunei-
gung, Liebe und Verantwortung. Das mussen wir selber
tun — nicht zuletzt deshalb, weil es sich fir uns lohnt. Die
einzige groRe Frage, die wir jetzt noch kl&dren mussen, ist:
Haben wir das Wissen, dass sich Gutsein lohnt, durch Le-
benserfahrung erworben? Oder ist dieses Wissen bereits
angeboren? Kommen wir tatséchlich mit einer Art »mora-
lischem Gesetz« auf die Welt, wie Kant meinte? Immer-
hin kdnnen die meisten von uns oft ohne lange zu tberle-
gen sagen, ob eine Handlung gut ist oder schlecht. Ganz
offensichtlich fiihlen wir hier ganz intuitiv. Doch was hat
es mit dieser »intuitiven Moral« auf sich?

198



BOSTON

Der Mann auf der Brlcke
Ist Moral angeboren?

Versetzen wir uns in folgende Lage: Ein Waggon rast vol-
lig auller Kontrolle tiber das Gleis direkt auf funf Gleisar-
beiter zu. Sie, lieber Leser, stehen an der Weiche und se-
hen den fuhrerlosen Wagen heransausen. Wenn Sie die
Weiche nach rechts umstellen, kénnen Sie das Leben der
flinf Méanner in letzter Sekunde retten. Der einzige Haken
dabei ist: Wenn der Waggon nach rechts abbiegt, Uber-
fahrt er ebenfalls einen Gleisarbeiter — allerdings nur ei-
nen einzigen. Was wirden Sie tun?

Doch halt! Bevor Sie antworten, sollten Sie noch eine
zweite Frage durchdenken. Wieder haben wir es mit dem
fihrerlosen Waggon zu tun, und wieder rast er auf die
Weiche und die funf Gleisarbeiter zu. Diesmal aber stehen
Sie nicht an der Weiche, sondern auf einer Briicke Uber
dem Gleis. Sie suchen nach etwas, was Sie von oben auf
die Bahngleise runterwerfen konnen, um den Waggon
aufzuhalten. Das Einzige, was Sie sehen, ist ein groRer di-
cker Mann, der neben Ihnen auf der Bricke steht. Das Ge-
lander ist nicht hoch. Alles, was Sie tun missten, wére,
den Mann kraftig von hinten zu schubsen. Sein schwerer
Korper wirde den heranrasenden Eisenbahnwagen aufhal-
ten, die finf Gleisarbeiter waren gerettet. Wirden Sie es
tun?

199



Mehr als 300 000 Menschen haben sich diese beiden
Fragen bisher gestellt. Befragt hat sie der Psychologe
Marc Hauser von der Harvard University in Boston. Er
stellte seinen Test ins Internet und liel? Menschen online
darliber entscheiden, was sie im Fall des herrenlosen
Waggons tun wirden. Doch Hauser befragte nicht nur
Internet-Surfer. Er stellte seine Testfragen in den USA
und in China, und er testete sogar Nomadenvolker. Er
fragte Kinder und Erwachsene, Atheisten und Glaubige,
Frauen und Méanner, Arbeiter und Akademiker. Das (ber-
raschende Ergebnis war: Die Antworten waren fast immer
gleich — unabhéngig von Religion, Alter, Geschlecht,
Ausbildung und Herkunftsland.

Wie lauteten die Antworten? Frage 1: Fast jeder der Be-
fragten wirde die Weiche umstellen. Er wiirde den Tod
von einem einzigen Mann in Kauf nehmen, um das Leben
von finf Mannern zu retten. Frage 2: Nur jeder Sechste
wiurde den dicken Mann von der Briicke schubsen, um das
Leben der finf Méanner zu retten. Die groRe Mehrheit
wirde es nicht tun.

Ist das nicht ein seltsames Ergebnis? Ob ich die Weiche
umstelle oder den Mann von der Briicke stolle — das Re-
sultat ist doch in beiden Fallen das Gleiche! Ein Mann
stirbt, und finf werden dadurch gerettet. Von der Bilanz
der Toten und Uberlebenden her gesehen gibt es keinen
Unterschied. Und doch scheint es einer zu sein. Ob ich
den Tod eines Menschen in Kauf nehme oder ob ich ihn
selbst herbeifihre, ist ganz offensichtlich nicht dasselbe.
Psychologisch macht es einen erheblichen Unterschied, ob
ich aktiv oder passiv fir den Tod von Menschen verant-

200



wortlich bin. Im ersten Fall habe ich das Gefiihl, einen
Mord zu begehen, selbst wenn ich damit das Leben ande-
rer Menschen rette. Im zweiten Fall ist es eher das Geftihl,
Schicksal zu spielen. Zwischen aktivem Tun und passi-
vem Unterlassen liegen gefiihlte Welten. Und bezeich-
nenderweise unterscheiden auch die Strafgesetzbiicher na-
hezu aller L&nder sehr genau zwischen mutwilligen und
unterlassenen Handlungen.

Aktives Tun ist moralisch betrachtet etwas anderes, als
etwa einen Befehl oder eine Anordnung zu geben. Die
Soldaten, die die Bomben von Hiroshima und Nagasaki
abwarfen, wurden damit seelisch nicht fertig; ihre VVorge-
setzten bis hin zu Président Truman, der den Beschluss
dazu gefasst hatte, hatten offensichtlich weniger Probleme
damit. Wir unterscheiden beabsichtigten und vorhergese-
henen Schaden. Wir unterscheiden direktes und indirektes
Tun. Und die meisten Menschen halten Schaden, der
durch Korperkontakt entsteht, fur verwerflicher als den,
bei dem es zu keiner Bertihrung kommt. Es fallt leichter,
einen Knopf zu driicken, um jemanden zu téten, als je-
mandem ein Messer ins Herz zu stol3en. Je abstrakter eine
brutale Tat ist, umso leichter scheint sie zu fallen.

Erinnern wir uns an den Ursprung unserer Moral aus
dem Sozialverhalten von Primaten. Hier gibt es zwar kei-
ne abstrakten Handlungen, aber sehr wohl den Unter-
schied zwischen Tun und Unterlassen. Wenn jemand eine
Handlung unterl&sst, kdnnen wir nicht sicher sein, ob er es
absichtlich getan hat. Deshalb z6gern wir auch, sie mora-
lisch eindeutig zu bewerten. Ein aktives Tun dagegen
scheint als Verhalten zweifelsfrei zu sein.

201



Marc Hauser allerdings erkennt darin noch viel mehr.
Wenn die meisten Menschen in derselben Situation die
Lage moralisch sehr &hnlich einschéatzen und sich gleich
verhalten — ist das nicht ein Beweis dafiir, dass es einen
kulturubergreifenden, allgemeinen moralischen Bodensatz
in jedem von uns gibt? Verfiigen wir nicht Gber dasselbe
Regelwerk? Orientieren wir uns nicht alle irgendwie an
den gleichen Grundsatzen, wie: »Sei fairl«, »Richte kei-
nen Schaden an!« oder »Verhalte dich friedlich!«? Hauser
ist Uberzeugt, dass es moralische Regeln in jedem von uns
gibt. Da sich die Menschen dieser Regeln normalerweise
gar nicht bewusst sind, werden diese Regeln auch nicht
durch Erziehung weitergegeben. Sie sollen in unseren Ge-
nen verankert sein und werden in den ersten Lebensjahren
verinnerlicht. Hauser vermutet, dass wir moralischen Sinn
ahnlich wie Sprache erwerben. Wie Noam Chomsky ge-
zeigt hatte, steht am Anfang eine im Gehirn verankerte
Universalgrammatik, aus der Kinder je nach Umweltein-
fluss ihre Muttersprache entwickeln. Wir erlernen die ers-
te Sprache nicht, wir erwerben sie vielmehr, wie uns ein
Arm wadchst. Bei der Moral, so Hauser, ist es &hnlich.
Auch hier gébe es eine Art Tiefengrammatik, die hilft, uns
die jeweilige Moral unseres Umfeldes strukturiert an-
zueignen. Jeder Mensch wird demnach mit einem Sinn fir
Gut und Bose geboren, mit einem »Moralinstinkt«. Nicht
allein Religionen und Rechtssysteme, nicht allein Eltern
und Lehrer bringen einem Menschen demnach Sitte und
Anstand bei — er kommt schon mit einem Gesplr daftr
aus dem Geburtskanal. Ebendeshalb kdénnten wir, meist
ohne grof zu tberlegen, sagen, ob eine Handlung gut oder
schlecht ist. Und selbst ein Verbrecher weif} in seinem In-

202



nern zumeist sehr wohl, was moralisch richtig ist und was
falsch.

Hat Hauser Recht? Finden die Psychologen mit ihren
Tests den Schlussel zur intuitiven Moral, den die Philoso-
phen mit ihren abstrakten Imperativen und Gesetzen nicht
greifen, die Hirnforscher mit ihren Kernspintomografen
nicht sehen kénnen? Fir Gefiihle hatte Kant nur Verach-
tung ubrig gehabt. Denn sein Anspruch war ja gerade um-
gekehrt eine Moral, die nach Mdglichkeit gerade ohne
solche Gefuhle auskommt. Geflihle, so meinte er, sind
keine Partner der Vernunft, sondern ihre Gegner; sie tru-
ben unser moralisches Urteil, statt es zu erméglichen. Ge-
nau dagegen setzt Hauser seine Theorie der moralischen
Geflihle. Emotionen seien eben nicht zwangslaufig niede-
re Instinkte, sondern fiihrten durchaus auch zu edlen Ge-
fuhlen. Um ganz sicher zu gehen, dass es einen sol-
chen Moralsinn in jedem gesunden und normalen Men-
schen gibt, holt sich Hauser Hilfe bei einem guten alten
Bekannten. Gemeinsam mit Antonio Damasio untersucht
er Patienten mit Schéden in der ventromedialen Region
des Stirnlappens; also Menschen, die dahnliche Schéaden
aufweisen wie Phineas Gage. Auch diese wurden nach
dem Waggon- Beispiel befragt. Das Ergebnis war klar und
eindeutig: Wie die meisten gesunden Menschen, so betd-
tigten auch die hirnverletzten Patienten den Weichenhe-
bel, um die funf Gleisarbeiter zu retten. Doch anders als
bei den anderen Befragten musste auch der dicke Mann in
jedem Fall daran glauben. Die Soziopathen mit Phineas-
Gage-Symptom waren ohne Zdgern bereit, ihn von der
Briicke zu stoRen. Wo andere Menschen durch ihren intui-

203



tiven Moralinstinkt gehemmt werden, fehlt ihnen offen-
sichtlich das moralische Geflhl. Sie beurteilen die Lage
nur mit dem Verstand.

Vertraut man diesem Test, dann liegt der intuitive Mo-
ralsinn im menschlichen Stirnlappen. Hier l&ge, verborgen
in der ventromedialen Region, eine angeborene Univer-
salgrammatik der Moral. Doch bevor wir das unterschrei-
ben, sollten ein paar wichtige Einwénde nicht unerwahnt
bleiben: Die Testfrage nach dem Waggon und der Weiche
ist eine klare und eindeutige Frage; die Frage nach dem
Mann auf der Briicke hingegen ist es nicht. Versetzen wir
uns noch einmal allen Ernstes in die Situation, einen Men-
schen von der Bricke zu stoflen, um einen Waggon auf-
zuhalten. Dreht uns der Mann den Rucken zu, fallt uns das
Herunterschubsen leichter. Guckt er uns an, ist es schon
gleich viel schwieriger. Ist uns der Mann unsympathisch?
Nun gut, wir konnten ihn opfern. Ist er sympathisch und
nett, lachelt er freundlich? Dann werden wir ihn wohl
nicht schubsen. All dies spricht nicht gegen Hausers
Theorie vom Moralinstinkt. Aber es macht ihn kompli-
zierter. Denn all unsere sehr personlichen Gefiihle von
Sympathie und Antipathie haben eben auch etwas mit un-
serer intuitiven Moral zu tun.

Fir das Beispiel mit der Weiche gilt das Gleiche. Finf
von sechs Befragten sagen, sie wirden einen Gleisarbeiter
uberfahren lassen, um fiinf andere zu retten. So weit, so
gut. Was aber ist, wenn ich den einen Gleisarbeiter kenne,
wenn er ein guter Freund von mir ist? Stelle ich dann auch
den Hebel um? Was ist, wenn auf dem Gleis kein Arbei-
ter, sondern die eigene Mutter, der Bruder, der Sohn oder

204



die Tochter steht? Wer wirde dann noch die Weiche beta-
tigen? Wer wirde die Weiche umstellen, wenn er zwi-
schen funf erwachsenen Gleisarbeitern auf der einen Seite
wéhlen musste und einem spielenden Kind auf der ande-
ren? Im anderen Beispiel wiirde mancher Schiiler gewiss
seinen verhassten Mathe-Lehrer von der Briicke stiirzen,
um damit das Leben der Gleisarbeiter zu retten.

Im zweiten Fall kommen (berdies noch Aspekte ins
Spiel, die gar nichts mit Instinkten zu tun haben. Wenn ich
den dicken Mann jetzt schubse, durchzuckt es mein Ge-
hirn, wer sagt mir, dass er ganz genau aufs Gleis fallt?
Und wenn: Kann ich mir sicher sein, dass er den Waggon
aufhalt? Was ist, wenn nicht? Dann sterben nicht nur die
finf Gleisarbeiter, dann habe ich auch noch einen Mord
begangen. Wer wird mir glauben, dass ich dabei nur beste
Absichten hatte? Alle diese Fragen sind wichtig flir mein
Handeln. Und sie sind nicht das Ergebnis langer Abwé-
gungen, sondern sie kommen blitzschnell. Sie sind durch
Lebenserfahrung entstanden und damit so etwas wie so-
ziale und kulturelle Reflexe.

Genetische Veranlagungen und kulturelles Wissen las-
sen sich gar nicht so leicht unterscheiden. Beide spielen
unzertrennlich ineinander. Dass bestimmte Entscheidun-
gen, wie in Hausers Testfragen, in vielen verschiedenen
Kulturen gleich geféllt werden, beweist nicht, dass die
moralischen Vorstellungen angeboren sind. Es kann auch
sein, dass sich die Moralvorstellungen in den Kulturen
sehr ahnlich entwickelt haben, weil sie sich Gberall als gut
oder zumindest als lohnend herausgestellt haben. Die rich-
tige Antwort auf die Frage »Angeboren oder anerzogen?«

208



lautet wohl: Man kann es nicht wirklich unterscheiden!
Manche Kinder und Jugendliche, die zum Beispiel in der
Hitlerzeit erzogen wurden, hatten spater keine Skrupel, als
Offiziere der SS andere Menschen zu téten, darunter auch
wehrlose Frauen und kleine Kinder. Wie beim Erlernen
der Sprache sind auch unsere moralischen Empfindungen
wohl nicht im vollen Umfang angeboren. Wir sind nicht
von Geburt an mit Werten ausgestattet, sondern eben nur
mit einem Lehrplan, welche Informationen wir aufnehmen
konnen, und einigen Vorbedingungen, wie wir sie organi-
sieren konnen.

Wie unterschiedlich diese Fahigkeit zur Moral ausge-
nutzt werden kann, zeigt die Verschiedenheit menschli-
cher Moralvorstellungen. Eigentumsrechte, Sexualmoral,
religiose Vorschriften und Umgangsformen mit Aggressi-
vitat wurden und werden so unterschiedlich gehandhabt,
dass es schon schwierig ist zu sagen, was typisch »men-
schlich« ist. Auch in unserer Gesellschaft bestehen viele
Abschattungen. Es gibt Alltagsmoral, Gesinnungsmoral,
Verantwortungsmoral, Klassenmoral, Vertragsmoral, Ma-
ximal- und Minimalmoral, Initialmoral, Kontrollmoral,
weibliche und mannliche Moral, Betriebsmoral, Moral fir
Manager, fir Feministinnen und fir Theologen. Wann
immer die Gesellschaft erkennt, dass sie ein neues Prob-
lem hat, entsteht postwendend eine neue Moral. Immerhin
aber beruft sich eine jede neue Moral auf die immerglei-
chen alten Werte: Sie appelliert an das Gewissen, schreit
nach Verantwortung, fordert ein Mehr an Gleichheit und
Demokratie, an Bruderlichkeit und Schwesterlichkeit.

206



Wer moralisch denkt, teilt die Welt in zwei Bereiche: in
das, was er achtet, und das, was er dchtet. Mehr als zwei
Jahrtausende haben sich Philosophen damit herumgeplagt,
unwiderlegbare Beweise dafur zu finden, wie sie diese
Achtungs- und Achtungskriterien endgiltig zementieren
kénnen. Mit einem denkwiirdigen Ergebnis: Denn einer-
seits entstand unter philosophischem Einfluss tber Jahr-
hunderte hinweg ein modernes Moralsystem wie der biir-
gerliche Rechtsstaat; andererseits blieb die ganze Kons-
truktion (zumindest in Deutschland) so briichig, dass sie
sich, wie gesagt, im Nationalsozialismus ohne groReres
moralisches Aufbegehren im Handstreich aus den Angeln
heben lie}. Allem Anschein nach entsteht moralischer
Fortschritt in einer Gesellschaft weniger durch die Ver-
nunft als dadurch, breite Schichten der Bevolkerung fiir
bestimmte Probleme zu sensibilisieren. Der Motor auch
des sozialen Geschehens ist der Affekt. Oder, wie es der
amerikanische Philosoph Richard Rorty einmal treffend
formuliert hat: »Der moralische Fortschritt ist ... nicht da-
von abhéngig, dass man sich tber die Empfindsamkeit er-
hebt und zur Vernunft vordringt. Ebenso wenig beruht er
darauf, dass man, statt sich weiterhin auf niedrige und
korrupte Provinzinstanzen zu berufen, an einen héheren
Gerichtshof appelliert, der sich bei seinen Urteilen nach
einem ahistorischen, an keinen Ort und keine Kulturgren-
zen gebundenen moralischen Gesetz richtet.«

Das Fazit nach sieben Kapiteln Gber die Moral mdsste
also lauten: Der Mensch ist ein moralbegabtes Tier. Die
Fahigkeit zur Moral ist angeboren, aber wie weit, l&sst
sich nur schwer sagen. Das Primatengehirn stellt Mog-

207



lichkeiten bereit, sich in andere hineinzuversetzen, und es
kennt (neurochemische) Belohnungen fir »gute« Taten.
Ethisches Verhalten ist ein komplexer Altruismus. Er be-
steht sowohl aus Gefuihlen wie aus Abwéagungen. Es gibt
kein »moralisches Gesetz« im Menschen, wie Kant mein-
te, das ihn zum Gutsein verpflichtet. Aber moralisches
Handeln ist entstanden, weil es sich oft fir den Einzelnen
und fiir seine Gruppe lohnt. Wie stark er davon Gebrauch
macht, ist sehr weitgehend eine Frage der Selbstachtung,
und diese wiederum eine Frage der Erziehung.

So, und mit diesem Handwerkszeug sollten wir nun reif
sein fur die Praxis. Wagen wir uns also an konkrete mora-
lische Probleme in unserer Gesellschaft. Es gibt, wie ge-
sehen, das gefiihlte moralische Recht, unter ganz be-
stimmten Umstanden toten zu dirfen, wie etwa bei dem
Mann auf der Bricke. Aber gibt es auch eine morali-
sche Pflicht, toten zu miissen?

208



LONDON

Tante Bertha soll leben
Darf man Menschen toten?

Oh, meine Tante Bertha! Ihr ganzes Leben lang hat sie die
Familie tyrannisiert mit ihrer ekelhaften Art. Kinder hat
sie keine, Gott sei Dank, stattdessen hat sie dann ihren
Bruder fertiggemacht, meinen Vater. Auch ihre Nachbarn
kriegten sie zu spiren, ein jahrzehntelanges Theater um
die Grundstiicksgrenze und um ihren Hund, der Gberall in
den Nachbarsgarten kackte. Uberhaupt, der Hund! Ein
kleiner bissiger Klaffer, den sie immer auf den Brieftrager
losgelassen hat. Ja, die widerliche Bertha.

Was ich noch vergessen habe: Sie ist reich. Steinreich
sogar. Albert, ihr friih verstorbener Ehemann, hat ihr ein
stattliches Vermogen hinterlassen. Und sie hat es gut an-
gelegt: Immobilien, Wertpapiere, Aktien. GroRtante Ber-
tha verflgt tGber Millionen. Und was das Beste daran ist:
Ich bin ihr Erbe. Leider hat die alte Bertha eine Pferdena-
tur, sie ist gerade erst siebzig und kerngesund. Sie trinkt
nicht und raucht nicht und macht sich noch nicht einmal
was aus Torte. Tante Bertha macht sich aus gar nichts et-
was, aulRer aus Geld. Die wird gut und gerne neunzig oder
hundert. Doch wenn sie tatsdchlich hundert wird, bin ich
uber siebzig. Wer weil3, was ich dann treibe und ob ich ihr
Geld Uberhaupt noch brauchen kann. Manchmal wiinsche
ich mir, die olle Bertha wiirde morgen sterben. Oder noch
besser: schon heute.

209



Lassen sich nicht Griinde finden, die es erlauben, einen
widerlichen Menschen zu toten, um damit etwas Gutes zu
tun? Vielleicht gibt es ja eine plausible Theorie, die Tante
Berthas vorzeitiges Ableben rechtfertigt? Und tatsachlich
fallt mir eine ein: der philosophischeUtilitarismus.

Jeremy Bentham wurde 1748 in Spitalfields bei London
geboren. Er stammte aus einer reichen politisch konserva-
tiven Familie und besuchte die renommierte Westminster
School fir die Sprosslinge aus den feinsten Familien der
Stadt. Schon der Philosoph John Locke, der Architekt
Christopher Wren und der Komponist Henri Purcell waren
hier zur Schule gegangen. 1760, mit 12 Jahren, schrieben
seine Eltern den hochbegabten Jeremy im Queen’s Colle-
ge in Oxford ein, und schon mit 15 legte er seinen Bache-
lor in Jura ab. Mit 24 lieR er sich in London als Anwalt
nieder, aber seine weitere Karriere verlief vollig anders,
als seine Familie gehofft hatte. Bentham beklagte sich bit-
ter Gber die Zustande des englischen Rechts und der engli-
schen Gerichte in der Mitte des 18. Jahrhunderts. Statt als
Anwalt zu praktizieren, wollte er das Recht reformieren
und es vernlnftiger und demokratischer machen. Seine
Lage war dabei sehr privilegiert, denn das Erbe, das er
1792 nach dem Tod seines Vaters erhielt, liel® ihn sorglos
leben. Die weiteren vierzig Jahre arbeitete er ausschliel3-
lich an seinen Schriften, wobei er Tag flr Tag zehn bis
zwanzig Seiten zu Papier brachte. Weil ihn der juristische
Kleinkram zu langweilen begann, Uberliel} er es einem
Schiiler, seine Vorschldge fir ein verdndertes Zivilrecht
auszuformulieren und in die respektable Form eines Ge-
setzbuches zu Ubersetzen. Bentham war ein ebenso be-

210



merkenswerter wie sympathischer Mann. Wie die Franzo-
sen mit ihrer Revolution soeben die alten Standesprivile-
gien von Kirche und Adel abschafften, so setzte er sich
dafiir ein, dass auch die englische Gesellschaft liberaler
und toleranter werden sollte. Er dachte sich Sozialrefor-
men aus, engagierte sich fur die Meinungsfreiheit, entwarf
ein Konzept fur ein humaneres Gefangnis und unterstiitzte
die ersten Anfénge der Frauenbewegung.

Sein Ausgangspunkt war so einfach wie bestechend:
Gluck ist gut, und Leiden ist schlecht! Wenn das richtig
war, dann sollten sich auch die Philosophie und der Staat
danach richten. Das Ziel der Gesellschaft soll sein, die
Zahl des Leidens in ihr so weit wie moglich zu verringern
und das Gliick aller, oder doch zumindest der meisten, zu
fordern. Je mehr Glick durch eine Malinahme in die Welt
kommt, umso nutzlicher und besser ist sie. Diesen Grund-
satz nannte Bentham Utilitarismus. Als er im Jahr 1832
hochbetagt starb, war er ein berihmter Mann. Obwohl er
sich selbst als liberal betrachtete, fanden die franzdsischen
Revolutiondre und spéter auch die franzésischen Kommu-
nisten grofles Gefallen an seiner Philosophie. Und in den
USA Ubernahmen gleich drei Staaten, New York, South
Carolina und Louisiana, das von Bentham begonnene Ge-
setzbuch.

Der Grundsatz, dass Gliick gut und Leiden schlecht ist,
erscheint sehr Gberzeugend. Warum sollte man ihn nicht
auch auf Tante Bertha anwenden? Zun&chst einmal I4sst
sich feststellen, dass meine Tante tUberhaupt kein Gliick in
die Welt bringt. Sie stiftet, wenn tberhaupt, nur Leiden,
zum Beispiel bei den Nachbarn und bei dem armen Brieft-

211



rager. Das Geld, das sie auf der Bank hat, tut auch nichts
Gutes. Aber das kann man naturlich &ndern. Hatte ich so
viel Geld, wie viel Gutes kdnnte ich nicht nur mir selbst
damit tun! Ein Bekannter von mir zum Beispiel ist Arzt
und leitet ein Krankenhaus fur leukdmiekranke Kinder.
Und eine Freundin engagiert sich fiir Not leidende Stra-
Renkinder in Brasilien. Hatte ich Tante Berthas Geld, ich
konnte beiden mehr als eine Million Euro Uberweisen.
Wie viel Glick kdme dadurch mit einem Schlag in die
Welt! Ich denke an bestens umsorgte Kinder im Kranken-
haus und sehe vor mir das gliickliche L&cheln der brasi-
lianischen Kinder, denen ich auf diese Weise eine Ausbil-
dung finanziere.

Alles, was man tun muss, um diesen Traum wahr zu
machen, ist ... Nein, ich darf nicht nur — ich muss Tante
Bertha umbringen! Denn hat Bentham Recht, so bin ich
geradezu dazu verpflichtet, die alte Schachtel zu beseiti-
gen. Das Einzige, was ich dabei zu bedenken habe, ist,
dass ich das Tantchen so nett wie mdglich ins Jenseits be-
fordere: schmerzlos und ohne dass sie es mitbekommt.
Meinem Bekannten, dem Arzt, wird da sicher etwas ein-
fallen, das sie sanft entschlummern lasst. Wer weil3, viel-
leicht erspart ihr dies sogar einen viel schlimmeren
schmerzhaften Tod. Niemand weint ihr eine Tréne hinter-
her. Und das ist noch viel zu freundlich gesagt. Wer wiir-
de sich nicht alles freuen, wenn die widerwartige Knus-
perguste erst mal nicht mehr da ist? Die Nachbarn haben
endlich ihre Ruhe und ihren sauberen Garten, und der
Brieftrager darf hoffen, dass nun nettere Menschen in das
Haus einziehen. Mein Bekannter, der Arzt, misste sie nur

212



zufallig finden und ihr den Totenschein ausstellen, so dass
alles ganz natirlich aussieht und keiner den Fall unter-
sucht. Ist die Sache damit nicht klar und eindeutig? Habe
ich in diesem Fall nicht eine moralische Verpflichtung,
einen Menschen zu téten?

Gehen wir die Argumentation noch einmal sorgfaltig
durch: Wenn ich Tante Bertha téte, um damit das Leben
von Not leidenden Kindern zu retten, schaffe ich ohne
Zweifel den besten Ausgleich zwischen dem Gliick und
dem Leid fur alle Betroffenen. Es bedeutete zugleich: Ein
guter Ausgang fiir die Allgemeinheit entschuldigt ein bo-
ses Mittel gegen eine Einzelperson. So weit, so klar. Aber
was wiirde Bentham wohl dazu sagen, wenn ich mit seiner
Hilfe einen Mord rechtfertigte? Merkwirdigerweise hat er
uber diese doch sehr naheliegende Konsequenz aus seiner
Philosophie kein Wort geschrieben. Alles, was ich weil,
ist, dass er (soweit bekannt) keine Erbtanten vergiftet hat,
aber das hatte er ja auch nicht nétig. Und er hat auch keine
Mordaufrufe gegen Tyrannen, unbarmherzige Grofl3grund-
besitzer und andere Ausbeuter verfasst. Er war ein libera-
ler Geist, und er war es auch in der Wahl seiner Mittel.

Aber das geniigte mir nicht. Ich Gberlegte, was Bentham
wohl davon abgehalten haben kodnnte, den einfachen
Schluss zu ziehen, dass das Abwagen von Leid und Gliick
mitunter durchaus einen Mord rechtfertigt. Denn der Ge-
danke war doch einfach zu nahe liegend.

Ich muss etwa zwolf Jahre alt gewesen sein, als meine EI-
tern mir das erste Mal von den Konzentrationslagern der
Nazis erzahlten und von den acht Millionen Menschen,
die dort brutal ermordet worden waren. Schon bei diesem

213



allerersten Mal habe ich mich gefragt, warum eigentlich
so wenige Menschen es fur ihre Pflicht gehalten hatten,
Hitler zu toten, um dieses furchterliche Leid zu verhin-
dern. Mit Bentham argumentiert ist der Fall sonnenklar:
Ein Tyrann, der Vernichtungslager betreibt oder der den
Weltfrieden zerstort, darf deshalb getotet werden, weil die
Summe des drohenden Ungliicks schwerer wiegt als das
personliche Ungliick des Aggressors zu sterben.

Gilt die gleiche Abwéagung nicht auch im Fall von Tante
Bertha? Das Gliick, das ihr Tod in die Welt bringt, ist viel
groRer als das Ungliick, das ihr geschieht. Doch Jeremy
Bentham hatte darber vielleicht trotzdem nur verschmitzt
geléchelt. Er wirde fragen, ob ich einmal dartiber nachge-
dacht hatte, was in der Gesellschaft passiert, wenn mein
Beispiel mit Tante Bertha Schule machen wiirde?

Millionen von Menschen: Erbtanten, Widerlinge, Poli-
tiker, Wirtschaftsbosse und auch viele Strafgefangene
oder geistig Behinderte ohne Angehotrige missten damit
rechnen, jederzeit schmerzlos im Schlaf getodtet zu wer-
den. Was fir eine Panik brache damit in der Gesellschaft
aus? Und wie viel Unruhe und Unheil stiftete diese Panik
unter den Menschen?

Gut, vielleicht hatte ich Glick und mein Mord an Tante
Bertha floge tatséchlich nicht auf. Aber wenn ich mein
Handeln als gerecht empfinden wirde, dann musste
es prinzipiell in Ordnung sein. Und wenn es prinzipiell in
Ordnung ware, dann gélte das auch fir jedermann. Und
wer weil3, ob es nicht eines Tages auch mich selbst treffen
konnte, und meine Neffen déchten das Gleiche tber mich
wie ich Uber Tante Bertha. Auch ich selbst kbnnte meines

214



Lebens nicht mehr sicher sein. Um den Grundsatz vom
guten Glick und vom schlechten Leiden sinnvoll anwen-
den zu konnen, muss, nach Bentham, zun&chst einmal
Klar sein: Leid und Freud ganz simpel wie bei einer Re-
chenaufgabe zu addieren, um danach Entscheidungen tber
Leben und Tod von Personen zu fallen, geht nicht an. An-
sonsten namlich bricht jede Zivilgesellschaft tber kurz
oder lang zusammen.

Das lasst sich nachvollziehen. Doch passen die beiden
Grundprinzipien in Benthams Philosophie gut zusammen?
Einerseits entscheidet die beabsichtigte Summe an Gliick
uber das gute Handeln. Und andererseits macht Bentham
beim Toéten vom Menschen eine Ausnahme. Eine vollig
uberzeugende moralische Begrindung fir diese Ausnah-
me lasst sich in seinen Schriften aber nicht finden. Was
gegen den tausendfachen Mord an unliebsamen Personen
spricht — und ubrigens auch gegen Folter —, ist also allen-
falls die Aufrechterhaltung der Offentlichen Ordnung,
nicht aber die individuelle Moral. Im Gegensatz dazu hat-
te Immanuel Kant jedem einzelnen Menschen einen
grundsétzlichen undiberbietbaren Wert,
die Menschenwurde, zugesprochen. Er hatte die Hé&nde
uber den Kopf geschlagen uber die Rechenspiele mit Tan-
te Bertha: »Ein Menschenleben kann nicht durch andere
Menschenleben aufgewogen werden.«

Benthams Rechnung von Glick und Leiden und Kants
Vorstellung, das Menschenleben sei das hdchste Gut, sind
unvereinbare Gegensatze. Doch was von beidem ist tber-
zeugender? Ist es nicht noch immer richtig, dass man Hit-
ler aus moralischen Griinden hatte toten mussen, um sehr

218



viel Leiden und Unheil zu verhindern? Gilt hier Kants
Dogma von der Menschenwirde als einem unantastbaren
Gut? In harmloseren Féllen wie bei Tante Bertha zumin-
dest liegt die Sache anders. Man kénnte sagen: Immerhin
richtet sie aktiv nicht allzu viel Schaden an. Und dieser
Unterschied zwischen aktivem Tun und passiver Gemein-
heit ist keine Bagatelle, wie das Kapitel zuvor gezeigt hat.
Und zwar sowohl in der Bewertung des Opfers wie in der
Bewertung des Téters. Fir Bentham aber gibt es diesen
Unterschied nicht — zumindest nicht auf der Seite des Ta-
ters. Er wiirde sicher beides tun: Er wirde nicht nur das
Gleis umstellen, sondern auch den dicken Mann von der
Briicke stolRen. Denn sein Utilitarismus fragt eben nur
nach der moralischen Nutzlichkeit einer Handlung. Und
da besteht, wie gesehen, zwischen aktivem Tdéten und In-
Kauf-Nehmen kein Unterschied. Doch so logisch Ben-
thams Gleichung ist, der Mensch ist offensichtlich nicht
nur ein logisches Tier. Es gibt wichtigere moralische
Grundsatze als die Gerechtigkeit — zumal der Utilitaris-
mus sich damit herumschlagen muss, dass nicht jeder die
Gerechtigkeit nach seinen eigenen (gefiihlten) Vorstellun-
gen interpretiert. In jedem Fall aber verfiigen Menschen
uber Intuitionen, die man nicht leichter Hand abtun und
aus der Moral herauskirzen kann. Moral und Recht lassen
sich zwar nicht auf Intuitionen aufbauen — aber sie kom-
men auch nicht vollig ohne Intuitionen aus, ohne unmen-
schlich zu sein.

Tante Bertha soll also am Leben bleiben. Und man soll-
te sich hiten, den Wert eines Menschenlebens an seiner
Ntzlichkeit zu messen. Die Frage aber, die weiterhin

216



noch nicht richtig geklart ist, ist diese kniffelige Sache,
wie sich der Wert des Lebens anderweitig begriinden
lasst. Wo kommt dieser Wert eigentlich her? Und wo be-
ginnt er?

217



IM UTERUS

Die Geburt der Wirde
Ist Abtreiben moralisch?

Versetzen wir uns in folgende Lage: Sie gehen in ein
Krankenhaus, um dort eine Freundin zu besuchen. Sie
durchqueren die Eingangshalle und betreten den Fahr-
stuhl. Da Sie nicht mehr ganz sicher sind, in welchem
Stockwerk Ihre Freundin liegt, driicken Sie den falschen
Knopf. Als Sie aussteigen, landen Sie in einer Abteilung,
auf der freiwillige Spender an Patienten angeschlossen
werden, die ohne fremde Hilfe nicht tGberleben konnen.
Sie aber durchschauen die Situation nicht. Nachdem Sie
eine Weile im Wartezimmer waren, werden Sie hineinge-
rufen, und ein Arzt gibt Ihnen eine Betdubungsspritze. Als
Sie aufwachen, liegen Sie in einem Krankenhausbett, und
im Bett neben Ihnen liegt ein bewusstloser Mann, an den
sie mittels komplizierter Gerétschaften angeschlossen
sind. Sie rufen nach dem Arzt, und man erzahlt lhnen,
dieser Mann sei ein berihmter Geiger mit einem Nieren-
leiden. Er konne nur Uberleben, wenn sein Kreislauf an
das Kreislaufsystem eines anderen Menschen mit dersel-
ben Blutgruppe angeschlossen werde, und Sie sind tat-
séchlich die einzige Person, deren Blut geeignet ist. Da es
sich um ein renommiertes Krankenhaus handelt, bedauert
man das Missverstandnis natlrlich zutiefst. Man hatte ge-
dacht, dass Sie sich freiwillig zur Verfiigung gestellt hat-
ten. Man bietet Ihnen an, sich von dem Geiger wieder ab-

218



koppeln zu lassen, allerdings auf dessen Kosten, weil der
Geiger dann sterben muss. Doch wenn Sie sich bereit er-
klaren, fir neun Monate mit dem Mann verbunden zu
bleiben, wird er genesen. Und man wird Sie anschlie-
Bend von ihm abkoppeln, ohne sein Leben zu geféhrden.
Was wirden Sie tun?

Eine ziemlich haarstrdubende Geschichte, werden Sie
jetzt sagen, eher ein Albtraum und nicht gerade aus dem
Leben gegriffen. Welcher Krankenhausbesucher lasst sich
schon einfach so eine Betdubungsspritze verpassen? Na-
tirlich haben Sie Recht, aber wie immer bei solchen mo-
ralischen Dilemmata aus der Werkstatt von Philosophen
oder Psychologen geht es auch hier nicht ums Detail, son-
dern ums Prinzip. Die Geschichte stammt in leicht abge-
wandelter Form von Judith Jarvis Thomson, einer Philo-
sophie-Professorin am beriihmten Massachusetts Institute
of Technology. Und die Antwort, auf die es ihr ankommt,
lautet: Es ist nett von Ihnen, wenn Sie die neun Monate im
Dienst des Geigers lhre Nieren zur Mitbenutzung bereits-
tellen und im Krankenbett ausharren — aber Sie sind in
keiner Weise moralisch dazu verpflichtet! Wie Sie sich
nach dem Lesen der Uberschrift dieses Kapitels gedacht
haben werden, geht es bei diesem Beispiel natlrlich nicht
um fiktive Geiger, sondern um etwas Allgemeines: Sie
sind unerwinscht, ungeplant und vielleicht sogar gewalt-
sam in eine Situation gebracht worden, fir ein anderes
menschliches Lebewesen korperlich unmittelbar verant-
wortlich zu sein. Und der h&ufigste Fall, in dem so eine
Situation auftritt, ist nicht die Verdrahtung mit nieren-

219



kranken Geigern — sondern eine unbeabsichtigte Schwan-
gerschaft.

Eine Frau, die ungewollt schwanger wird, so Thomson,
ist in einer sehr &hnlichen Situation wie bei dem unfrei-
willigen Verbund mit dem Geiger. Und so, wie Sie nicht
dazu gezwungen sind, Verantwortung fur das Leben des
Geigers zu Ubernehmen, so ist auch die Frau es nicht ge-
geniiber dem Embryo, der ungewollt in ihr heranreift. Das
Selbstbestimmungsrecht der Frau, meint Thomson, wiegt
schwerer als die unfreiwillig eingegangene Verpflichtung
gegenliber anderem Leben. Dieses Argument wurde sehr
populér. Es inspirierte den Feminismus zu dem Slogan
»Mein Bauch gehdrt mirl«. Doch selbst wenn man die-
sen Satz gerne unterschreibt, Thomsons Begriindung er-
scheint doch ziemlich fragwirdig. Stellen wir uns einen
verhungernden Menschen vor unserer Haustr vor, der mit
letzter Kraft anklopft und um Essen bettelt. Mit Thomson
konnten wir sagen: Es ist sehr nett von uns, ihm etwas zu
geben. Aber wir sind in keiner Weise dazu verpflichtet, in
dieser von uns nicht gesuchten Situation Verantwortung
fur den Verhungernden zu ibernehmen. Diesen Satz wiir-
de gewiss nicht jeder unterschreiben. Und das Strafge-
setzbuch kennt mit Recht einen Paragraphen uber »unter-
lassene Hilfeleistung«. Dass eine Situation von uns nicht
gewollt wurde und dass wir uns ihr nicht stellen wollen,
ist kein prinzipieller Einwand dagegen, Verpflichtung zu
ubernehmen. Vielmehr kommt es auf ein Abwéagen von
Fall zu Fall an. Das Dilemma mit dem Geiger flhrt also in
eine Sackgasse, denn es verdeutlicht kein wirklich (ber-
zeugendes Prinzip. Das groRte Manko des Beispiels aber

220



ist ein entscheidender Kunstfehler: Der Geiger ist ein er-
wachsener Mensch mit allen entsprechenden psychischen
und geistigen Fahigkeiten. Doch wie sieht es mit dem
Embryo und dem Fotus aus? Haben sie im vergleichbaren
Sinne ein unbedingtes unantastbares Lebensrecht? Um
diese Frage zu beantworten, stehen uns nach dem bisheri-
gen Stand der Dinge drei Wege zur Verfugung. Kants Be-
griff der »Menschenwirde«, Benthams »Utilitarismus«
und Hausers intuitiver »Moralsinn«.

Beginnen wir mit Kant. Nur an einer einzigen Stelle
seines umfangreichen Werkes findet sich ein Satz tber
Embryonen. Bezeichnenderweise geht es dabei ums Ehe-
recht. Auch der Embryo, schreibt Kant, sei bereits ein mit
aller Menschenwirde ausgestattetes Wesen. Ware er das
nicht, so stiinde man vor dem Problem, den Zeitpunkt an-
zugeben, an dem die Freiheit und die Wirde des Men-
schen im Mutterleib beginnen. Diese Frage ist sehr ver-
zwickt. Denn die Natur, so Kant, kennt kein Selbstbe-
wusstsein und somit auch keine Freiheit. Wie und wann
aber kommt die Freiheit und mit ihr die Wirde in den
Menschen? Kants Antwort lasst sich heute nur noch aus
der Zeit heraus verstehen: Die Freiheit des Embryos be-
ruht auf der Freiheit der Eltern. Denn diese haben ihn
freiwillig gezeugt, und zwar in einem freien Verbund —
der Ehe! Die Frucht dieser freien Vereinigung ist ein freier
Embryo. Anders gewendet bedeutet dies zugleich: Nur je-
ne Embryonen sind freie und mit voller Menschenwiirde
ausgestattete Menschen, die freiwillig und ehelich gezeugt
wurden. Die anderen sind es nicht. Mit dieser aus heutiger
Sicht etwas seltsamen Definition reagierte Kant auf ein

221



Problem seiner Zeit. Im Jahr 1780 hatte der Mannheimer
Regierungsrat Adrian von Lamezan die mit hundert Duka-
ten ausgelobte Preisfrage gestellt: »Welches sind die bes-
ten ausfiihrbaren Mittel, dem Kindermorde Einhalt zu tun?
« Die Resonanz von 400 Zuschriften war berwaltigend,
denn Abtreibung und mehr noch Kindesmord an Neuge-
borenen waren im 18. Jahrhundert gangige Praxis. Grund
dafur waren in den allermeisten Fallen sexuelle VVergehen
von Dienstherren an ihren Mé&gden. Das Problem war
dringlich, denn die Totung von unehelichen Neugebore-
nen war ein zwar tabuisiertes, aber doch allseits bekanntes
Problem. An einer anderen Stelle seiner Rechtslehre
bringt Kant diesem Kindsmord ein gewisses Verstandnis
entgegen. Da das uneheliche Neugeborene nicht im vollen
Umfang frei ist, sondern in den Mutterleib »eingeschli-
chen (wie verbotene Ware)«, setzt er den Kindsmord an-
deren Kavaliersdelikten, wie etwa einem Mord im Duell,
gleich und pladiert fir mildernde Umstéande.

Mit Kant zu argumentieren, ist heute also tiberaus prob-
lematisch. Nicht nur, weil es auch unfreiwillig ehelich ge-
zeugte Embryonen gibt und freiwillig unehelich gezeugte
Embryonen. Das Problem ist: Da Kant ohne die Ehe nicht
beweisen kann, woher die Menschenwirde des Embryos
im Mutterleib kommt, kann er umgekehrt die Tétung von
auBerehelich gezeugten Kindern nicht verdammen. Ja, in
gewisser Weise nicht einmal den Mord an aul3erehelich
gezeugten Erwachsenen! Kants Begrindung von der un-
bedingten Schutzbedurftigkeit des (ehelich gezeugten)
Embryos ist aus heutiger Sicht also an den Haaren herbei-
gezogen. Und wohl niemand, der sich in der gegenwarti-

222



gen Abtreibungs-Diskussion auf Kant beruft, teilt dessen
Konsequenz, uneheliche Embryonen und Neugeborene
anders zu betrachten als ehelich gezeugte. Doch wenn
man diese Konsequenz nicht ziehen mdchte, warum sollte
man dann Kants Begrundung von der (ehelich erzeugten)
Menschenwiirde des Embryos heute noch eine Bedeutung
beimessen? Sie ist schlichtweg veraltert und nur noch aus
der Zeit heraus verstandlich.

Kommen wir damit zum zweiten Weg, dem Utilitaris-
mus. Als Utilitarist stelle ich mir zwei Fragen. Erstens:
Wie glucks- bzw. leidensféhig ist ein Embryo oder ein F0-
tus? Und zweitens: Was wiegt schwerer: das Glick und
das Leiden des Kindes im Mutterleib oder das Gliick und
das Leiden der Mutter?

Um diese Fragen zu beantworten, missen wir uns zu-
néchst dartber verstandigen, was ein Embryo wert ist.
Kein Utilitarist teilt dabei Kants Ansicht, dass der Le-
benswert des Embryos von der freien Eheschlieung sei-
ner Eltern abhéngt. Ist der Embryo dann noch eine unbe-
dingt schiitzenswerte Person? Nein, lautet die Antwort.
Der Embryo ist ein menschliches Wesen insofern, als er
der Spezies Homo sapiens angehort. Aber er ist kein
Mensch im vollen moralischen Sinne, also Kkei-
ne Person. Aber was sind denn Personen? Woran kann ich
sie erkennen? Die Vorstellung, was unter einer Person zu
verstehen ist, stammt nicht von Bentham selbst. Fur ihn
war jene Handlung die moralisch beste, die das grofitmog-
liche Glick fur die groRtmaogliche Anzahl Menschen er-
zielt. Von Personen ist nicht die Rede. Seine Nachfolger
haben darin zwei Schwachpunkte entdeckt und versucht,

223



sie zu beheben. Es begann mit der Frage, was ich eigent-
lich unter Gliick verstehen soll? Fir Bentham war Gliick
das Erleben von Lust im weitesten Sinne. Aber sein be-
rihmtester Schuler, der Philosoph und liberale Politiker
John Stuart Mill, war damit sehr unzufrieden. Er wollte
den Utilitarismus von dem Verdacht befreien, dass seine
Vorstellung vom Gliick geistlos und stumpf war. Deshalb
bewertete er die geistigen Freuden hoher als die korperli-
chen: »Lieber ein unzufriedener Sokrates als ein glickli-
ches Schwein.« Doch wenn Geist hoher zu bewerten ist
als rein korperliche Freude, dann ist der mit reichlich
Geist begabte erwachsene Mensch eine wertvollere Sache
als etwa ein Neugeborener oder ein Pferd. Und nur ein
komplexer Mensch wére dann eine »Person«. Eine spétere
Generation von Utilitaristen baute dies in ihre Theorie ein.
Sie berlcksichtigte nicht nur die elementaren Winsche
von Lebewesen, sondern sie bewertete die komple-
xen menschlichen Wunschvorstellungen viel hoéher; so
hoch, dass sie unbedingt berticksichtigt werden mussen.
Diese Richtung nennt sich Préaferenz-Utilitarismus. Und
nahezu alle modernen Nachfolger Benthams rechnen sich
ihr zu. Fir Utilitaristen, die hoch entwickelte Praferenzen
(Winsche und Absichten) beruicksichtigen, darf niemand
eine Person (auch nicht Tante Bertha!) toten — jedenfalls
nicht, solange sie den dringenden Wunsch hat, am Leben
zu bleiben.

Embryonen dagegen haben keine komplexen Absichten
und Winsche. Vermutlich haben sie einen Instinkt, am
Leben bleiben zu wollen, aber das unterscheidet sie nicht
von Salamandern. Fir Praferenz-Utilitaristen gibt es bei

224



einem Embryo oder Fétus deshalb nichts, das seine To-
tung unter allen Umsténden verbietet. Gewiss haben Foten
ab einer bestimmten Entwicklungsstufe ein Bewusstsein,
aber das haben in &hnlicher Form auch Schweine und
Rinder, die wir gleichwohl téten, um sie zu verspeisen.
Ein Selbstbewusstsein im Sinne komplexer Absichten und
Wiunsche aber liegt bei Foéten unseres Wissens nicht vor.
Daher gelte der Grundsatz: Ein Fotus darf prinzipiell auf
jeder Stufe seiner Entwicklung getotet werden — jedenfalls
dann, wenn es das Leiden der Mutter entscheidend min-
dert oder ihr Gliick erheblich vermehrt.

So weit der Utilitarismus. Ohne Zweifel ist diese Ar-
gumentation klarer als der Verweis auf Kants unbedingte
Menschenwdrde fur ehelich gezeugte Foten. Gleichwonhl
hat auch diese Position Schwéchen. Man konnte einwen-
den, dass der Embryo sich geistig vielleicht nur auf der
Ebene eines Salamanders bewegt. Aber in ihm steckt das
Potenzial eines Albert Einstein. Wiirde er nicht abgetrie-
ben, so ware er eines Tages ein mit Winschen und Ab-
sichten ausgestatteter Mensch. Ist er damit nicht immerhin
eine potenzielle Person? Das ist richtig. Aber das Argu-
ment ist nicht ganz so lberzeugend, wie es auf den ersten
Blick scheint. Denn Potenzialitét ist allgemein kein mal3-
gebliches moralisches Kriterium. Wer das potenzielle
menschliche Leben heiligt, der muss bereits Selbstbefrie-
digung und Empfangnisverhitung verurteilen, wie es die
katholische Kirche (wenn auch erst seit hundertvierzig
Jahren) tut. Noch klarer wird der Unterschied an einem
Beispiel: Halten Sie es wirklich fur das Gleiche, ob Sie
ein lebendes Huhn in kochendes Wasser werfen oder ein

22§



Ei? Potenzialitdt sagt eben nichts (ber ein aktuelles
Glucks- oder Schmerzempfinden aus, und sie erzeugt auch
keinen Bewusstseinszustand. Insofern ist sie im Zusam-
menhang mit Fragen der Moral kein wirkliches Kriterium.

Aber es gibt auch andere Einwande. Ein groRes Manko
des Utilitarismus ist seine Folgenabschatzung. Denn um
eine sinnvolle Abwégung zwischen Glick und Leiden
vorzunehmen, muss ich die Konsequenzen meiner Ent-
scheidung tiberschauen und berticksichtigen. Doch das ist
gar nicht so leicht. Schon bei einfachen privaten Fragen
fallt es mir oft schwer zu wissen, was (flr mich) besser
ist: Gehe ich heute Abend auf die Geburtstagsparty eines
Freundes oder zu der Lesung meines Lieblingsschriftstel-
lers, der heute als seltener Gast im Literaturhaus liest?
Wie soll ich wissen, was mir am Ende mehr Gliick berei-
tet haben wird? Und um wie viel schwerer ist es, komple-
xe moralische Situationen und ihre Kette von Folgen zu
uberschauen! Wer weif3, ob eine Frau, die abtreibt, diesen
Schritt nicht bereuen wird? Vielleicht setzt es ihr psy-
chisch starker zu, als sie zuvor gedacht hat? Und was
denkt der mannliche Erzeuger darlber? Belastet der
Schritt nicht unter Umstanden die Beziehung schwerer als
zuvor gedacht? Das ist das Risiko im Leben, wirde ein
Utilitarist antworten. In keinem Falle jedoch ist es ein Ar-
gument flr ein generelles Abtreibungsverbot.

Der mit Abstand stérkste Einwand gegen die utilitaristi-
sche Argumentation ist deshalb ein anderer: Wenn es rich-
tig ist, dass einem Fo6tus kein absoluter Schutz zugespro-
chen werden kann, weil er keine komplexen Absichten
und Winsche hat und damit auch keine Person ist — gilt

226



das Gleiche dann nicht auch fur einen neugeborenen
Saugling? Eine selbstbewusste freie Person wird ein
Kleinkind doch erst irgendwann zwischen zwei und drei
Jahren. Kippt der Préferenz-Utilitarismus damit nicht das
Kind mit dem Bade aus und erlaubt neben der Abtreibung
auch Kindestotungen bis ins dritte Lebensjahr?

Dieser Einwand ist sehr gewichtig. Und in der Tat gibt
es Praferenz-Utilitaristen, fur die der unbedingte Lebens-
wert eines Kleinkindes erst ab dem zweiten Lebensjahr
einsetzt. Selbstredend beflirworten sie damit nicht, dass
Kleinkinder bis zu dieser Grenze ohne schwerwiegendes
Motiv getttet werden dirfen. Aber die Griinde dafur lie-
gen nicht in einem Wert, den die Person fir sich selbst
darstellt. Sie liegen in den sozialen Folgen. Kleinkinder
stellen fast immer einen sehr grofRen Wert fur ihre Eltern
und Angehdrigen da. Und auch Kleinkinder, die dies nicht
tun, zum Beispiel weil sie als Findelkinder in Waisenh&u-
sern leben, haben als Hilfsbedirftige zumindest ein An-
recht auf den Schutz der Gesellschaft. Es ist aber nicht
leicht fir einen Praferenz-Utilitaristen zu sagen, warum
dieser Schutz gréRer sein soll als etwa der Tierschutz. In
beiden Bereichen kann man sagen, dass eine Gesellschaft,
die nicht fursorglich, sondern leichtfertig mit Lebewesen
umgeht, auf gefahrliche Weise verroht. Eine starke Be-
grindung fir das Lebensrecht von Kleinkindern ist das
aber nicht. Der Préferenz-Utilitarismus hat hier seine
Achillesverse.

An dieser Stelle kommen wir zum dritten Pfad und grei-
fen Marc Hausers Ansicht auf, es gébe in jedem normalen
Menschen so etwas wie einen Moralsinn, also eine »intui-

227



tive« Moral. Wie wir gesehen haben, hat der Utilitarismus
in der Abtreibungsfrage eine klare Position. Aber sie er-
zeugt Konsequenzen, die viele Menschen intuitiv als be-
denklich einstufen wirden, namlich einen Mangel an un-
bedingtem Lebensschutz fur Kleinkinder. Wenn Moral-
philosophen das Wort »Intuition« horen, strauben sich im
Regelfall ihre Nackenhaare. Aus Kantianern und Utilita-
risten werden in sekundenschnelle Verbiindete, wenn es
darum geht, den Verweis auf Intuitionen abzuwehren: Ge-
fihle sind unzuverlédssig, von Mensch zu Mensch ver-
schieden, von Stimmungen abh&ngig und auch kulturell
nicht in jedem Fall und jeder Frage gleich. Demgegentiber
steht der Versuch der abendlandischen Philosophie, ihre
Argumente rational — also mithilfe der Vernunft — zu be-
grinden und fir jeden nachvollziehbar zu machen.

Diese starke Ablehnung des Geftihls in der Moralphilo-
sophie ist ein Erbe aus der Schlacht zwischen Philosophie
und Kirche. Um sich von der Religion frei zu machen,
suchten die meisten Philosophen nach rationalen und
moglichst gefuhlsfreien Begriindungen und definierten
den Menschen Uber den Verstand und tber die Vernunft.
Dieses Menschenbild ist, wie wir im ersten Teil des Bu-
ches gesehen haben, falsch. Kérper und Geist lassen sich
nicht voneinander trennen, ebenso wenig wie Unterbe-
wusstsein und Bewusstsein. Wenn unsere Moral immer
auch etwas mit unseren Gefiihlen zu tun hat, dann kénnen
wir diese nicht einfach wegkdirzen. Natdrlich sind Gefiihle
kein allein selig machender Malistab. Doch eine Moral,
die auf ihre Vertraglichkeit mit unserer Intuition und da-
mit auf die biologischen Grundlagen unseres Moralge-

228



fuhls verzichtet, ist sicher schlechter als eine, die diese In-
tuition mit einbezieht.

Ist es tats&chlich sinnvoll, wie im Fall der utilitaristi-
schen Antwort auf die Kleinkinderfrage, Gefiihle unbe-
ricksichtigt zu lassen, weil sie nicht ins Begrindungs-
schema passen? Und noch weiter gefragt: Ist es sinnvoll,
so wie es der Utilitarismus tut, das Gefuhl der Gerechtig-
keitan die oberste Richterstelle zu setzen? Entspricht dies
unserer Natur? Wenn eine Frau vor einem brennenden
Haus steht, in dem sich ihr Sdugling und ihr Schéaferhund
befinden, und sie kann nur einen von beiden retten, soll
sie dann — gegen jeden Instinkt und gegen jedes Liebesge-
fihl — aus Grinden der Fairness den Schéferhund retten,
weil der die mutmalilich starker entwickelten Préferenzen
hat?

Wenn man keine widersinnigen Verhaltensregeln auf-
stellen will, kommt man an der Intuition nicht vorbei. Das
gilt auch fur alle noch so verniunftige und nuichterne Mo-
ralphilosophie. Keine kommt ohne Werte aus. Und Werte
sind ihrer Natur nach nicht von der Vernunft erdacht, son-
dern gefuhlt. Wenn ich, wie der Utilitarismus, das Ge-
meinwohl zu einem wichtigen Gut erklére, so ist das si-
cher gut nachvollziehbar. Aber es ist nicht die Folge einer
logischen Uberlegung. Vielmehr ist es ein Wert. Das wird
spatestens dann deutlich, wenn jemand sagt, er sei Egoist
und das Gemeinwohl interessiere ihn (berhaupt nicht.
Mein Interesse an anderen Menschen kann ich nicht allein
logisch begrtinden. Und mein Wille, Gutes zu tun, ist und
bleibt eine personliche Wertentscheidung. Die letzte Basis

229



fir jede moralische Regel ist ein Winschen und Wollen
und nicht ein Erkennen oder Wissen!

Sich auf einen intuitiven Moralsinn zu berufen, wird
heute von vielen Philosophen vor allem deshalb abge-
lehnt, weil dieser Verweis sehr religités anmutet. Wenn die
katholische Kirche heute alle Angehoérigen der Spe-
zies Homo Sapiens, von der Verschmelzung von Ei und
Samenzelle an, unter unbedingtem ausnahmslosen Schutz
sehen mdchte, dann beruft sie sich dabei nicht auf rationa-
le Argumente. Sie beruft sich auf etwas Gefiihltes, ndm-
lich auf den Willen Gottes. Kurioserweise aber ist dieser
Wille wandelbar. Dass Embryonen von ihrer Zeugung an
in vollem Umfang beseelt seien, ist eine Festlegung von
Papst Pius IX. aus dem Jahr 1869. Zuvor galten die ersten
Bewegungen des Fo6tus, das erste spurbare Lebenszeichen,
als Beginn der Beseelung. Das ist als intuitive Empfin-
dung auch viel naheliegender. Denn das gefuihlte Leben
hat einen anderen intuitiven Stellenwert als das nur biolo-
gisch vorhandene, das oft genug nicht einmal bemerkt
wurde und wird. Viele Frauen wussten und wissen auch
heute gar nicht, dass sie im Friihstadium schwanger sind.
Papst Pius aber reagierte mit seiner Verfligung auf die
neuen medizinischen Madglichkeiten der Zeit. In den
1860er Jahren war es gerade mdoglich geworden, die
Schwangerschaft von Anfang an zuverldssig zu diagnosti-
zieren. Unerschrocken und unvorsichtig weitete der Papst
den Machtbereich der Kirche kurzerhand auf alle Frucht
des miditterlichen Leibes aus.

Ilhrem Ursprung nach ist Religion die Ubersetzung von
Intuitionen in Bilder und Gebote. Weitergehend ist sie ei-

230



ne Regelung der sozialen Ordnung. Das religiose Dogma
der Friihbeseelung widerspricht aber aller Intuition. Sie ist
kontraintuitiv. Zur sozialen Ordnung tragt sie nichts Posi-
tives bei. Die gefuhlte Bedeutung des friihen menschli-
chen Lebens ist abhangig vom Wert, den ihm die Mutter
und in schwacherer Form der Vater und andere Angehdri-
ge beimessen. Je weiter der Fotus sich entwickelt, umso
starker wird diese Bindung im Regelfall. Ein besonderer
Sprung ist dabei noch einmal die Geburt. Fir den Fotus ist
es der Sprung in eine neue Dimension. Er ist das erste Mal
biologisch eigenstandig, seine Lebensumwelt ist vollstan-
dig verandert, und in seinem Gehirn ereignet sich eine
Revolution. Auch flr Mutter und Vater und andere Ange-
horige wie Geschwister oder GroReltern eréffnet sich mit
dem Sehen, Horen und Anfihlen des Sauglings norma-
lerweise eine neue Gefiihlsdimension. So eng die Bindung
an den FoOtus im Mutterleib auch ist, nur sehr wenige
Frauen wirden wohl sagen, dass die Bindung nach der
Geburt die genau gleiche Dimension hat wie zuvor. Unse-
re moralische Sensibilitat ist also weitgehend eine Frage
der sinnlichen Erfahrung und der Phantasie, die mit unse-
ren Gefuihlen befeuert wird. Religionen bewahren dieses
Geflhl der »intuitiven Moral« — allerdings mehr oder we-
niger gut.

Die Intuition korrigiert den Utilitarismus in zwei Punk-
ten. Sie legt nahe, dass eine Abtreibung umso problemati-
scher wird, je spater sie erfolgt. Insofern macht die Grenze
von drei Monaten bis zu der eine Abtreibung in Deutsch-
land straffrei gestellt ist, durchaus einen Sinn. Selbst wenn
die Verénderung vom 91. Lebenstag auf den 92. Lebens-

231



tag keinen Schritt in eine andere Dimension bedeutet, so
lasst sich doch allgemein sagen, dass nach drei Monaten
eine naturliche Grenze erreicht ist, bis zu der der Begriff
»Vegetieren«, also ein Leben ohne Bewusstsein, sinnvoll
verwendet werden kann. Zweitens erteilt die Intuition
Neugeborenen und Kleinkindern ein unbedingtes Lebens-
recht, denn ihr Leben gilt uns intuitiv als gleichwertiges
menschliches Leben. Dass es Menschen gibt, die diese In-
tuitionen nicht haben — also emotional unzurechnungsfé-
hig sind —, &ndert daran nichts. Dieses Problem hat jede
Moral. Wie erwahnt, halt auch nicht jeder Mensch das
Gemeinwohl fur wichtig; trotzdem setzen Ultilitaristen
solch eine Empfindung voraus, wobei unmittelbare biolo-
gische Instinkte im Vergleichsfall noch zuverléassiger sein
durften als abgeleitete soziale Instinkte.

Das Recht auf Leben, sein Wert und seine Wirde, be-
ginnen also nicht beim Zeugungsakt. Es ist deshalb nicht
einzusehen, warum Embryonen bis zum dritten Monat
nicht abgetrieben werden dirfen. Bei weiter entwickelten
Foten ist die Sache problematischer. Eine Totung ist von
Monat zu Monat eine moralisch bedenklichere Sache.
Nachvollziehbare Ausnahmen bestétigen hier nur die Re-
gel. Wer von dem sehr hohen Risiko erféahrt, ein geistig
oder korperlich schwerstbehindertes Kind zu bekommen,
dessen Pflege sich Mutter und Vater nicht gewachsen fiih-
len, mag sich zum Tdétungsentschluss durchringen. Die
utilitaristische Gleichung, die die Wiinsche, die Absichten
und das potenzielle Leiden der Eltern mit denen des F6tus
abwaégt, ist grausam, aber ohne Alternative. Noch schwe-
rer féallt die Entscheidung nach der Geburt, wenn ein Kind

232



geboren wird, das im geistigen Dammerzustand schlum-
mert oder ohne medizinische Apparaturen nicht lebensfé-
hig ist. Ein Saugling mit einem schweren Herzfehler bei-
spielsweise, der sein Leben lang an eine Maschine ange-
schlossen sein musste. Welcher andere Maf3stab sollte hier
angelegt werden, als dass Eltern ihre Empfindungen, also
ihren Moralsinn und die daraus abgeleiteten Wiinsche und
Absichten, abwdagen, nach Mdéglichkeit unter kluger und
einfuhlsamer Beratung? Doch Fragen wie diese sind
langst keine Fragen der Abtreibung mehr, sondern sie be-
rihren ein ganz anderes Gebiet. Sie lassen uns dartiber
nachdenken, unter welchen Umstanden es moralisch ver-
tretbar ist, einen Menschen sterben zu lassen oder ihn gar
auf seinen eigenen Wunsch hin zu toten.

233



BERLIN

End-Zeit
Soll man Sterbehilfe erlauben?

»Warnemunde ist ein frohlicher Ort. Das bewegte Meer,
die helle Luft — vor Jahren war die Mutter mit ihrem Sohn
an der Ostsee gewesen. Bald wird sie ihn wieder dort
hinbringen. Er hatte nicht unter schwere Friedhofserde
gewollt.

Auf dem Kichenschrank liegt der Prospekt fir die See-
bestattung. Marie-Luise Nicht nimmt ihn immer wieder
zur Hand. Das Ganze kommt ihr noch unwirklich vor,
denn ihr Sohn liegt ja nebenan, im gréReren, schdneren ih-
rer beiden Zimmer. Er atmet, sein Herz schlégt, er ist
warm. Manchmal 6ffnet er die Augen. Ein Toter sieht an-
ders aus.

>Der Mensch, der Alexander war, ist vor vier Jahren
gestorben<, sagt Frau Nicht. >Ein anderer Alexander ist
entstanden.< Fir die Medizin: ein Mensch ohne Selbst,
ohne Empfindung, ohne Mdoglichkeit, Kontakt aufzuneh-
men — und ohne Chance, dass sich daran jemals etwas an-
dert. Fur Marie-Luise Nicht: ihr Kind, das sie braucht.

Anfangs hatte sie manchmal die Faust in der Tasche ge-
ballt, ihn geboxt und angebrillt: Komm zuriick, du kannst
mich doch hier nicht allein lassen! Das ist vorbei.

Ihr Sohn macht jetzt nicht den Eindruck, als leide er.
Seine Muskulatur ist entspannt, er schwitzt nicht, er flhlt

234



sich wohlig an. Die Mutter hat sich langst daran gewohnt,
dass sein Mund immer offen steht und manchmal Speichel
herausrinnt. Sie kann zu ihm sprechen; sie kann ihn mas-
sieren und streicheln; sie kann ihn in den Rollstuhl packen
und mit ihm nach drauf3en gehen, wenn das Wetter schon
ist. Sie kann sich ein Leben mit ihm eigentlich gut vorstel-
len. Trotzdem mdchte sie, dass er sterben darf. Denn Ale-
xander, da ist Marie-Luise Nicht absolut sicher, wiirde
diese Existenz, die am Brei aus der Magensonde héangt,
nicht wollen.«

Im Herbst 2006 berichtete der SPIEGEL von Alexander
Nichts Schicksal und dem seiner Mutter Marie-Luise. In
einer Oktobernacht 2002 war der Berliner Abiturient un-
verschuldet von einem Auto angefahren und mit schwers-
ten Schadelverletzungen auf die Intensivstation gebracht
worden. Ein groRer Teil der Substanz im Grof3hirnmantel
war irreparabel zerstort. Fast vier Jahre blieb Alexander
im Wachkoma, unansprechbar und ohne jede Chance,
wieder ins Leben zuriickzufinden. Fur seine Mutter war
der Fall klar, dass ihr Sohn so nicht hétte leben wollen.
Doch die behandelnden Arzte in Berlin bestanden darauf,
die Apparaturen laufen zu lassen, die Alexander kiinstlich
am Leben hielten, und auch die Justiz verweigerte sich
dem Wunsch der Mutter (ber Jahre sehr hartndckig. Die
Rechtslage ist ndmlich komplizierter, als sie auf den ers-
ten Blick aussieht. Zwar darf kein Arzt in Deutschland das
Leben eines Patienten gegen dessen Willen kiinstlich ver-
langern — aber woher kennt der Arzt bei einem Komapa-
tienten dessen Willen? Statt Marie-Luise Nicht zu ver-
trauen, dass ihr Sohn unter diesen Umstdnden nicht héatte

23S



leben wollen, hielten die Arzte Alexander weiterhin am
Leben.

Der Umgang mit Patienten im irreversiblen Koma ist
ein Fall unter vielen, der zeigt, wie schwierig die Geset-
zeslage, die ethischen Abwéagungen und die Frage nach
dem Willen und dem Recht von todgeweihten oder un-
wiederbringlich bewusstlosen Menschen sind. Wer darf
dabei mitreden und entscheiden? Und welchen Hand-
lungsspielraum hat der Arzt? Diirfen Arzte das Ende von
todgeweihten Patienten herbeifiihren, indem sie deren Be-
handlung abbrechen (passive Sterbehilfe)? Dirfen sie in
Kauf nehmen, dass ein mit starken Schmerzmitteln be-
handelter Patient als Folge dieser Therapie schneller stirbt
(indirekte Sterbehilfe )? Darf der Arzt einem Patienten auf
dessen ausdricklichen Wunsch hin helfen, dessen Leben
zu beenden (Beihilfe zur Selbsttétung)? Und schliel3lich:
Darf er den Patienten auf dessen Wunsch durch ein Medi-
kament oder eine Giftspritze toten (aktive Sterbehilfe)?

Am Kklarsten geregelt in Deutschland ist der Fall bei
der aktiven Sterbehilfe. Sie ist strafbar. Der Text des Pa-
ragraphen 216 »To6tung auf Verlangen« des Strafgesetz-
buches der Bundesrepublik Deutschland lautet: »lst je-
mand durch das ausdruckliche und ernstliche Verlangen
des Getdteten zur Totung bestimmt worden, so ist auf
Freiheitsstrafe von sechs Monaten bis zu funf Jahren zu
erkennen.« Entscheidet der Arzt sich ohne ausdruckliches
Einverstandnis seines Patienten zur Tétung, so kann er
wegen Mordes verurteilt werden. Der Paragraph 216
schiitzt den Birger nicht nur vor sich selbst, sondern er
soll zugleich verhindern, dass jemand einen anderen Men-

236



schen aus personlichen Motiven tétet und vor Gericht an-
gibt, der Getotete habe es selbst so gewollt. Ohne Zweifel
ist eine solche Barriere des Rechts also sinnvoll. Die Fra-
ge ist nur, ob sie in jedem Fall sinnvoll ist.

So unterschiedlich die Rechtsnormen in den verschie-
denen europdischen Landern sind — kein einziges Land in
Europa hat sich bislang dazu durchgerungen, die aktive
Sterbehilfe direkt zu erlauben. Eine indirekte Erlaubnis ist
die im Jahr 2001 in den Niederlanden und 2002 in Belgien
durchgesetzte Rechtspraxis, aktive Sterbehilfe zwar wei-
terhin zu verbieten, aber unter nachweisbaren Umstanden
gleichwohl »straffrei« zu stellen. Die Niederlander rea-
gierten mit dem Gesetz darauf, dass spatestens seit 1969
zahlreiche niederlandische Arzte aktive Sterbehilfe im
Verborgenen praktizierten. Und die Bevdlkerung stand
mehrheitlich hinter der offiziell verbotenen Praxis. Um
diese Grauzone zu verhindern, etablierte die Regierung
die Regelung vom grundsatzlichen Verbot bei gleichzeiti-
ger moglicher Straffreiheit — eine juristische Parallele zur
Abtreibungsregelung in Deutschland. Seit 2001 darf ein
behandelnder Arzt in den Niederlanden einen Patienten
toten, sofern 1) der Patient dies ausdriicklich wiinscht, 2)
ein zweiter Arzt als Berater und Zeuge hinzugezogen
wurde und 3) der Arzt seine Tat bei der Staatsanwaltschaft
anzeigt, so dass diese den Vorgang polizeilich tberprifen
kann.

Das Hauptargument von Menschen, die die aktive Ster-
behilfe erlauben oder straffrei stellen mochten, ist das
Selbstbestimmungsrecht. Jeder, der zurechnungsfahig ist,
sollte demnach das Recht haben, selbst tber sein Leben

237



und damit auch Uber sein Sterben zu entscheiden. Legt
man das deutsche Grundgesetz entsprechend aus, dann
gehort zur »Wirde des Menschen« also nicht nur ein
Selbstbestimmungsrecht auf Leben, sondern auch ein
Selbstbestimmungsrecht auf Sterben. Interessanterweise
kommt es vor, dass sich sowohl die Beflirworter wie die
Gegner des Rechts auf aktive Sterbehilfe auf Kant beru-
fen. Die Gegner sprechen von der unbedingten »Unantast-
barkeit« des menschlichen Lebens, weil der Mensch, nach
Kant, Zweck an sich selbst sei. Er darf nicht »verzweckt«
werden. Jemand anderen zum Téten zu erméchtigen aber
bedeute, nicht mehr selbst Gber sich zu verfligen, sondern
jemand anderen Uber sich bestimmen zu lassen. Aus ei-
nem freien Menschen werde somit das abhangige Verfu-
gungsobjekt eines anderen. Und dies, so meint zum Bei-
spiel Albin Eser, emeritierter Professor fiir auslandisches
und internationales Strafrecht am Max-Planck-Institut in
Freiburg, sei eine »Verzweckung«. Besonders stichhaltig
ist diese Argumentation allerdings nicht. Macht es denn
tatsachlich einen Unterschied, ob ich mich in voller Frei-
heit dazu entschliel3e, mich selbst zu téten, oder wenn ich
ebenso frei jemanden darum bitte, mich zu téten, weil ich
es, zum Beispiel im Krankenhausbett, selber nicht tun
kann? »Verzweckt« man mich denn nicht viel mehr, wenn
man mich gegen meinem freien Willen am Leben l&sst?
Soweit man weil}, hatte sich Kant im Alter sehr vor der
drohenden Demenz geflirchtet und entschieden, dass sein
Leben unter solchen Umstanden fiir ihn keinen Wert und
keinen Sinn mehr haben wirde. Da die modernen Formen
indirekter Sterbehilfe zu seiner Zeit nicht zur Verfligung
standen und auch ein Behandlungsabbruch nicht zum un-

238



mittelbaren Tod eines Alzheimer- oder Demenzkranken
fuhrt, liegt es nahe, dass Kant die aktive Sterbehilfe zu-
mindest fur sich selbst befurwortet hatte.

Ein zweifelhafteres Argument dafir, aktive Sterbehilfe
zu erlauben, liefert die Statistik. Jahr um Jahr beauftragt
die »Deutsche Gesellschaft fur humanes Sterben«
(DGHS), die das Recht auf aktive Sterbehilfe einfordert,
Meinungsforschungsinstitute mit Umfragen. Danach be-
flrworten gegenwartig etwa 80 Prozent der Deutschen,
aktive Sterbehilfe zuzulassen. Fur die DGHS ist dies ein
klares Signal. Was die Menschen wollen, sollen die Poli-
tiker endlich umsetzen. Doch mit Statistiken als morali-
schem Imperativ ist das so eine Sache. Bis vor einigen
Jahren gab es in Deutschland eine breite Ablehnung der
Homosexualitat. War es deshalb rechtens, Homosexuelle
mit Gefangnis zu bestrafen, wie dies bis in die 60er Jahre
tatsdchlich moglich war? Hétte man unmittelbar nach dem
11. September 2001 eine Umfrage gemacht, ob alle in
Deutschland lebenden streng gldubigen Muslime ausge-
wiesen werden sollen, hétte sich moglicherweise eine
Mehrheit gefunden, die es daftir heute sicher nicht mehr
gibt. Statistiken spiegeln auch den Affekt wider, und sie
sind sehr abhéngig von der Art der Frage. Vor vier Jahren
beauftragte auch die Deutsche Hospiz-Stiftung, die die ak-
tive Sterbehilfe ablehnt, ein Meinungsforschungsinstitut.
Sie legte groRen Wert darauf, den Befragten nicht nur die
aktive Sterbehilfe, sondern auch die Mittel und Wege
der Palliativmedizin zu erklaren. Unter Palliativmedizin
(vom lateinischen Wort pallium — der Mantel) versteht
man eine Behandlung und Pflege von todgeweihten Pa-

239



tienten, die deren Symptome so weit lindert, dass diese in
ihrer verbliebenen Lebenszeit weitestgehend beschwerde-
frei leben konnen. Bezeichnenderweise zeigt das Ergebnis
dieser Umfrage ein ganz anderes Bild als das der DGHS-
Umfragen. Personen, denen sowohl aktive Sterbehilfe wie
Palliativmedizin vorher erklart worden waren, stimmten
nur noch zu 35 Prozent fir die aktive Sterbehilfe. 56 Pro-
zent dagegen wiinschten sich den verstarkten Einsatz der
Palliativmedizin in den Krankenh&usern. Ein Utilitaris-
mus, der das Glick und das Leiden der Gesellschaft mi-
thilfe von Statistiken festzustellen sucht, ist also ziemlich
heikel.

Ein drittes (indirektes) Argument fir die Zulassung der
aktiven Sterbehilfe in Deutschland besteht darin, auf gro-
Re Widerspriiche in der bestehenden Rechtspraxis zu ver-
weisen. In Deutschland sterben in jedem Jahr zwischen
800 000 und 900 000 Menschen, mindestens zwei Drittel
in Krankenhdusern und Pflegeheimen und nur wenige zu
Hause im Kreise ihrer N&chsten. Keiner dieser Menschen,
so scheint es, stirbt durch das aktive Zutun eines Arztes
oder Sterbebegleiters. Es scheint so. Tatséchlich aber sind
in den letzten zehn Jahren mehr als 300 Menschen aus
Deutschland mit einem Ticket ohne Rickflug in die
Schweiz gereist, um dort von Sterbehilfe-Organisationen
wie Dignitas oderEXIT Medikamente zu erhalten und sich
damit zu toten. »Beihilfe zur Selbsttétung« lautet der ent-
sprechende Rechtsbegriff. Anders als in der Schweiz ist
Beihilfe zum Suizid in Deutschland nicht ausdrtcklich er-
laubt, aber eben auch nicht verboten. Und toédliche Medi-
kamente zu verkaufen ist noch keine aktive Sterbehilfe.

240



Das Einzige, wofur man einen Zyankali-Dealer verurteilen
kann, ist ein Verstoll gegen das Betaubungsmittelgesetz.
Die deutsche Justiz steht damit vor einem Dilemma. Zu
verdachtig erscheinen die kommerziellen Sterbehilfe-
Organisationen. Doch ein Geschaft mit dem Suizid zu
machen ist nicht grundsatzlich verboten. Der Mainzer
Rechtsphilosoph Norbert Hoerster sieht in dieser Geset-
zesliicke ein grofRes Problem, ganz im Gegensatz zur akti-
ven Sterbehilfe, die er erlauben mdchte, sofern tatsachlich
gewabhrleistet ist, dass sie auf den freien Wunsch eines Pa-
tienten erfolgt. Wahrend Hoerster die aktive Sterbehilfe
unter der genannten Auflage zulassen mochte, schlagt er
vor, dass derjenige, der einen anderen zur Selbsttotung
verleitet oder dabei fordert, mit einer Freiheitsstrafe von
bis zu fiinf Jahren bestraft wird — es sei denn, dass er da-
bei vollig zweifelsfrei nach dem freien Willen des Ster-
bewilligen gehandelt hat. Hoerster, dessen Begriindung im
Wesentlichen auf den Prinzipien des Préaferenz-
Utiliarismus beruht, flihrt hier unter der Hand ein zweites
Kriterium ein. Nicht nur die Winsche und Absichten des
Sterbewilligen  spielen eine Rolle, sondern auch
die Motivation seiner Helfer. Denn um jemanden zu etwas
zu verleiten, muss ich einen Grund haben, der unter-
schiedlich gewichtet werden kann. Dass der Utilitarismus
normalerweise nur die Konsequenzen einer Handlung,
nicht aber deren Motivation berucksichtigt, ist tbrigens
ein bekanntes Manko. Ist ein Soldat, der durch den Befehl
seiner Vorgesetzten im Krieg zum Toten von hundert
Menschen gezwungen wird, ein schlimmerer Morder als
ein Gewaltverbrecher, der eine alte Frau aus Habgier zu
Tode priigelt? Eine Moral, die nur nach den Konsequen-

241



zen fur den Betroffenen oder fir die Gesellschaft schaut,
greift augenscheinlich zu kurz.

Fast alle Praferenz-Utilitaristen beflirworten das Recht
auf aktive Sterbehilfe, weil diese Moglichkeit im Interesse
des Betroffenen, im Regelfall eines todgeweihten Patien-
ten, liegen kann. Bezeichnenderweise aber argumentieren
auch die Gegner mit dem Interesse des Betroffenen. Um
dies zu verstehen, lohnt sich der Blick auf die passive und
die indirekte Sterbehilfe. Passive Sterbehilfe ist in
Deutschland erlaubt, sofern sie dem (mutmaRlichen)
Wunsch des Patienten entspricht. Kein Arzt darf jemandes
Leben gegen dessen Willen kinstlich verlangern. Die
komplizierte Frage nach dem Willen eines komattsen Pa-
tienten hatten wir am Fall von Alexander Nicht verfolgen
konnen. Auch die indirekte Sterbehilfe ist in Deutschland
erlaubt. Der hé&ufigste Fall indirekter Sterbehilfe ist
die terminale Sedierung. Wortlich (bersetzt bedeutet ter-
minales Sedieren »zum Ende fiihrendes Beruhigen«. Wie
es die Palliativmedizin vorsieht, erhalt der todkranke Pa-
tient eine sehr hohe Dosis an Schmerzmitteln, dazu Medi-
kamente wie Morphin, die ihn bei unertraglichen Schmer-
zen ins Koma versetzen. Der Arzt tut sein Bestes, das Le-
ben des Patienten in dessen letzten Tagen so ertraglich
wie moglich zu machen. Das Einzige, was er nicht tut, ist,
den Todgeweihten ausreichend mit Flissigkeit zu versor-
gen. Bei einem normalen Verlauf der stark austrocknen-
den Schmerztherapie stirbt der Patient nach zwei bis drei
Tagen an Wassermangel. Dem palliativmedizinischen Ge-
danken entsprechend wird die terminale Sedierung nicht
als aktive Sterbehilfe gewertet.

242



Die terminale Sedierung wird unter anderem in Hospi-
zen durchgefiihrt, die sich als humane Alternative zur
Sterbehilfe verstehen. Auch in Deutschland ist sie ein
durchaus gangiges Verfahren indirekter Sterbehilfe, ein
Verfahren freilich in einer Grauzone. Genaue Zahlen gibt
es nicht, in Deutschland besteht dafiir keine Meldepflicht.
Wo auch immer indirekte Sterbehilfe praktiziert wird, gibt
es deshalb auch unklare Félle, denn indirekte und aktive
Sterbehilfe lassen sich in der Praxis manchmal gar nicht
sauber trennen. Einige in den letzten Jahren bekannt ge-
wordene spektakuldre Féalle offensichtlichen Missbrauchs
rufen deshalb auch hier Kritiker auf den Plan. Wie will
man im Nachhinein kontrollieren, ob die Patienten von
dem stark erhdhten Risiko der Schmerzbehandlung wuss-
ten und ihren sanften Tod nicht nur in Kauf nahmen, son-
dern ihn sogar wollten? Kritiker meinen deshalb, dass in-
direkte Sterbehilfe, die in Deutschland tausendfach prakti-
ziert wird, grundsétzlich gefahrlicher sei als eine gut kont-
rollierte Praxis der aktiven Sterbehilfe.

Die wichtigsten Argumente fir die kontrollierte Zulas-
sung der aktiven Sterbehilfe in einem Rechtsstaat sind
damit benannt. Der Ubersicht halber wollen wir sie noch
einmal zusammenstellen: 1) Der Anspruch auf aktive
Sterbehilfe ist ein Grundrecht des freien Menschen, ein
Teil seines Selbstbestimmungsrechts. 2) Aktive Sterbehil-
fe wird von den meisten in Deutschland lebenden Men-
schen als ein legitimes Mittel befurwortet. 3) Aktive Ster-
behilfe ist transparenter und besser zu kontrollieren als die
Beihilfe zur Selbsttétung und die indirekte Sterbehilfe und

243



sollte deshalb als ein Mittel unter anderen zugelassen
werden.

Diesen drei Argumenten stehen folgende Einwande ge-
gen die Zulassung der aktiven Sterbehilfe gegenuber: 1)
Schadigt die Tatsache, dass aktive Sterbehilfe zuléssig ist,
nicht unter Umstédnden das Vertrauensverhaltnis von Pa-
tient und Arzt? 2) Verstolit die aktive Sterbehilfe nicht
gegen den Ehrenkodex von Arzten zu »helfen und zu hei-
len«? 3) Kann man tatséchlich immer zweifelsfrei kontrol-
lieren, ob ein Patient die aktive Sterbehilfe gewiinscht
hat? 4) Wer schiitzt einen dementen oder komatGsen Pa-
tienten in jedem Fall davor, dass seine Angehérigen aus
egoistischen Motiven seinen Tod winschen? 4) Fuhrt die
Legalisierung der aktiven Sterbehilfe nicht dazu, dass die
Gesellschaft grundsatzlich in der Frage umdenkt, wie wir
mit todgeweihten Patienten umgehen sollen, und geféhr-
det dadurch die Bedingungen unseres Zusammenlebens?
5) Ermoglicht sie also einen »Dammbruch«, so dass aus
der Mdglichkeit der aktiven Sterbehilfe ein indirekter
Zwang wird, von diesem Mittel auch Gebrauch zu ma-
chen? Etwa um Angehorige zufriedenzustellen oder die
Krankenkasse nicht weiter zu belasten? 6) Wird aus der
»Freiheit zum Tode« damit nicht Uber kurz oder lang eine
»Unfreiheit zum Leben«? 7) Erspart die Zulassung der ak-
tiven Sterbehilfe der Gesundheitspolitik nicht den Ausbau
von teuren, aber humaneren Alternativen, zum Beispiel
einer hoheren Investition in die Palliativmedizin?

Die Fragen 1) und 2) nach dem Verhaltnis von Arzt und
Patient lassen sich schnell beantworten. Sie sind kein phi-
losophisches Problem, sondern sie entspringen einer per-

244



sonlichen psychologischen Situation. Und die ist immer
verschieden. Es kann sein, dass das Verhéltnis von Arzt
und Patient durch die Mdglichkeit der aktiven Sterbehilfe
belastet wird, muss es aber nicht. Im Ubrigen wiére selbst
bei der Zulassung der aktiven Sterbehilfe kein Arzt ver-
pflichtet und gezwungen, einen Patienten zu t6ten. Die
Fragen 3) und 4) nach einem mdglichen Missbrauch durch
Angehdrige sind Fragen an die Justiz, ob sie es schafft, die
gesetzliche Regelung sehr weitgehend wasserdicht zu ge-
stalten, so dass eine maximale Transparenz gewéhrleistet
ist. Philosophische Fragen im weitesten Sinne sind die
Fragen 5) und 6) nach den gesellschaftlichen Folgen und
nach einem moglichen Erwartungsdruck an die todge-
weihten Patienten. Hier kommt im vollen Umfang eine
sozial-ethische Dimension ins Spiel, die Uberaus wichtig
ist. Doch wie will man die gesellschaftlichen Folgen ab-
schatzen und abwégen? Fur die Niederlande liegen seit
2001 drei grol3e Studien zur Praxis der aktiven Sterbehilfe
vor. VVon den etwa 140 000 Niederlandern, die seitdem
pro Jahr in einem Krankenhaus ihr Leben beendeten, star-
ben etwa 4500 durch die Todesspritze eines Arztes. Die
vierfache Zahl starb durch terminale Sedierung. Beide
Zahlen blieben dabei von Jahr zu Jahr ziemlich konstant.
Die Befurworter des Rechts auf aktive Sterbehilfe sehen
sich dadurch bestéatigt. Von einem Dammbruch koénne
keine Rede sein, denn die Zahl der gewiinschten Totungen
durch den Arzt habe nicht zugenommen. Doch auch die
Gegner der Zulassung finden in den Studien Wasser fir
ihre Muhlen. Denn jedes Jahr gab es zumindest einige un-
geklarte Falle, die einen Rechtsstreit zwischen Angehori-
gen und Krankenh&usern nach sich zogen. Zudem vermu-

24S§



ten manche Kritiker eine Dunkelziffer von nicht gemelde-
ten Totungen, die in den Statistiken nicht auftauchen. Aus
den bisher vorliegenden klinischen Daten lassen sich also
keine eindeutigen Aussagen zur Ethik der Sterbehilfe ge-
winnen.

Bleibt also die Frage 7), ob die Legalisierung der akti-
ven Sterbehilfe nicht dazu fiihren kénnte, auf kostspielige-
re Alternativen zu verzichten. Die meisten Menschen sind
sicher intuitiv der Ansicht, dass eine schmerzlindernde
Pflege zum Tode der bessere Weg ist als eine Giftspritze.
Dieses intuitive Gefuhl ist fest verankert in der Natur des
Menschen, wie Marc Hausers Testaufgaben (Vgl. Der
Mann auf der Briicke) zeigen. Aktives Toten ist etwas an-
deres als eine Unterlassung, selbst dann, wenn es zum
gleichen Ergebnis fuhrt. Das grundsatzliche Verbot, einen
Menschen aktiv zu toten, ist also nicht die Folge eines re-
ligiosen Dogmas von der »Heiligkeit« des menschlichen
Lebens. Vielmehrist das Dogma die Folge einer stam-
mesgeschichtlich tief verwurzelten Intuition. Aus diesem
Grund ist es ein schwaches Argument, die »Heiligkeit«
des Lebens mit dem Verweis auf die Hinfalligkeit von Re-
ligion in unserer Zeit abzutun. Die natirliche Totungs-
hemmung ist &lter als das Christentum, selbst wenn alle
Zeiten und Kulturen immer wieder und auch sehr reichli-
che Ausnahmen davon gemacht haben. Es ist bezeich-
nend, dass auch die meisten Befurworter des Rechts auf
aktive Sterbehilfe dem Unterschied zwischen aktivem Tun
und Unterlassen eine Bedeutung beimessen. Denn bei al-
ler Kritik an der Grauzone der indirekten Sterbehilfe wir-
de dennoch kaum ein Beflrworter der aktiven Sterbehilfe

246



ernsthaft die Meinung vertreten, die Giftspritze sei grund-
sétzlich der bessere Weg. Aktive Sterbehilfe kann deshalb
nichts anderes sein als ein letztes Mittel, wenn kein ande-
rer Weg offensteht.

Daraus folgen zwei Konsequenzen: Der Staat muss alle
Anstrengungen darauf setzen, die Palliativmedizin zu for-
dern und mit der indirekten Sterbehilfe so human und so
transparent wie moglich zu verfahren. Nicht zuletzt des-
halb, damit der Wunsch nach aktiver Sterbehilfe gar nicht
erst aufkommt. Denn das entscheidende Problem bei der
Frage nach den letzten Lebenstagen unheilbar kranker und
schwer leidender Menschen ist kein medizinisches, son-
dern ein psychologisches. So richtig es auf der einen Seite
ist, das Recht eines Menschen ernst zu nehmen, selbst
uber seinen Tod entscheiden zu dirfen, so wichtig ist es
zugleich, die Umstande zu prifen, unter denen ein solcher
Wunsch entsteht. Das Problem der aktiven Sterbehilfe ist
nicht der nachvollziehbare Rechtsanspruch des Patienten;
es sind die Lebensumstande, die eine solche Entschei-
dung, sterben zu wollen, hervorrufen. Die Palliativmedi-
zin ist deshalb fiir Arzt wie Patient der humanere Weg.

Und zweitens: Erlaubt man die aktive Sterbehilfe, so
macht man aus dem letzten Mittel fiir wenige ausweglose
Falle ein »normales« Mittel unter anderen. Manche Ange-
horige wirden ihre Bemihungen um den todgeweihten
Patienten verringern. Und die Krankenhduser brdauchten
sich gewiss nicht die Miihe zu machen, ihm die letzten
Tage und Wochen seines Lebens so schmerzfrei wie mog-
lich zu gestalten. Selbst wenn die Statistik aus den Nieder-
landen diese Angst bislang nicht bestéatigt — angesichts

247



leerer Kassen im Gesundheitswesen fast aller europé-
ischen Lander konnte das Selbstbestimmungsrecht auf den
eigenen Tod schnell in sein Gegenteil umschlagen: in ei-
nen gesellschaftlichen Erwartungsdruck, zumindest den
Krankenkassen nicht langer zur Last zu fallen.

Die entscheidende Frage in den Zeiten standiger Etat-
kirzungen in der Gesundheitspolitik lautet also: Was ist
ein wirdiger Tod dem Staat und der Gesellschaft wert? In
diesem Licht relativiert sich das starke Argument vom
Selbstbestimmungsrecht des Menschen auf den eigenen
Tod. Was heute im Einzelfall in der Grauzone von passi-
ver, indirekter und aktiver Sterbehilfe in deutschen Kran-
kenhdusern tatsachlich geschieht, dirfte allemal besser
sein als eine rechts- und moralphilosophisch klare und
eindeutige Position fur die aktive Sterbehilfe. Fiir den Phi-
losophen sind Rationalitdt, Widerspruchsfreiheit und
Stichhaltigkeit einer Position entscheidend, doch fur den
Politiker ist es seine sozialethische Verantwortung. Unert-
ragliche Grauzonen in der Theorie missen ihm unwichti-
ger sein als ertragliche Grauzonen in der Realitét.

Das Selbstbestimmungsrecht des Menschen hat also
uberall da Grenzen, wo es (mutmaBlich) unertrégliche und
inhumane Folgen fir die Gesellschaft zeitigt. Doch wen
zahlen wir zu dieser »Gesellschaft« dazu? Wie etwa gehen
wir mit jenen leidensfédhigen Lebewesen um, die ihre
Interessen nicht duf3ern und ihre Rechte nicht einfordern
kénnen? Zum Beispiel mit Tieren?

248



OXFORD

Jenseits von Wurst und Kase
Dirfen wir Tiere essen?

Stellen Sie sich vor, eines Tages landen fremde Wesen aus
dem All auf unserem Planeten. Wesen wie in dem Holly-
wood-SpielfilmIndependence Day. Sie sind unglaublich
intelligent und dem Menschen weit tberlegen. Da nicht
immer ein todesmutiger US- Prasident im Kampfflugzeug
zur Verfiigung steht und diesmal kein verkanntes Genie
die auBerirdischen Computer mit irdischen Viren lahm-
legt, haben die fremden Wesen die Menschheit in kiirzes-
ter Zeit besiegt und eingesperrt. Eine beispiellose Terror-
herrschaft beginnt. Die AuRerirdischen benutzen die Men-
schen zu medizinischen Versuchen, fertigen Schuhe, Au-
tositze und Lampenschirme aus ihrer Haut, verwerten ihre
Haare, Knochen und Zahne. AuBerdem essen sie die Men-
schen auf, besonders die Kinder und Babys. Sie schme-
cken ihnen am besten, denn sie sind so weich, und ihr
Fleisch ist so zart.

Ein Mensch, den sie gerade fir einen medizinischen
Versuch aus dem Kerker holen, schreit die fremden We-
sen an:

»Wie konnt ihr so etwas tun? Sehr ihr nicht, dass wir
Geflhle haben, dass ihr uns weh tut? Wie konnt ihr unsere
Kinder wegnehmen, um sie zu téten und zu essen? Seht
ihr nicht, wie wir leiden? Merkt ihr denn gar nicht, wie

249



unvorstellbar grausam und barbarisch ihr seid? Habt ihr
denn Gberhaupt kein Mitleid und keine Moral?«

Die AuRerirdischen nicken.

»Ja, jak, sagt einer von ihnen. »Es mag schon sein, dass
wir ein bisschen grausam sind. Aber seht ihr«, fahrt er
fort, »wir sind euch eben Gberlegen. Wir sind intelligenter
als ihr und verninftiger, wir kdnnen lauter Dinge, die ihr
nicht kénnt. Wir sind eine viel hohere Spezies, ein Dasein
auf einer ganz anderen Stufe. Und deshalb dirfen wir alles
mit euch machen, was wir wollen. Verglichen mit uns, ist
euer Leben kaum etwas wert. AuBerdem, selbst wenn un-
ser Verhalten nicht ganz in Ordnung sein sollte — eines
steht trotzdem fest: Ihr schmeckt uns halt so gut! «

Peter Singer war ein nachdenklicher junger Mann, als er
im Herbst 1970 im groRen Speisesaal der Universitat Ox-
ford sal} und ein Rindersteak al3. Aber Uber fiktive Aulie-
rirdische und ihre mdgliche Menschenfresserei hatte er
sich noch nie Gedanken gemacht. Erst vor kurzem war er
aus Australien nach England gekommen, um nach seinem
Philosophiestudium in Melbourne das erste Mal selbst an
einer Universitat zu unterrichten. Schon als Jugendlicher
hatte sich Singer fiir kaum etwas so sehr interessiert wie
fiir Philosophie und fur die Frage nach dem richtigen Le-
ben. Seine Eltern stammten aus Wien, und sie waren Ju-
den. Die grausame Verfolgung der Juden in Deutschland
und Osterreich in der Zeit der nationalsozialistischen
Herrschaft hatte sie 1938 dazu gezwungen, das Land zu
verlassen. Sie waren noch sehr junge Leute gewesen und
flohen von Osterreich nach Australien. Ihre eigenen Eltern
aber, Peter Singers Grol3eltern, wurden von den National-

250



sozialisten verhaftet und im Konzentrationslager There-
sienstadt ermordet.

Singer hatte sein Studium sehr ernst genommen, vor al-
lem die Fragen der Ethik. Er wollte wissen, was gut und
bose, was ein richtiges und ein falsches Leben ist. Als er
im altehrwirdigen Speisesaal bei seinem Steak sal3, be-
merkte er, wie ein Student an seinem Tisch das Fleisch
auf seinem Teller beiseitelegte. Singer fragte den Studen-
ten — er hiel3 Richard Keshen und wurde spater Professor
fur Philosophie an der Cape Breton University in Kanada
—, ob ihm das Essen nicht schmeckte. Richard antwortete
ihm, dass er niemals Fleisch essen wirde. Er sei Vegeta-
rier, denn es sei vollig falsch, Tiere zu verspeisen. Singer
war erstaunt tber diese so entschiedene Haltung. Aber Ri-
chard forderte ihn auf, auch nur ein einziges gutes Argu-
ment zu nennen, warum es moralisch vertretbar sei, Tiere
zu essen. Singer nahm sich Bedenkzeit. Am néchsten Tag
wollten sie sich im Speisesaal wieder treffen, und Singer
wollte Richard einen guten Grund nennen, warum man
Tiere essen dirfe. Dann al} er in aller Ruhe sein Rinder-
steak. Was er selbst nicht ahnte: Es war das letzte Steak
seines Lebens.

Schon auf dem Weg von der Universitat nach Hause
fing Singer an zu Uberlegen. Sicher, die Menschen hatten
zu aller Zeit Fleisch gegessen. Schon in der Urzeit hatten
sie Auerochsen und Mammuts gejagt und ihr Fleisch ver-
zehrt. Und spater hatten Hirten und Bauern Schafe und
Ziegen, Rinder und Schweine gezlichtet, um sie zu essen.
Die Menschen der Vorzeit und auch viele Naturvolker
hatten niemals tUberlebt, wenn sie sich nicht unter anderem

251



auch von Fleisch ernéhrt hatten. Allerdings wurde ihm
auch Klar, dass die Grunde, die ihm eingefallen waren, ihn
selbst gar nicht betrafen. Die Menschen der Vorzeit oder
die Eskimos, die Robben jagen mussen, um zu Uberleben,
sind kein Grund dafiir, warum er, Peter Singer, Tiere es-
sen durfte. Denn in einem Land wie England ist es vollig
problemlos und gesundheitlich unbedenklich, sich ohne
Fleisch zu erndhren. Singer berlegte weiter, dass Wolfe,
Lowen und Krokodile schlieflich auch Fleisch fressen.
Sie scheren sich nicht darum, ob sie das tun dirfen oder
nicht. Denn wenn sie kein Fleisch bekommen, missen
diese Tiere sterben. Singer wusste, dass er nicht sterben
musste, wenn er kein Fleisch aB. Im Unterschied zu den
Wolfen, Lowen und Krokodilen konnte er es sich also
aussuchen, Tiere zu essen oder nicht. Dass er es sich aus-
suchen konnte, war etwas, das ihn von den Lowen unter-
schied. Er war den Lowen (berlegen und auch den Rin-
dern, den Schweinen und Hihnern, die er im Speisesaal
der Universitat al3. Der Mensch ist schlauer als die Tiere,
er hat mehr Intelligenz, eine sehr ausgekliigelte Sprache,
Vernunft und Verstand. Viele Philosophen in der Antike,
im Mittelalter und auch in der Neuzeit hatten ge-
sagt:Dies ist der Grund, warum man Tiere essen darf.
Menschen sind verniinftig, Tiere sind unvernunftig. Men-
schen sind wertvoll, und Tiere sind wertlos. Aber kann
man wirklich sagen, dass intelligentes Leben grundsétz-
lich mehr wert ist als weniger intelligentes? Obwohl Sin-
ger die fiktive Geschichte von den AuBerirdischen nicht
kannte, regte sich in ihm die gleiche Empdérung, die sich
bei vielen Lesern dieser kleinen Fabel regt. Denn was fiir
den unmoralischen Umgang der Auferirdischen mit den

252



Menschen gilt, muss das nicht auch fur das vergleichbare
Verhéltnis des Menschen zu den Tieren gelten? Eine (ber-
legene Intelligenz ist kein moralischer Freibrief, tun und
lassen zu kénnen, was man will. Drei Jahre lang vertiefte
Singer sich in das Thema, wie Menschen mit Tieren um-
gehen sollten. Im Jahr 1975 verdffentlichte er darlber ein
Buch: Animal Liberation — Die Befreiung der Tiere. Ein
Bestseller. Das Buch verkaufte sich tiber 500 000 Mal.

Das wichtigste Kriterium fiir das Lebensrecht eines Le-
bewesens, so schrieb Singer, sind nicht Intelligenz, Ver-
nunft oder Verstand. Ein neugeborener Saugling hat we-
niger Verstand als ein Schwein, und trotzdem durfen wir
ihn nicht essen oder zu Versuchen fur die Wirkung eines
neuen Shampoos missbrauchen. Der entscheidende
Grund, ein Lebewesen zu respektieren und ihm ein Le-
bensrecht zuzugestehen, ist seine F&higkeit, sich zu freuen
oder zu leiden. In diesem Punkt war Singer mit Bentham
einig, der bereits 1789, zur Zeit der franzésischen Revolu-
tion, geschrieben hatte: »Der Tag wird kommen, an dem
auch den dbrigen lebenden Geschopfen die Rechte ge-
wahrt werden, die man ihnen nur durch Tyrannei vor-
enthalten konnte. Eines Tages wird man erkennen, dass
die Zahl der Beine, die Behaarung der Haut unzureichende
Grinde sind, ein empfindendes Lebewesen dem gleichen
Schicksal zu uberlassen. Aber welches andere Merkmal
konnte eine unlberwindliche Grenzlinie sein? Ist es die
Fahigkeit zu sprechen? Doch ein erwachsenes Pferd oder
ein erwachsener Hund sind weitaus verstandiger und mit-
teilsamer als ein Kind, das einen Tag, eine Woche oder
sogar einen Monat alt ist. Doch selbst, wenn es nicht so

283



waére, was wirde das &ndern? Die Frage ist nicht: Konnen
sie denken? Oder: Konnen sie sprechen? Sondern: Kon-
nen Sie leiden? « Singer Ubernahm Benthams Utilitaris-
mus: Gluck ist gut, und Leiden ist schlecht. Und das gilt
nicht nur fir Menschen, sondern fiir alle Lebewesen, die
Glick und Leiden empfinden konnen. Denn als empfin-
dungsféahige Wesen sind Tiere dem Menschen prinzipiell
gleich. Und die Frage, ob der Mensch die »anderen Tiere«
verspeisen darf, ist auf diese Weise leicht zu entscheiden:
Federleicht wiegen die simplen Gaumenfreuden des Men-
schen gegentiber dem unsagbaren Leid der Tiere, Leib und
Leben dafiir hergeben zu missen.

Singers Buch Uber die Befreiung der Tiere von der
Herrschaft des Menschen sorgte fir viel Aufregung. Eine
gesellschaftliche Bewegung entstand,
die Tierrechtsbewegung in England, in den USA und auch
in  Deutschland. Das Ziel von Organisationen
wie PETA oder Animal Peace geht weit (ber die Forde-
rungen von herkémmlichen Tierschiitzern hinaus. Tier-
rechtler bek&mpfen nicht nur Massentierhaltung, Pelztier-
farmen und Tierquélerei. Sie stellen jeden Gebrauch von
Tieren in Frage. Danach sollen Menschen weder Wurst
noch Kdse essen dirfen, noch Tiere im Zoo oder im Zir-
kus einsperren oder sie zu Tierversuchen benutzen. Statt-
dessen fordern sie das Recht der Tiere auf ein freies Leben
und eine glickliche Entfaltung.

So Uberzeugend Singers Ansichten auf den ersten Blick
erscheinen, so heftig wurde ihnen allerdings von vielen
Philosophen widersprochen. Denn wenn nicht Vernunft
und Verstand oder die schlichte Zugehorigkeit zur Spe-

254



zies Homo sapiens die moralische Grenze bilden, sondern
die Fahigkeit zu leiden — wo liegt diese Grenze genau?
Schweine und Hihner kénnen leiden, darauf kann man
sich leicht einigen. Ein Schwein schreit, wenn es gequélt
oder geschlachtet wird, und auch ein Huhn gackert laut.
Aber was ist zum Beispiel mit Fischen? Konnen Fische
leiden? Nach neuesten Untersuchungen sieht es so aus, als
ob Fische Schmerzen empfinden, obwohl sie diese nicht
aullern konnen. Und was ist mit wirbellosen Lebewesen
wie zum Beispiel Muscheln? Wir wissen viel zu wenig
uber das Schmerzempfinden von Muscheln, um darlber
etwas zu sagen. Genau genommen, wissen wir Menschen
ja noch nicht einmal, inwieweit nicht auch Pflanzen leiden
kénnen. Ob der Salat wohl Schmerzen empfindet, wenn
man ihn aus der Erde reif3t?

Das Empfinden von Schmerzen ist also keine klare
Grenze. Und das Kriterium ist insofern problematisch, als
uns die Bewusstseinszustdnde von Tieren nicht unmittel-
bar zugénglich sind. Im Kapitel tGber das Gehirn war die
Rede davon, wie schwer sich die Wissenschaft schon mit
subjektiven Erlebniszustanden bei Menschen tut. Wie viel
schwieriger ist es da, Aussagen uber Tiere zu machen. Im
Jahr 1974, also genau in der Zeit, als Singer an seinem
Buch tber die Befreiung der Tiere schrieb, verdffentlichte
Thomas Nagel, heute Professor an der New York Univer-
sity of Law, einen berihmt gewordenen Aufsatz mit dem
Titel: Wie es ist, eine Fledermaus zu sein. Nagel interes-
sierte sich nicht besonders fir Tiere. Die Pointe, auf die es
ihm ankam, war, dass man sich gar keine Mihe geben
brduchte, sich in andere Lebewesen, zum Beispiel eine

2S8S



Fledermaus, hineinzuversetzen. Denn das sei schlichtweg
unmoglich. Das Einzige, wozu man in der Lage sei, wére
sich auszumalen, wie man selbst sich fiihlen wirde, wenn
man mit einem Echoortungssystem durch die Nacht flie-
gen und Insekten jagen wirde. Aber wer wisste schon,
wie viel dies mit den tatsachlichen Empfindungen der
Fledermaus zu tun hat? Wahrscheinlich fast gar nichts.
Bewusstsein, und darauf kam es Nagel an, ist immer an
subjektives Erleben gebunden und damit fir andere prin-
zipiell unzugénglich.

So weit, so richtig. Doch dass es unmdglich ist, genau
zu wissen, was in Tieren vor sich geht, ist natlrlich kein
grundsatzliches Argument gegen Singers Position, Tiere
zu achten. Denn dass wir das Innenleben auch unserer
Mitmenschen nicht kennen, ist gemeinhin kein Grund da-
fiir, dass wir sie quélen dirfen. Kein Gericht erlaubt Fol-
ter, Mord und Totschlag mit dem Hinweis darauf, der T&-
ter hétte ja nicht ganz genau wissen konnen, wie sich das
Opfer dabei fuhlt. Wir unterstellen anderen Menschen ei-
nen komplexen Bewusstseinszustand — und das reicht, um
sie zu achten. Bei Tieren dagegen neigen viele Wissen-
schaftler dazu, ihre Psyche rein biologisch zu erklaren.
Doch solche Modelle von Reiz und Reaktion sind proble-
matisch. Geschieht das Tauschungsmandver einer Meer-
katze aus Instinkt, oder ist Taktik im Spiel? Folgen die
Rangordnungsspiele von Léwen einer Strategie oder einer
momentanen Eingebung? Wer vermag dies mit Sicherheit
zu sagen? Auch bei Menschen entsprechen die Begehren
biologischen Bedirfnissen, etwa der Abneigung gegen
Schmerzen oder sexuelle Geliste, ohne dass wir sie nur

256



darauf reduzieren. Aus welchem Grund sollte das, was uns
davon abhélt, menschliche Erlebnisqualitdten auf mecha-
nische Funktionsmechanismen zu reduzieren, nicht auch
fur die Erforschung des Innenlebens von Tieren gelten?
Natdrlich tun wir gut daran, unsere Geflihle und Absich-
ten nicht naiv in ihr Innenleben hineinzuprojizieren. Doch
es ist sicher ebenso naiv, vom krassen Gegenteil auszuge-
hen und Tiere als rein funktionale Maschinen zu betrach-
ten. Woher wissen wir, dass der tierische Spieltrieb tat-
séchlich nicht mehr ist als ein ausschlief3lich funktionaler
Mechanismus? Sicher, die Sexualspiele der Affen mit ih-
ren dazugehdrigen Lustempfindungen lassen sich funktio-
nal gut erklaren. Aber lassen sie sich des-
halb nur funktional erklaren?

Schon die alten Chinesen wussten davon, dass es un-
moglich ist, wirklich zu wissen, was Tiere empfinden.
Aber sie kannten eine Mdglichkeit, wie sie sich dem In-
nenleben von Tieren trotzdem n&hern konnten: durch ei-
nen Analogieschluss. Davon erzahlt folgende Anekdote:
Meister Tschuang-Tse wandert mit seinem Freund Hui-
Tse Uber eine Briicke, die tber den Fluss Hao fihrt.
Tschuang-Tse blickt ins Wasser und sagt zu seinem
Freund: »Sieh, wie die schlanken Fische umherschnellen,
so leicht und frei. Das ist die Freude der Fische.« »Du bist
kein Fisch«, sagt daraufhin Hui-Tse, »wie kannst du wis-
sen, dass sich die Fische freuen?« »Du bist nicht ich,
antwortet daraufhin Tschuang-Tse, »wie kannst du wis-
sen, dass ich nicht weil3, dass sich die Fische freuen?«

Auch die moderne Hirnforschung zieht solche Analo-
gieschlisse. Sie untersucht Reaktionsweisen in unserem

287



Wirbeltiergehirn, und sie vermutet, dass gleichartige
Strukturen im Gehirn anderer Wirbeltiere mit vergleichba-
ren Erlebnisqualitdten verbunden sein konnten. Dabei
uberprufen Hirnforscher nicht nur tatsachliche und mut-
maRliche Ubereinstimmungen. Sie versuchen auch he-
rauszufinden, warum wir glauben, uns in manche Tiere
besser hineinfuhlen zu kénnen als in andere. Wenn Men-
schen Delfine betrachten, assoziieren sie in der Mimik des
Delfins sofort ein Lacheln. Unsere Spiegelneuronen arbei-
ten, weil wir glauben, die Mimik des Delfins zu verstehen.
Fast alle Menschen finden Delfine sympathisch. Tiere mit
»fremden« Gesichtern dagegen stimulieren bei uns keine
Spiegelneuronen. Was wir nicht auf Bekanntes beziehen
kénnen, lasst unser Einfuhlungsvermdgen kalt. Bei Hun-
den glauben wir uns in manches Verhalten hineinverset-
zen zu konnen. Wir mogen ihre Verspieltheit und deuten
ihre Freude. Doch es gibt Grenzen. Zum Beispiel »wissen
wir nicht«, sagt Giacomo Rizzolatti, »was Bellen bedeu-
tet, also konnen wir es auch nicht spiegeln. Bellen zahit
nicht zu unserem eigenen motorischen Repertoire. Men-
schen kénnen zwar >Bellen< imitieren, einige von ihnen
sogar sehr gut, doch wirklich begreifen, was Bellen ist,
kdnnen wir nicht!«

Selbst bei weiterem Fortschritt in der Hirnforschung
bleibt uns das Innenleben von Tieren also ein weithin un-
bekanntes Land. Umso bedenklicher ist es, dass wir dort
gleichwohl standig juristisch und philosophisch, aber auch
im alltaglichen Sprachgebrauch, mit holzhackerischer Si-
cherheit Grenzen ziehen. In Deutschland hat kein Tier mo-
ralische Anspruchsrechte darauf, gut behandelt zu werden.

258



Juristisch gesehen stehen Schimpanse und Blattlaus néher
beieinander als Mensch und Schimpanse. Fiir Menschen
gelten das Grundgesetz und das Birgerliche Gesetzbuch,
fur Schimpansen gilt nur das Tierschutzgesetz; Schutzbe-
stimmungen, die sich Schimpansen auf gleicher Stufe mit
Maulwirfen teilen. Eine Ethik, die die biologischen Tat-
sachen hinreichend bericksichtigt, kann dartiber nur den
Kopf schutteln.

Zumindest sehr hoch entwickelte Wirbeltiere wie Affen
oder Delfine sollten also nicht auf fahrl&ssige Art und
Weise auf eine rechtlose Stufe gestellt werden. Fiir Peter
Singer, wie fir jeden Préferenz-Utilitaristen, ist »Selbst-
bewusstsein« das Kriterium, das ein Leben unbedingt
schiitzenswert macht. Das ist ziemlich lberzeugend, obg-
leich man einrdumen muss, dass Selbstbewusstsein keine
neurologisch sichere Kategorie ist. Ob ein Wesen Uber
Selbstbewusstsein verfugt, l&sst sich im Kernspintomogra-
fen nicht sehen. Manche Philosophen setzen Selbstbe-
wusstsein mit einem Ich-Gefuihl gleich. VVon hier aus spre-
chen sie selbst Affen ein moralisch relevantes Selbstbe-
wusstsein ab. Doch wie die Hirnforschung heute weil, ist
das mit dem Ich-Gefihl so eine Sache. Im Kapitel Uber
das »lch« war von vielen verschiedenen Ich-Zustanden
die Rede. Einige davon, zum Beispiel das Korper-
Ich, das Verortungs-Ich und das perspektivische Ich, diirf-
ten bei Affen kaum in Abrede stehen, ansonsten waren sie
sozial hochgradig gestort.

Manche Wirbeltiere verfligen damit ohne Zweifel (ber
so etwas wie ein elementares Selbstbewusstsein. Doch wie
hoch soll man dies moralisch einschatzen? Zum Beispiel

259



bei Elefanten. Wenn einheimische Jager in Afrika diese
hoch entwickelten und sensiblen Tiere toten, um deren El-
fenbein zu verkaufen, darf man dann — wie es zum Bei-
spiel in Kenia rechtens ist — diese »Wilderer« erschie3en?
Fur Singer ist der Fall klar. Man darf es nicht, weil Men-
schen ein hoher entwickeltes Selbstbewusstsein haben als
Elefanten. Doch was ist, wenn ein Mensch drei Elefanten
totet, oder finf oder zehn? Wenn dies Elefantenkiihe sind,
die trauernde Kalber hinterlassen, halb wahnsinnig vor
Angst? Dann, so Singer, neigt sich die Waagschale zu
Gunsten der Elefanten. Doch was ist mit den Angehdorigen
der Jager? Man kann dieses Beispiel in allen erdenklichen
Formen ausspinnen und wird es trotz aller Sorgfalt immer
mit willkirlichen Abschéatzungen zu tun haben. Der Utili-
tarismus kampft hier mit den Unwégbarkeiten und uni-
bersichtlichen Folgeketten, von denen er sich nicht befrei-
en kann.

Die groflte Crux am »Selbstbewusstsein« als alleinigem
Malstab flr den Lebenswert eines Lebewesens aber sind
seine kontra-intuitiven Konsequenzen, von denen im Ka-
pitel Uber die Abtreibung die Rede war. Denn wenn es
richtig ist, dass der Lebenswert eines Lebewesens davon
abhangt, wie komplex seine Empfindungen und sein Ver-
halten sind, dann stehen Neugeborene und geistig sehr
stark behinderte Menschen auf der gleichen oder sogar auf
einer niedrigeren Stufe als zum Beispiel ein Schaferhund.
Singer hat nicht im Sinn, das Leben von Neugeborenen
oder von geistig schwerstbehinderten Menschen abzuwer-
ten. Er will nur die Tiere aufwerten. Die Lawine aber, die
er damit losgetreten hat, ist groB. Fir viele Vertreter von

260



Behindertenverbanden ist Singer bis heute ein rotes Tuch.
Fur die Tierfrage wie flr die Abtreibungsfrage gilt, dass
Gerechtigkeit als alleiniger Malistab zu kurz greift. Wie
wir am Beispiel der Mutter, die instinktiv ihren Sdugling
einem Schaferhund vorzieht, erkennen kdnnen, sollten wir
nicht versuchen, Intuitionen und Instinkte aus der Moral-
philosophie herauszukirzen.

Die Frage danach, was man mit Tieren tun darf, ist also
nicht nur eine Frage von verniinftigen Uberlegungen, son-
dern auch eine Frage von Instinkten. So ist es ein ganz na-
tirlicher Instinkt des Menschen, dass er das Leben von
Menschen anders bewertet als das von Tieren. Mit unse-
ren moralischen Gefiihlen ist es so, wie wenn man einen
Stein ins Wasser wirft. Der Stein bildet Kreise. Im engsten
dieser Kreise stehen unsere Eltern, Geschwister und Kin-
der und unsere besten Freunde. Im néchsten Kreis stehen
unsere Bekannten und vielleicht sogar unser gelieb-
tes Haustier. Dann kommen die Menschen im Allgemei-
nen. Und ganz auBerhalb der Kreise stehen zumeist die
Forellen und Brathdhnchen. Diese moralischen Kreise las-
sen sich nicht beliebig ausdehnen. Aber die Tatsache, dass
so viele essbare Tiere ganz auf3en vor bleiben, ist kein Na-
turgesetz, sondern heute zumeist eine Folge von Verdrén-
gung und Manipulation.

Bezieht man die menschlichen Gefiihle in die eingangs
gestellte Frage ein, dann lautet sie: Ist es vertretbar, dass
man Tiere isst, die man nicht eigenhdndig téten konnte?
Unsere Gefiihle auf dem gegenwartigen Stand der westli-
chen Zivilisation lassen es den meisten Menschen sehr
schwerfallen, ein Schwein zu schlachten oder ein Kalb-

261



chen — selbst wenn man wisste, wie man es macht. Bei
Fischen dagegen finden sich schon viel mehr Menschen,
die das Toten Ubers Herz bringen. Und Hihnereier zu »t6-
ten« macht nur sehr wenigen etwas aus. In friiheren Zeiten
dirfte den Menschen das Toten der Tiere leichter gefallen
sein, und Naturvélkern macht es in der Regel auch weni-
ger aus. Aber Moral ist immer auch eine Frage der kultu-
rellen Sensibilisierung. Sie ist weniger abhéngig von einer
abstrakten Definition des Menschseins als vom Empfin-
dungsstand einer Gesellschaft. Und es ist durchaus anzu-
nehmen, dass dieser Empfindungsstand in Westeuropa
gegenwartig einen vorlaufigen Hohepunkt in der Entwick-
lung der Menschheit darstellt. Eben deshalb bedarf es heu-
te auch der »Tduschung« der Fleisch verarbeitenden In-
dustrie, eine Kalbshaxe mdglichst nicht nach einem Kalb
aussehen zu lassen. Unsere Intuition wird hier irregeleitet,
das Verdréngen erleichtert. Die meisten Menschen in un-
serer Gesellschaft haben nur deshalb keinen Ekel und kei-
ne Scheu davor, Fleisch zu essen, weil ihnen das Tierleid
nicht unmittelbar vor Augen steht. Unsere Spiegelneuro-
nen funken beim Gebrull eines Kalbchens im Schlacht-
haus, aber sie bleiben untétig bei einem formverpackten
Schnitzel.

Die Frage, inwieweit man sich durch kluge Uberlegun-
gen vom Fleischessen abbringen lassen will, muss jeder
fiir sich selbst entscheiden.Wenn man verninftig dardiber
nachdenkt, dann wird man wohl sagen mussen, dass die
Argumente gegen das Fleischessen wahrscheinlich besser
und einleuchtender sind als die Argumente, die dafurspre-
chen. Die utilitaristischen ebenso wie der Verweis auf die

262



moralische Intuition. Ob man nun ganz auf das Steak, den
Hamburger und das Brathdhnchen verzichtet oder einfach
nur etwas seltener als bisher Fleisch isst, hdngt sehr davon
ab, wie stark man sich selbst in dieser Frage sensibilisiert
oder sensibilisieren l&sst. Mit anderen Worten: ob wir sie
zur Frage unserer Selbstachtung machen oder nicht. Ein
weiterer Blick auf unser Selbstverstandnis gegeniber un-
seren haarigen Verwandten soll diesen Denkprozess zu-
séatzlich anregen.

263



ATLANTA

Der Affe im Kulturwald

Wie sollen wir mit Menschenaffen umge-
hen?

»Jerom starb am 13. Februar 1996, zehn Tage vor seinem
vierzehnten Geburtstag. Er war erst im Teenageralter, aber
desinteressiert, aufgedunsen, depressiv, ausgelaugt und
anamisch und litt an Durchfall. Seit elf Jahren hatte er
nicht mehr an der frischen Luft gespielt. Als dreillig Mo-
nate alter Sdugling war er vorsatzlich mit dem HIV-SF2-
Virus angesteckt worden. Mit vier Jahren war er mit
LAV-1, einem weiteren HIV-Typ, infiziert worden. Einen
Monat vor seinem vierten Geburtstag hatte man ihm
NDK, eine dritte Art, verabreicht.« So beginnt der Bericht
des Juristen Steven Wise, Dozent an der Harvard Law
School in Needham, tber den Versuchsschimpansen Je-
rom, der als einer von elf isoliert gehaltenen Menschenaf-
fen in einer fensterlosen Zelle aus Stahl und Beton
im Chimpanzee Infectious Disease Building der Emory
University von Atlanta gehalten wurde und starb. Wise ist
Préasident des Center for the Expansion of Fundamental
Rights in Boston, Massachusetts. Engagiert verficht er die
Idee, die drei wichtigsten Menschenrechte in Zukunft
auch auf die GroRen Menschenaffen auszudehnen: das
unantastbare Recht auf Leben, auf korperliche Unver-
sehrtheit und freie personliche Entfaltung.

264



Die Forderung, Schimpansen, Bonobos, Gorillas und
Orang- Utans grundlegende Menschenrechte zu verleihen,
kam vor vierzehn Jahren auf. Urheber sind Peter Singer
und die italienische Tierrechtlerin Paola Cavalieri. Ge-
meinsam veroffentlichten sie im Jahr 1993 ein Buch, das
zugleich Manifest einer neu gegriindeten Organisation
ist: The Great Ape Project. Ihre Sicht der Menschenaffen
ist darin klar formuliert: Affen haben ein soziales und
emotionales Leben &hnlich dem Menschen, und ihre Intel-
ligenz steht der unseren kaum nach. Gleichwohl erhalten
sie keinen vollen rechtlichen Schutz. Fur Peter Singer und
Paola Cavalieri ist das ein Skandal.

Haben die beiden Philosophen Recht? Missen wir unser
Verhéltnis zu den GroRen Menschenaffen andern? Im-
merhin, schon der Schwede Carl von Linné, der Erfinder
der wissenschaftlichen Nomenklatur im 18. Jahrhundert,
hatte in seinem ersten Einordnungsversuch Mensch und
Schimpanse, Homo sapiens und Homo troglodytes, als
Angehorige derselben Gattung betrachtet. Dass er damit
nicht vollig falsch lag, zeigte sich 230 Jahre spater. Im
Jahr 1984 veroffentlichten Charles Sibley und Jon Ahl-
quist, zwei Molekularbiologen an der Yale University, die
Ergebnisse ihrer langjahrigen DNS-Untersuchungen von
Menschen und Affen. lhre Ergebnisse gelten heute als
wissenschaftliches Allgemeingut. Danach unterscheiden
sich Orang-Utan und Mensch in etwa 3,6 Prozent ihrer
Erbanlagen, Gorilla und Mensch in etwa 2,3 Prozent; die
Differenz zu Schimpanse und Bonobo betragt ungefahr
gleich viel, némlich jeweils 1,6 Prozent. Besonders prekér
allerdings werden diese recht abstrakten Zahlen dann,

265



wenn man gewahr wird, dass der Unterschied zwischen
Schimpanse und Gorilla bei tUber 2 Prozent liegt und dass
die beiden untersuchten Gibbon-Arten zu etwa 2,2 Prozent
voneinander abweichen. Die mutmaRliche genetische Dif-
ferenz zwischen Homo sapiens und Pan troglodytes (wie
er heute heil3t) ist also erstaunlich klein: 98,4 Prozent der
menschlichen DNS ist Schimpansen-DNS. Und beide
Spezies sind in etwa so nahe verwandt wie Pferde und
Esel. Molekularbiologisch stehen sie enger zusammen als
Méuse und Ratten, Kamele und Lamas. In Anbetracht die-
ser Ergebnisse pladiert der Evolutionsbiologe Jared Dia-
mond von der University of California in Los Angeles fiir
ein neues System bei der Einordnung von Menschenaf-
fen. Kinftig, meint Diamond, werden die Biologen die
Dinge wohl »etwas anders sehen missen, namlich aus der
Perspektive des Schimpansen: Danach besteht nur ein
schwacher Gegensatz zwischen den ein wenig hoher ste-
henden Menschenaffen (den drei Schimpansen, ein-
schliel3lich des >Menschen-Schimpansen<) und den ein
wenig tiefer stehenden (Gorillas, Orang-Utans, Gibbons).
Die traditionelle Unterscheidung zwischen >Menschenaf-
fen< (definiert als Schimpansen, Gorillas usw.) und Men-
schen entspricht nicht der Realitat.« Die Aussagekraft der
biologischen Fakten erscheint sensationell. Gibt es ange-
sichts dessen noch Zweifel daran, dass Menschenaffen
und Menschen quasi gleich sind und damit zumindest
quasi gleich behandelt werden mussen?

Es gibt einen solchen Zweifel. Und er kommt aus der
Evolutionsbhiologie selbst. Es miissen ndmlich noch ganz
andere biologische Kriterien bei der Einordnung herange-

266



zogen werden als allein die genetische Néhe. Stammesge-
schichtlich betrachtet sind zum Beispiel Krokodile und
Tauben ndher miteinander verwandt als Krokodile und
Schildkroten. Gleichwohl zéhlen die Biologen Krokodile
und Schildkréten zu den Reptilien, Tauben hingegen
nicht. Entscheidend fir die Einordnung im biologischen
System ist demnach nicht allein der Verwandtschaftsgrad,
sondern es sind zusétzlich auch Faktoren wie Umweltan-
passung und Lebensweise. Doch wie sehr unterscheiden
sich Menschenaffen und Menschen in solcher Hinsicht?
Sollte tatséchlich zutreffen, was »Tiervater« Brehm schon
in der Mitte des 19. Jahrhundert argwohnte? »Unser Wi-
derwille gegen die Affen begrtindet sich ebenso wohl auf
deren leibliche wie geistige Begabungen. Sie &hneln dem
Menschen hinsichtlich ihres Leibes nur oberflachlich,
geistig aber blofl3 im schlechten Sinne und nicht im guten.«

Den Nachweis einer Kulturleistung bei Affen glaubten
in den 50er und 60er Jahren japanische Verhaltensforscher
erbracht zu haben, als sie eine Kolonie von Rotgesichts-
Makaken im Freiland auf der kleinen Insel Koshima beo-
bachteten. Ohne menschliche Anleitung lernten einige
jingere Makaken Verhaltensweisen, die man bei frei le-
benden Affen noch nie zuvor gesehen hatte. Berihmt ge-
wordene Neuerkundungen waren das Waschen von erdi-
gen Kartoffeln vor dem Verzehren, das so genannte
»Goldwaschen«, bei dem Makaken Weizen- und Sand-
korner durch Schldammen im Wasser trennten, sowie die
Erschliefung neuer Nahrungsquellen wie Seetang und
Muscheln im Meer. Bezeichnenderweise wurden diese
Fé&higkeiten von anderen Mitgliedern der Kolonie kopiert

267



und »kulturell« an kinftige Generationen weitervermittelt.
Beobachtungen bei Menschenaffen gehen dartiber noch
weit hinaus. Die beriihmte englische Primatenforscherin
Jane Goodall berichtete Ende der 60er Jahre davon, dass
Schimpansen in der Natur mit Hilfe zusammengepresster
Laubblatter Wasser aus engen Spalten heraussaugen, mit
Grashalmen nach Termiten angeln und sogar Blatter von
Stangeln streifen, um damit ein Werkzeug herzustellen.
Als Jane Goodall dem Pal&oanthropologen Louis Leakey
von ihren Beobachtungen berichtete, erhielt sie das inzwi-
schen legendare Telegramm: »Wir mussen jetztWerk-
zeug neu definieren oder Mensch neu definieren oder
Schimpansen als Menschen akzeptieren.«

Der schillerndste und fur besonders wichtig erachtete
Malistab im Vergleich Mensch und Affe aber ist die Spra-
che, genauer: die menschliche Sprache. Dass es ein komp-
lexes Laut- und Kommunikationssystem unter Affen gibt,
wird von niemandem ernsthaft bestritten. Auch Affen ver-
flgen Uber das Wernicke-Areal fir Wortverstandnis im
Schléafenlappen und das Broca-Areal flir Wortartikulation
und Grammatik im Stirnhirn. Aber warum vermdgen sie
dann nicht nach Menschenart lautsprachlich differenziert
zu kommunizieren? Die Antwort ist verbliffend einfach.
Das Geheimnis der menschlichen Sprache liegt, wie be-
reits erwahnt, im Kehlkopf (\Vgl. Die Fliege im Glas). Er
sitzt um einige Zentimeter tiefer als bei allen anderen Af-
fen, einschlielllich der Menschenaffen. Mit einer gewissen
Wahrscheinlichkeit beeinflussten sich die Anderungen im
Kehlkopfbereich des friilhen Homo sapiens und die Wei-
terentwicklung der Gehirnzentren fur symbolische Kom-

268



munikation wechselseitig. Ein Prozess, der bei den ande-
ren Affen ausblieb.

Gleichwohl gibt es bei Sprachexperimenten einige Er-
folge. In den 60er Jahren erregten die Versuche von Beat-
rice und Robert Gardner von der Nevada University Auf-
sehen, als sie die Schimpansen Washoe und Lucy in
»Ameslan« unterrichteten, einer amerikanische Zeichen-
sprache, die von horbehinderten Menschen benutzt wird.
Den Gardners zufolge lernten die beiden jungen Schim-
pansen einen Wortschatz von einigen hundert Worten.
Menschenaffen sind dazu fahig, abstrakte Symbole fir
Objekte, Situationen und Handlungen zu verwenden und
diese mit bestimmten Leuten, Tieren oder Gegenstanden
zu verknupfen. Zu diesem Ergebnis kam in den 80er Jah-
ren auch die Psychologin Sue Savage-Rumbaugh bei ihren
Versuchen mit dem Bonobo Kanzi. Das Tier beherrschte
innerhalb von zwei Jahren eine Tastatur mit 256 Wort-
symbolen und war in der Lage, damit routinemaRig Bitten
zu &aulern, einen Sachverhalt zu bestétigen, etwas nach-
zuahmen, eine Alternative auszuwéhlen oder ein Gefihl
auszudriicken. Uberdies reagierte Kanzi auf einige hundert
Worter der gesprochenen englischen Sprache. Die Versu-
che von Lyn White Miles von der University of Tennessee
in Chattanooga bestatigen vergleichbare Ergebnisse auch
fir Orang-Utans.

All dies wird allerdings noch weit ibertroffen von dem
Gorillaweibchen Koko im kalifornischen Woodside, stid-
lich von San Francisco. Nach funfundzwanzig Jahren in-
tensiven Trainings beherrscht Koko mehr als tausend Be-
griffe der amerikanischen Gebéardensprache und versteht

269



rund 2000 englische Worter. 1998 gab es bereits den ers-
ten Live-Chat mit Koko im Internet. Ihre Satze sind zwi-
schen drei und sechs Worten lang, schaffen Zeitbezlige
und enthalten sogar Witze. Kokos fachgerecht getesteter
1Q betragt zwischen 70 und 95 Punkte auf der Skala. 100
Punkte bescheinigen Menschen eine normale Intelligenz.
Koko kann reimen, sie
reimt do auf blue und squash auf wash und erfindet Meta-
phern wie etwa »Pferd-Tiger« fiir ein Zebra und »Elefan-
tenbaby« fur eine Pinocchio-Puppe. Auf die Frage: »War-
um Koko nicht wie andere Menschen sein?«, antwortet sie
klug und richtig: »Koko Gorilla.« In tber drei3ig Jahren
regelmaRigen Trainings hat sich die inzwischen hochbe-
tagte Gorilla-Dame eine grof3ere Virtuositat in der Men-
schensprache angeeignet als jedes andere nichtmenschli-
che Lebewesen zuvor. Von Koko lernen bedeutet, etwas
uber die Psychologie von Gorillas im Allgemeinen zu ler-
nen, meint Patterson. Zum Beispiel: Was sagen Gorillas,
wenn sie sich freuen? — »Gorilla umarmen.« Und was sa-
gen Gorillas, wenn sie sich argern? — »Toilette Teufel.«

Eine bezeichnende Pointe an Kokos Erfolgen ist, dass
sie nur unter isolierten Laborbedingungen mdoglich sind.
Wildlebende Gorillas hingegen ebenso wie Zoo-Gorillas
haben anderes zu tun, als sich um Menschengrammatik zu
sorgen. Dennoch sind Gorillas allem Anschein nach intel-
ligenter, als sie es fur ihre natiirliche Lebensraumorientie-
rung und den Nahrungserwerb sein mussten. Wie beim
Menschen so entspringt auch die Intelligenz aller anderen
Primatengehirne aus den Noten und Notwendigkeiten des
Sozialverhaltens. VVon allen Herausforderungen der Af-

270



fenwelt sind die Spielregeln des Hordenverbandes die
kompliziertesten. Und auch die Intelligenz von Men-
schenaffen verdankt sich dem sozialen Schach. Diese
Feststellung freilich zeigt zugleich, warum alle Sprachex-
perimente mit Menschenaffen problematisch sind. Erlern-
bar namlich sind allein jene Bedeutungen, die in der Af-
fenwelt vorkommen oder aus dieser abgeleitet werden
kénnen. Alles andere hingegen bleibt Menschenaffen »na-
tirlicherweise« dunkel, wie Menschen vieles von dem,
was Menschenaffen tun, rétselhaft ist. Intelligenz ist also
eng verbunden mit dem artspezifischen sozialen Umgang.
Doch Experimente mit Menschenaffen messen die Leis-
tungen der Tiere nicht an deren eigenem, sondern am art-
eigenen Malistab des Menschen. lhr auf diese Weise er-
forschter Spracherwerb gleicht ungefdhr demjenigen von
Zweijéhrigen. Ihre Rechenkiinste, wie die vor einigen Jah-
ren veroffentlichten Fertigkeiten des Schimpansenweib-
chens Ai in Kyoto, erreichen mitunter das Leistungsni-
veau von Vorschulkindern. Der damit erbrachte Beweis
lautet, dass Menschenaffen auf Kosten ihrer normalen art-
eigenen Verhaltens- und Kommunikationsformen Sprache
und Zahlensystem in einigen wichtigen Grundziigen zu
handhaben lernen. Doch was ist die moralische Konse-
quenz?

Sprachfertigkeiten und Rechenkiinste sind gemeinhin
nicht das Kriterium fir die Zugehorigkeit zur menschli-
chen Moralgemeinschaft. Geistig schwerstbehinderte
Menschen oder Sduglinge verfugen diesbeziglich kaum
uber nennenswerte Fertigkeiten. Gleichwohl genieRen sie
zu Recht einen vollistandigen moralischen Schutz, der

271



Menschenaffen nahezu tberall verwehrt ist. Wéhrend ei-
nerseits Schimpansen und Gorillas sich in Labors durch
Rechen- und Sprachkunststiicke in die menschliche Mo-
ralgemeinschaft hineinzuschreiben scheinen, ist anderer-
seits bei Menschen Intelligenz gar nicht der Malistab fir
die moralische Ricksichtnahme.

Gleichwohl benutzen die Vertreter des Great Ape Pro-
ject die Intelligenzleistungen von Menschenaffen durch-
aus als Argument. Nicht nur die Gene, sondern auch
grundlegende geistige Eigenschaften wie Selbstbewuss-
tsein, Intelligenz, komplexe Kommunikationsformen und
soziale Systeme verbanden »menschliche und nichtmen-
schliche Menschenaffen« zu einer moralischen Gemein-
schaft. Das Einlasskriterium ist der préferenz-
utilitaristische Begriff der »Person«. Da Menschenaffen
Winsche und Absichten haben und da sie Interessen ver-
folgen, seien sie Personen. Infolge dessen stiinde ihnen
nicht nur ein unbedingter Schutz zu, sondern sie hétten
auch grundlegende Rechte: Menschenaffen hatten das
Recht, nicht in Tierversuchen missbraucht und versehrt zu
werden. Sie hatten das Recht, sich nicht im Zoo oder Zir-
kus zur Schau stellen zu missen. Sie hatten das Recht auf
einen natdrlichen Lebensraum, &hnlich wie ein bedrohtes
Naturvolk. Und nicht Artenschiitzer, sondern die UNO
musse sich um sie kimmern.

Die Einwande gegen solche Forderungen sind schnell zur
Hand: Ist es tatsachlich Sinnvoll, von den »Rechten« der
Menschenaffen auf korperliche Unversehrtheit, freie Ent-
faltung ihrer Person und so weiter zu reden, ohne zugleich
darliber nachzudenken, wie sie ihre einhergehenden

272



»Pflichten« erftllen sollen? Wie etwa sollen die zur Men-
schengemeinschaft gezahlten Menschenaffen in Zukunft
Steuern bezahlen oder ihren Militardienst ableisten? Frei
von solcher Ironie stellt sich immerhin die Frage, was pas-
siert, wenn ein Affe gegen Menschenrechte verstielRe, die
er zwar nicht selbst akzeptiert hatte, aber deren Schutz wir
ihm gewadhren wirden. Wie soll man »Krieg« unter
Schimpansen, »qualvollen Mord« und »Kannibalismus«
unter Menschenaffen dann werten? Was macht man mit
einem Affen, der einen Menschen verletzt oder gar tétet?
Verurteilt man ihn nach jenem rechtlichen Malstab, den
wir an »Personen« anlegen?

Eine zweite Crux des Great Ape Project ist seine logi-
sche Widersprichlichkeit. Einerseits namlich geht es den
Tierrechtlern darum, die Grenze zwischen Mensch und
Tier aufzuweichen, die als »Speziesismus« gebrandmarkt
wird. Kriterium der Moral sei nicht, dass man der Spezies
Mensch angehort, sondern dass man komplex empfindet
und zumindest grundlegende Interessen besitzt. Men-
schen, so hei3t es, mussen lernen, nicht von sich selbst
auszugehen, sondern jedes Lebewesen zu akzeptieren, das
die Bedingung erfllt, eine »Person« zu sein. So weit, so
gut. Wie aber kann das Great Ape Project unter solchen
Voraussetzungen damit argumentieren, Menschenaffen
gehorten deshalb moralisch bevorzugt behandelt, weil sie
von allen Tieren dem Menschen am ahnlichsten sind? Ei-
nigen Tierrechtlern ist das Great Ape Project deshalb
noch viel zu lasch, zu inkonsequent oder »anthropozent-
risch«. Ahnlich wie konservative Kritiker, die generell
nichts davon wissen wollen, die Tier-Mensch-Grenze zu

273



verschieben, fragen sie, was genau damit gewonnen ist,
die neue Grenze nicht zwischen Mensch und Schimpanse,
sondern zwischen Orang-Utan und Gibbon zu errichten.

Die Rechtfertigung der Anwélte des Great Ape Project ist
der symbolische Charakter ihrer Forderung. Auch Peter
Singer mochte die Grenze gerne ber den Gibbon hinaus
verschieben und allen leidens- und gliicksfahigen Tieren
Rechte zusprechen. So gesehen sei die Forderung nach
Menschenrechten fur die Grolien Menschenaffen nur ein
erster Schritt; ein Versuch tbrigens mit ersten Erfolgen.
Im Oktober 1999 bescheinigte die Regierung Neuseelands
allen im Land lebenden Menschenaffen, etwa dreil3ig an
der Zahl, ein unantastbares Recht auf Leben. Und auch
GroRbritannien untersagt seit 1997 jeden Tierversuch mit
Grolien Menschenaffen. Der Beginn eines groRen Um-
denkens? Konnte es in der Tat nicht sein, dass die uralte
Tier-Mensch-Grenze inzwischen hinféllig geworden ist?
Und sollte sich statt einer traditionellen Ethik nicht lieber
die Kognitionswissenschaft der Sache annehmen? Wie ge-
sehen, formuliert die Hirnforschung ganz neue Hierar-
chien im Verhéltnis von Impulsen und Reflexen, Reaktio-
nen und Verarbeitungen. Wir wissen heute, dass das Be-
wusstsein des Menschen nur sehr eingeschrankt eine Sa-
che der Vernunft ist. Das meiste in unserer Welt ist vor-
sprachlich festgelegt, als Folge von Fahigkeiten, die Men-
schen und andere Tiere gemeinsam haben. Der klare Ver-
stand als zentrales Merkmal des menschlichen Handelns
ist eine Fiktion. Ob wir Menschenaffen deshalb in Zu-
kunft eher als Menschen oder als Tiere betrachten, bleibt
allerdings eine Frage der Definition. Denn man wird es

274



wohl kaum besser sagen kénnen als der japanische Prima-
tenforscher Toshisada Nishida: »Schimpansen sind be-
zaubernd auf ihre eigene Art. In einigen Hinsichten sind
sie uns unterlegen, in anderen Uberlegen.« In jedem Fall
aber zwingt uns der heutige Stand der Kenntnisse von
Menschen und Menschenaffen zu einem Umdenken, was
auch immer davon ins Kleingedruckte von Gesetzestexten
gelangt. Die Richtung scheint klar: Je mehr uns die Hirn-
forschung zeigt, umso naher riicken wir unseren nachsten
Verwandten. Die Ergebnisse der gegenwartigen Verhal-
tenspsychologie werden dabei schon bald hinter den Ein-
sichten der Hirnforscher verblassen. Und mit ihr solche
weisen, drolligen und beruhigenden Einsichten wie jene,
die die Gorilladame Koko dem Vorurteil entgegensetzte,
Tiere beséllen keine Ahnungen vom Tod und hétten keine
Vorstellung davon. »Was ist der Tod?«, fragte Francine
Patterson ihren Schitzling. Koko uberlegte, dann deutete
sie auf drei Zeichen: »Gemiitlich — Hohle — Auf Wieder-
sehen.«

Als Charles Darwin den Ursprung des Menschen aus
dem Tierreich bewies, hatte er sich gleichwohl lange da-
vor gescheut, den Menschen als ein »intelligentes Tier« zu
bezeichnen. Und noch im 20. Jahrhundert erfand der be-
rihmte Evolutionsbiologe Julian Huxley, ein Enkel von
Darwins Mitstreiter Thomas Henry Huxley, fiir den Men-
schen einen ganz eigenen biologischen Seinsbereich
»Psychozoa«. Die Hirnforschung aber holt uns heute aus
diesem edlen Reservat zurlick zu unseren Verwandten.
Auch sie sind keine Automaten und keine »niederen« We-
sen. Auch sie haben einen Wert, den wir bertcksichtigen

27§



miussen. Doch wo fangt dieser Wert in der Natur an? Ist
alle Natur schitzenswert? Und mussen wir tatsachlich al-
les Belebte um uns herum bewahren?

276



WASHINGTON

Die Qual der Wale
Warum sollen wir die Natur schiitzen?

Sie sind intelligent, sie sind musikalisch, und sie sind sen-
sibel. Mutter stillen ihre Kinder acht Monate und betreuen
sie Uber mehrere Jahre. Mit 13 Jahren werden sie ge-
schlechtsreif. Ihr soziales und abwechslungsreiches Leben
kennt wenig Vergleichbares, ihre Sprache ist kompliziert
und komplex, ihre Firsorge fureinander vorbildlich. Ihr
verspieltes Wesen erscheint anmutig und berlickend. Mit
siebzig bis achtzig Jahren sterben sie nach einem langen
Leben. Denn ihre einzigen Fressfeinde sind der gemeine
Norweger, der gemeine Islander und der gemeine Japaner.
25 000 Wale verendeten in den vergangenen zwanzig Jah-
ren an den Harpunenhaken von Walféangern, verbluteten
mit zerfetzten inneren Organen oder erstickten halb zer-
schnitten auf den Decks moderner Fabrikschiffe mit ge-
platzten Lungen oder durchschossenem Zwerchfell. 25
000 tote Wale — wie kann Gott, oder die vernunftbegabte
Staatengemeinschaft, dies zulassen?

Kein einziger Wal darf in den Weltmeeren getotet wer-
den. So steht es im Beschluss der Internationalen Wal-
fangkommission aus dem Jahr 1986. Die einzige Aus-
nahme davon wird den Naturvolkern der Arktis einge-
rdumt, oder wenn es um das Toten zu Forschungszwecken
geht. Seitdem, so scheint es, wird geforscht, was das Zeug
hélt, von wissbegierigen Japanern, die an die tausend Wa-

277



le pro Jahr studieren. Und die Norweger sind wieder ein
Naturvolk. Wer Wale toéten will, der kann das auch tun.,
Und die Internationale Walfangkommission schaut zu
oder stimmt, wie zuletzt, mit einfacher Mehrheit sogar ge-
gen das Verbot.

Naturlich ist der Walfang eine wenig appetitliche Angele-
genheit — das wissen auch die Japaner. Und ein eintragli-
ches Geschéft ist es eigentlich auch nicht — der sensible
Japaner ekelt sich genauso vor Walfleisch wie der sensible
Deutsche. Aber, so der Hinweis, der Walfang gehort nun
mal zu Nippons mittelalterlicher Tradition. Und Traditio-
nen lassen sich nicht mit dem Hinweis auf Bestandsdezi-
mierung abschaffen. Doch gerade dies ist noch immer das
einzige Argument der Walfanggegner in der Kommission.
Ihr Beweggrund fir den Erhalt der Wale ist ihreSelten-
heit. Es ist nicht ihr Lebensrecht! Und deshalb gibt es
zwar einen UN-Menschenrechtsrat, aber auf der anderen
Seite nur eine Walfangkommission und keinen UN-
Tierrechtsrat. Ein internationaler Tierschutz besteht nicht,
geschweige denn ein international festgeschriebenes Tier-
recht. Doch ganz so selbstverstandlich ist das nicht. Im-
merhin steht im Burgerlichen Gesetzbuch der Bundesre-
publik Deutschland, dass Tiere nicht als Sachen gewertet
werden dirfen. Und das deutsche Tierschutzgesetz verbie-
tet jede Form unnétiger Tierquélerei. Im EU-Recht aber
gibt es dazu keine Entsprechung und auch im Internatio-
nalen Recht nicht. Das Einzige, was es gibt, sind Handels-
kommissionen wie die Walfangkommission oder — als
oberste Instanz — die CITESKonferenz, die Convention on

278



International Trade in Endangered Species of Wild Fauna
and Flora.

Die CITES-Konferenz fand das erste Mal 1973 in Was-
hington statt, deshalb spricht man auch vom Washingtoner
Artenschutzabkommen. Doch seit 1973 haben Menschen
gleichwohl ungeriihrt etwa die Halfte aller zu diesem
Zeitpunkt noch existierenden Tier- und Pflanzenarten aus-
gerottet; ein Massentiersterben von ungeheurem AusmaRg.
Die Situation ist dramatisch. Menschen haben in den letz-
ten Jahrzehnten der Erde grélRere Wunden geschlagen als
in der gesamten Zeit vom Beginn der Menschheit bis zum
Zweiten Weltkrieg zuvor. Jedes Jahr werden funf Prozent
der Landfldche des Planeten Opfer der Flammen. Gerade
mal sechs Prozent sind heute noch mit tropischen Wéldern
bedeckt, den artenreichsten Biotopen der Erde; innerhalb
von nicht einmal dreilig Jahren schrumpften die Waélder
auf weniger als die Halfte zusammen. Bei konstant anhal-
tender Abholzungsrate auf heutigem Niveau ist der letzte
Tropenbaum im Jahr 2045 geféllt. Tag fur Tag sterben ei-
nige hundert Tierarten aus; die meisten namenlos und von
der Wissenschaft nie entdeckt.

Niemand weil} heute, wie viele verschiedene Spezies es
noch gibt. Es mogen vielleicht die oft genannten 30 Mil-
lionen sein, vielleicht aber auch 100 Millionen oder nur
sechs. Im Unterschied zur Kreidezeit, als mit dem Ende
der Dinosaurier die groRe Zeit der S&ugetiere anbrach,
durfte die gegenwartige Aussterberate etwa eine Million
mal hoher sein als die Artbildungsrate. So ist bereits ein
Funftel aller bekannten VVogelarten ausgestorben oder un-
mittelbar vom Aussterben bedroht. Mit jeder Spezies er-

279



lischt das komplizierte Erbgut von einer bis zehn Milliar-
den Basenpaaren fur alle Ewigkeit. Die Verdrangung die-
ses Okologischen Desasters in Massenmedien und Politik
stellt zukiinftige Generationen vor ein kaum lésbares Rat-
sel. Und man kann sich auch dartiber wundern, dass es in
Deutschland gerade mal eine einzige Professur fir Um-
weltethik gibt, gegeniiber etwa vierzig Lehrstiihlen zur
Philosophie des 18. Jahrhunderts. Das Desinteresse der
Universitaten ist gespenstisch. Kaum eine philosophische
Disziplin, die so vernachlassigt ist wie die Umweltethik.
Aber woher sonst sollte man (iberzeugende Antworten auf
die Grundfrage des Artenschutzes erwarten — die Frage,
warum und unter Aufwendung welcher Mittel Menschen
die Vielfalt der Arten vor der Ausrottung bewahren soll-
ten?

Auf den ersten Blick erscheint die Antwort meist ein-
fach. Wir sollen die Natur schiutzen, um uns selbst zu
schiitzen: »Erst stirbt der Baum, dann der Mensch.«
Wahrscheinlich ist das nicht einmal falsch. Aber ganz so
einfach ist es auch nicht. Das wird spéatestens dann Klar,
wenn man fragt, was die Umwelt eigentlich sein soll: Ein
»Wert«? Ein 6kologischer Funktionszusammenhang? Ein
groRes Lebewesen? Fir den Englander James Lovelock
zum Beispiel ist alles, was lebt, zu respektieren. Lovelock
ist ein berihmter Chemiker, Mediziner und Geophysiolo-
ge mit vielen wissenschaftlichen Veroffentlichungen und
ein Erfinder mit zahlreichen Patenten. Doch sein Weltbild
ist durchaus eigentiimlich. Nicht nur Pflanzen und Tiere
zahlt Lovelock zum Leben dazu, sondern ebenso ver-
meintlich tote Stoffe wie das Erdél, den Humus, die Kalk-

280



felsen und den Sauerstoff. Sie alle entstanden im Zusam-
menspiel biochemischer Vorgange von groBer Dynamik.
Etwas weniger schwérmerisch, aber mit vergleichbaren
Pramissen forderten vor allem in den 80er und 90er Jahren
auch in Deutschland Umweltphilosophen die féallige Aus-
weitung von Ehrfurcht, Verantwortung, Respekt und
Wirde auf die gesamte Natur.

Wer wie Lovelock alles in der Natur zu einem Wert er-
klart, kommt leicht zu einigen sehr seltsamen oder sogar
inhumanen Schlussfolgerungen. Allein der Mensch er-
scheint als gefahrlicher Storfaktor in einer wunderbaren
Welt des »flielenden Gleichgewichts« und der Harmonie.
Nicht wirklich verwunderlich, dass der inzwischen 90-
jahrige Lovelock der Atomreaktor-Katastrophe wvon
Tschernobyl etwas Gutes abgewinnen kann. Weil sich die
Menschen nicht mehr in die verstrahlten Gebiete wagen,
wachsen in der verlassenen Gegend viele Baume und
Straucher. Pflanzen sind meist immuner gegeniber Ra-
dioaktivitat als Menschen, und so ist ein Lebensraum ent-
standen, vollig ungestort von Menschenhand, der Love-
lock viel Freude bereitet. Doch solche Gedanken kann nur
haben, wer selbst nicht von der Katastrophe betroffen ist.
Ob sich die Mutter eines knochenkranken Tschernobyl-
Babys dariiber freuen mag? Wohl kaum.

Die schone Natur ist nicht gleich der guten Natur, und
wird sie erst bose erlebt, ist sie auch sehr schnell nicht
mehr schon. Felsen, Canyons, Wusten und Schluchten, die
wir nachgeborenen Beobachter heute als grandios erleben,
sind die Spuren gewaltiger Katastrophen. Kosmische Ex-
plosionen, Meteoriteneinschlége, verheerende Vulkanaus-

281



briiche und andere geologische Desaster schreiben die Ge-
schichte eines Planeten, von dessen vielfaltig hervorgeb-
rachten Lebensformen nur ein einziges Prozent gegenwar-
tig existiert. Der Rest schwand fur immer dahin, erstickt
in der Asche der Vulkane, erfroren unter der grauen
Dreckschicht in der Atmosphére, gefangen durch grausa-
me Werkzeuge und hinterhéltige Fallen, dolchbezahnte
Kiefer und unerbittliche Krallen, Verlierer in der kalten
Schlacht um den Reproduktionserfolg. Es gehort schon
eine Menge romantischer Ignoranz dazu, die Grausamkei-
ten und Dissonanzen des Lebens in das Bild eines vom
Schopfungsfrieden beseelten Paradiesgartens einzu-
schmelzen. Von »sich aus« ist die Natur weder gut noch
schlecht, sie weil nicht einmal, was gut und schlecht ist.

Mit dem Wert der Natur »an sich« ist das also so eine
Sache. Wenn Millionen von Tierarten auch ohne Zutun
des Menschen ausgestorben sind — und Philosophen in der
westlichen Welt auch noch die Ansicht vertreten, dies al-
les sei ein »harmonischer Prozess« —, was ist dann gegen
die momentane Ausrottung der Tierwelt durch den Men-
schen zu sagen? Auch der Mensch ist ja bekanntlich ein
Tier, und dass er andere Tierarten verdrangt bzw. ausrot-
tet, ist ein »natdrlicher« Prozess, der sich — in geringerer
Grollenordnung — in der Natur unausgesetzt ereignet. So
gesehen ist Homo sapiens, der in den vergangenen Jahr-
tausenden den gesamten Erdball in Besitz genommen und
sich zu Milliarden vermehrt hat, eine Naturkatastrophe un-
ter vielen vorausgegangen anderen. Als biologischer Aus-
lesefaktor bestimmt er selbst mit Gber die Ziele der Evolu-
tion: Wer darf Gberleben, und wer stirbt aus.

282



Wem die Rede von einem absoluten Wert der Natur
nicht geheuer ist, schlieRt sich lieber einer anderen Uber-
legung an. Wenn die Natur einen Wert besitzt, so besitzt
sie thn doch unzweifelhaft fir den Menschen. Ein zwin-
gender Grund, die Artenvielfalt der Natur zu erhalten, sei
deshalb der 6kologische Eigennutz. Kaum zehn Jahre be-
notigte der Wind des Zeitgeistes, die Saat der Begriffe
»Oko« und »Bio« aus dem Hinterhof verlotter-
ter Kommunen in den allgemeinen Vorgarten des deut-
schen Volksbewusstseins zu tragen. VVon hier kommt auch
die Weisheit, dass uns die Bd&ume in ihrem Sterben nur ein
Stlick vorausgehen. Wir brauchen den Regenwald fir un-
sere Atmosphére, und wir brauchen saubere Ozeane fir
unser Klima und unsere Trinkwasserversorgung. Alles, so
hat man gehort, spielt auf unserem Planeten zusammen.
Die Welt sei ein einziges groRes Okosystem, in dem jede
Art ihren wichtigen Platz hat. Doch stimmt das eigentlich?
Auch diese Ansicht ist schwierig. Denn die Frage nach
dem 0©kologischen Sinn der Artenvielfalt ist durchaus
nicht vollig geklart. Vereinfacht gesagt gibt es unter Oko-
logen im Grunde zwei kontroverse Ansichten: Nehmen
wir einmal an, die Welt sei ein Flugzeug. Welche Rolle
spielen dann die zahlreichen Tier- und Pflanzenarten? Die
eine Gruppe unter den Okologen glaubt, dass jede Art ein
spezieller Niet ist, der dazu beitrégt, das Flugzeug zu-
sammenzuhalten. Mit jeder wegfallenden Spezies wird al-
so die Flugtlichtigkeit gefahrdet, bis die Maschine am En-
de irgendwann abstirzt. Die zweite Gruppe allerdings
sieht das ganz anders. Fur sie sind viele Arten lediglich
uberflussige Passagiere in einem Flugzeug, das auch mit
einer kleinen Besatzung hervorragend fliegen konnte.

283



Was auch immer richtiger ist, eines scheint in jedem
Fall festzustehen: Nicht jede Tier- oder Pflanzenart ist
okologisch unverzichtbar! Bemerkenswerterweise gilt dies
vor allem fur viele der schonsten Kronjuwelen aus der
Konkursmasse der Natur. Sibirische Tiger, Okapis, Panda-
Baren, Orang-Utans und bestimmte Delphin-Arten sind
von der Ausrottung bedroht. Doch die Taiga-Waélder von
Sichote-Alin stehen und fallen nicht mit den letzten drei-
hundert Tigern, die heute noch durch ihr Unterholz strei-
fen. Das Gleiche gilt auch fir die Okapis im Ituri-Urwald,
die Panda-Béren in China und die letzten Orang-Utans auf
Sumatra und Borneo. Und jedem Delphin-Freund sei ver-
sichert, dass kein Ozean kippt, nur weil die Wale aus ihm
verschwinden. So ungewiss die Folgen menschlicher Ein-
griffe auf lange Sicht sind — die Ausrottung mancher Spe-
zies scheint durchaus nicht zwingend gravierende Folgen
zu haben. Es konnte durchaus sein, dass einige wenige
Baumarten ausreichen, den Kohlenstoffkreislauf in den
Tropenwaldern in Gang zu halten. Die Vergiftung des
Trinkwassers und die Zerstérung der schutzenden Ozon-
schicht verursachen gewaltigen Schaden an den biologi-
schen Kreisldufen der Natur. Der Artentod von Tigern,
Okapis, Panda-Béaren, Orang-Utans und Walen tut es
nicht. Allem Anschein nach mdéchten wir viele Tiere vor
der Ausrottung bewahren, obwohl sie fiir das Okosystem,
in dem sie leben, absolut entbehrlich sind. Ja, Menschen
bringen mitunter sogar viel mehr Geld und Energie dafur
auf, okologisch verhéltnisméliig unwichtige Tiere zu ret-
ten, als einige ausgesprochen wichtige Insekten, Mikroben
und Bakterien. Die Okologie ist also bestimmt nicht der
einzige Beweggrund, der dazu antreibt, etwas flr bedrohte

284



Tierarten zu tun. Und das ist auch gut so. Denn wer den
Wert des Lebens nur nach seiner Funktion fir den biolo-
gischen Kreislauf beurteilte, kdme zu ganz schrecklichen
Resultaten. Gewisse Bakterien leisten eine wichtigere und
heilsamere Rolle fir die Okologie als Menschen. Sollte
man sie im Konfliktfall also den Menschen vorziehen?
Und sollten wir uns darlber freuen, dass jedes Jahr auf
diesem Planeten sieben Millionen Menschen allein an
Hunger sterben, weil sie nun nicht mehr jeden Tag essen
muissen und damit naturliche Ressourcen, wie die Tro-
penwalder, geschont werden?

Eine wirklich konsequent gedachte Okologie kennt kei-
ne Moral. Niemand, der in Deutschland frei herumlaufen
darf, sieht in anderen Menschen lediglich Biokatalysato-
ren fur Stoff- und Energieumséatze, wahrscheinlich nicht
einmal ein Soziopath wie Phineas Gage. Doch wenn wir
respektieren, dass Menschen einen anderen Wert haben
als Gummibdume, dann, weil sie sehr komp-
lex empfinden konnen. Doch Empfinden, Leiden oder
Sich- Freuen kann eben auch ein Hund, eine Katze, ein
Schwein, ein Tiger oder ein Elefant. Der Unterschied zwi-
schen dem Lebensrecht des Menschen und jenem der an-
deren Tiere ist danach allenfalls graduell, gemessen an der
Komplexitat des vermuteten Empfindungslebens. Ein Ar-
tenschutz, der das Lebensrecht hochkomplexer Lebewesen
auller Betracht lasst, macht so gesehen keinen Sinn — die-
ses Lebensrecht ist das einzige ethische Argument. Und
deshalb geht es bei der CITES-Diskussion um Abschuss-
quoten fir Wale nicht allein um die Frage, ob die von
Norwegen und Japan begehrten Grau- und Minkewale nun

28S



tatsdchlich vom Aussterben bedroht sind oder nicht. Auch
die Frage nach der Zulassigkeit, Afrikanische Elefanten zu
erschielRen, kann an der genannten Einsicht nicht vorbei-
gehen. Wer es als legitim erachtet, mutmaBlich tberzahli-
ge Tiere in den Nationalparks zu toten, wird sich fragen
lassen mussen, ob er Gleiches auch im Falle unbezweifelt
uberzéhliger Menschen fur vertretbar halt.

Die Frage nach dem Sinn von Artenschutz wird auch in
Zukunft nicht allein auf der Basis 0kologischer Nutzlich-
keits-Erwagungen zu beantworten sein. Und auch Selten-
heit ist nicht unbedingt ein ethischer Gesichtspunkt. Denn
die Seltenheit einer Tierart fugt ihrer Leidensfahigkeit
nichts hinzu. Ohne Zweifel haben Okapis, Tiger und
Orang-Utans ein Lebensinteresse. Doch gilt, was flr ein
einzelnes Individuum ganz unbestreitbar besteht, auch fir
Arten? Hier, so scheint es, macht es durchaus einen Un-
terschied, ob man im Namen der Moral oder im Namen
der Geschadigten argumentiert. Inwiefern sollte ein Tier
darum wissen und darunter leiden, dass mit ihm zugleich
seine Art ausstirbt? Sollte der Sibirische Tiger in den
néchsten Jahren fur immer aus den Birkenwéldern der
Mandschurei verschwinden, dirfte ihn das Aussterben
seiner Art wahrscheinlich weniger interessieren als uns.
Wir retten den Tiger nicht im Interesse des Tigers, son-
dern im Interesse all jener Menschen, die Tiger faszinie-
rend finden und nicht tatenlos zusehen wollen, wie Wilde-
rer den letzten Vertretern dieser schonen Grol3katze fur
eine Handvoll Dollar oder Rubel den Garaus machen.
Man kann aber dartber streiten, wie tragfahig asthetische
Empfindungentatséchlich sind, wenn es darum geht, von

286



der Ausrottung bedrohte Tier- und Pflanzenarten langfris-
tig zu schiitzen. Warum muss es in der Taiga von Sichote-
Alin noch Tiger geben? Reicht es nicht aus, dass sie sich
in den Zoos der Welt préchtig vermehren? Stirbt das
asthetische Bedirfnis danach, »Werte« auf der Erde zu er-
kennen, die wir nicht selbst geschaffen haben, mit deren
Verschwinden nicht vielleicht aus?

Kein Philosoph und kein Okologe vermdgen wirklich
stichhaltig zu begriinden, warum es alle die Millionen Tie-
rarten auf diesem Planeten geben muss. Aber er wird, oh-
ne einen erheblichen philosophischen Aufwand, auch
nicht begriinden kénnen, warum es Menschen geben soll.
Das starkste Argument fur den Wert der Menschen ist ihre
komplexe Leidens- und Glicksféahigkeit. Doch wenn dies
auch fir Wale und Elefanten gilt, so gilt auch fir sie, dass
sie nicht getotet werden durfen und dass man ihre Le-
bensgrundlagen nicht zerstoren darf. Nicht weil sie selten
sind oder schon, sondern weil sie ein Lebensinteresse ha-
ben, Gber das wir uns nicht hinwegsetzen durfen. Und
auch fir den Umgang mit den weniger bewussten Le-
benswesen in der Natur sollte man zumindest zur Vorsicht
raten. Wir wissen nur sehr wenig Uber die Geflhlswelt
von Froschen und VVogeln, von Pflanzen und Quallen. Und
noch immer verstehen Menschen ziemlich wenig von sich
selbst und ihren eigenen Interessen, die sie so leichtfertig
»anthropozentrisch« nennen, so als sei das Verseuchen der
Meere, das Verpesten der Luft und die schonungslose
Plinderung aller Ressourcen tatsdchlich »anthropozent-
risch« auf das Wohl und die Zukunft der Menschheit hin
ausgerichtet, und nicht schlichtweg Dummbheit.

287



Doch wo liegen die Grenzen zwischen dem, wo man im
Interesse der Menschheit die biologische Natur verédndern
darf und wo nicht? Inwieweit durfen wir manipulierend in
die Natur eingreifen? Und wie sieht es dabei mit unserer
eigenen Natur aus?

288



MONTREAL

Ansichten eines Klons
Darf man Menschen kopieren?

Was macht eigentlich die Raelinaner-Sekte? Jene omindse
Melange aus Killerkapitalismus und Science Fiction, Hip-
pie-Traum und Horrorkirche, die vor einigen Jahren in
Montreal die Erzeugung des ersten menschlichen Klon-
Babys und mit ihm den Weg in die Unsterblichkeit ver-
kiindete? Das Baby Eve, wenn es denn je geboren wurde,
misste heute vier Jahre alt sein, ebenso wie die von der
Sekte angezeigten Klon-Kinder 2 und 3, die beide im Ja-
nuar 2003 geboren sein sollen. Die Antwort ist schlicht:
Wenig machen sie, die Raelinaner. Und auch ihr Griinder
und Chef, der franzosische Sportjournalist Claude Voril-
hon, verkiindet nur noch vergleichsweise belanglose Bot-
schaften, etwa die Erzeugung genmanipulierter Erdniisse
fur Erdnuss-Allergiker. Hatte der franzosische Romancier
Michel Houellebecq die Sekte nicht durch seinen Beifall
zwischendurch wieder ins Gesprach gebracht, kein
Mensch stellte sich heute wohl berhaupt noch die Frage
nach ihrem Verbleib. Die Raelinaner waren eben nur der
viel bespottelte Gipfel eines ganzen Wundergebirges, um-
tost von windigen Weltanschauungen.

Was zum Beispiel — um den zweithochsten Gipfel zu
betrachten — macht eigentlich der italienische Gynékologe
Severino Antinori? Der, so wird man sich vielleicht erin-
nern, hatte schon im April 2002 behauptet, drei Frauen

289



mit geklonten Babys geschwéngert zu haben. Noch Ende
November 2002 hatte Antinori die Schwangerschaften be-
statigt, in der ersten Januarwoche 2003 sollte das erste
Klonbaby zur Welt kommen. Doch Antinoris Klon-Kinder
verschwanden nie gesehen im Wirbel um Vorilhon und
seine Sekte und tauchten auch anschlieRend nie wieder
auf. Ein Hungerstreik, angekindigt Ende Januar 2003 aus
Protest gegen den italienischen Gesundheitsminister, war
das letzte publizistische Lebenszeichen von Antinori
selbst.

Und was macht der US-Wissenschaftler Panayiotis Za-
vos vom Institut flir Andrologie in Lexington im amerika-
nischen Bundesstaat Kentucky? Im Sommer 2004 hatte er
nachweislich einen menschlichen Embryo geklont, ihn
aber nach vier Tagen wieder getdtet. Das Ganze, so Zavos
damals, sei nur eine Ubung fiir das angekiindigte Projekt,
einen geklonten Menschen-Embryo in den Uterus seiner
Mutter einzupflanzen. Dass dergleichen tatsachlich ge-
schehen ist, ist angesichts fehlender Erfolgsmeldungen
des Uberaus mitteilsamen Zavos sehr unwahrscheinlich.

Mehr als zehn Jahre nachdem das Klon-Schaf Dolly in
einem schottischen Stall das Licht der Welt erblickte, gibt
es noch immer keine geklonten Menschenkinder, die ir-
gendwo heimlich oder in der Offentlichkeit herumkrab-
beln oder -laufen. Die Vision, die manche mit Begeiste-
rung, die meisten Menschen aber wohl eher mit Befrem-
den oder Entsetzen erfullt, hat sich bislang als unrealis-
tisch herausgestellt. Doch warum verstort uns der Gedan-
ke an geklonte Menschen eigentlich? Worin liegt das
ethisch Bedenkliche oder Verwerfliche am Klonen? Und

290



noch genauer gefragt: An welchem Punkt des Klonens be-
ginnt die Unmoral?

Das kunstliche Reproduzieren von Menschen, so die
Kritiker des Klonens, verstolit gegen die Menschenwiirde.
Der Mensch, hatte Kant bekanntlich gesagt, ist »Zweck an
sich selbst«, folglich darf er nicht »verzweckt« werden.
Und Klonen, so der Einwand, verzwecke den Menschen,
es macht ihn zu einer Sache und degradiert seine Wiirde.
Um diesen Vorbehalt zu tberprifen, lohnt sich der Blick
ins Detail. Gentechniker unterscheiden heute zwei unter-
schiedliche Begriffe: das »reproduktive Klonen« und das
»therapeutische Klonenc.

Reproduktives Klonen in diesem Sprachgebrauch meint, ei-
nen Organismus zu schaffen, der genetisch weitgehend
identisch mit seinem Vorbild ist. Um dies zu erreichen,
entnimmt man einer menschlichen Korperzelle den Zell-
kern, in dem (wie bei jedem Zellkern) das komplette Erb-
material enthalten ist. Als N&chstes sucht man sich eine
Eizelle und entkernt sie. Der Kern der Koérperzelle wird
nun in die entkernte Eizelle eingeschleust. Und die auf
diese Weise manipulierte Eizelle pflanzt man in den Ute-
rus einer Leihmutter ein. Wirde das Experiment beim
Menschen gelingen, so bréchte die Leihmutter nach neun
Monaten ein Kind zur Welt, dessen Erbgut nahezu voéllig
mit demjenigen Ubereinstimmte, der die Korperzelle ge-
spendet hat. Gelungen ist dieses Verfahren bislang bei
Mausen, Ratten, Rindern, Ziegen, Schweinen, Falbkatzen,
Weilwedelhirschen, Wildrindern, Pferden, Hunden und
bei Schafen — so eben bei der weltberiihmten Dolly. Einen

291



erfolgreichen Versuch bei Menschen gibt es, wie eingangs
erwéhnt, nicht.

Und die Zahl derjenigen, die ein reproduktives Klonen
von Menschen wiinschen, ist auch sehr gering. Die meis-
ten Staaten &chten das Ziel, erbidentische Menschen her-
zustellen durch eindeutige Gesetze, auch wenn sich die
UNO noch immer nicht zu einem weltweiten Verbot
durchgerungen hat. Bei Pflanzen und Tieren dagegen gibt
es zumeist keine Bedenken. Seit den 1990er Jahren gilt
die gleichférmige Vervielfachung von Nutzpflanzen und
Nutztieren als vollig normal. Doch warum gibt es beim
reproduktiven Klonen von Menschen ethische Bedenken,
verniinftige wie intuitive, die sich beim Umgang mit ande-
ren Tieren nicht einstellen?

Intuitiv beschleicht viele Menschen ein sehr merkwiuir-
diges Gefiihl bei der Vorstellung, dass sich das Erbmateri-
al von Menschen kopieren und auf einen anderen Men-
schen Ubertragen lasst. Die Welt der Bicher und Spielfil-
me ist voll von solchen Phantasien, und fast immer sind es
Angst- oder Horrorfiktionen. Dass der einzelne
Mensch einzigartig ist, gehort ganz offensichtlich zu unse-
ren wichtigsten gefiihlten Wahrheiten. Und die-
se Einzigartigkeit des Individuums ist ein von vielen Men-
schen tief empfundener Wert. Ein bewusster Verstol} ge-
gen dieses »Gesetz« erscheint deshalb als Frevel. Bei Tie-
ren dagegen sind wir weniger zimperlich. Unser Haus-
hund erscheint uns einzigartig, die Katze und das Reit-
pferd auch. Beim Goldfisch dagegen ist uns das schon
weitgehend egal, und ob das Schwein auf dem Teller ein-
zigartig ist oder nicht, beschaftigt nur die allerwenigsten.

292



Das Gefuhl der Einzigartigkeit ist also nur fir sehr exklu-
sives Leben reserviert,

Gestltzt wird dieses intuitive Bedenken durch mehrere
Argumente, die allerdings nur dann plausibel sind, wenn
man das Argument vom Wert der Einzigartigkeit unter-
schreibt. Wer ein Lebewesen reproduktiv klont, bendtigt
sehr viele Eizellen. Der Grund dafur ist, dass nur sehr we-
nige unter tausend der entkernten und neu gefullten Eizel-
len sich tatséchlich zu fortgeschrittenen Organismen ent-
wickeln und zu einem gesunden Lebewesen fiihren. Die
Ausbeute bei Tieren ist also sehr gering, und die aller-
meisten Eizellen sterben. Beim Menschen ware dies ge-
wiss ebenso der Fall. Und selbst wenn auf den ersten
Blick alles klappt, konnten die Tage eines so gezeugten
Menschen ziemlich begrenzt sein. Das Schaf Dolly wurde
gerade einmal sechs Jahre alt — die Halfte der durch-
schnittlichen Lebenserwartung eines normalen Schafes.
Als Dolly im Februar 2003 infolge einer schweren Lun-
genentziindung starb, war sie in einem traurigen korperli-
chen Zustand. Sie litt unter Arthritis, und ihr Erbgut er-
wies sich als stark geschadigt.

Der Hinweis auf das anféllige und friih gealterte Schaf
ist ein sehr plakatives, aber trotzdem recht schwaches Ar-
gument gegen das reproduktive Klonen von Menschen.
Denn wer sich darauf beruft, muss sich fragen lassen, ob
die Produktion erbidentischer Menschen denn in Ordnung
waére, wenn es gelange, solche »technischen« Fehler aus-
zumerzen? Und auch der Verweis auf die zahlreichen Ei-
zellen, die bei einem solchen Versuch sterben, wird nur
denjenigen beeindrucken, fir den eine menschli-

293



che Eizelle bereits ein wirdevolles Leben besitzt und da-
mit ein unbedingt schiitzenswertes Gut darstellt. An die-
sem Punkt lohnt es sich, die Uberlegung abzubrechen, die
wir spater wieder aufnehmen. Denn die Frage nach dem
Wert einer menschlichen Eizelle fiihrt uns direkt zur zwei-
ten Frage des Klonens, der Frage nach dem Nutzen und
Nachteil des »therapeutischen Klonens« fiir den Men-
schen.

Das Erste, was es hierzu zu sagen gibt, ist, dass der Be-
griff sofort ersetzt werden muss. Schon der Begriff »rep-
roduktives Klonen« ist irrefiihrend, denn Klonen ist im-
mer reproduktiv, also »verdoppelnd«. Der Begriff »thera-
peutisches Klonen« bezieht sich auf eine von der Medizin
ertraumte Zukunftsvision: dass es eines Tages moglich
sein konnte, mithilfe von Embryonen Gewebe, vielleicht
sogar Organe, zu zichten, die kranken Menschen eingepf-
lanzt werden kdnnen. Zu diesem Zweck werden Embryo-
nen im allerersten Anfangsstadium nach wenigen Zelltei-
lungen zerstort. Die einzelnen Zellen werden weiterge-
ziichtet, um ein entsprechendes Gewebe zu erzeugen. Eine
noch weiterreichende Idee ist die Vorstellung, diese
»Stammzellen« eines Tages als heilsame Therapie einem
Patienten anstelle geschadigter oder zerstorter Korperzel-
len direkt in ein Organ einzupflanzen.

So weit die Idee der Klontherapie. Doch selbst wenn sie
sich eines Tages realisieren liel3e, was, wie wir noch sehen
werden, eher unwahrscheinlich ist, wére dieses Klonen
nicht »therapeutisch«, sondern ebenso reproduktiv wie das
»reproduktive Klonen«. Der Unterschied liegt nicht im
Klon verfahren, sondern er liegt in dem Ziel, das ich mit

294



dem Klonen verfolge: Mdchte ich klonen, um erbidenti-
sche Menschen zu erzeugen, oder klone ich zu medizini-
schen Zwecken? Da das Klonen selbst also niemals thera-
peutisch ist, sollte der Begriff schnell ersetzt werden
durch das Wort Klonen zu Forschungszwecken, denn dar-
um geht es.

Die Begeisterung einiger Wissenschaftler fir embryo-
nale Stammzellen liegt an der enormen Bandbreite der
theoretischen Mdglichkeiten. Embryonale Stammzellen
kann man sich vorstellen wie Neuschnee, der alle erdenk-
lichen Formen und Farben annehmen kann. Die Gentech-
niker nennen sie »totipotent« (zu allem fahig). Theoretisch
lasst sich aus Stammzellen jedes erdenkliche Gewebe
zlichten, aber die Betonung des Satzes liegt auf theore-
tisch, denn bislang ist hier nicht allzu viel gegliickt. Eine
weitere grof’e Hurde ist die Abwehrreaktion von Immun-
systemen, in die das fremde Stammzellgewebe eingepf-
lanzt werden soll. Im Tierversuch lag die AbstofRungsrate
extrem hoch, ebenso wie ubrigens auch die Wahrschein-
lichkeit von Krebs-Tumaoren.

Wie also ist das Klonen zu bewerten? Beginnen wir mit
dem Argument der Menschenwirde. Inwiefern wird der
Mensch beim Klonen nicht als »Wert an sich« betrachtet,
sondern auf moralisch unzuldssige Weise »verzweckt«?
Beim reproduktiven Klonen scheint der Fall einfach. Ganz
offensichtlich gehort es (trotz Ernst Machs Zweifeln) zu
den nattrlichen Bedurfnissen des Menschen, sich selbst
als einzigartig zu empfinden, als ein von anderen Men-
schen unterschiedenes »lch«. Unser ganzes Selbstver-
stdndnis und auch das unserer Kultur basiert nicht zuletzt

29S



auf dieser Einzigartigkeit. Menschen, die Schwierigkeiten
damit haben, zu sich selbst »lch« zu sagen, haben ge-
meinhin ein grof3es psychisches Problem. Ein reproduktiv
geklonter Mensch allerdings hétte wohl Probleme damit,
sich selbst als ein Individuum (ein »Nicht-Geteiltes«) zu
erleben, denn er ist seiner Entstehung nach ein Dividuum
(ein »Geteiltes«). Statt einzigartig zu sein, wirde er darauf
verwiesen, eine Kopie zu sein. Es sei denn — und das ware
die mindeste Bedingung —, er wirde seine Vorlage nie
kennen lernen und nie von seinem Status als Klon erfah-
ren.

Aber warum sollte man solch ein grausames psycholo-
gisches und soziologisches Experiment durchfiihren? Dem
Nutzen neugieriger Forscher, die sich fir die Innen- und
AuRenansichten eines Klons interessieren, steht das
Schicksal eines Menschen gegentiber, dessen Risiko, psy-
chisch zu verungliicken, extrem hoch ist. Klarer kann eine
»Verzweckung« also kaum sein. Kein Wunder, dass eine
breite Mehrheit der Menschen und Staaten das reproduk-
tive Klonen ablehnt und gesetzlich verbietet. Zumal ge-
genwadrtig auch kein Nutzen in Sicht ist, der sich gegen
diesen enormen Nachteil aufwiegen l&sst.

Anders, so scheint es, liegt der Fall beim Klonen zu
Forschungszwecken. Denn alles bisher gegen das Klonen
Vorgetragene trifft hier nicht zu. Kurz gesagt: Es gibt kei-
ne Personen, die psychische Schaden davontragen koénn-
ten, sondern geschadigte, sprich: getdtete Embryonen im
elementaren Anfangsstadium ohne Bewusstsein. Wie wir
im Kapitel Uber die Abtreibung gesehen haben, ist ein sol-
cher Embryo ohne Zweifel im biologischen Sinne men-

296



schliches Leben. Er ist Angehoriger der Gattung Homo
sapiens. Mit diesem Argument ist die Forschung an Emb-
ryonen in Deutschland durch das Embryonenschutzgesetz
verboten.

Doch selbst das Gesetz behandelt Embryonen nicht wie
Personen. Einen Embryo illegal zu zerstéren oder einen
geborenen Menschen zu toten, sind zwei ganz verschiede-
ne Dinge. Das Strafmal3 bei Embryonen fallt wesentlich
geringer aus. Besonders deutlich wird dieser Unterschied
zwischen einem Vergehen an Embryonen und einem
Mord an Personen dadurch, dass der Gesetzgeber in
Deutschland einigen Forschern die Erlaubnis erteilt hat,
gleichwohl mit Embryonen zu forschen. Ausnahmen, die
Forschern Morde erlauben, kennt der Staat ansonsten aber
nicht. Woraus ersichtlich ist, dass der Gesetzgeber seinem
eigenen Argument, Embryonen seien absolut schiitzens-
wert, nicht im vollen Umfang Glauben schenkt. Es liegt
somit der gleiche Widerspruch vor wie bei der Abtrei-
bungsregelung, die die Embryonen im biologischen wie
moralischen Sinne als Menschen definiert, gleichwonhl
aber gestattet, diese Menschen in frihem Stadium zu t6-
ten.

Mit der Menschenwiirde von Embryonen ist das also so
eine Sache. Halt man sich an die Argumente der vorange-
gangenen Kapitel, dann beruht der Wert und die Wirde
eines Lebens nicht auf der Zugehdrigkeit zu einer Gattung
oder Art, sondern darauf, ob ein Lebewesen ein Bewuss-
tsein, ein elementares Selbstbewusstsein und Interessen
hat. Von all dem kann bei einer sechs- oder achtmal ge-
teilten menschlichen Eizelle gewiss nicht die Rede sein.

297



So gesehen spricht nichts dafiir, einem Embryo Men-
schenwuirde zuzusprechen. Die embryonale Stammzellfor-
schung verzweckt den Menschen zwar im biologischen,
nicht aber im moralischen Sinne. Ohne Menschenwirde
ist der Embryo ein Gut, das man gegen andere Giiter stel-
len kann. Sind die Versprechen der Forscher auch nur ent-
fernt realistisch, mithilfe einer Klontherapie Krankheiten
wie Diabetes, Parkinson oder Alzheimer zu heilen, so
kann man ruhigen Gewissens auf utilitaristische Weise
abwagen: das nicht vorhandene Leiden gettteter Embryo-
nen gegen das immense Glick Hunderttausender oder gar
Millionen geheilter Patienten.

Dieses Argument wiegt sehr stark. Und es bedarf guter
Gegenargumente, um es zu entkréaften. Der stérkste Ein-
wand gegen das Klonen zu Forschungszwecken ist inter-
essanterweise kein fundamentaler Einwand, sondern ein
utilitaristischer. Der L&rm um das Forschungsklonen in
den letzten acht Jahren war sehr grof3. Die Erfolge der
mutmaRlichen Gen-Therapeuten dagegen sind bislang
sehr durftig. Dabei ist die Idee, mithilfe manipulierter Zel-
len krankes Gewebe zu ersetzen, ohne Zweifel eine gute
Idee. Die Frage ist nur, ob ausgerechnet embryonale
Stammzellen der Konigsweg auf diesem Gebiet sind.

Stammzellen gibt es nicht nur bei Embryonen. Wir alle
besitzen Stammzellen, zum Beispiel im Knochenmark, in
der Leber, im Gehirn, in der Bauspeicheldrise und in der
Haut. Wissenschaftler sprechen hier von »adulten« (er-
wachsenen) Stammzellen. Auch adulte Stammzellen sind
vielseitig und sehr entwicklungsféahig; sie sind »pluripo-
tent« (zu vielem féhig). Wahrend unseres gesamten Le-

298



bens bilden sie unausgesetzt neue spezialisierte Zellen fiir
unseren Korper aus. In der Petrischale der For-
scher kdnnen sie zu vielerlei Zellgeweben heranreifen.
Aber anders als bei embryonalen Stammzellen gibt es
Grenzen. Eine Stammzelle aus dem Gehirn kann sich zu
allen Typen des neuronalen Nervengewebes entwickeln,
aber hochstwahrscheinlich nicht zu einer Leberzelle. Doch
moglicherweise gibt es Ausnahmen bei Stammzellen aus
dem Fruchtwasser, aus dem Nabelschnurblut und aus
Milchz&hnen. Diese Beobachtungen stehen zurzeit in der
Diskussion.

Der immense Vorteil adulter Stammzellen gegeniiber
embryonalen Stammzellen dagegen ist nicht umstritten.
Sollte es der Forschung gelingen, Stammzellen aus mei-
nem eigenen Gehirn mithilfe biologischer und chemischer
Stimulation zu neuem Hirngewebe zu ziichten und anstel-
le erkrankten Gewebes in mein Gehirn zuriickzuverpflan-
zen, ist nicht zu erwarten, dass mein Immunsystem sich
dagegen wehrt. Auch erhohte Krebsrisiken sind bislang
nicht bekannt. Seit den 1960er Jahren setzt die Medizin
blutbildende Stammzellen des Knochenmarks gegen Leu-
k&mie und Lymphomen ein. Dazu gibt es heute zahlreiche
Klinische Studien zur Therapie von Herz- und Gefél3er-
krankungen mit adulten Stammzellen. Erfolge in klini-
schen Studien zeichneten sich auch bei L&hmungen und
bei Parkinson ab sowie bei der Regeneration nach einem
Herzinfarkt. Bei Ratten behandelt die Medizin derzeit sehr
erfolgreich Gehirntumore durch die Injektion von adulten
Stammzellen.

299



Die Forschung mit adulten Stammzellen ist derzeit sehr
viel versprechend. Sollte der oft angekiindigte Durchbruch
gegen die Parkinson-Krankheit in den ndchsten beiden
Jahrzehnten gelingen, so ist der Stammzellforschung mit
adulten Zellen weit mehr zuzutrauen als jener mit emb-
ryonalen Zellen. Nicht selten aber stehen Forschungspro-
jekte auf beiden Gebieten zueinander in einer scharfen
Konkurrenz um 6ffentliches und privates Forschungsgeld.
Die embryonale Stammzellforschung zu unterstitzen, be-
deutet damit auch immer, das gleiche Geld nicht auf dem
fruchtbareren Gebiet der adulten Stammzellforschung
zu investieren. Zu deren Vorteil geh6ren nicht nur die weit
realistischeren Heilungsversprechen, sondern auch, dass
sie sozial unproblematisch ist. Adulte Stammzellen wer-
den ohne Probleme gewonnen, embryonale Stammzellen
aber sind auf menschliche Eizellen, zumeist als Folge
klnstlicher Befruchtungsversuche, angewiesen. Doch die-
ser Vorrat ist begrenzt. Nicht auszuschliel3en, dass Eizell-
spenden ein Zukunftsgeschaft sind, bei dem Frauen aus
Entwicklungslédndern den Nachschub liefern sollen — ohne
Zweifel eine ethisch problematische Sache.

Wagt man auf utilitaristische Weise das mutmaliliche
Gluck aus den Heilsversprechen der embryonalen Stamm-
zellforschung mit jenen aus der adulten Stammzellfor-
schung ab, so erscheint die Forschung mit adulten
Stammzellen als der viel bessere Weg. Es bedeutet nicht,
dass aus moralischen Griinden niemand mit embryonalen
Stammzellen forschen darf, denn die utilitaristische Ab-
wagung kann ja immer nur dievermutlichen Erfolge be-
ricksichtigen. Aber es relativiert den Anspruch, das

300



Selbstverstandnis und die gesellschaftliche Bedeutung
dieses Forschungszweigs, der sich auf eine so unange-
nehm pathetische Weise in den letzten Jahren in die Dis-
kussion gebracht hat.

Gentechnik ist also nicht nur eine fundamentale morali-
sche Frage, sondern sie hat auch eine groRe sozial-
ethische Dimension. Und genau diese Dimension begeg-
net uns auch beim néchsten Problem der modernen Bio-
medizin: der Frage nach der Pradimplantationsdiagnostik.

301



GENT

Kinder von der Stange
Wohin fihrt die Reproduktionsmedizin?

Gent ist eine schone Hafenstadt in Ostflandern, beriihmt
fir seinen Blumenmarkt und seine Altstadtgassen. In den
Jahren 2002 und 2003 freilich gab es fur junge Paare ei-
nen weiteren Grund, der Stadt einen Besuch abzustatten.
In Gent namlich arbeitet der Reproduktionsmediziner
Frank Combhaire, der ihnen gegen entsprechendes Geld ei-
nen ganz speziellen Dienst erwies: die Auswahl des Ge-
schlechtes fur ihr zukinftiges Kind. Etwa 400 Paare wur-
den dabei mit einem Kind nach Wahl ausgestattet.

Comhaires Praxis arbeitete zusammen mit einem Labor
in Fairfax im US-Bundesstaat Virginia. Der Belgier
schickte den Samen des zeugungswilligen Vaters in die
USA, wo die Samenzellen maschinell nach Geschlecht
sortiert wurden. Da maénnliche Y-Chromosomen unter
dem Licht des Lasers schwécher leuchten als weibliche X-
Chromosomen, lieBen sie sich im Micro-Sort Verfahren
gut trennen. Zuriick in Belgien befruchtete Comhaire eine
Eizelle der Mutter im Reagenzglas mit dem von den EI-
tern ausgesuchten Samen und pflanzte sie anschlieRend
ein.

Die Praxis des belgischen Arztes war Bestandteil eines
medizinischen GroRversuchs unter Aufsicht der staatli-
chen US-amerikanischen Medizinbehtérde FDA. Sechzig

302



Kliniken und sieben internationale Reproduktionszentren
beteiligen sich an dieser groRten frihzeitigen Ge-
schlechtsauswahl aller Zeiten. Und zu den Kunden gehor-
ten Spanier, Belgier, Niederlander, Briten, Skandinavier,
Franzosen und Deutsche.

Die einzige Bedingung, die die Eltern erftillen mussten,
um an der Geschlechtsauswahl teilzunehmen, war das Al-
ter der kinftigen Mutter. Zwischen 18 und 39 Jahren durf-
te sie alt sein. Auch ein Kind sollte sie am besten bereits
haben — es kdme dem so genannten Family Balancingent-
gegen. Alle weiteren Zugangsbeschrankungen regelte der
Markt. 1200 Euro kostete die Blutanalyse, 2300 Euro be-
trugen die Fracht- und Laborkosten fur den Samen, mit
6300 Euro schlug die Befruchtung im Reagenzglas samt
anschlieBender Implantation zu Buche. Wer eine Garantie
winschte, mit Sicherheit das Geschlecht seiner Wahl zu
bekommen, zahlte weitere 6000 Euro. Die hohen Preise
halfen Comhaire bei der Moral. Eine breite Kommerziali-
sierung, so versicherte der belgische Arzt, sei bei solchen
Betrdgen wohl nicht zu flrchten. Je exklusiver der Zu-
gang, so durfte man folgern, umso geringer die ethische
Bedenklichkeit des Verfahrens. Eher zu fiirchten hatte der
»Familien-Ausgleich« die Justiz. In Belgien war die be-
wusste Auswahl des Geschlechts aus nicht-medizinischen
Beweggrinden nicht verboten. Doch der Aufschrei der
Massenmedien machte Comhaires Familienplanung zum
Skandal. Und das belgische Parlament reagierte mit einem
gesetzlichen Verbot.

Die US-amerikanischen Partner dagegen blieben gelas-
sen. Ihr Gesetz erlaubt die Auswahl des Geschlechts zu-

303



kinftiger Kinder im Reagenzglas auch heute noch. Das
bereits 1992 patentierte Micro-Sort-Verfahren ist ein vol-
ler Erfolg. Urspringlich sollte es der Volksgesundheit
dienen, zum Beispiel der Auswahl von Mé&dchen in Fami-
lien, in denen die Bluterkrankheit auf Jungen vererbt wer-
den kann. 1995 wurde das erste mit diesem Verfahren
ausgewahlte Kind geboren. Und seit 1998 bietet die Firma
ihren nicht ganz billigen Dienst auch gesunden Paaren an.

In GroRbritannien machte 2003 ein schottisches Paar
Schlagzeilen. Die Eltern hatten drei Jungen, die einzige
Tochter war bei einem Unfall gestorben. Um die »weibli-
che Dimension« der Familie wiederherzustellen, beantrag-
te das Paar das Recht, ein Kind im Reagenzglas zu zeugen
und nach dem Geschlecht auswahlen zu dirfen. Die zu-
stdndige Behorde lehnte den Antrag ab, da keine medizi-
nischen Griinde vorlagen. Auch dieser Fall beschaftigte
die Medien, wobei die britische Boulevardpresse anders
als in Belgien die Partei der Eltern ergriff. Im Marz 2005
forderte der parlamentarische Ausschuss fir Wissenschaft
und Technologie eine Gesetzesdnderung. In gut begrinde-
ten Féllen sollten die Eltern das Geschlecht ihres im Rea-
genzglas gezeugten Embryos selbst bestimmen kdnnen.
Zwar hélt das Weillbuch der britischen Regierung vom
Dezember 2006 am allgemeinen Verbot fest, doch es ist
durchaus denkbar, dass Ausnahmen in Zukunft erlaubt
werden konnten.

Je mehr technisch mdglich wird, umso gréRer werden
die Begehrlichkeiten ehrgeiziger und unerschrockener El-
tern. Wer das Geschlecht aussuchen kann, der wird auch
bald andere Merkmale wie etwa die Augenfarbe oder die

304



KorpergroRe festlegen wollen. Nicht wenige Kenner der
Reproduktionsmedizin erfulllen solche Vorstellungen mit
tiefer Sorge. Werden Kinder damit zu Produkten, aussor-
tiert nach den Regeln des Qualitdtsmanagements und der
Warenkontrolle? »Konsum-Eugenik« lautet das Schlag-
wort der Kritiker, ein Verfahren zur Auswahl von »Desig-
ner-Babys«. Wie die Schonheitschirurgie, so kdnnte auch
die Fortpflanzungsmedizin zu einem rasant wachsenden
Markt werden, der ganz neue Normen in die Welt setzt.
Wer sein Kind nicht rechtzeitig gesundheitlich und &sthe-
tisch durchcheckt, konnte schon bald in den Augen der
Gesellschaft entweder zu arm gewesen sein, dies zu tun.
Oder er hat fahrlassig gehandelt und ein unattraktives
Kind mit geringeren gesellschaftlichen Chancen in die
neue Welt der Schoénen und Wohlgeformten geschickt.
Noch ist dies eine Vision, aber sie ist durchaus nahelie-
gend.

Versuchen wir deshalb das weite Feld der Praimplanta-
tionsdiagnostik (PID) mit ihren Mdglichkeiten und Gefah-
ren Schritt fur Schritt ethisch zu betrachten. Zu den wich-
tigen Fragen des menschlichen Selbstbewusstseins gehort
die Frage nach dem Ort, an dem man gezeugt wurde —
Bett, Feldweg, Autositz oder Reagenzglas? Nicht, dass sie
sich dem Betroffenen tatsdchlich spater dringend stellen
muss oder flr ihn zwangslaufig von Bedeutung ist — fiir
Juristen, Arzte und Moralphilosophen aber ist es eine
Gretchenfrage: Wie halten wir es mit der Zeugung im
Reagenzglas, was dirfen wir Gber dieses frisch gezeugte
Leben von Anfang an wissen, und wonach dirfen wir
auswahlen?

30S



Die Befruchtung von Ei und Samenzelle im Reagenz-
glas ist heute ein Routinefall. Der Frauenarzt bringt mi-
thilfe einer Hormonbehandlung mehrere Eizellen der Frau
zur Reifung, und er Uberpriift die Qualitat der mannlichen
Spermien. Schldgt die Hormonbehandlung an, entnimmt
der Arzt die Follikelflissigkeit mit vorzugsweise insge-
samt 5-12 reifen Eizellen aus den einzelnen Follikeln. Die
gewonnenen Eizellen werden mit dem Sperma des Man-
nes im Reagenzglas befruchtet, wobei die Erfolgsrate bei
etwa siebzig Prozent liegt.

Ein neueres Verfahren besteht darin, ein einzelnes (aus-
gewahltes) Spermium mit einem Mikromanipulator in die
Eizelle zu injizieren. Hat sich die Eizelle am zweiten Tag
zweimal geteilt, werden zwei Embryonen in die Gebér-
mutter der Frau eingepflanzt. Eine andere verbreitete
Maglichkeit ist eine Einpflanzung nach dem funften Tag
der Befruchtung. Die (berzdhligen befruchteten Eizellen
werden entweder vernichtet oder, wie freilich nur in man-
chen L&ndern erlaubt, in flissigem Stickstoff tiefgefroren.
Etwa zwei Wochen nachdem der Embryo eingepflanzt
wurde, lasst sich die Schwangerschaft zuverléssig testen.
Die Erfolgsrate, ein Kind auszutragen, liegt bei etwa vier-
zig Prozent.

So weit das Verfahren. In Deutschland wird etwa jedes
achtzigste Kind im Reagenzglas gezeugt. Gedacht ist es
urspringlich fir zwei grof’e Gruppen von Paaren. Es soll
Menschen helfen, in deren Familien ein hohes Risiko an
geféhrlichen Erbkrankheiten besteht, ihren Nachwuchs
zum fruhestmdglichen Zeitpunkt zu testen und gegebenen-
falls auszuwahlen. Und es soll Paaren eine Chance geben,

306



bei denen die Befruchtung auf natirlichem Wege nicht
funktioniert. Fur letztere Gruppe ist es im Extremfall
auch denkbar, dass der Samen von einem anderen Mann
oder die Eizelle von einer anderen Frau stammt und nicht
von dem Paar mit dem Kinderwunsch. Und es ist denkbar,
dass eine fremde Leihmutter den Embryo austragt. In
Deutschland verbietet das Embryonenschutzgesetz sowohl
die Eizellspende als auch die Leihmutterschaft. Erlaubt ist
dagegen die Samenspende.

Auch die Praimplantationsdiagnostik ist in Deutschland
verboten. In anderen L&ndern dagegen ist es erlaubt, dem
im Reagenzglas gezeugten Embryo am dritten Tag nach
der Befruchtung eine Zelle zu entnehmen und diese auf
bestimmte Erbkrankheiten und Chromosomenbesonder-
heiten zu untersuchen. AnschlieBend konnen Arzt und El-
tern dartiber entscheiden, ob der Embryo in die Gebarmut-
ter eingepflanzt werden soll oder nicht. In Deutschland
aber darf der im Reagenzglas gezeugte Embryo vor der
Implantation nicht auf Erbkrankheiten untersucht werden,
sondern nur nach der Implantation im Mutterleib, wenn es
fur Mutter und Kind geféahrlicher ist. Wird dabei eine
kiinftige Krankheit diagnostiziert, der die Mutter nicht
gewachsen zu sein glaubt, darf sie diesen Fotus bis kurz
vor der Geburt abtreiben lassen. Uberlebt der Fotus den
Abort jedoch, muss sie ihn mit allen zuséatzlichen Abort-
schaden annehmen.

Beftirworter der PID sehen darin einen Irrsinn, denn die
friihzeitige Diagnose im Reagenzglas konnte schwere
Eingriffe ersparen. So ist es nicht verwunderlich, dass die
L&nder der Europdischen Union die PID sehr unterschied-

307



lich handhaben. In GroRbritannien zum Beispiel ist es fur
gut betuchte Eltern kein Problem, ihren Embryo im Rea-
genzglas medizinisch nach allen Regeln der Kunst durch-
checken zu lassen. Eine Praxis, die allerdings auch Win-
sche nahrt wie jene des schottischen Paares mit drei S6h-
nen, das unbedingt wieder eine Tochter haben wollte und
darin auch partout nichts Verwerfliches sehen will. Und
ist es denn auch wirklich so schlimm, dass zusatzlich zu
allem anderen auch das Geschlecht eine Rolle spielen soll,
um den passenden Embryo auszuwéhlen? Das schottische
Paar waére glicklich, und niemand ist damit unmittelbar
gestraft. Die tberzahligen Embryonen der kiinstlichen Be-
fruchtung sterben sowieso oder werden tiefgefroren. Was
also macht es aus, wenn dabei ein weiblicher Zellhaufen
gezielt ausgewahlt wird, anstatt dass der Zufall einen
méannlichen Zellhaufen aussucht?

Daran ist in diesem Einzelfall nichts Unmoralisches, ge-
stehen auch die meisten Kritiker zu. Mit Ausnahme derje-
nigen, die die PID aus religiosen Griinden ablehnen, weil
hier nicht Gottes Hand im Spiel ist, sondern die Hande der
Eltern. Das Gegenargument gegen die PID sind ihre sozi-
al-ethischen Konsequenzen. Wenn es zum Normalfall
wird, Embryonen friihzeitig zu mustern, so kdnnte es ei-
nen gefahrlichen Dammbruch geben. Strenge Kritiker
lehnen die PID deshalb grundsatzlich ab. Sie sehen darin
eine Auswahl von »lebenswertem« gegentiber »lebensun-
wertem« Leben und halten diese »Selektion« in jedem
Fall fir unmoralisch. Sie meinen, dass niemand ein
Grundrecht auf ein gesundes, nicht behindertes Kind hat.
Weniger strenge Kritiker haben kein Problem mit der

308



Auswahl nach medizinischen Kriterien. Fur sie beginnt
die Unmoral erst bei allen nicht medizinischen Auswahl-
punkten wie Geschlecht, Grolie oder Schonheitsmerkma-
len.

Betrachten wir den ersten Standpunkt. Was ist schlimm
an der Trennung von »lebenswertem« und »lebensunwer-
tem« Leben? Die Unterscheidung erinnert uns an die bar-
barische Grausamkeit der Nationalsozialisten, die geistig
und korperlich behinderte Menschen als »lebensunwert«
eingestuft und ermordet haben. Schlimm daran ist, dass
ein Staat sich zum Richter iber den Lebenswert von Men-
schen aufgeschwungen hat und dass er Personen ermordet
hat, die ein Interesse daran hatten weiterzuleben. Beides
ist unbedingt moralisch zu verurteilen. Es ist schwerstes
menschenverachtendes Unrecht.

Treffen diese beiden schwerwiegenden moralischen
VerstoRe bei der PID zu? Sie treffen nicht zu, denn vier-
oder achtzellige Embryonen sind, wie bereits mehrfach
erwéhnt, keine Personen. Und es ist nicht der Staat, der
hier zur Tat schreitet, sondern es ist eine Auswahl durch
die kinftigen Eltern. Und womit — wenn nicht religits —
will man begriinden, dass Paare kein Recht auf ein gesun-
des, nicht behindertes Kind haben? Zumal dann, wenn
dieses Recht ohne die Geféhrdung oder gar Totung von
Personen durchgesetzt werden kann? Die Auswahl gesun-
der Embryonen widerspricht unserer althergebrachten
Vorstellung vom medizinischen Zufall bei der Schwan-
gerschaft. Aber die menschliche Gesellschaft hat viel ge-
tan, diesen Zufall zu verringern. Sie hat die Kindersterb-
lichkeit verringert und die Geburtshilfe verbessert. Warum

309



sollte sie im Fall der PID am Althergebrachten festhalten?
Bringt dieser medizinische Fortschritt nicht mehr Nutzen
als Schaden, mehr Glick als Leid in die Welt?

Wenden wir uns dem zweiten Standpunkt zu: Was
spricht gegen eine Auswahl nach nicht-medizinischen Kri-
terien? Wenn dies erlaubt wirde, so befiirchten die Kriti-
ker, greift irgendwann jeder darauf zuriick, zumindest der,
der es sich leisten kann. Wo friher Zufall gewaltet habe,
regiere eines Tages nur noch die Willkur des elterlichen
Geschmacks. In den Entwicklungslandern gabe es in Zu-
kunft immer mehr Jungen und immer weniger Mé&dchen,
wie schon jetzt als Folge der gangigen Abtreibungspraxis
in der chinesischen Ein-Kind-Gesellschaft. In den reichen
Landern des Westens liefen tberall gengesunde, berwie-
gend blonde und blaudugige Kinder herum, grof3, schlank
und athletisch. Und wenn es ganz schlimm kommt, dann
betrifft es auch bei uns nicht alle, sondern nur die reichen
Oberschichten. Die Reichen suchen aus, werden blond
und blonder, und die Unterschichtskinder bleiben »hass-
lich«. Oder es kommt gerade umgekehrt: Die Unter-
schichtskinder werden nach dem Mehrheits-Geschmack
ausgesucht, aber gerade dadurch zu Parias, weil der Ge-
schmack sich wandelt. Denn was in (bergroRer Zahl vor-
handen ist, verliert rasant an Wert. Nur die Klugen mer-
ken dies rechtzeitig und beteiligen sich nicht an dieser
Mode. Was auch immer wahrscheinlicher ist — was ist
daran so verwerflich, dass man es prinzipiell verbieten
und verhindern sollte?

Viele Menschen haben bei diesen Vorstellungen ein ungu-
tes Gefuhl. Aber ist das ein ausreichendes Argument?

310



Noch ist all dies Science-Fiction. Doch wenn die Mdog-
lichkeiten erst einmal da sind und es auch erlaubt wird,
von ihnen Gebrauch zu machen, konnte sich das ungute
Gefuhl wandeln. Wer weil3, ob eine Generation von Kin-
dern, die auf diese Weise durch bewusste Auswahl ge-
zeugt wurde, dieses Verfahren eines Tages nicht ohne je-
des ungute Gefuhl als véllig normal und selbstverstand-
lich betrachtet?

Noch vor zehn Jahren war die Schonheitschirurgie ein
anriichiges Geschéft; heute ist sie — zumindest in einigen
Branchen und in bestimmten Gesellschaftsschichten — so
gut wie selbstverstandlich. Wie viele Kinder werden einst
gegen ihre Eltern klagen, weil sie sie nicht friihzeitig »op-
timiert« haben? Denn auf die PID werden wohl in abseh-
barer Zeit die Pra-Implantations-Reparatur (PIR) und die
Pra-Implantations-Optimierung (P1O) folgen. Schadhafte
Gene von Embryonen konnten schon in naher Zukunft
durch gesunde Gene ersetzt werden. Moglicherweise ist
dies einfacher, Erfolg versprechender und vor allem billi-
ger, als einen bereits kranken und behinderten Menschen
zu therapieren. Die PIO setzt bei gut erforschten Genen
an, die fur bestimmte Merkmale verantwortlich sind. So-
weit man heute sieht, ist diese Entsprechung von einem
Gen und einem Merkmal zwar nur recht selten der Fall,
aber es kommt vor. So ist es nur ein einziges Gen, das un-
sere Augenfarbe festlegt. Ein Austausch kdnnte hier eine
Veranderung von blau zu braun bzw. umgekehrt bewir-
ken. Die Idee der PIO halt Phantasten nicht davon ab, so-
gar von Optimierungen der Gattung Mensch hin zu fried-
licheren und moralischeren Wesen zu trdumen, so als sei

311



Moral ausschlielRlich eine genetische Veranlagung, die
dazu nach Moglichkeit auch noch auf einem einzigen Gen
zu finden ist.

Die Palette der denkbaren Mdglichkeiten ist groR. Drei-
Rig Jahre nach der Geburt des ersten Retortenbabys Loui-
se Joy Brown hat sich die Reproduktionsmedizin in eine
»Welt der Wunder« verwandelt. Wenn man es sich leicht
macht, kénnte man hierbei die Grenze verteidigen, die
zwischen einer medizinischen und einer nicht medizini-
schen Auswahl bzw. Optimierung verlauft. Bei medizini-
scher Auswahl und gentechnischer Fehlerkorrektur wird
niemandem geschadet, aber Eltern und Kind genitzt. Bei
der &sthetischen Auswahl und Korrektur dagegen gehen
Eltern ein unkalkulierbares Risiko fiir ihr Kind ein. Denn
es ist der Geschmack der Eltern, der entscheidet, und nicht
der Geschmack des Kindes. Uber Gesundheit ldsst sich
wenig streiten, Uber Schonheitsvorstellungen dagegen
sehr. Was ich heute schon finde, erscheint mir in zwanzig
Jahren vielleicht kitschig oder fad. Und selbst wenn mein
Geschmack konstant bleibt, mein Kind muss ihn nicht tei-
len. Wozu also sollte die Gesellschaft diese dsthetische
Selektion durch eine Erlaubnis férdern? Sollte sie nicht
lieber die Eltern vor sich selbst und die Kinder vor dem
Geschmack ihrer Eltern schiitzen?

Das kann man so sehen. Man kann aber auch fragen,
inwieweit es eine Verpflichtung des Gesetzgebers sein
soll, sich hier einzumischen. Denn seit wann ist es die
Aufgabe des Staates, Menschen vor sich selbst zu schit-
zen? Und auch mit dem Schutz von Kindern vor den Wer-
ten ihrer Eltern ist das so eine Sache. »Es gibt kein Recht

312



eines Dritten, auch nicht der kunftigen Eltern, Gber den
Lebenswert eines Menschen zu entscheiden«, meinte vor
funf Jahren Margot von Renesse, die damalige Vorsitzen-
de der Enquete-Kommission »Recht und Ethik der mo-
dernen Medizin« im Deutschen Bundestag. Doch mit der
Wirklichkeit hat dies, wie alle schénen Sétze, nicht allzu
viel zu tun.

Denn bei der Abtreibung geschieht genau dies — die
Mutter entscheidet tUber das Lebensrecht und damit Gber
den Lebenswert ihres Embryos. Der von Renesse ange-
fihrte Grundsatz ist keiner, in Deutschland nicht und in
anderen europdischen L&ndern auch nicht. Und es ist auch
sehr unwahrscheinlich, dass dieser Grundsatz demnéchst
uberall eingefuhrt und beherzigt wird.

Viel wahrscheinlicher ist, dass die Welt der Wunder an
vielen Orten ganz neue fragwurdige Mirakel hervorbringt.
So ermdglicht die Reproduktionsmedizin inzwischen ei-
nen ganz anderen Umgang mit der Zeit. Im Juli 2005
brachte eine 45-jahrige Frau in Kalifornien ein Kind zur
Welt, das sie 13 Jahre zuvor als Embryo hatte einfrieren
lassen. lhre beiden 12-jahrigen Zwillinge erhielten damit
ein Drillingsgeschwisterchen, denn alle drei Kinder
stammen von demselben Befruchtungsvorgang ab. Fr
den US-amerikanischen Reproduktionsmediziner Steve
Katz ist das erst der Anfang. Er stellt in Aussicht, dass
tiefgefrorene Embryonen zukiinftig auch nach flinfzig bis
hundert Jahren aufgetaut werden koénnten, wenn ihre El-
tern schon lange tot sind.

Eine andere Frage ist die Zucht von Ersatzteilen. Im Juli
2004 erregte in GroRbritannien der Fall des zwei Jahre al-

313



ten Joshua Fletcher Aufsehen. Joshua leidet an einer sel-
tenen Blutkrankheit, sein Korper produziert nicht genug
rote Blutkdrperchen, seine Lebenserwartung ist deshalb
gering. Die rettende Idee, um Joshua zu helfen, sollte die
Spende von Stammzellen aus dem Leib eines sehr nahen
Verwandten sein. Da aber weder die Eltern noch der Bru-
der genetisch &hnlich genug sind, sollte ein solcher naher
Verwandter erst noch gezeugt werden, und zwar am bes-
ten im Reagenzglas, um aus verschiedenen denkbaren
kinftigen Geschwistern das dhnlichste auswahlen zu kon-
nen. In den Mutterleib eingepflanzt, sollte so ein Ge-
schwister-Kind entstehen, dessen Stammzellen Joshua
helfen sollten, ohne dass dem neuen Kind dabei Schaden
zugefugt wirde. Die britische Behorde fur Befruchtung
und Embryologie erlaubte den VVorgang als einen gut be-
grindeten Einzelfall. In Deutschland ist dies nach gegen-
wartiger Rechtslage ausgeschlossen. Uber den Erfolg des
Versuchs wurde nichts bekannt.

Eine weitere neue Mdglichkeit der Reproduktionsmedi-
zin ist das Verschieben der Altersgrenze, bis zu der Frau-
en fruchtbar sind. Der letzte Schrei war bereits Ende der
90er Jahre der so genannte Eizellplasma-Transfer. Sorgt
sich eine &ltere Frau bei der kinstlichen Befruchtung um
die Fruchtbarkeit ihrer Eizellen, so kann sie diese durch
die Zugabe fremden Zellplasmas aus der Eizelle einer
jungeren Frau auffrischen. Vater der Methode ist der New
Yorker Reproduktionsmediziner James Grifo, der als Ers-
ter den Eizellplasma-Transfer erprobte und auf diese Wei-
se Embryonen erzeugte. Das Experiment hatte Erfolg, die
Grifo-Kinder leben heute in China. Denn um langwierige

314



Zulassungsverfahren zu umgehen, hatte sich Grifo kurzer-
hand ins unbegrenzt forschungsfreudige Reich der Mitte
begeben.

Bald darauf war der Sprung nach China schon nicht
mehr nétig. Eine Forschergruppe um Jacques Cohen vom
St.-Barnabas-Institut fir Reproduktionsmedizin in Le-
xington im US-amerikanischen Bundesstaat New Jersey
meldete im Jahr 2001 gleich 15 Geburten von Kindern,
die bei ihrer Entstehung mit dem Eizellplasma-Transfer
aufgefrischt worden waren. Was Grifo seinen Patientinnen
allerdings verschwieg, ist, dass das gespendete Eizell-
plasma einer fremden jungen Frau nicht einfach ein neut-
raler Rohstoff ist. Vielmehr enthélt es zahlreiche Zellor-
gane der Spenderin, darunter auch die Mitochondrien und
damit Trdager von Erbgut. Vermischen sich die Mito-
chondrien der Spenderin mit dem Erbgut der behandelten
Eizelle, so haben auf dem Weg des Eizellplasma-
Transfers erzeugte Embryonen gleich drei Eltern: Die
Mutter und den Vater fur die Gene im Zellkern — sowie
die Mutter und die Plasma-Spenderin in Bezug auf die mi-
tochondrialen Gene. Das Kind ist ein Genmix nicht von
zwei, sondern von drei Personen.

Im November 2005 erkannte Douglas Wallace von der
University of California in Irvine zudem ein extrem hohes
Risiko beim Eizellplasma-Transfer. Zahlreiche auf diese
Weise erzeugte Mause erwiesen sich als unfruchtbar.
Durchaus mdglich also, dass die von Grifo und Cohen er-
zeugten Kinder ebenfalls eine hohe Rate an Unfruchtbar-
keit aufweisen. Die Studien zeigen, dass fur die Experi-
mente von Reproduktionsmedizinern in den USA offenbar

31S



nicht gilt, was fir jede Handcreme und jeden Husten-
saft in nahezu allen Industriel&ndern vorgeschrieben ist:
der langwierige Test im Tierversuch. Zugleich zeigen sie,
wie hilflos die Gesetzgebung der meisten Staaten vor den
neuen Zaubermitteln der Reproduktionsmedizin steht,
wenn ihr nicht just ein glicklicher Zufall — in diesem Fall
eine eher dustere Prognose — zur Hilfe kommt.

Wer Embryonenversuche und Préaimplantationsdiagnos-
tik in einem etwas weiter gefassten Rahmen zul&sst,
kommt kaum nach, die Schlupflécher zu schlieBen und
immer neue Techniken zu verbieten, die auf der Basis des
Erlaubten Methoden einfiihren, die sich in ithren Ergebnis-
sen als strafbar erweisen kénnen. Denn wenn ein unbe-
denklich erscheinendes Verfahren bedenkliche Folgen
zeitigt, sind die juristischen Probleme immens. Das Aus-
mal3 der ethischen Verwirrungen wie der Gerichtsprozesse
erscheint bislang kaum geahnt: Werden die Grifo- und
Cohen-Kinder ihre medizinischen Geburtshelfer eines Ta-
ges wegen ihrer allzu leichtfertig verschuldeten Unfruch-
tbarkeit verklagen? Werden sie sogar Erb- und Versor-
gungsanspriiche an ihre erbverwandten zweiten Miuitter
stellen, die einst nichts Unschuldigeres im Sinn hatten, als
etwas Plasma zur Auffrischung fremder Eizellen bereit-
zustellen? Oder werden, nicht zuletzt, diese zweiten Muit-
ter selbst ihr Recht einfordern, ihre nicht geahnten Kinder
zu sehen und zu betreuen?

Es ist, wie gesagt, nicht die Aufgabe des Staates, kiinf-
tige Eltern vor ihrem eigenen Geschmack und ihren eige-
nen Ideen und Vorstellungen zu bewahren. Eine solche
Gesetzgebung fiihrte unweigerlich in den Totalitarismus.

316



Auf der anderen Seite ist es aber eine staatliche Pflicht,
absehbaren Schaden von der Gesellschaft abzuwenden. In
diesem moralischen und juristischen Spannungsfeld be-
wegen sich die neuen Mdglichkeiten der Reproduktions-
medizin. Wenn heute und in Zukunft ausgewahlt werden
kann, was vorher der Zufall bestimmte, ergeben sich Fol-
geketten von uniibersehbarem AusmaR. Denn eine solche-
rart zugeschnittene Gesellschaft wird eine Eigenschaft
verlieren, die bislang unweigerlich und unvermeidbar war:
das Abfinden mit einer Lebenssituation!

Wo die Schonheitschirurgie den Traum vom hibschen
Antlitz und Korper fir jedermann und jede Frau nahrt,
verspricht die Reproduktionsmedizin, dass sie die Makel
gleich zu Anfang vermeidet oder ausmerzt. Gesundheit
und Schonheit werden damit zu doppelten Anspruchshal-
tungen: ein Anspruch der Eltern an die Kinder und umge-
kehrt ein Anspruch der Kinder an die Eltern. Eine solche
Gesellschaft verliert nicht nur ihr Verstdndnis und ihre
Toleranz gegentber empfundenen Makeln und nicht
mehrheitsfahigen Abweichungen, sie bringt auch die El-
tern und Kinder in eine pikante Situation. Werden die
Kinder die »Korrekturen«, die ihnen die Eltern angedei-
hen liel3en, gutheiflen? Und werden sie umgekehrt akzep-
tieren, wenn ihre Eltern darauf verzichten und sie dadurch
maoglicherweise zu AuRenseitern stempeln?

Jede neue Mdglichkeit verlangt von der Gesetzgebung
etwas schier Unmdogliches: den potenziellen Nutzen gegen
den moglichen Schaden abzuwégen. Wenn Joshua Flet-
cher ein Geschwisterchen bekommt, das sein Leben retten
kann, ohne dabei Schaden zu nehmen — ist das nicht gut

317



und richtig, selbst wenn das Geschwister-Kind eines Ta-
ges erféhrt, zu welchem Zweck es gezeugt wurde? Auch
wir anderen sind nicht nur aus selbstloser Liebe gezeugt
worden. Und wer wird dem Geschwister-Kind denn sa-
gen, dass esnurzu diesem Zweck gezeugt wurde und
nicht auch aus dem Wunsch seiner Eltern nach einem wei-
teren Kind? Auch das Nicht-Nutzen einer Mdglichkeit
kann moralisch falsch sein.

Andererseits 6ffnet die Konsum-Eugenik, die Auslese
nach korperlichen Merkmalen, einer gesellschaftlichen
Entwicklung Tur und Tor, die sich kaum einer wiinschen
kann: eine tiefe allgemeine Verunsicherung! Selbst wenn
die Konsum-Eugenik im Einzelfall nach keinem festen
moralischen Grundsatz Uberzeugend abgelehnt werden
kann — auf das Gemeinwohl gerechnet tiberwiegen sicher
die Befirchtungen. Denn was fur ein Bild von unseren
Kindern wollen wir eigentlich etablieren? Wollen wir un-
ser Sorgerecht fiir ein autonomes Lebewesen zu einem Ei-
gentumsrecht flr ein von uns gestaltetes Objekt ausbauen?
Welch seltsames Verstandnis vom Leben liegt dem zu-
grunde! Es muss auch nicht unbedingt ein Verlust sein,
wenn man darum weif3, dass nicht alles im Leben korri-
gierbar ist. Wobei die Korrektur- Moglichkeiten der Gen-
technik und der Reproduktionsmedizin in Zukunft viel-
leicht nur die von Zwergen sein werden, verglichen mit
denen eines schlafenden Riesen: der Hirnforschung.

318



CLEVELAND

Die Brucke ins Geisterreich
Was darf die Hirnforschung?

»Der Affe konnte sehen. Seine Augen folgten mir durch
den Raum. Er konnte essen, und wenn man einen Finger
in seinen Mund gesteckt hétte, hatte er ihn abgebissen.«
Uber seine Affenversuche spricht Robert White gerne. Sie
machten den heute 82- jahrigen Hirnforscher aus Cleve-
land im US-Bundesstaat Ohio vor dreil3ig Jahren fast tiber
Nacht berihmt. Die besondere Pointe an der Geschichte
des beiBfreudigen Affchens: Sein Kopf thronte zwar auf
einem Korper — aber es war nicht der eigene!

An die genaue Zahl der Primaten, die er seitdem in sei-
nem Hauslabor an der Case Western Reserve University
in Cleveland enthauptet hat, kann sich White nicht erin-
nern. Es dirften einige hundert sein. Angefangen hatte al-
les in den 1970er Jahren. In einem Seitentrakt der Medical
School, einer gewaltigen architektonischen Hochzeitstorte
mit klassizistischem S&ulenportal, machte sich White ans
Werk. Sorgsam legte er ein Rhesusaffengehirn frei und
schloss es an den Kreislauf eines anderen, noch lebenden
Rhesusaffen an. Als das Experiment gliickte, verlegte sich
der Neurochirurg auf das Verpflanzen der Kopfe. Dazu
durchtrennte er Haut, Muskeln und Sehnen, dann die Luft-
und Speiserdhren, die Wirbelsaule und das Rickenmark.
Nur noch sechs GefaBe versorgten das Gehirn mit Blut.
Innerhalb weniger Minuten verband White den Blutkreis-

319



lauf des Affenkopfes mit einem speziell daflr vorbereite-
ten Affenkorper. Die aufgepfropften Affenkdpfe tberleb-
ten mehrere Tage. Dann schwoll ihr Gesicht an, die Zunge
wurde unférmig dick, und die aufgedunsenen Augenlider
schlossen sich fur immer. Das Immunsystem hatte gegen
den fremden Korper rebelliert und versagt. Doch eine an-
dere Erkenntnis versetzte den unerschrockenen Experi-
mentator in vollige Euphorie: Das Gehirn wurde allem
Anschein nach nicht abgestol3en.

Den Beistand flr seine bertichtigten Experimente holt
sich der einstmals jungste amerikanische Professor fir
Neurochirurgie gerne von ganz oben. Ausgiebig redete der
zehnfache Vater und praktizierende Katholik mit Papst
Johannes Paul Il. Als Mitglied des exklusivsten Forscher-
zirkels der Welt, der Vatikanischen Pontifikalakademie
der Wissenschaften, gehort er zu einer Weltelite. Nicht
unwahrscheinlich allerdings, dass dem neuen Papst groRe-
re Bedenken kommen. Zu oft ndmlich sprach der »Fran-
kenstein aus Ohio« in den letzten Jahren von seinem gro-
Ben Traum: einer Kopf- oder Gehirntransplantation auch
beim Menschen.

Gegen moralische Skrupel bei seinen Primatenversu-
chen half dem Chirurgen dabei stets die katholische See-
lenlehre. Ein Affe, so White, habe »nichts mit dem Men-
schen gemein, jedenfalls nicht, was sein Hirn oder seine
Seele angeht«. Die Ankiindigung des rundschadeligen
Zwei-Zentner-Mannes, geeigneten Kandidaten wie dem
(inzwischen verstorbenen) querschnittsgelahmten Schau-
spieler Christopher Reeve und dem an Lateralsklerose lei-
denden Physiker Stephen Hawking zu neuen Korpern zu

320



verhelfen, hingegen rittelte am Allerheiligsten: »Worin
besteht der Unterschied, ob ich eine Leber implantiere, ei-
nen Arm austausche oder einen Korper verpflanze? «,
fragte mich White vor flnf Jahren. »Niemand kdme auf
die ldee, die Seele in der Leber oder in einem Arm zu su-
chen. Die Seele sitzt allein im Gehirn.«

Der Papst, so steht zu vermuten, sieht das anders. Aber
er braucht das Projekt auch nicht zu finanzieren. Nur vier
bis finf Millionen Dollar, sagte White damals, fehlten
ihm, um nach Kiew in die Ukraine zu gehen und seine ers-
te Menschenkopf- Transplantation durchzufiihren. Natir-
lich werde die »groflte Operation in der Geschichte der
Menschheit« Schonheitsfehler haben. Der Patient werde
weder Beine noch Arme bewegen konnen, nicht sprechen
kdnnen, nicht schlucken und nicht verdauen. Immerhin,
lachte White, konne er sich so auch nicht beschweren.
Zwanzig Jahre werde es wohl noch dauern, bis auch die
Verbindung zum Ruckenmark geldnge, die alle Mangel
auf einen Schlag beseitigen wirde. Ob White den eigenen
Korper gegebenenfalls zur Verfligung stellen wirde, frag-
te ich ihn damals. Wieder lachte er: »Selbstverstandlich —
aber noch lieber den Kopf, der ist mehr wert.«

Robert White ist mehrfach in die Ukraine gereist, aber
die »groRte Operation in der Geschichte der Menschheit«
blieb bislang aus. Philosophen, Mediziner und Juristen
miussen heute nicht die Frage beantworten, was bei Whites
Operationen eigentlich versetzt wird, der Kopf oder der
Korper. Und auch nicht die Frage, wem die Familie des
Korperspenders begegnet, wenn sie den Empfénger be-
sucht. Aber die Tatsache, dass aus Whites Planen nichts

321



wurde, sollte niemanden allzu sehr beruhigen. Seine Ex-
perimente sind nur die Spitze eines Eisberges. Denn die
Hirnforschung ist nicht nur die grofite wissenschaftliche
Herausforderung des 21. Jahrhunderts — sie ist auch die
grote Herausforderung an unsere Moral. Mit ihren Erfol-
gen verandert die Neurobiologie unser traditionelles Men-
schenbild, und sie erzeugt zugleich ganz neue Mdglichkei-
ten und Gefahren.

Viele dieser Mdglichkeiten sind ohne Zweifel ein Se-
gen. Eine vergleichsweise junge Forschungsdisziplin ist
die Neuroprothetik, eine Mischung aus Hirnforschung und
Ingenieurskunst. lhre bisherigen Erfolge lassen bereits
jetzt von phantastischen Mdglichkeiten traumen. Die Neu-
roprothetik stimuliert menschliche Organe wie Herz, Bla-
se und Ohr und schafft damit maRgebliche Effekte. Ein
besonders  pragnantes Beispiel ist das Cochlea-
Implantat fur extrem schwerhorige bis nahezu taube Men-
schen. Cochlea ist der wissenschaftliche Begriff fur die
Horschnecke im Ohr. Und das ist der Vorgang: Ein Klei-
ner Klangprozessor hinter dem Ohr eines schwer horge-
schadigten Menschen wandelt die Téne der Umwelt in
elektrische Signale um. AnschlieBend sendet er sie Uber
eine Spule durch die Haut an das eingebaute Implantat.
Von dort werden die Impulse Uber Elektroden in der
Cochlea an den Hornerv weitergeleitet und schlieBlich im
Gehirn verarbeitet. Der Trick bei einer solchen Neurosti-
mulation liegt darin, dass der Prozessor hinter dem Ohr
die Téne so umwandelt, dass die fur das HOren zustandi-
gen Neuronen im Gehirn sie verstehen, obwohl sie genau
genommen gar nichts »horen«. Neurostimulation ist die

322



Kunst, sich die elektrische Signallbertragung im Gehirn
so dienstbar zu machen, dass die gestorten Sinnesfunktio-
nen des Korpers »lbersprungen« werden.

Das gleiche Ziel verfolgen Retina-Implantate, die
schwer Sehgeschadigten bis nahezu Blinden das Sehver-
maogen wiedergeben sollen. Zum gegenwartigen Zeitpunkt
sind hier immerhin Hell-Dunkel-Unterscheidungen mog-
lich. Manch Interessantes befindet sich in der klinischen
Erprobung. Besonders viele Miihen verwandten Forscher
auf Versuche, Querschnittsgeldhmten das Gehen zu er-
maoglichen. Auch hier besticht die Idee, die elektrischen
Signalwege des Korpers kiinstlich zu stimulieren. Anfang
der 90er Jahre gelang es den Forschern, mithilfe von Sen-
soren den Bewegungszustand des Patienten exakt zu mes-
sen. Die Sprache der fur Bewegung zustdndigen Neurone
war bekannt. Die Frage war nur, ob es auch gelingen wir-
de, kontrollierend und regulierend auf die Bewegung ein-
zuwirken. Vor funf Jahren schaffte eine Munchner For-
schergruppe den Durchbruch. Mithilfe der Handgriffe sei-
ner Gehhilfen erteilte erstmals ein Querschnittsgeléhmter
Befehle an einen Computer, den er im Rucksack mit sich
herumtrug: »Aufstehen!«, »Gehenl« oder »Treppenstei-
gen'«. Der Computer sendete daraufhin Impulse an Elekt-
roden, die an den Beinen des Patienten befestigt waren.
Die Impulse brachten die Muskeln tatséchlich dazu, ent-
sprechend zu reagieren, wéhrend gleichzeitig andere Sen-
soren den Vorgang malenund ihre Ergebnisse an den
Computer meldeten. Der Computer wiederum passte seine
Befehle entsprechend den Erfordernissen an das Gehen
an.

323



Eine andere Mdglichkeit ist ein Bewegungs-Implantat,
das ahnlich wie ein Cochlea-Implantat unter der Haut des
Patienten angebracht wird, auch daran wird zurzeit mit Er-
folg geforscht. Selbst wenn die querschnittsgelahmten Pa-
tienten bislang nur einige Schritte gehen konnten — fiir die
Zukunft ist hier vieles zu erwarten.

Verbluffend und eindrucksvoll sind schon jetzt Doku-
mentarfilme, die zeigen, wie Parkinson- und Epilepsiek-
ranke durch Hirnstimulationen schlagartig von ihren Lei-
den befreit werden kénnen. Beide Erkrankungen sind an
eine ganz bestimmte Hirnregion gebunden. Der gezielte
Stromimpuls eines »Hirnschrittmachers« wirkt auf die
krankhaft tberaktiven Hirnareale ein und hemmt augenb-
licklich die Symptome. Der Parkinson-Patient, der mit
stark zitternden Handen keine Tasse halten konnte, sitzt
sofort von allen Leiden befreit im Sessel und trinkt seelen-
ruhig seinen Kaffee. Der Epilepsie-Patient halt unmittel-
bar in seinem Anfall inne. Und was in der Neuroprothetik
beim Horen oder Gehen maglich ist, konnte auch fir psy-
chische Storungen fruchtbar gemacht werden. Elektroden
im Gehirn konnten unmittelbar in die neurochemischen
Kreislaufe eingreifen. Ein an Depressionen leidender
Mensch kdme dabei in den Vorzug, dass eine Elektrode
im Kopf jene »positiven« Signalstoffe aktiviert, die an-
sonsten untatig bleiben.

All dies sind wunderbare Errungenschaften, und gera-
dezu biblische Heilungen stehen in Aussicht: Taube kén-
nen wieder horen, Blinde wieder sehen und Lahme wieder
gehen. Worin also besteht das Problem? Was haben Neu-
ro-Implantate und Hirnstimulationen mit Kopfverpflan-

324



zungen in Frankenstein-Manier zu tun? Nun, die Antwort
ist einfach: Man kann all die neuen Manipulationen unse-
res Nervensystems im Gehirn ebenso fir fragwurdige
Zwecke einsetzen oder sogar bewusst missbrauchen.
In jedem Fall wird es mdglich werden, das Gehirn in ei-
nem noch viel starkeren Mal3e zu beeinflussen, als es mit
biochemischen Medikamenten bisher méglich ist. Und das
weckt Begehrlichkeiten.

Die damonischsten Tater fur einen moglichen Miss-
brauch wéren das Militar und die Geheimdienste. Es dirf-
te nicht schwer sein, einen Gefangenen beim Verhdr mi-
thilfe von Hirnstimulationen nicht nur zu foltern, sondern
durch Einwirkung auf bestimmte Hirnregionen tief grei-
fend zu manipulieren. Und was ist ein herkdbmmlicher Li-
gendetektor gegen moderne Hirnscans? Auf ebendiese
Idee kam schon vor sieben Jahren Daniel Langleben, ein
Psychiater an der University of Pennsylvania in Philadel-
phia. Da sich Hirnvorgdnge mithilfe der Kernspin-
Tomografie sichtbar machen lassen, musste nur der Ort
entdeckt werden, an dem das Liigen stattfindet. Nach
Langleben ist es eine Region im pramotorischen Cortex,
die beim Abwagen von Konflikten aktiviert wird. Langle-
bens Behauptung ist dabei sehr schlicht. Weil Ligen we-
sentlich anstrengender sei, als die Wahrheit zu sagen, gehe
Ligen unweigerlich mit einer erhéhten Hirnaktivitat ein-
her: »Ligen strengt an. « Ob dies in jedem Fall stimmt,
darliber lasst sich streiten. Denn routinierte Ligner ms-
sen bei ihren Standardligen moglicherweise weniger
Energie aufbringen als bei dem komplizierten Versuch,
tatséchlich die Wahrheit zu sagen. Gleichwohl aber arbei-

325



ten derzeit zwei Firmen daran, Langlebens Lugen-
Hirnscanner zu vermarkten.

In der US-amerikanischen Rechtspraxis besteht dafir
ein hoher Bedarf. Schon jetzt spielen Expertisen mithilfe
des Kernspin-Tomografen bereits eine erhebliche Rolle im
Gerichtssaal. Neuropsychiater nutzen das Gerat, um die
Zurechnungsfahigkeit von Schwerverbrechern festzustel-
len. Grausamen Verbrechen und Serienmorden entspre-
chen oft Ausfalle und Schédigungen in der ventromedia-
len Region des Téters — nicht anders als bei dem berihm-
ten Phineas Gage. Diese Schnappschiisse des Geisteszu-
stands von Mdordern und Vergewaltigern erleichtern je-
doch nicht nur die Antwort auf die Frage, ob ein Tater im
vollen Umfang zurechnungsféhig ist oder nicht. Sie stellen
die Justiz auch vor die Frage, wie sie damit umgehen soll.

Es ist durchaus nicht ausgeschlossen, dass manche
Hirnschéden, die zu schwerwiegenden Verhaltensstérun-
gen flhren, schon in naher Zukunft operativ behoben
werden kdnnen. Wére es nicht besser fiir den Téater wie fir
die Gesellschaft, den hirngeschadigten Verbrecher — viel-
leicht sogar zwangsweise? — einer Hirnoperation zu unter-
ziehen, statt ihn lebenslénglich einzusperren oder gar hin-
zurichten? Doch wer spricht in einem solchen Fall das
letzte Wort? Der Neuropsychiater, der Richter, der Téater
oder seine Angehdrigen? Und wer verhindert den Miss-
brauch nach der Devise, dass es in unklaren Fallen besser
und billiger sei, das Messer im Gehirn anzusetzen, als ei-
nem Verbrecher ein Leben lang den Gefangnisaufenthalt
zu finanzieren?

326



Der ndchste potenzielle Téter ist die Drogenmafia. Je
mehr wir Uber das Gehirn wissen, umso effektiver lasst es
sich manipulieren. Psychoaktive Substanzen, die demenz-
kranken Patienten zu einer verbesserten Aufmerksamkeit
verhelfen, bringen jugendlichen Drogenkonsumenten
maoglicherweise einen sehr starken Kick. Besonders ge-
fahrlich sind dabei Einwirkungen auf die Serotonin-
Rezeptoren und den Dopamin-Stoffwechsel. (Zu ihrer
Funktion vgl. Mr. Spock liebt.) Dopamin enthdlt mit sei-
nem Phendathylamin-Kern den gleichen chemischen Bau-
stoff wie Mescalin und LSD. Er fuhrt zur Erregung bzw.
zur Uber-Erregung bestimmter Gehirnregionen. Je geziel-
ter wir auf den Dopamin-Haushalt im Gehirn einwirken
konnen, umso wirkungsvollere Designer-Drogen lassen
sich damit herstellen.

Und selbst wenn es nicht um kriminelle Hardcore-
Drogen geht, wo endet denn der legitime Einsatzbereich
aufmerksamkeitssteigernder psychoaktiver Substanzen?
Bei Demenzkranken? Bei Vergesslichen? Bei Menschen
mit leichten Konzentrationsstérungen? Oder wird es viel-
leicht schon in naher Zukunft der Regelfall, dass Eltern ih-
ren Schulkindern morgens eine kleine Pille in den Kakao
tun, um die Konzentrationsfahigkeit bei der wichtigen
Klassenarbeit zu steigern? Brauchen wir tatsachlich noch
die Gentechnik und die Reproduktionsmedizin, wenn wir
die Leistung unserer Kinder auf so leichte Weise optimie-
ren kdénnen? Der Politiker und der Manager gehen uner-
mudlich und hellwach durch ihren 16-Stunden-Tag. Und
der Tour-de-France-Profi wird nicht nur physisch gedopt,

327



sondern er bleibt auch am steilsten Hang in euphorischer
Stimmung.

Wie harmlos erscheint dagegen jene ganz andere Klien-
tel, die jetzt schon nach jeder neuen neuropsychologischen
Erkenntnis giert. Die Marketing-Abteilungen von Super-
maérkten, die Werbeagenturen und Web-Designer freuen
sich nahezu téglich Gber neue Nachrichten aus dem Un-
terbewusstsein ihrer Zielgruppen. Menschen haben einen
natrlichen Rechtsdrall beim Orientieren in fremden
Raumen — das nutzt der Supermarkt in der Anordnung
seiner Regale und Produkte. Farbpsychologen testen ihre
Kataloge an Testpersonen im Kernspin-Tomografen. Und
die Unterhaltungselektronik oder die Hersteller von Inter-
net- Spielen fahnden mit Hirnscans nach den psychischen
Vorlieben ihrer Kundschaft. Ob das alles tatsachlich so
harmlos ist? Wo friher Vermutungen und Umfragen re-
gierten, wird das zentrale Nervensystem des Menschen
zur Informationsquelle, die sich unmittelbar ausschlachten
lasst.

Doch was sind die Rickwirkungen dieses gewaltigen
Freilandversuchs? Ohne Zweifel wirkt die Umwelt, in der
wir uns aufhalten, nicht nur auf unser Gehirn ein — sie
verandert auch unsere neuronalen Verschaltungen, zum
Teil dauerhaft. Wer sehr viel Schach spielt, optimiert da-
durch bestimmte Fahigkeiten. Das ist schén fir ihn und
augenscheinlich nicht weiter schlimm. Doch was ist mit
dem Spieler am Ego-Shooter, der am Tag tausend feindli-
che Krieger abballert? Auch er wird ein guter Spieler — die
Frage ist nur, welche Folgen das tausendfache AbschieRRen
in seinem Gehirn sonst noch zeitigt. Gehen die unglaub-

328



lich schnellen Schnitte der Videoclip- und der Filmésthe-
tik spurlos an den Gehirnen unserer Kinder vorbei? Nie-
mand, der etwas von Hirnforschung versteht, wird das un-
terschreiben.

Und diese Entwicklung, die nun in wachsender Zahl auf
Erkenntnisse der Neuro-Psychologie zurtickgreift, um zu-
sétzliche Kicks zu schaffen, ist noch lange nicht an ihrem
Ende. Erleben wir bald den Krieg der Unterhaltungselekt-
roniker gegen die Neuro-Psychiater? Die einen finden
immer neue Kicks, und die anderen schreien nach immer
neuen Verboten aufgrund maoglicher oder bereits diagnos-
tizierter Kurzzeit- und Langzeitschaden. »Aufmerksam-
keitsraub« ist ein Delikt, das bislang in keiner Gesell-
schaft bestraft wird. Mussen wir das in Zukunft nicht &n-
dern?

Der Philosoph Thomas Metzinger von der Universitat
Mainz hat dafir den Begriff »Anthropologiefolgenab-
schatzung« gepragt. So wie wir die Folgen von Risiko-
Techniken fur die Gesellschaft abschatzen, so sollten wir
dies in Zukunft auch fir die Risikofolgen der Hirnfor-
schung tun. Die Herausforderung der Hirnforschung er-
fordere eine ganz neue Besinnung auf die Mdglichkeiten
und Gefahren fiir unser Gehirn, eine »Bewusstseinskul-
tur«. In der Kindererziehung schlagt Metzinger einen reli-
gionsfreien Meditationsunterricht an Schulen vor. Unsere
Kinder mussten lernen, ihre Aufmerksamkeit, ihre Kon-
zentrationsfahigkeit und ihre Fahigkeit zur Sammlung ge-
gen die Aufmerksamkeit der R&uber, von denen sie mehr
und mehr umgeben sind, zu verteidigen. Fir die medizini-
sche Praxis dagegen stellt er einen Katalog von Regeln

329



auf, zu denen sich Hirnforscher und Neurotechnologen
selbst verpflichten sollten: keine Zusammenarbeit mit dem
Militér, keine unzuldssige Kommerzialisierung von For-
schungsergebnissen, kein Missbrauch bei der Beschaffung
von menschlichem Gewebe, kein medizinischer wie
kommerzieller Missbrauch von Patienten.

An der Notwendigkeit eines grindlichen Regelwerks
besteht kein Zweifel. Man wird nicht erst an Robert Whi-
tes Transplantationen in Cleveland denken missen, um zu
erkennen, dass die Lage ernst ist. In der Schlaganfallfor-
schung werden in den nachsten Jahren international An-
sdtze zur Gehirntransplantation erwartet, um bestimmte
»befallene« Hirnregionen auszutauschen. Das aber kann
nur gelingen, wenn die Medizin es schafft, die bei der
Transplantation zerstorten Nervenbahnen und Nervenkon-
takte wiederherzustellen. Doch wenn man das kann, be-
sitzt man dann nicht zugleich das Wissen, wie man ein
Gehirn selbst herstellen kann? Das Thema »kinstliche
Gehirne« hat die Phantasie des Menschen seit jeher befli-
gelt, aber die neuen Kiinste der »Neuroprothetik« und der
»Neurobionik« lassen heute tatsachlich mit einiger Be-
rechtigung von »Gehirnprothesen« trdumen.

Was das fur unser Menschenbild bedeutet, lasst sich
kaum ausmalen. Denn eine Gehirnprothese ware nicht im
bisher bekannten Sinne sterblich. Sie ist eine Maschine
mit Geist. Macht sie ihren Tréger dann nicht zu einem
Ubermenschen ohne ein vergéangliches Gehirn? Und 16st
die Wissenschaft damit jenen Anspruch ein, den der
Kinstler Franz Marc einst an die Malerei des Expressio-
nismus stellte: »eine Briicke ins Geisterreich« zu bauen?

330



Die moralische Herausforderung der Hirnforschung und
ihrer praktischen Kiinste ist damit mindestens eine dop-
pelte. Sie muss die Menschen vor Missbrauch schiitzen,
und sie muss die Gesellschaft moglicherweise auf Umbri-
che fir unser Selbst- und Weltverstandnis vorbereiten, die
bestimmte medizinische Eingriffe in das Gehirn bedeuten
werden. Auch hier haben wir es mit der Kantschen Grenze
zu tun, dass der Mensch nicht verzweckt werden darf.
Denn jeder Missbrauch durch Militdr und Geheimdienst,
aber eben auch durch Marketing und Unterhaltungselekt-
ronik, enthalt mindestens Aspekte der VVerzweckung.

Die sozialen Konsequenzen aus all dem konnten be-
trachtlich sein, und die utilitaristische Abwdagung von
Gluck und Leiden ist mitunter sehr schwierig. Die Gesell-
schaft ist deshalb gut beraten, ihre ethischen Kontrollen so
frih wie maoglich durchzufiihren und Hirnforschern und
Neurobionikern Kollegen ausder Philosophie, der Psycho-
logie und der Soziologie zur Seite zu stellen, die ihre For-
schungsarbeit abschéatzen und mogliche Entwicklungen
vorausdenken.

Bevor wir die bisherigen Grenzen des Menschseins und
unser Uberliefertes Menschenbild verlassen, sollten wir
jedoch vielleicht noch etwas mehr tGber uns selbst wissen.
Wir haben einiges tber unser Erkenntnisvermégen gelernt
und manche wichtige moralische Frage abgewogen. Was
bleibt, ist ein Blick auf das menschliche Begehren, ohne
das wir nicht wéren, was wir sind — auf unser Verlangen,
unsere Freuden und unsere Sehnstichte, kurz: auf Glaube,
Liebe und Hoffnung.

331



Was darf ich hoffen?

LE BEC

Die grofte aller Vorstellungen
Gibt es Gott?

Gibt es Gott? Und kann man seine Existenz beweisen?
Wie wdére es zum Beispiel damit: Die einzig sinnvolle
Vorstellung, die wir uns von Gott machen konnen, ist die
eines unendlich grofRen und vollkommenen Wesens. Denn
alles andere ware irgendwie kein Gott, zumindest nicht im
christlichen Sinne. Gott, so kdnnte man sagen, ist das,
uber das hinaus GroReres nicht gedacht werden kann.
Doch wenn es zur Vorstellung von Gott gehort, dass er al-
le Eigenschaften der GrofRartigkeit besitzt, dann gehort es
auch zu diesen Eigenschaften, dass er existiert. Wirde er
nicht existieren, so wirde es ihm zumindest
an einer Eigenschaft mangeln, namlich der, zu sein — und
dann waére es nicht Gott. Etwas, Uber das hinaus nichts
GroReres gedacht werden kann, muss also existieren, denn
ansonsten ist diese Vorstellung widersinnig. Folglich lasst
sich schlief3en: Es gibt Gott!

Ich weil3 nicht, ob Sie das iberzeugt — aber falls nicht,
so weise ich alle Schuld sogleich von mir. Denn nattrlich
habe nicht ich mir diesen Gottesbeweis ausgedacht. Der
Mann, von dem die Gedanken stammen, war ein Italiener,

332



der die grofite Zeit seines Lebens in Frankreich verbrach-
te. Benannt aber wurde er nach einer englischen Stadt:
Anselm von Canterbury. Geboren wurde er um das Jahr
1033 als Anselmo im norditalienischen Aosta. Mit funf-
zehn zog es ihn in ein nahe gelegenes Kloster, aber sein
ehrgeiziger Vater hatte GrofReres mit ihm vor. Sein begab-
ter Sohn sollte eine politische Karriere machen. Von sei-
nem 23. Lebensjahr an zog Anselm drei Jahre durch
Frankreich. Besonders der Norden des Landes war enorm
faszinierend. Seit mehr als hundert Jahren hatten die
Normannen die Franken aus Nordfrankreich verdrangt
und hier eine blihende Kultur entwickelt. Sie hatten die
franzOsische Sprache ihrer Vorganger tbernommen und
ebenso das Christentum. Mehr als 120 Abteien sollten in
der normannischen Zeit entstehen, hoch entwickelte Stat-
ten der Kultur, der Wirtschaft und des Geistes.

Auch was die Kirchenkunst anbetraf, gehtrte die Nor-
mandie zu den reichsten Regionen Frankreichs. Die be-
rihmtesten Kloster und Abteien waren St-Wandrille,
Mondaye, Jumieges, Hambye, das Trappistenkloster in
Soligny und das Benediktinerkloster von Le Bec. Als An-
selm in die Normandie kommt, hat ihr berihmtester Schi-
ler, Lanfranc, die Abtei von Le Bec zu einem der wich-
tigsten geistigen Zentren der Normandie ausgebaut. Auch
Anselm tritt — nach einigem Zégern — 1060 in die Abtei
ein. Drei Jahre spater wird Lanfranc Abt im groReren
Caen, und Anselm folgt ihm nach als Prior in Le Bec.
Lanfrancs enge Beziehungen zu Herzog Wilhelm dem
Eroberer bestimmen das weitere Schicksal. 1066 erobert
Wilhelm England, und Lanfranc wird Erzbischof von

333



Canterbury. Die spéater weltberihmte Kathedrale ist kaum
mehr als ein Trimmerhaufen, abgebrannt im Zuge der
normannischen Eroberungskriege. Was Lanfranc in Le
Bec geschafft hat, wiederholt er in Canterbury. Aus den
Trimmern erwdchst das Grundgerust einer sehr stattlichen
romanischen Kirche mit Querhaus und Chor. Wahrend
Lanfranc in Canterbury das wichtigste kulturelle und reli-
gidse Zentrum Englands errichtet, baut Anselm Le Bec
weiter aus.

Der Mann, der auf der einzigen Abbildung des Mittelal-
ters ein edles Profil hat, mit kantigem Kopf, einer grol3en
Nase, einer Stirnglatze und langem weilRen Nackenhaar,
erweist sich als kongeniale Besetzung. Er wird Abt einer
immer weiter aufbliihenden Abtei, einer Kaderschmiede
mit Klosterschule und Rhetorikseminaren. Und er beginnt
mit seinen eigenen philosophischen und theologischen
Werken. Irgendwann um das Jahr 1080 verfasster die
Schriften Monologion und Proslogion.

Im Proslogion, eine langere Meditation ber das Wesen
Gottes, steht jener Gottesbeweis, mit dem dieses Kapitel
beginnt.

Der Satz, dass Gott das sei, Uber das hinaus Grolderes
nicht gedacht werden kdnne, ist eines der am meisten dis-
kutierten Argumente der Philosophiegeschichte. Beriihmt
wurde Anselms Argumentation als der erste ontologische
Gottesbeweis. Ontologie bedeutet Ubersetzt »die Lehre
vom Sein«. Und ein ontologischer Gottesbeweis ist ein
Beweis, der aus einer Uberlegung heraus ganz direkt und
unmittelbar auf dieExistenz Gottes schlie3t. Erinnern wir
uns an die Pointe: Da Gott die grofte aller moglichen

334



Vorstellungen ist, ist es nicht moglich, dass er nicht exis-
tiert. Denn wenn er nicht existierte, dann wirde dies Got-
tes GroRe in unzulassigem Malie schmélern. Dem Begriff
des Etwas, Uber das hinaus Grél3eres nicht gedacht werden
kann, wiirde es widersprechen, wenn etwas GroReres ge-
dacht werden konnte. Folglich kann ich mir nicht sinnvoll
vorstellen, dass Gott nicht existiert.

Waéhrend des ganzen Mittelalters bis in die friihe Neu-
zeit hatte Anselms Gottesbeweis groRRes Gewicht, obwohl
er gerade einmal eine Seite lang ist. Doch naturlich hat er
zu allen Zeiten auch die Kritik herausgefordert. Sein erster
Gegenspieler war der Graf von Montigni, der nach einem
haarstraubenden Leben als Monch Gaunilo im Kloster
Marmoutiers nahe der Stadt Tours an der Loire lebte. Aus
einer akrobatischen Begriffsbestimmung, so schrieb Gau-
nilo an Anselm, kénne man nicht folgern, dass etwas exis-
tiert. Gaunilo kopierte Anselms Beweis, wobei er statt der
Worte »vollkommenes Wesens« die Worte »vollkomme-
nen Insel« einsetzte. Auf diese Weise bewies er, mit An-
selms eigenen Worten, deren notwendige Existenz. So wie
die uniberbietbare Vortrefflichkeit Gottes sein Dasein
beweise, so beweise die uniberbietbare Vortrefflichkeit
der Insel ebenfalls ihr Dasein.

Anselm bemihte sich um eine gelassene Antwort. Er
verteidigte sich damit, dass sein Argument nicht fir Inseln
und Sonstiges gelte, sondern dass sie ein Sonderfall ware.
Die Schlussfolgerung von der Vollkommenheit auf die
Existenz gelte nur fur das, was unbedingt vollkommen sei,
namlich fur Gott. Eine Insel dagegen sei niemals voll-
kommen und ihrer Natur nach auch nicht die groRte aller

338



Vorstellungen. Anselm nahm Gaunilo so ernst, dass er
darauf bestand, dass sein Gottesbeweis stets nur gemein-
sam mit Gaunilos Kritik und diese wiederum nur mit An-
selms Antwort von anderen Mdnchen abgeschrieben und
verbreitet werden dirfe. Dieser Umgang war ziemlich
souverdn, und die Kontroverse um den Gottesbeweis
mehrte durchaus Anselms Ruhm.

Als Lanfranc 1089 starb, war der beriihmte Abt von Le
Bec der naheliegende Nachfolger fur das Amt des Erzbi-
schofs von Canterbury. Doch Wilhelm I1., Wilhelm des
Eroberers Sohn und Nachfolger, zogerte vier Jahre damit,
den intelligenten und selbstbewussten Anselm tatsachlich
nach England zu holen. Der Zweifel des Konigs sollte sich
als berechtigt erweisen. Zwar erlebte die Kathedrale von
Canterbury unter Anselm eine glanzvolle Zeit in mehrerer
Hinsicht: der Kirchenbau wurde erheblich vergroRert, und
auch das gelehrte Leben bliihte weiter auf — doch schon in
kurzer Zeit wurden der kantige Kénig und sein stolzer Er-
zbischof harte Konkurrenten um die Macht von Krone und
Kirche. Nachdem Anselm vier Jahren im Amt war, ver-
weigerte Wilhelm seinem abspenstigen Erzbischof nach
einer Romreise die Ruckkehr. Drei Jahre verbrachte An-
selm daraufhin in Lyon. Erst Wilhelms Nachfolger Hein-
rich 1. lieR ithn zuriick nach England, freilich nur, um An-
selm 1103 ein weiteres Mal ins Exil zu schicken, diesmal
fur vier Jahre. 1107 zurlckgekehrt, verbrachte Anselm
noch zwei Lebensjahre in Canterbury, wo er im hohen Al-
ter von 76 Jahren starb. 1494 wurde der Mann, der ge-
glaubt hatte, Gott bewiesen zu haben, heiliggesprochen.

336



Die ausflhrlichste Auseinandersetzung mit Anselms
Gottesbeweis flhrte 150 Jahre spater ein Theologe und
Philosoph, der den Ruhm des Erzbischofs von Canterbury
noch weit Ubertreffen sollte. Thomas von Aquin war ein
Italiener wie Anselm und wurde um 1225 auf Schloss
Roccasecca bei Aguino als Sohn eines Herzogs geboren.
Schon mit finf Jahren schickte man ihn ins Kloster, und
als 19-Jahriger wurde er Dominikaner. Er lernte und lehrte
in Koéln, in Paris, in Viterbo und Orvieto und baute 1272
eine Dominikanerschule in Neapel auf. Obwohl er 1274
mit 49 Jahren starb, sind seine Schriften ungeheuer zahl-
reich, und man darf vermuten, dass kein Philosoph des
Mittelalters einen solchen Einfluss auf das Denken der
Zeit hatte wie Thomas.

Seit Anselm gehorte es zum guten Ton einer theologi-
schen Abhandlung, die Frage nach der Existenz Gottes
gleich zu Anfang einer Schrift so verniinftig wie moglich
zu Kkléaren. Doch der blitzgescheite Dominikaner hatte mit
Anselms Gottesbeweis grofie Probleme. Ohne seinen
Vorganger zu erwahnen, kritisiert Thomas, wie leichtfer-
tig Anselm von der Vorstellung Gottes auf dessen tatsach-
liche Existenz schliele. Daraus, dass ich mir einen voll-
kommenen Gott denke, folge doch nur, dass Gott in mei-
ner Vorstellung existiert, nicht aber, dass es ihn tatsach-
lich gibt. Und Thomas ging noch viel weiter. Er bestritt,
dass es Uberhaupt sinnvoll sei, von der »groRten aller Vor-
stellungen« zu sprechen. Denn die groRte aller Vorstel-
lungen ist entweder so grol3, dass ich sie mir gar nicht vor-
stellen kann, oder sie ist zu klein. Denn was auch immer
ich mir vorstelle, stets kann ich mir noch etwas dazu vor-

337



stellen, etwas noch GroReres. Auf die groRte bekannte
Zahl folgt immer noch die Moglichkeit des +1. Anselms
Gottesbeweis scheitere also schon am Anfang, denn die
grofte aller Vorstellungen gibt es gar nicht.

Thomas war weit davon entfernt zu zeigen, dass es kei-
nen Gott gibt. Ganz im Gegenteil: Er wollte zeigen, wie
man einen besseren Gottesbeweis fiihren kann. Anders als
Anselm meinte er, dass Gottes Sein etwas so Grofes ist,
dass es mit der menschlichen Vorstellungskraft gar nicht
erfasst werden kann. Sein eigener Versuch, Gottes EXis-
tenz zu beweisen, geht deshalb einen ganz anderen Weg.
Thomas erklart Gott aus der Logik von Ursache und Wir-
kung. Sein Gottesbeweis ist ein kausaler Gottesbe-
weis. Da es die Welt gibt, muss sie irgendwann einmal
entstanden sein, denn aus Nichts kommt nichts. Irgendei-
ne erste Wirkungsursache muss alles geschaffen oder in
Bewegung gesetzt haben. Und das, was ganz am Anfang
von allem steht, ist selbst unbewegt — sonst stiinde es ja
nicht am Anfang, sondern hatte seinerseits eine Wir-
kungsursache. Am Anfang von allem steht demnach ein
»unbewegter Beweger«, ein Begriff, den Thomas vom
griechischen Philosophen Aristoteles Gibernahm.

Doch wie muss man sich diesen unbewegten Beweger
vorstellen? Eigentlich ist er, wie gesagt, unvorstellbar.
Denn um zu sein, was er ist, muss er all die Eigenschaften
haben, die die Welt nicht hat. Er muss absolut sein, ewig,
wabhrhaftig, unvorstellbar intelligent und vollkommen. Um
sich ein Bild von Gott zu machen, muss der Mensch seine
gewohnten Vorstellungen Stiick fur Stuck abstreifen. Je
mehr menschliche Vorstellungen ich (ber Bord werfe,

338



umso geringer wird die Dunkelheit, die mich umgibt. Ich
muss mir ein Wesen denken, das nicht aus Materie besteht
und das nicht an die Zeit gebunden ist. Gott ist allmachtig
und allwissend, er ist unendlich und unergriindbar. Sein
Wille ist absolut und vollkommen, unendlich in seiner
Liebe und das Gliick selbst.

Fur Philosophen wie Thomas von Aquin bestand das
Ziel darin, zwischen Vernunft und Glaube so tberzeugend
wie moglich zu vermitteln. Die Kunst des Gottesbeweises
war, zu erklaren, wie und woher der Mensch eigentlich
weil3, wer oder was Gott ist. Kein bedeutender Philosoph
des Mittelalters hatte dabei einen Zweifel, dass es Gott
tatsachlich gab. Man musste nur zeigen, wie sich Gott
dem Verstandvermittelte.

In genau diese Kerbe aber schlug 1781 Immanuel Kant
in seiner Kritik der reinen Vernunft. Alle Vorstellungen,
die ich mir von der Welt mache, so legte Kant dar, sind
Vorstellungen in meinem Kopf (Vgl. Das moralische Ge-
setz in mir). Mithilfe meiner Sinne mache ich Erfahrun-
gen, mein Verstand formt daraus Vorstellungen, und mei-
ne Vernunft hilft mir, diese einzuordnen und zu bewerten.
Von dem aber, was vollig aul3erhalb meiner sinnlichen Er-
fahrungswelt liegt, weil3 ich gar nichts. Und hier, so Kant,
liegt die Crux bei jedem Gottesbeweis. Wenn ich mir die
Vorstellung von einem schlechthin vollkommenen Wesen
bilde, dann ist es eine Vorstellung in meinem Kopf. Das
hatte auch Anselm zugegeben. Aber wenn ich aus meiner
Vorstellung im Kopf schliel’e, dass es zu Gottes Voll-
kommenheit gehort, tatsdchlich zu existieren, dann ist
dies noch immer eine Vorstellung in meinem Kopf! Das

339



hatte Anselm offenbar nicht gesehen. Fir ihn war Gott aus
dem Kopf in die Welt gehipft. Doch in Wirklichkeit hatte
Anselm nur gezeigt, wie sich die Vorstellung, dass Gott
existieren muss, in seinem Kopf bildet. Nicht weniger,
aber eben auch nicht mehr. Mit der Welt aulRerhalb der Er-
fahrung aber haben all diese Definitionen im Kopf nichts,
aber auch rein gar nichts zu tun.

Kants Kritik an der Logik von Gottesbeweisen entziin-
dete sich am ontologischen Gottesbeweis. Er kannte ihn in
der Variante von Descartes, der Anselms Beweis sehr
ahnlich ist. Und Kants Einfluss war enorm. Obwohl auch
weiterhin noch Gottesbeweise versucht wurden, galt der
ontologische Gottesbeweis fir sehr lange Zeit als erledigt.

Umso erstaunlicher ist es, dass es gerade in heutiger
Zeit wieder eine durchaus wissenschaftlich gefiihrte Dis-
kussion um Gottesbeweise gibt. Sprudelndes Wasser auf
die Mihlen derjenigen, die Gott beweisen mochten,
kommt dabei ausgerechnet aus der ansonsten eher niich-
ternen Hirnforschung. Nicht nur, dass die Hirnforschung
heute an allen Orten den Gefiuihlen zu ihrem Recht verhilft
— manche Hirnforscher glauben sogar, dass sie dem Raétsel
Gottes inzwischen auf die Spur gekommen sind. Der Ers-
te, der hier meinte, Land zu gewinnen, war der nunmehr
62-jahrige kanadische Neurologe Michael Persinger von
der Laurentian University in Sudbury. Bereits in den 80er
Jahren wagte er sich an eine Reihe ausgesprochen seltsam
anmutender Versuche. Er platzierte seine Testpersonen
auf einem Sessel im schallisolierten Kellergeschoss der
Universitat und verpasste ihnen eine sehr dunkle Brille.
Dann setzte er ihnen einen leicht umgebauten Motorrad-

340



helm mit Magnetspulen auf, die relativ starke Impulse ab-
geben. Mit diesen Magneten am Kopf der VVersuchsperson
lieRen sich die Hirnstréme aber nicht nur messen, sondern
auch manipulieren. Viele Versuchspersonen spirten nun
eine »hohere Wirklichkeit« oder eine »Prdasenz«, so als ob
plotzlich noch jemand in der Kammer sei. »Manche sa-
gen, dass sie ihren Schutzengel fiihlen oder Gott oder so
etwas Ahnliches«, berichtete Persinger. Fir den uner-
schrockenen Kanadier ist die Sache damit klar: Religitse
Gefuhle entstehen ganz offensichtlich unter dem Einfluss
von Magnetfeldern. Besonders sichtbar, so Persinger, sei
dies bei abrupten Schwankungen des Erdmagnetfeldes,
zum Beispiel durch Erdbeben. Wie oft passiert es, dass
mystische Erlebnisse mit Naturkatastrophen einhergehen?
Besonders Menschen mit hoher Sensibilitdt im Schlafen-
lappen sind fir solche magnetischen Einflisse sehr anfél-
lig. Gott und der Erdmagnetismus hangen danach eng mi-
teinander zusammen, jedenfalls nach Persingers Ansicht.
Bedauerlicherweise allerdings gelang es noch keinem an-
deren Hirnforscher, die Experimente zu wiederholen. Un-
ter Hirnforschern gilt der Mann aus Sudbury deshalb bis
heute als ein Sonderling.

Erfolgreicher dagegen ist sein jlingerer Kollege Andrew
Newberg von der University of Pennsylvania. Ende der
1990er Jahre entwarf der Facharzt fur Innere Medizin,
Nuklearmedizin und nukleare Kardiologie eine ganze
Versuchsreihe, um dem Geheimnis des Glaubens auf die
Spur zu kommen. Als Versuchspersonen wéhlte er aus-
schliellich sehr spirituell veranlagte Menschen, und zwar
Franziskanerinnen und Zen-Buddhisten. Newberg schob

341



die Frauen und Ménner in die Rohre des Kernspintomo-
grafen und beobachtete die Blutzufuhr im Gehirn. Die
Testpersonen begannen zu meditieren und sich in ihren
Glauben zu versenken. War ein gewisser meditativer oder
ekstatischer Zustand erreicht, betatigten sie einen Auslo-
ser, und Newberg studierte, inwieweit sich das Bild auf
dem Monitor veranderte. Besonders betroffen waren der
Scheitellappen und der Stirnlappen. Wahrend die Aktivitat
im Scheitellappen sank, stieg sie im Stirnlappen an. Was
Persinger der Schlafenlappen, ist Newberg der Stirnlap-
pen: der Ort, an dem Gott uns berthrt.

Doch wo Persinger vorsichtig ist, ist Newberg eupho-
risch und kiihn. Wenn es ein religiéses Zentrum im Gehirn
gibt, so der heutige Professor fir Radiologie, dann kann
das kein Zufall sein. Wer sonst, wenn nicht Gott selbst,
hat dieses Zentrum und seine Fahigkeiten angelegt? Das
Buch, das Newberg Uber seine Versuche schrieb, wurde
ein Bestseller in den USA: Why God Won’t Go Away. Auf
Deutsch heif3t es ganz unverfanglich »Der gedachte Gott,
aber der wortlich Ubersetzte Titel misste lauten: »Warum
Gott uns nicht verlasst«. Denn genau dies ist Newbergs
Ansicht: Weil Gott sich in unserem Gehirn verankert hat,
ist er immer bei uns. Wir werden ihn nicht los.

Die Erleuchtung, die der Philosoph Diogenes der Le-
gende nach in der Tonne gefunden hat, soll heute der
Monch in der Rohre liefern. Doch dass Persinger das reli-
giése Empfindungszentrum des Menschen im Schléfen-
lappen identifiziert und Newberg im Stirnlappen, wirft ein
recht bezeichnendes Licht auf die tatséchliche Kenntnis
der Dinge. Der Schléafenlappen enthélt vor allem Funktio-

342



nen, die fur das Horen zustandig sind sowie das Werni-
cke-Areal fur das Sprachverstehen. Aullerdem spielt er ei-
ne groflle Rolle beim expliziten Gedachtnis. Der Stirnlap-
pen dagegen steuert unsere Bewegungen sowie unsere
Bewegungs- und Handlungsplanung. Beide Hirnregionen
stimmen darin Uberein, dass sie vor allem fir »hOhere«
Bewussteinsleistungen zustandig sind, aber ihr Zuschnitt
ist doch sehr unterschiedlich. Wie bei Persinger, so be-
méangeln Kritiker auch bei Newberg die Entschiedenheit,
mit der er seine Resultate verkiindet. Es sind gewaltige
Schlussfolgerungen auf der Basis relativ weniger Versu-
che.

Konnte es nicht sein, dass bei unseren religiosen Empfin-
dungen viel mehr im Spiel st als ledig-
lich eine Hirnregion? Und selbst wenn es die von New-
berg identifizierte »Mailbox« fiir religiése Nachrichten
geben sollte, wer sagt, dass tatsdchlich ein Absender na-
mens »Gott« mir auf diese Weise seine Einsichten mitteilt
und mich erleuchtet? Konnten das nicht auch unbewusste,
selbst gefertigte SPAMS sein, mit denen ich mich selbst
uberflute? Etwa als Folge einer evolutiondren Fehlsteue-
rung?

Mit dem neurotheologischen Gottesbeweis ist es also
auch nicht allzu weit her. Im besten Fall kann er zeigen,
wie gefiuhlte religidse Wahrheiten neurochemisch zustan-
de kommen. Aber dass Gott hier tatséchlich mit dem
Menschen sprechen soll, ist und bleibt eine Spekulation.
Denn auch der Nachweis, dass es Zentren fir religiose Er-
fahrungsmoglichkeiten im Gehirn gibt, hupft nicht vom
Kopf in die Welt des Ubersinnlichen. Kants Riige, wonach

343



Gottesbeweise auf unzul&ssige Weise aus der eigenen Er-
fahrungswelt in eine behauptete objektive Welt springen,
trifft also auch hier.

Kants Kritik richtete sich nur gegen den ontologischen
Gottesbeweis, aber sie trifft den neurotheologischen
gleich mit. Doch trifft sie auch den kausalen? Der kausale
Gottesbeweis geht, wie gesagt, gar nicht von Vorstellun-
gen aus. Er sucht eine Antwort auf die Frage, warum die
Welt existiert. Missen wir nicht Gott als jene erste Ursa-
che annehmen, die alles in Bewegung gesetzt hat? Nun,
man kann, aber man muss nicht. Die Beweisfuhrung, dass
etwas nicht aus Nichts entstehen kann, stellt fest, dass es
eine erste Ursache gibt — aber muss diese erste Ursache
Gott sein?

Fir manche Menschen ist es leichter, sich einen ewigen
Gott zu denken als eine ewige Materie. Bei anderen Men-
schen ist es genau umgekehrt. Immerhin weil} man, dass
es die Materie gibt. Von Gott weil man das nicht — jeden-
falls nicht auf vergleichbar sinnliche Art und Weise. Der
Gedanke, dass die Materie ewig sein konnte, befliigelte
Bertrand Russell (Vgl. Die Fliege im Glas) zu bezweifeln,
dass es eine erste Ursache geben muss. Denn wenn alles
eine Ursache hat, dann gibt es keinen Anfang. Keinen An-
fang der Materie und auch keinen »ersten« Gott. Mit kal-
ter Lust malte Russell das Bild aus, dass es ja auch mehre-
re Gotter geben konnte, die einander der Reihe nach er-
schaffen.

Thomas’ Theorie von Gott als erster Ursache ist also
kein wirklich Gberzeugender Gottesbeweis. Vielleicht wa-
re es besser gewesen, er wére etwas konsequenter bei sei-

344



nem Einwand geblieben, den er gegen Anselm vorgeb-
racht hatte: dass jede Vorstellung von Gott unweigerlich
zu Klein sei. Was unserer Erfahrung nicht im vollen Um-
fang zuganglich ist, sollte nicht mit allzu viel Sicherheit
allgemein verbindlich bestimmt werden. Mit diesem Ar-
gument haben auch viele Theologen jeden Gottesbeweis
abgelehnt. »Wer mit Gottesbeweisen etwas Uber Gottes
Wirklichkeit auszusagen meint, disputiert Gber ein Phan-
tom«, meinte etwa der protestantische Theologe Rudolf
Bultmann. Fir einen direkten Zugang zum Ubersinnlichen
ist unser Wirbeltiergehirn nicht geschaffen — ansonsten
wadre dies ja auch nicht mehr Gbersinnlich. Somit liegt es
geradezu in der Natur der Sache, dass Gott nicht erkannt
werden kann, sondern nur — wie auch immer — erfahren
wird, oder eben nicht.

Doch diejenigen, die Gott gleichwohl beweisen mdéch-
ten, haben noch ein weiteres As im Armel. Wenn Gott
sich aus den genannten Griinden schon nicht direkt bewei-
sen l&sst, kann man ihn dann nicht zumin-
dest indirekt beweisen? Diesen Weg, der heute vor allem
in den USA zurzeit wieder sehr lebhaft diskutiert wird,
beschreitet die »Naturliche Theologie«.

345



BISHOP WEARMOUTH

Die Uhr des Erzdiakons
Hat die Natur einen Sinn?

Der junge Charles Robert Darwin gilt als eine Katastro-
phe. Lernschwach und unkonzentriert hat er sich in sei-
nem Medizinstudium in Edinburgh gezeigt. Die Sezier-
ubungen haben ihn geekelt. Und jede Ablenkung in der
Natur, die angespllten Seesterne und Krebse am Meer
oder die Vogel auf dem Feld, haben ihn mehr interessiert
als seine Lehrblcher. Zwei Jahre hat sein Vater das
Schauspiel mit angesehen, und nun reif3t ihm die Geduld.
Schluss mit Medizin! Der sdaumige Sohn kommt ans
Christ’s College nach Cambridge, eine der ehrwirdigsten
anglikanischen Universitaten im Land. Wenn es zum Arzt
nicht langt, vielleicht ist immerhin ein brauchbarer Pfarrer
aus ihm zu machen.

Als Darwin im Jahr 1830 in Cambridge ankommt, weist
man thm im Christ’s College zwel ganz besondere Rdume
zu. Eine beriihmte Persdnlichkeit hatte hier einst ihr Quar-
tier bezogen: der Philosoph und Theologe William Paley.
Finfundzwanzig Jahre nach seinem Tod gilt er an der
Universitat fast als ein Heiliger. Seine Werke stehen auf
Darwins Stundenplan. Keine alten Schinken, sondern
undibertroffene Meisterwerke der Theologie von anschei-
nend zeitloser Gultigkeit. Auch Darwin ist begeistert.
Zwar langweilt ihn das Studium der Theologie noch mehr
als das der Medizin, aber die Schriften Paleys machen ei-

346



ne groRe Ausnahme. In der Freizeit streunt er durch die
Wiesen und Wélder und sammelt Kéfer und Pflanzen. In
seinem Studierzimmer aber liest er Paleys Natirliche
Theologie — das Buch vom Schopfungsplan des Univer-
sums, vom grofien System der Natur, ertiiftelt und erdacht
vom genialen Schopfer aller Dinge, ablesbar an jedem Ké-
fer, jedem Vogelei und in jedem Grashalm. Doch wer war
dieser Mann, der Darwin so tief beeindruckte? Der Ver-
fasser solch einflussreicher Beweise fiur das Dasein Got-
tes, dass seine Werke noch bis in die Mitte des 19. Jahr-
hunderts als alles umfassende und ausreichende Erklarun-
gen galten?

William Paley, geboren im Juli 1743 in Peterborough,
entstammt einer Familie von kleinen Angestellten im
Dienste der Kirche. Als Diener in der Kathedrale bringt
der Vater seine Frau, drei Tochter und den kleinen Wil-
liam so eben durch. Seine guten Kenntnisse in Griechisch
und Latein beféhigen Paleys Vater allerdings auch zur
Leitung einer kleinen Grundschule in Giggleswick, einem
Dorf im Westen von Yorkshire. Schon bald zeigt sich
William als Klassenprimus. Seine rasche Auffassungsgabe
und sein wacher Verstand lassen viel von ihm erwarten.
Mit flinfzehn Jahren meldet Paleys Vater seinen weichen
und unsportlichen, dafiir aber hochbegabten Sohn in
Cambridge auf der Universitat an. Das Christ’s College ist
eine Kaderschmiede fiir englische Kleriker und Politiker.
Auch William soll Karriere machen und erreichen, wovon
sein Vater nur trdumen konnte.

Von allen Studenten in Cambridge ist Paley der jlingste,
und seine F&higkeiten sind in der Tat bemerkenswert.

347



Schon zu Studienzeiten erregt er viel Aufsehen. Sein lan-
ges, aufwéndig frisiertes Haar, sein mit vielen Riischen
besetztes Hemd, seine teuren Seidenstrimpfe verraten ei-
nen jungen Mann, der um jeden Preis auffallen will. In
den offentlichen Debatten am College ist er eine schil-
lernde Figur: grol3e lberschwangliche Gesten und (ber-
bordende Leidenschaft begleiten seine Auftritte. Mégen
ihn manche fiir einen Spinner halten, die meisten feiern
ihn und bewundern seinen scharfen Verstand ebenso sehr
wie sein rhetorisches Talent. Paley absolviert sein Examen
als Bester seines Jahrgangs.

Doch der Lohn, den er sich erhofft, bleibt aus. Notged-
rungen verdingt er sich als Lateinlehrer an einer Akade-
mie in Greenwich, bis ihn ein Ruf ereilt als Dozent an sei-
ne ehemalige Universitat. 1766 kehrt er nach Cambridge
ans Christ’s College zurlick. Ein Jahr spater erfolgt seine
Ordinierung als Pfarrer der anglikanischen Kirche. Paleys
Ehrgeiz ist ungebrochen, er will Karriere machen um je-
den Preis. In seinen Phantasien sieht sich der 30-Jahrige
als Anwalt am koniglichen Gerichtshof. In seinem Zim-
mer halt er flammende Pladoyers gegen die Wand. Ein
anderes Mal duelliert er sich in Gedanken mit Premiermi-
nister William Pitt und den begabtesten Rednern im engli-
schen Parlament. Doch alles, was man dem Aufsteiger aus
kleinen Verhéltnissen anbietet, sind zwei kleine Pfarreien.
Im September 1777 folgt noch die Pfarrei von Appelby,
sein zukinftiger Lebensmittelpunkt. Paley hatte von HO-
herem getrdumt, aber die Einkiinfte aus den Pfarreien si-
chern immerhin den Lebensunterhalt. Er heiratet die
Tochter eines wohlhabenden Spirituosenhéndlers. Sie ge-

348



biert ihm vier Tdchter und vier Séhne. Ihren Mann sieht
sie nicht oft. 1780 holt der Bischof von Carlisle, eine Be-
zirkshauptstadt nahe der schottischen Grenze, Paley an die
dortige Kathedrale und ernennt ihn zwei Jahre spéter zum
Erzdiakon.

Mit vierzig Jahren kann er der Welt endlich zeigen, was
in ihm steckt. Statt rhetorischer Duelle im Parlament lie-
fert er nun Uberzeugende Pladoyers in seinen Bichern.
Sein Stil ist geschliffen, sehr (iberzeugend und leicht ver-
standlich. Er schliel3t sich seinem beriihmten Zeitgenossen
und Landsmann Jeremy Bentham an und versohnt den
Utilitarismus mit der Position der Kirche. Wie Bentham
sieht Paley das Ziel aller Philosophie in einem einzigen
Grundsatz: der Vermehrung des Gliicks. Gut im christli-
chen Sinne wird der Mensch deshalb nicht durch seinen
Glauben, sondern erst durch seine Taten, durch Verant-
wortung und soziales Engagement. So, wie Gott in der
Natur die verschiedensten Mechanismen erdacht hat, Ver-
bindungen und Verknupfungen, die ineinandergreifen, so
muss sich auch jeder Mensch in sein soziales Umfeld ein-
passen, um zu seiner Bestimmung zu gelangen.

Paley hat Erfolg: Der Bischof von London offeriert ihm
eine hoch dotierte Stelle in der Kathedrale von St. Paul’s;
der Bischof von Lincoln ernennt ihn zum Dekan seiner
Diozese; der Bischof von Durham verschafft ihm eine
komfortable und gut bezahlte Pfarrei in Bishop Wear-
mouth. Doch seine kirchenkritische Haltung und seine als
liberal bekannte politische Gesinnung verhindern den
Sprung zum Bischof. Paley wird Ehrendoktor in Camb-

349



ridge und zieht nach Bishop Wearmouth, eine idyllische
Kleinstadt an der Nordseekiiste.

Hier findet er die Zeit fir sein grofles Alterswerk. Noch
immer gilt ihm als wichtigster Grundsatz, Freude zu ver-
mehren und Leiden zu vermeiden. Je zweckmalRiger ein
Leben auf dieses individuelle wie gesellschaftliche Prinzip
ausgerichtet ist, umso besser ist es. Doch wie ist der Ge-
danke der ZweckmaRigkeit in der Welt verankert? Wel-
cherart ist die nattirliche Verbindung zwischen dem Wil-
len des Schopfers und den Lebensmaximen des einzelnen
Menschen? In seinem Studierzimmer in Bishop Wear-
mouth entsteht Paleys bedeutendstes Buch, die Nattrliche
Theologie.

Die Arbeit an dem Werk geht nur langsam voran. Eine
schwere Nierenerkrankung lasst Paley manchmal fiir Wo-
chen nicht arbeiten, immer wieder ereilen ihn die
Schmerzanfalle. Der Plan, den er zu erftllen sucht, erweist
sich dazu als Uberaus schwierig: eine Theorie des Univer-
sums, begrundet aus dem genauen Studium der Naturpha-
nomene. Sorgfaltig untersucht Paley alles, was er in Bis-
hop Wearmouth tber die Baupldne in der Natur zusam-
mentragen kann: Er sammelt die Schwungfedern der
Huhner auf den Hofen, die Gréaten der Fische am Strand,
er pfliickt Graser und Blumen am Wegesrand und vertieft
sich in Blcher Uber Anatomie.

Das Schlusselwort seines neuen Buches ist »Anpas-
sung«. Wie hat Gott all die Millionen Lebewesen in der
Natur arrangiert, und wie haben sie sich entsprechend sei-
nem Willen angepasst und sich korperlich und geistig zu
einer groRartigen Einheit miteinander verwoben? Im Jahr

350



1802 ist das Buch fertig. Ein Bestseller. Noch fiinfzig Jah-
re spater ist Paleys Naturliche Theologie die bekannteste
Darstellung des teleologischen Gottesbeweises in der eng-
lischen Theologie. Ein, wie Paley im Untertitel schreibt,
»Beweis fur die Existenz des Gottlichen, abgelesen an den
Erscheinungen der Natur.

Paley hat groRe Ehrfurcht vor der Komplexitat der Welt
des Lebendigen. Er begreift, dass sie auf eine besondere
Art erklart werden muss. Seine Antwort ist dabei weder
neu noch originell. Schon mehr als hundert Jahre zuvor,
im Jahr 1691, hatte der Naturforscher John Ray ein sehr
ahnliches Projekt versucht, und viele andere Philosophen
und Theologen waren ihm gefolgt. Doch Paley formulierte
seine Ansichten deutlicher und lberzeugender als je einer
zuvor. Die beriihmteste aller Stellen des Buches ist sein
Anfang — das Bild vom Uhrmacher. Was gibt es Vortreff-
licheres als die Prazision, mit der die Zahnrader und Fe-
dern einer Uhr hergestellt, und die Komplexitat, mit der
sie zusammengebaut sind. Fanden wir einen Gegenstand
wie eine Uhr auf der Heide, so zwange uns — selbst wenn
wir nicht wissten, wie sie entstanden ist — allein ihre Pra-
zision und die Feinheit des Entwurfs zu der Schlussfolge-
rung, »dass die Uhr einen Schopfer gehabt haben muss:
dass zu irgendeiner Zeit, an irgendeinem Ort ein Feinme-
chaniker existiert haben muss oder mehrere, der sie zu
diesem Zweck hergestellt hat, dem sie, wie wir feststellen,
gegenwartig dient, und der seine Konstruktion verstand
und seine Verwendung plante. Jede Andeutung einer Pla-
nung, jede Offenbarung eines Entwurfs, die bei der Uhr zu
finden war, aber existiert auch in den Werken der Natur;

351



mit dem Unterschied, dass sie in der Natur grofRer oder
zahlreicher sind, und zwar in einem AusmaB, das alle
Schatzungen Ubersteigt.«

Das Bild vom Uhrmacher der Natur bleibt untrennbar
mit Paleys Namen verbunden; in Uber zwanzig Auflagen
seiner Naturlichen Theologieerreicht es ein breites Publi-
kum. Erfunden freilich hat er es nicht. In seinen Lektlren
hatte er das Bild bei dem niederlandischen Theologen
Bernard Nieuwentijdt entdeckt. Aber auch Nieuwentijdt
hatte die Metapher nicht erfunden. Schon 1696 hatte Wil-
liam Derham eine Schrift publiziert: Der kunstfertige
Uhrmacher. Und Derham wiederum hatte lediglich eine
antike Vorlage in ein zeitgeméRes Bild (ibersetzt: das Bild
vom komplizierten Mechanismus der Natur in Ciceros
Abhandlung tber Das Wesen der Gotter.

Doch so wenig originell das Bild vom Uhrmacher zu
seiner Zeit war — Paley nimmt es viel ernster als alle seine
Vorgénger. Er geht den ganzen Koérper von Kopf bis Ful3
durch und zeigt, wie jeder Teil, jede Kleinste Einheit dem
Innenleben einer grofartig gebauten Uhr entspricht. Seine
groRte Bewunderung gilt dem menschlichen Auge. Er
vergleicht es mit einem Teleskop und schlief3t, dass es ge-
nau den gleichen Beweis dafur gibt, dass das Auge zum
Sehen gemacht wurde, wie dafir, dass das Teleskop dafir
gemacht wurde, das Auge zu unterstltzen. Das Auge muss
einen Konstrukteur gehabt haben, gerade so wie das Te-
leskop. Paley verdeutlicht sein Argument durch eine un-
geheure Zahl an Beispielen. »Verandere irgendein Detail
des menschlichen Koérpers, nehme einen Fingernagel und
bringe ihn anstatt auf der Riickseite an der VVorderseite an;

352



wie unpraktisch und unsinnig wirde dies sein! Das Glei-
che gilt fur die Federn des Adlers oder gar fur das ganze
Sonnensystem. Es sind Werke groRtmoglicher Weisheit.«

Paley bringt das Buch nur unter grofiten korperlichen
Schmerzen zu Ende. Immer wieder sucht er nach Erkla-
rungen dafir, warum es in der guten und bis ins Letzte
durchdachten gottlichen Schopfung Leid und Schmerzen
geben kann. Wenn Gott die Nieren erschaffen hat, warum
hat er nicht verhindert, dass sie schmerzen und bluten?
Die Antwort bleibt nebulés. Mal verteidigt Paley Gottes
Schopfung dadurch, dass das Gute das Schlechte weithin
uberstrahlt. Ein anderes Mal hofft er darauf, dass die Ent-
wicklung der Schépfung erst dann ganz abgeschlossen ist,
wenn eines Tages das Bose und das Leiden ganz aus der
Welt verschwinden. Paleys Nierenleiden aber verschwin-
det nicht. Es nimmt zu. Den lang ersehnten Bischofshut,
ein viel zu spéates Angebot aus Gloucester, kann er nicht
annehmen. Seine letzten Monate verbringt er stark ge-
schwécht im Bett. Im Mai 1805 erliegt er, erblindet, aber
bei klarem Verstand, in seinem Haus in Bishop Wear-
mouth seinen Leiden.

Paleys Werk war vollendet. Im  Prinzip
der Anpassung der Organismen an die Natur glaubte er
das Geheimnis der Schopfung entratselt zu haben. Die
ganze biologische Natur war zweckmaRig eingerichtet von
ihrem Schopfer. Doch Paley konnte nicht wissen, dass er
die Naturphilosophie nicht zu einem Ende gebracht hatte.
Ganz im Gegenteil wurde ausgerechnet er dreilig Jahre
spater zum Anreger einer neuen Theorie, die die »Anpas-
sung« in einen ganz neuen Rahmen setzte.

353



Zwei Jahre nach der Lektire von Paleys Natirlicher
Theologie bestieg der frisch examinierte anglikanische
Geistliche Charles Darwin das Forschungsschiff »Beagle«
zur Fahrt nach Sidamerika. Die Beobachtungen, die er
hier an lebenden Tieren wie an Fossilien machte, brachten
sein Weltbild ins Wanken. Die Pflanzen und Tieren pass-
ten sich in der Tat ihrer Umwelt an, wie Paley geschrieben
hatte. Aber sie taten es offensichtlich nicht nur einmal,
sondern immer wieder neu. Ein grof3er Plan, ein Uhrma-
cher, der das ganze Raderwerk der Natur endgultig einges-
tellt hatte, war nicht mehr in Sicht. Das kirchliche Dogma
von der Existenz eines personlichen Gottes verlor seine
Glaubwaurdigkeit.

Mehr als zwanzig Jahre hatte Darwin gegribelt und ge-
zOgert. Dann erscheint 1859 sein grolles Buch, geschrie-
ben gegen Paleys Vorlage:»Uber die Entstehung der Ar-
ten durch natirliche Zuchtwahl«. Geradezu seufzend stellt
Darwin fest: »Wir kénnen nicht langer folgern, dass das
wunderschéne Schloss einer zweischaligen Muschel von
einem intelligenten Wesen gebildet worden sein muss wie
das Schloss einer Ttre vom Menschen.« Wo Paley eine
groRe Harmonie hatte sehen wollen, greift Darwin zuriick
auf das Bild vom »Kampf ums Dasein«. Wenn die Natur
ein Uhrmacher sein soll, dann war dieser Uhrmacher
blind: Die Natur hat keine Augen und blickt nicht in die
Zukunft. Sie plant nicht voraus. Sie hat kein Vorstellungs-
vermogen, keine Voraussicht, sie sieht berhaupt nicht.
Nur ein einziges Mal freilich wird der hoch geschatzte
Erzdiakon von Carlisle in Darwins Buch erwahnt — in ei-
nem Lob fir eine richtige Beobachtung: »Naturliche

354



Zuchtwahl kann niemals in einer Species irgendein Gebil-
de erzeugen, was fir dieselbe mehr schadlich als wohlta-
tig ist. Kein Organ kann, wie Paley bemerkt hat, gebildet
werden, um seinem Besitzer Qual und Schaden zu brin-
gen. Eine genaue Abwégung zwischen Nutzen und Scha-
den, welche ein jeder Teil verursacht, wird immer zeigen,
dass er im Ganzen genommen vorteilhaft ist. «

Paleys Einfluss auf Darwin hatte die Evolutionstheorie
von der selbsttatigen Anpassung der Arten an die Natur
nicht verhindert. Statt Gott als Ursache und Wirkungs-
prinzip anzufuhren, ersetzte Darwin ihn durch die Natur.
»Die Natur macht« (Nature does) ist eine seiner haufigs-
ten Formulierungen. Bereits Darwins Zeitgenosse Jean
Pierre Marie Flourens (Vgl. Der Kosmos des Geistes) hat-
te diesen Kunstgriff bemangelt: die Natur sei kein Sub-
jekt! Wie kann sie zielgerichtet wirken, ohne Ziele zu ha-
ben? Wie kann sie sich ZweckmalRigkeiten ausdenken,
wenn sie nicht denkt? Obwohl Darwins Theorie von der
selbsttatigen Anpassung der Arten sich innerhalb von et-
wa dreildig Jahren weitgehend durchgesetzt hatte, blieben
einige grundsatzliche Zweifel bis in die Gegenwart erhal-
ten. Seine Kritiker sammeln sich heute gerne unter dem
Begriff Intelligent Design.

Sein Urheber war ein erbitterter Gegner Darwins, der
bedeutende irische Physiker Lord Kelvin. Kelvins Kritik
hatte Darwin sehr zugesetzt, denn der Physik-Professor
von der Universitat Glasgow genoss Weltruhm. Zundchst
einmal bezweifelte Kelvin, dass die von Darwin vorge-
schlagene Evolution gentigend Zeit gehabt hatte, um sich
tatsachlich zu ereignen. Er berechnete das Alter der Erde

3588



auf 98 Millionen Jahre und kirzte diese Zahl spéter noch
weiter auf nur 24 Millionen Jahre zusammen. Ware die
Erde é&lter, irrte Kelvin, so kdnnte sie im Inneren nicht
mehr so heil} sein, wie sie ist. Was er dabei tbersah, war,
dass Radioaktivitat die Hitze im Erdinneren langer erhélt.
1871, im gleichen Jahr, in dem Darwins Buch Uber die
Abstammung des Menschen aus dem Tierreich erschien,
sprach Kelvin von der zwingenden Annahme ei-
nes intelligent and benevolent design, eines »intelligenten
und bestens abgestimmten Entwurfs«.

Noch heute versammelt das Schlagwort Intelligent De-
sign viele Menschen, die Gott und nicht die Natur als Ur-
sache der komplizierten Lebenszusammenhdnge sehen
wollen. Ihr wirkungsméchtigstes Sprachrohr ist das »Dis-
covery Institute«, eine christlich-konservative Denkfabrik
in Seattle im US-Bundesstaat Washington. Die vielen ver-
schiedenen Theorien des Intelligent Design haben zwei
Grundpositionen gemeinsam: Sie alle gehen davon aus,
dass die Physik und die Biologie die Welt nicht hinrei-
chend erklaren kénnen. Und ihre Vertreter glauben daran,
dass es nur eine wirkliche Uberzeugende L&sung dieses
Problems gibt: die Annahme eines intelligenten und vor-
ausplanenden Gottes. Als indirekter Gottesbeweis gilt ih-
nen, dass die Konstanten der physikalischen Welt so wun-
derbar aufeinander abgestimmt sind. Schon die aller-
Kleinste Abweichung wiirde alles Leben auf der Erde, ein-
schliel3lich das des Menschen, unmdglich machen.

Diese Beobachtung ist ohne Zweifel richtig. Die Frage,
ob daraus ein Wirken Gottes folgt, hangt allerdings davon
ab, wie man diese Feinabstimmung bewertet. Der Zufall,

356



der den Menschen hervorbrachte, ist in der Tat so unge-
heuer, dass er dem Menschen sehr unwahrscheinlich er-
scheint. Doch ist das ein Beweis flir Notwendigkeit? Auch
die allerunwahrscheinlichsten Zufélle sind immerhin mog-
lich, als eine Variante unter Millionen anderen. Die
Zweckmaligkeit in der Natur, so meinen manche Natur-
wissenschaftler, solle man auch nicht Gberschétzen. Vor
allem Biologen haben Probleme mit der Vorstellung,
dass alles in der Natur wohlgeordnet, schén und zweck-
méalig sein soll. Immerhin kennt die Geschichte unseres
Planeten fiinf geologische Desaster im Ubergang der Erd-
zeitalter mit furchtbaren Massensterben von Pflanzen- und
Tierarten. Und nicht jedes Detail, das die Evolution zuge-
lassen hat, ist ein Segen. Alle Sdugetiere besitzen sieben
Halswirbel, aber Delphine k&men sicher besser mit ein
oder zwei Wirbeln weniger aus. Wer dagegen eine Giraffe
beim Trinken beobachtet, wirde ihr wiinschen, sie hatte
ein paar Wirbel mehr. Der ménnliche Hirscheber, eine
Schweineart auf Sulawesi, hat zwei eigentimlich ver-
schnorkelte Hauer, die offensichtlich keinerlei Vorteil bie-
ten. Dass er sie trotzdem besitzt, ist kein Zeichen von
Zweckmaligkeit. Wahrscheinlicher ist, dass sie ihn ein-
fach nicht stéren und keine Nachteile bieten.

Aus der Nahe betrachtet, erscheint durchaus nicht alles
als ein intelligentes Design. Weder Gottes Intelligenz
noch die intelligente Anpassung der Natur haben zum
Beispiel bewirkt, dass Tiefseegarnelen knallrot sind. Das
sieht hiibsch aus. Aber fur wen? In der Tiefsee gibt es kein
Licht, es ist stockfinster. Nicht einmal die Garnelen selbst
konnen ihre Farbe erkennen. Das Rot bringt keinerlei Vor-

3§87



teil. Auch mit Darwins Evolutionstheorie lasst sich die
knallige Farbe nicht erklaren. Zu welchem héheren Zweck
imitieren Amseln Handyklingeltone oder floten am
schonsten, wenn die Paarungszeit vorbei ist und in dem
Gesang keinerlei evolutiondrer Nutzen mehr steckt? Wie
kommt es, dass Menschen sich in einen Partner gleichen
Geschlechtes verlieben? Solche offenen Fragen zeigen
BloRken in einer Evolutionstheorie, die jedes Phanomen
und jede Verhaltensweise als moglichst optimale Anpas-
sung an die Umwelt interpretiert. Aber sie spielen damit
ganz und gar nicht dem »Intelligent Design« in die Hande.
Denn was immer man gegen die Zweckmaligkeit in Dar-
wins Theorie anfiihrt, trifft in mindestens gleichem Malf3
auch die Vorstellung von einem ausgekliigelten Master-
plan.

Die Tendenz in der Biologie geht deshalb heute dahin,
die unbedingte ZweckmaRigkeit vorsichtig zu relativieren.
Der Stern des »Intelligent Design« sinkt in solcher Be-
trachtung noch tiefer. Leben, so die neue Sichtweise, ist
mehr als die Summe aller Einzelteile. Statt iberall einfa-
che Abfolgen von Ursache und Wirkung zu sehen, heif3t
das neue Zauberwort: »Selbstorganisation.

Organismen wachsen nicht allein aus Atomen und Mo-
lekiilen wie aus einem Legobaukasten zusammen, sondern
sie entstehen im Austausch mit ihrer Umwelt. Ein Kartof-
felkeim wird weifl} und blattlos, wenn er im Keller vege-
tiert, dagegen grin und blattreich auf dem Acker. Das
Gleiche geschieht in einem schier unubersehbaren Aus-
mal} bei allen Lebewesen. Und in diesem Riickkopplungs-
prozess mit dem Rest der Welt erfindet sich die Natur

358



permanent neu. Leben, so die Vermutung, besitzt eine so
komplizierte Struktur, dass man sie als eine ganz besonde-
re Organisationsform beschreiben muss. Sie bringt etwas
Eigenes hervor, das mehr ist als die Summe seiner Teile.
Die Begriffe und Denkmuster der klassischen Physik rei-
chen hier ebenso wenig aus wie bei der Erklarung kosmi-
scher Urspriinge.

Albert Einstein sagte 1929 in einem Interview: »Wir be-
finden uns in der Lage eines kleinen Kindes, das in eine
riesige Bibliothek eintritt, die mit vielen Biichern in ver-
schiedenen Sprachen angefillt ist. Das Kind weil3, dass
jemand die Biicher geschrieben hat. Es weil aber nicht,
wie das geschah. Es versteht die Sprachen nicht, in der sie
geschrieben wurden. Das Kind erahnt dunkel eine myste-
riése Ordnung in der Zusammenstellung der Biicher, weil}
aber nicht, was es ist. Das ist nach meiner Meinung die
Einstellung auch des intelligentesten Menschen gegentlber
Gott. Wir sehen ein Universum, das wunderbar zusam-
mengesetzt ist und bestimmten Gesetzen gehorcht, aber
diese Gesetze verstehen wir nur andeutungsweise. Unser
begrenzter Verstand kann die mysteriésen Krafte, welche
die Konstellationen bewegen, nicht fassen.«

Lassen wir bei diesem Zitat einmal beiseite, dass Ein-
stein in der Tat einen intelligenten Schopfer der Natur-
konstanten annahm, also einen Autor der vielen Biicher in
der Bibliothek. Die allgemein giltige Pointe an seinem
Vergleich ist, dass unser Verstand schlichtweg begrenzt
ist. Was auch immer wir erforschen, stets konstruieren wir
die Natur mit den Mitteln und nach den Madglichkeiten
unseres Denkens. Doch Wirbeltiergehirn und objektive

359



Realitdt sind keine passenden Puzzelsteine. Das liegt
schon daran, dass wir jede Vorstellung von dem, was die
»objektive Realitdt« sein konnte, selbst erzeugen. Die
»wirkliche Wirklichkeit« ist und bleibt damit notwendi-
gerweise ein Konstrukt, und der Platz, den wir dabei Gott
einrdumen wollen, bleibt jedem Einzelnen (berlassen.

Ob wir die belebte Welt auf der Grundlage von Ursache
und Wirkung erklaren oder auf der Grundlage von Selbst-
organisation, wird die Biologen noch lange beschéftigen.
Die Debatten stehen hier gerade erst am Anfang. Umso
bemerkenswerter ist, dass das biologische Konzept der
Selbstorganisation schon gleich zu Beginn von einem
fachfremden Wissenschaftler aufgegriffen wurde — einem
Soziologen. Dieser Soziologe, vielleicht der bedeutendste
in der zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts, wird uns im
néchsten Kapitel beschéftigen. Und zwar vor allem mit
seiner Erklarung fir eines der mystischsten Phdnomene
auBerhalb der Religion — der Liebe.

360



BIELEFELD

Eine ganz normale Unwahrscheinlichkeit
Was ist Liebe?

1968 ist der Betrieb an den meisten deutschen Universita-
ten nicht wie in jedem anderen Jahr. Die Studentenbewe-
gung hat ihren HOhepunkt erreicht, und ihr gréiites Zent-
rum neben Berlin ist die Johann Wolfgang Goethe-
Universitat in Frankfurt. Besonders im Fach »Soziologie«
toben heftige Diskussionen zwischen den Studenten und
ihren akademischen Lehrern. Die Professoren Jirgen Ha-
bermas und Theodor W. Adorno stehen ihren Studenten
politisch zwar nahe, aber deren revolutiondren Impuls
wollen sie nicht teilen. So berechtigt ihnen die Bestands-
aufnahme der Bundesrepublik als eines »reaktiondren«
und »spétkapitalistischen« Staates erscheint, so wenig
glauben sie, diesen Staat gewaltsam verandern zu kénnen.

Im Wintersemester 1968/69 kommt es schliel3lich zum
Eklat. Adornos Vorlesungen werden gestort, der berihmte
Philosoph und Soziologe wird der Lacherlichkeit preisge-
geben, und das »Institut fir Sozialforschung« wird be-
setzt. Unter dem Eindruck der Ereignisse wirft Adorno
uber Nacht alle seine Veranstaltungen hin. Die Universitat
steht vor einem Problem. Wo soll sich in aller Eile ein
Stellvertreter fur das laufende Semester auftreiben lassen?
Einer, der auch noch tollkiihn genug ist, in den Hexenkes-
sel der soziologischen Fakultat zu springen? Zur grof3en
Uberraschung aber findet sich tatsichlich ein Kandidat:

361



ein nahezu unbekannter 41-jahriger Verwaltungsfachmann
aus Mdnster. Sein Name: Niklas Luhmann. Das Thema
seiner Vorlesung »Liebe als Passion«.

Eine Vorlesung Uber die Liebe? Wahrend die Soziologie,
ja, alle Geistes- und Gesellschaftswissenschaften, tiber die
Gegenwart und Zukunft des »Spatkapitalismus« disku-
tiert? Wer ist dieser unerschrockene Vertreter, der sich im
Brennpunkt der Studentenunruhen vor etwa zwanzig neu-
gierigen, streik-unwilligen Studenten im groRen Vorle-
sungssaal in der zweiten Etage des Hauptgeb&audes mit ei-
ner »Theorie der Intimitat« die Zeit vertreibt?

Geboren wurde er 1927 in Lineburg. Der Vater besitzt
eine Brauerei, die Mutter stammt aus einer Schweizer Ho-
teliersfamilie. Luhmann besucht das Gymnasium Johan-
neum. Kurz vor dem Abitur muss er als Luftwaffenhelfer
zur Wehrmacht und gerat 1945 in amerikanische Kriegs-
gefangenschaft. 1946 holt er das Abitur nach und studiert
anschlieBend Rechtswissenschaften in Freiburg. Nach
dem Staatsexamen wechselt Luhmann 1953 ans Liinebur-
ger Oberverwaltungsgericht und bald darauf nach Hanno-
ver. In seiner Langeweile liest er sich durch einen Berg an
Fachliteratur aus allen Zeiten und Wissensgebieten und
notiert jeden interessanten Gedanken in einem Zettelkas-
ten. 1960 erfahrt er durch Zufall von der Mdglichkeit, fur
ein Jahr an die Harvard University in Boston zu gehen.

Luhmann studiert Verwaltungswissenschaft in Harvard
und lernt dort den beriihmten amerikanischen Soziologen
Talcott Parsons kennen. Dessen Theorie unterteilt die Ge-
sellschaft in einzelne unabh&ngige funktionale Systeme —
ein Gedanke, der Luhmann sofort (iberzeugt. Als er nach

362



Deutschland zuriickkommt, tritt er eine bescheidene Refe-
rentenstelle an der Verwaltungswissenschaftlichen Hoch-
schule in Speyer an. Dass er daftir inzwischen vollig tber-
qualifiziert ist, fallt in diesem Umfeld kaum auf. Erst als
er seine erste Schrift Funktionen und Folgen formaler Or-
ganisation veroffentlicht, werden zwei Soziologieprofes-
soren aus Minster auf den eigenwilligen und originellen
Verwaltungsmann aufmerksam. Helmut Schelsky, einer
der fuhrenden deutschen Soziologen dieser Zeit, erkennt
den schlafenden Riesen.

Wie Bertrand Russell in Cambridge den genialen Witt-
genstein entdeckte, so sieht Schelsky in Luhmann ein
unentdecktes Genie. Doch dessen Interesse an einer Uni-
versitatskarriere ist eher gering. Mihsam gelingt es
Schelsky, Luhmann nach Miinster zu locken, damit dieser
»nicht als unpromovierter Oberregierungsrat in die Ge-
schichte« eingeht. 1966 wird der 39-Jahrige mit seiner be-
reits in Speyer veroffentlichen Schrift promoviert — auch
dies eine Parallele zu Wittgenstein und in der deutschen
Universitatslandschaft ein sehr ungewohnlicher VVorgang.
Im gleichen Jahr erfolgt, noch ungewoéhnlicher, die Habi-
litation. Auch eine Professur hat Schelsky fiir Luhmann
vorbereitet an der soeben gegrundeten Universitat Biele-
feld. 1968 wird er zum Professor ernannt. Da der Betrieb
noch nicht richtig anlduft, vertreibt er sich das Winterse-
mester 196 8/69 in Frankfurt auf der Adorno- Professur.
Bis zu seiner Emeritierung im Jahr 1993 lehrt er in Biele-
feld, wo er die ersten zehn Jahre auch wohnt. Nach dem
Tod seiner Frau zieht Luhmann in die nahe gelegene
Kleinstadt Oerlinghausen im Teutoburger Wald. Sein Ta-

363



gesablauf ist streng festgelegt. Von morgens friih bis zum
spaten Abend arbeitet er an seinen Blichern. Nur in der
Mittagszeit macht er einen kleinen Spaziergang mit dem
Hund. 1998 stirbt Luhmann im Alter von 71 Jahren an
Blutzellenkrebs.

Schelsky hatte vollkommen Recht: Der gelernte Ver-
waltungsfachmann wurde ein Titan der Soziologie. Ihn in
diesem Buch als einen Liebes-Philosophen vorzustellen,
ist also ein wenig frivol und listig. Eine List, die ihm ohne
Zweifel gefallen hatte. Denn wie sein Auftritt in Frankfurt
im Winter 1968/69 beweist, war Luhmann ein Mensch mit
viel Sinn fir feinen Humor. Gewiss hétte er darliber ge-
schmunzelt mit seinem berihmten ironischen Blick. Aus
Luhmanns Werk ausgerechnet seine Gedanken zur Liebe
auszuwahlen, ist, als wirde man Immanuel Kant aus-
schlieBlich als einen Religionsphilosophen betrachten
oder René Descartes als Arzt. Aber der Zugriff ist den-
noch sinnvoll. Denn einerseits ist Luhmanns kompliziertes
Werk am Beispiel des Themas Liebe gut darstellbar. Und
zum anderen hatte er zur Philosophie der Liebe in der Tat
Wichtiges beizutragen. Doch ohne eine kleine Zusammen-
fassung seines Gesamtprogramms kommen wir hier nicht
aus.

Luhmanns Anliegen war es herauszufinden, wie die Ge-
sellschaft funktioniert. Einen viel versprechenden Aus-
gangspunkt fir seine Uberlegungen fand er dabei in der
Systemtheorie von Parsons. Einen anderen in der Biolo-
gie. Das war nicht ungewohnlich: Schon einer der Be-
grinder der Soziologie, Darwins Zeitgenosse Herbert
Spencer, hatte die Soziologie aus der Psychologie abgelei-

364



tet und die Psychologie ihrerseits aus der Biologie. Doch
uber ein solches Modell, das von den einfachen Organis-
men auf die Gesellschaft als einen groRen Gesamtorga-
nismus schlieRt, schiittelte Luhmann nur den Kopf. Die
Entwicklung sozialer Systeme, so meinte er, liele sich
zwar, wie Parsons es tat, mit Begriffen der Evolutions-
theorie erklaren. Aber soziale Systeme waren damit kei-
nesfalls eine besonders komplizierte Form von biologi-
schen Systemen, auch wenn Menschen unzweifelhaft Le-
bewesen sind. Warum nicht? Weil soziale Systeme, so
Luhmann, nicht aus dem Austausch von Stoff- und Ener-
gieumsétzen von Lebewesen bestehen, sondern aus dem
Austausch von Kommunikation und Sinn.Kommunikation
und Sinn sind aber etwas so grundsétzlich anderes als et-
wa Proteine, dass es sich fur einen Soziologen nicht ein-
mal lohne, Uber solche biologischen Grundlagen allzu viel
nachzudenken. Dass Menschen Lebewesen, mithin so et-
was wie »soziale Tiere« sind, interessierte Luhmann tber-
haupt nicht. Von der Biologie zu lernen, bedeutete fir ihn
etwas ganz anderes.

Seine Anreger waren die chilenischen Hirnforscher
Humberto Maturana und dessen Schiler Francisco Varela.
Maturana gehort zu den Begrundern der »theoretischen
Biologie«. In den 60er Jahren beschéftigte sich der Spe-
zialist fur Farbenwahrnenmung im Gehirn mit der Frage:
»Was ist Leben?« Maturana erklarte Leben als ein »Sys-
tem, das sich selbst hervorbringt und organisiert«. So wie
das Gehirn den Stoff selbst erzeugt, mit dem es sich be-
schaftigt, so hatten Organismen fortwéhrend damit zu tun,
sich am Leben zu erhalten und sich dadurch zu erzeugen.

365



Diesen Prozess nannte Matura-
na Autopoiese (Selbsterzeugung). Als er diesen Grundge-
danken 1969 auf einer Konferenz in Chicago bekannt gab,
begann der gleichaltrige Niklas Luhmann in Bielefeld ge-
rade mit seinen Vorlesungen. Als er spater von Maturanas
Konzept der Autopoiese horte, war er sofort angetan.
Denn der chilenische Hirnforscher hatte nicht nur die
Selbsterzeugung des Lebens und des Gehirns beschrieben,
sondern auch den Begriff Kommunikation neu definiert.
Wer kommuniziert, so Maturana, tbermittelt nicht einfach
eine Information. Vielmehr organisiert er mithilfe seiner
wie auch immer beschaffenen Sprache ein System. Bakte-
rien tauschen sich miteinander aus und bilden so ein 6ko-
logisches System. Hirnregionen kommunizieren und er-
zeugen so ein neuronales System, das Bewusstsein. Sind
dann nicht auch soziale Systeme, so dachte Luhmann wei-
ter, ein autopoietisches System, entstanden durch sprach-
liche (also » symbolische«) Kommunikation?

Luhmanns Plan war schon lange zuvor gefasst: die ge-
naue Beschreibung der sozialen Systeme einer Gesell-
schaft auf der Grundlage des Begriffs Kommunikation. In
der ldee der Autopoiese fand er einen wichtigen bislang
noch fehlenden Baustein. Obwohl Maturana diese ehrgei-
zige Ubertragung spater fir duBerst fragwirdig halten
sollte, Uberfligelte der Soziologe in Bielefeld den chileni-
schen Biologen und auch alle anderen Anreger bei wei-
tem. Luhmann wurde nicht nur einer der scharfsten Beo-
bachter gesellschaftlicher Prozesse in der zweiten Hélfte
des 20. Jahrhunderts. Er war ein »intellektueller Konti-
nent«, ein Theoriebaumeister der Superlative. Bereits der

366



Ansatz beim Begriff »Kommunikation« war eine Revolu-
tion.

Bislang hatten die Soziologen von Menschen gespro-
chen, von Normen, von sozialen Rollen, von Institutionen
und von Handlungen. Doch bei Luhmann handeln keine
Menschen mehr: Es geschieht Kommunikation. Und es ist
weitgehend egal, wer da kommuniziert. Entscheidend ist
nur die Frage: »Mit welchem Ergebnis?« In der menschli-
chen Gesellschaft tauschen sich keine Stoffe und Energien
aus wie bei Bakterien, keine Neuronen wie im Gehirn,
sondern Erwartungen. Doch wie werden Erwartungen
ausgetauscht? Welche Erwartungen werden erwartet? Und
was entsteht daraus? Mit anderen Worten: Wie schafft es
die Kommunikation, Erwartungen so auszutauschen, dass
moderne soziale Systeme entstehen, die tatsachlich weit-
gehend stabil und unabhédngig von anderen Einflussen
funktionieren: Systeme wie die Politik, die Wirtschaft, das
Recht, die Wissenschaft, die Religion, die Erziehung, die
Kunst oder — die Liebe.

Auch die Liebe ist demnach ein soziales System, gebil-
det aus Erwartungen. Oder noch genauer: aus weitgehend
erwarteten und somit fest geschriebenen Erwartungen:
aus Codes. Luhmanns Buch Liebe als Passion — er verof-
fentlichte es erst fiinfzehn Jahre nach seinem Frankfurter
Auftritt — ist ein Buch Uber die Geschichte und Gegenwart
von Liebes-Codes. Was wir heute unter Liebe verstehen,
so Luhmann, ist weniger ein Gefihl als ein Code, ein sehr
birgerlicher Code (brigens, entstanden im spaten 18.
Jahrhundert. Denn der Satz »Ich liebe dich!« ist weit mehr
als eine Gefiihlsaullerung wie etwa der Satz »lch habe

367



Zahnschmerzen«. Gemeint ist ein ganzes System von Ver-
sprechen und Erwartungen. Wer seine Liebe versichert,
verspricht, dass er sein Geflhl fir zuverldssig halt und
dass er fur den Geliebten Sorge trégt. Dass er also bereit
ist, sich wie ein Liebender zu verhalten mit all dem, was
dies in den Augen des anderen in unserer Gesellschaft be-
deutet.

Das Bedurfnis nach Liebe entspringt dabei einer be-
stimmten Art des Selbstverhaltnisses. Je weniger der
Mensch durch einen festen Rahmen der Gesellschaft be-
stimmt und an seinen Ort gestellt wird, umso starker wird
sein Bedurfnis danach, sich selbst als etwas Besonderes zu
fihlen — als ein Individuum. Doch moderne Gesellschaf-
ten machen es dem Individuum nicht leicht. Sie zerfallen
in lauter einzelne soziale Systeme, autopoietische Wel-
ten, die nur eine Sorge haben: die Fortsetzung des Sys-
tems zu sichern. In Luhmanns Beschreibungen verhalten
sich Systeme somit tatsdchlich wie Organismen unter den
Bedingungen des Darwinismus. Sie bedienen sich aus der
Umwelt, um sich selbst zu erhalten. Viel Platz fur Indivi-
duen bleibt da nicht. Zehn Jahre Arbeit in Verwaltungen
scheinen Luhmann darin bestétigt zu haben, dass es sozia-
len Systemen auf Individualitat nicht ankommt. Der ein-
zelne Mensch zerreif3t sich heute in lauter verschiedenen
Teilbereichen: Er ist Familienvater oder Mutter, er erftllt
eine Rolle im Beruf, er ist Sportkegler oder Badmintons-
pieler, er ist Mitglied einer Internet-Community und
Nachbar, Steuerzahler und Ehegatte. Eine einheitliche
Identitat bildet sich auf diese Weise nur schwer. Was

368



fehlt, ist eine Bestétigung, in deren Spiegel sich der Ein-
zelne als etwas Ganzes erfahrt, eben als Individuum.

Diese »Selbstdarstellung« leistet nach Luhmann die
Liebe — das ist ihre Funktion. Eine sehr seltene und des-
halb »unwahrscheinliche« Form von Kommunikation,
aber immerhin eine ganz normale. Liebe ist demnach die
ganz normale Unwahrscheinlichkeit, »im Glick des ande-
ren sein eigenes Gluck zu finden«. Das Bild, das man sich
vom anderen macht, wird dabei durch die Liebe so weit
veréndert und bestimmt, dass der geliebte Mensch einer
»normalen« Betrachtungsweise entriickt. Das ist ihre ganz
eigene unverwechselbare Qualitat: Der Liebende sieht nur
das Lé&cheln, nicht die Zahnlicken. In Luhmanns unna-
chahmlicher Nichternheit heillt dies: »Der AuRenhalt
wird abgebaut, die inneren Spannungen verscharft (im
Sinne von: intensiviert). Die Stabilitdt muss jetzt aus den
personlichen Ressourcen gewahrleistet werden.«

Nattrlich ist dieser Prozess, in dem Liebende ihre Er-
wartungen aufeinander abstimmen, sehr prekar, denn er ist
Uberaus anféllig fur Enttduschungen. Ausgerechnet der
zerbrechlichste aller Codes — und dies ist das Paradox der
Liebe — soll das hochste Mal} an Stabilitat gewahrleisten.
Je mehr sich der Liebende sicher sein kann, dass seine
Erwartungen an die Stabilitat erfillt werden, umso span-
nungsloser werden dabei die Liebesbeziehungen — im gu-
ten wie im schlechten Sinne. Perfekt abgestimmte Erwar-
tungserwartungen sind zuverlassig, aber sind nicht eben
prickelnd: Sie blenden genau die Unwahrscheinlichkeit
aus, die den Reiz ausmacht. Die romantische Idee der
Liebe als Einheit von Geflhl, sexuellem Begehren und

369



Tugend, so Luhmann, ist deshalb immer eine Uberforde-
rung. In der Welt eines anderen tberhaupt Sinn zu finden
— und sei es auch nur auf Zeit —, sei deshalb schon viel.

An diesem Punkt lohnt es sich einzuhaken, um nach ei-
nem »Warum?« zu fragen, auf das es bei Luhmann keine
Antwort gibt. Warum l&sst sich das dringliche Begehren,
das haufig am Anfang einer partnerschaftlichen Liebesbe-
ziehung steht, nicht aufrechterhalten? Warum nutzt es sich
ab? Ist das wirklich nur eine Frage von berechenbaren
Erwartungserwartungen? Nutzt es sich vielleicht nicht
auch in Liebesbeziehungen ab, in denen die Kommunika-
tion, also das Abstimmen von Erwartungen, schlecht
funktioniert? In schlechten Liebesbeziehungen also?
Konnte es fur das Abnutzen nicht auch einen ganz ande-
ren Grund geben, der véllig aulRerhalb des Luhmannschen
Blickfeldes liegt: einen biochemischen zum Beispiel?

Dass Luhmann die Biologie und ihren Einfluss auf un-
sere Gefuhlswelten so vollig auBen vor l&sst, hat ihm viel
Kritik eingehandelt. Fir den Bremer Hirnforscher Gerhard
Roth ist es vollig unverstéandlich, dass ein Soziologe wie
Luhmann den Menschen partout nicht als ein biologisches
Individuum in den Blick nimmt. Erschwerend kommt hin-
zu, dass Luhmanns Anreger Maturana und Varela von den
meisten Hirnforschern als Exoten bel&chelt werden. Denn
deren Ansichten lassen sich experimentell weder Gberpri-
fen noch widerlegen.

Luhmanns Entgegnung darauf war sehr gelassen. Er
meinte sinngemaf: Solange die Hirnforschung im Gehirn
Neuronenverbande miteinander kommunizieren l&sst und
keine Erwartungen, solange kénne die Soziologie beruhigt

370



Erwartungen kommunizieren lassen und keine Neuronen-
verbande. Genau hierin liegt die Pointe der nach Luhmann
funktional eigenstdndigen Systeme von Biologie und So-
ziologie: Relevant ist nur,was in einem System rele-
vant ist. Gleichwohl wird man anmerken dirfen, dass
Luhmann, biologisch betrachtet, mit seinem Begriff der
Liebe eine ganze Reihe sehr unterschiedlicher Bewuss-
tseinszustdnde vermengt. Man kann zwar entlastend an-
fihren, dass der jeweils gemeinte Begriff der Liebe im ge-
sellschaftlichen Kontext gemeinhin nicht allzu missver-
standlich ist. Man versteht im Leben fast immer, was ge-
rade gemeint ist. Doch das andert nichts daran, dass Luh-
manns ganz allgemein gebrauchter Begriff der »Liebe« als
das Bedurfnis nach »Selbstdarstellung« im Blick des an-
deren nicht nur biologisch, sondern auch sozial rele-
vant nur einen Fall unter mehreren darstellt. Er gilt im
vollen Umfang sicher nicht flir das Geflhl der ersten Ver-
liebtheit. Fir jemanden zu schwarmen, hei3t nicht not-
wendig, sich im Blick des anderen bestatigen zu wollen.
Ansonsten ware die Liebe eines Teenies zu einem Pop-
Idol von Anfang an noch unsinniger, als sie es mogli-
cherweise ohnehin ist. Und auch das mit der Verliebtheit
héaufig gekoppelte Bediirfnis nach Sex ist nicht notwendig
ein Bedirfnis nach Ganzheitserfahrung. Was fiir den ei-
nen, oder die eine, die Pointe am Sex ist, gilt es flir man-
chen anderen gerade zu vermeiden. Statt Identitat bestatigt
zu finden, ist es oft im Gegenteil die Lust an einer Rolle,
mithin also eine Scharade, die den sexuellen Reiz ausma-
chen kann.

371



Ein weiterer Einwand ist: Ware Liebe tatsach-
lich nur ein gesellschaftlicher Code, so wiirde es keinen
Sinn machen, den Begriff im Tierreich zu verwenden —
auf diesen Aspekt komme ich gleich noch einmal zurtick.
Und auch nicht seine Verwendung im Umgang mit Tie-
ren. »Tierliebe« wére ein in jeder Hinsicht vollig absurdes
Unterfangen. Der alte mittelhochdeutsche Begriff »Lie-
be«, der urspriinglich »Gutes, Angenehmes, Wertes« be-
deutet, muss also genau genommen zerlegt werden. Ge-
meinsam ist der elterlichen Liebe im Tierreich und unter
Menschen, der geschlechtlichen Liebe, der geschwisterli-
chen Liebe und der freundschaftlichen Liebe nur, dass
sich der Liebende zu einem anderen Lebewesen intensiv
hinwendet, dass er jemanden »in sein Herz schlielt«. Da-
bei lassen sich sinnliche und geistige Liebesempfindun-
gen, komplexere Liebesgefiihle und auch ein moralischer
Imperativ unterscheiden, wie etwa das christliche Gebot:
»Liebe deinen Nachsten, wie dich selbst«. Den Sinn des
Letzteren, den es in &hnlicher Form auch in anderen Reli-
gionen gibt, lasst sich allerdings bezweifeln. Liebesgefiih-
le kdnnen gemeinhin nicht durch Aufforderung erzeugt
werden. Zur Absicherung von Moral sind sie somit ziem-
lich fragwirdig. »Achte deinen Néachsten, obwohl du ihn
nicht liebst« ware sicherlich die geringere Uberforderung.

Ob bereits Tiere Liebesempfindungen haben, ist, wie
sollte es auch anders sein, umstritten. Wenn wir nicht wis-
sen, wie es ist, eine Fledermaus zu sein (Vgl. Jenseits von
Wurst und Kase), wissen wir auch nicht, ob Tiere lieben.
Die Meinungen dazu gehen sehr weit auseinander. Zum
gegenwartigen Zeitpunkt jedenfalls klammert die Verhal-

372



tensforschung den Begriff »Liebe« noch immer aus und
zerlegt ihn in Sexualitdat und »Bindung«. Zu den eigen-
timlichen Vorstellungen vieler Verhaltensforscher gehort
es, die spezielle Liebesfahigkeit des Menschen dabei aus-
schlieBlich aus der besonders lang wéhrenden monogamen
Partnerschaft abzuleiten. Darin steckt ein mindestens drei-
faches Problem: Was vollig fehlt, ist die »Elternliebe.
Die teilweise sehr intensive Mutter-Kind-Beziehung bei
hoher entwickelten S&ugetieren wird hier als »Bindung«
verdéachtig schnell vom Tisch gefegt. Als Zweites stellt
sich die Frage, warum man langlebige monogame Partner-
schaften im Tierreich dann nicht auch als Liebesbeziehun-
gen beschreibt? Gibbons und Greifvogel waren dann lie-
besfahig, Schimpansen und Enten wéren es nicht. Zuletzt
lasst sich feststellen, dass auch Menschen nichtmonogame
Liebesbeziehungen pflegten und pflegen — und zwar
hdchstwahrscheinlich schon zu Anfang der Menschheit,
wo der biologische Vater oft genug gar nicht bekannt ge-
wesen sein dirfte. Die Monogamie des Menschen, so steht
zu vermuten, ist viel jiinger als das Liebesgefthl und nicht
umgekehrt! Die beliebte biologische Theorie, dass die
Evolution »Liebe« als »soziales Band« erfunden hat, um
die langen Brutpflegezeiten exklusiv beim Menschen ab-
zusichern, ist heute jedenfalls umstritten. Gestandene Bio-
logen zucken also zu Recht mit den Achseln oder ziehen
die Augenbrauen zusammen, wenn sie etwas Uber die
Liebe sagen sollen. Denn der Begriff »Liebe« ist in der
Biologie nicht definiert. Mutiger sind hier allerdings mal
wieder die Hirnforscher. Zumindest sind die Areale be-
kannt, die unsere sexuellen Begehren steuern — in erster
Linie ist es der Hypothalamus. Bezeichnenderweise aller-

373



dings arbeiten bei Frau und Mann hier unterschiedliche
Kerne. Bei Frauen steuert der Nucleus ventromedialis, bei
Maénnern der Nucleus praopticus medialis die sexuelle
Lust. (Manche Neurobiologen sehen hierin den Grund,
warum Manner starker optisch erregbar sind als Frauen.)
Neuere Untersuchungen mithilfe bildgebender Verfahren
legen nahe, dass beide Kerne auch etwas mit dem Verlieb-
theitsgefiihl zu tun haben. Biochemisch besteht damit zwi-
schen Trieb und Verliebtheit eine Verbindung — die frei-
lich mit Vorsicht zu geniel3en ist. Denn in der Lebenswelt
auflerhalb der Rohre des Tomografen tritt beides oft genug
getrennt auf. Selbst wenn Verliebtheit haufig mit sexueller
Lust einhergeht, umgekehrt ist das gewiss nicht immer so.
Ansonsten ware, wer Pornografie konsumiert, pausenlos
verliebt.

Eine Schlisselrolle bei der Verliebtheit spielt das Hor-
mon Oxytocin. Wenn Frauen und Mé&nner sich beim Sex
aneinander berauschen, wird bei beiden Oxytocin freige-
setzt. Seine Wirkung ist vergleichbar mit der eines Opiats:
Es wirkt sowohl anregend und berauschend wie auf ge-
wisse Weise beruhigend. Seinen Ritterschlag als »Treue-
hormon« oder »Bindungshormon« erhielt Oxytocin ausge-
rechnet durch Untersuchungen an Prariewuhiméusen. An-
ders als die mit weniger Oxytocin-Rezeptoren beseelten
Bergwihimause leben die nahe verwandten Prariewdhl-
méause monogam. US-amerikanische Forscher um Thomas
Insel, den Direktor des beriichtigten Yerkes Regional Pri-
mate Research Center der Emory Universitat in Atlanta
(Vgl. Der Affe im Kulturwald), zerstorten reihenweise
gliickliche Prériewthlmaus-Partnerschaften, als sie den

374



Tieren Oxytocin-Blocker spritzten. Mit der Treue war es
sofort vorbei — sie wurden spitz wie Bergwihlmause.
Zeigten die Prariewthlméuse nun »wahlloses Kopula-
tionsverhalten«, so wurden die scharfen Bergwiihlmause
unter der Zufuhr von Vasopressin (das Oxytocin sehr &hn-
lich ist) zu treuen Kuschelméausen.

Dass Oxytocin-Rezeptoren einen wichtigen Einfluss auf
die Bindungslust und Bindungsfahigkeit von Menschen
haben, gilt heute als sehr wahrscheinlich. So etwa zeigte
der Psychologe Seth Pollack von der California States
University in Monterey, dass der Oxytocin-Haushalt von
Waisenkindern geringer ist als derjenige von Kindern mit
enger Elternbeziehung. Oxytocin ist also eine Art Lang-
zeitklebstoff. Bei Muttern 16st es die Wehen aus, bestimmt
die Milchzufuhr und intensiviert die Beziehung zum Kind.
Bei Paaren schléagt es den Bogen von den ersten sexuellen
Erlebnissen zur Langzeitbindung.

Relativ unberihrt davon arbeiten allerdings noch ganz
andere Zentren und biochemische Kampfstoffe im verlieb-
ten Gehirn. Verdéchtige Kandidaten sind der cingulére
Cortex, ein Areal, das mit Aufmerksamkeit zu tun hat;
das mesolimbische System, das so etwas wie ein Beloh-
nungszentrum  darstellt; Phenylethylamine ermdglichen
»beschwingte« Geflihle. Und natirlich durfen auch die
ublichen Verdéchtigen (vgl. Mr. Spock liebt) nicht feh-
len: Noradrenalin fur die Aufregung und Dopamin fir die
Euphorie. Ihr Spiegel steigt, wéhrend das einschléafern-
de Serotonin absinkt und damit eine gewisse Unzurech-
nungsféhigkeit garantiert. Dazu kommt noch eine gehori-
ge Dosis an korpereigenen Rauschmitteln

3758



wie Endorphin und Cortisol. Nach einiger Zeit ist dieser
Spuk naturgegeben vorbei. Drei Jahre Verliebtheit gilt als
das Maximum der Gefuhle, drei bis zw6lf Monate als der
Durchschnitt. Bei vier Jahren partnerschaftlicher Bindung
liegt laut internationaler Statistik die durchschnittliche
Scheidungszeit. Die Zahnlicken, die vorher unsichtbar
waren, treten nun besonders deutlich zutage. Fur den Er-
folg der Partnerschaft z&hlt biochemisch jetzt nur noch das
Oxytocin.

Was lésst sich damit Gber die Liebe sagen? Was haben
wir zwischen Oxcytocin-Rezeptoren und der »Selbstdar-
stellung im Blick des anderen« gelernt? Wo liegt zwi-
schen Hirn und Luhmann die Wahrheit? Alles Neue er-
regt, alles Uberraschende stimuliert — negativ wie positiv.
Unwahrscheinliches erregt mehr als Wahrscheinliches.
Unsicherheit irritiert im Schlechten wie im Guten. In die-
sen Punkten kommen Hirnforschung und Systemtheorie
Uberein. »Eine ganz normale Unwahrscheinlichkeit« ist
die Liebe sowohl im biochemischen wie im soziologi-
schen Sinne: eine Ausnahme-Erfahrung, geregelt in bio-
chemisch bekannten Mustern und ebenso bekannten sozia-
len Codes. Unsere Gehirne flrchten die Langeweile,
schon aus diesem Grund, so scheint es, lieben sie die Lie-
be. Nichts ist deshalb verdachtiger als der so harmlos ver-
kleidete christliche Anspruch, den der bemerkenswerte
evangelische Pfarrer Dietrich Bonhoeffer einmal so for-
mulierte: »Die Liebe will nichts von dem anderen. Sie will
alles fir den anderen.« Denn man darf wohl fragen: Zu
welchem Zweck? Wenn es stimmt, dass Liebe Selbstdar-
stellung im Blick des anderen ist, so spiegelt sie uns bei

376



aller vermeintlichen Selbstlosigkeit doch immer nur das
aufregendste Bild wider, das wir kennen — uns selbst.

Wer oder was das ist, dieses »selbst«, wissen wir da-
durch freilich noch immer nicht. Aber es hat, wie konnte
es anders sein, viel mit den Entscheidungen zu tun, die wir
in unserem Leben getroffen haben und treffen. Denn Ent-
scheidungen sind, mit Luhmann gesagt, die Unterschiede,
die unser Leben unterschiedlich machen. Doch wie frei
konnen wir sie eigentlich treffen?

377



NAXOS

Do be do be do
Was ist Freiheit?

In der Chora, der Altstadt von Naxos, die wie viele grie-
chische Staddte vom Meer aus an einem Hang von ocker-
farbenem Gestein emporklettert, liegt irgendwo auf halber
Hohe ein kleiner Platz mit einer Taverne. Eukalyptusbau-
me strecken ihre rostfarbenen Kronen zwischen den engen
H&userschatten zum Licht. Das Essen ist nicht schlecht
und vergleichsweise billig. Entsprechend tberftillt sich die
Taverne Abend fur Abend mit Rucksacktouristen und
jungen Familien. Wortfiihrer machen sich in alle vier
Winde geltend, Madchen kichern, und spatzenhaftes Kin-
dergezwitscher erfillt den Platz. So jedenfalls war es im
Sommer 1985, wéhrend jenes Urlaubs auf den Kykladen,
der fiir mich selbst am Anfang aller Philosophie stand. Die
Biologie, meine erste Leidenschaft, begann, als ich als
Kind darlber nachdachte, warum einem keine Kirsche im
Bauch wéchst, wenn man einen Kirschkern verschluckt.
Zu Anfang meiner Reise in die Philosophie aber stand ein
Spruch. Gleich am ersten Abend in der Taverne namlich
war mir eine Steintafel aufgefallen, die wie ein Grabstein
in das Gemauer eingelassen war. Darauf stand:

To be is to do — Sokrates
To do is to be — Sartre
Do be do be do - Sinatra

378



Niemand in der Taverne hatte, wir mir spater klar wur-
de, diesen ziemlich bekannten Spruch erfunden. Fir mich
aber war er damals neu. Entsprechend fesselte er mich
weit langer, als der Witz es erforderte. Mit Sokrates hatte
ich mich, wie schon erzéhlt, in diesem Urlaub das erste
Mal vertraut gemacht. Ob er wortlich gesagt hatte, dass
Sein bedeutet, etwas zu tun, wusste ich nicht. Aber das
storte nicht weiter. Denn dass Sein Tun bedeutete, leuch-
tete mir schon irgendwie ein. Die viel denkwiirdigere Sa-
che war der zweite Satz: Etwas zu tun, bedeute — zu sein?
Das war in der Tat ratselhaft. Von Sartre hatte ich schon
gehdort. Ich wusste, dass er ein politisch sehr engagierter
Mensch war, der Fidel Castro in Kuba und den Terroristen
Andreas Baader in der Gefangniszelle besucht hatte. Aber
das verriet nicht im Mindesten, warum Tun bedeutete zu
sein. Musste man denn nicht erst sein, also existieren, um
uberhaupt etwas tun zu kénnen? Es fiel mir schwer, den
Satz zu begreifen. Und vielleicht gibt es daftir auch einen
guten Grund. Denn heute denke ich, dass sie wohl beide
irrten: Sartre ebenso wie Sokrates. Der Einzige, der tat-
séchlich Recht hat, ist Sinatra. Davon erzéhlt dieses Kapi-
tel.

Nach dem Urlaub in Griechenland begann ich mein Phi-
losophiestudium in Kéln. Gleich zu Anfang lernte ich da-
bei ein gleichaltriges Madchen kennen mit dunklen Lo-
cken, grofRen Augen und einer sehr eindringlichen tiefen
Stimme. Ich weil3 nicht, ob sie hier genannt werden méch-
te. Nennen wir sie deshalb einfach Rosalie. Als ich das
erste Mal in ihrer Wohnung war — lkea-Regale, Hange-
pflanzen in Makramé-Netzen, Futon- Bett —, fiel mir ihre

379



Nachttischlektiire auf: Die Mandarins von Paris von Si-
mone de Beauvoir. Die berihmte franzésische Philoso-
phin und Freundin Sartres erzahlt darin von den wunder-
bar pessimistischen Jahren im Paris der Nachkriegszeit.
Die GroRen der franzdsischen Intelligenz, darunter natir-
lich Sartre und Beauvoir selbst, ergehen sich in endlosen
Nachtgesprachen Uber die Sinnlosigkeit der Existenz, das
Unverstdndnis zwischen den Menschen, und sie finden
zusammen im Traum nach Erl6sung durch eine grof3e Tat.
Das Buch war ein Bestseller, und obwohl sie damals
schon Uber dreiBig Jahre alt war, inspirierte es Rosa-
lie noch sehr. Zunéchst einmal lag das nattrlich an der
Faszination von Paris. In den 80er Jahren war Paris noch
immer die aufregendste Stadt Europas — zumindest in der
studentischen Phantasie. Das anderte sich erst 1989 durch
den Mauerfall, wodurch dann Berlin fir viele von uns an
diese Stelle trat. Zum anderen gefiel Rosalie die Vorstel-
lung von der absoluten Freiheit des Einzelnen, die sie in
Sartres Philosophie fand. Nicht die Gesellschaft und nicht
die psychischen Prégungen bestimmten demnach den
Menschen, sondern jeder Mensch sei frei, das zu tun, was
er will. Er sei in vollem, uneingeschrankten Mal} fir sich
selbst verantwortlich. Was den Einzelnen ausmacht, »er-
findet« er selbst. Die heute von der Konsum-Industrie al-
lerorten wiederbelebte Formel, dass man sich selbst im-
mer neu erfinden solle, stammt von Sartre: »Mit seinem
Tun zeichnet der Mensch sein Gesicht« — To do is to be.

Der Gedanke, dass es fir alle meine Entscheidungen al-
lein auf meinen freien Willen ankame, gefiel auch mir.
Besonders regen Gebrauch hatte ich davon bislang aller-

380



dings ebenso wenig gemacht wie Rosalie. Verglichen mit
den Mandarins von Paris war unser Kolner Leben ziem-
lich langweilig. Lag das nur an meiner Feigheit vor dem
Leben? Der Gedanke beschaftigte mich und weckte zu-
gleich mein Unbehagen. Irgendetwas daran, ahnte ich, war
falsch. War es tatsdchlich nur mein Mangel an Mut, oder
steckte noch etwas anderes dahinter? Immerhin schaffte es
Rosalie, ihr Leben zu &ndern. Sie brach ihr Studium ab
und ging nach Stuttgart an die Schauspielschule. Aber
Schauspielerei ist eben auch nur ein Beruf. Rosalie ging in
Selbstfindungsgruppen, auf der Suche nach dem geheimen
»lch«. Wenn wir uns trafen, ging ich hart mit ihr ins Ge-
richt. Ich zitierte Niklas Luhmann, der an der Kdlner Uni
gerade sehr populédr war. Mein spéterer Doktorvater hatte
Luhmanns Theorie von Bielefeld mit an die philosophi-
sche Fakultdat gebracht. Die Frage »Wer bin ich?«, warf
ich ihr an den Kopf, »flihrt zwangslaufig ins Dunkel, aus
dem man nur auf unehrliche Weise wieder herausfindet.«
Rosalie beeindruckte das wenig. Sie machte Therapien.
Auch dafir hatte ich eine Luhmann-Antwort: »Der Ein-
fluss der Therapeuten auf die Moral ist schwer abzuschat-
zen, sicher aber zu flirchten.« Therapie — so meinte ich
damals — war so ungefahr das Gegenteil von Sartres To do
Is to be. Es war die Suche nach einem Sein, das allem an-
deren vorausliegen sollte. Und genau dies hielt ich fir ein
Gespenst.

Heute denke ich, dass mein Urteil iber Rosalie zu hart
war. Ohne es recht zu merken, hatte ich an sie genau den
Malistab angelegt, den ich fur mich selbst insgeheim bez-
weifelte: dass der Mensch frei ist von inneren und &uferen

381



Zwangen. Jedenfalls sofern er stark genug ist, sich davon
zu befreien. Und dass es allein auf die Taten ankommt,
um einen Menschen zu beurteilen: »Mit seinem Tun
zeichnet der Mensch sein Gesicht.« Waren das nicht An-
forderungen an den Menschen, die ihn tberforderten? Wie
war Sartre eigentlich darauf gekommen?

Der Gedanke, dass der Mensch »dazu verdammt« sel,
»frei zu sein«, steht in dem Hauptwerk Das Sein und das
Nichts. Das Buch ist weitgehend eine Auseinandersetzung
mit Sartres Anregern Edmund Husserl und Martin Hei-
degger. Husserl ist der Begrinder derPhdnomenolo-
gie. Das Neue daran war, dass er den Menschen und die
Welt nicht mehr aus einem versteckten Wesen oder einem
»inneren Sein« mit Regeln und Gesetzen, wie bei Kant,
erklaren wollte, sondern er ging den genau umgekehrten
Weg. Wie ein moderner Hirnforscher fragte er nach den
Bedingungen unserer Erfahrung. Kant hatte zwar die Be-
dingungen der Erkenntnis untersucht, nicht aber die der
Erfahrung. Er hatte sie einfach vorausgesetzt, ohne sie all-
zu grundlich zu beleuchten. Husserl dagegen stellte die
Erfahrung in den Mittelpunkt: Wie vermitteln meine Sin-
ne mir die Welt? Da er kein Biologe war, fand er viele
schone und einleuchtende Bilder und Begriffe fur unser
sinnliches Wahrnehmen, besonders fiir den Zusammen-
hang zwischen Sehen und Erkennen. Sein Schiiler Martin
Heidegger, der eine berlichtigte Figur war, machte dar-
aus eine Art Lebensphilosophie, eine »Haltung« zur Welt.
Im Gegensatz zu Husserls pragnanten Begriffen waren
Heideggers Worte mystisch und dunkel — eben das machte
sie fur viele, auch fir Sartre, faszinierend.

382



Als dieser sein groRes Buch veroffentlichte, war er 38
Jahre alt. Es war das Jahr 1943, und Frankreich war von
der deutschen Wehrmacht besetzt worden. Genau jene
Nazis, mit denen Heidegger sympathisierte, waren Sartres
Gegner, als er sich der Résistance, dem Widerstand, an-
schloss. Die Auseinandersetzung mit Heidegger, der ihn
nach wie vor beeindruckte, ist einer der versteckten
Ké&mpfe in Das Sein und das Nichts. Der Gegensatz zwi-
schen dem fuhrenden Intellektuellen des Dritten Reiches
und dem Nachwuchsstern am Firmament der franzosi-
schen Kulturszene konnte grolRer kaum sein. Hier der
knorrige, heimatverwurzelte, zutiefst birrgerliche Heideg-
ger, ausgestattet mit der politischen Doppelmoral des Op-
portunisten wie der sexuellen Doppelmoral des Kleinbdir-
gers — auf der anderen Seite der weiche, gerade 1,56 Me-
ter kleine Sartre, den das birgerliche Milieu zutiefst ekelt,
der sich von aller politischen wie sexuellen Doppelmoral
befreit, immer bemiiht um den aufrechten Gang und einen
schonungslos aufrichtigen Weg.

Anfang der 40er Jahre blickt der Sohn eines friih ver-
storbenen Marineoffiziers und einer Mutter aus dem El-
sass zuriick auf eine burgerlich elitare Kindheit und Ju-
gend im Haus seines Grof3vaters. Von Privatlehrern und
an Elite-Gymnasien ausgebildet, hat er sich ein beeindru-
ckendes Wissen angeeignet, erworben in einem selbst
verordneten strengen Arbeitsrhythmus. Er liest viel und
arbeitet regelmaRig jeden Tag von 9 bis 13 und von 15 bis
19 Uhr und behalt dies sein ganzes Leben lang bei. Philo-
sophisch Uberzeugt ihn der Gedanke, dass es nichts Ver-
lassliches gibt, keine hohere Macht und auch kein morali-

383



sches Gesetz im Menschen. So (berzahlig er sich in der
Familie seines Grof3vaters gefuhlt hat, so zuféllig und ver-
loren sei auch der Mensch. »Ins Leben geworfen« hatte
Heidegger die menschliche Existenzgesehen, eine Formu-
lierung, die Sartre aus eigener Erfahrung bestétigt. Teil-
weise gemeinsam mit seiner Weggeféhrtin und zeitweili-
gen Geliebten Simone de Beauvoir macht Sartre eine ab-
wechslungsreiche Reise als Gymnasiallehrer durch ver-
schiedene franzosische Stadte. 1933, im Jahr der Macht-
ergreifung Hitlers, ist er fir ein Jahr in Berlin und beginnt
mit seinem autobiografisch gefdarbten Roman Der
Ekel.Nach seiner Ruckkehr entfalten Sartre und de Beau-
voir ihr »freies« Leben in Paris. Sie wohnen unverheiratet
gemeinsam in zwei Zimmern eines kleinen Pariser Hotels.
Zu Anfang des Zweiten Weltkriegs arbeitet Sartre, zeit-
weise im Militardienst, an einem Buch Uber das Zeitalter
der Aufklarung. Auch wahrend seiner Kriegsgefangen-
schaft in Trier geht es ihm vergleichsweise gut. 1941 we-
gen seines Augenleidens friihzeitig entlassen, organisiert
er gemeinsam mit de Beauvoir eine Widerstandsgruppe
gegen die deutschfreundliche franzdsische Militardiktatur,
das Vichy-Regime. Sartre schreibt Theaterstiicke und
Romane und beginnt mit seinem philosophischen Haupt-
werk. Nach der Niederlage der deutschen Wehrmacht in
Stalingrad erneuert er seine Kontakte zur Résistance und
verstarkt sein politisches Engagement. Als im Frihjahr
1943 Das Sein und das Nichts trotz Papierknappheit er-
scheint, ist Sartre bereits ein berihmter Mann, eine gut
vernetzte Schlisselfigur der franzdsischen Intelligenz.

384



Der Titel »Das Sein und das Nichts« hat eine recht ein-
fache Bedeutung. Der Mensch, so Sartre, ist das einzige
Tier, das sich auch mit dem beschaftigen kann, was es
nicht gibt. Andere Tiere haben kein komplexes Vorstel-
lungsvermdgen, sie kdnnen nicht an das denken, was nicht
mehr ist, und auch nicht an das, was noch nicht ist. Men-
schen dagegen konnen sogar Dinge erfinden, die
es nie gibt — sie konnen lugen. Je mehr Vorstellungsver-
maogen ein Lebewesen hat, umso freier ist es. Umgekehrt,
so Sartre, bedeutet dies, dass der Mensch allein als nackte
Existenz Uberhaupt keine Substanz hat. Anders als die
Tiere, die durch festgelegte Instinkte und Handlungsmus-
ter bestimmt sind, muss sich der Mensch seine eigenen
Handlungsmuster erst noch suchen: »Die Existenz geht
dem Wesen voraus«. Diese Tatsache, meint Sartre, hatten
die Theologen und Philosophen immer verkannt. Sie hat-
ten nach Regeln und Mustern gesucht, um den Menschen
zu definieren. Doch in einer Welt ohne Gott hétten diese
Wesensbestimmungen aus Werten und verbindlichen mo-
ralischen Maximen keinen Sinn mehr. Das einzig Existen-
zielle am Menschen sind seine Gefiihle: der Ekel, die
Angst, die Sorge, die Langeweile und das Gefiihl des Ab-
surden. Sartre nannte seine Philosophie Existenzialismus.

Die Harte, mit der Sartre alles ausradiert, was seine
Vorgéanger in den Menschen hineinprojiziert hatten, und
auch die Betonung dernegativen Gefiihle sind wahrschein-
lich nur verstandlich aus der Erfahrung des Krieges. Ent-
sprechend stark ist Sartres Widerstandsgeist gegen die
Tréagheit und die Leere. Es gilt Widerstand (gegen die Na-
zis) zu leisten und etwas Neues aufzubauen. Philosophisch

38S



aullerst sich dieses Gefiihl in Sartres ungezahlten Auffor-
derungen zur Tat: »Der Mensch ist das, was er vollbringt«
oder: »Es gibt Wirklichkeit nur in der Tat.« Eine Ent-
schuldigung fir Menschen, die im Nichts herumtraumen,
gibt es nicht. Denn sie fliehen nur vor sich selbst und ihrer
Verantwortung. All dies, so Sartre, ist Selbstbetrug.

Fur den existenzialistischen Philosophen erwéchst hie-
raus eine ehrgeizige Aufgabe. In seiner bald darauf fol-
genden Schrift Der Existenzialismus ist ein Humanis-
mus definiert Sartre den Philosophen als Aufklérer. Er soll
die anderen dazu anhalten, ihre Freiheit zu leben und sich
dadurch als Menschen zu verwirklichen. Fir Sartre
kommt es dabei vor allem anderen auf den »Entwurf« an,
den der Mensch von sich selbst macht: »Der Mensch ist
zuerst ein Entwurf; nichts existiert diesem Entwurf vor-
weg, und der Mensch wird zuerst das sein, was er zu sein
geplant hat.« Der Wille dagegen ist, nach Sartre, nur eine
Folge eines solchen vorangegangenen Entwurfs: Erst plant
sich der Mensch, dann legt er sich einen dementsprechen-
den Willen zu.

Genau dies hat Sartre tatsachlich behauptet: »Was wir un-
ter Wollen verstehen, ist eine bewusste Entscheidung, die
fir die meisten unter uns dem nachfolgt, wozu man sich
selbst gemacht hat.« Der Gedanke faszinierte nicht nur
meine Freundin Rosalie. Er inspirierte eine ganze Genera-
tion von Nachkriegsintellektuellen dazu, ein Leben als
»Entwurf« zu fuhren. Wobei sich diese hoch individuell
gemeinten Entwirfe oft erstaunlich glichen: schwarz ge-
kleidet und melancholisch wandelt der Existenzialist zwi-

386



schen Jazz-Keller, Universitat, Kino und Café hin und her
— unverwechselbar in seiner modischen Konformitat.

Sartres Leben blieb spannend und aufregend bis zu sei-
nem Tod im Jahr 1980. Er war der bedeutendste franzosi-
sche Intellektuelle des 20. Jahrhunderts und eine viel be-
achtete moralische Instanz. Ob seine Vorstellung von der
Freiheit des Menschen allerdings realistisch war — dartber
lasst sich streiten. Ist der Einzelne tatsachlich so frei von
inneren und duleren Zwangen, dass er sich selbst entwer-
fen kann, wie der Kinstler sein Kunstwerk? Hatte Sartre
Recht, dass der »Plan«, den man von sich selbst entwirft,
dem Willen vorausgeht, dann ware der Mensch nicht nur
in der Lage, sich von allen gesellschaftlichen Erwartungen
zu befreien. Er wére auch Herr Uber seine Triebe, seine
Gewohnheiten, seine Winsche, seine Rollenmuster, seine
Moralvorstellungen und seine frihkindlich eingeschliffe-
nen Reaktionen. Man bréuchte dazu nur den Mut, diese
aulleren und inneren Umstande zu (berdenken und zu an-
dern. »Selbstverwirklichung« im Sinne Sartres ware somit
zundchst eine Art Inventur unsere Psyche. Die Ladenhiiter
werden ausgerdumt, und die Regale anschliefend mit auf-
regenderen Gutern bestlickt. Blockiert mich meine klein-
blrgerliche Erziehung? Hinweg damit, da lebe ich doch
lieber das spannende, unbeschwerte Leben eines Kinstlers
und Lebemannes! Schon Kant hatte dem Willen eine solch
gewaltige Kraft zugetraut: sich verniinftig und frei zu ent-
scheiden. Allerdings sollte fiir ihn das freie Handeln zu-
gleich das gute Handeln sein — eine ebenso gewaltige Ein-
schréankung. Bei Sartre ist dies auf gewisse Weise &hnlich.
Zwar glaubt er nicht entfernt an Kants »moralisches Ge-

387



setz« in unserer Psyche. Doch dass Freiheit Selbstbestim-
mung und Selbstbestimmung gut ist, dies ist auch Sartres
Gleichung.

Allein, mit der Freiheit des Willens ist das so eine Sa-
che. Wie wir bereits gesehen haben (Vgl. Das Libet-
Experiment), sind die meisten Hirnforscher in dieser Frage
heute vOllig anderer Meinung als Sartre. Fur sie ist der
Mensch unfrei. Erstens ist er ein Produkt seiner Anlagen,
seiner Erfahrung und seiner Erziehung. Und zweitens:
Nicht unser taghelles Bewusstsein sagt uns, was wir zu
tun haben, sondern unser nachtdunkles Unterbewusstsein.
Selbst wenn ich mich von vielen dulReren Zwangen lose —
meine Winsche, Absichten und Sehnsichte bleiben doch
in jedem Fall unfrei. Nicht ich verfiige tber meine Be-
durfnisse, sondern sie verfligen tber mich! Und genau
deshalb, so meinen viele Hirnforscher, kann ich mich un-
ter keinen Umstanden »neu erfinden.

Das ist nun in der Tat eine deprimierende Nachricht.
Denn zugegeben, Sartres Freiheits-Philosophie ist beste-
chend. In Robert Musils RomanDer Mann ohne Eigen-
schaften, der mich damals faszinierte, wird gleich zu An-
fang dartiber nachgedacht, dass es neben dem »Wirklich-
keitssinn« auch einen »Maglichkeitssinn« im Leben gébe.
Die Augen fir die vielen alternativen Mdéglichkeiten zu
Offnen, war mir seit meiner Jugend in der schaurigen rhei-
nisch-westfalischen Provinz ein tiefes Bedurfnis. Doch
was bleibt von diesem Madglichkeitssinn, wenn es den
freien Willen, etwas davon umzusetzen, gar nicht gibt?
Wenn ich durch meine Erfahrung, Erziehung und Bildung
tatsdchlich zur sozialen Unfreiheit bestimmt bin, dann

388



wiederhole ich in meinem Handeln in Wahrheit nur sozia-
le Programme, spiele Rollen, erfille Normen und folge
einem sozialen Drehbuch. Was ich fir meinen Willen hal-
te, meine Ideen und meinen Esprit, ist nichts als der Reflex
von ldeologien und kulturellen Mustern. Mit anderen
Worten: Ich habe gar keinen Willen und keine eigenen
Vorstellungen, sondern ich schreibe sie mir nur zu.

Nicht anders, so meint der Bremer Hirnforscher Gerhard
Roth, stellen sich mein Wille und meine Ideen auch aus
der Sicht der Hirnforscher dar. Was ich fir meine Willenf-
reiheit halte, schreibe ich mir nur unzuldssigerweise als
Freiheit auf die Fahnen. Der Grund dafir liege in einer
mallosen Selbstiuberschatzung des Bewusstseins. Was
sich der préfrontale Cortex hinter meiner Stirn als seine
eigene Leistung einredet, ist in Wahrheit nur ein Hilfs-
dienst: »Unser Verstand kann als ein Stab von Experten
angesehen werden, dessen sich das verhaltenssteuerende
limbische System bedient.« Die eigentlichen Entscheider,
die unsere Handlungen »freischalten«, sitzen demnach im
Zwischenhirn. Sie sind Experten fur Erfahrungen und
Emotionen, Sachwalter im Reich der Gefiihle, selbst wenn
sie nichts verstehen von komplizierten Uberlegungen und
Abwagungen. Trotzdem entscheidet allein das limbische
System darlber, was wir am Ende tun, ndmlich einzig das,
was als »emotional akzeptabel« betrachtet wird.

Dass an der dunklen Macht des Unbewussten etwas
dran ist, lasst sich kaum leugnen. Die Frage ist nur: Was
folgt daraus? Fur Gerhard Roth ist Freiheit, wie oben be-
schrieben, eine reine Illusion. Das kann man so sehen.
Man kann aber auch fragen, ob die Willensfreiheit tatsach-

389



lich damit steht und féllt, ob ich meine Beweggriinde vol-
lig durchschaue. Andersherum gefragt: Wie gut musste
ich mich selbst durchschauen und kontrollieren, damit Ge-
rhard Roth mir zumindest eine gewisse Willensfreiheit
einrdumt?

Versuchen wir es mit einem Beispiel: Im Rahmen mei-
ner begrenzten Mdoglichkeiten glaube ich, dass ich mich
ganz gut kenne. Friiher hatte ich groRe Schwierigkeiten
damit, meine Geflihle zu kontrollieren, wenn mich eine
abweichende politische oder philosophische Meinung
aufgeregt hat. So war ich an der Universitét oft hitzig und
leidenschaftlich. Heute nehme ich mir in Kontroversen
vor, ruhig zu bleiben, was héufig auch recht gut klappt.
Sowenig ich friher wollte, dass meine Gefuhle mit
mir durchgehen, so gut gehorchen sie in diesen Situatio-
nen heute meinem Willen. Der Grund dafir ist die Erfah-
rung. Wenn ich heute in ein Streitgesprach gehe, nehme
ich mir sehr fest vor, gelassen zu bleiben, und in der Regel
gelingt es. Ich wirde also sagen: Meine Geflihle haben ge-
lernt, sich der Kontrolle meines Verstandes unterzuord-
nen. Ist das kein Beweis dafiir, dass nicht nur das Gefiihl
den Verstand anweist, sondern auch umgekehrt? Nattrlich
ist der Fall im Detail betrachtet etwas komplizierter. Denn
dass ich meine Leidenschaftlichkeit tberhaupt gedrosselt
habe, hat ja durchaus auch etwas mit meinen Geflihlen zu
tun. Wie oft habe ich mich nach solch hitzigen Diskussio-
nen uber mich selbst geédrgert? Die Entscheidung, ruhiger
zu werden, war also durchaus »emotional akzeptabel«
bzw. sie war emotional gewiinscht. Gleichwohl aber blei-
be ich dabei, dass mein freier Wille auf mein Tempera-

390



ment eingewirkt hat. Ich bleibe gelassen, selbst wenn mir
bestimmte Dinge emotional »nicht akzeptabel« erschei-
nen.

Die entscheidende Pointe an diesem Beispiel ist: Geflih-
le sind lernfahig! Was mich als Kind geéngstigt hat, jagt
mir heute keinen Schrecken mehr ein. Was mich vor Mo-
naten begeistert hat, langweilt mich nun. Und dieses Ler-
nen der Gefuhle hat durchaus etwas mit meinem Verstand
zu tun. Insofern durchdringen sich Gefiihle und Verstand
in meiner Biografie. Das eine pragt den Zuschnitt des an-
deren. Selbst wenn in einer konkreten Handlungssituation
die Geflihle entscheiden, so entscheidet langfristig mein
Verstand im Hintergrund auch mit Gber meine Gefiihle.
Dass dieser langwierige Wirkungsprozess mit den Mitteln
der Hirnforschung gegenwartig noch nicht beschreibbar
ist, durfte keinesfalls bedeuten, dass es ihn nicht gibt.
Denn ohne lernfédhige Geflihle wirden Erwachsene in al-
len Situationen wie Kleinkinder reagieren und entschei-
den. Uberall herrschte Mord und Totschlag!

Man kann also sagen: Ja, wir sind in gewisser Weise
frei, denn wir bestimmen uns durchaus selbst. Diese Frei-
heit wird allerdings von unseren Erfahrungen einge-
schréankt. Wir sind umzingelt von unserer eigenen Le-
bensgeschichte. Der Mensch ist sein eigener Rahmen.
Aber innerhalb dieses Rahmens sind Veranderungen sehr
wohl mdglich. Man sollte sich allerdings davor hiten, die-
se Freiheit allzu klein oder zu groR auszumalen. Denn wer
sich selbst nichts zutraut, der entwickelt sich auch nicht.
Und wer seine innere Freiheit nach Sartres Vorstellungen
im vollen Umfang ausleben will, der tberfordert sich

391



schnell selbst. Der Mensch plant sich nicht und legt sich
dann einen passenden Willen zu. Kein Wunder, dass diese
totale Uberforderung des Existenzialismus genauso aus
der Mode kommen musste wie das christliche Modell, an-
dere zu lieben »wie sich selbst«, oder die psychischen
Uberforderungen des Sozialismus.

Die starke, aber letztlich doch wechselseitige Abhan-
gigkeit von Verstand und Gefuhl erklart, warum Men-
schen sich auf so wunderbare Weise nicht vorhersagbar
benehmen. Es erklart, warum so viele schéne Ideen nicht
umgesetzt werden, ebenso wie die vielen guten Vorséatze:
der Alkoholiker, der von der Flasche loskommen will, der
Angestellte, der sich vornimmt, seinem Chef die Meinung
zu sagen, die vielen unrealisierten Lebenstrdume. So (bel
dies fiir den Einzelnen auch sein mag, fur die Gesellschaft
ist das moglicherweise auch ganz gut so. Eine Welt, in der
alle Menschen sich nach ihren eigenen Wunschen radikal
selbst verwirklichen, ware wohl kein Paradies. Und man
sollte vielleicht auch daran denken, dass die vielen duf3e-
ren Zwange durchaus eine positive Seite haben. Sie geben
vielen Menschen Stabilitdt und Sicherheit. Sich davon zu
befreien, durfte nicht fur jedermann der Weg zum Glick
sein. Frei von Familienbindungen, frei von Heimatgefiih-
len, frei von lieb gewordenen Erinnerungen muss man
nicht unbedingt leben wollen.

Die Antwort auf die Frage, ob die psychische Grund-
ausstattung das Handeln bestimmt oder das Handeln die
Psyche, lautet also: sowohl als auch. Meine Handlungen
und meine Hirnzustdnde durchkreuzen sich munter wech-
selseitig. Eine endlose Abfolge aus Tun und Sein, Sein

392



und Tun: Do be do be do. Wie groR die Spielrdume in die-
ser Kette sind, ist von Mensch zu Mensch sehr verschie-
den. Und sie haben viel mit den Lebensumstanden zu tun.
Ob ich mich selbst verwirklichen kann, ist auch abhéngig
von meiner materiellen Freiheit, also meinen finanziellen
Moglichkeiten. Damit kommen wir zu einem weiteren
Thema, das wir im Zusammenhang mit Glick und Hoff-
nungen betrachten missen. Die Frage nach der Freiheit
durch und der Abhéangigkeit von Eigentum und Besitz.

393



MAS A TIERRA

Robinsons Altol
Brauchen wir Eigentum?

Ich bin ein netter Mensch. Und sehr groRzlgig. Ich habe
beschlossen, Ihnen die Bdume in meinem Garten zu
schenken. Einen knorrigen alten Kirschbaum, an dem ich
immer sehr gehangen habe, und eine wunderschone
Trauerweide. Sie durfen beide haben, unter einer einzigen
Bedingung: Sie mussen mir versprechen, dass Sie die
Bdaume nicht fallen oder irgendetwas anderes mit ihnen
machen!

Was sagen Sie? Das Geschenk enttauscht Sie? Warum?
Weil Sie gar nichts davon haben? Da haben Sie Recht.
Aber warum eigentlich? Weil es nur dann einen Sinn
macht, etwas zu haben oder zu besitzen, wenn man damit
machen kann, was man will. Jedenfalls mehr oder weni-
ger, sagen Sie. Und warum? Eben, weil es einem gehort.
Mit einer Sache, einem Ding oder auch einem Tier ma-
chen zu kdnnen, was man will, ist, so sagen Sie, der Sinn
von Eigentum. Etwas, mit dem man nichts machen darf,
gehort einem auch nicht. Vielleicht haben Sie Recht. Ich
nehme meine B&dume wieder zuriick. Es nutzt nichts, et-
was zu besitzen, wenn man dartber gar nicht verfiigen
kann. Doch woran liegt das?

Eigentum, sagen Sie, ist etwas, das einem gehort. Rich-
tig. Es ist die Beziehung zwischen einem selbst und einer

394



Sache, die niemanden etwas angeht. Auch richtig? Natir-
lich, sagen Sie. Sie zeigen auf Ihr Fahrrad und sagen: Dies
ist mein Fahrrad! Sie zeigen auf lhre Jacke und sagen:
Dies ist meine Jacke! Den Grundsatz, der lhrem Ver-
stdndnis von Besitz zugrunde liegt, erklarte der Englander
Sir William Blackstone im Jahr 1766 im zweiten Band
seines berihmten Kommentars zum englischen Recht klar
und eindeutig: »Nichts befligelt die menschliche Phanta-
sie und fesselt menschliche Leidenschaften so sehr wie
das Eigentumsrecht; jene ausschlieRliche und despotische
Herrschaft, die ein Mensch beansprucht und tber die &u-
Rerlichen Dinge dieser Welt austibt — und dadurch jedes
Recht eines jeden anderen Individuums in diesem Univer-
sum ausschlieft.«

Blackstone war ein fortschrittlicher Mann. Und er war
zu seiner Zeit sehr populér. Das Buch erlebte zu Lebzeiten
des Verfassers acht Auflagen und wurde noch ein ganzes
Jahrhundert nach Erscheinen als maligeblich betrachtet.
Blackstones Ziel war es, das Rechtssystem nicht auf
althergebrachte Vorstellungen, sondern auf »Natur und
Vernunft« zu grinden. Und fir ihn war Eigentum das
Verhaltnis zwischen einer Person und einem Ding. Und
genau so, vermute ich, werden auch Sie die Sache sehen.
Was zwischen lhnen und Ihrer Jacke passiert, geht nie-
manden etwas an. Aber stimmt das wirklich?

Betrachten wir das Werk eines zweiten Englanders. Es
wurde 1719 geschrieben, also knapp flinfzig Jahre vor
Blackstones Kommentar. Sein Autor war ein gescheiterter
Kaufmann namens Daniel Foe, und der Titel des Buches
lautet: Das Leben und die seltsamen Abenteuer des Robin-

398



son Crusoe. Foe hatte ein sehr bewegtes Leben gefihrt,
als er mit sechzig Jahren seinen »Robinson« veroffentlich-
te. Er hatte sich einem Aufstand gegen den Konig ange-
schlossen, hatte im Gefangnis gesessen und war anschlie-
Bend mit Wein und Tabakhandel zu betréchtlichem Wohl-
stand gelangt. Doch das wirtschaftliche Glick wéhrte nur
kurz. Der Krieg zwischen England und Frankreich brachte
ihn um mehrere wertvolle Schiffsladungen und trieb ihn in
den Ruin. Foe griindete eine Ziegelei und hielt sich ne-
benher als Journalist (ber Wasser.

Seine beiden grolRen Themen waren Religion und Wirt-
schaft. Er war Anhédnger der Presbyterianer, die gegen die
in England regierende Anglikanische Kirche standen. Ent-
sprechend energisch kampfte er fir religiése Toleranz.
Sein Bankrott im Jahr 1692 beschaftigte ihn so nachhaltig,
dass er sich zudem immer wieder der Politik und den
Spielregeln der Wirtschaft zuwandte. In zahlreichen Es-
says stritt er tberaus leidenschaftlich fir eine neue Eigen-
tumsordnung, die die althergebrachten Privilegien des
Adels abschaffen und den Grundbesitz in England neu
ordnen sollte. Sein Vorrat an Verbesserungsvorschlagen
fir Wirtschaft, Gesellschaft und Kultur war schier uner-
schopflich, und sie wurden tatsachlich an vielen Orten
diskutiert. Foe war darauf so stolz, dass er sich schlieRlich
De Foe (oder auch Defoe) nannte, mit einem frei erfunde-
nen Adelsprédikat. Es entbehrt nicht einer gewissen Iro-
nie, dass Foe sich mit genau jenem Stand schmiickte, des-
sen Beglnstigungen er in seinen Schriften so energisch
bek&mpfte. 1703 steckten ihn die Kirche und die Obrig-

396



keit wegen seiner »aufriihrerischen Schmahschriften« ein
weiteres Mal flr kurze Zeit ins Gefangnis.

Seinen Bestseller schrieb er, nachdem er in London dem
Matrosen Alexander Selkirk begegnet war. Selkirks Ge-
schichte erregte damals in London fir kurze Zeit sehr viel
Aufsehen. Im Herbst 1704 hatte der Matrose einen Auf-
stand gegen seinen Kapitdn angefiihrt. Die Cinque
Ports,das Schiff, auf dem Selkirk angeheuert hatte, war
von Bohrmuscheln zerfressen, und der Matrose drohte an,
nicht weiter mitzufahren zu wollen. Zur Strafe machte der
Kapitdn aus Selkirks Drohung eine Tat und setzte den
Meuterer auf der einsamen Insel Mais a Tierra im Juan-
Fernaindez-Archipel vor der chilenischen Kiiste aus. Das
Schiff sank tats&chlich, und fast die gesamte Mannschaft
ertrank. Selkirk dagegen lebte vier Jahre und vier Monate
allein auf Mais a Tierra. Im Februar 1709 rettete ihn ein
Kaperschiff. Zu dessen Besatzung gehdrte ironischerweise
ausgerechnet der inzwischen degradierte Kapitan, der ihn
damals ausgesetzt hatte. Als Held kehrte Selkirk nach
London zuriick, bevor ihn sein wechselhaftes Schicksal
wieder auf die Weltmeere trieb. Der findige Foe aber
nahm Selkirks Geschichte und formte sie um in einen
ziemlich langatmigen Abenteuer- und Entwicklungsro-
man. Er lieR seinen Helden 28 Jahre in der Einsamkeit
und spickte das Buch mit ungezahlten Ansichten zur Reli-
gion und zur Wirtschaftspolitik. Eines der wichtigen Mo-
tive ist das Eigentum.

Versuchen wir, uns in Foes Robinson Crusoe hineinzu-
versetzen und uns dartiber klar zu werden, warum Eigen-
tum fir ithn so wichtig ist. Stellen Sie sich vor, Sie wéren

397



Robinson und wirden 28 Jahre lang auf Mais a Tierra le-
ben. Die Insel ist sehr gebirgig. Von der wistenhaften
kargen Kiste steigt eine sattgriine Berglandschaft mit un-
durchdringlichem Bewuchs aus Baumen und Grésern auf.
Riesenfarne in Baumhohe wachsen an den Berghéngen.
Das Klima ist gut vertraglich, nicht zu kalt und nicht zu
heifl. Und (berall auf der Insel finden sich Ziegen, ausge-
setzt und zuriickgelassen von lhnen unbekannten Seefah-
rern. Nachdem Sie die Insel erkundet haben und sehen,
dass alles noch niemandem gehort, sagen Sie: Dieser
Baumfarn ist mein Baumfarn, diese Ziegen geho-
ren mir, dieser Papagei ist mein Eigentum, dieses Haus,
das ich gebaut habe, gehort mir allein. Sie verbringen Ta-
ge und Wochen damit, sich alles unter den Nagel zu rei-
Ren, was Sie sehen. Sie kdnnen sogar sagen: Diese Kiiste
ist meine Kdste, und dieses Meer ist mein Meer. Und ge-
nau so macht es Robinson die ganze Zeit. Aber wozu?
Denn natdrlich ist das Ganze eine vollige witzlose Ange-
legenheit. Solange niemand anderes auftaucht und Ihnen
Ihre Besitztlmer streitig macht, sind Ihre Besitzanspriiche
Jacke wie Hose.

Wichtig, so wird Ihnen Klar, ist die Vorstellung von Ei-
gentum eigentlich nur, wenn andere Menschen ins Spiel
kommen. Ich muss meinem Handy nicht erklaren, dass es
mir gehort. Aber ich muss einem anderen Menschen er-
klaren, dass das Handy mein Eigentum ist, wenn jemand
sich daran vergreift. Eigentum ist eben keine Frage nur
zwischen Menschen und Dingen, sondern vielmehr ein
»Vertrag« unter Menschen. Das hatte ja auch Blackstone
eingerdumt, als er vom »Ausschluss der Rechte aller ande-

398



ren Individuen« sprach. Blackstones Satz von der »allei-
nigen und despotischen Herrschaft« Uber das Eigentum
jedoch trifft vielleicht fur Robinson Crusoe zu, aber nicht
auf unsere heutige Gesellschaft.

Den Schokoriegel, den ich kaufe — tiber den (be ich tat-
séchlich eine alleinige und despotische Herrschaft aus. Ich
kann ihn sofort aufessen, im Regelfall ohne jemanden zu
fragen. Aber in einer Welt, die nicht eine einsame Insel
ist, kann ich nicht immer und Gberall so frei tber mein Ei-
gentum verfugen wie Robinson Crusoe. Hatte Robinson
Altol zu entsorgen gehabt, hétte er es einfach ins Meer
kippen konnen. Ich aber darf das Alt6l aus meinem Auto
nicht einfach so ins Meer kippen, ja, ich darf es noch nicht
einmal in meinen eigenen Gartenteich schutten. Man
konnte mich anzeigen wegen Umweltverschmutzung.
Wenn ich eine Wohnung vermiete, darf ich sie nicht betre-
ten, ohne den Mieter um Erlaubnis zu fragen oder mindes-
tens in bestimmten Fallen zu informieren. Ich darf auch
keine Mietwohnungen einfach so leer stehen lassen. Ich
darf meinen Hund nicht grausam quélen oder fir Hunde-
k&mpfe abrichten, man kdnnte mich vor Gericht bringen
wegen Tierqualerei. Und das, obwohl mir alles gehort: das
Auto, das Altol, der Gartenteich, die Wohnung und der
Hund.

Eigentum ist eine komplizierte Sache. An dem Satz:
»Eigentum ist die Beziehung zwischen mir und einem
Ding« scheint irgendwie fast gar nichts mehr zu stimmen.
Denn einerseits ist Eigentum ein Vertrag unter Menschen.
Und andererseits ist dieses Ding nicht einfach nur ein
Ding. Vielmehr ist es eine komplexe Sache, die aus Rech-

399



ten und Pflichten besteht. Im deutschen Grundgesetz steht
dieser Satz sogar schwarz auf weil3: »Eigentum verpflich-
tet! « Sind damit alle Fragen geklart? Eigentlich nicht.

Denn der Fall Crusoe ist noch lange nicht erledigt. Ro-
binson ist ndmlich nicht halb so einfaltig, wie es jetzt
scheint, wenn er tberall nach Eigentum fahndet und sei-
nen Besitz markiert. Denn als er sich zum Eigentumer all
der lieb gewonnenen Dinge auf seiner Insel erklart, weil}
er natrlich ganz genau, dass niemand sie ihm streitig
macht. Eigentum, so wirde er entgegnen, hat ndmlich viel
mehr von der Beziehung zwischen einer Person und einem
Ding, als es die Juristen wahrhaben wollen. So falsch, wie
es zuletzt schien, ist der Satz ndmlich nicht. Was Robin-
son mit seinen Eigentumsanspriichen ausdrickt, ist
sein psychologisches Verhéltnis zu den Dingen. Was ihm
gehort, soll ihm n&her stehen als das, was ihm nicht ge-
hort. Was sein Eigentum ist, ist ihm wichtig, das andere
ist ihm egal.

Das psychologische Verhéltnis zum Eigentum, mithin
die »Liebe« zu den Dingen, die mir gehdren, ist eines der
am schlechtesten beleuchteten Kapitel im Buch der men-
schlichen Psyche. Das ist umso erstaunlicher, als dass die-
se Liebe in unserer Gesellschaft eine enorme Rolle spielt:
das Begehren und das Besitzen von »lieb gewonnenen«
Gegenstanden. Ein Pionier der Forschung auf diesem Ge-
biet war ein Berliner Soziologe mit einem sehr feinen Ge-
spur flr psychologische VVorgange. Neben vielen anderen
sozialen Phanomenen untersuchte Georg Simmel die Be-
deutung von Gegenstanden fir das menschliche Selbst-
wertgefihl.

400



Im Jahre 1900 veroffentlichte der damals 42-jahrige
Privatdozent eine Philosophie des Geldes. Obwohl Sim-
mel sich mit Robinson nicht befasst, findet sich hier genau
der Schlissel, um zu verstehen, was Robinson Crusoe auf
seiner einsamen Insel antreibt, wenn er tberall sein Eigen-
tum markiert wie ein Hund sein Territorium. Wer etwas
erwirbt, und sei es auch nur symbolisch wie bei Robinson,
macht es zu seinem Besitz. Man kann auch sagen, er ver-
leibt es sich ein und nimmt es als einen Teil seines Seins
auf. Dieses Einverleiben geschieht in zweil Richtungen:
von den Dingen zum Ich und vom Ich zu den Dingen. Mit
Simmel gesagt: »Einerseits liegt die ganze Bedeutung des
Besitzes darin, gewisse Geflihle und Impulse in der Seele
auszulosen, andererseits erstreckt sich die Sphare des Ich
uber diese >duf3eren< Objekte und in sie hinein.« Eigentum
oder Besitz sind also eine Mdglichkeit, sich mit Hilfe von
Gegenstanden psychisch auszudehnen oder, wie Simmel
sagt, »sein Ich zu erweitern«.

Die Gegenstdnde, mit denen ich mich umgebe, sollen
als meine Gegenstdnde ein Teil meines Ichs sein. Die
Klamotten, die mich schmicken, geben meiner Person-
lichkeit einen nach auBen sichtbaren Zuschnitt; ein Bild,
das im Blick der anderen auf mich zurtickfallt. Ebenso das
Auto, das ich fahre. Mit dem Fahrzeug erwerbe ich zu-
gleich ein Image, ein Bild meiner selbst fir mich und fir
die Augen der anderen. Das Designer-Sofa in meinem
Wohnzimmer soll nicht nur den Raum, sondern zugleich
mich selbst konturieren. Das sichtbare Zeichen meines
Geschmacks erscheint als Teil meiner Identitit. Ein Por-

401



sche-Fahrer, ein Rolex-Tréger, ein Punk mit Irokesen-
schnitt sind Identitaten in der markanten Form von Typen.

Selbst wenn Robinson weit entfernt davon ist, sich
selbst als einen Typen zu entwerfen — den Typ Aussteiger
mit Rauschebart, Fellhosen und Sonnenschirm —, so geht
es ihm doch genau um das, was Simmel beschreibt: sich
auszudehnen und zu erweitern in den Dingen, die er be-
sitzt. Nachdem die Hutte gebaut ist, versplrt Robinson
den Stolz des Hausbesitzers. Nachdem er die Ziegen ge-
fangen und geziichtet hat, erfillt ihn der Stolz des Bauern
usw. In jedem dieser stolzen Momente entwirft Robinson
mit Hilfe von Besitztimern ein Bild seiner selbst. Was
ihm die Umwelt mangels Menschen nicht zuspiegelt,
muss er sich selber erschaffen. In Simmels Worten: »Dass
das Ichgefuhl seine unmittelbaren Grenzen (berschreitet
und sich in Objekten, die es dadurch nur mittelbar berih-
ren, angesiedelt hat, beweist, wie sehr der Besitz als sol-
cher nichts anderes bedeutet, als dass die Personlichkeit
sich in jene hinein erstreckt und in der Herrschaft Gber sie
ihre Ausdehnungssphére gewinnt.«

Doch warum ist das so, dass Menschen (in unterschied-
licher Intensitat) sich in den Besitztimern »verwirkli-
chen, die sie erwerben? Und warum ist dieses Erwerben
wichtiger als das Besitzen selbst, das im direkten Ver-
gleich mit dem Erwerbern als eine ziemlich langweilige
Sache erscheint? Der Kitzel des Kaufens und die damit
verbundene Dynamik von Emotionen sind bis heute kaum
erforscht. Mit den Werkzeugen und Waffen der Jager und
Sammler begann, so Simmel, die »Ausdehnung des Ich«
in die Dinge. Heute gehdort der Erwerb von Dingen — und

402



mit ihm der von Images — zu den wichtigsten Glicksstif-
tern in der industrialisierten Welt. Eine Erklarung dafir
waére, dass es mit den anderen Glicksstiftern in diesen
Landern heute nicht mehr weit her ist: mit dem religidsen
Glauben, aber auch mit der Liebe. Man kann dar(ber strei-
ten, ob die immer kirzeren Takte von Liebesbeziehungen
eine Folge des Konsumverhaltens sind, wie oft behauptet
wird: Die Liebe wird zu einem Markt von kurzfristigen
Kicks, von Erwerben und AbstoRen.

Nicht weniger plausibel aber ist der Verdacht, dass es
auch gerade umgekehrt sein konnte: Weil Liebe keine
Langfristigkeit sichert, weiche ich auf den Konsum aus —
einfach weil er zuverlassiger ist. Exzessiver Konsum ware
damit so etwas wie ein Zeichen von Lebensangst oder von
Bequemlichkeit oder beides. Wo die Geflihlwelten ande-
rer Menschen zu kompliziert sind, verlasse ich mich lieber
auf die zuverldssigeren Bilder- und Geflhlswelten von
Waren. Ein Mercedes ist auch in finf Jahren noch ein
Mercedes, ein geliebter Mensch, ein Partner oder ein
Freund, garantiert dies nicht. Auf diese Weise ware dann
auch erklarbar, warum dltere Menschen in ruhigeren Le-
bensverhéltnissen zumeist langfristig hochwertige Dinge
bevorzugen; Jugendliche, mit einem altersbedingten ge-
ringen Bedirfnis nach emotionaler Zuverlassigkeit, dage-
gen den schnellen Wechsel — die Mode.

Kulturgeschichtlich betrachtet hat die »Liebe zu den
Dingen« in den industrialisierten Landern heute einen
Hohepunkt erreicht, den es so noch nie zuvor gab. Wir
nehmen somit teil an einem gewaltigen gesellschaftlichen
Experiment. Unsere Wirtschaft lebt in einem nie gekann-

403



ten kurzatmigen Takt davon, Neues zu erfinden und Altes
zu vergessen. Keine Gesellschaft — mit Ausnahme von
Sekten — hat jemals den Besitz von Eigentum in Frage ge-
stellt. Selbst der Kommunismus, etwa in der Spielart des
Staatssozialismus in den osteuropéischen L&ndern, hatte
nichts gegen das Privateigentum. Verboten wurde nur der
private Besitz von Produktionsmitteln, mit deren Hilfe
sich ein »Mehrwert« erzeugen lief3, der die Menge des Be-
sitzes auf kapitalistische Weise ungleicher verteilt hatte.
Noch nie freilich gab es in der Geschichte der Menschheit
eine Gesellschaft und einen Lebensstil, der sich in einem
solchen Malie Uber den Erwerb von Eigentum definiert
héatte, wie es heute in der industrialisierten Welt der Fall
ist.

Die Frage »Was ist Eigentum?« ist also nicht nur eine
juristische, sondern auch eine psychologische Frage. Denn
Eigentum bietet eine vergleichsweise stabile Mdglichkeit,
sich emotional auszudehnen — wenn auch mitunter auf
Kosten alternativer sozialer Ausdehnungsmoglichkeiten.
Der Preis, den das Streben nach Eigentum dem Eigenti-
mer selbst abverlangt, ist dabei eine bislang stark vernach-
lassigte Frage der Psychologie. Diskutiert dagegen wird
und wurde seit Jahrhunderten die Frage, welchen Preis das
Streben nach und das Besitzen von Eigentum den anderen
Mitgliedern der Gesellschaft abverlangt. Am Anfang die-
ser Frage steht ein philosophisches Problem: Wenn es
stimmt, dass Eigentum das Ergebnis eines Vertrages ist,
so fragt sich, nach welchen Grundséatzen dieser Vertrag
zustande kommt. Was sind die Prinzipien einer fairen Ge-
sellschaftsordnung?

404



BOSTON

Das Rawls-Spiel
Was ist gerecht?

Machen wir ein Spiel: Wir versuchen uns eine wirklich
gerechte und vollig faire Gesellschaft auszudenken! Wir
haben ein Spielbrett und einen Satz von Spielfiguren. Sie
und ich, wir sind die Spielleiter und konnen die Regeln
bestimmen, damit das Bestmdgliche fir alle dabei heraus-
kommt. Unsere Ausgangsposition ist die: Eine Gruppe
von Leuten lebt gemeinsam in einem bestimmten abge-
schlossenen Gebiet, unserem Spielbrett. Die Gegend bietet
alles, was die Menschen brauchen. Genug zu essen und zu
trinken, warme Schlafplétze und ausreichend Raum fir
jeden. Es gibt Manner und Frauen, junge Menschen und
alte. Damit wir mit unserer bestmdglichen Gesellschaft
auch tatsachlich bei Null anfangen koénnen, wird festge-
legt, dass die Personen auf unserem Spielbrett nichts tber
sich selbst wissen. Sie wissen nicht, ob sie intelligent oder
dumm sind, nicht, ob sie schén oder hasslich sind, stark
oder schwach, alt oder jung, Manner oder Frauen. Uber
ihren Eigenschaften, Vorlieben und Fahigkeiten liegt ein
»Schleier der Unwissenheit«. Sie sind weil3e Flachen ohne
Biografie.

Diese Menschen mussen nun sehen, wie sie miteinander
klarkommen. Dafiir brauchen sie Regeln, damit nicht
Chaos und Anarchie ausbrechen. Jeder von ihnen will na-
tdrlich als Erstes seine menschlichen Grundbedurfnisse er-

408



fullen: Er will Zugang zum Trinkwasser, er will genug zu
essen und einen warmen Schlafplatz. Alle weiteren Be-
dirfnisse sind noch unbekannt, der Schleier der Unwis-
senheit hindert daran, sich selbst klarer zu sehen und ein-
schétzen zu koénnen. Man setzt sich also zusammen und
sucht nach Regeln, die einem in aller Unsicherheit weiter-
helfen konnen.

Was wiurden Sie meinen, auf welchen Grundsatz man
sich als Erstes verstdndigt? Das ist gar nicht so einfach,
denn hinter dem Schleier wei3 niemand, wer er im wirkli-
chen Leben ist, und keiner kann voraussagen, was fur ihn
das Beste ist. Der Schleier verhindert, dass bestimmte
Interessen von einzelnen Menschen die Entscheidung be-
einflussen konnen. Er soll Fairness garantieren und si-
cherstellen, dass sich die Interessen durchsetzen, die alle
teilen. Da es sein kdnnte, dass man jenseits des Schleiers
in Wirklichkeit keine guten Ausgangsbedingungen hat, ist
es ratsam, sich in die Rolle der Schwachsten hineinzuver-
setzen. So nimmt man am besten den Standpunkt der All-
gemeinheit ein und engagiert sich fiir faire Regeln, die
auch den Schwachsten auffangen. Weil also keiner ein Ri-
siko eingehen will, weil er ja nicht einschétzen kann, ob er
einem Risiko gewachsen ist oder nicht, listet die Gruppe
alle Vorschldge auf, die gemacht werden, um alle wichti-
gen Grundgtter zu verteilen. Danach macht sie ein Ran-
king, worauf man sich am besten verstdndigen kann, da-
mit jeder ein sicheres Minimum an Freiheiten und Grund-
gutern bekommt. Damit niemand zu kurz kommt oder
ubervorteilt wird, kénnten folgende Regeln dabei heraus-
kommen:

406



Es gibt gleiche Grundfreiheiten fur alle. Die Frei-
heit des Einzelnen darf nur um der Freiheit der anderen
willen eingeschrénkt werden.

Soziale und wirtschaftliche Ungleichheiten missen
folgendermalen beschaffen sein:

Was wiirden Sie meinen, auf welchen Grundsatz man sich
als Erstes verstandigt? Das ist gar nicht so einfach, denn
hinter dem Schleier wei3 niemand, wer er im wirklichen
Leben ist, und keiner kann voraussagen, was fir ihn das
Beste ist. Der Schleier verhindert, dass bestimmte Interes-
sen von einzelnen Menschen die Entscheidung beeinflus-
sen konnen. Er soll Fairness garantieren und sicherstellen,
dass sich die Interessen durchsetzen, die alle teilen. Da es
sein konnte, dass man jenseits des Schleiers in Wirklich-
keit keine guten Ausgangsbedingungen hat, ist es ratsam,
sich in die Rolle der Schwéchsten hineinzuversetzen. So
nimmt man am besten den Standpunkt der Allgemeinheit
ein und engagiert sich fur faire Regeln, die auch den
Schwachsten auffangen. Weil also keiner ein Risiko ein-
gehen will, weil er ja nicht einschatzen kann, ob er einem
Risiko gewachsen ist oder nicht, listet die Gruppe alle
Vorschlage auf, die gemacht werden, um alle wichtigen
Grundglter zu verteilen. Danach macht sie ein Ranking,
worauf man sich am besten verstandigen kann, damit je-
der ein sicheres Minimum an Freiheiten und Grundgutern
bekommt. Damit niemand zu kurz kommt oder Ubervor-
teilt wird, konnten folgende Regeln dabei herauskommen:

Sind Sie Uberzeugt oder zumindest damit einverstanden?
Dann sind Sie ein geistiger Verwandter des US-
amerikanischen Philosophen John Rawls, der sich dieses

407



Modell ausgedacht hat. Bevor Rawls Philosoph wurde,
hatte er ein sehr bewegtes Leben. Er war das zweite von
finf Kindern, und zwei seiner Brider starben innerhalb
eines Jahres an den Folgen von Diphterie, sein jungster
Bruder, nachdem er sich bei John angesteckt hatte. Rawls’
Eltern waren politisch stark engagiert. Seine Mutter war in
der Frauenrechtsbewegung aktiv, sein Vater, ein Anwalt,
in der Demokratischen Partei. Nach der Schulzeit in einer
teuren Privatschule ging Rawls auf die renommierte Prin-
ceton University. Doch dann traten die USA in den Zwei-
ten Weltkrieg ein. Er musste zur Armee und diente als In-
fanterist im Pazifik, auf Neuguinea und auf den Philippi-
nen. Er kam nach Japan, unmittelbar nachdem die US-
Amerikaner die Atombomben in Hiroshima und Nagasaki
abgeworfen hatten. Rawls war in Hiroshima und sah die
furchtbaren Folgen. Die Armee machte ihm das Angebot
fir eine Offizierslaufbahn, aber er war so bestirzt, dass er
seinen Dienst sofort quittierte. Er ging zurlick an die Uni-
versitat und schrieb seine Doktorarbeit im Fach Moralphi-
losophie. Das Thema: die Beurteilung menschlicher Cha-
raktere. Als Philosoph machte Rawls eine groRBe Karriere.
1964 wurde er Professor fiir Politische Philosophie an der
beriihmten Harvard University bei Boston im Bundesstaat
Massachusetts. Aber er war alles andere als ein brillanter
Redner. Er stotterte, und vor vielen Menschen wirkte er
sehr schiichtern. Gegenuiber Kollegen, Schilern und
Freunden dagegen war er ein feiner Kerl, der immer be-
scheiden blieb und aufmerksam zuhdrte. Man fand ihn
zumeist in seinem Arbeitszimmer, die FulRe ohne Schuhe
auf der Sofakante und mit einem Schreibblock gegen die
Knie gestutzt. Bei Gesprachen machte er sich fortwahrend

408



Notizen, die er Uberarbeitete und seinen Gesprachspart-
nern spéater schenkte. Er selbst sah sich nie als einen gro-
Ren Philosophen an, sondern als einen Mann, fir den Phi-
losophieren ein gemeinsames Nachdenken war. 1995 er-
litt er den ersten von mehreren Schlaganféllen, die ihn bei
der Arbeit stark behinderten. John Rawls starb 2002 im
Alter von 81 Jahren.

Obwohl er vier groliere Biicher und zahlreiche Aufsétze
schrieb, ging Rawls mit einem einzigen Buch in die Philo-
sophiegeschichte ein. Es ist das vielleicht berihmteste
Buch Uber die Moral in der zweiten Halfte des 20. Jahr-
hunderts: Eine Theorie der Gerechtigkeit (A Theory of
Justice). Was so lapidar klingt, ist in Wirklichkeit der mo-
numentale Versuch einer modernen Moralphilosophie.
Der Grundsatz dahinter ist auf atemberaubende Weise
schlicht und klar: Was fair fiir alle ist, ist auch gerecht!
Und eine Gesellschaft, die so ist, wie freie und gleichges-
tellte Menschen sie sich selbst ausdenken wirden, ist eine
faire und gerechte Gesellschaft. Eine Gesellschaftsord-
nung ist also dann gerecht, wenn jeder dieser Ordnung zu-
stimmen konnte, und zwar bevor er weil3, welchen Platz er
in der Gesellschaft einnehmen wird.

Das erste Prinzip lautet dabei: In einem fairen Staat ha-
ben alle Birger die gleichen Grundfreiheiten. Doch da die
Menschen unterschiedlich begabt sind und unterschiedli-
che Interessen haben, entstehen natirlich auch in einem
solchen Staat nach und nach soziale und wirtschaftliche
Ungleichheiten. Der eine ist tlichtiger als der andere, hat
mehr Geschéftsinn oder einfach mehr Glick. Und schon
gehdrt dem einen mehr als dem anderen. Daran kann man

409



nichts andern. Damit der Staat auch weiterhin von fairen
Grundsétzen bestimmt wird, nennt Rawls noch ein zweites
Prinzip: Soziale und wirtschaftliche Ungleichheiten lassen
sich zwar nicht vermeiden, aber diese Ungleichheiten sind
nur dann akzeptabel, wenn die am wenigsten begiinstigten
Personen immer noch den gréfitmoglichen Vorteil davon
genielen.

Wie Rawls spéter einmal meinte, war das Buch eigent-
lich nur fir ein paar Freunde bestimmt. Doch der Erfolg
war Uberwéltigend. Das Werk wurde in dreiundzwanzig
Sprachen bersetzt und verkaufte sich in den USA (iber
200 000 Mal. Das enorme Aufsehen nétigte Rawls dazu,
unentwegt weiter an seiner Theorie zu basteln. DreiRig
Jahre lang feilte er an dem Modell, ergénzte und uberar-
beitete es immer wieder. Die Idee, die dahinter steht, ist
philosophiegeschichtlich gesehen bereits sehr alt. Schon
der griechische Philosoph Epikur (Vgl. Der ferne Garten)
winschte sich, dass der Staat auf einem wechselseiti-
gen Vertrag beruhen sollte. Ein idealer Staat ist der, den
die Mitglieder einer Gesellschaft in vollem Besitz ihrer
Geisteskréafte freiwillig vertraglich festlegen wirden. Die
englischen Philosophen Thomas Hobbes und John Locke
griffen diese Idee im 17. Jahrhundert auf und entwarfen
ausgefeilte Vertragstheorien. Auch Rousseau verfasste ei-
nenGesellschaftsvertrag. Im 20. Jahrhundert dagegen la-
gen Vertragstheorien schon lange in der Mottenkiste.
Wittgenstein hatte sogar versucht, die gesamte Ethik aus
der Philosophie zu verbannen. Aussagen dartber, wie die
Menschen leben sollten, erschienen ihm unlogisch und
damit unsinnig. Umso erstaunlicher war es, dass Rawls

410



Ende der 1960er Jahre gerade die alte Tradition des Ge-
sellschaftsvertrags wieder aufgriff.

Politisch konnte er es in dieser bewegten Zeit damit (ib-
rigens kaum jemandem recht machen. 1971 hatte der
Vietnam-Krieg seinen Hohepunkt erreicht und mit ihm die
Massendemonstrationen gegen die Regierung. Uberall in
der westlichen Welt gab es heftige Debatten Uber den
Staat und seine Eigentumsordnung, tiber Biirgerrechte und
personliche Freiheit. Kapitalismus und Sozialismus stan-
den einander unversdhnlich gegenuber, und beide hatten
ihr hassliches Gesicht gezeigt, in Vietnam und in der
Tschechoslowakel. In diese Situation fiel, vollig unbeab-
sichtigt, das Erscheinen von Rawls’ Buch als der Versuch
einer grof3en Versohnung. Doch den Rechten war sein auf
sozialen Ausgleich gerichtetes System viel zu links. Den
Linken dagegen erschien er immer als ein bervorsichti-
ger und zaghafter Liberaler. Gerade diese kontrovers ver-
laufenden Freund-Feind-Linien machten die ungemein
sorgféltig gearbeitete Theorie der Gerechtigkeit zu philo-
sophischem Dynamit.

Konservative Kritiker bemangeln gerne, dass Rawls’
Ausgang von einem fiktiven Urzustand nicht viel bringt.
Wie schon Rousseau wusste — und natirlich auch Rawls
weill —, ist dies eine Konstruktion. Uber ihren Erkenn-
tniswert kann man streiten. In Wirklichkeit, so die Kritik,
ist bekanntlich alles ganz anders gewesen und entstanden.
Und zwar aus einem guten Grund: Gerechtigkeit und
Fairness seien ndmlich gar nicht die wahren Antriebskréaf-
te des Menschen. Das groRe Bediirfnis nach Gerechtig-
keit, das Rawls mit Hilfe des Urzustands zementieren

411



mochte, sei in der Realitat viel weniger ausgepréagt. Wich-
tiger als Gerechtigkeit seien der Egoismus und das Be-
durfnis nach freier ungehinderter Entfaltung. Diese Ant-
riebskraft zeige sich in jeder Gesellschaft. Hatte nicht der
Moralphilosoph Adam Smith im 18. Jahrhundert tiberzeu-
gend gezeigt, dass nicht die Gerechtigkeit, sondern der
Egoismus eine Gesellschaft voranbringe, und zwar wirt-
schaftlich wie moralisch? »Unser Essen erwarten wir
nicht von der Menschenfreundlichkeit des Metzgers, son-
dern davon, dass er seine eigenen Interessen wahrnimmt.«
Um einen eigenen Vorteil davon zu haben, muss der
Metzger versuchen, seine Waren zu so fairen Preisen zu
verkaufen, dass er andere unterbietet oder zumindest den
finanziellen Verhaltnissen seiner Kundschaft Rechnung
tragt. So entsteht ein funktionierendes Gemeinwesen, mi-
thin eine »freie Marktwirtschaft«.

Nach Smith’ Theorie der ethischen Gefihle fiihrt uns
das Streben nach Besitz »wie eine unsichtbare Hand« und
fordert, »ohne es zu beabsichtigen, ja ohne es zu wissen,
das Interesse der Gesellschaft«. Adam Smith’ Fans im 20.
Jahrhundert, allen voran Rawls’ Harvard-Kollege Robert
Nozick, verteidigten auf diese Weise den Status quo einer
jeden Gesellschaft. Denn sie ist das immer unterschiedlich
gelungene Resultat der wahren menschlichen Antriebs-
krafte. Andere Antriebe lieen sich nicht sinnvoll am
Reilbrett erfinden. Deshalb, so Nozick, sei es vollig
falsch, dass Rawls die Regeln der Gemeinschaft nach
Prinzipien der Fairness festlegen mdchte. Die Gesellschaft
brauchesolche Grundsétze nicht. Warum soll sich der
Mensch nicht einfach ungestort all seiner nattrlichen Ga-

412



ben, seiner unverdienten Talente und seiner zufélligen
Startvorteile im Rennen um die knappen natirlichen und
gesellschaftlichen Gliter seines Lebens erfreuen kdnnen?
Warum mussen seine Erfolge notwendig und immer den
anderen zugute kommen? Reicht es denn nicht, dass sie es
im Grofien und Ganzen schon irgendwie tun? Fur Nozick
ist Rawls ein verkappter Sozialist, der die wahre Natur des
Menschen vollig verkennt.

Rawls ein Sozialist? Unter Sozialisten erntet man mit
dieser Ansicht giftiges Geléchter. Die Kritik beginnt auch
hier beim fiktiven Urzustand. So unwissend die Menschen
unter dem Schleier auch sein mdgen, sie sind doch alle-
samt freie Personlichkeiten. Den Willen vonPerso-
nen zum Ausgang einer Theorie der Gerechtigkeit zu ma-
chen, ist allerdings nicht unproblematisch. Bekanntli-
cherweise sind nicht alle Mitglieder einer Gesellschaft im
vollen Umfang selbstbestimmt und frei. Was ist mit
Kleinkindern und geistig sehr schwer behinderten Men-
schen? Sie kdnnen nicht mit abstimmen, weil sie nichts
verstehen. Geht es allein nach den Interessen der mindi-
gen Personen, kdnnte man sie also getrost aus dem Weg
schaffen, zumindest die Waisenkinder und die geistig
schwerst Behinderten ohne Angehdrige. Die Gleichheit al-
ler Menschen ist also ein heikler Ausgangspunkt, selbst in
einer fiktiven Konstruktion. Moglicherweise haben alle
Menschen prinzipiellgleiche Interessen, aber allein das
macht sie eben noch nicht gleich.

Besonders pikant wird die Gleichheitsfrage, wenn man
Rawls’ Urzustand auf verschiedene Lander und Regionen
anwendet. Selbst wenn der Verweis auf gleiche Interessen

413



eine Gesellschaft erfolgreich und gut macht — koénnte sie
sich nicht mit dem gleichen Verweis gegenlber anderen
abgrenzen? Peter Singer (Vgl. Jenseits von Wurst und Ka-
se) wendet ein, dass sich die Bewohner reicher Lander im
allseitigen Interesse darauf einigen konnten, ihre Uber-
schisse  untereinander  aufzuteilen, anstatt  sie
den Bewohnern anderer Lander zu geben. Die Anzahl der
gleichen Interessen aller Menschen aller L&nder, so die
Pointe, sei viel kleiner, als Rawls meint. Und auch (ber
die Frage nach dem Eigentum kdnne man streiten. Was
Nozick zu links ist, ist linken Kritikern zu rechts. Immer-
hin zahlt Rawls das Recht auf Eigentum zu den politischen
Grundfreiheiten. Eigentum hilft dem Menschen, person-
lich unabhédngig zu sein, und trégt damit zu seiner Selbst-
achtung bei. Und nur wer sich selbst achtet, sei auch in
der Lage, andere zu achten, das heillt moralisch zu han-
deln. Fur manchen linken Kritiker erhdlt das Eigentum
damit ein sehr groRBes Gewicht, ein viel zu grolRes. Dar(-
ber l&sst sich trefflich streiten, was Rawls nicht immer ge-
rne getan hat. Die Theorie der Gerechtigkeit verflgt ber
ein sehr umfangreiches und detailliert unterteiltes Sachre-
gister. Die Begriffe »Eigentum« und »Besitz« fehlen dar-
in.

Sosehr Rawls sich auch bemiiht hatte, ein politisch un-
parteiisches Modell und fiir jedermann nachvollziehbare
Grundsétze zu finden, sowenig konnte er es allen recht
machen. Allzu erstaunlich ist das nicht. Ein philosophi-
sches Buch, dem jeder zustimmen kann, wurde auch nie
geschrieben. Und wirde man es schreiben, wére es sicher-
lich belanglos. Betrachtet man die drei wichtigsten Kritik-

414



punkte an Rawls’ Theorie einmal ohne jede politische
Féarbung von rechts oder links, so l&sst sich sagen:

Der erste Punkt, an dem sich die Geister scheiden, ist
die Frage nach dem Wert eines Gesellschaftsmodells, das
auf einer fiktiven Konstruktion aufgebaut ist: dem Urzus-
tand. Dieser Urzustand ist — anders als in anderen Ver-
tragstheorien — kein Naturzustand, sondern ein Gesell-
schaftszustand. Denn all das, was den klassischen Natur-
zustand, zum Beispiel bei Thomas Hobbes, auszeichnet,
gibt es hier gar nicht: Gewalt, Anarchie und Gesetzlosig-
keit. Rawls’ Urzustand entspricht eher einer kultivierten
Kooperative. Und die materielle Grundlage — genug Giiter
fir jedermann — lasst eher an die Schweiz denken als an
die Sahelzone oder an Hobbes armes und elendes England
im 17. Jahrhundert.

Alle Unbilden der Natur und des Mangels sind sorgsam
ferngehalten, um die gute Natur des Menschen freizuset-
zen und sich freundlich entfalten zu lassen. Wére Rawls’
Urzustand von Katastrophen und Mangel bestimmt, wére
es mit der Solidaritat namlich auch unter dem Schleier der
Unwissenheit schnell vorbei. Wo eine Uberschwemmung
bevorsteht, diskutiert niemand tber Chancengleichheit,
sondern jeder kdmpft fur seinen Platz im Boot.

Der zweite Punkt ist, ob es stimmt, dass Gerechtigkeit
wie bei Rawls tatsachlich ein so beherrschender Faktor ei-
ner Gesellschaft ist. Das Ranking im Urzustand setzt an
die erste Stelle die Freiheit. Die Freiheit wird, an zweiter
Stelle, eingeschrankt durch die Gerechtigkeit. Die Gerech-
tigkeit wird bestimmt durch Chancengleichheit und durch
den sozialen Ausgleich. Und an dritter Stelle kommen Ef-

4158



fektivitdt und Wohlstand. Der hohe Stellenwert der Ge-
rechtigkeit ehrt Rawls und macht seine Theorie sympa-
thisch. Ein diktatorischer Wohlstandsstaat — zum Beispiel
in Kuweit — ist ihm weniger wert als eine arme Demokra-
tie. Seine Kritiker dagegen halten andere Gliter als die Ge-
rechtigkeit fir wichtiger; Giter wie mdoglichst uneinge-
schrankte Freiheit, Stabilitat oder Effizienz: besser ein
wohlhabender stabiler und dafiir ungerechter Staat als eine
gerechte, aber daftir arme Gesellschaft. Doch wo ein Utili-
tarist die Summe des durch den Wohlstand beftrderten
Glucks in die Waagschale wirft (\Vgl. Tante Bertha soll
leben), besteht Rawls auf der Summe der Gerechtigkeit.
»Was gut fir viele ist, ist gerecht«, lautet die Maxime der
Utilitaristen. »Was gerecht ist, ist gut fur viele«, beharrt
John Rawls. Soviel man dariiber diskutieren kann — einen
absoluten Vorrang des einen oder anderen Wertes gibt es
nicht. Es gibt vielleicht sympathischere Werte oder weni-
ger sympathische. Aber in der Natur von Werten liegt es,
dass sie subjektiv sind und nicht objektiv zu beweisen.
Selbst eine so ausgekligelte Theorie wie jene von Rawls
wird dieses Problem nicht los.

Der dritte Punkt ist die Frage nach der Vernunft. Rawls’
Position als Philosoph ist die eines Verfassungsgebers.
Verniinftig, abwéagend, folgerichtig und gerecht entwirft er
eine allgemeingultige Ordnung, die auf die Bedirfnisse
von nahezu jedermann und jeder Frau Ricksicht nimmt
(geistig schwerst Behinderte wohl leider ausgenommen).
Zugleich ist er der Ansicht, dass seine Grundsdtze auch
fur jeden anderen Menschen gelten. Der springende Punkt
ist allerdings, ob jeder Mensch so weise, unbestechlich

416



und verniinftig ist wie John Rawls. Die Stichworte »Ge-
fuhl« und »Emotion« fehlen im Sachregister ebenso wie »
Eigentum« und »Besitz«. Wéhrend vom Eigentum
gleichwohl vielfach die Rede ist, spielen Gefihle in
der Theorie der Gerechtigkeit kaum eine Rolle. Dies ist
umso erstaunlicher, als die ganze Theorie auf einem Ge-
fiihl beruht — auf dem Gerechtigkeitsgefiihl! Im Urzustand
unter dem Schleier der Unwissenheit wird dieses Gerech-
tigkeitsgefiinl hergeleitet aus dem Eigennutz. Mein eige-
nes Risiko treibt Angstgefiihle in mir hervor. Deshalb su-
che ich nach allgemeinen Regeln, die diese Angst lindern,
weil sie jeden schuitzen. Ist das Gerechtigkeitsgefihl somit
ein kanalisiertes Angstgefiihl? Keine Ahnung. Denn uber
Geflhle redet Rawls nicht.

Statt einem entsprechenden Gefiihl gibt es bei ihm nur
einen »Gerechtigkeitssinn«, dessen psychologische Her-
kunft er nicht besonders gut erklart. Entsprechende Prob-
leme bereiten deshalb auch die anderen konkurrierenden
Gefuhle, zum Beispiel Eifersucht und Neid. Besonders éar-
gerlich fir Rawls ist, dass Sigmund Freud seine Theorie
der Gerechtigkeit gerade auf diesen Gefuihlen aufbaut: Nur
die Benachteiligten schrien nach Gerechtigkeit! Bei Rawls
dagegen scheint der Moralsinn auf eine dhnliche Weise
zur Natur des Menschen zu gehéren wie fur Marc Hauser
(Vgl. Der Mann auf der Bricke). Nur dass Rawls keine
néheren Forschungen uber diesen von ihm zugrunde ge-
legten Instinkt angestellt hat. Vermutlich nicht zuletzt
deshalb, weil er ihn wie Kant auf sehr altmodische Weise
flr ein eingeborenes Gesetz der Vernunft hélt anstatt flr
ein Gefihl.

417



Die Frage, ob Gerechtigkeit oder Wohlstand hoher zu be-
werten sind, trennt Rawls vom Utilitarismus (Vgl. Tante
Bertha soll leben). Standen Utilitaristen wie Jeremy Ben-
tham und John Stuart Mill vor der Frage, wie aus den
Glicksinteressen des freien einzelnen Menschen eine ge-
rechte Gesellschaft entstehen soll, so muss Rawls zeigen,
wie eine gerechte Gesellschaft zur Freiheit und damit zum
Glick aller fihren kann. Bei Bentham und Mill ist der
Staat ein notwendiges Ubel. Bei Rawls ist er der morali-
sche Gesetzgeber. Genau diese Linie scheidet bis heute
die politischen Fronten. Ist die Gerechtigkeit in erster Li-
nie eine Aufgabe des Staates, oder liegt sie primar in der
moralischen Selbstverpflichtung des Einzelnen? Uberall
dort, wo ausschliellich die Interessen des einzelnen Men-
schen betroffen sind und sein Handeln andere Mitglieder
der Gesellschaft nicht ungebihrlich einschrankt oder be-
lastigt, hat der Staat bei Bentham und Mill nichts zu su-
chen. Seine Rolle ist die eines Nachtwéchters, der erst
dann Alarm schlagt, wenn es brennt. Bei Rawls dagegen
schaut der Staat an vielen Orten auf den Interessenaus-
gleich. Er ist ein weiser Direktor und ein bemihter Pada-
goge. Der Pluralismus in der Lebensgestaltung der Ein-
zelnen — dies war Rawls letztes groRes Thema vor seinem
Tod — ende dort, wo er den Pluralismus der Gesamtgesell-
schaft gefahrlich bedrohe. Ein Staat, der gegeniber allen
politischen, weltanschaulichen oder religiésen Gruppie-
rungen uneingeschrankt tolerant sei, zerstore leicht seine
eigene Geschéaftsgrundlage. Mit anderen Worten: Privater
Pluralismus endet dort, wo er den politischen Pluralismus
zerstort.

418



Einig sind sich die beiden Theorien gegen die Gleich-
macherei, zum Beispiel im Staatssozialismus. Eine Ge-
sellschaft, die ausschlie3lich Gleichheit anstrebt, wider-
spréache der menschlichen Natur und musse unweigerlich
stagnieren oder niedergehen. Nicht anders sahen dies ub-
rigens auch schon dessen geistige Vater Karl Marx und
Friedrich Engels im Kommunistischen Manifest: »Die
freie Entfaltung des Einzelnen ist die Grundlage der freien
Entfaltung aller.«

Das Interessante an jeder Theorie der Gerechtigkeit, auch
an jener von Rawls, ist, dass sie Gerechtigkeit als eine
Grundlage von Gliick ansieht — wenngleich sie umgekehrt
in der Philosophie des Gluicks nur ein Nebenaspekt zu sein
scheint. Bezeichnend dabei ist auch, wie John Rawls in
seiner so redlichen wie nlchternen Art das Glick defi-
niert: »Der Hauptgedanke ist der, dass sich das Wohl ei-
nes Menschen bestimmt als der fiir ihn vernilnftigste lang-
fristige Lebensplan unter einigermalien gunstigen Um-
stdnden. Ein Mensch ist glicklich, wenn er bei der Aus-
fuhrung dieses Plans einigen Erfolg hat. Um es kurz zu
sagen, das Gute ist die Befriedigung verniinftiger Beduirf-
nisse.« Die Selbstverstdndlichkeit, mit der Rawls bei sei-
ner Zusammenfassung das Wort Glick gegen das Gute
eintauscht, ist schon frappierend. Denn dass das Gute das
Glick sein soll, ist doch ein héchst merkwiirdig phantasie-
loser Blick auf die menschliche Natur. Psychologisch ge-
sehen gibt es an der Theorie der Gerechtigkeit gewiss
manches zu verbessern. Doch wenn Gliick nicht im Gut-
sein aufgeht — was gehdort dann noch dazu?

419



VANUATU

Inseln der Seligkeit
Was ist ein glickliches Leben?

Die gliicklichsten Menschen der Welt haben keine geteer-
ten StralBen. Sie verfligen auch nicht (iber nennenswerte
Bodenschatze. Sie haben keine Armee. Sie sind Bauern
und Fischer, oder sie arbeiten in Gaststatten und Hotels.
Untereinander verstehen sie sich eher schlecht. Das Land,
in dem sie leben, hat die hochste Dichte an Sprachen
weltweit. 200 000 Menschen sprechen in mehr als hundert
verschiedenen Zungen. Die Lebenserwartung ist ziemlich
gering, knapp 63 Jahre werden die glucklichsten Men-
schen im Durchschnitt alt. »Die Leute hier sind gliicklich,
weil sie mit wenig zufrieden sind«, erklart ein Journalist
von der Lokalzeitung. »Das Leben dreht sich um die Ge-
meinschaft, um die Familie und um das, was man anderen
Leuten Gutes tun kann. Das ist ein Platz, wo man sich
keine grofen Sorgen machen muss.« Angst héatten die
Leute nur vor Wirbelstirmen und Erdbeben.

Glaubt man dem Happy Planet Index, den die New
Economics Foundation im Sommer 2006 veroffentlichte,
dann ist Vanuatu das glicklichste Land der Welt. Vanua-
was? Ja, das Land gibt es wirklich; ein vergleichsweise
wenig bekannter Inselstaat im Sudpazifik, den Alteren von
uns moglicherweise noch als »Neue Hebriden« aus dem
Diercke-Schulatlas bekannt. Gefragt wurde nach den Er-
wartungen an das Leben, nach der allgemeinen Zufrieden-

420



heit und nach dem Verhaltnis der Menschen zu ihrer Um-
welt. Die optimale artgerechte Haltung fiir den Menschen
wére demnach ein Leben auf einer Vulkaninsel mit etwa
17 Einwohnern pro Quadratkilometer; ein mildes Klima
mit viel Sonne und Uppiger Vegetation; ein religidser Mix
aus Naturreligionen mit Protestanten, Anglikanern, Katho-
liken und Adventisten; bescheidene, aber ehrliche Ar-
beitsverhéltnisse mit vielen Selbststandigen; eine parla-
mentarische Demokratie mit einem starken Premierminis-
ter und einem schwachen Prasidenten und das britische
Rechtssystem. Doch ganz so genau hatten es die Urheber
der Studie, darunter auch die Umweltorganisation Friends
of the Earth, gar nicht wissen wollen. Ihr eigentliches Ziel
war herauszufinden, wie stark der Mensch in die Natur
eingreifen und seine Umwelt schadigen muss, um Bedin-
gungen zu schaffen, die ihm zum Glick verhelfen. Und
die Antwort mit dem Sieger Vanuatu an der Spitze lautet:
eher wenig!

Denn wie erbarmlich im Vergleich mit den Vulkanin-
seln fallt der Glucksfaktor in den reichen Landern der in-
dustrialisierten Welt aus, den L&ndern des Fortschritts, der
hohen Lebenserwartung und des umfangreichsten Kon-
sum-, Freizeit- und Unterhaltungsangebots: Platz 81 fir
die Bundesrepublik Deutschland, immerhin das viert-
gliicklichste Land Europas hinter Italien, Osterreich und
Luxemburg. Die hoch gelobten skandinavischen L&nder
Déanemark (112), Norwegen (115), Schweden (119) und
Finnland (123) liegen alle im unteren Teil. Viel glickli-
cher lebt es sich in China, in der Mongolei oder auf Ja-
maika. Ganz tbel ist die geflihlte Lebensqualitat im »Land

421



der Freien und der Heimat der Tapferen«, in den USA
(150), im stein- und Olreichen Kuweit (159) und in Katar
(166) — Lander, in denen die einheimische Bevolkerung
von jeder Erwerbsarbeit durch Regierungs-Renten befreit
ist. Darunter liegen nur noch die traurigen Schlusslichter
der insgesamt 178 Lander: Russland, die Ukraine, der
Kongo, das Swasiland und Simbabwe.

Denken wir einmal nicht daran, dass die Tage des
glucklichen Vanuatu gezéhlt sind, denn die Klimaerwar-
mung und der steigende Meeresspiegel spllen wohl auch
dieses Atlantis schon in naher Zukunft hinweg. Fragen wir
lieber: Was konnen wir tatsachlich von den glicklichen
Menschen in der Siidsee lernen? Die erste Lehre ist ein-
fach, klar und von den Auftraggebern der Studie durchaus
beabsichtigt: Geld, Konsum, Macht und die Aussicht auf
ein hohes Lebensalter machen nicht glticklich. Das ist eine
interessante Botschaft, vor allem in einer Zeit, in der das
Einkommen breiter Bevoélkerungsschichten auch in den
Landern des reichen Westens nicht mehr wirklich wéchst.
Genau deshalb, so steht zu vermuten, untersuchen clevere
Wirtschaftsinstitute wie die New Econonics Foundati-
on, inwieweit Geld berhaupt gltcklich macht und ob die
Kriterien Einkommen und Besitz tatsachlich dazu taugen,
um das Glick und den Erfolg einer Gesellschaft zu mes-
sen. In dieser Hinsicht ist die »Gliicksokonomie« (Happi-
ness Economics) ein viel versprechender neuer For-
schungszweig, und ihre Erkenntnisse sind durchaus
denkwiirdig. So etwa fanden Gliicks6konomen durch Um-
fragen heraus, dass das Realeinkommen und der Lebens-
standard in den USA sich seit den 50er Jahren verdoppelt

422



hat. Der Anteil der nach eigener Ansicht Glicklichen da-
gegen wuchs nicht mit, sondern blieb in den letzten fiinf-
zig Jahren fast genau konstant. Die detaillierte Berech-
nung einer anderen Studie kommt zu dem Schluss, dass
von einem Pro-Kopf-Jahreseinkommen von etwa 20000
Dollar an das Glick nicht mehr proportional zum Ein-
kommen ansteigt. Eine grundsétzliche Erklarung fur die-
ses mangelnde Gluckswachstum ist, dass Erwerben zwar
(kurzfristig) glicklich machen kann, nicht aber Besitzen.
(Vgl. Robinsons Alt6l.) Sind bestimmte Ansprtiche erfullt,
wachsen schnell neue Anspriiche nach, wahrend man sich
an das, was man hat, schnell als selbstverstandlich ge-
wohnt. Reichtum ist damit ein sehr relativer Begriff. Man
ist immer so reich, wie man sich fuhlt, und die Mitmen-
schen bieten hierfur in der Regel den MaRstab. Ein Harz-
IV-Empfanger in der Bundesrepublik wird sich nicht reich
fiihlen, auch wenn er damit in Kalkutta ein Krdsus waére.

Das Seltsame an diesen Befunden ist, dass sie kaum ei-
nen Einfluss auf unser Leben haben. Der Traum von der
finanziellen Unabh&ngigkeit ist heute noch immer der am
weitesten verbreitete Lebenstraum in den Industriestaaten.
Genau dafur rackern wir uns ab und investieren die groRte
Zeit unseres Lebens, obwohl die meisten von uns nie
wirklich so weit kommen, tatsachlich »frei« zu sein. Geld
und Prestige stehen auf der hdchsten Stufe unseres person-
lichen Wertesystems noch vor Familie und Freunden. Dies
ist umso erstaunlicher, als dass die Werteskala der
Glicksokonomen genau andersherum ausféllt. Danach
gibt es nichts, was mehr Glick stiftet als die Beziehungen
zu anderen Menschen, also zur Familie, zum Partner, zu

423



Kindern und Freunden. An zweiter Stelle steht das Gefiihl,
etwas Nutzliches zu tun, und je nach Umstanden Gesund-
heit und Freiheit. Vertraut man dieser Skala, so leben die
meisten Menschen im reichen Westen mit ihren Geldwer-
ten falsch: Sie treffen systematisch Fehlentscheidungen.
Sie streben nach einer Sicherheit, die sie wahrscheinlich
nie wirklich erlangen. Sie opfern ihre Freiheit und ihre
Selbstbestimmung fir ein hoheres Einkommen. Und sie
kaufen Dinge, die sie nicht brauchen, um Leute zu beeind-
rucken, die sie nicht mogen, mit Geld, das sie nicht haben.

Das Problem an dieser Gegenrechnung ist, dass nicht
nur unsere Mentalitdt, sondern unser ganzes Gesell-
schaftssystem sehr weitgehend auf dieser materiellen
Orientierung aufbaut. Der Schriftsteller Heinrich Boll er-
dachte sich dazu bereits in den 50er Jahren eine ausge-
fuchste »Anekdote zur Senkung der Arbeitsmoral«: In ei-
nem Mittelmeerhafen liegt ein armer Fischer in der Mit-
tagssonne auf der faulen Haut. Ein Tourist spricht ihn an
und versucht ihn davon zu (berzeugen, lieber fischen zu
gehen. »Warum?«, mochte der Fischer wissen. »Um mehr
Geld zu verdienen«, entgegnet der Tourist. Eilig rechnet
er vor, wie viele zuséatzliche Fischzlige den Fischer zu ei-
nem wohlhabenden Mann mit vielen Angestellten machen
konnten. »Wozu?«, mdchte der Fischer erneut wissen.
»Um so reich zu sein, dass man sich in Ruhe zurlckleh-
nen und in die Sonne legen kann, erklart der Tourist.
»Aber genau das kann ich doch auch jetzt«, sagt der Fi-
scher und schl&ft weiter.

Ich erinnere mich an diese Geschichte, weil ich mich
mit ihr in der Mittelstufe des Gymnasiums auseinander-

424



setzen musste. Die kleine Erzéhlung stand in unserem
Deutschbuch, aber meine junge Lehrerin hatte damit
ziemlich grolRe Schwierigkeiten. Die meisten meiner Mit-
schuler waren rasch tberzeugt und lieBen sehr lernféhig in
ihrem Elan nach, sich weiter am Unterricht zu beteiligen.
Meine Lehrerin dagegen suchte noch immer den Grund,
warum ausgerechnet diese vollig demotivierende kleine
Erz&hlung als padagogisch sinnvoller Text auf dem Lehr-
plan stand. Sie verteidigte den Touristen und bemihte
sich, uns davon zu tiberzeugen, dass mehr Geld auch eine
bessere Krankenversicherung und eine sichere Rente fur
den Fischer bedeute. Aber der Text war immerhin von
Heinrich Boll und nicht von der AOK. Hatte BOll tatsach-
lich dafiir pladieren wollen, das Leben birgerlich abzusi-
chern und unnétige Lebensrisiken zu vermeiden?

Die Glucksokonomen, so viel ist sicher, gewinnen dem
Fischer heute insgesamt mehr ab als den Sicherheitsbe-
durfnissen meiner Deutschlehrerin. Fir sie geben die
Scheidungs- und Arbeitslosenraten eines Landes eine bes-
sere Auskunft Uber das nationale Wohlbefinden als etwa
das Bruttosozialprodukt. Und sie machen damit Ernst:
Statt die Zufriedenheit eines VVolkes und den Erfolg einer
Regierung am Bruttosozialprodukt zu messen, brdauchte es
vielmehr einen »Nationalen Zufriedenheitsindex«. Das
waére in der Tat ein Umdenken auf der Hohe der Zeit. Be-
sonders engagiert ist hier der britische Okonom Richard
Layard von der London School of Economics and Politi-
cal Science. Fir Layard steht fest: Es gibt mehr im Leben,
was glucklich macht, als immer nur alles haben zu wollen.
Wer nach immer mehr Wohlstand und Status (im Ver-

425



gleich zu anderen) strebt, der zeigt Anzeichen eines echten
Suchtverhaltens. Materielles Streben erzeugt einen dauer-
haften Zustand der Unzufriedenheit, in dem kein nachhal-
tiges Gluck entstehen kann.

Das von allen Industrielandern angestrebte Wachstum
flhrt also nicht zu glucklicheren Menschen. Ganz im Ge-
genteil zahlen Menschen fiir das Wachstum den hohen
Preis von weniger Glick. Selbst wenn wir heute mehr zu
essen haben, gréRere Autos besitzen und mal eben auf die
Malediven jetten — unser Seelenzustand verbessert sich
nicht mit der Kaufkraft, sosehr wir in diesem Wahn auch
leben mdgen. Fur Layard gibt es daraus nur eine logische
Konsequenz: Da Menschen mehr Angst vor Verlusten ha-
ben, als dass Zugewinne sie glicklich machen, misse die
Politik in den Industriestaaten umdenken. Vollbeschafti-
gung und sozialer Frieden seien wichtiger als die Steige-
rungsraten des Bruttosozialproduktes. Gluck fir alle statt
Wachstum fiir die Wirtschaft lautet die Botschatft.

Ob Layards Forderungen realistisch sind, dartiber kann
man streiten. Aber das wollen wir hier nicht tun. Die Mo-
ral jedenfalls ist unmissverstandlich. Nicht Wohlstand und
Geld, nicht einmal Alter, Geschlecht, Aussehen, Intelli-
genz und Bildung entscheiden Gber unser Glick. Wichti-
ger sind Sexualitat, Kinder, Freunde, Essen und Sport. Am
allerwichtigsten sind dabei die sozialen Beziehungen.
Nach der Weltweiten Werte-Umfrage (World Values Sur-
vey), der umfangreichsten und weitrdumigsten Statistik zu
den soziokulturellen, moralischen, religiésen und politi-
schen Werten der Menschen auf der Erde, wirkt sich eine
Scheidung etwa so negativ auf das Wohlbefinden aus wie

426



der Verlust von zwei Dritteln des Einkommens. Interes-
santerweise trégt, wie der Report beweist, auch die Hoff-
nung auf Glick ganz maRgeblich zum Glick selbst bei.
Denn kaum jemand lebt ohne eine ganz eigene Vorstel-
lung vom Glicklichsein und ohne eine eigene Sehnsucht
nach dem Glick. Der Traum vom Gliick begleitet uns —
und sei es auch nur als ein Bild all dessen, was wir ver-
missen, was uns schmerzt und fehlt.

Das Glick ist, jenseits aller Gliicksstatistik, immer auch
eine ganz private Sache. Ich muss mein Gliick finden, lau-
tet eine verbreitete Redensart. »Mein Glick« ist, so mein-
te der deutsch-judische Philosoph Ludwig Marcuse 1948
in seiner Philosophie des Gliicks, »der Augenblick tiefster
Ubereinstimmung mit mir selbst«. Doch mit einer solchen
Ubereinstimmung ist das so eine Sache. Sie klingt ver-
dammt stark nach Rosalie. (Vgl. Do be do be do). Denn
wenn es richtig ist, dass es gar kein Ich gibt, sondern nur
(acht verschiedene?) Ich-Zustande, was hei8t dann Uber-
einstimmung? Wer stimmt hier mit wem tberein? Und ist
der Zustand des Gliicks irgendwie »wesentlicher« als
meine anderen Zustande? Bin ich, wenn ich gliicklich bin,
tatsachlich naher bei mir selbst?

An dieser Stelle wird es Zeit, mal wieder die Hirnfor-
schung zu Rate zu ziehen und uns an ein paar alte Freunde
zu erinnern: an Serotonin und Dopamin (Vgl. Mr. Spock
liebt und Eine ganz normale Unwahrscheinlichkeit). Dass
Glick etwas mit Koérperchemie zu tun hat, wird nieman-
den verwundern, der sich zum Entspannen in die Sonne
legt. Sonnenstrahlen heben die Stimmung, auf gut neuro-
biologisch: Sie flhren zur Ausschiittung von Serotonin.

427



Kein Wunder also, dass es sich auf Vanuatu leichter 1&-
cheln l&sst als bei uns. Die Temperatur bestimmt das
Temperament. Was die Hirnforschung sonst noch tber
den Mechanismus weil3, der Gluck erzeugt, wird oft ziem-
lich stark verkdrzt. Bei positiven Geflihlen werde die linke
Gehirnhélfte aktiv und bei schlechten die rechte. Das
erinnert schon ein wenig an die groben Hirnkarten des
frihen 19. Jahrhunderts. Tatsdchlich aber handelt es sich
um ein gar nicht so einfaches Zusammenspiel von Gefiihl
und Bewusstsein, von limbischem System und prafronta-
lem Cortex. Einfach ist eigentlich nur die Erklérung be-
stimmter Wirkstoffe wie Coffein, Alkohol, Nicotin und
Cocain. Sie alle erhéhen den Aussto3 des Aufputsch-
Transmitters Dopamin und mitunter auch von Serotonin
und sorgen so fur kurz anhaltende freudige Erregungen
und Zufriedenheit. Eine Erklarung fur komplizierte und
langer anhaltende Glickszustande ist damit aber noch
nicht gegeben. Schon bei vergleichsweise immer noch
recht einfachen Freuden, wie zum Beispiel beim Genuss
eines guten Essens, spielen Anblick, Geruch und Ge-
schmack eine je eigene Rolle, und selbst das Ambiente,
die Erwartung an das Essen, die Vorfreude usw. sind
wichtig fiir das Glucksgefiihl.

Der spannende Punkt hinter den meisten Gluckssitua-
tionen, beim Flirt, beim Sex, beim Essen, beim Reisen,
zuweilen auch beim Sport, ist das Spiel von Erwartung
und Erfillung. Die meisten neurochemischen Glicks-
Theorien enden hier, bevor es Uberhaupt richtig losgeht.
Schokolade macht gltcklich, weil ihr Genuss Serotonin
freisetzt, schon ihr Duft lasst den Korper Abwehrstoffe

428



gegen Krankheiten bilden; schone Gerlche berhaupt for-
dern den Serotonin-Aussto3. Doch mit mehr Schokolade,
geregelter Zufuhr von Drogen und standigem Blumenduft
ist es bekanntlich noch nicht getan. Wir missen also wei-
tergehen — zu den Erwartungen. Ein Jogger erlebt mitunter
seelische Hochzustéande, weil langes Laufen Endorphine
freisetzt, den so genannten »Runner’s High«. Aber er er-
lebt noch einmal ganz andere Gliicksgefuhle, wenn er sei-
nen eigenen Rekord unterbietet oder ein Rennen gewinnt.
Das »Mehr« kommt jedoch nicht aus der natirlichen
Reaktion des Korpers beim Laufen; es kommt zustande
mithilfe des prafrontalen Cortex, denn nur er kennt die
Rekordzahlen. Der erzielte Erfolg belohnt den Laufer und
macht ihn glicklich. Eine Erwartung wurde erfillt oder
sogar Ubertroffen.

Kein Wunder, dass das vornehmliche Interesse der
Hirnforscher heute bei der Frage liegt, auf welchem aus-
gekliigelten Pfad Gefiihl und Bewusstsein hier zusammen-
spielen. Denn Glicksgefiihle sind eben oft mehr als
schlichte Emotionen. Dass Lachen manchen finsteren Pa-
tienten so aufhellt, dass es heute sogar »Lachtherapeuten«
gibt, lasst sich nicht mit einfachen Reflexen erkléaren. Stu-
dien zeigen, dass bereits der bloRe Gedanke an ein
schlechtes Erlebnis bei Versuchspersonen zu einer
Schwachung des Immunsystems fihrt. Rufen die Ver-
suchsleiter dagegen angenehme Erinnerungen wach, ver-
bessert sich sofort die Stimmung, und die Abwehrkréfte
werden gestérkt.

Glucksgefuhle sind eine sehr komplizierte Sache. Einmal
stehen sie flir extrem positive Emotionen, fiir gréfite Freu-

429



de, Begeisterung und Entziicken. Sie verbinden sich dabei
mit einer erhéhten Sensibilitat, mit wachen, gescharften
und gedffneten Sinnen. Zum anderen aber kommen groRe
Leistungen des Bewusstseins hinzu: eine positive Sicht
der Dinge und der Umgebung und eine ebenso positive
Wahrnehmung und Erinnerung. Im Zustand von Verlieb-
theit oder bei einem grofRen Erfolg erscheint alles mit ei-
nem Mal in einem guten Licht. Abstrakte Vorstellungen
von Harmonie, Einklang, Intensitat, Einheit, Freiheit und
Sinn mischen sich in diesen Eindruck. Die Selbstzufrie-
denheit wird schlagartig gesteigert, das Selbstwertgefiihl
wachst, mitunter in Schwindel erregendem Male. Ein
Mensch im Glickszustand fallt auf durch sein aufge-
schlossenes Verhalten, er ist freundlich, impulsiv, spon-
tan, flexibel, produktiv. Er sieht sich selbst in der Lage,
Berge zu versetzen.

Doch diese rauschhafte Harmonie halt bekanntlich nicht
lange. Und das ist méglicherweise auch gut so. Zu viel Se-
rotonin macht gleichgiltig. Und ein zu groBer Uberschuss
an Dopamin fuhrt zur Besessenheit, zu Machtrausch, Gro-
RBenwahn und Irrsinn. Nach kurzer Zeit stumpfen die Re-
zeptoren im Gehirn gegen die chemischen Kampfstoffe
ab, und der Zauber lasst nach. Der Krampf, einen solch
verganglichen Zustand kinstlich zu strecken, endet im
Fiasko: in der Drogenabhéngigkeit, der Liebesblodigkeit,
dem Terror permanenter Erfolgssucht.

Kein Mensch kann so leben, dass er standig in absoluter
Harmonie mit sich selbst ist. Fortwahrend in seinem au-
genblicklichen Tun aufzugehen, alles um sich herum, ein-
schliel3lich der Zeit, verschwimmen zu lassen, nirgendwo

430



zu verweilen als im Hier und Jetzt, sind schone Gedanken
der ferndstlichen Weisheitslehren. Psychologisch betrach-
tet sind sie eine Uberforderung. Neurochemisch gesehen
machen sie den Ausnahmezustand zum Regelfall. GroRe
Glucksgefuhle sind »Inseln der Seligkeit« im Ozean unse-
res Lebens. Aber natirlich sind solcheZustdnde kein
durchgéngiges Rezept fur ein gelingendes Leben, sondern
eine unrealistische Erwartung.

Dauerhaftes Glick l&sst sich nur erreichen, wenn die
Erwartungen realistisch bleiben. Wenn Gliicks- und Un-
glickszustande im Wesentlichen »hausgemacht« sind, so
sind sie sehr weitgehend eine Frage des Umgangs mit sich
selbst. Und das hei3t: mit der eigenen Erwartungshaltung.
Nur so l&sst sich erklaren, dass Menschen in schwierigen
Lebensumstanden glicklicher sein konnen als Menschen
in privilegierten Lebenssituationen. Mit »sich selbst tber-
einzustimmen«, wie Ludwig Marcuse es sich wiinscht,
bedeutet also: mit den eigenen Erwartungen im Einklang
zu sein. Und zwar einschlieBlich der Erwartungen der an-
deren, die ich erwarte. Also, mit Niklas Luhmann gesagt,
den »Erwartungserwartungenc.

Bekannterweise niitzt es wenig, mit sich selbst im Rei-
nen zu sein, wenn dieser Zustand nicht mit den Mitmen-
schen abgestimmt ist. Dies ist auch einer der Griinde da-
fir, warum sich so manche fernéstliche Lebensidee au-
Rerhalb eines Klosters schlecht leben I&sst.

Als Zivildienstleistender begegnete mir Mitte der 80er
Jahre ein Sozialarbeiter, der eine Devise ausgab, die mich
nachhaltig provozierte. Sein Ziel — und, soweit ich ihn
verstand, wohl das beste Lebensziel fiir alle — sei es, sich

431



von seinen Erwartungen zu befreien. Um Himmels willen!
Was flr eine Uberzogene Erwartung! Von allen Erwartun-
gen an das Leben, die ich mir bis heute vorstellen kann, ist
diese wohl die groRte und die unmoglichste, denn an unse-
ren Erwartungen fuhrt kein Weg vorbei. Die Frage ist
nicht, wie wir sie loswerden, sondern wie wir sie uns zu-
schneiden. Eine andere Weisheit lautet, Erwartungen im-
mer moglichst niedrig anzusetzen, um nicht enttauscht zu
werden. Das kann man so sehen. Aber eine sehr verfiihre-
rische Idee ist das nicht. Denn niedrige Erwartungen ver-
raten zweierlei: eine ziemlich groRe Lebensangst und eine
offenkundige Schwierigkeit im Umgang mit Enttduschun-
gen. Waére es da nicht vielleicht besser zu lernen, Enttiu-
schungen leichter zu bewaltigen? Denn wer wenig erwar-
tet, dem passiert zumeist auch nicht viel.

Gleichwohl kann sich die kleinblrgerliche Moral der
kleinen Erwartungen der Schutzenhilfe vieler groRer Phi-
losophen sicher sein. Gliick und Lebenslust gehéren ndm-
lich nur selten zu ihren bevorzugten Themen. Nicht weni-
ge von ihnen haben deshalb maximal der »Zufriedenheit«
eine Bedeutung beigemessen - der dauerhafteren
Schwundstufe des Glicks. Immanuel Kant mag hier als
Beispiel gelten. Das einzige realistische Glick liegt fur
ihn darin, seine moralische Pflicht zu erfiillen. Ein etwas
unbeholfener und angstlicher Versuch, Pflicht und Glick
einfach kurzzuschlieRen. Wie herzerfrischend dagegen hat
die Sangern Edith Piaf beides wieder voneinander ge-
trennt: »Moral ist, wenn man so lebt, dass es gar keinen
Spall macht, so zu leben. « Aus Kants langweiliger zwei-

432



ten Lebenshalfte ein Vorbild fur ein glickliches Leben zu
gewinnen, ist ja auch nicht gerade naheliegend.

Glick und Zufriedenheit sind nicht identisch. Und man
sollte sich davor hiten, das Streben nach Lustgewinn
schlichtweg umzuformulieren in eine Strategie der Leid-
vermeidung. Natlrlich gehort beides zum Leben dazu,
und jeder hat in diesem Spektrum seine eigenen Schwer-
punkte. Wahrscheinlich fallt es uns nicht allzu schwer, un-
sere Mitmenschen, Freunde und Bekannte einzuteilen in
»Lustgewinner« und »Leidvermeider«. Denn ohne Zwei-
fel hangt diese Ausrichtung sehr stark von Erziehung und
Temperament ab. Ein grundsatzlicher Vorrang des Leid-
vermeidens vor dem Lustgewinn, dem so viele Religionen
und Philosophen anhangen, ist allerdings nicht zu begrin-
den. Und die gepriesene »Zufriedenheit« mit all ihren
Vorteilen ist eher eine Einstellung alterer Menschen, die
jungeren Menschen kaum als Lebensweisheit schmackhaft
gemacht werden sollte.

So jedenfalls sieht es ein renommierter Psychologe und
Glicksforscher mit dem bezeichnenden Namen Martin
Seligman von der University of Pennsylvania in Philadel-
phia. Fur ihn ist an allem etwas dran: Glick als »Angele-
genheit des individuellen Genusses«; als eine »Angele-
genheit der Winsche, die man hat«, und als das »Errei-
chen bestimmter Dinge aus einer Liste erstrebenswerter
Ziele«. Echtes Glick setzt sich aus alledem zusammen
und besteht aus dem angenehmen Leben, also dem Ge-
nuss, aus dem guten Leben, also aus Engagement und der
Erflillung  personlicher ~ Sehnstichte  sowie  aus
dem sinnerfillten Leben, dem Erreichen bestimmter Din-

433



ge aus einer Liste erstrebenswerter Ziele. Das klingt schon
und plausibel. Die Frage allerdings ist, wie man ein sol-
ches Leben hinbekommt. Steht es mir frei, mein Glick
weitgehend selbst zu gestalten? Und wenn ja, wie soll ich
das machen?

434



ATHEN

Der ferne Garten
Ist Gliick lernbar?

Fur die einen war er der weltkllgste aller Philosophen, fir
die anderen war er »das groRe Schwein«. Geboren wurde
Epikur um das Jahr 341 vor Christus auf der griechischen
Insel Samos. Er war ein Mythos zu Lebzeiten und erst
recht nach seinem Tod. Dabei liegt vieles in seinem Leben
bis heute im Dunkeln. Denn nahezu alles, was wir darlber
wissen, stammt aus einer einzigen Quelle. Und dieser
Biograph lebte fiunfhundert Jahre spater. Mit 18 Jahren
soll Epikur nach Athen gekommen sein. Es ist die Zeit
Alexanders des GrolRen. Als die Athener nach dessen Tod
einen vergeblichen Aufstand wagen, folgt Epikur seinem
Vater in die Gegend von Ephesos in der heutigen Tirkei.
Als 35-Jahriger ist er wieder in Athen und kauft einen
Garten, den berihmten Kepos. Der Garten wird rasch
zu dem Zentrum der wiederaufbliihenden Demokratie in
Athen. Menschen aller Gesellschaftsschichten treffen sich
bei Epikur. Ein engerer Zirkel lebt hier zugleich wie eine
Sekte, gemeinschaftlich und ohne Privatbesitz. Auch
Frauen und Sklaven sind im Kepos willkommen — ein
Umstand, der viele Athener verdriet. Man zerreif3t sich
das Maul tber den Guru und seine seltsamen Sitten, Ge-
richte Gber Orgien und Gruppensex gehen um. Doch wer
tatsachlich in Epikurs Garten war, weil3, dass uber der
Pforte der Spruch steht: »Tritt ein, Fremder! Ein freundli-

43S



cher Gastgeber wartet dir auf mit Brot und mit Wasser im
Uberfluss, denn hier werden deine Begierden nicht ge-
reizt, sondern gestillt.« Fast dreiig Jahre unterhélt Epikur
seinen Garten, bis er im Jahr 270 vor Christus stirbt.
Der Kepos aber ist eine Institution. Noch fast 500 Jahre
bleibt er bestehen.

Was Epikur in seinem omingsen Garten tatsachlich ge-
lebt und gelehrt hat, ist nur Gber Umwege zu erfahren,
denn von den Schriften des Meisters sind lediglich wenige
Fragmente erhalten. Umfangreicher dagegen sind die
Auskiinfte in den Blchern seiner zahlreichen Anhanger
und ebenso zahlreichen Gegner. Schiiler und Rivalen ha-
ben dabei ein so unterschiedliches Bild gemalt, dass es
nicht einfach ist, die Spreu vom Weizen zu trennen. Die
Nachwelt, vor allem die argwohnischen Christen, setzten
noch einen drauf und verzerrten das Ansehen Epikurs ins
Groteske.

Das Radikale und zeitlos Moderne an Epikurs Lehre
war, dass sie sich auf eine in der Philosophie seltene Wei-
se auf nichts anderes verlieR als auf das sinnlich erfahrba-
re Leben. Alles Ubersinnliche lehnte Epikur ab. Die Got-
ter und die Religion spielten fir ihn keine Rolle. Auch der
Tod, so meinte er, solle nicht Gberbewertet werden in sei-
ner Bedeutung fur das tagliche Leben: »Gewohne dich
daran zu glauben, dass der Tod keinen Wert flr uns hat.
Denn alles, was gut, und alles, was schlecht ist, ist Sache
der Wahrnehmung. ... Solange wir da sind, ist der Tod
nicht da, wenn aber der Tod da ist, dann sind wir nicht da.
« Epikurs Zugang zur Welt beschrankt sich auf das, was
tatsachlich erfahrbar ist. Die logische Vernunft schatzt er

436



zwar hoch, aber er koppelt alle Einsichten an das, was un-
sere Sinne wahrnehmen und begreifen kdnnen. Was jen-
seits dieser Erfahrungswelt liegt, dahin wollte er sich nicht
versteigen. Epikur hitet sich davor, einen Generalplan
uber das Wesen, die Entstehung und den Zustand der Welt
zu entwerfen, wie so viele seiner VVorgéanger in der grie-
chischen Philosophie. Eigentlich will er tiberhaupt nichts
vollstandig erklaren, denn (berall entdeckt er Wissensl-
cken und Erklarungsméngel. Statt einer alles umfassenden
Erkenntnistheorie wendet er sich der Frage zu: Was ist im
Rahmen der begrenzten menschlichen Mdglichkeiten ein
gelingendes Leben? Epikur war schlau genug zu wissen,
dass es darauf keine einfache Antwort gab. Er musste der
widersprichlichen Natur des Menschen Rechnung tragen.

Menschen sind darauf programmiert, dass sie Lustge-
fihle haben wollen. Lust ist schon, und Unlust ist
schlecht. An jedem Kleinkind l&sst sich ablesen, wie Men-
schen emotional funktionieren. Das Streben nach Lust ist
so klar wie »dass das Feuer wéarmt, der Schnee kalt und
der Honig suf3 ist«. Auch Erwachsene streben nach Lust-
gefiihlen. Doch die meisten Lustzustdnde — der Genuss
von Sex, Essen, Alkohol und so weiter — halten nicht lan-
ge vor. Die Inseln der Seligkeit lassen sich nicht zu Kon-
tinenten ausbauen. Als Basis eines dauerhaften Glicks
taugen sie nur eingeschrénkt, man sollte sie zwar unbe-
dingt geniellen, aber beileibe nicht iberschatzen. Auler-
dem misstraut Epikur allzu groBen Mengen: Was im
Uberfluss genossen wird, verliert schnell an Wert. Ein
Kleines Stiick Kése langsam und sorgfaltig gegessen, kann
mehr Freude schenken als ein Festbankett. Um die Le-

437



bensfreude dauerhaft zu steigern, sollte man die kindliche
Gier nach dem Uberfluss einddmmen. Man muss also die
Bedurfnisse regulieren, um der Lust Dauer zu verschaffen.
Das aber geht nur mithilfe der Vernunft. Die Einsicht hilft
uns dabei, zuverldssige und stabile Strategien zu entwi-
ckeln, um nicht fortwéhrend von schnellen Kicks abhén-
gig zu sein.

Ein Mittel dazu ist es, die Sinne zu schérfen und die vie-
len kleinen Momente des Lebens ebenso auszukosten wie
die groRen. Ein weiteres besteht darin, Angste abzubauen.
Wenn sich auch nicht immerzu starke Lust erregen l&sst,
so kann man doch versuchen, die Gefiihle der Unlust zu
verringern: Unnotige Zukunftséngste sollte man sich ers-
paren, seinen Ehrgeiz sollte man zugeln, seine Luxusbe-
dirfnisse nach Geld und Besitz einschranken. Aus alle-
dem erwéchst wenig Freude, daflir aber eine schadliche
Abhangigkeit: »Auch die Unabhangigkeit von dulleren
Dingen halten wir fiir ein grof3es Gut ... weil wir voll da-
von Uberzeugt sind, dass jene, die den Uberfluss am meis-
ten geniellen, ihn am wenigsten brauchen und dass alles
Nattrliche leicht, das Sinnlose aber schwer zu beschaffen
ist. « Nicht Besitz, sondern die sozialen Beziehungen stif-
ten nach Epikur das dauerhafteste Glick: »VVon allem, was
die Weisheit fur die Glickseligkeit des ganzen Lebens be-
reitstellt, ist der Gewinn der Freundschaft das bei weitem
Wichtigste.«

Folgt man Epikurs Lehren, dann ist ein »Epikurder« ein
ausgeglichener Mensch, der sein Glick aus den vielen
kleinen Freuden des Lebens zieht, der seine Angste be-
siegt und der gesellig und vertraglich mit anderen lebt.

438



Erst seine spateren Gegner, vor allem die Christen, haben
den gottlosen Epikur zu einem Guru des Lasters verfélscht
und seine Ansichten bis zur Unkenntlichkeit verdreht.
Psychologisch gesehen aber war Epikur den Lehren des
Christentums bereits weit voraus. Denn er erkannte das
untrennbare Zusammenspiel von Koérper und Geist, Physis
und Psyche, und stellte es ins Zentrum seiner Philosophie.
Was er lehrte, findet sich heute wieder in den Einsichten
der Positiven Psychologie,einer vor allem in den USA
verbreiteten modernen Forschungsrichtung. Vertreter der
Positiven Psychologie suchen Kriterien, die erfullt sein
mussen, damit Menschen glicklich sind. Und sie entwer-
fen Programme, um Menschen darin zu trainieren, glick-
licher zu werden. Denn Glick, da stimmen die Psycholo-
gen mit Epikur Gberein, kann und muss aktiv hergestellt
werden. Gliuck entsteht nicht von allein. Es reicht nicht
aus, keine Schmerzen, keinen Stress und keine Sorgen zu
haben, um glicklich zu sein. Wie viele Menschen ohne
groRe Lebensndte sind tberhaupt nicht gltcklich, sondern
langweilen sich nur. Mit anderen Worten: Gliick ist schon,
macht aber viel Arbeit. Die Glicksforscher haben diese
Arbeit in eine ganze Reihe praktischer Regeln zusammen-
gefasst, die ich hier — mitunter etwas augenzwinkernd —
auffihre.

Die erste Regel heif3t: Aktivitat! Unsere Gehirne dirsten
danach, beschaftigt werden. Geistiger Stillstand macht
schlechte Laune. Sobald wir nur einen Tag ruhen, sterben
gleich serienweise Neurone ab. Wer seinen Geist nicht be-
schaftigt, sorgt dafir, dass er schrumpft; ein Prozess, der
gewohnlich mit Geflihlen der Unlust einhergeht. Antriebs-

439



losigkeit mundet deshalb schnell in Depressionen. Unser
Hormonhaushalt leidet dann darunter, dass er nicht geni-
gend mit Dopamin versorgt wird. Wir mussen nicht pau-
senlos aktiv sein, aber allzu viel abzuhdngen ist dem
Gluck nicht eben forderlich. Sport zum Beispiel ist eine
feine Sache, denn der Geist belohnt sich selbst ftir erfolg-
reiche korperliche Anstrengungen durch die Bildung von
neuen Neuronen. Auch Interessen steigern die Lebens-
freude. Routinen moégen manches fir sich haben — auf die
Dauer machen sie nicht glicklich. Abwechslung und
Neues konnen Quellen des Glucks sein. Wittgenstein, dem
das Streben nach Gliick suspekt war, hielt sich deshalb an
die genau umgekehrte Maxime: »Es ist doch scheif3egal,
was man isst, Hauptsache, es ist immer dasselbe« — eine
Anleitung zum Ungliicklichsein.

Die zweite Regel heil3t: Sozial leben! Epikur hielt wenig
davon, sich in den Mittelpunkt zu spielen, weder im Priva-
ten noch in der Offentlichkeit. Aber er erkannte, dass es
kaum eine dauerhaftere Gliicksquelle gibt als soziale Bin-
dungen. Freundschaft, Partnerschaft und Familie kdnnen
einen Rahmen schaffen, in dem wir uns aufgehoben fiih-
len. Etwas gemeinsam zu erleben, mit dem Partner, einem
Freund oder mit Kindern, steigert das Gluckserlebnis.
Fihlen sie sich geborgen, so schiitten Méanner Oxytocin
aus und Frauen Vasopressin, jene Prariewihlmaus-
Hormone, von denen bereits die Rede war. (Vgl. Eine
ganz normale Unwahrscheinlichkeit). Wer in einem engen
sozialen Verbund lebt, steht mit seinen Sorgen und Noten
nicht allein da. Kein Wunder, dass eine gute Partnerschaft

440



und eine entsprechende Haufigkeit von Sex viel wichtiger
fiir das Lebensglick sind als etwa Geld und Besitz.

Die dritte Regel heil3t: Konzentration! Epikur verwen-
dete viel Zeit darauf, seinen Schiilern nahezubringen, wie
sie das Hier und Jetzt genielen kénnen: den Duft der
Blumen, die Schonheit der Formen, den Geschmack eines
Stick Kaéses. Ausgewahlte und konzentrierte Genlsse
steigern die Lebensfreude. Was fiir Dinge gilt, sollte erst
recht fiir Menschen gelten. Je intensiver man sich auf je-
mand anderen einlasst, umso tiefer sind Gefuhl und Mit-
gefiihl. Aus der Sicht der Hirnforschung gesprochen heif3t
dies: Koste deine Bewusstseinszustande aus, zumindest
die, die dir guttun. Und fir alles, in das man sich versenkt,
gilt: Man sollte es ganz und gar tun. Wer beim guten Es-
sen daran denkt, dass er zu dick wird, bei Gesprachen
fortwéhrend auf die Uhr guckt, bringt sich um sein Erleb-
nis. Zuweilen an die Zukunft zu denken, mag sinnvoll
sein, fortwahrend an die Zukunft zu denken, raubt den
Moment. Leben ist das, was den meisten Menschen pas-
siert, wéhrend sie eifrig dabei sind, andere Pldne zu ma-
chen.

Die vierte Regel heiflt: Realistische Erwartun-
gen! Glick ist eine Frage von dem, was man erwartet.
Haufige Fehler sind, sich zu tberfordern, aber auch sich
zu unterfordern. Beides fuhrt zur Unzufriedenheit. Wer
sich Uberfordert, leidet an vermeidbarem Stress. Wer sich
unterfordert, erleidet einen Mangel an Dopamin-
AusstolRen, Antriebslosigkeit und Gleichgultigkeit sind die
Folgen. Und der Mangel an Elan fiihrt mdglicherweise
wiederum dazu, sich zu unterfordern, ein Teufelskreis.

441



Die flinfte Regel heil3t: Gute Gedanken! Sie ist die viel-
leicht wichtigste Regel tberhaupt. Gliicksgefiihle, darin
stimmen Epikur und die Positive Psychologie (berein,
sind kein Zufall, sondern eine Folge der »richtigen« Ge-
danken und Gefihle. Richtige Gedanken sind danach sol-
che, die Lust erzeugen und Unlust vermeiden. Ein beson-
derer Trick der Psychologen liegt in der Aufforderung:
»Tue so, als ob du glicklich warst, und du wirst es seinl«
Leichter gesagt, als es ist. Wenn es mir schlecht geht,
werde ich kaum die Kraft aufbringen, mir selbst gute Lau-
ne vorzuspielen. Der russische Schriftsteller Fjodor Dos-
tojewski, der ein feiner Psychologe war, brachte diese
Moral der guten Gedanken einmal augenzwinkernd auf
den Punkt: »Alles ist gut. Alles. Der Mensch ist ungliick-
lich, weil er nicht weil, dass er glucklich ist. Nur deshalb.
Das ist alles, alles! Wer das erkennt, der wird gleich
gliicklich sein, sofort, im selben Augenblick.«

Der springende Punkt, jenseits aller Ironie, ist, dass es
mir wohl zumindest in einem gewissen Rahmen mehr
oder weniger freigestellt ist, die Ereignisse in meinem Le-
ben zu bewerten. Uber den Grad dieser Freiheit kann man
freilich streiten. Verweile ich im Buch meines Lebens lie-
ber bei den schonen Passagen oder bei den traurigen und
langweiligen? Manchen Menschen gelingt es, dem Leben
vor allem das Gute abzugewinnen, bei anderen ist es um-
gekehrt. Ein moglicher Zugang dazu konnte darin liegen,
sich die Rolle des Verstandes bei der Beurteilung der ei-
genen Geflihle bewusst zu machen. Warum halte ich mich
so lange mit dem Negativen auf und verbeiRe mich darin?
Gewiss steht es mir nicht frei, die Dinge negativ oder po-

442



sitiv zu empfinden, aber wie ich meine Empfindungen
bewerte — an diesem Punkt habe ich doch ein gewisses
MalR an Freiheit. Eine Freiheit, die ich trainieren kann.
Wahrend eines Gefiihls, oder im unmittelbaren Anschluss
daran, seine Empfindungen einzuordnen und zu relativie-
ren, ist eine groRe, gleichwohl erlernbare Kunst. (Vgl. Do
be do be do)

Eine oft empfohlene Mdglichkeit besteht darin, seine
negativen Geftihle sofort aufzuschreiben. Sie werden da-
mit gleich zu Anfang vom Cortex griindlich gerdntgt und
damit zumindest etwas gelindert. Auch ein paar gute Ge-
genargumente aufzuschreiben, kann nicht schaden. Positi-
ve Psychologen ermuntern zudem, ein Tagebuch des
Glucks zu schreiben, damit man lernt, sich an das Schéne
besser zu erinnern. Eine weitere Weisheit der Gliickspsy-
chologie ist der Satz: »Nimm dich nicht zu ernst, lache
uber dich selbst.« Auch hier gilt: Leichter gesagt, als ge-
tan. Muss man das nicht bereits kénnen, um es umzuset-
zen? Mich jedenfalls erinnert diese Maxime immer an
meinen Freund Lutz. Auf einer Managerschulung forderte
der Psychotrainer die versammelte Runde auf, mehr Spon-
taneitat zu zeigen. Ein Schweizer Kollege meines Freun-
des ziickte daraufhin tatsachlich den Kugelschreiber und
notierte sorgféltig in sein liniertes Heft: »Spontaner wer-
den!« Dass jemand lernt, Gber sich selbst zu lachen, ist ein
feines, aber sehr ehrgeiziges Ziel, verbunden mit einer ho-
hen Erwartung an sich selbst. Was sich leichter lernen
lasst, ist, bestimmte Unlustquellen zu vermeiden. Eine der
haufigsten ist der Vergleich. Hier gilt immer und Gberall:
Wer vergleicht, verliert! Ich sehe nicht aus wie das Model

443



in der Zeitschrift. (Wahrscheinlich sieht es »in echt« auch
nicht so aus.) Ich habe nicht das Einkommen meines er-
folgreichen Klassenkameraden. Ich bin nicht so witzig wie
viele andere. Oder besonders makaber: Ich bin nicht
so gliicklich wie meine Geschwister. Solange Sie das den-
ken, werden Sie es auch nicht werden.

Ein sechster Punkt ist, die Suche nach dem Gliick nicht
zu Ubertreiben. Gelassener mit dem Unglick umzuge-
hen ist eine groRe Kunst. In vielem — wenn auch nicht in
allem — Ungliick liegt auch etwas Gutes. Manche Men-
schen mit furchterlichen Leiden sagen, dass sie seit ihrer
Erkrankung intensiver leben. Krisen, Schwierigkeiten und
sogar Schicksalsschldge konnen auch heilsam sein. Man-
che Krisen fiihren zu besseren Neuanfangen, man weil oft
nicht, »wozu sie gut« sind. Mit Umstanden zu hadern, an
denen sich nichts dndern lasst, ist eine verbreitete Passion.
Der Gliickspsychologe droht mit dem Zeigefinger.

Der siebte Punkt schlielich ist die Freude durch Ar-
beit. Er hdngt eng mit dem ersten zusammen, der Aktivi-
tat. Arbeit ist etwas, das uns zwingt, aktiv zu sein, und die
meisten Menschen brauchen diesen Druck, um hinrei-
chend viel zu tun. Natdrlich gilt das nicht fur jede Arbeit,
aber doch sehr oft. Arbeit ist die beste Psychotherapie.
Und die Crux an der Arbeitslosigkeit besteht in genau je-
nem psychischen Mangel an Selbsttherapie. Wer nicht ar-
beitet, fuhlt sich leicht nutzlos und schlaff: zu wenig Do-
pamin und zu wenig Serotonin. So sah das auch Sigmund
Freud. Fr ihn bestand das Glick darin, »lieben und arbei-
ten zu kdnnenx.,

444



So weit die sieben Regeln. Uber den Wert der einen
oder anderen Regel mag man berechtigterweise streiten —
und natlrlich auch tber ihren Nutzen. Denn ganz so ein-
fach ist das mit diesen Regeln nicht. Es gentigt eben nicht,
auf sie hinzuweisen. Die spannendste und von den
Glickspsychologen bislang auch am starksten vernachlas-
sigte Frage ist: Wie grof3 ist denn tberhaupt mein person-
licher Spielraum? Die Positive Psychologie schopft zwar
jedes neue Ergebnis der Hirnforschung aus, aber die
Grundsatzdebatte »Kann ich wollen, was ich will?« wird
gerne vermieden. Was nutzen die schlauesten Maximen,
wenn es mir gar nicht freisteht, sie umzusetzen? Diese
Frage, so scheint es, bleibt ein enorm spannendes Aufga-
benfeld.

Ist die Frage nach dem Glick damit geklart? Philoso-
phisch ist sie es vielleicht. Psychologisch dagegen ist noch
viel zu entdecken. Warum leben manche Menschen mit
einer so erstaunlichen Routine, dass es schwerfallt zu
glauben, sie lebten zum ersten Mal? Warum wissen man-
che immer genau, was ihnen guttut? Und warum irren die
meisten von uns irgendwie vorwarts? Maoglicherweise
liegt das gar nicht daran, dass die einen mehr vom Glick
verstehen als die anderen. Denn die routinierteren Le-
benskinstler sind nicht immer die glicklicheren. Wird das
Glick uberschatzt? Sind ein gltckliches und ein gelingen-
des Leben am Ende vielleicht gar nicht das Gleiche? Gibt
es etwas, das wichtiger ist als Gluck?

445



UTOPIA

Die Matrix-Maschine
Hat das Leben einen Sinn?

»Ich will dir sagen, warum du hier bist. Du bist hier, weil
du etwas weildt. Etwas, das du nicht erklaren kannst. Aber
du fihlst es. Du fihist es schon dein ganzes Leben lang,
dass mit der Welt etwas nicht stimmt. Du weil3t nicht was,
aber es ist da. Wie ein Splitter in deinem Kopf, der dich
verrtckt macht. Dieses Geflihl hat dich zu mir gefihrt!«

Irgendetwas stimmt nicht mit der Welt, aber suchen Sie
diese Satze nicht in einem Werk Uber die Geschichte der
Philosophie. Sie werden sie nicht finden. Ihr Urheber ist
Morpheus, eine Figur in dem Film Matrix der beiden Bri-
der Andy und Larry Wachowski. Der Streifen war ein
groRBer Kino-Erfolg im Jahr 2000 — und das voéllig zu
Recht. Selten hat es einen so philosophischen Film (ber
Sein und Nicht-Sein gegeben, vergleichbar allenfalls mit
Jean Cocteaus Orphée aus dem Jahr 1949.

Der Film erzéhlt die Geschichte des Computer-Hackers
Neo, der von dem oben genannten Morpheus erfahrt, dass
die Welt, in der er und alle anderen Menschen zu leben
glauben, nicht die wirkliche Welt ist; es ist eine Schein-
welt, ein virtueller Raum, geschaffen von vernetzten
Computern: die Matrix. Nachdem die Menschheit den
Planeten Erde unbewohnbar gemacht hat, haben die Com-
puter die Weltherrschaft angetreten. Sie ibernehmen das

446



Kommando, erzeugen die Matrix und nutzen die Men-
schen dabei als Energiequelle. Um sie ausbeuten zu kon-
nen, legen sie sie in Behélter, die mit einer Nahrflissigkeit
gefillt sind, und gaukeln ihnen ein Traumleben vor.
Durch Morpheus aufgestachelt, befreit sich Neo in einem
langen und schwierigen Kampf aus der Matrix. Am Ende
schwingt er sich zu einer Art Christusfigur, einem Erloser
der Menschheit auf.

Der Film ist einer ganzen Reihe von Vorbildern ver-
pflichtet, vor allem den Roma-
nen Sterntagebticher und Also sprach Golem des polni-
schen Science-Fiction-Autors Stanislaw Lem. Das Motiv
vom Leben in einer virtuellen uneigentlichen Welt findet
sich auch in dem Roman Simulacron — Drei des amerika-
nischen Autors Daniel Galouye, der gleich zweimal ver-
filmt wurde. AuBRerdem spielt er mit Gedanken des fran-
zbsischen Philosophen Jean Baudrillard und bedient sich
einer ganze Kette von Motiven aus der christlichen Gno-
sis. Das Copyright fiir die ldee, dass alles Dasein auf Er-
den nur ein uneigentliches Dasein ist, haben aber weder
die Wachowski-Brtider noch Galouye, Lem oder Baudril-
lard. Es gebiihrt dem griechischen Philosophen Platon.

In seinem beriihmten »HOhlengleichnis«, im siebten
Buch seines Hauptwerkes Politeia, beschreibt Platon um
das Jahr 370 vor Christus herum ein seltsames Szenario:
Eine Gruppe von Menschen lebt von Kindheit an in einer
unterirdischen Ho6hle. Festgebunden an eine Felswand,
konnen sie weder ihre Kopfe noch ihre Korper bewegen,
sondern nur auf die ihnen gegentber liegende Hohlen-
wand blicken. Alles Licht stammt von einem Feuer, das

447



hinter ihnen brennt. Zwischen dem Feuer und ihren Riick-
en werden Bilder und Gegenstande vorbeigetragen, die
Schatten an die Wand werfen. Die Gefangenen sehen nur
diese Schatten der Gegenstande sowie ihre eigenen Schat-
ten und die ihrer Mitgefangenen. Selbst wenn die Tréger
der Gegenstdnde sprechen, klingt es, als sprachen die
Schatten selbst. Ohne das Wissen von dem, was tatsach-
lich hinter ihrem Riicken jenseits ihrer Wahrnehmung vor
sich geht, halten die Hohlenbewohner die Schatten fir die
einzige und wahre Welt. Und aus diesem Dasein gibt es
keine Erlésung. Ein Gefangener, der befreit ans Tageslicht
ké&me, wirde nach einer Weile zwar durchschauen, was in
der Hohle gespielt wird. Aber er kann die anderen
nicht aufklaren, weil das, was er erzahlte, jenseits ihrer
Vorstellung lage. Der Erleuchtete erntete Spott und Ge-
lachter, man wirde »von ihm sagen, er sei mit verdorbe-
nen Augen von oben zuriickgekommen«. Damit ihnen
nicht dasselbe Schicksal widerfahrt, bréchten sie von nun
an vorsorglich jeden um, der sie erlésen wollte.

Nun hatte Platon mit seinem Gleichnis alles andere im
Sinn als ein gutes Drehbuch fur einen Science-Fiction-
Film oder Psycho-Thriller. Es wollte schlicht zeigen, dass
der philosophische Verstand sich vom sinnlich Wahr-
nehmbaren schrittweise I6sen und befreien misse, um zur
wahren Natur der Dinge voranzuschreiten. Platon schatzte
die sinnliche Erkenntnisfahigkeit deutlich weniger als die
abstrakte Vernunft. Gleichwohl wurde er mit seinem HOh-
lengleichnis zum Vater aller Matrix-Visionen. Und bei
diesen sollten wir auch noch ein wenig verweilen.
In Matrix sprengt sich Neo aus seinem uneigentlichen Le-

448



ben heraus, obwohl es ihm darin augenscheinlich gar nicht
so schlecht geht. Doch warum? Man kdnnte den Fall sogar
noch weiter ausspinnen, als es im Film geschieht, indem
man das Leben in der Matrix geradezu als Paradies aus-
malt. Wahrend der Mensch an die Matrix angeschlossen
ist, kann er freiwillig wahlen, was fir ein Leben er haben
mdochte. Man kann als George Clooney oder Scarlett Jo-
hansson durch ein phantastisches Leben turnen, man kann
als Ronaldinho oder Kaka die Tore seines Lebens schie-
Ren und jeden Tag neben dem Partner seiner Traume ein-
schlafen. Doch anders als im Film Matrix weil} der Ange-
schlossene in unserem Beispiel, was er sich gewtinscht hat
— er weil, dass diese Welt nicht echt ist, obwohl sie sich
vollkommen echt anfiihlt. Wie hoch meinen Sie, ist die
Chance, dass man unter solchen Umstanden dauerhaft le-
ben will?

Vielleicht halten Sie es zuné&chst flr eine irgendwie be-
gluckende Erfahrung — eine Art Second Life ohne Risiko
und mit Ganzkoérperbeteiligung. Aber fir immer und
ewig? Was waére das fir ein Leben, in dem man pausenlos
Erfolg hétte? In dem zu jedem Zeitpunkt alles fur einen
bereitsteht, damit man auch ja glicklich ist? Ein schreck-
liches Leben!

Es gibt also ganz offensichtlich etwas Wichtigeres als
Glick, denn ein garantiertes Gluck wirde uns entsetzlich
langweilen. Im Leben erhdlt alles seinen Wert durch den
Kontrast. Viel Gliuck kann man sich wiinschen, immer-
wéhrendes Glick eher nicht. Der irische Dichter und
Dramatiker George Bernhard Shaw, der ein kluger Philo-
soph war, wusste dies langst: »Glick ein Leben lang!

449



Niemand konnte es ertragen; es ware die Holle auf Erden.
« Aber es ist nicht allein der Terror des einférmigen
Gliicks, der ein Leben in der Matrix so unheimlich macht.
Schlimmer noch ist die Vorstellung, dass man nicht selbst
Uber sein Leben entscheiden kann. Selbstbestimmung ist
ein so wichtiges Gut, dass ein fremdbestimmtes Glick fir
die meisten Menschen keine verlockende Vorstellung ist.
Sein Gluck muss man sich also selbst schaffen und erar-
beiten, geschenktes Gliick dagegen verliert seinen Wert.
Welche Bedeutung hatten Siege, wenn man nicht auch
verlieren konnte? Und wie langweilig sind Biicher, bei
denen man schon weil3, dass alles ohne jeden Zweifel ge-
nau so gut ausgeht, wie man es sich winscht? Das Glick
besteht also, wie der russische Schriftsteller Leo Tolstoi
sagte, »nicht darin, dass du tun kannst, was du willst, son-
dern darin, dass du immer willst, was du tust«.

Ich weil’ nicht, ob Sie das Uberzeugt, aber fir mich ist
Tolstois Antwort sehr nahe an dem, was man so gerne den
»Sinn des Lebens« nennt. Allerdings lehnen es viele Phi-
losophen heute ab, sich ernsthaft damit zu befassen. Fir
sie verknipft sich dieses Thema mit populistischen Rat-
gebern oder flacher Esoterik. Die Sinnfrage, ehemals so
etwas wie E-Musik, ist heute U-Musik geworden.
Gleichwohl aber war sie einmal sehr wichtig. Als die
Griechen vor mehr als 2400 Jahren das Fundament dessen
legten, was heute die abendlandische Philosophie heilit,
versuchten sie genau diese Frage zu beantworten — ob-
wohl es im Altgriechischen keine direkte Entsprechung zu
dem gibt, was man auf Deutsch den »Sinn des Lebens«

450



nennt. Doch die Frage war im Grunde identisch: Worauf
kommt es an? Worauf mehr und worauf weniger?

Wir sind in diesem Buch vielen Philosophen begegnet,
die gleichwonhl, jeder auf seine Art und Weise, eine direk-
te oder indirekte Antwort auf diese Frage versucht haben.
Und wie am Ende eines Theaterstticks alle Schauspieler
sich verbeugen, sollen hier einige von ihnen noch einmal
im Schnelldurchgang zu Wort kommen.

Philosophen vor der Neuzeit, zum Beispiel Descartes,
beschaftigten sich mit dem Thema nicht. Fir sie war der
allgemeine Sinn der Welt keine Frage des Menschen, son-
dern eine bereits gegebene Antwort Gottes. Wer im Mitte-
lalter, in der Renaissance und im Barock lebte, brauchte
sich also um die Sinnfrage nicht zu sorgen. Die Kirche
sagte ihm, was Gottes Ideen und Absichten mit dem Men-
schen waren, und damit war es gut. Erst jene Wende, die
anstelle der von Gott vorgegebenen Weltordnung unser
Bewusstsein in den Mittelpunkt der Welt riickte, flhrte
unmittelbar zur Sinnfrage. Die eigentliche Beschéftigung
mit dem Sinn des Lebens beginnt also erst am Ende des
18. Jahrhunderts und zu Beginn des 19. Jahrhunderts.

Fir Immanuel Kant lag die Bestimmung des Lebens
darin, seine moralische Pflicht zu erfiillen. Das ist, wie
schon gesagt, ziemlich mager. Fir Jean-Jacques Rousseau
war sie, gemal seiner eigenen Natur leben zu kdnnen und
zu dirfen. Der Mensch sollte nie tun mussen, was er nicht
tun will. Fur Jeremy Bentham bestand sie in moglichst
grofRer Lust fur sich selbst und fir andere. William Paley
erkannte den Sinn des menschlichen Lebens in einer mog-
lichst groRen Zahl »niitzlicher Werkex.

451



Einen richtigen Boom erlebte die Frage in der Mitte des
19. Jahrhunderts. Die philosophischen Nachfolger Kants,
Fichtes und Hegels standen etwas ratlos vor den Monu-
mentalwerken ihrer VVorganger und zuckten die Achseln.
So gewaltig die Philosophie zuvor aufgetrumpft hatte und
sich zur Generaldisziplin erklart hatte, alle Fragen des Le-
bens zu kléren, so wenig lieR sich daraus ersehen, was
denn nun ein gelingendes Leben sein sollte. Es waren rie-
sige Gebaude an Gedanken, aber sie beruhten allesamt auf
einem schmalen Fundament an lebenspraktischer Einsicht.

Arthur Schopenhauer, Soren Kierkegaard, Ludwig
Feuerbach und auf indirekte Weise auch Karl Marx ver-
suchten jeder auf seine Art die Frage neu zu beantworten.
Schopenhauer bestritt mit Nachdruck, dass der Mensch da
sei, »um glicklich zu sein«. Da er der unbandige Sklave
seines Willens ist und bleibt, besteht fir einen freien und
héheren Sinn wenig Spielraum. Einzig die Kunst, beson-
ders die Musik, bereite dem Menschen ein hoéheres Ver-
gnigen. Auch Friedrich Nietzsche und Sigmund Freud
knupften daran an. Fur sie war bereits die Frage nach dem
Sinn des Lebens ein Ausdruck korperlicher oder geistiger
Schwache. Ein gesunder Mensch braucht keinen héheren
Lebenssinn. Was er braucht, um glucklich zu sein, sind
Musik (Nietzsche) oder Liebe und Arbeit (Freud). Fir
Ernst Mach l6ste sich die Frage nach dem Sinn des Le-
bens mit dem Ich zugleich auf. Wenn der Schmetterling
nicht mehr das gleiche Ich hat wie die Raupe, das Kind
ein anderes als ein alter Mann, dann lohnt es sich nicht
mehr, Gber alles Leben einen gemeinsamen Sinn zu stul-
pen. Das Gefuhl fir die wirklich wichtigen Fragen — Mach

452



nannte dies »Denkdkonomie« — schlagt um den »Sinn des
Lebens« einen weiten Bogen.

Die Meisterdenker des 20. Jahrhunderts fielen also vor
allem dadurch auf, dass sie klare Antworten ablehnten und
sich fur nicht zustandig erklarten. Ein besonders pragnan-
tes Beispiel dafur ist Ludwig Wittgenstein. Fir ihn gehor-
te die Frage nach dem Sinn des Lebens ins Fach der »un-
sinnige Fragen«. Der Natur der Frage nach gebe es darauf
keine positive Antwort. »Denn selbst Menschen, denen
der Sinn des Lebens nach langen Zweifeln klar wurde,
kdnnten »nicht sagen, worin dieser Sinn« besteht. Fir
Sartre dagegen besteht der Sinn des Lebens darin, sich
durch sein Tun selbst zu verwirklichen. Da die Welt im
Ganzen keinen Sinn hat, steht es mir frei, meinen eigenen
Sinn zu stiften. Alswork in pro gress kommt, verweilt
und vergeht er mit dem einzelnen Menschen. Fir Peter
Singer allerdings ist eine solche Sinnstiftung asozial. Fur
ihn kommt es darauf an, den Stein des Guten ein Stiick
weiter zu rollen und die Welt »zu einem besseren Ort zu
machenc.

Evolutionsbiologische Erklarungen des Lebenssinns
gibt es auch, aber man sollte sie besser meiden. »Anpas-
sung und Mutation« — fir den amerikanischen Bio-
Philosophen Daniel Dennett gelten diese beiden Prinzipen
der Evolution auch fiir alle Fragen menschlicher Kultur:
Natur-Sinn gleich Menschen-Sinn. Fir einen Soziologen
wie Niklas Luhmann ist das Unsinn, denn »Sinn« entsteht
erst durch Kommunikation. Der Sinn ist eine raffinierte
evolutionére Errungenschaft speziell des Menschen, denn
die symbolische Kommunikation durch Sprache l&sst sich

453



nicht auf das Streben der Gene nach »Fitness« und ent-
sprechender Nachkommenschaft zurickfihren. Der
Mensch ist nicht einfach Natur. Ansonsten wére er wohl
auch kaum in der Lage, mit Hilfe der Technik die eigenen
Lebensgrundlagen zu zerstéren — ein klarer Widerspruch
gegen die biologische These von der Anpassung als einem
allgemeinen Lebensprinzip.

Dass auch die Hirnforschung die Frage nach dem Sinn
des Lebens nicht beantworten kann, liegt auf der Hand.
»Sinn« ist keine wissenschaftliche MaReinheit, kein Ge-
genstand und auch kein elektrophysiologischer Prozess.
Der Sinn ist sich selbst also unsichtbar. Oder anders ge-
sagt: Auch der Waage bleibt ihr eigenes Gewicht verbor-
gen.

Die Frage nach dem Sinn des Lebens kann heute nur
noch subjektiv beantwortet werden: Welchen Sinn sehe
ich in meinem Leben? Der Grund dafr ist einfach. Sinn
ist keine Eigenschaft der Welt oder der Natur, sondern ei-
ne typisch menschliche Konstruktion. »Sinn« ist ein Be-
dirfnis und eine Idee unserer Wirbeltiergehirne. So gese-
hen kann es nicht darum gehen, einen Sinn in der Welt zu
finden, sondern wir mussen ihn uns geben. Die Sinnfrage
ist also eine menschliche Frage. Selbst wo nach objekti-
vem Sinn in der Natur gefragt wird, geschieht dies immer
nach menschlichen Vorstellungen. Und diese sind abhan-
gig von unserem Bewusstsein, das heifl3t der menschlichen
Logik und der menschlichen Sprache.

Der moglicherweise wichtigste Grund fiir unser Sinnbe-
dirfnis ist das Wissen, dass wir einmal sterben werden.
Kein schoner Gedanke fir ein Gehirn, dass es Tag fir

454



Tag, Stunde um Stunde und Sekunde um Sekunde seinem
Erloschen entgegengeht. Manche Paldoanthropologen
verwenden genau jenes Wissen als Grenze zwischen Tie-
ren und Menschen.

Die Frage nach dem Sinn ist also eine Frage unter spe-
ziellen, allein menschlichen Vorzeichen. Und sie ist, wie
jede menschliche Erkenntnis, abhangig von personlichen
Erfahrungen. Deshalb finden wir eben auch nur maximal
unseren eigenen Lebenssinn. Aber warum reden wir dabei
so gerne von dem Sinn des Lebens? Und warum sollte das
Leben nur diesen einen Sinn haben? Auch das Bediirfnis
nach dem einen und einzigen ist sehr menschlich. Offen-
sichtlich denken wir viel grundlicher Uber den Sinn des
Lebens nach als dariiber, warum und nach welchen Krite-
rien wir ihn eigentlich suchen. Mit anderen Worten: Wir
untersuchen alles, nur nicht unsere Suche. Manche klugen
Dichter haben sich darlber fein amdsiert. »Wenn kein
Sinn darin ist, so erspart uns das eine Menge Arbeit, denn
dann brauchen wir auch keinen zu suchen, schreibt Le-
wis Carroll in Alice im Wunderland. Und der weltkluge
englische Aphoristiker Ashleigh Brilliant setzt noch einen
drauf, wenn er meint: »Besser das Leben ist sinnlos, als
dass es einen Sinn hat, dem ich nicht zustimmen kann.«

Die Vorstellung, dass das Leben einen bestimmten Sinn
hat, ist moglicherweise also gar kein sehr schoner Gedan-
ke. Bezeichnenderweise &ndert sich die Suche nach dem
Sinn des Lebens haufig im fortschreitenden Lebensalter.
Wahrend man als Jugendlicher noch einen objektiven
Sinn, mithin ein Lebensziel sucht, fragt man sich im ho-
hen Alter eher: Hatte mein Leben einen Sinn?

4S8S



Mit anderen Worten heif3t dies: Habe ich es richtig gelebt?
Die Frage nach dem Sinn verliert viel von ihrem enormen
Erkenntnisanspruch. Aus einer philosophischen Uberle-
gung wird eher eine psychologische Bilanz, im Zweifels-
fall eine Selbstrechtfertigung. Dabei geht es eigentlich
weniger um »Sinn« als um Erflllung: Habe ich aus mei-
nem Leben etwas gemacht, das mich erfreut hat und im-
mer noch erfreut?

Viele Biologen wiirden dem sicher zustimmen: Das Ziel
des Lebens ist es zu leben. So hat sich die Natur das of-
fensichtlich gedacht, jedenfalls wenn sie denken konnte.
Doch Proteine und Aminosduren haben andere Eigen-
schaften als Sinn. Die vielleicht schonste naturwissen-
schaftliche Antwort bietet deshalb der Roman Per Anhal-
ter durch die Galaxis des englischen Science-Fiction Au-
tors Douglas Adams. In seinem Buch ersinnen Auf3erirdi-
sche den Computer Deep Thought (»Tiefer Gedanke«) ei-
gens zu dem Zweck, die Frage aller Fragen zu beantwor-
ten: »nach dem Leben, dem Universum und dem ganzen
Rest«. Der Computer rechnet und rechnet. Das Ergebnis
wird euch nicht gefallen, meint Deep Thought nach einer
Rechenzeit von 7,5 Millionen Jahren. Nur widerwillig
spuckt er die Antwort aller Antworten aus: »Zweiundvier-
zig«! Die AuBerirdischen sind in der Tat enttauscht.
Aber Deep Thought wehrt sich. Frei nach Wittgenstein er-
klart er die Frage, mit der er geflttert wurde, zu einer un-
sinnigen Frage. Wer so unprazise fragt, kann nicht einmal
die eigene Frage ermessen. Wie soll er dann mit der Ant-
wort etwas anfangen kénnen? Nur um des lieben Friedens
willen schldgt Deep Thought vor, man mdge einen noch

456



grolReren, von ihm selbst erdachten Computer bauen, da-
mit dieser nun die richtig gestellte Frage zur Antwort fin-
det. Der Computer wird gebaut, und er beginnt mit der
Suche nach der Frage. Dieser Suchprozess ist, wie spéter
Klar wird, nichts anderes als — die Erde. Doch die Erde ge-
langt nie zur richtigen Frage. Kurz vor Ablauf des Prog-
ramms wird sie gesprengt — fur das Verkehrsprojekt einer
HyperraumumgehungsstraRe.

Vielleicht kennen tatsachlich nur die Schriftsteller und die
Aphoristiker die Wahrheit. »Ich glaube, der Mensch ist
am Ende ein so freies Wesen, dass ihm das Recht zu sein,
was er glaubt zu sein, nicht streitig gemacht werden
kann«, meinte einst der Physiker und Literat Georg Chris-
toph Lichtenberg. Und das gilt genauso fir die Sinnfrage.
In meinem liebsten Jugendbuch, den Prydain Chronic-
les von Lloyd Alexander erklart der uralte Zauberer Dal-
ben seinem Sinn suchenden Ziehsohn Taran: »Oft ist die
Suche nach einer Antwort wichtiger als die Antwort
selbst.« Als Kind und Jugendlicher habe ich mich, genau
wie Taran, ein bisschen Uber diese Antwort gedrgert. Sie
kam mir feige vor. Irgendwie war das doch eine Ausrede,
selbst von einem alten weisen Zauberer. Heute denke ich,
dass Dalben Recht hatte — zumindest bei einer so groRRen
Frage wie jener nach dem Sinn. Denn die Einzigen, die je
tatsachlich wussten, was der Sinn des Lebens ist,
sind Monty Python in ihrem gleichnamigen Film: »Also,
nun kommt der Sinn des Lebens. Nun, es ist wirklich
nichts Besonderes. Versuch einfach nett zu den Leuten zu
sein, vermeide fettes Essen, lese ab und zu ein gutes Buch,
lass dich mal besuchen, und versuch mit allen Rassen und

457



Nationen in Frieden und Harmonie zu leben.« Und wenn
Sie mich fragen: Bleiben Sie neugierig, realisieren Sie Ih-
re guten Ideen, und fillen Sie lhre Tage mit Leben und
nicht Thr Leben mit Tagen.

458



Anhang

Das Literaturverzeichnis enthélt zugrunde gelegte, zitierte, vertie-
fende und weiterflihrende Literatur zu den behandelten Fragen.
Allgemein verwiesen sei vorab auf einige einfiihrende und zu-
sammenfassende Ubersichtswerke zur Geschichte der Philoso-
phie. Ein Klassiker, aber in systematischen Fragen nicht immer
ergiebig, ist Hans. J. Storig: Kleine Weltgeschichte der Philoso-
phie, Fischer 5. Aufl 1999. Neueren Datums sind Christoph Hel-
ferich: Geschichte der Philosophie von den Anfangen bis zur Ge-
genwart und Ostliches Denken, dtv 1998; Johannes Hirschber-
ger: Geschichte der Philosophie, 2 Bde, Komet 2000. Die be-
rihmteste Einflhrung in die Werke der wichtigsten Philosophen
ist Wilhelm Weischedel: Die philosophische Hintertreppe. Vie-
runddreiRig groRe Philosophen in Alltag und Denken, dtv 2002.
Ebenfalls gut sind Robert Zimmer: Das Philosophenportal. Ein
Schlussel zu klassischen Werken, dtv 3. Aufl. 2005; Otto A.
Bohmer: Sternstunden der Philosophie. Von Platon bis Heideg-
ger, Beck 2. Aufl. 2004. Zum Teil sehr gute Einfuhrungen in Le-
ben und Werk der bekanntesten Philosophen Dbietet
auch Wikipedia.de

Kluge Tiere im All

Uber Wahrheit und Liige im auBermoralischen Sinn, in Friedrich
Nietzsche: Gesammelte Werke, Gondrom 2005. Zu Nietzsches
Leben und Werk siehe Volker Gerhard: Friedrich Nietz-
sche, Beck 4. Aufl. 2006; Rudiger Safranski: Nietzsche. Biografle
seines Denkens, Fischer 2002; Wiebrecht Ries: Nietzsche zur
Einfhrung, Junius 7. Aufl. 2004; Ginter Figal: Nietzsche. Eine
philosophische Einflihrung, Reclam 1999. Darwins Werk ist er-

459



héltlich als: Charles Darwin: Die Abstammung des Men-
schen, Voltmedia 2005.

Lucy in the Sky

Uber Entstehung und Hintergrund von Lucy in the Sky sie-
he Wikipedia.de. Lucys Fund und prahistorische Einordnung sind
das Thema in Donald Johanson: Lucy. Die Anfange der Mensch-
heit, Piper 1982. Zur menschlichen Stammesgeschichte siehe Ri-
chard Leakey: Der Ursprung des Menschen,Fischer 1998;
ders. Die ersten Spuren. Uber den Ursprung des Men-
schen, Goldmann 1999; Josef H. Reichholf: Das Ratsel der
Menschwerdung, dtv 6. Aufl. 2004. Uber die menschliche Ge-
hirnentwicklung siehe Gerhard Roth: Das Gehirn und seine Wirk-
lichkeit, Suhrkamp 2000; ders. Fihlen, Denken, Handeln, Suhr-
kamp 2003. Zur Wahrnehmung des Primatengehirns siehe Ernst
Pdppel: Grenzen des Bewusstseins, Insel 2. Aufl. 2000; Im Ver-
gleich zu anderen Affen Dorothy Cheney und Robert Sey-
farth: Wie Affen die Welt sehen. Das Denken einer anderen
Art, Hanser 1996. Uber die Abhangigkeit des Denkens von der
sinnlichen Wahrnehmung siehe auch Paul Watzlawick: Wie wirk-
lich ist die Wirklichkeit? Wahn, Tauschung, Verstehen, Piper 5.
Aufl. 2005; ders: Die erfundene Wirklichkeit, Piper 18. Aufl
2002.

Der Kosmos des Geistes

Santiago Ramon y Cajal: Texture of the Nervous System of Man
and the Vertebrates, 3 Bde, Springer 1999. Eine ausfuhrliche Au-
tobiografie gibt es nur auf Spanisch: Santiago Ramon y Ca-
jal: Recuerdos de mi vida. Obra ilustrada con numerosos fotog-
rabados, Juan Pueyo 3. Aufl. 1923. Ein Abriss daraus findet sich

460



auf Deutsch in: L.R. Grote (Hg.): Die Medizin in der Gegenwart
in Selbstdarstellungen, Meiner 1925, S. 131-176. Zur Geschichte
der Hirnforschung Michael Hagner: Homo cerebralis. Der Wan-
del vom Seelenorgan zum Gehirn, Berlin-Verlag 2002; ders. Der
Geist bei der Arbeit. Historische Untersuchungen zur Hirnfor-
schung, Wallstein 2007. Unter den zahlreichen Gesamtdarstel-
lungen zum Gehirn und zur Hirnforschung seien hier genannt:
Gerhard Roth: Das Gehirn und seine Wirklichkeit, Suhrkamp
2000; ders. Fuhlen, Denken, Handeln, Suhrkamp 2003; Wolf
Singer: Der Beobachter im Gehirn. Essays zur Hirnforschung,
Suhrkamp 2002; Vilaynur Ramachandran: Eine kurze Reise
durch Geist und Gehirn, Rowohlt 2. Aufl. 2005. Fir den schnel-
len Uberblick Manfred Spitzer: Das Gehirn — eine Gebrauchsan-
leitung, Rowohlt 2007; Norbert Herschkowitz: Das Gehirn. Was
stimmt? Diewichtigsten Antworten, Herder 2007. Sehr empfeh-
lenswert sind auch die monatlichen Ausgaben der Zeitschrift
Gehirn & Geist, SPEKTRUM-Verlag. Das Bild vom Traum des
Hausmeisters stammt aus William H.Calvin: Wie das Gehirn
denkt. Die Evolution der Intelligenz, Spektrum 2004, S. 60-62.

Ein Winterabend im 30-jdhrigen Krieg

Rene Descartes: Discours de la Methode. Bericht tber die Me-
thode. Franzésisch/Deutsch, Reclam 2001. Uber Descartes Leben
Dominik Pereer: René Descartes, 2. Aufl. Beck 2006; Hans Po-
ser: René D es ca rtes. Eine Einfihrung, Reclam 2003. In Roman-
form ausgeschmiickt Dimitri Davidenko: Ich denke, also bin ich.
Descartes’ ausschweifendes Leben, Fischer 1993. Uber seine
Wirkungsgeschichte Hans-Peter Schitt: Die Adoption des »Va-
ters der modernen Philosophie«, Klostermann 1998. Uber Des-
cartes aus Sicht eines heutigen Hirnforschers Antonio R. Dama-
sio: Descartes’ Irrtum. Fuhlen, Denken und das menschliche Ge-
hirn, List 2004.

461



Die Mach-Erfahrung

Die Sommertagsepisode findet sich in Ernst Mach: Die Analyse
der Empfindungen und das Verhaltnis des Physischen zum Psy-
chischen, Darmstadt 1991, S. 24. Zu Machs Philosophie siehe
auch ders. Erkenntnis und Irrtum, Darmstadt 1991. Uber Machs
Leben und Werk Rudolf Haller und Friedrich Stadler:Ernst
Mach. Werk und Wirkung, Holder-Pichler-Tempsky 1988; Daniel
Heller: Ernst Mach, Springer 1964. Das Hume-Zitat entstammt
David Hume: Ein Traktat (ber die menschliche Natur, 1. Bd.
1.4.6, Hamburg 1989. William James’ Hauptwerk ist: Principles
of Psychology, Chicago 1998. Sacks’ Beispiele stammen aus Oli-
ver Sacks: Der Mann, der seine Frau mit einem Hut verwechsel-
te, Rowohlt 1990. Zur Neurobiologie des Ich Gerhard Roth: Fiih-
len, Denken, Handeln, Suhrkamp 2003, S.378-411. Zur Frage
nach dem Ich in der Philosophie der Gegenwart Werner Siefer
und Christiane Weber: Ich — Wie wir uns selbst erfinden, Cam-
pus 2006; Thomas Metzinger: Being No One. The Self-Model
Theory of Subjektivity, Cambridge MIT Press, 2003

Mr. Spock liebt

Die Enterprise-Folge Uber Falsche Paradiese ist nachschlagbar
unter www.memory-alpha.org. Die Darstellung der Emotionen
und Geflihle aus neurobiologischer Sicht folgt Gerhard Roth:
Fihlen, Denken, Handeln, Suhrkamp 2003, S. 285-373. Wundts
Schemata finden sich in Wilhelm Wundt:Grundriss der Psycho-
logie, Vdm 2004. Zu Ekmans Studien und Schematisierungen
siehe Paul Ekman (u. a.): Gesichtssprache. Wege zur Objektivie-
rung menschlicher Emotionen, Béhlau 1988 und ders. Gefiihle le-
sen. Wie Sie Emotionen erkennen und richtig interpretie-
ren, SPEKTRUM 2007.

462



Kein Herr im eigenen Haus

Sigmund Freud: Gesammelte Werke, 19 Bde., Fischer 1999. Un-
ter den zahlreichen Freud-Biografien seien erwéhnt: Peter
Gay: Freud. Eine Biografle fur unsere Zeit, Fischer 3. Aufl. 2006;
Max Schur: Sigmund Freud. Leben und Sterben, Suhrkamp 3.
Aufl. 2006; Micha Brumlik: Sigmund Freud. Der Denker des 20.
Jahrhunderts, Beltz 2006. Siehe auch Eli Zaretsky: Freuds Jahr-
hundert. Die Geschichte der Psychoanalyse, Zsolnay 2006.
Hartmanns Werk liegt vor als Eduard von Hartmann: Philosophie
des Unbewussten. Versuch einer Weltanschauung, Olms 1989.
Das Gorilla-Experiment wird beschrieben in Daniel Simons: Go-
rillas in our midst: sustained inattentional blindness for dynamic
events, in Perception, Bd. 28, S. 1059. Uber das Unbewusste vgl.
Gerhard Roth: Fihlen, Denken, Handeln, Suhrkamp 2003, S.
225-241; Timothy D. Wilson: Gestatten, mein Name ist Ich. Das
adaptive Unbewusste — eine psychologische Entdeckungsreise,
Pendo 2007; Antonio R. Damasio: Der Spinoza-Effekt. Wie Ge-
fihle unser Leben bestimmen, List 2005. Eine neue Synthese von
Hirnforschung und Psychoanalyse entwirft Eric R. Kan-
del: Psychiatrie, Psychoanalyse und die neue Biologie des Geis-
tes. Mit einem Vorwort von Gerhard Roth. Suhrkamp 2006.
Ebenso Frangois Ansermet und Pierre Magistretti: Die Individua-
litat des Gehirns. Suhrkamp 2005.

Da war doch was

Eric R. Kandel: Auf der Suche nach dem Ged&chtnis. Die Entste-
hung einer neuen Wissenschaft des Geistes, Siedler 2006. Siehe
auch ders. u. Larry R. Squire: Gedachtnis. Die Natur des Erin-
nerns, Spektrum 1999. Zur Gedéchtnisforschung Douwe Draais-
ma: Warum das Leben schneller vergeht, wenn man alter wird.

463



Von den Ratseln unserer Erinnerung, Piper 2006; Daniel L.
Schacter: Wir sind Erinnerung. Gedachtnis und Personlichkeit,
Rowohlt 2001; Hans J. Markowitsch: Dem Ged&chtnis auf der
Spur. Vom Erinnern und Vergessen, Primus 2002; Jirgen Bre-
denkamp: Lernen, Erinnern, Vergessen, Beck 1998. Das Leben
des Savants Kim Peek ist beschrieben in Kim Peek und Fran
Peek: The Real Rain Man, Harkness 1997.

Die Fliege im Glas

Die Geschichte von Wittgensteins Studium des Pariser Verkehrs-
unfalls steht in: Ludwig Wittgenstein: Tractatus logico-
philosophicus. Tageblcher 1914-1916. Philosophische Untersu-
chungen, Suhrkamp 1984. Von Wittgensteins Leben erzéhlen
Joachim Schulte: Ludwig Wittgenstein, Suhrkamp 2005; William
W. Bartley: Wittgenstein, ein Leben, Siedler 1999. Die von Witt-
genstein demontierte Schrift Russels ist Bertrand Russell: Prin-
ciples of Mathematics, Taylor & Francis 1992. Uber Wittgenstein
und den Wiener Kreis informiert: Friedrich Waismann: Ludwig
Wittgenstein und der Wiener Kreis. Gesprache, aufgezeichnet von
Friedrich Waismann, Suhrkamp 7. Aufl. 2001. Das Beispiel von
Joseph stammt aus Oliver Sacks: Stumme Stimmen. Reise in die
Welt der Gehorlosen, Rowohlt 2002, hier S.68-69. Chomskys
grundlegendes Werk Uber die angeborene Grammatik ist Noam
Chomsky: Sprache und Geist, Suhrkamp 1999. Mit der analyti-
schen Philosophie macht vertraut Albert Newen: Analytische Phi-
losophie zur Einfihrung, Junius 2005. Austins Hauptwerk ist:
John L. Austin: Zur Theorie der Sprechakte, Reclam 1986. Sear-
les Hauptwerk ist: Sprechakte. Ein sprach philosophischer Es-
say,Suhrkamp 2000.

464



Rousseaus Irrtum

Jean-Jacques Rousseau: Abhandlung tber den Ursprung und die
Grundlagen der Ungleichheit unter den Menschen, Reclam 1998.
Zu Rousseaus Leben siehe Georg Holmsten: Jean-Ja ques Rous-
seau, Rowohlt 1972; Jens-Peter Gaul: Jean-Jacques Rousseau,
dtv 2001. Die Ergebnisse seiner Einsamkeitsforschung veroffent-
lichte Weiss in dem modernen Klassiker: Robert Weiss: Loneli-
ness. The Experience of Emotional and Social Isolation,MIT
Press 1975.

Das Schwert des Drachentoters

Die Geschichte von Fawn erzéhlt Frans de Waal: Der gute Affe.
Uber Ursprung von Recht und Unrecht bei Menschen und ande-
ren Tieren, Hanser 1997, hier S. 62/63. Uber das Sozialverhalten
von Menschenaffen siehe auch ders. Wilde Diplomaten. Versoh-
nung und Entspannungspolitik bei Affen und Menschen, Hanser
1991. Eine rein darwinistische Sicht der Evolution dagegen ent-
wirft Robert Wright: Diesseits von Gut und Bose. Die biologi-
schen Grundlagen unserer Ethik, Limes 1996. Das Huxley-Zitat
stammt aus Thomas Henry Huxley: Evolution and Ethics, Prin-
ceton University Press 1989, S. 83.

Das Gesetz in mir

Wilhelm Weischedel (Hg.): Immanuel Kant: Werkausgabe, 12
Bde, Suhrkamp 1977. Zu Kants Leben siehe die guten und neue-
ren Biografien von Arsenij Gulyga: Immanuel Kant, Suhrkamp
2004; Otfried Hoffe: Immanuel Kant, Beck 7. Aufl. 2007; Manf-
red Kuhn: Kant. Eine Biographie, dtv 2007; Manfred Geier:
Kants Welt. Eine Biographie, Rowohlt 2005. Zu Pico della Mi-

465



randola: Rede Uber die Wirde des Menschen / Oratio de hominis
dignitate, Reclam 1997.

Das Libet-Experiment

Arthur Schopenhauer: Die Welt als Wille und Vorstellung, dtv
1998. Zu Schopenhauers Leben siehe Rudiger Safranski: Scho-
penhauer und die wilden Jahre der Philosophie, Fischer 4. Aufl.
2001; Margot Fleischer: Schopenhauer, Panorama 2004; Angeli-
ka Hubscher: Arthur Schopenhauer. Leben und Werk in Texten
und Bildern, Insel 1989. Libets Experimente werden geschildert
und gedeutet in Benjamin Libet: Mind Time. Wie das Gehirn Be-
wusstsein produziert, Suhrkamp 2004. Zur neueren Debatte um
die Willensfreiheit Christian Geyer (Hg.): Hirnforschung und
Willensfreiheit. Zur Deutung der neuesten Experimente, Suhr-
kamp, 5. Aufl. 2005; Helmut Fink (Hg.): Freier Wille — frommer
Wunsch?, Mentis-Verlag 2006; Michael Pauen: Illusion Freiheit?
Maogliche und unmégliche Konsequenzen der Hirnforschung, Fi-
scher 2006. Die wichtigsten Kritiker der Willensfreiheit unter den
deutschen Hirnforschern sind Gerhard Roth (mit Klaus- Jirgen
Grun): Das Gehirn und seine Freiheit, Vandenhoek und Ruprecht
2006 und Wolf Singer: Ein neues Menschenbild? Gespréache tber
Hirnforschung, Suhrkamp 2003, hier S. 24-34.

Der Fall Gage

Das Leben des Phineas Gage wurde zweimal ausfihrlich unter-
sucht, und zwar von Malcolm MacMillan: An Odd Kind of Fame:
Stories of Phineas Gage,MIT Press 2000 und von John Flei-
schman: Phineas Gage: A Gruesome But True Story about Brain
Science, Mifflin 2004. Die Forschungen und Schlussfolgerungen
der Damasios finden sich in Antonio R. Damasio: Descartes’ Irr-

466



tum. Fihlen, Denken und das menschliche Gehirn, List Taschen-
buch 2004. Ebenfalls mit Gage beschéftigt sich Frans de Waal
in: Der gute Affe, Hanser 1997. Der Wunsch des Snork nach einer
Rechenmaschine findet sich in Tove Jansson: Eine drollige Ge-
sellschaft, Benziger 6. Aufl. 1970, S. 146.

Ich fiihle was, was du auch fiihlst

Das einzige Buch aus Rizzolattis Feder Uber die Spiegelneuronen
ist nur auf Spanisch erhéltlich. Giacomo Rizzolatti und Corrado
Sinigaglia: Las Neuronas Espejo / The Mirror Neurons: Los Me-
canismos de la Empatia Emotional. / The Mechanisms of Emo-
tional Empathy, Paidos Iberica Editiones 2006. Friiher erschienen
ist Maksim 1. Stamenov und Vittorio Gallese: Mirror Neurons
and the Evolution of Brain and Language, John Benjamins 2002.
Auf Deutsch liegen vor Michael Kempmann: Spiegelneuronen —
Mirror Neurons, GRIN 20 05; Joachim Bauer: Warum ich fihle,
was du flhlst. Intuitive Kommunikation und das Geheimnis der
Spiegelneurone, Hoffmann und Campe 2005. Ein aufschlussrei-
ches Interview mit Giacomo Rizzolatti gibt es auf-
www.infonautik.de.

Der Mann auf der Briicke

Marc D. Hauser: Moral Minds. B&B 2006. Die Entwicklung mo-
ralischer Gefiuihle erklart zudem Frans de Waal: Primates and
Philosophers. How Morality Evolved, University Press of CA
2006; ders. Der Affe in uns. Warum wir sind, wie wir sind, Hanser
2006. Das Rorty-Zitat stammt aus Richard Rorty:Kontingenz,
Ironie und Solidaritat, Suhrkamp 1992.

467



Tante Bertha soll leben

Das Leben Benthams erzéhlt Charles Milner Atkinson: Jeremy
Bentham. His life and work, University Press of the Pacific, 2004.
Eine neuere Sammlung von Benthams Schriften findet sich in
Ross Harrison (Hg.) Selected writings on  Utilitarism,
Wordsworth 2001. Die komplette Ausgabe besorgte John Bowr-
ing: The works of Jeremy Bentham, Thoemmes Continuum 1994.
Auf Deutsch liegt vor Johannes Kaspar: Der klassische Utilita-
rismus. Jeremy Bentham und John Stuart Mill, GRIN 1999; Wil-
helm Hofmann: Politik des aufgeklarten Glucks. Jeremy Ben-
thams philosophisch-politisches Denken,Akademie-Verlag 2002.

Die Geburt der Wiirde

Das Beispiel mit dem Geiger stammt in dhnlicher Version von
Judith Jarvis Thomson: A Defense of Abortion, in: Philosophy
and Public Affairs 1 (1971). Mein Beispiel folgt der Variante von
Peter Singer in ders. Praktische Ethik, Reclam 2. Aufl. 1994, S.
191-192. Kants Gedanken zur Freiheit ehelich gezeugter Kinder
stehen in Paragraf 28 im 1. Teil der Rechtslehre der Metaphysik
der Sitten. Die Gedanken zur Kindst6tung stehen ebendort im 2.
Teil am Ende von Abschnitt E: Vom Straf- und Begnadigungs-
recht. Zum historischen Hintergrund Robert Jitte: Geschichte der
Abtreibung. Von der Antike bis zur Gegenwart, Beck 1993. Uber
die Begrindungswege des Utilitarismus siehe auch Norbert
Hoerster: Ethik und Interesse, Reclam 2003.

468



End-Zeit

Die Geschichte von Alexander Nicht erz&hlt Beate Lakotta in
DER SPIEGEL Nr. 46, 13. November 2006. Zur Sterbehilfedis-
kussion aus Sicht eines Befiirworters Norbert Hoerster: Sterbe-
hilfe im sakularen Staat, Suhrkamp 1998. Ebenso Peter Sin-
ger: Praktische Ethik, Reclam 2. Aufl. 1994, S. 225-278. Dage-
gen ist Glnter Altner: Leben in der Hand des Menschen. Die Bri-
sanz des biotechnischen Fortschritts, Primus 1998, hier S. 124-
148. Uber den Stand der Dinge in der Palliativmedizin informie-
ren Stein Huseboe und Eberhard Klaschik: Palliativmedizin.
Grundlagen und Praxis. Schmerztherapie. Gesprachsfiihrung.
Ethik, Springer 2006; Eberhard Aulbert, Friedemann Nauck und
Lukas Radbruch: Lehrbuch der Palliativmedizin, Schattauer 2.
Aufl. 2007. Die Umfragen der DGHS finden sich unter
www.dghs. de/hintergr/hintergr.htm. Uber die Lage im Gesund-
heitssystem: Oliver Tolmein: Keiner stirbt fur sich allein. Sterbe-
hilfe, Pflegenotstand und das Recht auf Selbstbestimmung, Ber-
telsmann 2006.

Jenseits von Wurst und Kdse

Peter Singer: Animal Liberation - Die Befreiung der Tie-
re, Rowohlt 1996. Siehe auch ders. (HQ): Verteidigt die Tiere.
Uberlegungen fiir eine neue Menschlichkeit, Ullstein 1988. Der
zweite wichtige Vater der Tierrechtsphilosophie ist Tom Re-
gan: The Case for animal Rights, University of California Press
1983. Uber das Fleischessen gibt es den hervorragenden Sam-
melband von Heike Baranzke, Franz-Theo Gottwald und Hans
Werner  Ingensiep: Leben - Toéten - Essen, Hirzel
2000. Eine gute Ubersicht tiber die Geschichte der Mensch-Tier-
Beziehung bietet Manuela Linnemann: Briider - Bestien — Auto-

469



maten, Harald Fischer Verlag 2000. Vgl. auch Richard David
Precht: Noahs Erbe. Vom Recht der Tiere und den Grenzen des
Menschen, Rowohlt 2000. Das Bewusstsein als Grenze der Tier-
ethik untersucht David De Grazia: Taking animals serious-
ly, Cambridge University Press 1996. Der Aufsatz von Thomas
Nagel: Wie es ist, eine Fledermaus zu sein, erschien erstmals in
der Philosophical Review LXXXIII, 4 (Oktober 1974). Das engli-
sche Original ist nachlesbar unter
members.aol.com/NeoNoetics/Nagel-Bat.html.

Das Zitat von Giacomo Rizzolatti Uber das Bellen ist
www.infonautik.de/rizzolatti. htm entnommen.

Der Affe im Kulturwald

Peter Singer und Paola Cavalieri: Menschenrechte flr die Grof3en
Menschenaffen, Goldmann 2000. Kritisch dagegen: Claudia
Heinzelmann: Der Gleichheitsdiskurs in der Tierrechtsdebatte.
Eine kritische Analyse von Peter Singers Forderung nach Men-
schenrechten fir GroRe Menschenaffen,lbidem 1999. Zur nahen
Verwandschaft von Menschenaffen und Menschen Jared Dia-
mond: Der dritte Schimpanse. Evolution und Zukunft des Men-
schen,Fischer 2006; John und Mary Gribbin: Wie wenig uns vom
Affen trennt, Insel 1995. Uber tierische und affische Intelligenz
Donald R. Griffin: Wie Tiere denken, dtv 1990. Das Leakey-Zitat
stammt aus Jane Goodall: Ein Herz fur Schimpansen. Meine 30
Jahre am Gombe-Strom, Rowohlt 1991, S.28. Uber die Intelli-
genzleistungen von Kanzi und anderen Menschenaffen: Sue Sa-
vage-Rumbaugh und Roger Lewin: Kanzi. Der sprechende
Schimpanse. Was den tierischen vom menschlichen Verstand un-
terscheidet, Droemer Knaur 1995. Francine Pattersons EXxperi-
mente mit Koko sind nachlesbar auf Kokos Homepage www. ko-
ko.org. Das Zitat von Toshisada Nishida stammt aus: Topics in

470



Primatology. Human Origins/Behaviour, Ecology and Conserva-
tion,University of Tokio Press 1992.

Die Qual der Wale

Die Zahlen Uber die Zerstérung der globalen Lebensraume stam-
men von Edward O. Wilson: Ende der biologischen Vielfalt? Der
Verlust an Arten, Genen und Lebensraumen und die Chancen fr
eine Umkehr, Spektrum 1992. Siehe auch ders. Der Wert der
Vielfalt, Piper 1997. Lovelocks Philosophie findet sich in James
Lovelock: Das Gaia-Prinzip. Die Erde ist ein Lebewesen, Scherz
1992. Die Tschernobyl-Passage steht in ders.: Warum die Erde
sich wehrt,List 2007. Zu Okologie und Moral siehe: Klaus Mi-
chael Meyer-Abich: Praktische Naturphilosophie. Erinnerungen
an einen vergessenen Traum, Beck 1997; Hans Jonas: Das Prin-
zip Verantwortung. Versuch einer Ethik flr die technologische
Zivilisation, Suhrkamp 1984; Konrad Ott: Okologie und Ethik.
Ein Versuch praktischer Philosophie, Attempto, 2. Aufl. 1994;
Julian Nida-Rimelin, Dietmar von der Pforten: Okologische
Ethik und Rechtstheorie, 2. Aufl. 2002.

Ansichten eines Klons

Die Maoglichkeiten der Gentechnik zeigen William J. Thiemann
und Michael A. Palladino: Biotechnologie, Pearson 2007. Kiri-
tisch gegen die Gentechnik ist Alexander Kissler: Der geklonte
Mensch. Das Spiel mit Technik, Traumen und Geld, Herder 2006.
Aus theologischer Sicht bilanziert: Roland Graf: Klonen. Prif-
stein fur die ethischen Prinzipien zum Schutz der Menschenwiir-
de, Eos 2003. Zum Streit um embryonale Stammzellen Thomas
Heinemann und Jens Kersten: Stammzellforschung. Naturwissen-
schaftliche, ethische und rechtliche Aspekte, Alber 2007; Gisela

471



Badura-Lotter: Forschung an embryonalen Stammzellen. Zwi-
schen biomedizinischer Ambition und ethischer Reflexion, Cam-
pus 2005; Karsten Klopfer: Verfassungsrechtliche Probleme der
Forschung an humanen pluripotenten embryonalen Stammzellen
und ihre Wirdigung im Stammzellgesetz, Duncker und Homblot
2006.

Kinder von der Stange

Praktische Beratung in Fragen der Diagnostik erteilt: Michael
Ludwig: Kinderwunschsprechstunde, Springer 2. Aufl. 2007. Das
ethische Chaos der Reproduktionsmedizin bilanzieren Martin
Spiewak: Wie weit gehen wir fur ein Kind? Im Labyrinth der
Fortpflanzungsmedizin, Eichborn 2005; Petra Gehring: Was ist
Biomacht? Vom zweifelhaften Mehrwert des Lebens, Campus
2006. Vor der Reproduktionsmedizin warnen Lee M.Silver: Das
geklonte Paradies. Kiinstliche Zeugung und Lebensdesign im
neuen Jahrtausend, Droemer Knaur 2000; Theresia M. de Jong:
Babys aus dem Labor, Segen oder Fluch?, Beltz 2002.

Die Briicke ins Geisterreich

Néheres Uber Robert White’s Anatomy erféhrt man un-
ter www.freetimes.com. Den Stand der Dinge in der Neurobionik
Ende der 90er Jahre zeigen Hans-Werner Bothe und Michael En-
gel: Neurobionik. Zukunftsmedizin mit mikroelektronischen Im-
plantaten, Umschau 1998. Uber den gegenwartigen Stand infor-
miert das Journal of Neuroengineering (www.iop.org.). Thomas
Metzingers Aufsatze Uber die Gefahren der Hirnforschung finden
sich unter www.philosophie.unimainz.de/metzinger und un-
ter www.jp.philo.at/texte/metzinger. Die Frage nach der mogli-
chen Neudefinition unseres Verstandnisses von Gehirn, Geist und

472



Kaorper wirft Hans-Werner Ingensiep auf: www.cognition.iip.uni-
freiburg.de.

Die gréf3te aller Vorstellungen

Robert Theis (Hg.): Anselm von Canterbury: Proslogion / Anre-
de, Reclam 2005. Uber Anselms Leben: Saint Anselm. A Portrait
in a Landscape,Cambridge University Press 1992; Rolf Schon-
berger: Anselm von Canterbury. Leben, Werk und Wirkung, Beck
2004. Zu Thomas von Aquin Maximilian Forschner: Thomas von
Aquin, Beck 2006. Uber Gottesbeweise Dieter Henrich: Der On-
tologische Gottesbeweis. Sein Problem und seine Geschichte in
der Neuzeit, Mohr (Siebeck) 1967; John Leslie Mackie: Das
Wunder des Theismus. Argumente fur und gegen die Existenz
Gottes, Reclam 2002. Zur Neurotheologie Michael Persin-
ger: Neuropsychological Bases of God Beliefs, Greenwood Press
1987; Rhawn Joseph, Andrew Newberg, Matthew Alper, Carol
Albright Rausch: Neurotheology: Brain, Science, Spirituality, Re-
ligious Experience, University Press, 2. Aufl. 2003. Andrew
Newberg: Der gedachte Gott, Piper 2. Aufl. 2003. Martin Ur-
ban: Warum der Mensch glaubt. Von der Suche nach dem
Sinn, Eichborn 2005.

Die Uhr des Erzdiakons

Die Angaben zu Darwins Studium in Cambridge stammen aus:
Adrian Desmond und James Moore: Darwin, List 2. Aufl. 1995.
William Paley: Natural Theology, Oxford University Press 2006.
Eine zeitgendssische Biografie Paleys gibt es nicht. Die Informa-
tionen zur Lebensgeschichte stammen aus der umfangreichen Le-
bensbeschreibung in: Edmund Paley (Hg.): The Works of William
Paley, 4 Bde. Longman and Co, 1838, hier Band 1. Derhams

473



Uhrmacher-Analogie findet sich in deutscher Ubersetzung in:
Eberhard Welper: Welperische Gnomonica ..., Nurnberg (Weigel)
1708. Die Darwin-Zitate stammen aus: Uber die Entstehung der
Arten durch nattrliche Zuchtwahl, Wissenschaftliche Buchge-
sellschaft 1992, S. 227. Flourens’ Kritik an Darwin findet sich
in: Examen du livre de M. Darwin sur [I’origine des
especes, Garnier 1864; Lord Kelvins Kritik: On the Origin of Li-
feist nachlesbar unter www.zapatopi.net. Die Sicht der Intelli-
gent-Design-Anhanger erldutert Markus Rammerstorfer: Nur eine
Illusion? Biologie und Design, Tectum 2006. In die Welt der
theoretischen Biologie fiihren ein: Claus Emmeche: Das lebende
Spiel. Wie die Natur Formen erzeugt, Rowohlt 1994 und sehr
schwarmerisch: Andreas Weber: Alles fiihlt. Mensch, Natur und
die Revolution der Lebenswissenschaften, Berlin Verlag 2007.
Das Einstein-Zitat stammt aus: Denis Brian: Einstein — a life, Wi-
ley 1996, S. 186.

Eine ganz normale Unwahrscheinlichkeit

Niklas Luhmann: Liebe als Passion. Zur Codierung von Intimi-
tat. 7. Aufl. Suhrkamp 2003. Zu Luhmanns Leben siehe Dirk
Baecker (u.a.): Theorie als Passion, Suhrkamp 1987. Talcott Par-
sons Hauptwerke sind Structure of Social Action, Free Press 1949
und Das System moderner Gesellschaften,Juventa 6. Aufl. 2003.
Humberto Maturanas Philosophie ist zusammengefasst in: Der
Baum der Erkenntnis. Die biologischen Wurzeln menschlichen
Erkennens, Goldmann  1990;  ders. Biologie  der  Reali-
tat, Suhrkamp 1998. Roths Kritik an Luhmann steht in Gerhard
Roth: Fihlen, Denken, Handeln,Suhrkamp 2003, S. 557. Zur
Neurobiologie der Liebe S. 365-373. Systemtheoretische Uberle-
gungen zur Liebe finden sich auch bei Karl Lenz: Soziologie der
Zweierbeziehung. Eine Einfuhrung. Westdeutscher Verlag, 2.
Aufl. 2003; Christian Schuldt: Der Code des Herzens. Liebe und

474



Sex in den Zeiten maximaler Mdoglichkeiten, Eichborn 2005.
Neuere Sammelb&nde zur Philosophie der Liebe sind: Peter
Kemper und Ulrich Sonnenschein (Hg): Das Abenteuer Liebe.
Bestandsaufnahme eines unordentlichen Gefiihls, Suhrkamp
2004; Kai Buchholz (Hg.): Liebe. Ein philosophisches Lese-
buch, Goldmann 2007. Ein moderner Klassiker aus psychologi-
scher Perspektive ist Peter Lauster: Die Liebe. Psychologie eines
Phanomens, Rowohlt 35. Aufl. 2004. Die gegenwartigen Liebes-
lage der Nationen untersucht Anthony Giddens: The transforma-
tion of intimacy. Sexuality, love, and eroticism in modern socie-
ties.,Stanford University Press 1993. Zur Liebe im Tierreich:
Jeffrey M. Masson und Susan McCarthy: Wie Tiere fih-
len, Rowohlt 1997, hier S. 108-143. Die Bedeutung des Oxytocin
bei Prariewlhlm&usen untersuchten Larry Young, Roger Nilsen,
Katrina G. Waymire, Grant R. MacGregor und Thomas R. In-
sel:Increased affiliative response to vasopressin in mice express-
ing the Via receptor from a monogamous vole, in Nature 400
(19), S. 766-76, 1999.

Do be do be do

Jean-Paul Sartre: Das Sein und das Nichts, Versuch einer phano-
menologischen Ontologie, Rowohlt 10. Aufl. 1993. ders. Der
Existenzialismus ist ein Humanismus, Rowohlt 3. Aufl. 2000.
Uber Sartres Leben geben Auskunft: Bernhard-Henri Lé-
vy: Sartre. Der Philosoph des 20. Jahrhunderts, dtv 2005; Hans-
Martin Schonherr-Mann: Sartre — Philosophie als Lebensform,
Beck 2006. Die Mandarins sind erhaltlich als: Simone de Beau-
voir: Die Mandarins von Paris, Rowohlt 36. Aufl 2000. Von
Wirklichkeitssinn und Mdoglichkeitssinn spricht Robert Musil im
vierten Kapitel seines Romans Der Mann ohne Eigenschaf-
ten, Rowohlt 1978. Roths Reflexionen tber Willensfreiheit ste-
hen in Gerhard Roth: Fiihlen, Denken, Handeln, Suhrkamp 2003,

478



S. 494- 545, Uber das Lernvermogen der Gefiihle: Bruce Lip-
ton: Intelligente  Zellen. Wie Erfahrungen unsere Gene
steuern, Koha 2006.

Robinsons Altoél

Blackstones Definition des Eigentums stammt aus William
Blackstone: Commentaries on the Laws of England, University of
Chicago Press 1979. Foes Robinson ist erhaltlich als Daniel De-
foe: Robinson Crusoe. Ungekirzte Ausgabe, Manesse-Verlag
2006. Zu Foes Leben: Daniel Defoe. His Life and recently dis-
covered writings, Olms 1968. Eine gute Ubersicht tiber die Frage
des Eigentums gibt der Sammelband von Andreas Eckl und
Bernd Ludwig:Was ist Eigentum? Philosophische Positionen von
Platon bis Habermas, Beck 2005. Simmels Einsichten tber die
Psychologie des Eigentums stehen in: Georg Simmel: Philoso-
phie des Geldes, Suhrkamp 7. Aufl. 2001, insbes. Im 4. Kapitel:
»Die individuelle Freiheit«.

Das Rawls-Spiel

John Rawils: Eine Theorie der Gerechtigkeit, Suhrkamp 1975.
Siehe auch: John Rawls: Das Recht der Volker, Gruyter 2002. Ei-
ne gute Einfihrung in Rawls’ Philosophie bietet Wolfgang Kers-
ting: John Rawls. Zur Einflihrung, Junius 2001. Zur Vertrags-
theorie allgemein siehe Michael Grundherr: Moral aus Interesse.
Metaethik der Vertragstheorie, Gruyter 2007. Hans Christoph
Timm: Solidaritat unter Egoisten? Die Legitimation sozialer Ge-
rechtigkeit im liberalen Staat, Kovac 2004. Das Smith-Zitat
stammt aus: Adam Smith: Theorie der ethischen Geflihle, Meiner
2004. Nozicks Gegenentwurf zu Rawls findet sich in Robert No-
zick: Anarchie, Staat, Utopia, Olzog 2006. Singers Kritik an

476



Rawls steht in Peter Singer: Praktische Ethik. Neuausga-
be,Reclam 1994 auf den Seiten 34-38 und 315-334. Das Kom-
munistische Manifest ist erhéltlich als Karl Marx / Friedrich En-
gels: Manifest der kommunistischen Partei, Reclam 1989. Das
Rawls-Zitat Gber das Gluck in der Theorie der Gerechtigkeit steht
auf Seite 113.

Inseln der Seligkeit

Der Happy Planet Index findet sich unter happyplanetin-
dex.org. Die Homepage der New Economics Foundation un-
ter neweconomics.org. Die »Anekdote« von Heinrich BOll st
enthalten in: Heinrich Boll: Erzahlungen, Kiepenheuer & Witsch
2006. Layards Ansichten stehen in: Richard Layard und Jurgen
Neubauer: Die gluckliche Gesellschaft. Kurswechsel fir Politik
und Wirtschaft, Campus 2005. Zur Glicksokonomie siehe ferner:
Bruno S. Frey:Happiness and Economics. How the Economy and
Institutions Affect Human Well-Being, Princeton 2002. Harald
Willenbrock: Das Dago bert-Dilemma — Wie die Jagd nach Geld
unser Leben bestimmt, Heyne 2006. Die World Values Survey
findet sich unter worldvaluessurvey.org. Das Marcuse-Zitat
stammt aus Ludwig Marcuse: Philosophie des Glicks, Diogenes
13. Aufl. 1972. Zur Neurobiologie des Glicks Gerhard Roth:
Fihlen, Denken, Handeln, Suhrkamp 2003, S. 356-364. Das
Edith-Piaf-Zitat steht in: Monique Lange: Edith Piaf. Die Ge-
schichte der Piaf. Ihr Leben in Text und Bildern, Insel 9. Aufl.
2007. Seligmans Einsichten stehen in: Martin E.P. Seligman: Der
Glucksfaktor. Warum Optimisten langer leben, Liibbe 2. Aufl.
2005.

477



Der ferne Garten

Epikurs Schriften sind gesammelt in Epikur: Philosophie der
Freude. Briefe. Hauptlehrsatze. Spruchsammlung. Fragmen-
te, Insel 9. Aufl. 2004. Zu Epikurs Leben siehe Malte Hossenfel-
der: Epikur, Beck 2006. Uber den Stand der Dinge in der Positi-
ven Psychologie informiert Ann E. Auhagen: Positive Psycholo-
gie. Anleitung zum »besseren« Leben, Beltz 2004. Siehe auf3er-
dem: Mihaly Csikszentmihalyi,: Flow. Das Geheimnis des
Glucks, Klett-Cotta, 13. Aufl. 1992. ders. Lebe gut! Wie Sie das
Beste aus Ihrem Leben machen, dtv 2001; Michael Argyle: The
Psychology of Happiness, Routledge, 2.Aufl. 2001; Daniel Gil-
bert: Stumbling on Happiness, Vintage 2007; Daniel Kahnemann
und Norbert Schwarz: Well-Being: The Foundations of Hedonic
Psychology,Russell Sage 2004.

Die Matrix-Maschine

Informationen zum Film »Matrix« finden sich  un-
ter Wikipedia.de und besonders bild- und detailreich un-
ter whatisthematrix.warnerbros.com. Die  erwdhnten  Science-
Fiction-Bucher sind: Stanislaw Lem: Sterntageblcher, Suhrkamp
2003; ders. Also sprach Golem, Insel 2002; Daniel Ga-
louye:Simulacron — Drei, Heyne 1987. Platons Hohlengleichnis
steht in der Politeia 524a-517a. Platon: Der Staat (Poli-
teia), Reclam 1982. Die Matrix-Maschine als Beleg fir die Frag-
wirdigkeit von Gluck ist eine Idee von Robert Nozick: Vom rich-
tigen, guten und gliicklichen Leben, Hanser 1996. Das Wittgens-
tein-Zitat Uber den Sinn des Lebens steht im Tractatus 6.521:
Ludwig Wittgenstein: Tractatus logico-philosophicus. Tagebu-
cher 1914-1916. Philosophische Untersuchungen, Suhrkamp
1984. Singers Sétze Uber den Lebenssinn stammen aus Peter Sin-
ger: Wie sollen wir leben? Ethik in einer egoistischen Zeit,dtv 4.

478



Aufl. 2004. Dennett entfaltet seine biologische Sinntheorie in:
Daniel Dennett: Darwins geféhrliches Erbe. Die Evolution und
der Sinn des Lebens,Hoffmann und Campe 2002. Ashleigh Bril-
liants brillante lIdeen und Satze finden sich unter ashleighbril-
liant.com. Deep Thought rechnet in Douglas Adams:Per Anhalter
durch die Galaxis. Gesamtausgabe, Rogner & Bernhard 2006.
Die zauberhaften Prydain Chronicles sind heute erhéltlich in einer
optischen verkitschten Version. Lloyd Alexander: Die dunkle Sei-
te der Macht (Sammelband 1) und Die Reise zum Drachen-
berg (Sammelband 2), CBJ 2006. Die sehr schon illustrierten Bi-
cher des Arena-Verlags der spaten 60er und frihen 70er Jahre
sind aber unbedingt vorzuziehen.

479



Personenregister
Adams, Douglas
Adorno, Theodor W.
Ahlquist, Jon
Alexander der GroRe
Alexander, Lloyd
Anselm von Canterbury
Antinori, Severino
Aristoteles
Armstrong, Louis
Augustinus
Austin, John Langshaw
Baader, Andreas
Bachmann, Ingeborg
Baudrillard, Jean
Beauvoir, Simone de
Bentham, Jeremy
Berger, Hans
Berkeley, George
Bernays, Martha (verh. Freud)
Bernheim, Hippolythe
Blackstone, William
Bloch, Ernst
Bolk, Louis
Boll, Heinrich
Bonhoeffer, Dietrich
Breuer, Josef
Brilliant, Ashleigh

480



Broca, Paul

Brown, Louise Joy
Bultmann, Rudolf
Cajal, Santiago Ramon y
Calvin, William
Carlsson, Arvid
Caroll, Lewis

Carus, Carl Gustav
Castro, Fidel
Cavalieri, Paola
Chabris, Christopher
Charcot, Jean-Marie
Chomsky, Noam
Christine (schwed. Konigin)
Cocteau, Jean
Cohen, Jacques
Combhaire, Frank
Damasio, Antonio
Damasio, Hanna
Darwin, Charles
Dennet, Daniel
Derham, William
Descartes, René
Devaux, Emile
Diamond, Jared
Diogenes
Dostojewski, Fjodor
Einstein, Albert
Ekman, Paul

481



Engels, Friedrich
Epikur

Eser, Albin

Faulhaber, Johannes
Feuerbach, Ludwig
Fichte, Johann Gottlieb
Fletcher, Joshua
Flourens, Jean Pierre Marie
Foe, Daniel (Defoe)
Fogassi, Leonardo
Frege, Gottlob

Freud, Sigmund
Frisch, Max

Gage, Phineas

Galese, Vittorio
Galilei, Galileo

Gall, Franz Joseph
Galouye, Daniel
Gardner, Beatrice
Gardner, Robert
Gaunilo (Mdnch)
Goddall, Jane

Goethe, Johann Wolfgang von
Gray, Tom

Greengard, Paul

Grifo, James
Grundfest, Harry
Guevara, Ernesto
Habermas, Jirgen

482



Hals, Frans

Harrison, George
Hartmann, Eduard von
Hauser, Marc
Hawking, Stephen
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich
Heidegger, Martin
Heine, Heinrich
Heinrich I.

Helminger, Guy
Herder, Johann Gottfried von
Hitler, Adolf

Hobbes, Thomas
Hoerster, Norbert
Hoffman, Dustin
Houellebecq, Michel
Hume, David

Husserl, Edmund
Huxley, Julian

Huxley, Thomas Henry
Insel, Thomas

James, William
Jansson, Tove
Johannes Paul II.
Johanson, Donald Carl
Kandel, Eric

Kant, Immanuel

Katz, Steve

Kelvin, Lord

483



Kepler, Johannes
Keshen, Richard
Kierkegaard, Soren
Knutzen, Martin
Kopernikus, Nikolaus
Kris, Anna

Kubrick, Stanley
Lamezan, Adrian von
Lanfranc (Abt)
Langleben, Daniel
Layard, Richard
Leakey, Louis
Leakey, Richard
Leibniz, Gottfried Wilhelm
Lem, Stanislaw
Lennon, John
Lennon, Julian

Libet, Benjamin
Lichtenberg, Georg Christoph
Linné, Carl von
Locke, John

Loewi, Otto
Lovelock, James
Luhmann, Niklas
Mach, Ernst
MacLean, Paul
Mahler, Gustav
Marc, Franz
Marcuse, Ludwig

484



Marx, Karl

Maturana, Humberto
Maximilian von Bayern
McCartney, Paul
Metzinger, Thomas
Meynert, Theodor
Miles, Lyn White
Mill, John Stuart
Mirandola, Pico della
Moritz von Oranien
Musil, Robert

Nagel, Thomas
Newberg, Andrew
Newton, Isaac

Nicht, Alexander
Nicht, Marie-Luise
Nietzsche, Friedrich
Nieuwentijdt, Bernard
Nishida, Toshisada
Nozick, Robert
O’Donnell, Lucy
Paley, William
Pappenheim, Bertha
Parsons, Talcott
Patterson, Francine
Paul VI.

Peek, Kim

Pellegrino, Giuseppe di
Persinger, Michael

48S



Piaf, Edith

Pitt, William

Pius IX.

Platon

Pollack, Seth

Purcell, Henri

Rawls, John

Ray, John

Reeve, Christopher
Renesse, Margot von
Rizzolatti, Giacomo
Rorty, Richard

Roth, Gerhard
Rousseau, Jean-Jacques
Russell, Bertrand
Sacks, Oliver

Saffra, Piero

Sartre, Jean-Paul
Savage-Rumbaugh, Sue
Schelsky, Helmut .
Schiller, Friedrich
Schopenhauer, Arthur
Searle, John Rogers
Seligman, Martin
Selkirk, Alexander
Shaw, George Bernhard
Sherrington, Charles Scott
Sibley, Charles
Simmel, Georg

486



Simons, Daniel
Sinatra, Frank
Singer, Peter

Smith, Adam
Sokrates

Spencer, Herbert
Spinoza, Baruch
Starr, Ringo

Thomas von Aquin
Thomson, Judith Jarvis
Tolstoi, Leo

Varela, Francisco
Virchow, Rudolf
Vorilhon, Claude
Waal, Frans de
Wachowski, Andy
Wachowski, Larry
Wagner, Cosima
Wagner, Richard
Wallace, Douglas
Weiss, Robert
Wernicke, Carl
White, Robert
Whitehead, Alfred North
Wilhelm der Eroberer
Wilhelm 11

Wiltshire, Stephen
Wise, Steven
Wittgenstein, Ludwig

487



Wittgenstein, Margarete
Wren, Christopher
Wundt, Wilhelm

Zavos, Panayiotis

488



