


 
 
 
 
 
Das Buch 
 
Ein Rettungsring muß her, befand Paul Watzlawick, »für unsere Welt, die in einer Flut von 
Anweisungen zum Glücklichsein zu ertrinken droht«, und holte aus zu einem genialen Wurf. Seine 
>Anleitung zum Unglücklichsein< führt in die »Sei-spontan!«-Paradoxie ein, unterrichtet in der 
Erzeugung von Depressionen, wartet auf mit Variationen zum Thema »Liebe und Knoblauch« und 
geizt nicht mit praktikablen Anleitungen wie dieser: »Schenken Sie Ihrem Sohn zwei Sporthemden. 
Wenn er zum erstenmal eines der beiden anzieht, blicken Sie ihn traurig an und sagen Sie: >Das 
andere gefällt dir nicht?<« Und das wäre erst der - wenn auch vielversprechende - Anfang einer 
kleinen Kommunikationskatastrophe... 
 
 
Der Autor 
 
Paul Watzlawick, 1921 in Villach/Kärnten geboren, ist Forschungsbeauftragter am Mental Research 
Institute in Palo Alto/Kalifornien und Professor an der Stanford University. Zahlreiche 
Veröffentlichungen, zuletzt: >Vom Unsinn des Sinns oder vom Sinn des Unsinns< (1992). 
 

 



 
 
 
 
Inhalt 
 

 

Einleitung .....................................................................................................................................................1 
Vor allem eins: Dir selbst sei treu ... ............................................................................................................4 
Vier Spiele mit der Vergangenheit ...............................................................................................................5 

1. Die Verherrlichung der Vergangenheit.......................................................................................................... 5 
2. Frau Lot.............................................................................................................................................................. 5 
3. Das schicksalhafte Glas Bier........................................................................................................................... 5 
4. Der verlorene Schlüssel, oder »mehr desselben« ......................................................................................... 6 

Russen und Amerikaner ...............................................................................................................................8 
Die Geschichte mit dem Hammer ..............................................................................................................10 
Die Bohnen in der Hand.............................................................................................................................14 
Die verscheuchten Elefanten ......................................................................................................................15 
Selbsterfüllende Prophezeiungen ...............................................................................................................17 
Vor Ankommen wird gewarnt....................................................................................................................19 
Wenn du mich wirklich liebtest, würdest du gern Knoblauch essen..........................................................22 
Sei spontan! ................................................................................................................................................27 
Wer mich liebt, mit dem stimmt etwas nicht..............................................................................................30 
Edel sei der Mensch, hilfreich und gut.......................................................................................................32 
Diese verrückten Ausländer .......................................................................................................................35 
Das Leben als Spiel ....................................................................................................................................37 
Epilog .........................................................................................................................................................39 
Literaturverzeichnis....................................................................................................................................40 
 

 



 1 

 

Einleitung 
 
»Was kann man nun von einem Menschen ... erwarten? Überschütten Sie ihn mit allen Erdengütern, 
versenken Sie ihn in Glück bis über die Ohren, bis über den Kopf, so daß an die Oberfläche des Glücks 
wie zum Wasserspiegel nur noch Bläschen aufsteigen, geben Sie ihm ein pekuniäres Auskommen, daß 
ihm nichts anderes zu tun übrigbleibt, als zu schlafen, Lebkuchen zu vertilgen und für den Fortbestand der 
Menschheit zu sorgen - so wird er doch, dieser selbe Mensch, Ihnen auf der Stelle aus purer 
Undankbarkeit, einzig aus Schmähsucht einen Streich spielen. Er wird sogar die Lebkuchen aufs Spiel 
setzen und sich vielleicht den verderblichsten Unsinn wünschen, den allerunökonomischsten Blödsinn, 
einzig um in diese ganze positive Vernünftigkeit sein eigenes unheilbringendes phantastisches Element 
beizumischen. Gerade seine phantastischen Einfälle, seine banale Dummheit wird er behalten wollen ...« 
 
Diese Worte stammen aus der Feder des Mannes, den Friedrich Nietzsche für den größten Psychologen 
aller Zeiten hielt: Fedor Michailowitsch Dostojewski. Und doch drücken sie, wenn auch in beredterer 
Sprache, nur das aus, was die Volksweisheit seit eh und je weiß: Nichts ist schwerer zu ertragen als eine 
Reihe von guten Tagen. 
 
Es ist höchste Zeit, mit dem jahrtausendealten Ammenmärchen aufzuräumen, wonach Glück, 
Glücklichkeit und Glücklichsein erstrebenswerte Lebensziele sind. Zu lange hat man uns eingeredet - und 
haben wir treuherzig geglaubt -, daß die Suche nach dem Glück uns schließlich das Glück bescheren wird. 
 
Dabei ist der Begriff des Glücks nicht einmal definierbar. So wurden zum Beispiel die Hörer der 7. Folge 
des Abendstudios des Hessischen Rundfunks im September 1972 Zeugen der zweifellos befremdenden 
Diskussion zum Thema »Was ist Glück?«*, in deren Verlauf es vier Vertretern verschiedener 
Weltanschauungen und Disziplinen nicht gelang, sich auf die Bedeutung dieses scheinbar so 
selbstverständlichen Begriffs zu einigen - und das trotz der Bemühungen des eminent vernünftigen (und 
geduldigen) Gesprächsleiters. 
 
Das sollte uns eigentlich nicht überraschen. »Worin das Glück besteht, darüber waren die Meinungen 
immer geteilt«, lesen wir in einem Essay des Philosophen Robert Spaemann über das glückliche Leben: 
»289 Ansichten zählte Terentius Varro und ihm folgend Augustinus. Alle Menschen wollen glücklich 
sein, sagt Aristoteles.« Und Spaemann erwähnt dann die Weisheit eines jüdischen Witzes vom Sohn, der 
dem Vater eröffnet, er wolle Fräulein Katz heiraten. »Der Vater widerspricht. Fräulein Katz bringe nichts 
mit. Der Sohn erwidert, er könne nur mit Fräulein Katz glücklich sein. Darauf der Vater: >Glücklich sein, 
und was hast du schon davon?<« 
 
Die Weltliteratur allein schon hätte uns längst mißtrauisch machen sollen. Unglück, Tragödie, 
Katastrophe, Verbrechen, Sünde, Wahn, Gefahr - das ist der Stoff, aus dem die großen Schöpfungen 
bestehen. Dantes >Inferno< ist ungleich genialer als sein >Paradiso<; 
 
dasselbe gilt für Miltons >Paradise Lost<, demgegenüber >Paradise Regained< ausgesprochen fade ist; 
>Jedermanns< Sturz reißt mit, die ihn schließlich rettenden Engelchen wirken peinlich; >Faust I< rührt zu 
Tränen, >Faust II< zum Gähnen. 
 
Machen wir uns nichts vor: Was oder wo wären wir ohne unsere Unglücklichkeit? Wir haben sie bitter 
nötig; im wahrsten Sinne dieses Wortes. 
 
                                                           
* In: Alexander Mitscherlich und Gert Kalow: Glück - Gerechtigkeit. München 1976 



 2 

Unseren warmblütigen Vettern im Tierreich geht es nicht besser: Man besehe sich nur die monströsen 
Wirkungen des Zoo-Lebens, das jene herrlichen Kreaturen vor Hunger, Gefahr und Krankheit 
(einschließlich Zahnfäule) schützt und damit zu den Entsprechungen menschlicher Neurotiker und 
Psychotiker macht. 
 
Unserer Welt, die in einer Flutwelle von Anweisungen zum Glücklichsein zu ertrinken droht, darf ein 
Rettungsring nicht länger vorenthalten werden. Nicht länger darf das Verstehen dieser Mechanismen und 
Prozesse die eifersüchtig gehütete Domäne der Psychiatrie und der Psychologie bleiben. 
 
Die Zahl derer, die sich ihr eigenes Unglück nach bestem Wissen und Gewissen selbst zurechtzimmern, 
mag verhältnismäßig groß scheinen. Unendlich größer aber ist die Zahl derer, die auch auf diesem Gebiet 
auf Rat und Hilfe angewiesen sind. Ihnen sind die folgenden Seiten als Einführung und Leitfaden 
gewidmet. 
 
Diesem altruistischen Vorhaben kommt aber auch staatspolitische Bedeutung zu. Wie die Zoodirektoren 
im kleinen, so haben es sich die Sozialstaaten im großen Maßstabe zur Aufgabe gemacht, das Leben des 
Staatsbürgers von der Wiege bis zur Bahre sicher und glücktriefend zu gestalten. Dies ist aber nur dadurch 
möglich, daß der Staatsbürger systematisch zur gesellschaftlichen Inkompetenz erzogen wird. In der 
gesamten westlichen Welt steigen daher die Staatsausgaben für das Gesundheits- und Sozialwesen von 
Jahr zu Jahr immer steiler an. Wie Lee Thayer zeigte, schnellten diese Ausgaben in den USA zwischen 
1968 und 1970 um 34% von elf auf vierzehn Milliarden Dollar. Neueren bundesdeutschen Statistiken ist 
zu entnehmen, daß die täglichen Staatsausgaben für das Gesundheitswesen allein 450 Millionen DM 
betragen und sich damit seit 1950 verdreißigfacht haben. Es gibt in der Bundesrepublik zehn Millionen 
Kranke, und der westdeutsche Normalverbraucher nimmt im Laufe seines Lebens 3 6000 Tabletten ein. 
 
Man stelle sich nun vor, wie es um uns stünde, wenn dieser Aufwärtstrend zum Stocken käme oder gar 
rückläufig würde. Riesige Ministerien und andere Monsterorganisationen brächen zusammen, ganze 
Industriezweige gingen bankrott, und Millionen von Menschen wären arbeitslos. 
 
Zur Vermeidung dieser Katastrophe will das vorliegende Buch einen kleinen, verantwortungsbewußten 
Beitrag leisten. Der Sozialstaat braucht die stetig zunehmende Hilflosigkeit und Unglücklichkeit seiner 
Bevölkerung so dringend, daß diese Aufgabe nicht den wohlgemeinten, aber dilettantischen Versuchen 
des einzelnen Staatsbürgers überlassen bleiben kann. Wie in allen anderen Sparten des modernen Lebens 
ist auch hier staatliche Lenkung vonnöten. Unglücklich sein kann jeder; sich unglücklich machen aber will 
gelernt sein, dazu reicht etwas Erfahrung mit ein paar persönlichen Malheurs nicht aus. 
 
Doch selbst in der einschlägigen, das heißt hauptsächlich psychiatrischen und psychologischen Literatur 
sind dementsprechende Hinweise und brauchbare Informationen sehr dünn gesät und meist ganz 
unbeabsichtigt. Soweit mir bekannt ist, haben sich nur wenige meiner Kollegen an dieses heiße Eisen 
herangewagt. Rühmliche Ausnahmen sind die Frankokanadier Rodolphe und Luc Morisette mit ihrem 
>Petit manuel de guerilla matrimoniale<; Guglielmo Gulottas >Commedie e drammi nel matrimonio<; 
Ronald Laings >Knoten<, und Mara Selvinis >Der entzauberte Magier<, in dem die berühmte 
Psychiaterin nachweist, wie das Groß-System Schule das Scheitern des Schulpsychologen braucht, um 
sich nicht ändern zu müssen und weiterhin mehr desselben tun zu können. Ganz besondere Erwähnung 
verdienen ferner die Bücher meines Freundes Dan Greenburg, >How to be a Jewish Mother<* und >How 
to Make Yourself Miserable<, jenes bedeutenden Werkes, das von den Kritikern als die freimütige 
Untersuchung gefeiert wurde, 
                                                           
* Zur Vermeidung von Mißverständnissen sei hier Greenburgs einleitende Feststellung zitiert, wonach 
»eine jüdische Mutter weder jüdisch noch Mutter zu sein braucht. Auch eine irische Kellnerin oder ein 
italienischer Friseur kann eine jüdische Mutter sein.« 



 3 

 
»die es hunderttausend Menschen ermöglicht hat, ein wahrhaft leeres Leben zu leben«. Und last but not 
least sind hier die drei bedeutendsten Vertreter der britischen Schule zu erwähnen: Stephen Potter mit 
seinen »Upmanship«-Studien; Lawrence Peter, der Entdecker des »Peter-Prinzips«; und schließlich der 
weltberühmte Autor des nach ihm benannten Gesetzes: Cyril Northcote Parkinson. 
 
Was das vorliegende Buch zusätzlich zu diesen ausgezeichneten Studien bieten möchte, ist eine 
methodische, grundlegende und auf Jahrzehnten klinischer Erfahrung beruhende Einführung in die 
brauchbarsten und verläßlichsten Mechanismen der Unglücklichkeit. Trotzdem aber dürfen meine 
Ausführungen nicht als erschöpfende und vollständige Aufzählung betrachtet werden, sondern nur als 
Leitfaden oder Wegweiser, der es den begabteren unter meinen Lesern ermöglichen wird, ihren eigenen 
Stil zu entwickeln. 
 



 4 

Vor allem eins: Dir selbst sei treu ... 
 
Dieses goldene Wort stammt von Polonius, dem Kämmerer in >Hamlet<. Für unser Anliegen ist es 
wertvoll, da Polonius, indem er sich selbst treu ist, es schließlich fertigbringt, von Hamlet »wie eine 
Ratte« in seinem Versteck hinter einem Wandschirm erstochen zu werden. Offensichtlich gab es das 
goldene Wort vom Lauscher an der Wand im Staate Dänemark noch nicht. 
 
Man könnte vielleicht einwenden, daß damit des sich Unglücklichmachens zuviel getan war, doch müssen 
wir Shakespeare etwas poetische Freiheit zubilligen. Das Prinzip wird dadurch nicht geschmälert: 
 
Daß man mit der Umwelt und besonders seinen Mitmenschen im Konflikt leben kann, dürfte wohl 
niemand bezweifeln. Daß man Unglücklichkeit aber ganz im stillen Kämmerchen des eigenen Kopfes 
erzeugen kann, ist zwar auch allgemein bekannt, aber viel schwerer zu begreifen und daher zu 
perfektionieren. Man mag seinem Partner Lieblosigkeit vorwerfen, dem Chef schlechte Absichten 
unterstellen und das Wetter für Schnupfen verantwortlich machen - wie aber bringen wir es alltäglich 
fertig, uns zu unseren eigenen Gegenspielern zu machen? 
 
An den Zugängen zum Unglück stehen goldene Worte als Wegweiser. Und aufgestellt werden sie vom 
gesunden Menschenverstand, ganz zu schweigen vom gesunden Volksempfinden oder gleich gar vom 
Instinkt für das sich in der Tiefe vollziehende Geschehen. Doch letzten Endes ist es ganz nebensächlich, 
welchen Namen man dieser wunderbaren Fähigkeit gibt. Grundsätzlich handelt es sich um die 
Überzeugung, daß es nur eine richtige Auffassung gibt: die eigene. Und ist man einmal an dieser 
Überzeugung angelangt, dann muß man sehr bald feststellen, daß die Welt im argen liegt. Hier nun 
scheiden sich die Könner von den Dilettanten. Letztere bringen es fertig, gelegentlich die Achseln zu 
zucken und sich zu arrangieren. Wer sich selbst und seinen goldenen Worten dagegen treu bleibt, ist zu 
keinem faulen Kompromiß bereit. Vor die Wahl zwischen Sein und Sollen gestellt, von deren Bedeutung 
bereits die Upanischaden sprechen, entscheidet er sich unbedingt dafür, wie die Welt sein soll, und 
verwirft, wie sie ist. Als Kapitän seines Lebensschiffes, das die Ratten bereits verlassen haben, steuert er 
unbeirrt in die stürmische Nacht hinein. Eigentlich schade, daß in seinem Repertoire ein goldenes Wort 
der alten Römer zu fehlen scheint: Du-cunt fata volentem, nolentem trahunt - den Willigen führt das 
Schicksal, den Unwilligen zerrt es. 
 
Denn unwillig ist er, und zwar in einer ganz besonderen Weise. In ihm wird Unwilligkeit nämlich letzten 
Endes zum Selbstzweck. Im Bestreben, sich selbst treu zu sein, wird er zum Geist, der stets verneint; denn 
nicht zu verneinen, wäre bereits Verrat an sich selbst. Der bloße Umstand, daß die Mitmenschen ihm 
etwas nahelegen, wird somit zum Anlaß, es zu verwerfen, und zwar selbst dann, wenn es - objektiv 
gesehen - im eigenen Interesse läge, es zu tun. (Reife, so lautet bekanntlich der ausgezeichnete 
Aphorismus, ist die Fähigkeit, das Rechte auch dann zu tun, wenn es die Eltern empfohlen haben.) 
 
Doch das wahre Naturgenie geht noch einen Schritt weiter und verwirft in heroischer Konsequenz auch 
das, was ihm selbst als die beste Entscheidung erscheint - also seine eigenen Empfehlungen an sich selbst. 
Damit beißt sich die Schlange nicht nur in den eigenen Schwanz, sondern frißt sich selbst. Und damit ist 
ferner ein Zustand der Unglücklichkeit geschaffen, der seinesgleichen sucht. 
 
Meinen minderbegabten Lesern kann ich diesen Zustand freilich nur als sublimes, aber für sie 
unerreichbares Ideal hinstellen. 
 



 5 

Vier Spiele mit der Vergangenheit 
 
Die Zeit heilt angeblich Wunden und Schmerzen. Das mag zutreffen, braucht uns aber nicht 
abzuschrecken. Es ist nämlich durchaus möglich, sich gegen diesen Einfluß der Zeit abzuschirmen und die 
Vergangenheit zu einer Quelle von Unglücklichkeit zu machen. Dazu stehen uns mindestens vier seit 
Urzeiten bekannte Mechanismen zur Verfügung. 
 

1. Die Verherrlichung der Vergangenheit 
 
Mit etwas Geschick kann es auch der Anfänger fertigbringen, seine Vergangenheit durch einen Filter zu 
sehen, der nur das Gute und Schöne in möglichst verklärtem Licht durchläßt. Nur wem dieser Trick nicht 
gelingt, wird die Zeit seiner Pubertät (ganz zu schweigen von seiner Kindheit) mit handfestem Realismus 
als Periode der Unsicherheit, des Weltschmerzes und der Zukunftsangst erinnern, und auch nicht einem 
einzigen Tag dieser langen Jahre nachtrauern. Dem begabteren Unglücksaspiranten dagegen sollte es 
wirklich nicht schwerfallen, seine Jugend als das unwiederbringlich verlorene Goldene Zeitalter zu sehen 
und sich so ein unerschöpfliches Trauerreservoir zu erschließen. 
 
Die goldene Jugendzeit ist freilich nur ein Beispiel. Ein anderes wäre die tiefe Trauer über den 
Zusammenbruch einer Liebesbeziehung. Widerstehen Sie den Zuflüsterungen Ihrer Vernunft, Ihres 
Gedächtnisses und Ihrer wohlmeinenden Freunde, die Ihnen einreden wollen, daß die Beziehung schon 
längst todkrank war und Sie nur zu oft sich zähneknirschend fragten, wie Sie dieser Hölle entrinnen 
könnten. Glauben Sie einfach nicht, daß die Trennung das bei weitem kleinere Übel ist. Überzeugen Sie 
sich vielmehr zum x-ten Male, daß ein ernsthafter, ehrlicher »Neuanfang« diesmal den idealen Erfolg 
haben wird. (Er wird es nicht.) Lassen Sie sich ferner von der eminent logischen Überlegung leiten: Wenn 
der Verlust des geliebten Wesens so höllisch schmerzt, wie himmlisch muß dann das Wiederfinden sein. 
Sondern Sie sich von allen Mitmenschen ab, bleiben Sie daheim, in unmittelbarer Nähe des Telefons, um 
sofort und voll verfügbar zu sein, wenn die glückhafte Stunde schlägt. Sollte das Warten Ihnen aber doch 
zu lange werden, dann empfiehlt uralte menschliche Erfahrung das Anknüpfen einer in allen Einzelheiten 
identischen Beziehung zu einem ganz ähnlichen Partner - wie grundverschieden dieser Mensch anfangs 
auch scheinen mag. 
 

2. Frau Lot 
 
Ein weiterer Vorteil des Festhaltens an der Vergangenheit besteht darin, daß es einem keine Zeit läßt, sich 
mit der Gegenwart abzugeben. Täte man das, so könnte es einem jederzeit passieren, die Blickrichtung 
rein zufällig um 90 oder gar 180 Grad zu schwenken und feststellen zu müssen, daß die Gegenwart nicht 
nur zusätzliche Unglücklichkeit, sondern gelegentlich auch Un-Unglückliches zu bieten hat; von allerlei 
Neuem ganz zu schweigen, das unseren ein für allemal gefaßten Pessimismus erschüttern könnte. Hier 
blicken wir mit Bewunderung auf unsere biblische Lehrmeisterin, Frau Lot, zurück � Sie erinnern sich 
doch? Der Engel sagte zu Lot und den Seinen: »Rette dich, es gilt dein Leben. Schaue nicht hinter dich, 
bleibe nirgends stehen.« (...) Seine Frau aber schaute zurück und wurde zu einer Salzsäule. 
 

3. Das schicksalhafte Glas Bier 
 
In einem seiner Filme, >The Fatal Glass of Beer<, zeigt ein Altmeister der amerikanischen Filmkomik, W. 
C. Fields, den erschröcklichen, unaufhaltsamen Niedergang eines jungen Mannes, der der Versuchung 



 6 

nicht widerstehen kann, sein erstes Glas Bier zu trinken. Der warnend erhobene (wenn auch vor 
unterdrücktem Lachen leicht zitternde) Zeigefinger ist nicht zu übersehen: Die Tat ist kurz, die Reue lang. 
Und wie lang! (Man denke nur an eine andere biblische Urmutter: Eva, und das bißchen Apfel ...) 
 
Diese Fatalität hat ihre unleugbaren Vorteile, die bisher schamhaft verschwiegen wurden, in unserem 
aufgeklärten Zeitalter aber nicht länger verheimlicht werden dürfen: Reue hin, Reue her - für unser Thema 
ist es viel wichtiger, daß die nie wieder gutzumachenden Folgen des ersten Glases Bier alle weiteren 
Gläser wenn schon nicht entschuldigen, so doch zwingend begründen. Anders ausgedrückt: schön - man 
steht schuldbeladen da, man hätte es damals besser wissen sollen, aber jetzt ist es zu spät. Damals sündigte 
man, jetzt ist man das Opfer des eigenen Fehltritts. Ideal ist diese Form der Unglücklichkeitskonstruktion 
freilich nicht, nur passabel. 
 
Suchen wir daher nach Verfeinerungen. Was, wenn wir am ursprünglichen Ereignis unbeteiligt sind? 
Wenn uns niemand der Mithilfe beschuldigen kann? Kein Zweifel, dann sind wir reine Opfer, und es soll 
nur jemand versuchen, an unserem Opfer-Status zu rütteln oder gar zu erwarten, daß wir etwas dagegen 
unternehmen. Was uns Gott, Welt, Schicksal, Natur, Chromosome und Hormone, Gesellschaft, Eltern, 
Verwandte, Polizei, Lehrer, Ärzte, Chefs oder besonders Freunde antaten, wiegt so schwer, daß die bloße 
Insinuation, vielleicht etwas dagegen tun zu können, schon eine Beleidigung ist. Außerdem ist sie 
unwissenschaftlich. Jedes Lehrbuch der Psychologie öffnet uns die Augen für die Determinierung der 
Persönlichkeit durch Ereignisse in der Vergangenheit, vor allem in der frühen Kindheit. Und jedes Kind 
weiß, daß, was einmal geschehen, nie mehr ungeschehen gemacht werden kann. Daher, nebenbei bemerkt, 
der tierische Ernst (und die Länge) fachgerechter psychologischer Behandlungen.* Wo kämen wir denn 
hin, wenn sich immer mehr Menschen davon überzeugten, daß ihre Lage hoffnungslos, aber nicht ernst 
ist? Man besehe sich nur das warnende Beispiel Österreichs, dessen wirkliche, wenn auch offiziell 
hartnäckig geleugnete Nationalhymne das gemütliche Lied >O du lieber Augustin, alles ist hin< ist. 
 
In den eher seltenen Fällen, in denen der unabhängige Lauf der Dinge ohne unser Zutun für das Trauma 
oder die Versagung der Vergangenheit kompensiert und uns das Gewünschte kostenlos in den Schoß legt, 
verzagt der Könner noch lange nicht. Die Formel, »jetzt ist es zu spät, jetzt will ich es nicht mehr«, 
ermöglicht es ihm, unnahbar im Turmzimmer seiner Indignation zu verbleiben und die von der 
Vergangenheit geschlagenen Wunden durch allzu eifriges Lecken am Heilen zu hindern. 
 
Das Non plus ultra aber, das freilich Genialität voraussetzt, besteht darin, die Vergangenheit auch für 
Gutes verantwortlich zu machen und daraus Kapital für gegenwärtiges Unglück zu schlagen. 
Unübertroffen als Beispiel für diese Variation des Themas ist der in die Geschichte eingegangene 
Ausspruch eines venezianischen Hafenarbeiters nach Abzug der Habsburger aus Venetien: »Verflucht 
seien die Österreicher, die uns gelehrt haben, dreimal täglich zu essen!« 
 

4. Der verlorene Schlüssel, oder »mehr desselben« 
 
Unter einer Straßenlaterne steht ein Betrunkener und sucht und sucht. Ein Polizist kommt daher, fragt ihn, 
was er verloren habe, und der Mann antwortet: »Meinen Schlüssel«. Nun suchen beide. Schließlich will 
der Polizist wissen, ob der Mann sicher ist, den Schlüssel gerade hier verloren zu haben, und jener 
antwortet: »Nein, nicht hier, sondern dort hinten - aber dort ist es viel zu finster.« 
 
Finden Sie das absurd? Wenn ja, suchen auch Sie am falschen Ort. Der Vorteil ist nämlich, daß eine 
solche Suche zu nichts führt, außer »mehr desselben«, nämlich nichts. 
 
                                                           
* Wer das nicht versteht, der vertiefe sich in die einschlägige Literatur, zum Beispiel Lawrence S. Kubie. 



 7 

Hinter diesen beiden einfachen Worten »mehr desselben«, verbirgt sich eines der erfolgreichsten und 
wirkungsvollsten Katastrophenrezepte, das sich auf unserem Planeten im Laufe der Jahrmillionen 
herausgebildet und zum Aussterben ganzer Gattungen geführt hat. Es handelt sich dabei nämlich um ein 
Spiel mit der Vergangenheit, das unseren tierischen Vorfahren schon vor dem sechsten Schöpfungstag 
bekannt war. 
 
Im Gegensatz zum obenerwähnten Mechanismus der Zuschreibung von Ursache und Schuld an die Force 
majeure vergangener Ereignisse, beruht dieses vierte Spiel auf dem sturen Festhalten an Anpassungen und 
Lösungen, die irgendwann einmal durchaus ausreichend, erfolgreich, oder vielleicht sogar die einzig 
möglichen gewesen waren. Das Problem mit jeder derartigen Anpassung an gegebene Umstände ist nur, 
daß letztere sich mit der Zeit ändern. Und hier setzt dieses Spiel an. Einerseits ist es klar, daß sich kein 
Lebewesen der Umwelt gegenüber planlos - das heißt, heute so und morgen ganz anders -verhalten kann. 
Die lebenswichtige Notwendigkeit der Anpassung führt unweigerlich zur Ausbildung bestimmter 
Verhaltensmuster, deren Zweck idealerweise ein möglichst erfolgreiches und leidensfreies Überleben 
wäre. Aus Gründen, die den Verhaltensforschern noch recht schleierhaft sind, neigen aber andererseits 
Tiere wie Menschen dazu, diese jeweils bestmöglichen Anpassungen als die auf ewig einzig möglichen zu 
betrachten. Das führt zu einer zweifachen Blindheit: Erstens dafür, daß im Laufe der Zeit die betreffende 
Anpassung eben nicht mehr die bestmögliche ist, und zweitens dafür, daß es neben ihr schon immer eine 
ganze Reihe anderer Lösungen gegeben hat oder zumindest nun gibt. Diese doppelte Blindheit hat zwei 
Folgen: Erstens macht sie die Patentlösung immer erfolgloser und die Lage immer schwieriger, und 
zweitens führt der damit steigende Leidensdruck zur scheinbar einzig logischen Schlußfolgerung, nämlich 
der Überzeugung, noch nicht genug zur Lösung getan zu haben. Man wendet also »mehr derselben« 
Lösung an und erreicht damit genau mehr desselben Elends. 
 
Die Bedeutung dieses Mechanismus für unser Thema liegt auf der Hand. Er kann ohne die Notwendigkeit 
einer Spezialausbildung auch vom Anfänger angewandt werden - ja, er ist so weit verbreitet, daß er seit 
den Tagen Freuds Generationen von Spezialisten ein gutes Ein- und Auskommen bietet; wobei allerdings 
zu bemerken ist, daß sie ihn nicht das Mehr-desselben-Rezept, sondern Neurose nennen. 
 
Doch nicht auf den Namen soll es uns ankommen, sondern auf den Effekt. Dieser aber ist garantiert, 
solange der Unglücksaspirant sich an zwei einfache Regeln hält: Erstens, es gibt nur eine mögliche, 
erlaubte, vernünftige, sinnvolle, logische Lösung des Problems, und wenn diese Anstrengungen noch nicht 
zum Erfolg geführt haben, so beweist das nur, daß er sich noch nicht genügend angestrengt hat. Zweitens, 
die Annahme, daß es nur diese einzige Lösung gibt, darf selbst nie in Frage gestellt werden; 
herumprobieren darf man nur an der Anwendung dieser Grundannahme. 
 



 8 

Russen und Amerikaner 
 
Wer aber - fragten Sie sich vielleicht - würde sich schon so absurd verhalten wie der Mann im Beispiel 
vom verlorenen Schlüssel? Er weiß doch ganz genau, und sagt es dem Polizisten auch, daß das Gesuchte 
nicht dort liegt, wo er es sucht. Zugegeben, es ist schwieriger, etwas im Dunkeln (der Vergangenheit) statt 
unter dem Lichtkegel (der Gegenwart) zu finden, aber darüber hinaus beweist der Witz doch gar nichts. 
 
Haha - und warum, glauben Sie, wird der Mann als betrunken hingestellt? Ganz einfach, weil der Witz, 
um seine Pointe anzubringen, auf diese billige Weise glaubhaft machen muß, daß irgend etwas mit dem 
Mann nicht stimmt; daß er etwas weiß und doch nicht weiß. 
 
Besehen wir uns dieses Irgendetwas. Von der Anthropologin Margaret Mead stammt die Scherzfrage, was 
der Unterschied zwischen einem Russen und einem Amerikaner sei. Der Amerikaner, sagte sie, neigt 
dazu, Kopfweh vorzuschützen, um sich glaubwürdig einer unerwünschten gesellschaftlichen 
Verpflichtung zu entziehen; der Russe dagegen muß das Kopfweh tatsächlich haben. Ex Oriente lux, kann 
man da nur wieder einmal sagen, denn Sie werden zugeben, daß die russische Lösung ungleich besser und 
eleganter ist. Der Amerikaner erreicht zwar seinen Zweck, weiß aber, daß er schwindelt. Der Russe 
dagegen bleibt in Harmonie mit seinem Gewissen. Er hat die Fähigkeit, ganz nach Bedarf einen 
Entschuldigungsgrund herbeizuführen, der ihm nützlich ist, ohne aber zu wissen (und ohne daher dafür 
verantwortlich zu sein), wie er es schafft. Seine rechte Hand weiß sozusagen nicht, was seine Linke tut. 
 
Auf diesem Spezialgebiet scheint jede Generation ihre großen Könner zu entwickeln, die allerdings oft im 
Verborgenen wirken und nur manchmal der Öffentlichkeit bekannt werden. So blickt in unseren Tagen der 
Minderbegabte zum Beispiel voll Bewunderung auf zwei Männer, deren Talent hier kurz skizziert sei. 
 
Der eine ist ein gewisser Bobby Joe Keesee, der laut >United Press< vom 29. 4. 1975 derzeit für die 
Entführung und Ermordung des amerikanischen Vizekonsuls im mexikanischen Hermosillo eine 
Gefängnisstrafe von zwanzig Jahren verbüßt. Als die Richter ihn vor dem Urteilsspruch fragten, ob er 
noch etwas zu seiner Verteidigung zu sagen habe, antwortete er: »There is nothing more I could say. I got 
involved in something I realize was wrong.« Der Eleganz dieser Distanzierung von der Tat kann auch die 
beste deutsche Übersetzung nicht gerecht werden. Der erste Satz läßt sich zur Not mit »Ich habe nichts 
hinzuzufügen« übertragen. Der zweite Satz dagegen ist nicht so einfach. »I got involved« kann, je nach 
Belieben, sich auf Unabsichtliches oder Absichtliches beziehen; nämlich entweder »Ich wurde in etwas 
verwickelt« oder »Ich ließ mich auf etwas ein«. Im einen wie im anderen Falle aber ist der springende 
Punkt die darauf folgende Verwendung von »I realize« in der Gegenwart, also »etwas von dem ich (jetzt) 
weiß, daß es unrecht war«. In anderen Worten: Als er die Tat verübte, war ihm das nicht klar. 
 
All das scheint an und für sich kaum bemerkenswert. Die Sache wird erst interessant, wenn wir 
weiterlesen und erfahren, daß Keesee 1962 von der US-Armee desertierte, ein Flugzeug stahl und nach 
Kuba flog. Dafür wurde er nach Rückkehr in die Staaten zu zwei Jahren Gefängnis verurteilt, obwohl er 
behauptete, im Auftrag des CIA gehandelt zu haben. 1970 brachte er es dann fertig, Mitglied einer Gruppe 
von Geiseln zu sein, die palästinensische Guerilleros in Amman gefangen hielten, und 1973 tauchte er zu 
jedermanns Erstaunen in einer Gruppe von amerikanischen Kriegsgefangenen auf, die von den 
Nordvietnamesen entlassen wurden. 
 
Weniger abenteuerlich, dafür aber um so öfter bringt es Mike Maryn fertig, sich sozusagen 
nachtwandlerisch in Schwierigkeiten zu manövrieren. Laut einer Meldung im >San Francisco Chronicle< 
vom 28. 7. 1977 war er bis zu diesem Zeitpunkt 83mal überfallen und ausgeraubt worden, und viermal 
wurde ihm sein Auto gestohlen. Er ist weder Juwelier noch Geldbriefträger. Seine Angreifer waren kleine 



 9 

Jungen, Jugendliche, erwachsene Männer und mehrere Frauen. Er selbst hat keine Ahnung, wie »es« dazu 
kommt, und auch die Polizei hat keine bessere Erklärung, außer daß er halt »zur falschen Zeit am falschen 
Ort« ist. 
 
Schön, werden Sie sagen, damit wissen wir aber immer noch nicht, wie man das schafft. Noch einen 
Augenblick Geduld, bitte. 
 



 10 

Die Geschichte mit dem Hammer 
 
Ein Mann will ein Bild aufhängen. Den Nagel hat er, nicht aber den Hammer. Der Nachbar hat einen. Also 
beschließt unser Mann, hinüberzugehen und ihn auszuborgen. Doch da kommt ihm ein Zweifel: Was, 
wenn der Nachbar mir den Hammer nicht leihen will? Gestern schon grüßte er mich nur so flüchtig. 
Vielleicht war er in Eile. Aber vielleicht war die Eile nur vorgeschützt, und er hat etwas gegen mich. Und 
was? Ich habe ihm nichts angetan; der bildet sich da etwas ein. Wenn jemand von mir ein Werkzeug 
borgen wollte, ich gäbe es ihm sofort. Und warum er nicht? Wie kann man einem Mitmenschen einen so 
einfachen Gefallen abschlagen? Leute wie dieser Kerl vergiften einem das Leben. Und dann bildet er sich 
noch ein, ich sei auf ihn angewiesen. Bloß weil er einen Hammer hat. Jetzt reicht's mir wirklich. - Und so 
stürmt er hinüber, läutet, der Nachbar öffnet, doch noch bevor er »Guten Tag« sagen kann, schreit ihn 
unser Mann an: 
 
»Behalten Sie sich Ihren Hammer, Sie Rüpel!« 
 
Die Wirkung ist großartig, die Technik verhältnismäßig einfach, wenn auch keineswegs neu. Schon Ovid 
beschrieb sie in seiner >Liebeskunst< - wenn auch leider nur im positiven Sinne: »Rede dir ein, du liebst, 
wo du flüchtig begehrest. Glaub es dann selbst. ... Aufrichtig liebt, wem's gelang, sich selbst in Feuer zu 
sprechen.« 
 
Wer dem Ovidschen Rezept folgen kann, sollte keine Schwierigkeit haben, diesen Mechanismus im Sinne 
unseres Leitfadens anzuwenden. Wenige Maßnahmen eignen sich besser zur Erzeugung von 
Unglücklichkeit, als die Konfrontierung des ahnungslosen Partners mit dem letzten Glied einer langen, 
komplizierten Kette von Phantasien, in denen er eine entscheidende, negative Rolle spielt. Seine 
Verwirrung, Bestürzung, sein angebliches Nichtverstehen, seine Ungehaltenheit, sein Sich-herausreden-
Wollen aus seiner Schuld sind für Sie die endgültigen Beweise, daß Sie natürlich recht haben, daß Sie Ihre 
Gunst einem Unwürdigen schenkten und daß Ihre Güte eben wieder einmal mißbraucht wurde. 
 
Auch der virtuosesten Anwendung jeder Technik sind natürlich Grenzen gesetzt, und die Moral von der 
Geschichte mit dem Hammer ist keine Ausnahme. Der Soziologe Howard Higman von der Colorado-
Universität spricht in diesem Zusammenhang von der »unspezifischen Besonderheit« (non specific 
particular) und deren Rückanwendung an den Partner. Laut ihm neigen Ehefrauen zum Beispiel dazu, aus 
einem Nebenzimmer »Was ist das?« zu rufen. Sie erwarten, daß der Mann aufsteht und hinübergeht, um 
herauszufinden, was sie meint, und in dieser Erwartung werden sie selten enttäuscht. Einem ihm 
befreundeten Ehemann gelang es aber, dieser archetypischen Situation einen neuen Dreh zu verleihen, 
indem er den Spieß umkehrte. Er saß in seinem Studierzimmer, als seine Frau quer durch das Haus rief: 
»Ist es angekommen?« Obwohl der Mann keine Ahnung hatte, was »es« war, antwortete er: »Ja.« Darauf 
wollte sie wissen: »Und wo hast du es hingetan?«, und er rief zurück: »Zu den ändern.« Zum erstenmal in 
seiner Ehe konnte er darauf stundenlang ungestört arbeiten.* 
 
Doch zurück zu Ovid beziehungsweise seinen Nachfolgern. Hier kommt einem vor allem der berühmte 
französische Apotheker Emile Coue (1857-1926) in den Sinn. Er ist der Gründer einer Schule der (leider 
eben wieder ins Positive verkehrten) Selbstbeeinflussung, die darin besteht, daß man sich einredet, es gehe 
einem besser und immer besser. Mit etwas Talent läßt sich Coue aber umdrehen, und seine Technik kann 
dann in den Dienst der Unglücklichkeit gestellt werden. 
 
                                                           
* Henry Fairlie: My Favorite Sociologist 



 11 

Und damit können wir uns endlich der Praxis des bisher Erklärten zuwenden. Wir haben begriffen, daß die 
für unsere Zwecke unerläßliche Herbeiführung jenes Zustands, in dem die rechte Hand nicht weiß, was die 
linke tut, erlernt werden kann. Hierzu bietet sich eine Reihe von Übungen an: 
 
Übung Nr. 1 
 
Setzen Sie sich in einen bequemen Sessel, möglichst mit Armstützen, schließen Sie die Augen und stellen 
Sie sich vor, in eine reife, saftige Zitrone zu beißen. Mit etwas Übung wird Ihnen die imaginäre Zitrone 
bald das wirkliche Wasser im Munde zusammenlaufen lassen. 
 
Übung Nr. 2 
 
Bleiben Sie im Sessel sitzen, weiterhin mit geschlossenen Augen, und verschieben Sie Ihre 
Aufmerksamkeit von der Zitrone auf Ihre Schuhe. Es dürfte nicht lange dauern, und Sie werden bemerken, 
wie unbequem es eigentlich ist, Schuhe zu tragen. Gleichgültig, wie gut sie bisher zu passen schienen, Sie 
werden nun Druckpunkte bemerken und sich plötzlich auch anderer Unannehmlichkeiten bewußt werden, 
wie Brennen, Reiben, Krümmen der Zehen, Hitze oder Kälte und dergleichen. Üben Sie, bis das bisher 
selbstverständliche und bedeutungslose Tragen von Schuhen ausgesprochen unangenehm wird. Kaufen 
Sie sich dann neue Schuhe und bemerken Sie, wie sie im Laden einwandfrei zu passen schienen, nach 
kurzem Tragen aber dieselben Beschwerden erzeugen wie die alten. 
 
Übung Nr. 3 
 
Im Sessel sitzend, blicken Sie bitte durchs Fenster in den Himmel. Mit etwas Geschick werden Sie in 
Ihrem Blickfeld bald zahlreiche winzige, bläschenartige Kreise wahrnehmen, die bei Stillhalten der Augen 
langsam nach unten sinken, beim Zwinkern aber wieder hinaufschnellen. Bemerken Sie ferner, daß diese 
Kreise immer zahlreicher und größer zu werden scheinen, je mehr Sie sich auf sie konzentrieren. Erwägen 
Sie die Möglichkeit, daß es sich um eine gefährliche Erkrankung handelt, denn wenn die Kreise einmal Ihr 
ganzes Gesichtsfeld ausfüllen, werden Sie äußerst sehbehindert sein. Gehen Sie zum Augenarzt. Er wird 
Ihnen zu erklären versuchen, daß es sich um die ganz harmlosen mouches volantes handelt. Nehmen Sie 
dann entweder an, daß er Masern hatte, als diese Krankheit in der Universitäts-Augenklinik den 
Medizinstudenten seines Jahrgangs erklärt wurde, oder daß er Sie aus reiner Nächstenliebe nicht vom 
unheilbaren Verlauf Ihrer Krankheit informieren will. 
 
Übung Nr. 4 
 
Sollte die Sache mit den mouches volantes nicht recht klappen, so brauchen Sie die Flinte noch lange 
nicht ins Korn zu werfen. Unsere Ohren bieten eine gleichwertige Ausweichlösung. Gehen Sie in einen 
möglichst stillen Raum und stellen Sie fest, daß Sie plötzlich ein Summen, Surren, leichtes Pfeifen oder 
einen ähnlichen, gleichbleibenden Ton in Ihren Ohren feststellen können. Unter normalen 
Alltagsbedingungen ist der Ton zwar durch die Umweltgeräusche überdeckt; mit entsprechender Hingabe 
dürften Sie es aber fertigbringen, den Ton immer häufiger und lauter wahrzunehmen. Gehen Sie 
schließlich zum Arzt. Von hier ab gilt Übung Nr. 3, mit der Ausnahme, daß der Arzt die Sache als 
normalen Tinnitus verharmlosen wollen wird. 
 
(Besondere Anweisung für Medizinstudenten: Übungen 3 und 4 entfallen für Sie. Sie sind ohnedies 
genügend damit beschäftigt, in sich die fünftausend Symptome zu entdecken, auf denen sich die 
Diagnostik der Inneren Medizin allein aufbaut - von den anderen ärztlichen Spezialgebieten ganz zu 
schweigen.) 
 
 



 12 

Übung Nr. 5 
 
Sie sind nun hinlänglich ausgebildet und offensichtlich auch talentiert, um Ihre Fähigkeiten vom eigenen 
Körper auf die Umwelt zu übertragen. Beginnen wir mit den Verkehrsampeln. Sie dürften bereits bemerkt 
haben, daß sie die Neigung haben, so lange grün zu sein, bis Sie daherkommen, und dann genau zu jenem 
Zeitpunkt von gelb auf rot zu wechseln, an dem Sie es nicht mehr riskieren können, doch noch über die 
Kreuzung zu fahren. Widerstehen Sie den Einflüsterungen Ihrer Vernunft, wonach Sie mindestens 
ebensooft auf grüne wie auf rote Ampeln stoßen, und der Erfolg ist verbürgt. Ohne zu wissen, wie Sie es 
eigentlich fertigbringen, werden Sie jede rote Ampel zum bereits erlittenen Ungemach addieren, jede 
grüne dagegen ignorieren. Sehr bald werden Sie sich des Eindrucks nicht erwehren können, daß hier 
höhere, Ihnen feindlich gesinnte Mächte ihr Unwesen treiben, deren Einfluß sich außerdem keineswegs 
auf Ihren Wohnort beschränkt, sondern Ihnen mühelos nach Oslo oder Los Angeles folgt. Sollten Sie nicht 
Auto fahren, so können Sie ersatzweise entdecken, daß die Schlange, in der Sie vor dem Post- oder 
Bankschalter stehen, immer die langsamste ist, oder daß Ihr Flugzeug immer an dem von der Schalterhalle 
am weitesten entfernten Ausgang wartet. 
 
Übung Nr. 6 
 
Sie wissen nun um das Walten dunkler Mächte. Dieses Wissen ermöglicht Ihnen nun weitere, wichtige 
Entdeckungen, denn Ihr Blick ist nun geschärft für erstaunliche Zusammenhänge, die der dumpfen, 
ungeschulten Alltagsintelligenz entgehen. Untersuchen Sie Ihre Haustüre sorgfältig, bis Sie einen Kratzer 
finden, den Sie bisher noch nie gesehen haben. Fragen Sie sich nach seiner Bedeutung: Ist es eine 
Gaunerzinke, das Resultat eines versuchten Einbruchs, eine absichtliche Beschädigung Ihres Eigentums, 
ein besonderes Zeichen, um Sie irgendwie zu identifizieren? Widerstehen Sie auch hier der Versuchung, 
die Sache zu bagatellisieren; begehen Sie aber andererseits auch nicht den Fehler, ihr praktisch auf den 
Grund zu gehen. Behandeln Sie das Problem rein gedanklich, denn jede Wirklichkeitsprüfung Ihrer 
Annahme wäre dem Erfolg dieser Übung nur abträglich. 
 
Wenn Sie durch diese Übung Ihren eigenen Stil entwickelt und Ihren Blick für ungewöhnliche, mysteriöse 
Zusammenhänge geschärft haben, werden Sie bald bemerken, bis zu welchem Grade unser Alltag von 
solchen schicksalsträchtigen Verflechtungen durchzogen ist. Nehmen wir an, Sie warten auf den Autobus, 
der schon längst da sein sollte. Sie vertreiben sich die Zeit, indem Sie die Zeitung lesen, aber immer 
wieder den Blick die Straße hinunterwerfen. Plötzlich sagt Ihnen Ihr sechster Sinn: »Jetzt kommt er!« Sie 
drehen sich rasch hin, und tatsächlich, in der Ferne, noch mehrere Häuserblocks entfernt, ist der Autobus 
aufgetaucht. Erstaunlich, nicht wahr? Und doch ist das nur ein kleines Beispiel aus der Vielfalt der 
Hellsichtigkeiten, die sich langsam in Ihnen ausbilden und dort am wichtigsten sind, wo sich alles 
mögliche für Sie Nachteilige abzeichnet. 
 
Übung Nr. 7 
 
Sobald Sie hinlänglich überzeugt sind, daß etwas Verdächtiges vorgeht, besprechen Sie es mit Freunden 
und Bekannten. Es gibt keine bessere Methode, um die wahren Freunde von den Wölfen im Schafspelz zu 
trennen, die in undurchsichtiger Weise da mit im Spiele sind. Jene werden sich nämlich trotz - oder gerade 
wegen - ihrer Geriebenheit dadurch verraten, daß sie Ihnen einreden wollen, Ihre Annahme habe weder 
Hand noch Fuß. Für Sie wird das keine Überraschung sein, denn es versteht sich von selbst, daß, wer 
Ihnen schaden will, das nicht offen zugibt. Er wird Sie vielmehr scheinheilig von Ihrem angeblich 
unbegründeten Verdacht abbringen und von seinen guten, freundlichen Absichten zu überzeugen 
versuchen. Und damit wissen Sie nicht nur, wer mit im Komplott drinsteckt, sondern auch, daß an der 
ganzen Sache wirklich etwas sein muß, denn warum würden jene »Freunde« sich sonst so anstrengen, Sie 
vom Gegenteil zu überzeugen? 
 



 13 

Wer sich diesen Übungen gewidmet hat, kommt zur Einsicht, daß nicht nur Margaret Meads Russe, der 
Mann mit dem Hammer oder Naturgenies wie die erwähnten Herren Keesee und Maryn, sondern auch der 
Durchschnittsbürger es fertigbringen kann, durch dieses besondere geistige Training zum Punkte zu 
gelangen, wo er eine schwierige Situation selbst erschafft und doch keine Ahnung hat, sie erschaffen zu 
haben. Hilflos dem Spiel unbeeinflußbarer Vorgänge ausgeliefert, kann er völlig glaubwürdig nach 
Herzenslust an ihnen leiden. Hierzu jedoch ein Wort der Warnung ... 
 



 14 

Die Bohnen in der Hand 
 
Ganz so einfach ist diese Erkenntnis höherer Welten freilich nicht, und Pannen lassen sich nicht 
ausschließen. Die folgenschwerste von ihnen ist der Kernpunkt folgender Geschichte: 
 
Auf ihrem Sterbebett nimmt eine junge Frau ihrem Mann das Gelöbnis ab, sich nach ihrem Tode nie mit 
einer anderen einzulassen. »Wenn du dein Versprechen brichst, werde ich als Geist zurückkommen und 
dir keine Ruhe geben.« - Der Mann hält sich zunächst daran, aber einige Monate nach ihrem Tode lernt er 
eine andere Frau kennen und verliebt sich in sie. 
 
Bald darauf beginnt ein Geist ihm jede Nacht zu erscheinen und ihn des Bruchs seines Gelöbnisses zu 
beschuldigen. Daß es sich um einen Geist handelt, steht für den Mann außer Frage, da der Geist nicht nur 
über alles unterrichtet ist, was zwischen dem Mann und der neuen Frau täglich vorgeht, sondern auch über 
die geheimsten Gedanken, Hoffnungen und Gefühle des Mannes genau Bescheid weiß. Da die Lage 
schließlich für ihn unerträglich wird, geht der Mann zu einem Zen-Meister und bittet ihn um Rat. 
 
»Eure erste Frau wurde zum Geist und weiß alles, was Ihr tut«, erklärte der Meister. »Was immer Ihr tut 
oder sagt, was immer Ihr Eurer Geliebten gebt, sie weiß es. Sie muß ein sehr weiser Geist sein. Fürwahr, 
Ihr solltet solch einen Geist bewundern. Wenn sie das nächste Mal erscheint, macht einen Handel mit ihr 
aus. Sagt ihr, daß sie so viel weiß, daß Ihr nichts vor ihr verbergen könnt, und daß Ihr Eure Verlobung 
brechen und ledig bleiben werdet, wenn sie Euch eine Frage beantworten kann.« 
 
»Was ist das für eine Frage, die ich ihr stellen muß?« fragte der Mann. 
 
Der Meister erwiderte: »Nehmt eine gute Handvoll Bohnen und fragt sie nach der genauen Zahl der 
Bohnen in Eurer Hand. Wenn sie es Euch nicht sagen kann, so werdet Ihr wissen, daß sie nur eine 
Ausgeburt Eurer Phantasie ist, und sie wird Euch nicht länger stören.« 
 
Als  der Geist der Frau in der nächsten Nacht erschien, schmeichelte der Mann ihr und sagte, daß sie alles 
wisse. 
 
»In der Tat«, antwortete der Geist, »und ich weiß, daß du heute bei jenem Zen-Meister warst.« 
 
»Und da du so viel weißt«, forderte der Mann, »sag mir, wie viele Bohnen ich in meiner Hand halte.« 
 
Da war kein Geist mehr, um diese Frage zu beantworten.* 
 
Sehen Sie, eben diese Art von Kurzschluß war gemeint, wenn ich weiter oben erwähnte, daß man ein 
solches Problem rein gedanklich pflegen und verfolgen muß, und Wirklichkeitsprüfungen dem Erfolg der 
Sache nur abträglich sein können. Wenn Ihre Verzweiflung und Schlaflosigkeit Sie aber zum modernen 
Äquivalent eines Zen-Meisters treiben sollte, dann gehen Sie wenigstens zu einem, der von derartigen 
Lösungen nichts hält. Konsultieren Sie vielmehr einen Nachkommen von Frau Lot, der mit Ihnen 
zusammen Spiel Nr. 2 mit der Vergangenheit (siehe Seite 21) spielt, indem er Sie auf die praktisch 
endlose Suche nach den Gründen des Problems anhand Ihrer frühesten Kindheitserlebnisse führt. 
                                                           
* Nancy Wilson ROSS (Hrsg.): The world of Zen. New York 1960  



 15 

Die verscheuchten Elefanten 
 
In den letzten Kapiteln war davon die Rede, wie man die Fähigkeit entwickelt, die rechte Hand nicht 
wissen zu lassen, was die linke tut. Nun soll das genaue Gegenteil zur Sprache kommen: nicht die 
Herstellung, sondern die Vermeidung eines Problems zum Zwecke seiner Verewigung. 
 
Das Grundmuster dafür liefert die Geschichte vom Manne, der alle zehn Sekunden in die Hände klatscht. 
Nach dem Grunde für dieses merkwürdige Verhalten befragt, erklärt er: »Um die Elefanten zu 
verscheuchen.« 
 
»Elefanten? Aber es sind doch hier gar keine Elefanten?« 
 
Darauf er: »Na, also! Sehen Sie?« 
 
Die Moral von der Geschichte ist, daß Abwehr oder Vermeidung einer gefürchteten Situation oder eines 
Problems einerseits die scheinbar vernünftigste Lösung darstellt, andererseits aber das Fortbestehen des 
Problems garantiert. Und darin liegt der Wert der Vermeidung für unsere Zwecke. Zur besseren Erklärung 
ein weiteres Beispiel: Wenn einem Pferd durch eine Metallplatte im Stallboden ein elektrischer Schock in 
einen Huf zugeführt wird und kurz davor ein Summerzeichen ertönt, so bringt das Tier sehr rasch diese 
beiden Wahrnehmungen in scheinbar ursächlichen Zusammenhang. Das heißt, jedesmal, wenn der 
Summer ertönt, wird das Pferd nun den betreffenden Huf anheben, um dem Schock zu entgehen. Ist 
einmal diese Assoziation zwischen Summer und Schock hergestellt, so ist der Schock nicht mehr nötig: 
Der Summer allein führt zum Anheben des Hufs. Und jeder dieser Akte der Vermeidung verstärkt im 
Tiere (so dürfen wir wohl annehmen) die »Überzeugung«, daß es damit die schmerzvolle Gefahr 
erfolgreich vermieden hat. Was es nicht weiß und auf diese Weise auch nie herausfinden kann, ist, daß die 
Gefahr schon längst nicht mehr besteht.* 
 
Sie sehen, es handelt sich hier nicht um einen ganz gewöhnlichen Aberglauben. Abergläubische 
Handlungen sind notorisch unzuverlässig; auf die Wirkung der Vermeidung dagegen kann sich der 
Unglücksaspirant voll verlassen. Auch ist die Anwendung der Technik viel einfacher, als es zunächst 
scheinen mag. Im wesentlichen geht es um ein konsequentes Beharren auf dem gesunden 
Menschenverstand, und was könnte vernünftiger sein? 
 
So kann wohl kein Zweifel daran bestehen, daß eine große Zahl auch unserer alltäglichsten Handlungen 
ein Element der Gefahr in sich tragen. Wieviel Gefahr soll man in Kauf nehmen? Vernünftigerweise ein 
Minimum, oder am besten gar keine. Berufsboxen oder Drachensegeln erscheint auch den Waghalsigeren 
unter uns als zu riskant. Autofahren? Überlegen Sie sich nur, wie viele Menschen täglich bei 
Verkehrsunfällen umkommen oder zu Krüppeln werden. Aber auch zu Fuß gehen schließt viele 
Gefahrenmomente ein, die sich dem forschenden Blick der Vernunft bald enthüllen. Taschendiebe, 
Auspuffgase, einstürzende Häuser, Feuergefechte zwischen Bankräubern und der Polizei, weißglühende 
Bruchstücke amerikanischer oder sowjetischer Raumsonden - die Liste ist endlos, und nur ein Narr wird 
sich diesen Gefahren bedenkenlos aussetzen. Da bleibt man besser daheim. Aber auch dort ist die 
Sicherheit nur relativ. Treppen, die Tücken des Badezimmers, die Glätte des Fußbodens oder die Falten 
des Teppichs, oder ganz einfach Messer, Gabel, Scher' und Licht, von Gas, Heißwasser und Elektrizität 
ganz zu schweigen. Die einzig vernünftige Schlußfolgerung scheint darin zu bestehen, morgens lieber erst 
                                                           
* Übrigens, das Gegenteil der Vermeidung ist die romantische Suche nach der Blauen Blume. Die 
Vermeidung verewigt das Problem; der Glaube an die (völlig unbewiesene) Existenz der Blauen Blume 
verewigt die Suche. 



 16 

gar nicht aufzustehen. Aber welchen Schutz bietet das Bett schon gegen Erdbeben? Und was, wenn das 
dauernde Liegen zum Wundliegen führt? 
 
Doch ich übertreibe. Nur wenigen ganz großen Könnern gelingt es, so vernünftig zu werden, daß sie alle 
erdenklichen Gefahren begreifen und zu vermeiden beginnen - einschließlich Verpestung der Luft, 
Verseuchung des Trinkwassers, Cholesterin, Triglyzeride, karzinogene Substanzen in Lebensmitteln und 
hunderterlei weitere Gefahren und Gifte. 
 
Der Durchschnittsmensch bringt es meist nicht fertig, seine Vernunft zu dieser allumfassenden Weltschau 
und zur Vermeidung jeder Gefahr vorzutreiben und auf diese Weise zum hundertprozentigen 
Wohlfahrtsempfänger zu werden. Wir Minderbegabte müssen uns meist mit Teilerfolgen bescheiden, die 
aber durchaus genügen können. Sie bestehen in der konzentrierten Anwendung des gesunden 
Menschenverstandes auf ein Teilproblem: Mit Messern kann man sich verletzen, daher soll man sie 
vermeiden; Türklinken sind tatsächlich mit Bakterien bedeckt. Wer weiß, ob man mitten im 
Symphoniekonzert nicht doch plötzlich auf die Toilette muß, oder ob man das Schloß beim Nachprüfen 
nicht irrtümlich aufgeschlossen hat? Der Vernünftige vermeidet daher scharfe Messer, öffnet Türen mit 
dem Ellbogen, geht nicht ins Konzert und überzeugt sich fünfmal, daß die Tür wirklich abgesperrt ist. 
Voraussetzung ist allerdings, daß man das Problem nicht langsam aus den Augen verliert. Die folgende 
Geschichte zeigt, wie man das vermeiden kann: 
 
Eine alte Jungfer, die am Flußufer wohnt, beschwert sich bei der Polizei über die kleinen Jungen, die vor 
ihrem Haus nackt baden. Der Inspektor schickt einen seiner Leute hin, der den Bengeln aufträgt, nicht vor 
dem Haus, sondern weiter flußaufwärts zu schwimmen, wo keine Häuser mehr sind. Am nächsten Tage 
ruft die Dame erneut an: Die Jungen sind immer noch in Sichtweite. Der Polizist geht hin und schickt sie 
noch weiter flußaufwärts. Tags darauf kommt die Entrüstete erneut zum Inspektor und beschwert sich: 
»Von meinem Dachbodenfenster aus kann ich sie mit dem Fernglas immer noch sehen!« 
 
Man kann sich nun fragen: Was macht die Dame, wenn die kleinen Jungen nun endgültig außer Sichtweite 
sind? Vielleicht begibt sie sich jetzt auf lange Spaziergänge flußaufwärts, vielleicht genügt ihr die 
Sicherheit, daß irgendwo nackt gebadet wird. Eines scheint sicher: Die Idee wird sie weiterhin 
beschäftigen. Und das Wichtigste an einer so fest gehegten Idee ist, daß sie ihre eigene Wirklichkeit 
erschaffen kann. Dieses Phänomen soll uns als nächstes beschäftigen. 
 



 17 

Selbsterfüllende Prophezeiungen 
 
Ihr Horoskop in der heutigen Zeitung warnt Sie (und ungefähr 300 Millionen andere, im selben 
Tierkreiszeichen Geborene) vor der Möglichkeit eines Unfalls. Tatsächlich passiert Ihnen etwas. Also hat 
es mit der Astrologie doch seine Bewandtnis. 
 
Oder? Sind Sie sicher, daß Sie den Unfall auch dann gehabt hätten, wenn Sie das Horoskop nicht gelesen 
hätten? Oder wenn Sie wirklich überzeugt wären, daß die Astrologie krasser Unsinn ist? Nachträglich läßt 
sich das freilich nicht klären. 
 
Vom Philosophen Karl Popper stammt die interessante Idee, daß - etwas laienhaft ausgedrückt - sich für 
Ödipus die schreckliche Prophezeiung des Orakels deswegen erfüllte, weil er von ihr wußte und ihr zu 
entgehen versuchte. Gerade aber das, was er zur Vermeidung tat, führte zur Erfüllung des Orakelspruches. 
 
Hier hätten wir es also mit einer weiteren Wirkung der Vermeidung zu tun, nämlich ihrer Fähigkeit, unter 
Umständen genau das herbeizuführen, was vermieden werden soll. Und was für Umstände sind das? 
Erstens eine Voraussage im weitesten Sinne, also jede Erwartung, Besorgnis, Überzeugung oder ganz 
einfach ein Verdacht, daß die Dinge so und nicht anders verlaufen werden. Damit soll außerdem gesagt 
sein, daß die betreffende Erwartung entweder von außen, etwa durch andere Menschen, oder durch 
irgendwelche inneren Überzeugungen ausgelöst werden kann. Zweitens muß die Erwartung nicht als reine 
Erwartung, sondern als bevorstehende Tatsache gesehen werden, zu deren Vermeidung sofortige 
Gegenmaßnahmen ergriffen werden müssen. Drittens ist die Annahme um so überzeugender, je mehr 
Menschen sie teilen, oder je weniger sie anderen, vom Lauf der Dinge bereits bewiesenen Annahmen 
widerspricht. 
 
So genügt zum Beispiel die Annahme - ob sie faktisch begründet oder grundlos ist, spielt keine Rolle -, 
daß die anderen über einen tuscheln und sich heimlich lustig machen. Angesichts dieser »Tatsache« legt es 
der gesunde Menschenverstand nahe, den Mitmenschen nicht zu trauen und, da das Ganze natürlich unter 
einem löchrigen Schleier der Verheimlichung geschieht, genau aufzupassen und auch die kleinsten 
Indizien in Betracht zu ziehen. Es ist dann nur eine Frage der Zeit, bis man die anderen beim Tuscheln und 
heimlichen Lachen, beim konspiratorischen Augenzwinkern und gegenseitigem Zunicken ertappen kann. 
Die Prophezeiung hat sich erfüllt. 
 
Allerdings funktioniert dieser Mechanismus nur dann wirklich klaglos, wenn Sie sich Ihres eigenen 
Beitrags dazu nicht Rechenschaft ablegen. Wie Sie aber in den letzten Kapiteln gelernt haben sollten, ist 
das nicht zu schwierig. Und außerdem, wenn die Sache einmal eine Zeitlang läuft, ist es ohnedies nicht 
mehr feststellbar und auch gar nicht wesentlich, was zuerst kam: Ihr für die anderen lächerlich 
mißtrauisches Gehabe, oder das Gehabe der anderen, das Sie mißtrauisch machte. 
 
Selbsterfüllende Prophezeiungen haben einen geradezu magischen, »wirklichkeits«-schaffenden Effekt 
und sind daher für unser Thema sehr wichtig. Und sie haben ihren Stammplatz nicht nur im Repertoire 
jedes Unglücklichkeitsaspiranten, sondern auch im größeren gesellschaftlichen Rahmen. Wird zum 
Beispiel einer Minderheit der Zugang zu bestimmten Erwerbsquellen (etwa Landwirtschaft oder 
Handwerk) deswegen verwehrt, weil diese Menschen nach Ansicht der Mehrheit faul, geldgierig und vor 
allem »volksfremd« sind, so werden sie dazu gezwungen, sich als Trödler, Schmuggler, Pfandleiher und 
dergleichen zu betätigen, was die abschätzige Meinung der Mehrheit »klar« bestätigt. Je mehr Stopzeichen 
die Polizei aufstellt, desto mehr Fahrer werden zu Verkehrssündern, was die Aufstellung weiterer 
Stopzeichen »notwendig« macht. Je mehr eine Nation sich vom Nachbarn bedroht fühlt, desto mehr wird 
sie sich zu ihrer Verteidigung rüsten, und desto mehr wird die Nachbarnation ihre eigene Aufrüstung für 



 18 

das Gebot der Stunde halten. Der Ausbruch des (längst erwarteten) Krieges ist dann nur noch eine Frage 
der Zeit. Je höher die Steuersätze eines Landes hinaufgeschraubt werden, um die Hinterziehungen der 
natürlich für unehrlich gehaltenen Steuerzahler zu kompensieren, desto mehr werden auch ehrliche Bürger 
zum Schwindeln veranlaßt. Jede von einer genügend großen Zahl von Menschen geglaubte Prophezeiung 
der bevorstehenden Verknappung oder Verteuerung einer Ware wird (ob die Voraussage »faktisch« 
richtig ist oder nicht) zu Hamsterkäufen und damit zur Verknappung oder Verteuerung der Ware führen. 
 
Die Prophezeiung des Ereignisses führt zum Ereignis der Prophezeiung. Voraussetzung ist nur, daß man 
sich selbst etwas prophezeit oder prophezeien läßt, und daß man es für eine unabhängig von einem selbst 
bestehende oder unmittelbar bevorstehende Tatsache hält. Auf diese Weise kommt man genau dort an, wo 
man nicht ankommen wollte. Doch der Fachmann weiß, wie er das Ankommen vermeiden kann. Davon 
sei nun die Rede. 
 
 
 



 19 

Vor Ankommen wird gewarnt 
 
It is better to travel hopefully than to arrive, zitiert R. L. Stevenson die Weisheit eines japanischen 
Sprichworts. Wörtlich übersetzt heißt das natürlich: Es ist besser, hoffnungsfroh zu reisen, als 
anzukommen; etwas sinngemäßer: Im Aufbruch, nicht am Ziele liegt das Glück. 
 
Die Japaner sind freilich nicht die einzigen, denen vor dem Ankommen nicht recht geheuer ist. Schon 
Laotse empfahl, das Werk zu vergessen, sobald es beendet ist. Auch George Bernard Shaw kommt einem 
zu diesem Thema in den Sinn, mit seinem berühmten, oft plagiierten Aphorismus: »Im Leben gibt es zwei 
Tragödien. Die eine ist die Nichterfüllung eines Herzenswunsches. Die andere ist seine Erfüllung.« 
Hermann Hesses >Verführer< fleht die Verkörperung seines Begehrens an: »Wehr dich, du schöne Frau, 
straff dein Gewand! Entzücke, quäle - doch erhör mich nicht!«, denn er weiß, »daß jede Wirklichkeit den 
Traum vernichtet«. Weniger poetisch, dafür um so ausführlicher, hat sich Hesses Zeitgenosse Alfred Adler 
mit diesem Problem herumgeschlagen. Sein Werk, dessen Wiederentdeckung überfällig ist, befaßt sich 
unter anderem eingehend mit dem Lebensstil der ewig Reisenden und vorsichtshalber lieber nicht 
Ankommenden. 
 
Sehr frei nach Adler sind die Regeln dieses Spiels mit der Zukunft ungefähr folgende: Ankommen - womit 
buchstäblich wie metaphorisch das Erreichen eines Zieles gemeint ist - gilt als wichtiger Gradmesser für 
Erfolg, Macht, Anerkennung und Selbstachtung. Umgekehrt ist Mißerfolg oder gar tatenloses Dahinleben 
ein Zeichen von Dummheit, Faulheit, Verantwortungslosigkeit oder Feigheit. Der Weg zum Erfolg ist 
aber beschwerlich, denn erstens müßte man sich anstrengen, und zweitens kann auch die beste 
Anstrengung schiefgehen. Statt sich nun banal auf eine »Politik der kleinen Schritte« auf ein überdies 
vernünftiges, erreichbares Ziel hin festzulegen, empfiehlt es sich, das Ziel bewunderungswürdig hoch zu 
setzen. 
 
Meinen Lesern sollten die Vorteile offensichtlich sein. Das faustische Streben, die Suche nach der Blauen 
Blume, der asketische Verzicht auf die niedrigeren Befriedigungen des Lebens stehen gesellschaftlich 
hoch im Kurs und lassen Mutterherzen noch höher schlagen. Und vor allem: Wenn das Ziel in weiter 
Ferne liegt, begreift auch der Dümmste, daß der Weg dorthin lang und beschwerlich und die 
Reisevorbereitungen umfassend und zeitraubend sind. Da soll einen nur jemand dafür tadeln, noch nicht 
einmal aufgebrochen zu sein � und noch weniger droht einem Kritik, wenn man, einmal unterwegs, vom 
Wege abkommt und im Kreis marschiert oder längere Marschpausen einlegt. Im Gegenteil, für das 
Verirren im Labyrinth und das Scheitern an übermenschlichen Aufgaben gibt es heroische Vorbilder, in 
deren Licht man dann selbst etwas mitglänzt. 
 
Doch das ist keineswegs alles. Mit dem Ankommen auch am hehrsten Ziel ist eine weitere Gefahr 
verbunden, die der gemeinsame Nenner der eingangs erwähnten Zitate ist, nämlich der Katzenjammer. 
Und um diese Gefahr weiß der Unglücksexperte; ob bewußt oder unbewußt spielt dabei keine Rolle. Das 
noch unerreichte Ziel ist - so scheint es der Schöpfer unserer Welt zu wollen - begehrenswerter, 
romantischer, verklärter als es das erreichte je sein kann. Machen wir uns doch nichts vor: Die 
Flitterwochen hören vorzeitig zu flittern auf; bei Ankunft in der fernen exotischen Stadt versucht uns der 
Taxichauffeur übers Ohr zu hauen; die erfolgreiche Ablegung der entscheidenden Prüfung bewirkt wenig 
mehr als das Hereinbrechen zusätzlicher, unerwarteter Komplikationen und Verantwortungen; und mit der 
Serenität des Lebensabends nach der Pensionierung ist es bekanntlich auch nicht so weit her. 
 
Quatsch, werden die Heißblütigeren unter uns sagen, wer sich mit so milden, anämischen Idealen abgibt, 
verdient es, am Ende enttäuscht dazustehen. Aber gibt es vielleicht nicht den leidenschaftlichen Affekt, 
der in seiner Entladung sich selbst übersteigert? Oder den heiligen Zorn, der zum berauschenden Akt der 



 20 

Rache und Vergeltung für Unrecht führt, und der die Gerechtigkeit der Welt wieder ins Lot bringt? Wer 
könnte da noch vom »Katzenjammer« des Ankommens sprechen? 
 
Leider, leider - auch damit scheinen die wenigsten anzukommen. Und wer das nicht glaubt, der lese, was 
ein Berufener wie George Orwell zum Thema >Rache ist sauer< zu sagen hat. Es handelt sich um einige 
Überlegungen von so tiefer Anständigkeit und versöhnlicher Weisheit, daß sie eigentlich in einem 
Leitfaden zur Unglücklichkeit keinen Platz verdienen. Aber der Leser wird es mir hoffentlich verzeihen, 
wenn ich sie dennoch erwähne - eben weil sie so gut ins obige Thema passen. 
 
Im Jahre 1945, m seiner Eigenschaft als Kriegsberichterstatter, besuchte Orwell unter anderem auch Lager 
für gefangene Kriegsverbrecher. Dabei wurde er Zeuge, wie ein junger Wiener Jude, der die Verhöre 
leitete, einem Häftling, der einen hohen Rang in der Politischen Abteilung der SS bekleidet hatte, einen 
fürchterlichen Tritt gegen dessen gequetschten und unförmig geschwollenen Fuß versetzte. 
 
»Man konnte ziemlich sicher sein, daß er Konzentrationslager befehligt und Folterungen sowie 
Erhängungen angeordnet hatte. Kurz gesagt, er repräsentierte alles, wogegen wir in den vergangenen fünf 
Jahren gekämpft hatten ... Es ist absurd, einen deutschen oder österreichischen Juden dafür zu tadeln, daß 
er erlittenes Leid den Nazis heimzahlt. Der Himmel weiß, was für eine Rechnung dieser Mann hier zu 
begleichen haben mochte; höchstwahrscheinlich war seine ganze Familie ermordet worden; und letzten 
Endes ist selbst ein willkürlicher, harter Fußtritt für einen Gefangenen eine überaus geringe Sache, 
verglichen mit jenen Greueltaten, die das Hitlerregime begangen hatte. Doch diese Szene und vieles 
andere, was ich in Deutschland sah, haben mir eindringlich vor Augen geführt, daß die ganze Vorstellung 
von Vergeltung und Bestrafung eine kindische Traumvorstellung ist. Strenggenommen gibt es so etwas 
wie Vergeltung oder Rache gar nicht. Rache ist eine Handlung, die man begehen möchte, wenn und weil 
man machtlos ist: Sobald aber dieses Gefühl des Unvermögens beseitigt wird, schwindet auch der Wunsch 
nach Rache. 
 
Wer wäre nicht 1940 bei dem Gedanken, SS-Offiziere mit Füßen getreten und erniedrigt zu sehen, vor 
Freude in die Luft gesprungen? Doch wenn dieses Handeln möglich wird, erscheint es einem nur noch 
pathetisch und widerlich.« 
 
Und dann, im selben Essay, erzählt Orwell noch, wie er wenige Stunden nach der Einnahme Stuttgarts 
zusammen mit einem belgischen Korrespondenten in die Stadt hineinging. Der Belgier - wer kann ihm das 
verübeln? - hatte den Deutschen gegenüber eine noch schroffere Ablehnung als ein Engländer oder 
Amerikaner. 
 
»... wir mußten über eine schmale Fußgängerbrücke gehen, die die Deutschen offensichtlich heftig 
verteidigt hatten. Ein gefallener Soldat lag ausgestreckt auf dem Rücken am Fuß der Brückenstufen. Sein 
Gesicht hatte eine wachsgelbe Farbe.... 
 
Der Belgier wendete sein Gesicht ab, als wir vorbeigingen. Wir waren schon fast über die Brücke, da 
gestand er mir, daß dies der erste Tote war, den er in seinem Leben gesehen hatte. Ich glaube, er war etwa 
fünfunddreißig Jahre alt und hatte vier Jahre lang Kriegspropaganda über das Radio gemacht.« 
 
Dieses eine Erlebnis des »Ankommens« wird für den Belgier entscheidend. Seine Haltung den »Boches« 
gegenüber ändert sich von Grund auf: 
 
»... Als er abreiste, gab er den Deutschen, bei denen wir einquartiert waren, den Rest des Kaffees, den wir 
mitgebracht hatten. Noch vor einer Woche wäre er wahrscheinlich schockiert gewesen bei dem Gedanken, 
einem >Boche< Kaffee zu schenken. Aber seine ganze gefühlsmäßige Einstellung, so erzählte er mir, hätte 
sich beim Anblick dieses >pauvre mort< am Fuße der Brücke gewandelt: Ihm sei plötzlich die Bedeutung 



 21 

des Krieges zum Bewußtsein gekommen. Doch wenn wir die Stadt nun zufällig über einen anderen 
Zugang betreten hätten, wäre ihm womöglich sogar dieses Erlebnis des Anblickes eines einzigen Toten 
von den - vielleicht - zwanzig Millionen erspart geblieben, die dieser Krieg zur Folge hatte.« 
 
Doch zurück zum eigentlichen Thema. Wenn also nicht einmal Rache süß ist, wieviel weniger dann noch 
das Ankommen am vermeintlich glücklichen Ziel? Deshalb: Vor Ankommen wird gewarnt. (Und, 
nebenbei bemerkt, warum glauben Sie wohl, nannte Thomas More jene ferne Insel der Glücklichkeit 
Utopia, das heißt »Nirgendwo«?) 
 



 22 

Wenn du mich wirklich liebtest, würdest du gern Knoblauch essen 
 
L'enfer, c'est les autres (die Hölle, das sind die anderen) lautet der Schlußsatz von Sartres Theaterstück 
>Huis clos<. Wenn Sie, lieber Leser, den Eindruck haben, daß dieses Thema bisher auch nicht annähernd 
zur Sprache gekommen ist, daß wir uns bisher hauptsächlich mit Unglücklichkeit sozusagen in Eigenregie 
befaßten, haben Sie eigentlich recht. Es ist an der Zeit, uns der barocken Hölle menschlicher Beziehungen 
zuzuwenden. 
 
Versuchen wir, an das Thema einigermaßen methodisch heranzugehen. Schon vor siebzig Jahren verwies 
Bertrand Russell darauf, daß Aussagen über Dinge und Aussagen über Beziehungen streng zu trennen 
sind. »Dieser Apfel ist rot«, ist eine Aussage über eine Eigenschaft dieses Apfels. »Dieser Apfel ist größer 
als jener«, ist eine Aussage, die sich auf die Beziehung zwischen den beiden Äpfeln bezieht und die daher 
nichts mit dem einen oder dem anderen Apfel allein zu tun hat. Die Eigenschaft des Größerseins ist keine 
Eigenschaft eines der beiden Äpfel, und es wäre glatter Unsinn, sie einem der beiden zuschreiben zu 
wollen. 
 
Diese wichtige Unterscheidung wurde später vom Anthropologen und Kommunikationsforscher Gregory 
Bateson aufgegriffen und weiterentwickelt. Er stellte fest, daß in jeder Mitteilung immer beide Aussagen 
enthalten sind; oder in anderen Worten, daß jede Kommunikation eine Objekt- und eine Beziehungsebene 
hat. Damit hat er uns geholfen, besser zu verstehen, wie man mit einem Partner - irgendeinem Partner, 
aber je näher desto besser - rasch in Schwierigkeiten kommen kann. Nehmen wir an, eine Frau fragt ihren 
Mann: »Diese Suppe ist nach einem ganz neuen Rezept - schmeckt sie dir?« Wenn sie ihm schmeckt, kann 
er ohne weiteres »ja« sagen, und sie wird sich freuen. Schmeckt sie ihm aber nicht, und ist es ihm 
außerdem gleichgültig, sie zu enttäuschen, kann er ohne weiteres verneinen. Problematisch ist aber die 
(statistisch viel häufigere) Situation, daß er die Suppe scheußlich findet, seine Frau aber nicht kränken 
will. Auf der sogenannten Objektebene (also was den Gegenstand Suppe betrifft) müßte seine Antwort 
»nein« lauten. Auf der Beziehungsebene müßte er »ja« sagen, denn er will sie ja nicht verletzen. Was sagt 
er also? Seine Antwort kann nicht »ja« und »nein« sein, denn das Wort »jain« gibt es in der deutschen 
Sprache nur als Witz. Er wird also versuchen, sich irgendwie aus der Zwickmühle zu winden, indem er 
zum Beispiel sagt: »Schmeckt interessant«, in der Hoffnung, daß seine Frau ihn richtig versteht.* Die 
Chancen sind minimal. Da empfiehlt es sich schon eher, dem Beispiel eines mir bekannten Ehemannes zu 
folgen, dessen Frau ihm nach der Rückkehr aus den Flitterwochen beim ersten Frühstück im neuen Heim 
eine große Schachtel Corn Flakes auf den Tisch stellte, in der (auf der Beziehungsebene) wohlgemeinten, 
aber (auf der Objektebene) irrtümlichen Annahme, daß er sie gern äße. Er wollte sie nicht kränken und 
nahm sich vor, das Zeug halt in Gottes Namen zu schlucken, und sie dann, wenn die Schachtel leer war, 
zu bitten, keine neue zu kaufen. Als gutes Weib aber hatte sie aufgepaßt, und noch bevor die erste 
Schachtel ganz aufgebraucht war, stand bereits die zweite da. Heute, sechzehn Jahre später, hat er die 
Hoffnung aufgegeben, ihr schonend beizubringen, daß er Corn Flakes haßt. Ihre Reaktion könnte man sich 
ausmalen. 
 
Übrigens ist die deutsche Umgangssprache wenigstens in dieser Hinsicht noch etwas klarer als zum 
Beispiel die englische oder italienische. »Would you like to take me to my plane tomorrow morning?« 
(wer fährt schon gerne um sechs Uhr morgens zum Flugplatz?) oder »Ti dispiacerebbe far la cena 
stasera?« (selbstverständlich habe ich keine große Begeisterung, wenn ich beim Nachhausekommen von 
                                                           
* Die Puristen unter den »Kommunikationstrainern«, die treuherzig annehmen, es gebe so etwas wie 
»richtige« Kommunikation, deren Grammatik man erlernen kann wie die einer Fremdsprache, haben dazu 
allerdings eine Antwort; etwa »Die Suppe schmeckt mir nicht, aber ich bin dir herzlich dankbar für die 
Mühe, die du dir damit gemacht hast«. Nur in den Büchern dieser Fachleute fällt ihm die Frau dann 
gerührt um den Hals. 



 23 

der Arbeit auch noch kochen soll), sind klassische Beispiele. Jaja, ich weiß, die »richtige« Antwort müßte 
separat auf den beiden Kommunikationsebenen gegeben werden, also zum Beispiel: »Nein, zum Flugplatz 
als solchem zieht mich aber auch gar nichts; doch den Gefallen, dich hinzubringen, tu ich dir gern.« 
 
Die Bedeutung dieses Kommunikationsmusters für unser Thema dürften Sie nunmehr bereits ahnen. Denn 
selbst, wenn es der Partner fertigbringt, in der eben erwähnten Weise zu antworten (und wer drückt sich 
schon so gespreizt aus?), kann der andere die Situation zu einem Problem breittreten, indem er den 
Gefallen nur dann anzunehmen gewillt ist, wenn der Partner auch wirklich gern zum Flugplatz fährt. Und 
wie jener sich nun auch dreht und windet, den Fallstricken der Vermischung von Objekt- und 
Beziehungsebene wird er nicht entkommen. Am Ende dieser fruchtlosen Debatte werden beide wütend 
aufeinander sein. Sie sehen, das Rezept ist verhältnismäßig einfach, sobald man den wichtigen 
Unterschied zwischen diesen beiden Kommunikationsebenen erfaßt hat und daher imstande ist, sie nicht 
nur irrtümlich, sondern bewußt durcheinanderzubringen. Eines der erbaulichsten mir bekannten Beispiele 
ist die als Kapitelüberschrift erwähnte Konfusion zwischen Knoblauch und Liebe. 
 
Der Grund, weshalb diese Konfusionen auch dem Anfänger leichtfallen, hat mit der Schwierigkeit von 
Aussagen auf der Beziehungsebene zu tun. Über Gegenstände - Knoblauch Inbegriffen - läßt sich ziemlich 
leicht sprechen - aber über die Liebe? Versuchen Sie es nur einmal ernsthaft. Noch sicherer, als die 
Erklärung eines Witzes dessen Humor abtötet, führt das Palavern über die scheinbar selbstverständlichsten 
Formen menschlicher Beziehungen fast garantiert in immer größere Probleme. Als beste Zeit für derartige 
»Aussprachen« empfiehlt sich der späte Abend. Um drei Uhr morgens ist dann auch das zunächst 
einfachste Thema bis zur Unkenntlichkeit zerredet, und beide Partner sind am Ende ihrer Geduld. Schlafen 
können sie dann aber nicht. 
 
Als weitere Verfeinerung dieser Technik bietet sich eine bestimmte Art von Fragen und eine besondere 
Kategorie von Forderungen an. Ein Paradebeispiel für erstere wäre: »Warum bist du zornig auf mich?« 
wenn, soweit es dem Befragten selbst bekannt ist, er weder auf den Fragesteller noch sonst zornig ist. Die 
Frage aber unterstellt, daß der Fragende besser als der Gefragte weiß, was in dessen Kopf vor sich geht, 
beziehungsweise daß die Antwort, »Aber ich bin ja gar nicht zornig auf dich«, einfach unwahr ist. Diese 
Technik ist auch unter der Bezeichnung Gedankenlesen oder Hellsehen bekannt und ist deshalb so 
wirksam, weil man um eine Stimmung und deren Auswirkungen bis zum Jüngsten Gericht streiten kann, 
und weil die Zuschreibung negativer Gefühle die meisten Menschen rasch in Weißglut bringt. 
 
Der andere Trick besteht darin, dem Partner ebenso heftige wie nebelhafte Vorwürfe zu machen. Wenn er 
dann wissen will, was Sie eigentlich meinen, können Sie die Falle mit dem zusätzlichen Hinweis 
hermetisch schließen: »Wenn du nicht der Mensch wärest, der du bist, müßtest du mich nicht erst noch 
fragen. Der Umstand, daß du nicht einmal weißt, wovon ich spreche, zeigt klar, welch' Geistes Kind du 
bist.« Und a propos Geist: Im Umgang mit sogenannten Geisteskranken wird diese Methode seit längster 
Zeit mit großem Erfolg angewendet. In den seltenen Fällen nämlich, in denen der Betreffende es wagt, 
klipp und klar darüber Auskunft zu verlangen, worin in der Sicht der anderen seine Verrücktheit denn 
bestehe, läßt sich diese Frage als weiterer Beweis für seine Geistesgestörtheit hinstellen: »Wenn du nicht 
verrückt wärest, wüßtest du, was wir meinen.« Da staunt der Eaie und der Fachmann wundert sich - denn 
hinter einer Antwort dieser Art steht Genialität: Der Versuch, Klarheit zu schaffen, wird flugs ins 
Gegenteil umgedeutet. Der andere gilt also für verrückt, solange er die Beziehungsdefinition »Wir sind 
normal, du bist verrückt« stillschweigend hinnimmt, und für verrückt, wenn er sie in Frage stellt. Nach 
diesem erfolglosen Exkurs in die menschliche Umwelt kann er entweder sich in hilfloser Wut die Haare 
ausraufen, oder in Schweigen zurückfallen. Aber auch damit beweist er nur zusätzlich, wie verrückt er ist, 
und wie recht die anderen immer schon hatten. Bereits Lewis Carroll hat diesen Mechanismus sehr schön 
in >Alice hinter den Spiegeln< beschrieben. Die Schwarze und die Weiße Königin beschuldigen Alice, 
etwas verneinen zu wollen und schreiben dies ihrem Geisteszustand zu: 
 



 24 

»Aber das sollte doch gar nicht bedeuten -«, fing Alice an; die Schwarze Königin jedoch fiel ihr ins Wort: 
 
»Das ist ja gerade das Traurige! Es hätte eben bedeuten sollen! Wozu, glaubst du denn, soll ein Kind gut 
sein, wenn es nichts bedeutet? Sogar ein Witz bedeutet irgend etwas - und ein Kind wird doch wohl noch 
mehr sein als ein Witz, will ich hoffen. Das könntest du nicht bestreiten, selbst wenn du beide Hände dazu 
nähmst.« 
 
»Zum Bestreiten nehme ich doch nicht die Hände«, wandte Alice ein. 
 
»Das behauptet ja auch niemand«, sagte die Schwarze Königin; »ich sagte nur, du könntest nicht, wenn du 
sie nähmst.« 
 
»Sie ist in einer Verfassung«, sagte die Weiße Königin, »in der sie gern irgend etwas bestreiten möchte - 
nur weiß sie nicht genau, was!« 
 
»Ein schlimmer, bösartiger Charakter«, bemerkte die Schwarze Königin, und darauf folgte eine längere, 
unbehagliche Stille.* 
 
In den Etablissements, die sich für die Behandlung solcher Zustände für kompetent halten, läßt sich diese 
Taktik mit Erfolg anwenden. Man stellt es dem sogenannten Patienten zum Beispiel frei, nach eigenem 
Ermessen zu entscheiden, ob er an den Gruppensitzungen teilnehmen will oder nicht. Lehnt er dankend 
ab, so wird er hilfreich-ernsthaft aufgefordert, seine Gründe anzugeben. Was er dann sagt, ist ziemlich 
gleichgültig, denn es ist auf jeden Fall eine Manifestation seines Widerstandes und daher krankhaft. Die 
einzige ihm offenstehende Alternative ist also die Teilnahme an der Gruppentherapie, doch darf er sich 
nicht anmerken lassen, daß ihm ja nichts anderes übrigbleibt, denn seine eigene Lage so zu sehen, 
bedeutete immer noch Widerstand und Einsichtslosigkeit. Er muß also »spontan« teilnehmen wollen, gibt 
aber gleichzeitig mit seiner Teilnahme zu, daß er krank ist und Therapie braucht. In großen 
Gesellschaftssystemen mit Irrenhauscharakter ist diese Methode unter dem respektlos-reaktionären Namen 
Gehirnwäsche bekannt. Doch diese Hinweise sprengen den bescheidenen Rahmen meines Leitfadens. 
Daher zurück zum Thema. 
 
Ein wirksamer Störfaktor in Beziehungen besteht also darin, dem Partner nur zwei Möglichkeiten zur 
Wahl zu geben und, sobald er eine wählt, ihn zu beschuldigen, sich nicht für die andere entschieden zu 
haben. In der Kommunikationsforschung ist dieser Mechanismus unter dem Namen Illusion der 
Alternativen bekannt und sein einfaches Grundschema ist: Tut er A, hätte er B tun sollen, und tut er B, 
hätte er A tun sollen. Ein besonders klares Beispiel dafür findet sich in Dan Greenburgs bereits erwähnten 
Anweisungen an Jüdische Mütter (zu diesem Begriff siehe auch die Fußnote auf S. 13): 
 
»Schenken Sie Ihrem Sohn Marvin zwei Sporthemden. Wenn er zum erstenmal eines der beiden anzieht, 
blicken Sie ihn traurig an und sagen Sie: >Das andere gefällt dir nicht?<« 
 
Doch auch die meisten Jugendlichen sind naturbegabte Spezialisten auf diesem Gebiet und bringen es 
ohne weiteres fertig, den Spieß umzudrehen. In der Grauzone zwischen Kindheit und Erwachsenenalter 
stehend, ist es ihnen ein Leichtes, von den Eltern jene Anerkennung und jene Freiheiten zu verlangen, die 
einem jungen Erwachsenen zustehen. Handelt es sich aber um die Pflichten eines Erwachsenen, können 
sie sich jederzeit hinter dem Hinweis verschanzen, dafür viel zu jung zu sein. Wenn Vater oder Mutter 
dann zähneknirschend wünschen, kinderlos geblieben zu sein, lassen sie sich mit Leichtigkeit als wahre 
Rabeneltern hinstellen. Irgendwie ist man an das herrliche Lied des Wiener Kabarettisten Gerhard Bronner 
vom halbstarken Motorradraser erinnert:»...! häb zwar ka Ahnung, wo i hinfähr, aber dafür bin i 
                                                           
* Lewis Carroll: Alice hinter den Spiegeln. S. 232 



 25 

gschwinder durt...« Psychiater wie Psychologen sind noch um eine Erklärung verlegen, warum wir alle 
dazu neigen, dem Mechanismus der Illusion der Alternativen auf den Leim zu gehen, während wir meist 
keine Schwierigkeit haben, sowohl die eine wie auch die andere Alternative abzulehnen, wenn sie uns 
einzeln, also getrennt, offeriert werden. Diese Erfahrungstatsache muß man auszunützen lernen, wenn man 
sich der Komplizierung von Beziehungen widmen will. Hierzu einige einfache Übungen für den 
Anfänger: 
 
1. Ersuchen Sie jemanden, Ihnen einen bestimmten Gefallen zu tun. Sobald er darangeht, bitten Sie ihn 
rasch um eine andere Verrichtung. Da er Ihnen die beiden Gefallen nur hintereinander und nicht 
gleichzeitig erweisen kann, haben Sie bereits gewonnen: Will er die erste, schon begonnene Verrichtung 
abschließen, können Sie sich beschweren, daß er Ihre zweite Bitte ignoriert, und umgekehrt. Wird er darob 
ärgerlich, können Sie gekränkt darauf verweisen, wie launenhaft er in letzter Zeit ist. 
 
2. Sagen Sie oder tun Sie etwas, das man sowohl ernsthaft wie scherzhaft auffassen kann. Beschuldigen 
Sie dann Ihren Partner, je nach seiner Reaktion, eine ernsthafte Sache ins Lächerliche ziehen zu wollen, 
oder keinen Sinn für Humor zu haben. 
 
3. Ersuchen Sie Ihren Partner, diese Seite zu lesen, und zwar mit der Behauptung, daß diese Zeilen genau 
seine Haltung Ihnen gegenüber beschreiben. Im etwas unwahrscheinlichen Falle, daß er Ihnen recht gibt, 
hat er ein für allemal seine Manipulationen der Beziehung zu Ihnen eingestanden. Falls er aber - was 
wesentlich wahrscheinlicher ist - Ihre Behauptung verwirft, haben Sie ebenfalls gewonnen. Sie können 
ihm nun nämlich beweisen, daß er »es« (mit seiner Ablehnung) gerade wieder tat, indem Sie etwa sagen: 
»Wenn ich deine Manipulationen schweigend hinnehme, manipulierst du mich noch mehr; wenn ich dich - 
wie eben - darauf aufmerksam mache, manipulierst du mich, indem du behauptest, mich nicht zu 
manipulieren.« 
 
Dies sind nur ein paar einfache Beispiele. Wirklich begabte Unglücksaspiranten können diese Technik zu 
byzantinischen Verschachtelungen vortreiben, so daß der Partner sich zum Schluß ernsthaft fragt, ob er 
nicht wirklich verrückt ist. Der Kopf wird ihm jedenfalls schwimmen. Mit dieser Taktik ist nicht nur die 
eigene Rechtschaffenheit und Normalität bewiesen, sondern auch für ein gerüttelt Maß an Elend gesorgt. 
 
Nützlich ist auch die Forderung nach einer Stufenleiter von Versicherungen, von denen jede, sobald 
gegeben, auf der nächsthöheren Stufe sofort in Frage gestellt wird. Meisterhafte Beispiele dafür finden 
sich in Laings bereits erwähntem Buch >Knoten<. Dabei spielt das Schlüsselwort »wirklich« eine 
entscheidende Rolle. Ebenfalls von ihm stammt das Musterbeispiel: 
 
»Do you love me?« »Yes.« »Really?« »Yes, really!« »But really really?« 
 
Was darauf folgt, sind vermutlich Urwaldlaute. - Und da wir gerade bei Laing sind, empfiehlt sich die 
Erwähnung einer weiteren Taktik: 
 
Glück und Glücklichkeit, das behauptete ich schon in der Einleitung, sind schwer, wenn überhaupt positiv 
zu definieren. Dies aber hat noch keinen Tugendbold daran gehindert, der Glücklichkeit negative 
Bedeutung zuzuschreiben. So lautet das inoffizielle Motto des Puritanismus bekanntlich: »Du darfst tun, 
was du willst, solange es dir keinen Spaß macht.« Ein wenig, aber nicht grundsätzlich anders stellte es 
einer der Teilnehmer an der (ebenfalls in der Einleitung erwähnten) Glücksdebatte dar: »Ich glaube, es ist 
unerlaubt, von Glück zu reden unter den gegenwärtigen Weltzuständen« (siehe S. 8 ff.) In welcher 
geschichtlichen Epoche die gegenwärtigen Weltzustände nicht gegenwärtige Weltzustände waren oder 
sein werden, verschweigt er uns allerdings. Zugegeben, es fällt einem schwer, sich auch nur an einem Glas 
frischen Wassers zu erfreuen, während zur selben Zeit zum Beispiel eine halbe Million unschuldiger 
Zivilisten in West-Beirut am Verdursten sind. Selbst aber wenn einmal auf der ganzen Welt Glücklichkeit 



 26 

ausgebrochen sein wird, würde ein tugendboldiger Pessimist noch lange nicht verzagen. Er kann sich dann 
immer noch an Laings Rezept halten, indem er dem unschuldig sich freuenden Partner vorhält: »Wie kann 
es dir nur Spaß machen, wo Christus für dich am Kreuze starb? Hat es Ihm etwa Spaß gemacht?« Der Rest 
ist betretenes Schweigen. 
 



 27 

Sei spontan! 
 
Doch all die eben erwähnten Variationen zum Thema »Liebe und Knoblauch« sind im Grunde harmlose 
Geplänkel verglichen mit der Brisanz, die der so täuschend harmlosen Forderung nach spontanem 
Verhalten innewohnt. Von all den Knoten, Dilemmata und Fallen, die sich in die Struktur menschlicher 
Kommunikation einbauen lassen, ist die sogenannte »Sei spontan!«-Paradoxie sicherlich die 
weitestverbreitete. Und um eine wirkliche, stubenreine, allen formallogischen Anforderungen 
entsprechende Paradoxie handelt es sich hier. 
 
In den kristallklaren Hallen des logischen Olymps sind Zwang und Spontaneität (also alles was frei und 
von außen unbeeinflußt aus dem eigenen Inneren kommt) unvereinbar. Auf Befehl etwas spontan zu tun, 
ist ebenso unmöglich, wie etwas vorsätzlich zu vergessen oder absichtlich tiefer zu schlafen. Entweder 
man handelt spontan, also aus freiem Ermessen; oder man befolgt eine Anweisung und handelt daher nicht 
spontan. Vom rein logischen Standpunkt kann man nicht das eine wie das andere gleichzeitig tun. 
 
Was aber kümmert uns die Logik? Genauso, wie ich »Sei spontan!« hinschreiben kann, kann ich es auch 
sagen - Logik hin, Logik her; Papier und Schallwellen sind geduldig. Der Empfänger der Mitteilung 
vermutlich weniger. Denn was kann er jetzt tun? 
 
Wenn Sie John Fowles' Roman >Der Sammler< kennen, wissen Sie ohnehin schon, worauf ich hinauswill. 
Der Sammler ist ein junger Mann, der sich zunächst auf Schmetterlinge beschränkt, deren Schönheit, auf 
Stecknadeln aufgespießt, er in aller Ruhe immer wieder bewundern kann. Wegfliegen können sie ja nicht. 
Sein Malheur beginnt erst, als er sich in die schöne Studentin Miranda verliebt und dieselbe Technik - 
ganz im Sinne des Rezepts »mehr desselben« (siehe S. 25 ff.) - auf sie anwendet. Da er selbst nicht 
besonders hübsch ist und auch sonst nicht besonders viel von sich selbst hält, nimmt er an, daß Miranda 
sich wahrscheinlich nicht spontan für ihn entscheiden wird. Also entführt er sie, und statt Stecknadeln 
verwendet er ein einsames Landhaus, in dem er sie gefangenhält. Im Rahmen dieses nackten Zwanges 
hofft und erwartet er nun, daß sie sich im Laufe ihrer (immer unerträglicheren) Gefangenschaft doch in 
ihn verlieben werde. Erst langsam enthüllt sich ihm die unerbittliche und ausweglose Tragik seiner »Sei 
spontan !«-Paradoxie, durch die er genau das unmöglich gemacht hat, was er erreichen wollte. 
 
An den Haaren herbeigezogen? Zu »literarisch«? Bitte, hier ist eine viel alltäglichere Situation, deren 
Herstellung keinerlei besondere Abwegigkeit erfordert: 
 
Es ist das abgedroschene Paradebeispiel der Mutter, die von ihrem Söhnchen verlangt, daß er seine 
Hausaufgaben mache - aber nicht bloß überhaupt, sondern gerne. Wie der Leser sieht, handelt es sich hier 
um die Umkehrung der schon erwähnten Definition des Puritanismus. Dort hieß es: Es ist deine Pflicht, 
keinen Spaß zu haben; hier dagegen: Deine Pflicht muß dir Spaß machen. 
 
Also: Was kann man da tun? - fragte ich bereits, rein rhetorisch, denn es gibt keinen Ausweg. Was tut die 
Frau, deren Mann von ihr nicht nur fordert, sich ihm sexuell jederzeit hinzugeben, sondern es jedesmal 
auch voll zu genießen? Was tut man, wenn man in der Haut des eben erwähnten Jungen steckt, der seine 
Aufgaben gerne machen sollte? Man nimmt an, daß es entweder mit einem selbst oder mit der Welt nicht 
stimmt. Da man in der Auseinandersetzung mit »der Welt« aber meist den Kürzeren zieht, ist man 
praktisch gezwungen, die Schuld in sich selbst zu suchen. Das klingt noch nicht sehr überzeugend, nicht 
wahr? Keine Angst, Ihr Zweifel läßt sich mit Leichtigkeit zerstreuen. Stellen Sie sich einfach vor, Sie 
werden in eine Familie hineingeboren, in der - aus welchen Gründen auch immer - Fröhlichkeit Pflicht ist. 
Genauer ausgedrückt, eine Familie, in der die Eltern dem Grundsatz huldigen, daß ein sonniges Gemüt des 
Kindes der offensichtlichste Beweis elterlichen Erfolges ist. Und nun seien Sie einmal schlechter Laune, 



 28 

oder übermüdet, oder haben Sie Angst vor dem Turnunterricht, dem Zahnarzt oder der Dunkelheit, oder 
keine Lust, Pfadfinder zu werden. So wie Ihre lieben Eltern das sehen, handelt es sich nicht einfach um 
eine vorübergehende Laune, Müdigkeit, die typische Angst eines Kindes oder dergleichen, sondern um 
eine wortlose, aber um so lautere Anklage der erzieherischen Unfähigkeit der Eltern. Und dagegen werden 
sie sich verteidigen, indem sie Ihnen aufzählen, was und wieviel sie für Sie getan haben, welche Opfer sie 
zu bringen hatten, und wie wenig Grund und Recht Sie daher haben, nicht fröhlich zu sein. 
 
Nicht wenige Eltern bringen es dann zu meisterhaften Weiterentwicklungen, indem sie dem Kinde zum 
Beispiel sagen: »Geh auf dein Zimmer und komme mir nicht heraus, bis du wieder guter Laune bist.« 
Damit ist in überaus eleganter, da indirekter Weise klar ausgedrückt, daß das Kind es mit etwas gutem 
Willen und einer kleinen Anstrengung fertigbringen könnte, seine Gefühle von schlecht auf gut 
umzuprogrammieren und durch die Innervation der richtigen Gesichtsmuskeln jenes Lächeln zu erzeugen, 
das ihm die Aufenthaltsbewilligung als »guter« Mensch unter »guten« Menschen wiederverleiht. 
 
Diese einfache Taktik, durch die (ähnlich wie Knoblauch und Liebe) Traurigkeit und moralische 
Minderwertigkeit - vor allem Undankbarkeit - untrennbar miteinander verpantscht werden, ist von großer 
Bedeutung für unser Thema. Sie ist hervorragend geeignet, im anderen tiefe Schuldgefühle zu erzeugen, 
die dann ihrerseits zusätzlich zu Gefühlen erklärt werden können, die er nicht haben würde, wenn er ein 
besserer Mensch wäre. Und sollte er die Unverschämtheit besitzen zu fragen, wie man denn seiner 
Gefühle in der geforderten Weise Herr werden könne, so empfiehlt sich der schon erwähnte Hinweis, daß 
ein guter Mensch das von sich aus weiß und nicht erst fragen muß. (Bitte dabei Augenbrauen hochziehen 
und traurig dreinschauen.) 
 
Wer diese Ausbildung erfolgreich bestanden hat, kann dann dazu übergehen, Depression in Eigenregie zu 
erzeugen. Dagegen ist es verlorene Liebesmühe, bei in dieser Hinsicht untrainierten Menschen 
Schuldgefühle erwecken zu wollen. Das sind nämlich jene Dickhäuter, die Gefühlsverstimmungen zwar 
genauso kennen wie die Traurigkeitsexperten, die aber schon immer der Ansicht sind, daß gelegentliche 
Traurigkeit ein unvermeidbarer Teil des Alltagslebens ist; daß sie kommt und geht, wer weiß, wieso; und 
daß sie, wenn nicht heute abend, dann halt morgen früh wieder vergangen sein wird. Nein, was die 
Depression von dieser Art der Traurigkeit unterscheidet, ist die Fähigkeit, das in der Kindheit Anerzogene 
später selbständig anzuwenden, indem man sich vorhält, weder Grund noch Recht zur Traurigkeit zu 
haben. Das garantierte Ergebnis ist die Vertiefung und Verlängerung der Depression. Und derselbe Erfolg 
winkt außerdem auch jenen Mitmenschen, die der Stimme des gesunden Menschenverstandes und den 
Eingebungen ihres Herzens folgend dem Betreffenden gut zureden, ihn aufmuntern und ein bißchen zum 
Sichzusammenreißen ermutigen. Damit nämlich hat das Opfer nicht nur seinen eigenen, entscheidenden 
Anteil zur Depression geleistet, sondern kann sich doppelt schuldig fühlen, weil es nicht an der rosig-
optimistischen Weltschau der anderen teilnehmen kann und damit deren gute Absichten so bitter 
enttäuscht. Schon Hamlet war sich des peinvollen Unterschiedes zwischen dem Weltbild des 
Melancholikers und jenem seiner Umwelt voll bewußt, und verstand es zusätzlich glänzend, dies für seine 
Zwecke auszunützen: 
 
»... Ich verlor seit kurzem all meine Heiterkeit, - warum, weiß ich nicht - gab alle gewohnten Übungen auf 
und, wahrhaftig, es steht so schlimm um meine Stimmung, daß dieser stattliche Bau, die Erde, mir 
vorkommt, als war's ein wüstes Felsenriff. Dieser herrliche Baldachin, die Luft, seht Ihr, diese stolze 
Wölbung, dies majestätische Dach, ausgelegt mit goldenen Lichtern - ach, mir erscheint's als der trübe 
Dunsthauch verpesteten Auswurfs. Was für ein Meisterwerk ist der Mensch! wie edel an Vernunft, wie 
unbegrenzt in seinen Fähigkeiten; in Gestalt und Bewegung, wie bedeutsam und wunderbar; im Handeln 
wie ein Engel, im Verstehen wie ein Gott; die Zierde der Welt, das Ziel der Schöpfung! Und doch, was 
gilt sie mir, diese Quintessenz von Staub? Ich habe keine Freude an den Menschen -...«* 
                                                           
* William Shakespeare: Hamlet. S. 73 



 29 

 
Ob man die »Sei glücklich!«-Paradoxie sich selbst vorschreibt oder von anderen auferlegt bekommt, spielt 
keine besondere Rolle. Und ferner ist zu bemerken, daß sie nur eine der vielen möglichen Variationen des 
Grundthemas »Sei spontan!« ist. Wie wir schon sahen, eignet sich praktisch jedes Spontanverhalten als 
Rohstoff für diese paradoxen Arabesken: 
 
Die Forderung nach spontanem Erinnern oder Vergessen; der Wunsch nach einem Geschenk und die 
Enttäuschung, wenn man es »nur« deswegen erhält, weil man diesen Wunsch äußerte; der Versuch, eine 
Erektion oder einen Orgasmus durch Willensanstrengung herbeizuführen, und der genau das unmöglich 
macht, worauf er abzielt; einzuschlafen, weil man unbedingt einschlafen will; oder die Unmöglichkeit zu 
lieben, wo Liebe als Pflichtübung gefordert wird. 
 



 30 

Wer mich liebt, mit dem stimmt etwas nicht 
 
Und da wir gerade bei der Liebe sind, gleich noch ein wichtiger Hinweis. Schon Dostojewski machte 
darauf aufmerksam, daß das Bibelwort »Liebe deinen Nächsten wie dich selbst« wahrscheinlich 
andersrum zu verstehen ist - nämlich in dem Sinne, daß man den Nächsten nur dann lieben kann, wenn 
man sich selbst liebt. 
 
Weniger elegant, dafür um so prägnanter, drückte Marx (Groucho, nicht Karl) dieselbe Idee Jahrzehnte 
später aus: »Es würde mir nicht im Traum einfallen, einem Klub beizutreten, der bereit wäre, jemanden 
wie mich als Mitglied aufzunehmen.« Wenn Sie sich die Mühe nehmen, die Tiefe dieses Witzes zu 
ergründen, sind Sie bereits gut auf das nun Folgende vorbereitet. 
 
Geliebt zu werden ist auf jeden Fall mysteriös. Nachzufragen, um Klarheit zu schaffen, empfiehlt sich 
nicht. Bestenfalls kann es der andere Ihnen überhaupt nicht sagen; schlimmstenfalls stellt sich sein Grund 
als etwas heraus, das Sie selbst bisher nicht für Ihre charmanteste Eigenschaft hielten; zum Beispiel das 
Muttermal auf Ihrer linken Schulter. Schweigen ist da wieder einmal ganz eindeutig Gold. 
 
Was wir daraus für unser Thema lernen können, zeichnet sich nun schon klarer ab. Nehmen Sie nicht 
einfach dankbar hin, was Ihnen das Leben durch Ihren (offensichtlich selbst liebenswerten) Partner bietet. 
Grübeln Sie. Fragen Sie sich, aber nicht ihn, warum. Denn er muß ja irgendeinen Hintergedanken haben. 
Und den enthüllt er Ihnen bestimmt nicht. 
 
Menschliche Liebe ist nämlich eine Paradoxie, mit der sich schon wesentlich größere Geister als ich 
vergeblich herumgeschlagen haben, und auf der einige der berühmtesten Schöpfungen der Weltliteratur 
beruhen. Nehmen wir den folgenden Satz aus einem Brief Rousseaus an Madame d'Houdetot: »Wenn Sie 
mein werden, so verliere ich, eben dadurch, daß ich Sie dann besitze, Sie, die ich ehre.« Zweimaliges 
Lesen hilft. Was Rousseau nämlich sagen zu wollen scheint, ist: Wer sich mir hingibt, ist deshalb nicht 
mehr geeignet, Inbegriff meiner Liebe zu sein. (Diese nur scheinbar exaltierte Auffassung ist gang und 
gäbe in einem wohlbekannten südlichen Lande, wo der von seiner Leidenschaft überzeugte Liebhaber die 
Angebetete bestürmt, ihm ihre Gunst zu schenken, und sie, sobald sie sich halt erobern läßt, verachtet - 
denn eine anständige Frau hätte »das« nie getan. Im selben Lande gilt auch der - offiziell natürlich nie 
zugegebene - Grundsatz: Alle Frauen sind Huren, außer meiner Mutter - die war eine Heilige. Klar - denn 
mit der Mutter ging »es« natürlich nicht.) 
 
In seinem berühmten Werk >Das Sein und das Nichts< bezeichnet Jean Paul Sartre die Liebe als einen 
vergeblichen Versuch, eine Freiheit als Freiheit zu besitzen. Dazu führt er aus: 
 
»Andererseits kann er [der Liebende] sich aber auch nicht mit jener erhabenen Form von Freiheit 
zufriedengeben, die eine ungezwungene und freiwillige Verpflichtung ist. Wer würde sich mit einer Liebe 
begnügen, die sich als reine, dem Vertrauen geschworene Treue darbietet? Wem wäre es recht, wenn er 
hören müßte: >Ich liebe dich, weil ich mich freiwillig verpflichtet habe, dich zu lieben, und weil ich mein 
Wort nicht brechen will; ich liebe dich aus Treue zu mir selbst.<? So verlangt der Liebende den Schwur 
und ist über den Schwur unglücklich. Er will von einer Freiheit geliebt werden und verlangt, daß diese 
Freiheit als solche nicht mehr frei sei.«* 
 
Mehr über diese merkwürdigen und unlösbaren Komplikationen der Liebe (und vieler anderer Formen 
scheinbar irrationalen Verhaltens) findet der interessierte Leser in dem Buch >Ulysses and the Sirens< des 
norwegischen Philosophen Jon Elster. Doch für den Unglücklichkeitsbedarf des Anfängers mag das eben 
                                                           
*  Jean Paul Sartre: Das Sein und das Nichts. S. 471 



 31 

Gesagte ausreichen. Der Fortgeschrittene aber gibt sich damit nicht zufrieden. Aus diesen 
Zusammenhängen läßt sich nämlich weiteres Kapital schlagen, das allerdings nur den Groucho Marxens 
unter uns zugänglich ist. Es setzt eben voraus, daß man sich selbst für liebensunwürdig hält. Damit ist 
jeder, der einen liebt, prompt diskreditiert. Denn wer einen liebt, der keine Liebe verdient, mit dessen 
Innenleben stimmt etwas nicht. Ein Charakterdefekt wie Masochismus, eine neurotische Bindung an eine 
kastrierende Mutter, eine morbide Faszination durch das Minderwertige - von dieser Art sind die Gründe, 
die sich als Erklärung für die Liebe des oder der Betreffenden anbieten und sie unerträglich machen. (Zur 
Auswahl der befriedigendsten Diagnose ist eine gewisse Kenntnis der Psychologie oder wenigstens die 
Teilnahme an Selbsterfahrungsgruppen von großem Wert.) 
 
Und damit ist nicht nur das geliebte Wesen, sondern auch der Liebende selbst und die Liebe als solche in 
ihrer Schäbigkeit enthüllt. Was kann man schon mehr wünschen? Besser als jeder andere mir bekannte 
Autor hat Laing dieses Dilemma in seinen >Knoten< dargestellt, und ich gebe seine Formulierung daher 
vollinhaltlich wieder: 
 
Ich achte mich selbst nicht  
ich kann niemanden achten, der mich achtet.  
Ich kann nur jemanden  achten,  der mich nicht achtet. 
 
Ich achte Jack  
weil er mich nicht achtet 
 
Ich verachte Tom 
weil er mich nicht verachtet 
 
Nur eine verächtliche Person 
kann jemanden so Verächtlichen wie mich 
achten 
 
Ich kann niemanden lieben, den ich verachte 
 
Da ich Jack liebe 
kann ich nicht glauben, daß er mich liebt 
 
Wie kann er es mir beweisen?* 
 
Nur auf den ersten Blick erscheint das absurd, denn die Komplikationen, die mit dieser Auffassung 
einhergehen, liegen doch so klar auf der Hand. Dies dürfte aber noch niemanden abgehalten haben, oder, 
wie Shakespeare es in einem seiner Sonette sagt: »Dies weiß jedweder, doch nicht wie man flieht den 
Himmel, der zu dieser Hölle zieht.« Praktisch verliebe man sich also in hoffnungsloser Weise: in einen 
verheirateten Partner, einen Priester, einen Filmstar oder eine Opernsängerin. Auf diese Weise reist man 
hoffnungsfroh, ohne anzukommen, und zweitens bleibt einem die Ernüchterung erspart, feststellen zu 
müssen, daß der andere gegebenenfalls durchaus bereit ist, in eine Beziehung einzutreten - womit er sofort 
unattraktiv wird. 
                                                           
* Ronald D. Laing: Knoten. S. 24 



 32 

Edel sei der Mensch, hilfreich und gut 
 
Wer liebt, ist natürlich bereit, dem geliebten Wesen zu helfen. Für besonders edel und gut gilt es aber, 
auch dort hilfreich zu sein, wo keine besonderen Liebesbande bestehen, also zum Beispiel einem Fremden 
gegenüber. Selbstlose Hilfe ist ein hohes Ideal und enthält angeblich ihre eigene Belohnung. 
 
Das braucht uns keineswegs abzuschrecken, denn wie jede andere gute Tat kann auch Hilfsbereitschaft 
von des Gedankens Blässe angekränkelt werden. Das sahen wir bereits beim Thema Liebe. Um Zweifel an 
der Selbstlosigkeit und Reinheit unserer Hilfsbereitschaft zu entwickeln, brauchen wir uns nur zu fragen, 
ob wir dabei nicht doch Hintergedanken haben. Tat ich es als Einzahlung auf mein himmlisches 
Sparkonto? Um zu imponieren? Bewundert zu werden? Um den anderen zur Dankbarkeit mir gegenüber 
zu zwingen? Ganz einfach, um meinen seelischen Katzenjammer zu kurieren? Sie sehen bereits, der 
Macht des negativen Denkens sind kaum Schranken gesetzt, denn wer sucht, der findet. Dem Reinen ist 
angeblich alles rein; der Pessimist dagegen entdeckt überall den Pferdefuß, die Achillesferse, oder was es 
dafür auf dem Gebiet der Podiatrie noch andere Metaphern gibt. 
 
Wem dies Schwierigkeiten bereitet, der nehme sich nur die einschlägige Fachliteratur vor. Die wird ihm 
die Augen schon öffnen. Da findet er heraus, daß der brave Feuerwehrmann in Wirklichkeit ein 
verhinderter Pyromane ist; der heldenhafte Soldat lebt seine tief unbewußten selbstmörderischen Triebe, 
beziehungsweise seine mörderischen Instinkte aus; der Polizist gibt sich mit den Verbrechen anderer 
Menschen ab, um nicht selbst zum Verbrecher zu werden; der berühmte Detektiv hat eine nur mühsam 
überdeckte paranoide Grundeinstellung; jeder Chirurg ist ein verkappter Sadist; der Gynäkologe ein 
Voyeur; der Psychiater will Gott spielen. Voila - so einfach ist's, die Fäulnis der Welt zu entlarven. 
 
Aber auch der Helfer, dem diese Art des Entdeckens der »wahren« Beweggründe nicht liegt, kann Hilfe zu 
einer den Laien besonders verblüffenden Form der Hölle machen. Wir brauchen uns dazu nur eine 
Zweierbeziehung vorzustellen, die sich hauptsächlich auf der Hilfe des einen für den anderen Partner 
aufbaut. Es liegt in der Natur einer solchen Beziehung, daß sie nur zu einem von zwei möglichen 
Resultaten führen kann, und beide sind fatal: Entweder bleibt die Hilfe erfolglos, oder sie ist erfolgreich 
(eine dritte Möglichkeit gibt es wieder einmal nicht). Im ersteren Falle wird auch der eingefleischteste 
Helfer endlich genug haben und sich tief enttäuscht und verbittert aus der Beziehung zurückziehen. Ist der 
Helfer aber erfolgreich, und bedarf der Geholfene daher der Hilfe nicht mehr, dann bricht die Beziehung 
gerade deswegen auseinander. Ihr Sinn und Zweck hat sich damit ja erschöpft. 
 
Als literarische Beispiele fallen einem dazu die vielen Romane und Libretti besonders des 19.Jahrhunderts 
vom jungen Edelmann ein, der sich die Rettung und Seelenwäsche der dämonischen (in Wahrheit aber 
unschuldigen und liebenswerten) Prostituierten zum Lebensziel gemacht hat. Praktische Beispiele liefern 
uns die fast immer intelligenten, verantwortungsvollen, aufopfernden Frauen mit ihrer fatalen Neigung, 
Trinker, Spieler oder Kriminelle durch die Macht ihrer Liebe in Tugendbolde zu verwandeln, und die bis 
zum bitteren Ende auf mehr desselben Verhaltens des Mannes mit mehr derselben Liebe und 
Hilfsbereitschaft reagieren. In bezug auf ihr Unglücklichkeitspotential sind diese Beziehungen fast 
perfekt, da die Partner in einer Weise zueinander passen und sich aufeinander einstellen, wie es in 
positiveren Beziehungen kaum möglich zu sein scheint. (Hierin irrte Rabbi Jochanan, als er sagte: »Ein 
passendes Ehepaar unter Menschen zusammenzubringen ist schwerer als das Wunder Mosi im Roten 
Meer.«) Um sich aufopfern zu können, braucht eine solche Frau einen problematischen und hinfälligen 
Menschen; im Leben eines einigermaßen selbständig funktionierenden Mannes sieht sie für ihre Hilfe - 
und daher für sich selbst - weder genügend Raum noch Notwendigkeit. Er andererseits braucht einen 
unverzagten Helfer, um weiterhin Schiffbruch erleiden zu können. Eine Partnerin, die dem Grundsatz 
huldigt, daß eine Hand die andere wäscht, dürfte aus dieser Beziehung sehr bald aussteigen. Das Rezept 



 33 

also: Man suche sich den Partner, der durch sein So-Sein das eigene So-Sein-Wollen ermöglicht und 
ratifiziert, doch hüte man sich auch hier vor dem Ankommen am Ziel. 
 
In der Kommunikationstheorie heißt dieses Beziehungsmuster Kollusion. Gemeint ist damit ein subtiles 
Arrangement, ein Quid pro quo, eine Vereinbarung auf der Beziehungsebene (unter Umständen ganz 
unbewußt), wodurch man sich vom anderen als die Person bestätigen und ratifizieren läßt, als die man sich 
selbst sieht. Der Uneingeweihte könnte sich hier mit Recht fragen, weshalb man dazu eines Partners 
bedarf. Die Antwort ist einfach: Stellen Sie sich eine Mutter ohne Kind, einen Arzt ohne Kranken, einen 
Staatschef ohne Staat vor. Das wären nur Schemen, provisorische Menschen sozusagen. Erst durch den 
Partner, der die notwendige Rolle uns gegenüber spielt, werden wir »wirklich«; ohne ihn sind wir auf 
unsere Träume angewiesen, und die sind bekanntlich Schäume. Warum aber soll irgend jemand bereit 
sein, diese bestimmte Rolle für uns zu spielen? Dafür gibt es zwei Beweggründe: 
 
1. Die Rolle, die er spielen muß, um mich »wirklich« zu machen, ist die Rolle, die er selbst spielen will, 
um seine eigene »Wirklichkeit« herzustellen. Der erste Eindruck ist der eines perfekten Arrangements, 
nicht wahr? Bemerken Sie bitte aber, daß es, um weiterhin perfekt zu sein, sich absolut nicht ändern darf. 
Doch schon Ovid schrieb in seinen >Metamorphosen<: Nichts in der Welt hat Bestand, und immer folgt 
Ebbe den Fluten. Auf die Kollusion angewendet heißt das, daß Kinder die fatale Neigung haben 
aufzuwachsen; Patienten zu gesunden; und daß damit auf das Hochgefühl des »Stimmens« der Beziehung 
bald die Ebbe der Ernüchterung folgt und mit ihr der verzweifelte Versuch, dem anderen das Ausbrechen 
unmöglich zu machen. Auch hierzu Sartre: 
 
»... Während ich versuche, mich vom Zugriff des anderen zu befreien, versucht der andere, sich von 
meinem zu befreien; während ich danach strebe, den anderen zu unterwerfen, strebt der andere danach, 
mich zu unterwerfen. Es handelt sich hier keineswegs um einseitige Verbindungen mit einem Objekt-an-
sich, sondern um gegenseitige und störende Beziehungen.«* 
 
Da jede Kollusion notwendigerweise voraussetzt, daß der andere von sich aus genauso sein muß, wie ich 
ihn will, mündet sie unweigerlich in eine »Sei spontan!«-Paradoxie. 
 
2. Diese Fatalität wird noch offensichtlicher, wenn wir uns den anderen Grund besehen, der einen Partner 
zum Spielen der für unser Gefühl der »Wirklichkeit« notwendigen Rolle veranlassen kann, nämlich eine 
der Mühe dieser Akrobatik angemessene Entschädigung. Als Beispiel dafür kommt einem sofort die 
Prostitution in den Sinn. Der Kunde wünscht sich natürlich, daß die Frau sich ihm nicht nur der Bezahlung 
wegen hingebe, sondern auch, weil sie es »wirklich« will. (Sie sehen, wie dieser wunderbare Begriff 
»wirklich« immer wieder hereinspielt.) Es hat den Anschein, daß die begabte Courtisane es recht gut 
fertigbringt, diese Illusion zu erwecken und zu erhalten. Bei den weniger talentierten Praktikantinnen 
kommt es genau an diesem Punkte zur Ernüchterung des Klienten. Dieser Katzenjammer ist jedoch 
keineswegs auf die Prostitution im engeren Sinne beschränkt; er hat die fatale Neigung, überall dort 
aufzutreten, wo kollusive Elemente in eine Beziehung hereinspielen. Ein Sadist - so lautet das bekannte 
Bonmot - ist jemand, der lieb zu einem Masochisten ist. Das Problem vieler homosexueller Beziehungen 
besteht darin, daß die Betreffenden sich nach einer Beziehung mit einem »wirklichen« Mann sehnen, 
leider aber feststellen müssen, daß der andere selbst »nur« ein Homosexueller ist. 
 
In seinem Bühnenstück >Der Balkon< zeichnet Jean Genet ein meisterhaftes Bild dieser kollusiven Welt. 
Madame Irma ist Leiterin eines Superbordells, in dem die Kunden - selbstverständlich gegen Bezahlung - 
die Verkörperung ihrer Komplementärrollen mieten können. An einer Stelle zählt Madame ihre Kunden 
auf: Zwei Könige von Frankreich, mit Krönungsfeierlichkeiten und verschiedenen Ritualen; ein Admiral 
auf der Brücke seines untergehenden Zerstörers; ein Bischof im Zustande fortwährender Anbetung; ein 
                                                           
* Jean Paul Sartre: Das Sein und das Nichts. S. 467 



 34 

Richter, der richtet; ein General im Sattel; ein heiliger Sebastian; Christus in Person. (Und all dies, 
während in der Stadt die Revolution tobt und die nördlichen Stadtbezirke bereits gefallen sind.) Trotz 
guter Organisation seitens Madame Irmas kommt es aber immer wieder zu ernüchternden Pannen, weil 
sich auch beim besten Willen die Tatsache nicht vertuschen läßt, daß das Ganze ein bezahltes Spiel ist, 
und weil außerdem die gemieteten Partner ihre Rollen oft nicht ganz so spielen können oder wollen, wie 
der Kunde es sich zum Erleben der eigenen »Wirklichkeit« erträumt. So sagt zum Beispiel der »Richter« 
zur »Diebin«: 
 
»Mein Richter-Sein ist eine Emanation deines Diebin-Seins. Du brauchtest dich nur zu weigern. .. aber ich 
rate es dir nicht!... dich zu weigern, die zu sein, die du bist - das, was du bist, daher wer du bist - und ich 
höre auf zu sein... verschwinde, verdunste. Krepiere. Vernichtet. Verneint. ... Und dann? Und dann? Aber 
du wirst dich nicht weigern, nicht wahr? Du wirst dich nicht weigern, eine Diebin zu sein? Das wäre 
schlecht! Das wäre verbrecherisch! Du würdest mich meines Seins berauben! (Bettelnd.) Sag, meine 
Kleine, meine Liebe, du wirst dich nicht weigern? 
 
Diebin (kokett): Wer weiß? 
 
Richter: Was? Was sagst du? Du würdest dich weigern? ... Sag mir nochmals, was hast du gestohlen? 
 
Diebin (trocken, sich aufrichtend): Nein. 
 
Richter: Sag mir, wo? Sei nicht so grausam. .. 
 
Diebin: Duzen Sie mich nicht, wenn ich bitten darf. 
 
Richter: Mein Fräulein ... meine Dame. Ich bitte Sie. (Wirft sich auf die Knie.) Sehen Sie, ich flehe Sie an! 
Sie werden mich doch nicht in dieser Stellung darauf warten lassen, ein Richter zu sein? Wenn es keinen 
Richter gibt, wo kämen wir da schon hin, aber wenn es keine Diebe gäbe?« 
 
Das Stück endet mit einer Ansprache Madame Irmas an das Publikum, am Abschluß ihres harten 
Arbeitstages, oder genauer gesagt, ihrer harten Arbeitsnacht: »Sie müssen nun heimgehen; nach Hause, 
wo alles - dessen können Sie ganz sicher sein - noch künstlicher ist als hier.« Und als sie das letzte Licht 
löscht: »Bitte, die Ausgänge sind rechts.« (Hinter der Bühne der Feuerstoß eines Maschinengewehrs.)* 
 
                                                           
* Übersetzung der Genet-Texte von Paul Watzlawick 



 35 

Diese verrückten Ausländer 
 
Wie die meisten bitteren Wahrheiten dürfte Madame Irmas Schlußbemerkung ihr nicht viel Sympathie 
eintragen. Wir haben es nicht gerne, wenn uns jemand an die Verlogenheit unserer eigenen Welt erinnert. 
Unsere Welt ist die wahre Welt; verrückt, verlogen, illusorisch, verschroben sind die Welten der anderen. 
Und daraus läßt sich für unser Thema sehr viel Kapital schlagen. 
 
Keine Angst, es liegt nicht in meiner Absicht (und schon gar nicht meiner Zuständigkeit), mit weisen 
Worten an der Debatte darüber teilzunehmen, wie und warum es zu solchen Spannungen zwischen den 
Bürgern und den fremdländischen Minderheiten eines Landes kommt. Das Problem ist weltweit: 
Mexikaner, Vietnamesen oder Haitianer in den USA, Nordafrikaner in Frankreich, Inder in Afrika, die 
Italiener in der Schweiz, die Türken in der Bundesrepublik, von den Problemen der Palästinenser, 
Armenier, Drusen und Schiiten ganz zu schweigen - die Liste wäre endlos. 
 
Nein, zur persönlichen Entrüstung über den Ausländer und zu seiner Ablehnung genügen rein persönliche 
Kontakte oder sogar ganz unmittelbare Beobachtungen; sei es im eigenen Lande, sei es im Ausland. 
Rülpsen nach der Mahlzeit galt einst als Kompliment für gutes Essen; heute nicht mehr, das hat sich 
inzwischen herumgesprochen. Weniger bekannt ist es vielleicht, daß gelegentliches Schmatzen und 
hörbares Einholen der Luft durch die Zähne bei den Japanern auch heute noch diese höfliche Bedeutung 
hat. Oder wissen Sie, daß Sie sich in Zentralamerika äußerst unbeliebt machen können, wenn Sie die 
Größe einer Person durch die dem Europäer selbstverständliche Geste (die waagerecht gehaltene Hand) 
andeuten? Nur die Höhe von Tieren darf dort so angezeigt werden. 
 
Und da wir gerade bei Lateinamerika sind: Der Latin Lover als Prachtexemplar von Männlichkeit ist 
Ihnen sicher auch dann bekannt, wenn Sie selbst nicht dem anglo-amerikanischen Sprachraum angehören. 
Dort nämlich treibt er sein hauptsächliches Unwesen. Im Grunde ist er eine liebenswürdige, harmlose 
Erscheinung, und seine Rolle ist vollkommen auf die auch heute noch weitgehend sehr strikte 
Gesellschaftsordnung Lateinamerikas abgestimmt. Da dort nämlich in der sogenannten besseren 
Gesellschaft (wenigstens offiziell) irgendwelchen Eskapaden sehr enge Grenzen gesetzt sind, kann sich 
der Latin Lover jenes leidenschaftlich schmachtende Benehmen leisten, das die perfekte Entsprechung 
zum feurigen, sinnlichkeitstriefenden, aber zu keinerlei Konzessionen bereiten Verhalten der bildschönen 
Latinas bildet. Kein Wunder daher, wenn lateinamerikanische Volkslieder (allen voran die wahrhaft 
nostalgisch schönen Boleros) seit eh und je den Schmerz der unerfüllten, unerreichbaren Liebe, die 
unwiderrufliche Trennung kurz vor der Erfüllung oder die tränenerstickte Herrlichkeit der ultima noche 
(der ersten und unweigerlich letzten Nacht) in der romantischsten Weise verherrlichen. Nach Anhören 
einer genügend großen Zahl solcher Lieder fragt sich der Ausländer aber doch langsam, ob das alles sein 
soll. Die Antwort: im Grunde ja. 
 
Exportieren wir den Latin Lover nun aber nach den USA oder Skandinavien, so ist für 
Beziehungsprobleme reichlich gesorgt. Er wird die dortigen Schönen routinemäßig weiter beschmachten 
und bestürmen, jene aber haben ganz andere Spielregeln - nämlich viel freiere, und sie werden ihn daher 
ernst nehmen. Darauf aber ist er nicht vorbereitet, denn nach den Regeln seiner Kunst haben sie ihn ja 
abzuweisen oder auf die Hochzeitsnacht zu vertrösten. Die enttäuschenden Komplikationen für die 
erwartungsvollen Damen und für seine eigene Leistungsfähigkeit (die auf den Mythos der ultima noche 
eingestellt ist) kann man sich ausmalen. Wieder einmal sehen wir, wieviel besser es ist, hoffnungsfroh zu 
reisen, als anzukommen. 
 
Ähnliche Probleme bedrängen die italienische Männerwelt, seit die Italienerinnen sich in den letzten 
Jahrzehnten merklich emanzipierten. Früher konnte der Italiener sich so feurig benehmen, wie er sich als 



 36 

Mann verpflichtet glaubte. Das Risiko war gering, denn sie wies ihn ja (meist) verläßlich ab. Eine der 
Grundregeln männlichen Flirts lautete: Wenn ich mit einer Frau, irgendeiner Frau, mehr als fünf Minuten 
allein bin und sie nicht anfasse, glaubt sie, ich sei ein Homosexueller. Das Problem ist nur, daß die Damen 
der Sache gegenüber nun wesentlich aufgeschlossener sind, und wenn den einschlägigen psychiatrischen 
Statistiken zu trauen ist, ist die Zahl der wegen Impotenz behandelten Patienten in starkem Ansteigen. 
Sich routinemäßig männlich-leidenschaftlich zu benehmen, ist eben nur dann ungefährlich, solange der 
Partnerin zuzutrauen ist, daß sie die »richtige Komplementärhaltung« einnimmt und einen mütterlich-
gütig ablehnt. 
 
Uns Europäern dagegen kann es in den USA leicht passieren, einem dem Irrtum des Latin Lovers 
diametral gegensätzlichen Trugschluß zu verfallen. Die Zeit, die man einem Unbekannten direkt in die 
Augen blicken darf, ist sehr kurz. Wird sie auch nur um eine Sekunde überschritten, so führt das in Europa 
und in den USA zu sehr verschiedenen Resultaten. Bei uns schöpft der andere meist Verdacht, bricht den 
Blickkontakt ab und wird sichtbar unnahbar. In Nordamerika dagegen lächelt er (und besonders sie). Das 
kann auch den Schüchternsten zur Annahme verleiten, diese Person bringe uns besondere Sympathie 
entgegen - sozusagen Liebe auf den ersten Blick - und die Situation biete daher besondere Chancen. Sie 
bietet sie aber keineswegs; nur die Spielregeln sind anders. 
 
Wozu dieser Eintopf pseudo-ethnologischer Raritäten? Nicht nur, um Ihnen mit meinem kosmopolitischen 
Wissen zu imponieren, sondern ganz einfach auch deswegen, weil man die eigene Auslandsreise 
(beziehungsweise den Inlandsaufenthalt des Ausländers) nach diesem Rezept höchst enttäuschend 
gestalten kann. Wiederum ist das Prinzip denkbar simpel: Man nehme, allen Gegenbeweisen zum Trotz, 
schlicht an, das eigene Benehmen sei unter allen Umständen selbstverständlich und normal. Damit »wird« 
alles andere Benehmen in derselben Situation verrückt oder zumindest dumm. 
 



 37 

Das Leben als Spiel 
 
Vom amerikanischen Psychologen Alan Watts stammt der Aphorismus, das Leben sei ein Spiel, dessen 
Spielregel Nr. i lautet: Das ist kein Spiel, das ist todernst. Und Laing hatte offensichtlich Ähnliches im 
Sinne, als er in seinen >Knoten< schrieb: »Sie spielen ein Spiel. Sie spielen damit, kein Spiel zu spielen. 
Zeige ich ihnen, daß sie spielen, dann breche ich die Regeln und sie werden mich bestrafen. «* 
 
An mehreren Stellen unseres Leitfadens war bereits davon die Rede, daß eine der Grundvoraussetzungen 
für erfolgreiche Unglücklichkeit darin besteht, daß man die rechte Hand nicht wissen läßt, was die linke 
tut. Auf diese Weise spielt man Watts' oder Laings Spiel mit sich selbst. 
 
Das sind keine müßigen Phantasien. Seit langer Zeit beschäftigt sich sogar ein Zweig der höheren 
Mathematik, nämlich die Spieltheorie, mit diesen und ähnlichen Problemen. Aus diesem Gebiet wollen 
wir uns unsere letzte Inspiration holen. Wie man sich denken kann, hat der Begriff des Spiels für die 
Mathematiker keine kindlich-spielerische Bedeutung. Für sie handelt es sich vielmehr um einen 
begrifflichen Rahmen, in dem ganz bestimmte Regeln gelten, die ihrerseits das bestmögliche 
Spielverhalten bestimmen. Es versteht sich von selbst, daß man, je nach Verständnis und folgerichtiger 
Anwendung der Regeln, die eigenen Gewinnchancen optimieren kann. 
 
Von grundsätzlicher Wichtigkeit - auch für unser Anliegen - ist dabei die Unterscheidung zwischen 
Nullsummen- und Nicht-nullsummenspielen. Besehen wir uns zuerst die Klasse der Nullsummenspiele. 
Sie enthält all jene zahllosen Spiele, in denen der Verlust des einen Spielers den Gewinn des anderen 
darstellt. Gewinn und Verlust belaufen sich daher, zusammengezählt, immer auf Null. Jede einfache Wette 
beruht auf diesem Prinzip. (Daß es darüber hinaus viel kompliziertere Spiele dieser Art gibt, soll uns hier 
nicht beschäftigen.) 
 
Nichtnullsummenspiele sind dagegen � wie schon der Name besagt - Spiele, in denen Gewinn und Verlust 
sich eben nicht ausgleichen. Das bedeutet, daß die Summe von Gewinn und Verlust über oder unter Null 
liegen kann; in anderen Worten: In einem solchen Spiel können beide (beziehungsweise, wenn mehr als 
zwei Spieler beteiligt sind, alle] Spieler gewinnen oder verlieren. Nur auf den ersten Blick scheint das 
unklar, aber dann kommen uns sofort Beispiele in den Sinn; etwa ein Streik. Da verlieren meist beide 
»Spieler«, die Betriebsführung und die Belegschaft. Denn obwohl im weiteren Verlauf sich aus der 
Kontroverse ein endgültiger Vorteil für die eine oder die andere Partei ergeben kann, muß es keineswegs 
zutreffen, daß Verlust und Gewinn gleich Null sind. 
 
Stellen wir uns nun aber zusätzlich vor, daß die durch den Streik verursachten Produktionsausfälle einem 
Konkurrenzunternehmen insofern sehr zugute kommen, als jenes nun bedeutend mehr eigene Produkte 
verkaufen kann als zuvor. Insofern haben wir es dann doch mit einer Art Nullsummenspiel zu tun, denn es 
könnte sich nun durchaus die Situation ergeben, daß die streikbedingten Verluste des ersten Unternehmens 
dem dadurch bewirkten Gewinn der zweiten Firma entsprechen. Diese Zeche aber bezahlen Management 
und Arbeiterschaft des ersten Unternehmens, da sie beide zu Verlierern wurden. 
 
Bringen wir nun diese Problematik von den abstrakten Gefilden der Mathematik oder den kollektiven 
Scharmützeln zwischen Management und Gewerkschaften auf die Ebene menschlicher Beziehungen 
herunter. Ist eine Partnerbeziehung ein Nullsummen- oder ein Nichtnullsummenspiel? Um das zu 
beantworten, müssen wir uns fragen, ob es zutrifft, daß da die »Verluste« des einen Partners dem 
»Gewinn« des anderen entsprechen. 
 
                                                           
* Ronald D. Laing: Knoten. S. 7 



 38 

Und hier scheiden sich die Geister. Der Gewinn, zum Beispiel, der im eigenen Rechthaben und dem 
Nachweis des Irrtums (dem Verlust) des Partners liegt, läßt sich durchaus als Nullsummenspiel auffassen. 
Und viele Beziehungen sind es auch. Um sie dazu zu machen, genügt es, wenn einer der beiden eben das 
Leben als Nullsummenspiel sieht, das nur die Alternative zwischen Gewinn und Verlust offenläßt. Alles 
weitere ergibt sich zwanglos, auch wenn die Philosophie des anderen zunächst nicht dahingehend 
ausgerichtet war. Man spiele also Nullsumme auf der Beziehungsebene - und man kann sich darauf 
verlassen, daß die Dinge auf der Objektebene langsam aber sicher zum Teufel gehen. Was 
Nullsummenspieler nämlich leicht übersehen, verbissen, wie sie in die Idee des Gewinnens und 
gegenseitigen Übertrumpfens sind, ist der große Gegenspieler, der (nur scheinbar) lachende Dritte, das 
Leben, demgegenüber beide verlieren. 
 
Warum fällt es uns bloß so schwer, einzusehen, daß das Leben ein Nichtnullsummenspiel ist? Daß man 
daher gemeinsam gewinnen kann, sobald man nicht mehr davon besessen ist, den Partner besiegen zu 
müssen, um nicht besiegt zu werden? Und - für den routinierten Nullsummenspieler ganz unfaßlich - daß 
man sogar mit dem großen Gegenspieler, dem Leben, in Harmonie leben kann? 
 
Aber ich stelle schon wieder rhetorische Fragen, auf die schon Nietzsche eine Antwort zu geben 
versuchte, als er in Jenseits von Gut und Böse< behauptete, Wahnsinn bei Individuen sei selten, aber in 
Gruppen, Nationen und Epochen sei er die Regel. Doch warum sollten wir gewöhnlichen Sterblichen 
weiser sein als die ungleich mächtigeren Nullsummenspieler, zum Beispiel die Politiker, Patrioten, 
Ideologen oder gar die Supermächte? Nur feste druff - viel Feind, viel Ehr', und wenn alles in Scherben 
fällt... 
 



 39 

Epilog 
 
Die grundlegende Regel, wonach das Spiel kein Spiel, sondern todernst ist, macht das Leben zu einem 
Spiel ohne Ende, das eben nur der Tod beendet. Und - als wäre das nicht schon paradox genug - hier liegt 
eine zweite Paradoxie: Die einzige Regel, die dieses todernste Spiel beenden könnte, ist nicht selbst eine 
seiner Regeln. Für sie gibt es verschiedene Namen, die an sich ein und dasselbe bedeuten: Fairneß, 
Vertrauen, Toleranz. 
 
Wie man in den Wald ruft, so schallt es heraus. Das hat man uns schon gesagt, als wir noch Kinder waren. 
Und in unserem Kopf wissen wir es auch; aber glauben tun es nur einige wenige Glückliche. Glaubten wir 
es nämlich, dann wüßten wir, daß wir nicht nur die Schöpfer unseres eigenen Unglücklichseins sind, 
sondern genausogut unsere Glücklichkeit selbst schaffen könnten. 
 
Mit Dostojewski begann diese Anleitung, mit ihm soll sie enden. In den >Dämonen< sagt eine der 
zwiespältigsten Persönlichkeiten, die Dostojewski je schuf: »Alles ist gut... Alles. Der Mensch ist 
unglücklich, weil er nicht weiß, daß er glücklich ist. Nur deshalb. Das ist alles, alles! Wer das erkennt, der 
wird gleich glücklich sein, sofort, im selben Augenblick...« So hoffnungslos einfach ist die Lösung. 
 



 40 

Literaturverzeichnis 
 
Carroll, Lewis: Alice im Wunderland; und: Alice hinter den Spiegeln. Übersetzt und herausgegeben von 
Christian Enzensberger. Insel, Frankfurt/M. 1963. 
 
Elster, Jon: Ulysses and the Sirens. Studies in Rationality and Irrationality. Cambridge University Press, 
Cambridge, und Editions de la Maison des Sciences de l'Homme, Paris 1979. 
 
Fairlie, Henry: My Favorite Sociologist, in: >The New Republic<, 7. 10. 1978. 
 
Genet, Jean: Der Balkon, in: Jean Genet: Alle Dramen. Merlin, Hamburg/Gifkendorf 1980. (Die in diesem 
Buch verwendete Textfassung hat Paul Watzlawick erstellt.) 
 
Greenburg, Dan: How to be a Jewish Mother. Price/ Stern/Sloane, Los Angeles 1964. 
 
Greenburg, Dan: How to Make Yourself Miserable. Random House, New York 1966. 
 
Gulotta, Guglielmo: Commedie e drammi nel matri-monio. Feltrinelli, Mailand 1976. 
 
Kubie, Lawrence S.: The Destructive Potential in Humor, in: >Am. Journal of Psychiatry< 127, 1971. 
 
Laing, Ronald D.: Knoten. Deutsch von Herbert Eibrecht, Rowohlt Taschenbuch, Reinbek b. Hamburg 
1972. 
 
Mitscherlich, Alexander, und Gert Kalow: Glück -Gerechtigkeit: Gespräche über zwei Hauptworte. Piper, 
München 1976. 
 
Morisette, Rodolphe und Luc: Petit manuel de guerilla matrimoniale. L'Art de reussir son divorce. Ferron, 
Montreal 1973.  
 
Orwell, George: Rache ist sauer. Ausgewählte Essays, Bd. 2. Deutsch von Felix Gasbarra. Diogenes, 
Zürich 1975.  
 
Parkinson, Cyril N.: Parkinsons Gesetz und andere Untersuchungen über die Verwaltung. Deutsch von 
Richard Kaufmann. Econ, Düsseldorf 1958.  
 
Parkinson, Cyril N.: Mrs. Parkinsons Gesetz und andere Untersuchungen auf dem Gebiet der 
Hauswirtschaft. Deutsch von Ursula v. Zedlitz. Droemer Knaur, München/Zürich 1971.  
 
Peter, Lawrence J.: Das Peter-Prinzip oder die Hierarchie der Unfähigen. Deutsch von Michael Jungblut. 
Rowohlt, Reinbek b. Hamburg 1970.  
 
Potter, Stephen: The Complete Upmanship; Including  Gamesmanship,   Lifemanship,  One-Upman-ship, 
Supermanship. Holt, Rinehart & Winston, New York 1971.  
 
Ross, Nancy Wilson (Hrsg.): The Subjugation of a Ghost, in: The World of Zen. Random House, New 
York 1960.  
 



 41 

Sartre, Jean Paul: Das Sein und das Nichts. Deutsch von Justus Streller. Rowohlt, Reinbek b. Hamburg 
1952 
 
Selvini Palazzoli, Mara, et al.: Der entzauberte Magier.   Deutsch   von   Ulrike   Stopfel.   Klett-Cotta, 
Stuttgart 1978.  
 
Shakespeare, William: Hamlet. Deutsch von Richard Platter. Walter Krieg, Wien 1954.  
 
Spaemann, Robert: Philosophie als Lehre vom glücklichen Leben, in: >Neue Zürcher Zeitung<, Nr. 260, 
 
5./6. 11. 1977. 
 
Thayer,  Lee: The Functions of Incompetence, in: Festschrift for Henry Margenau. Hrsg. von E. Laszlo 
und Emily B. Sellow. Gordon & Breach, New York 1975. 
 


