Khalil Gibran
Im Garten
des Propheten







Nach seiner zwolfjéhrigen Reise kehrt al-Mustafa,
der Prophet, in seine Heimat zurtick. Alle sind be-
gierig, an seiner grofen Weisheit teilzuhaben. Al-
Mustafa jedoch zieht sich zunéchst vierzig Tage lang
allein in seinen Garten zurtick. Dann 6ffnet er das
Tor, um den Menschen sein Wissen tiber das Leben,
tiber Sehnsucht und Liebe, die Kraft der Seele, die
Freiheit des Geistes und den ewigen Kreislauf von
Tod und Wiedergeburt zu vermitteln. Im Zentrum
steht dabei das Verhéltnis des Menschen zur ge-
heimnisvollen und wunderbaren Natur. In seinem
letzten Werk spinnt Gibran ein dichtes lyrisches
Netz aus metaphorischen Bildern, das in der Lage
ist, uns zu verzaubern.

Khalil Gibran, geboren 1883 im Libanon, war Dich-
ter, Philosoph und Kiinstler und emigrierte in jun-
gen Jahren in die USA. Sein Lebenswerk galt der
Versohnung der westlichen und arabischen Welt.
Er starb 1931.



Khalil Gibran

Im Garten
des Propheten

Ins Deutsche tibertragen
von Giovanni und Ditte Bandini

Mit Illustrationen
von Root Leeb

und einem Vorwort
von Bettina Lemke

Deutscher Taschenbuch Verlag



Von Khalil Gibran sind im
Deutschen Taschenbuch Verlag erschienen:

Der Prophet (34067)

Der Traum des Propheten (34144)
Der Prophet (mit Kalligraphien von
Hassan Massoudy, 36261)

Der Gesang des Propheten (34451)
Der Prophet (Kleine Bibliothek
der Weltweisheit, 34523)

Der Prophet. Der Wanderer (19510)

Ausfiihrliche Informationen
tiber unsere Autoren und Biicher finden Sie
auf unserer Website www.dtv.de

2012
© 2012 Deutscher Taschenbuch Verlag
GmbH & Co. KG, Miinchen
Titel der amerikanischen Originalausgabe:
The Garden of the Prophet
Umschlagkonzept: Balk & Brumshagen
Umschlagbild und Illustrationen: Root Leeb
Satz: Stefan Krickl, Bozen
Druck und Bindung: Firmengruppe APPL,
sellier druck, Freising
Gedruckt auf sdurefreiem, chlorfrei gebleichtem Papier
Printed in Germany
ISBN 978-3-423-34711-2









Die Seele
zum Klingen bringen

Im Garten des Propheten ist der zweite Teil einer
von Khalil Gibran geplanten Trilogie, deren erster
Teil sein bertihmtestes Werk Der Prophet ist. Aller-
dings konnte Gibran den Band, der auch unter dem
Titel Die Rtickkehr des Propheten bekannt ist, auf-
grund seines frithen Todes im Jahr 1931 selbst nicht
mehr vollenden. Er wurde zwei Jahre spéter postum
von seiner Sekretdrin und Biografin Barbara Young
herausgegeben, die einzelne Abschnitte nach eige-
nem Bekunden nur unmafgeblich ergdnzte und die
Reihenfolge der Kapitel in der heutigen Form fest-
legte.

In Im Garten des Propheten lasst Gibran den Propheten
al-Mustafa nach zwdlfjdhriger Abwesenheit mit dem
Schiff zu seiner Geburtsinsel zurtickkehren, mit der
ihn eine tiefe Liebe verbindet. Hier liegen seine Eltern
begraben, hier leben die Freunde aus seiner Kindheit,
und hier begegnet er auch Karima wieder, die er einst,
so heifét es, »wie eine Schwester geliebt« hat.

Freudig begriifen die Bewohner den Heimkehrer,
den sie bereits sehnstichtig erwartet haben, und bitten



ihn, sie an seiner grofen Weisheit teilhaben zu lassen.
Doch er, der Weise und Sénger, wird angesichts seiner
Erinnerungen von Traurigkeit tibermannt und zdgert.
Aber er spiirt das drdngende Verlangen der Menschen
nach Trost, da sie ihn all die Jahre so schmerzlich ver-
misst haben, und so spricht er kurz zu ihnen, um sich
danach vierzig Tage lang alleine in den Garten seiner
Kindheit zurtickzuziehen, in dem sich auch die Gra-
ber seiner Eltern befinden.

Nach dieser Zeit der inneren Einkehr offnet
er das Tor zum Garten und unterweist an diesem
paradiesischen Ort neun Schiiler, die von nun an
seine stdndigen Begleiter sind.

Aber auch Karima und die Bewohner der Insel
suchen seinen Rat und lauschen gebannt seinen
Worten der Weisheit. Al-Mustafa spricht zu ihnen
iber die Dinge, die sein eigenes Herz bewegen: tiber
das Leben und die Sehnsucht, tiber die Liebe und
die unerschiitterliche Kraft der Seele, tiber die Frei-
heit des Geistes, tiber Feigheit und Mut, Erinnern
und Vergessen, Schonheit und Vergdnglichkeit,
liber die Tiefe der Erde und die unendliche Weite
des Himmels und vieles andere mehr.

Gegen Ende des Buches sitzen die Schiiler in ei-
ner Szene, die sehr an das christliche Abendmahl er-
innert, zum letzten Mal gemeinsam mit ihrem Meis-
ter an einer Tafel und erfahren von ihm, dass er die
Insel erneut verlassen wird und sich ihre Wege bis



zu seiner »Wiederkehr« trennen. Diese Wiederkehr
in einer ungewissen Zukunft beschreibt der Prophet
in einem wunderschonen abschliefenden Gedicht
an den Nebel als Wiedergeburt. In diesem Gedicht
sieht er seine tiefste Sehnsucht erfiillt. Er wird mit
dem weiflen Nebel verschmelzen und gemeinsam
mit ihm tiber der Weite des Meeres aufsteigen, um
sich schlieflich als Morgentau auf einem Garten
niederzulegen und neu geboren zu werden, damit
der ewige Zyklus des Werdens und Vergehens von
vorne beginnen kann.

»0O Nebel, meine Schwester, Schwester Nebel,
Ich bin jetzt eins mit dir.
Ein Selbst bin ich nicht mehr.
Gefallen sind die Mauern,
Und die Ketten sind zerbrochen;
Ich steige zu dir auf, ein Nebel,
Und zusammen werden wir
liber der See schweben
Bis zu des Lebens zweitem Tag,
Da die Friihe dich als Tau
in einen Garten legen wird
Und mich als Sdugling
an eine Frauenbrust.«



Mit dieser Ode greift Gibran ein Thema auf, tiber das
der Prophet bereits in seiner ersten Rede am Bug ste-
hend spricht, als sich sein Schiff dem heimatlichen
Hafen nahert. Eindringlich appelliert er an seine
Seeleute, dass sie ihre starre Form, ihre alten Ver-
krustungen aufgeben und zu Nebel werden miissen,
wenn sie Freiheit erlangen wollen. Denn nur wenn
sie zum Ursprung, zum Formlosen zurtickkehren, so
al-Mustafa, kénnen sie wieder »von Anbeginn ler-
nen« und — wie sich nun im abschlieRenden Gedicht
zeigt — wiedergeboren werden. Genau diesen Schritt
vollzieht der Prophet am Ende selbst und erreicht da-
mit die hochste Erfiillung.

Das Thema des ewigen Kreislaufs des Werdens und
Vergehens zieht sich neben vielen anderen durch das
ganze Buch hindurch. Dabei sind es immer wieder die
Natur und die Elemente, die sich mit dem Menschen
vereinigen, die seine Helfer und Vertrauten sind und
ihn auf seinem hdufig von Schmerz, Verlust, Trauer,
Sehnsucht und Tod geprdgten Pfad im Leben — und
dartiber hinaus — begleiten.

So malt uns Gibran ein weiteres wunderschones
und anriihrendes Bild, wenn er etwa unsere Gedan-
ken mit Schneeflocken vergleicht, die »alle Gerdusche
[unserer] inneren Rdume mit weifem Schweigen«
auskleiden. Nur um unsere Fantasie dann spiele-
risch weiterzutragen, mit dem Bild des Schnees, der

10



im Friihling schmelzen wird, um sich »mit dem Fluss
des Lebens im Tal zu vereinigen ... der [unser] Ge-
heimnis umfangen ... und zur gewaltigen See« hintra-
genwird (S. 32). Auch die Schneeflocke gibt also ihre
Form auf, wird zu einem fliissigen Element im Strom
des Lebens, um dann in die gewaltige See einzuge-
hen. Und denken wir dieses Bild weiter, schlief3t sich
erneut ein wunderbarer Kreis, wenn der Nebel tiber
dem Meer aufsteigt ...

Es sind nicht zuletzt diese metaphorische Sprach-
welt und ihre grofe Symbolkraft, mit denen der
liberaus beseelte Autor uns auch heute noch in
seinen Bann zieht. Beinahe wie ein Magier, der
ein mystisches Netz aus lyrischen Betrachtungen
spinnt, an denen wir uns berauschen kdnnen. Hin-
zu kommt die tiefe Weisheit, die sich durch die
Worte al-Mustafas nicht nur den Menschen der ori-
entalischen Insel im Nirgendwo vermittelt, sondern
auch uns, die wir uns in unserem ureigentlichen
Menschsein bertihrt fithlen. Ja, Gibran gelingt es,
unsere Seele in ihrem tiefsten Inneren anzuriihren
und zum Klingen zu bringen.

Von einigen diisteren Bildern und Anmutungen sollte
man sich dabei nicht tduschen lassen, denn es ist al-
les in Gibrans Text enthalten, Licht und Schatten,
Groe und Begrenztheit, das rastlose Streben des

11



menschlichen Geistes mit all seinen Niederlagen,
aber auch seine Erhabenheit, wenn er tiber sich selbst
hinauswachst und zu wahrer Grofe gelangt. Haufig
spricht der Prophet zwar von der Verzweiflung der
Menschen, von ihrer Trauer, ihrer unerfiillten Sehn-
sucht und der Vergeblichkeit ihrer Bemiihungen.
Doch haufigkehrt er die Diisternis dieser Bilder um in
lichthafte Strédnge der Hoffnung. Etwa wenn er zeigt,
dass nur die »Nackten in der Sonne leben« und nur
die »Ruderlosen ... die grofere See befahren« kon-
nen (S. 64). Gerade diejenigen also, die verzweifelt,
mittellos, ausgesetzt und dunkel in ihrer Seele sind,
werden das Licht, die Freiheit, den Morgen und den
Friihling erleben.

»Nur die Nackten leben in der Sonne. Nur die Ru-
derlosen konnen die grofSere See befahren. Nur wer
schwarz vor Nacht ist, wird mit dem Morgenrot er-
wachen, und nur wer mit den Wurzeln unter dem
Schnee schldft, wird den Friihling erleben.«

So wird stets auch ein liebevoller und tiberaus trost-
licher Blick auf die Menschen in ihrer Welt spiirbar,
trotz aller Strenge, die der Prophet zwischendurch
auch immer wieder ausstrahlen mag. Diesen liebe-
vollen, verstdndnisvollen Blick auf die Welt vermit-
telt er auch seinen Schiilern:

12



»Ich lehre euch nicht das Geben, sondern das Emp-
fangen; nicht die Entsagung, sondern die Erfiillung;
und nicht das Nachgeben, sondern das Verstehen mit
einem Lécheln auf den Lippen.«

Wer sich etwas Zeit nimmt fiir den Garten des Pro-
pheten, der kann reich belohnt werden. Und wer
sein Herz flir die Weisheit Gibrans 6ffnet, dessen
Seele wird moglicherweise von einer unvergleich-
lichen tiefen Schonheit angeriihrt und zum Klingen
gebracht ...

Bettina Lemke






Nach wie vor werde ich die Erde
besingen, und ich werde euer
verachollenes Triumen besingen,
das den Tag abochreilel zwischen

Schlaf und Schlaf.

Al-Mustafa der Auser-
wdhlte und der Geliebte,
der seiner Zeit ein Mittag
war, kehrte im Monat
Tischri, welcher der Mo-
nat des Erinnerns ist, zur

Insel seiner Geburt zuriick.

Als sich das Schiff dem Hafen naherte, stand
er am Bug, und seine Seeleute waren um ihn ge-
schart. Und es war eine Heimkunft in seinem Her-
zen.

Und in seiner Stimme war die See, als er sagte:
»Seht die Insel unsrer Geburt. Ebenhier hob uns
die Erde ins Leben, ein Lied und ein Rétsel; ein Lied
dem Himmel, ein Rétsel der Erde; und was gibt es
anderes zwischen Himmel und Erde, was das Lied
tragen konnte und das Ritsel 10sen, als unsere ei-
gene Leidenschaft?

Aufs Neue schenkt uns die See diesen Gesta-
den. Wir sind nur eine Welle unter ihren Wellen.
Sie sendet uns aus, um ihre Rede ertdonen zu las-
sen, doch wie kdnnten wir dies vollbringen, ohne

15



die Symmetrie unseres Herzens an Fels und Sand
zu brechen?

Denn dies ist das Gesetz der Seeleute und der See:
Willst du die Freiheit, musst du zu Nebel werden. Das
Formlose strebt unablédssig nach Form, gleichwie die
zahllosen Sternennebel zu Sonnen und Monden wer-
den mdchten; und wir, die wir viel erstrebt und jetzt,
starre Gussformen, zu dieser Insel zurtickkehren, wir
mussen aufs Neue zu Nebel werden und wieder von
Anbeginn lernen. Und was kdnnte schon leben und
sich aufschwingen zu den Hohen, ohne zuvor an Lei-
denschaft und Freiheit zu zerschellen?

Immerdar werden wir auf der Suche nach Kiis-
ten sein, auf dass wir singen kdnnen und vernom-
men werden. Doch was wird aus der Welle, die
dort zerschellt, wo kein Ohr sie vernimmt? Es ist
das Ungehdorte in uns, was unsren tieferen Kummer
ndhrt. Doch es ist gleichfalls das Ungehorte, was
unsere Seele meiffelnd formt und unser Schicksal
gestaltet. «

Da trat einer seiner Seeleute vor und sagte:
»Meister, du hast unsre Sehnsucht nach diesem
Hafen angefiihrt, und sieh nur: Wir sind angekom-
men. Doch jetzt sprichst du von Kummer und von
Herzen, die zerbrechen werden.«

Er antwortete ihm: »Sprach ich nicht von der
Freiheit und vom Nebel, der unsre groere Freiheit
ist? Doch leidvoll ist meine Pilgerfahrt zu der In-

16



e .,/ ®




sel, auf der ich geboren wurde; es ist, als wiirde der
Geist eines Erschlagenen sich vor jene knien, die
ihn erschlugen.«

Da sagte ein anderer Seemann: »Sieh nur, die
Scharen auf der Hafenmauer! In ihrer Stille haben
sie den Tag und die Stunde deiner Ankunft vorher-
gesagt. Sie sind von ihren Ackern und Weingérten
gekommen und haben sich in ihrer liebevollen Un-
geduld hier eingefunden, um dich zu erwarten.«

Al-Mustafa blickte tiber die Scharen hinweg, und
sein Herz fiihlte ihre Sehnsucht, und er schwieg.

Da erscholl ein Schrei von den Menschen. Es
war ein flehender Schrei der Erinnerung.

Nun sah er seine Seeleute an und sprach: »Und
was habe ich ihnen mitgebracht? Ein Jager war ich,
in einem fernen Land. Zielsicher und kraftvoll habe
ich die goldenen Pfeile verschossen, die sie mir ga-
ben, doch Wild habe ich keines erlegt. Ich bin den
Pfeilen nicht gefolgt. Vielleicht fachern sie sich jetzt
in der Sonne auf mit den Fittichen verwundeter Ad-
ler, die nicht zur Erde fallen wollten. Und vielleicht
fielen die Pfeilspitzen Menschen in die Hédnde, die
ihrer bedurften, um Brot und Wein zu kaufen.

Ich weil nicht, wo ihr Flug endete, dies aber
weif ich: Sie haben ihre Kurve tber den Himmel
gezogen.

Dennoch liegt die Hand der Liebe noch auf mir,
und ihr, meine Seeleute, segelt nach wie vor den

18



Kurs meiner Vision, und ich werde nicht stumm
bleiben. Ich werde rufen, wenn die Hand der Jah-
reszeiten an meiner Kehle liegt, und ich werde mei-
ne Worte singen, wenn an meinen Lippen Flammen
lecken.«

Es bekiimmerte sie in ihren Herzen, dass er die-
se Worte sprach. Und einer sagte: »Meister, lehre
uns alles, und weil dein Blut in unseren Adern fliefSt
und unser Atem deinen Dulft trdgt, werden wir viel-
leicht verstehen. «

Da antwortete er ihnen, und in seiner Stimme
war der Wind: »Brachtet ihr mich zur Insel meiner
Geburt, damit ich ein Lehrer wére? Noch bin ich
kein Gefangener der Weisheit. Zu jung bin ich und
zu unreif, um von anderem zu sprechen als mir
selbst, was auch die tiefere Berufung des Tiefen ist
und immer sein wird.

Mag, wer nach Weisheit diirstet, sie in der But-
terblume suchen oder in einer Prise roten Lehms.
Ich bin nach wie vor der Sianger. Nach wie vor
werde ich die Erde besingen, und ich werde euer
verschollenes Trdumen besingen, das den Tag ab-
schreitet zwischen Schlaf und Schlaf. Doch werde
ich auf die See blicken.«



Das Leben singt in unserem Schweigen
und trdumt in unverem Schlummer.
Selbot wenn wir schwach sind und niedergeschlagen,
thront das Leben in vetner ganzen Herrlichkeit.
Und wenn wir weinen, lichelt das Leben den Tag an,
und es Lot fret, selbat wenn wir schwer an unsren Ketten tragen.

Nun fuhr das Schiff in
den Hafen ein und er-
reichte die Hafenmauer,
und so gelangte er zur
Insel seiner Geburt und
stand erneut inmitten der

Seinen. Und ein gewaltiger Schrei entrang sich ihren
Herzen, sodass die Einsamkeit seiner Heimkuntft in
ihm erschiittert wurde.

Und sie schwiegen und warteten auf sein Wort,
doch er antwortete ihnen nicht, denn die Traurig-
keit der Erinnerung lag auf ihm, und er sprach in
seinem Herzen: »Sagte ich, dass ich singen wiirde?
Nein, meine Lippen kann ich nur 6ffnen, damit die
Stimme des Lebens hervordringen und zum Wind
hinausziehen mdge, um bei ihm Freude und Bei-
stand zu finden.«

Da sprach Karima — sie hatte, ein Kind noch, im
Garten seiner Mutter mit ihm gespielt: »Zwolf Jahre
lang hast du dein Gesicht vor uns verborgen, und
zwOlf Jahre lang haben wir nach deiner Stimme ge-
hungert und gediirstet.«

20



Er blickte sie mit &uRerster Zartlichkeit an, denn
sie war es, die die Augen seiner Mutter geschlossen
hatte, als die weien Schwingen des Todes diese
umfasst hatten.

Und er erwiderte: »Zwolf Jahre? Sagtest du zwolf
Jahre, Karima? Ich habe meine Sehnsucht nicht mit
der Sternen-Elle ausgemessen, noch habe ich ihre
Tiefe ausgelotet. Denn Liebe, wenn sie Heimweh
leidet, erschopft alles Zeit-Bemessen und alles Zeit-
Ausloten.

Augenblicke gibt es, die Aonen von Getrenntsein
in sich bergen. Doch Sichtrennen ist nichts als eine
Erschopfung des Geistes. Vielleicht trennten wir
uns gar nicht.«

Al-Mustafa schaute die Menschen an, und er sah
sie alle, die Jungen und die Betagten, die Strammen
und die Schmaéchtigen, die von Wind und Sonne
Rotgebrdunten und ebenso die mit bleichen Ge-
sichtern; und auf ihrem Antlitz lag ein Licht aus
Sehnsucht und Fragen.

Da sagte einer: »Meister, das Leben hat unseren
Hoffnungen und Wiinschen tibel mitgespielt. Un-
sere Herzen sind bekiimmert, und wir verstehen es
nicht. Ich bitte dich, troste uns und erdffne uns die
Bedeutung unserer Kiimmernisse. «

Da rithrte Mitleid an sein Herz, und er sagte:
»Das Leben ist dlter als alles Lebendige; gleichwie
die Schonheit ihre Schwingen ausbreitete, noch ehe

21



das Schone auf Erden geboren wurde, und gleich-
wie die Wahrheit schon Wahrheit war, ehe sie aus-
gesprochen wurde.

Das Leben singt in unserem Schweigen und
trdumt in unserem Schlummer. Selbst wenn wir
schwach sind und niedergeschlagen, thront das Le-
ben in seiner ganzen Herrlichkeit. Und wenn wir
weinen, lachelt das Leben den Tag an, und es ist
frei, selbst wenn wir schwer an unsren Ketten tra-
gen.

Oft geben wir dem Leben bittre Namen, doch
nur, wenn wir selbst bitter und triib sind. Und wir
halten es fiir leer und fruchtlos, aber nur, wenn die
Seele zu trostlosen Orten schweift und das Herz
trunken ist von tiberméRiger Selbstbefasstheit.

Das Leben ist tief und hoch und fern; und wenn-
gleich selbst euer weitester Blick nur seine Fiife er-
reichen kann, ist es doch nah; nah ist es, wenngleich
nur der Hauch eures Hauchs sein Herz erreicht, der
Schatten eures Schattens tiber sein Gesicht streicht
und das Echo eures leisesten Rufs zu einem Friih-
ling und einem Herbst in seiner Brust wird.

Und das Leben ist verschleiert und verborgen,
ebenso wie euer grofferes Selbst verschleiert und
verborgen ist. Doch wenn das Leben spricht, wer-
den alle Winde zu Worten; und wenn es abermals
spricht, wird das Lacheln auf euren Lippen, werden
die Trdnen in euren Augen gleichfalls zu Worten.

22






Wenn es singt, werden die Tauben hérend und lau-
schen gebannt; und wenn es des Weges kommt, se-
hen es die Blinden erstaunt und folgen ihm voller
Verwunderung. «

Dann verstummte er, und eine grofe Stille senkte
sich tber die Menschen, und in der Stille war ein
ungehortes Lied, und sie waren getrdstet in ihrer
Einsamkeit und ihrem Leid.



Lasot ihn veines Weges ziehen.
Denn setn Brot ist das Brot des
Alletnseing, und in seinem Becher
tot der Wein des Erinnernd, den er
alletne trinken mochle.

ErverlieR sie auf der Stelle
und folgte dem Pfad, der
zu seinem Garten fiihrte,
welcher der Garten seiner
Mutter und seines Vaters
war, in dem sie schliefen,

sie und ihre Vorfahren.

Etliche wdren ihm gern gefolgt, da sie sahen,
dass es eine Heimkunft war und er allein war, denn
es war nicht einer verblieben von seiner Sippe, um
das Willkommensfest auszurichten nach der Weise
seines Volkes.

Doch der Kapitdn seines Schiffes riet ihnen:
»Lasst ihn seines Weges ziehen. Denn sein Brot
ist das Brot des Alleinseins, und in seinem Becher
ist der Wein des Erinnerns, den er alleine trinken
mochte. «

Da verhielten seine Seeleute ihren Schritt, denn
sie wussten, dass es genau so war, wie der Kapi-
tdn des Schiffes es ihnen gesagt hatte. Und all jene,
die sich auf der Hafenmauer versammelt hatten,
hemmten die Fiie ihres Wunsches.

25



Einzig Karima ging ihm nach, ein kurzes Stiick
Weges, voller Verlangen nach seinem Alleinsein und
seinen Erinnerungen. Und sie sprach nichts, sondern
kehrte um und ging zu ihrem eigenen Haus. Und im
Garten, unter dem Mandelbaum, weinte sie und
wusste nicht, warum.






Habt Mitleid mit dem Volk,
das ein Gewand trigl, das es nicht webt,
ein Brot isot, das es nicht erntet,
und einen Wein trinkt,
der nicht aus veiner eigenen Kelter fliefst.

Al-Mustafa fand den Gar-
ten seiner Mutter und sei-
nes Vaters. Ertrat ein und
schloss das Tor, damit
kein Mensch ihm folgte.
Vierzig Tage und vier-
zig Nédchte lang verbrachte er allein in jenem Haus

und jenem Garten, und niemand kam; es kam nicht
einmal jemand an sein Tor, denn es war verschlos-
sen, und alle wussten, dass er allein sein wollte.

Als die vierzig Tage und vierzig Ndchte verstri-
chen waren, offnete al-Mustafa das Tor, damit sie
eintreten konnten.

Neun Ménner kamen, um im Garten bei ihm zu
sein; drei Seeleute von seinem Schiff; drei, die im
Tempel gedient hatten; und drei, die in ihrer Kind-
heit seine Spielkameraden gewesen waren. Und die-
se waren seine Schiiler.

Eines Morgens safen seine Schiiler um ihn,
und in seinen Augen lagen Fernen und Erinne-
rungen. Der Schiiler, der Hafiz hieR, sagte zu ihm:
»Meister, erzdhle uns von der Stadt Orfalis und

28



von dem Land, in dem du diese zwdlf Jahre ge-
weilt hast.«

Al-Mustafa schwieg und wandte sich ab. Er
blickte zu den Hiigeln und in den ungeheuren
Himmel, und in seinem Schweigen wiitete ein
Kampf.

Dann sagte er: »Meine Freunde und Weggenos-
sen, habt Mitleid mit dem Volk, das voller Glau-
benssitze und bar aller Religion ist.

Habt Mitleid mit dem Volk, das ein Gewand
trdgt, das es nicht webt, ein Brot isst, das es nicht
erntet, und einen Wein trinkt, der nicht aus seiner
eigenen Kelter fliet.

Habt Mitleid mit dem Volk, das den Schléger als
Helden rithmt und den schimmernden Eroberer fiir
freigebig halt.

Habt Mitleid mit einem Volk, das eine Leiden-
schaft in seinen Trdumen verachtet, doch sich ihr
im Erwachen unterwirft.

Habt Mitleid mit dem Volk, das seine Stimme nur
erhebt, wenn es einem Sarg folgt, das einzig prahlt
inmitten seiner eigenen Ruinen und das erst aufbe-
gehren wird, wenn sein Nacken zwischen Schwert
und Richtblock liegt.

Habt Mitleid mit dem Volk, dessen Staatsmann
ein Fuchs, dessen Philosoph ein Gaukler und des-
sen Kunst die Kunst des Flickschneiderns und des
Nachahmens ist.

29



Habt Mitleid mit dem Volk, das seinen neuen
Herrscher mit Posaunen begriifst und unter Pfiffen
verabschiedet, nur um den néchsten mit neuem Po-
saunenschall zu empfangen.

Habt Mitleid mit dem Volk, dessen Weise vor Al-
ter verstummt sind und dessen starke Manner noch
in der Wiege liegen.

Habt Mitleid mit dem Volk, das in Splitter zer-
fallen ist, von denen sich jeder selbst fiir ein Volk
halt.«



Was sind Wachtraume anderes als Wolken,
die am Himmelsbaum eures Herzens
knoaspen und bliihen?

Und wads sind eure Gedanken,
wenn nicht die Bliitenblitter,
die die Winde eures Herzens
tiber die Hiigel und deren Gefilde streuen?

Dann sagte einer: »Sprich
zu uns von dem, was sich
gerade in deinem Herzen
bewegt. «

Er sah diesen einen

. ) an, und in seiner Stimme
lag ein Klang wie ein singender Stern, als er sagte:
»Im Wachtraum, wenn ihr ganz stille seid und eu-
rem tieferen Selbst lauscht, fallen und rieseln eure
Gedanken wie Schneeflocken und kleiden alle Ge-
rdusche eurer inneren Rdume mit weifem Schwei-
gen aus.

Und was sind Wachtrdume anderes als Wolken,
die am Himmelsbaum eures Herzens knospen und
bliihen? Und was sind eure Gedanken, wenn nicht
die Bliitenblatter, die die Winde eures Herzens tiber
die Hiigel und deren Gefilde streuen?

Ebenso wie ihr auf Frieden wartet, bis das Un-
geformte in euch Form annimmt, so wird die Wolke
sich ballen und dahintreiben, bis die gesegneten
Finger ihr graues Verlangen zu kleinen kristallenen
Sonnen, Monden und Sternen gestalten.«

31



Da sprach Sarkis, der halbe Zweifler: »Doch der
Frithling wird kommen, und jeglicher Schnee unsrer
Trdume und Gedanken wird schmelzen und nicht
mehr sein.«

Er erwiderte: »Wenn der Frihling kommt, um
nach seiner Geliebten zu suchen unter den schlum-
mernden Hainen und Weingirten, wird der Schnee
in der Tat schmelzen und in Rinnsalen hinab zu
Tal und zum Fluss flieBen, um der Mundschenk zu
werden von Myrte und Lorbeer.

Also wird der Schnee eures Herzens schmel-
zen, wenn euer Frithling gekommen ist, und euer
Geheimnis wird in Rinnsalen fliefen, um sich mit
dem Fluss des Lebens im Tal zu vereinigen. Und
der Fluss wird euer Geheimnis umfangen und es
hintragen zur gewaltigen See.

Ein jegliches Ding wird zerschmelzen und zu
einem Lied werden, wenn der Friihling kommt.
Selbst die Sterne, die ungeheuren Schneeflocken,
die sacht auf die groferen Gefilde fallen, werden zu
singenden Badchen zerschmelzen. Steigt Sein Ge-
sicht erst tiber den weiten Horizont, welche frost-
starre Symmetrie wiirde da nicht zu fliissiger Me-
lodie werden? Und wer von euch wiirde nicht gern
der Mundschenk sein von Myrte und Lorbeer?

Erst gestern noch zogt ihr mit der ziehenden See,
und ihr wart uferlos und ohne ein Selbst. Dann wob
euch der Wind, der Hauch des Lebens, zu einem

32



Schleier aus Licht auf seinem Antlitz; dann fasste
euch seine Hand und gab euch Form, und hoch
erhobenen Hauptes strebtet ihr nach den Hohen.
Doch die See folgte euch, und ihr Gesang begleitet
euch noch immer. Und vergaft ihr auch eure Her-
kunft, wird sie fiir immer ihre Mutterschaft behaup-
ten, und flir immer wird sie euch zu sich rufen.

Auf euren Wanderungen durchs Gebirge und
durch die Wiiste werdet ihr euch stets an die Tie-
fe ihres kihlen Herzens erinnern. Und werdet ihr
auch oft nicht wissen, wonach ihr euch sehnt, ist es
ihr gewaltiger, rhythmischer Frieden.

Und wie kénnte es auch anders sein? In Hain
und Laube, wenn der Regen tanzt in Laub auf dem
Hiigelhang, wenn Schnee fallt, ein Segen und ein
Biindnis; in den Talern, wenn ihr eure Herden zum
Fluss fiihrt; auf euren Feldern, wo Béache wie Sil-
berndhte das griine Gewand zusammenhalten; in
euren Garten, wo der Tau der Frithe den Himmel
widerspiegelt; auf euren Wiesen, wo der Abendne-
bel euren Weg halb verschleiert; an allen diesen Or-
ten ist die See bei euch, als Zeugin eures Erbes und
um eure Liebe einzufordern.

Sie ist die Schneeflocke in euch, die zur See hi-
nunterrinnt. «



Weifst du nicht,
dass es ketnen Abstand gibt
aufSer demjenigen,
den die Seele in der Vorstellung
nicht iiberwindet?

Eines Morgens, als sie im
Garten umhergingen, er-
schien eine Frau vor dem
Tor. Es war Karima, sie,
die al-Mustafa als Knabe
i . | wie eine Schwester geliebt
hatte. Sie stand draufen, ohne um etwas zu bitten
oder am Tor anzuklopfen, sondern nur sehnsuchts-
voll und traurig in den Garten blickend.

Al-Mustafa sah das Verlangen auf ihren Lidern,
und mit raschen Schritten kam er zur Gartenmauer
und zum Tor und 6ffnete ihr, und sie trat ein und

wurde willkommen geheilen.

Sie sagte: »Weshalb hast du dich ganzlich von uns
zuriickgezogen, sodass es uns versagt ist, im Licht
deines Angesichts zu leben? All die vielen Jahre lang
haben wir dich geliebt und sehnsuchtsvoll auf deine
sichere Riickkehr gewartet. Und jetzt rufen die Men-
schen nach dir und moéchten mit dir sprechen; ich
bin ihre Botin, ausgesandt, dich anzuflehen, dass du
dich den Menschen zeigen mdgest und aus deiner
Weisheit heraus zu ihnen sprechen und jene trosten

34



mogest, die gebrochenen Herzens sind, und uns in
unsrer Torheit unterweist. «

Er blickte sie an und sagte: »Nenn mich nicht wei-
se, solange du nicht alle Menschen weise nennst. Eine
junge Frucht bin ich, noch an ihren Ast geklammert,
und gestern noch war ich erst eine Bliite.

Und nenne niemanden unter euch toricht, denn
in Wahrheit sind wir alle weder weise noch toricht.
Wir sind griine Bladtter am Baum des Lebens, und
das Leben ist jenseits der Weisheit und gewiss jen-
seits der Torheit.

Und habe ich mich tatsdchlich von euch zurtick-
gezogen? Weillt du nicht, dass es keinen Abstand gibt
aufler demjenigen, den die Seele in der Vorstellung
nicht tiberwindet? Und wenn die Seele diesen Ab-
stand tiberwindet, wird er zu einem Rhythmus in der
Seele.

Der Raum, der zwischen dir und deinem dir frem-
den Nachbarn liegt, ist in der Tat grofer als derjenige
zwischen dir und deinem Geliebten, der hinter sieben
Landern und sieben Meeren weilt.

Denn in der Erinnerung gibt es keine Ferne; und
einzig im Vergessen liegt eine Kluft, die weder deine
Stimme noch dein Auge tiberbriicken kénnen.

Zwischen den Ufern der Ozeane und dem Gip-
fel des hochsten Berges verlduft ein geheimer Weg,
den du wandern musst, ehe du eins werden kannst
mit den Kindern der Erde.

35



Und zwischen deinem Wissen und deinem Verste-
hen liegt ein geheimer Pfad, den du entdecken musst,
ehe du mit der Menschheit eins werden kannst und
damit eins mit dir selbst.

Zwischen deiner rechten Hand, die gibt, und dei-
ner Linken, die empfangt, klafft ein groSer Abstand.
Einzig indem du sie beide als gebend und empfan-
gend ansiehst, kannst du den Abstand auflosen, denn
einzig durch das Wissen, dass du nichts zu geben und
nichts zu empfangen hast, ldsst sich die Getrenntheit
tiberwinden.

Die weiteste Kluft ist wahrlich jene, die zwischen
deinem Schlafbewusstsein und deinem Wachsein
klafft; und zwischen einer blofen Tat und einer
Sehnsucht.

Und noch einen Weg gibt es, den du wandern
musst, ehe du mit dem Leben eins wirst. Doch von
diesem Weg werde ich jetzt nicht sprechen, da ich dir
ansehe, dass du des Wanderns schon miide bist.«






Thr wachat tm Schlaf
und lebt euer volleres Leben
tn eurem Triumen.
Denn all eure Tage verbringt ihr damil,
fiir das zu danken,
wad ihr in der Stille der Nacht empfangen habt.

Dann ging er mit der Frau
hinaus, er und die neun,
bis hin zum Marktplatz,
und er sprach zu den
Menschen, seinen Freun-
den und Nachbarn, und
es war Freude in ihren Herzen und in ihren Blicken.

Er sagte zu ihnen: »Ihr wachst im Schlaf und
lebt euer volleres Leben in eurem Trdumen. Denn
all eure Tage verbringt ihr damit, ftir das zu dan-
ken, was ihr in der Stille der Nacht empfangen
habt.

Oft sprecht und denkt ihr von der Nacht als der
Zeit der Ruhe, doch in Wahrheit ist die Nacht die
Zeit des Suchens und des Findens.

Der Tag verleiht euch die Kraft der Erkenntnis und
lehrt eure Finger die Kunst des Empfangens; doch es
ist die Nacht, die euch zum Schatzhaus des Lebens
fiihrt.

Die Sonne lehrt alle Dinge, die da wachsen, die
Sehnsucht nach dem Licht. Doch es ist die Nacht,
die sie zu den Sternen emportragt.

38






Es ist in der Tat die Stille der Nacht, die einen
Brautschleier webt tiber die Baume des Waldes und
die Blumen des Gartens und dann das tippige Mahl
auftrdgt und die Hochzeitskammer richtet; und in je-
ner heiligen Stille wird im SchoR der Zeit das Morgen
empfangen.

Ebenso ist es auch mit euch, und ebenso, durch
Suchen, findet ihr Speise und Erftillung. Und wenn-
gleich euer Erwachen im Morgengrauen die Erin-
nerung ausloscht, bleibt die Tafel der Trdume auf
immer gedeckt, und die Hochzeitskammer erwartet
euch.«






Was immer in euch todlos,
wi fred bei Tag und Nacht
wund lisot sich nicht einschliefSen
oder ankelten.

Er schwieg eine Zeit lang
und sie ebenso, in Erwar-
tung seines Wortes. Dann
fuhrer fort: »Ihr seid Geis-
ter, wenn ihr euch auch in
. Korpern bewegt; und wie
01, das im Dunkeln brennt, seid ihr Flammen, wenn-
gleich in Lampen gefasst.

Waret ihr nichts als Koérper, dann waére, dass ich
vor euch stehe und zu euch spreche, ein leeres Nichts,

als wenn ein Toter Tote anriefe. Doch es ist nicht so.
Was immer in euch todlos, ist frei bei Tag und Nacht
und l&dsst sich nicht einschliefen oder anketten, denn
das ist der Wille des Hochsten. Ihr seid Sein Hauch
gleichwie der Wind, den man nicht fangen und nicht
einkerkern kann. Und ich bin ebenfalls der Hauch
von Seinem Hauch. «






Nenne nichts hisolich,
ausgenommen
die Furcht einer Seele
angedsichty
threr eigenen Erinnerungen.

Er entfernte sich rasch
aus ihrer Mitte und
kehrte in den Garten zu-
rick.

Da sagte Sarkis, der
halbe Zweifler: »Und was

ist mit der Hasslichkeit, Meister? Nie sprichst du von
der Hésslichkeit.«

Al-Mustafa antwortete ihm, und eine Peitsche
war in seinen Worten: »Mein Freund, wer wird
dich ungastlich nennen, wenn er an deinem Haus
voriibergeht, aber nicht anklopfen will?

Wer wird dich fiir taub und unaufmerksam hal-
ten, wenn er dich in einer fremden Sprache an-
spricht, die du nicht verstehst?

Vermutest du Hésslichkeit nicht in den Dingen,
die du nie zu erreichen versucht hast, in dem Her-
zen, in das du niemals eindringen wolltest?

Wenn tiberhaupt etwas hésslich ist, dann sind
es wahrlich die Schuppen auf deinen Augen und
das Schmalz, das deine Ohren fiillt.

Nenne nichts hésslich, mein Freund, ausgenom-

44



men die Furcht einer Seele angesichts ihrer eigenen
Erinnerungen.«



Und wav, frage ich dich,
st der Winter
wenn nicht ein Schlaf,
sehwanger von den Trdumen
aller iibrigen Jahreszeiten?

Eines Tages, als sie in den
langen Schatten der Sil-
berpappeln saflen, sagte
einer: »Meister, ich flirchte
mich vor der Zeit. Sie zieht
. tiber uns hinweg und be-
raubt uns unserer Jugend, und was gibt sie uns dafir

zurtick?«

Er erwiderte: »Nimm jetzt eine Handvoll guter
Erde. Findest du darin ein Samenkorn und vielleicht
einen Wurm? Ware deine Hand gerdumig und aus-
dauernd genug, kdnnte der Samen zu einem ganzen
Wald werden und der Wurm zu einem Chor von En-
geln. Und vergiss nicht, dass die Jahre, die Samen in
Walder verwandeln und Wiirmer in Engel, zu diesem
Jetzt gehoren. All die Jahre gehoren zu diesem einen
Jetzt.

Was sind die Jahreszeiten anderes als deine eige-
nen Gedanken, die sich wandeln? Der Frihling ist
ein Erwachen in deiner Brust und der Sommer le-
diglich ein Erkennen deiner eigenen Fruchtbarkeit.
Ist nicht der Herbst das Alte in dir, das dem, was

46



noch ein Kind in deinem Wesen ist, ein Schlaflied
singt? Und was, frage ich dich, ist der Winter, wenn
nicht ein Schlaf, schwanger von den Trdumen aller
ibrigen Jahreszeiten?«

Da blickte Mannus, der wissbegierige Schiiler,
um sich, und er sah bltihende Pflanzen, die sich an
die Maulbeerfeige klammerten. Und er sagte: »Sieh
dir diese Schmarotzer an, Meister. Was sagst du
iber sie? Sie sind Diebe mit miiden Augenlidern,
die den standhaften Kindern der Sonne das Licht
stehlen und sich von dem Saft erndhren, der in de-
ren Aste und Blétter flieRt.«

Er antwortete ihm: »Mein Freund, wir alle sind
Schmarotzer. Wir, die wir mithsam die Scholle in
ndhrendes Leben verwandeln, stehen nicht tber
jenen, die ihr Leben unmittelbar aus der Scholle
empfangen, ohne die Scholle zu kennen.

Sollte die Mutter etwa zu ihrem Kind sagen: »Ich
gebe dich dem Wald zurtick, deiner grofSeren Mutter,
denn du erschopfst meinen Leib und meine Seele«?

Oder sollte der Sanger sein eigenes Lied schel-
ten und sagen: »Kehre dorthin zurtick, woher du
kommst, zur Hohle der Echos, denn deine Stimme
zehrt an meinem Atem«<?

Und sollte der Hirte seinem Jdhrling sagen: »Ich
habe keine Weide, auf die ich dich fiihren kénnte;
sei also ausgesondert und auf dem Opfertisch ge-
schlachtet«?

47



Nein, mein Freund, all diese Dinge sind beant-
wortet, noch ehe sie gefragt wurden, und sind, wie
deine Trdume, erfiillt, noch ehe du eingeschlafen
bist.

Wir leben voneinander gemafl dem uralten, zeit-
losen Gesetz. Lasst uns also in liebender Giite mitei-
nander leben. Wir suchen einander in unserem Al-
leinsein, und wir wandern auf der Landstrafe, wenn
wir keinen Herd haben, an dem wir sitzen kdnnten.

Meine Freunde und meine Brider, die breitere
Landstrafe ist euer Mitmensch.

Diese Pflanzen, die an dem Baum leben, trinken
in der stifen Stille der Nacht die Milch der Erde,
und die Erde saugt in ihrem friedvollen Trdumen an
den Briisten der Sonne.

Und die Sonne sitzt, ebenso wie ihr und ich und
alles, was es gibt, auf einem gleichberechtigten Eh-
renplatz an der Festtafel des Fiirsten, dessen Ttir stets
offen steht und dessen Tisch immer bereitet ist.

Mannus, mein Freund, alles, was es gibt, lebt
von allem, was es gibt; und alles, was es gibt, lebt in
grenzenloser Zuversicht von der Freigebigkeit des
Allerhochsten. «






Das Abbild der Morgensonne
in einem Tropfen Tau
wt nicht geringer
als die Sonne velbot.

Eines Morgens, als der
Himmel noch fahl war
von Friihe, gingen sie alle
zusammen im Garten
umher und blickten gen
- . i Osten und schwiegen im
Angesicht der aufgehenden Sonne.

Nach einer Weile deutete al-Mustafa mit der
Hand und sagte: »Das Abbild der Morgensonne in
einem Tropfen Tau ist nicht geringer als die Sonne
selbst. Die Spiegelung des Lebens in eurer Seele ist
nicht geringer als das Leben selbst.

Der Tautropfen spiegelt das Licht, weil er eins ist
mit dem Licht, und ihr reflektiert das Leben, weil ihr
und das Leben eins seid.

Ist die Dunkelheit tiber euch, sagt: »Diese Dunkel-
heit ist der noch ungeborene Morgen; und muss ich
jetzt auch die Wehen der Nacht erdulden, wird mir
der Morgen geboren werden, gleichwie den Hiigeln.«

Der Tropfen Tau, der sich rundet im Dadmmer der
Lilie, ist nicht anders als ihr, die ihr eure Seele im
Herzen Gottes sammelt.

50



Fioe



Sollte ein Tautropfen sagen: »Nur ein Mal alle
tausend Jahre bin ich ein Tropfen Taug, so entgeg-
net ihm: »Weift du denn nicht, dass das Licht all
dieser Jahre in deinem Kreis leuchtet?«






Pretse das Leben
fiir das Geschenk des Durstes.
Denn obne Durst
ot detn Herz nur die Kiiste eines toten Meeres,
lied- und gezeitenloo.

Eines Abends suchte ein
gewaltiger Sturm den
Ort heim, und al-Musta-
fa und seine Schiiler, die
neun, gingen hinein und

T . x setzten sich um das Feu-
er und schwiegen.

Dann sagte einer der Schiiler: »Ich bin allein,
Meister, und die Hufe der Stunden hdmmern mir
schwer auf die Brust.«

Da erhob sich al-Mustafa und stand in ihrer Mit-
te, und er sagte mit einer Stimme wie ein gewaltiger
donnernder Sturm: »Allein! Und wenn schon. Al-
lein bist du gekommen, und allein wirst du in den
Nebel eingehen.

Trink daher deinen Kelch allein und schwei-
gend. Die Herbsttage haben anderen Lippen ande-
re Kelche gereicht und sie mit Wein gefiillt, bitter
und stif, so wie sie deinen fillten.

Trink deinen Kelch allein, selbst wenn er nach
deinem eigenen Blut und deinen Trédnen schmeckt,
und preise das Leben flir das Geschenk des Durstes.

54






Denn ohne Durst ist dein Herz nur die Kiiste eines
toten Meeres, lied- und gezeitenlos.

Trink deinen Kelch allein und trinke ihn fest-
lich.

Hebe ihn hoch empor und trinke herzhaft auf all
jene, die alleine trinken.

Einst suchte ich die Gesellschaft von Menschen
und saf mitihnen an ihren Festtafeln und trank herz-
haft mitihnen; doch ihr Wein stieg mir nicht zu Kopf,
noch stromte er in meine Brust. Er sickerte mir ledig-
lich in die Fiie. Meine Weisheit verdorrte, und mein
Herz war verschlossen und versiegelt. Nur meine
Fiife waren bei ihnen, in ihrem Dunst.

Und ich suchte die Gesellschaft der Menschen
nicht mehr, noch trank ich mit ihnen Wein an ih-
rem Tisch.

Deswegen sage ich zu dir: Wenn die Hufe der Stun-
den auch schwer auf deine Brust trommeln —was
soll’s? Es ist gut fiir dich, deinen Kelch der Sorge al-
lein zu trinken, und deinen Kelch der Freude sollst du
ebenfalls alleine trinken. «



Dt und der Stein seid eing.
Waos euch unterscheddet,
wt einzig der Takt eures Herzochlago.

Eines Tages, als Phar-
drous, der Grieche, im
Garten umbherging, stief3
er mit dem Fuf gegen
einen Stein und geriet in
: Zorn. Und er drehte sich
um, hob den Stein auf und sagte mit leiser Stimme:
»O totes Ding, das du mir im Wege liegst!« Dann
schleuderte er den Stein fort.

Al-Mustafa, der Auserwdhlte und der Geliebte,
entgegnete: »Warum sagst du: »O totes Ding«? Bist
du jetzt schon so lang in diesem Garten und weift
noch immer nicht, dass es hier nichts Totes gibt?
Alle Dinge leben und leuchten in der Erkenntnis
des Tages und der Majestdt der Nacht. Du und der
Stein seid eins. Was euch unterscheidet, ist einzig
der Takt eures Herzschlags. Dein Herz schlédgt ein
bisschen schneller, nicht wahr, mein Freund? Ja,
doch dafiir ist es nicht so ruhig.

Sein Rhythmus mag ein anderer Rhythmus sein,
aberich sage dir: Lotest du die Tiefen deiner Seele aus
und erklimmst du die Hohen des Weltalls, so wirst du

57



eine einzige Melodie horen, und in dieser Melodie
singen der Stein und der Stern, der eine mit dem an-
deren, in vollkommenem Einklang.

Wenn meine Worte deinen Verstand nicht errei-
chen, dann lass uns bis zu einem anderen Morgenrot
warten. Wenn du diesen Stein verflucht hast, weil
du in deiner Blindheit dartiber gestolpert bist, dann
konntest du auch einen Stern verfluchen, sollte dein
Kopf am Himmel mit ihm zusammenstofSen. Doch der
Tag wird kommen, da du Steine und Sterne sammeln
wirst, so wie ein Kind Maigldckchen sammelt, und
dann wirst du wissen, dass all diese Dinge lebendig
sind und duften. «






Thr ateigt in eurer Vorstellung
zur Wolke empor und glaubt, es sei » hoch«;
und ihr iiberquert die ungebeure See und meint, es sei »fern«.
Doch wenn thr einen Samen in die Erde steckt,
erreicht thr etne grofSere Hohe, und wenn ihr eurem Nachbarn
von Herzen einen guten Morgen wiinscht,
diberquert ihr ein gewaltigeres Meer.

Am ersten Tag der Woche,
als die Klange der Tem-
pelglocken an ihre Oh-
ren drangen, sagte einer:

_ | »Meister, wir horen hier

L o viel von Gott reden. Was
sagst du tiber Gott, und wer ist Er in Wahrheit?«

Er stand vor ihnen wie ein junger Baum, ohne
Furcht vor Wind und Wetter, und erwiderte: »Denkt
euch, meine Gefdahrten und Geliebten, ein Herz,
das alle eure Herzen enthadlt, eine Liebe, die all euer
Lieben umfasst, einen Geist, der all euer Geistiges
umfidngt, eine Stimme, die alle eure Stimmen in
sich birgt, und ein Schweigen, das tiefer ist als jedes
eurer Schweigen, und zeitlos.

Strebt jetzt in eurer Selbstbefasstheit danach,
eine Schonheit wahrzunehmen, bezaubernder als
alles, was schon ist, einen Gesang, gewaltiger als
der Gesang des Waldes und der See, eine thronende
Maijestdt, flr die Orion lediglich ein Fuschemel ist
und die ein Zepter hilt, an dem die Plejaden nur
ein Glitzern von Tautropfen sind.

60



Stets habt ihr einzig nach Nahrung und Obdach
gesucht, nach einem Gewand und einem Stab; sucht
jetzt Einen, der weder ein Ziel fiir euren Pfeil ist noch
eine steinerne Hohle, die euch vor den Elementen zu
schiitzen vermag.

Und wenn meine Worte ein Fels und ein Rét-
sel sind, so sucht dennoch, auf dass eure Herzen
brechen und eure Fragen euch hinfithren mogen
zur Liebe und zur Weisheit des Hochsten, den die
Menschen Gott heiflen. «

Jeder Einzelne von ihnen schwieg, und sie waren
ratlos in ihren Herzen; und al-Mustafa war von Mit-
leid bewegt. Er blickte sie zartlich an und sagte: »Lasst
uns nicht weiter von Gott, dem Vater, sprechen. Lasst
uns lieber von den Géttern sprechen, euren Nach-
barn, und von euren Briidern, den Elementen, die um
eure Hauser und eure Felder streichen.

Thr steigt in eurer Vorstellung zur Wolke empor und
glaubt, es sei>hoch¢; und ihr tiberquert die ungeheure
See und meint, es sei>fern«. Doch ich sage euch, wenn
ihr einen Samen in die Erde steckt, erreicht ihr eine
groere Hohe, und wenn ihr eurem Nachbarn von
Herzen einen guten Morgen wiinscht, tiberquert ihr
ein gewaltigeres Meer.

Zu haufig singt ihr Gott, dem Unendlichen, und
hort doch in Wahrheit den Gesang nicht. Lauschtet
ihr doch den Singvogeln und den Blattern, die den
Zweig verlassen, wenn der Wind vortiberstreicht, und

61



vergdfet dabei nicht, meine Freunde, dass diese nur
singen, wenn sie vom Zweig getrennt sind!

Noch einmal heile ich euch, nicht so gedanken-
los von Gott zu sprechen, der euer Alles ist, son-
dern lieber miteinander zu reden und einander zu
verstehen, von Nachbar zu Nachbar, von Gott zu
Gott.

Denn was sollte der Nestling fressen, wenn der
Muttervogel zum Himmel emporfliegt? Und welche
Anemone auf dem Feld konnte Erfiillung finden,
wenn sie nicht durch eine Biene mit einer anderen
Anemone vermdahlt wiirde?

Nur wenn ihr in eurem kleineren Selbst verirrt seid,
sucht ihr nach dem Himmel, den ihr Gott nennt. Fan-
det ihr nur Pfade, die in euer gewaltiges Selbst fithren!
Wart ihr nur weniger trdge und pflastertet diese zu
Strafen!

Meine Seemdnner und meine Freunde, es wére
weiser, weniger von Gott zu sprechen, den wir nicht
begreifen konnen, und mehr voneinander, die wir
uns vielleicht verstehen. Dennoch mdochte ich euch
sagen, dass wir der Atem und der Duft Gottes sind.
Wir sind Gott, in Blatt, in Bliite — und hdufig auch
in Frucht.«



Nur die Nackten leben in der Sonne.
Nur die Ruderlosen konnen die grofSere See befahren.
Nur wer schwarz vor Nacht ist,
wird mit dem Morgenrot erwachen,
und nur wer mit den Wurzeln unter dem Schnee schlift,
wird den Friihling erleben.

Eines Tages, als die Son-
ne hoch stand, trat einer
der Schiiler, einer von
den dreien, mit denen er
als Kind gespielt hatte, zu
| ihm und sagte: »Meister,
mein Gewand ist zerschlissen, und ich habe kein an-
deres. Lass mich zum Marktplatz gehen, damit ich mir
dort vielleicht neue Kleidung beschaffen kann. «
Al-Mustafa blickte den jungen Mann an und
sagte: »Gib mir dein Gewand.« Und dieser tat’s

und stand nackt im Licht des Mittags.

Da sprach al-Mustafa mit einer Stimme wie ein
junger Hengst, der eine Landstrale entlangsprengt:
»Nur die Nackten leben in der Sonne. Nur die
Schlichten reiten auf dem Wind. Und einzig dem,
der sich tausendmal verirrt, wird eine Heimkunft
zuteil werden.

Die Engel sind der Gescheiten miide. Und erst
gestern sagte ein Engel zu mir: yWir haben die Hol-
le fiir die Gldnzenden erschaffen. Was aufler Feuer
kann eine gldnzende Oberfldche ausradieren und

63



etwas zu seinem Kern zusammenschmelzen las-
sen?«

Ich erwiderte: »Aber durch die Erschaffung der
Holle habt ihr auch Teufel erschaffen, die Holle zu
regieren.« Doch der Engel entgegnete: >Nein, regiert
wird die Holle von denen, die dem Feuer widerste-
hen.«

Weiser Engel! Er kennt der Menschen Art und
der Halbmenschen Art. Er ist einer von den Se-
raphim, die den Propheten Beistand leisten, wenn
sie von den Gescheiten versucht werden. Und ohne
Zweifel lachelt er, wenn die Propheten lacheln, und
weint ebenso, wenn sie weinen.

Meine Freunde und meine Seemdnner, nur die
Nackten leben in der Sonne. Nur die Ruderlosen
konnen die grofere See befahren. Nur wer schwarz
vor Nacht ist, wird mit dem Morgenrot erwachen,
und nur wer mit den Wurzeln unter dem Schnee
schléft, wird den Friihling erleben.

Denn ihr seid so wie Wurzeln, und wie Wurzeln
seid ihr schlicht, schopft aber Weisheit von der
Erde. Und schweigsam seid ihr, tragt aber in euren
ungeborenen Asten den Chor der vier Winde.

Ihr seid zart, und ihr seid ungestaltet, doch ihr
seid der Beginn riesiger Eichen und der leicht ge-
tuschten Zeichen der Weiden vor dem Himmel.

Abermals sage ich euch, ihr seid nur Wurzeln zwi-
schen der dunklen Scholle und den kreisenden Him-

64






melssphdren. Und oftmals sah ich euch aufstehen
und tanzen mit dem Licht, doch habe ich euch auch
scheu gesehen. Alle Wurzeln sind scheu. So lange
haben sie ihr Herz versteckt, dass sie nicht wissen,
was sie mit ihrem Herzen machen sollen.

Doch es wird auch einmal Mai werden, und die
Maienzeit ist eine ruhelose Jungfrau, und sie wird
die Hiigel und die Ebenen gebéren.«



Thr sollt
iiber ewre Worte hinaus
aufateigen.

Dann flehte einer, der im
Tempel gedient hatte, ihn
an: »Lehre uns, Meister,
auf dass unsere Worte
gleich den deinen sein
mogen, ein Gesang und
ein Weihrauch fiir die Menschen. «

Al-Mustafa erwiderte: »Ihr sollt tiber eure Worte
hinaus aufsteigen, doch euer Weg soll bleiben ein
Rhythmus und ein Wohlgeruch; ein Rhythmus ftir
Liebende und fiir alle, die geliebt werden, und ein
Wohlgeruch denen, die ihr Leben in einem Garten
verleben mochten.

Doch sollt ihr Giber eure Worte hinaus aufsteigen
zu einem Gipfel, auf den der Sternstaub fallt, und
eure Hande offen halten, bis sie gefiillt sind; dann
sollt ihr euch niederlegen und schlafen, wie ein wei-

fer Nestling in einem weifen Nest, und von eurem
Morgen trdumen, so wie die weilen Veilchen vom
Frithling trdumen.

Ja, und ihr sollt tiefer hinabsteigen als eure Worte.
Thr sollt die verschollenen Quellen der Bache suchen,

67



und ihr sollt eine verborgene Hohle sein, in der das
Echo der leisen Stimmen aus der Tiefe widerhallt, die
ihrjetzt noch nicht einmal vernehmt.

Ihr sollt tiefer hinabsteigen als eure Worte, ja,
tiefer als jeglicher Laut, ganz bis ins Herz der Erde,
und dort werdet ihr mit Thm allein sein, der auch
auf der Milchstrafe wandelt. «



Heute bedeutet zu sein,
der Schonheit zu folgen,
velbat wenn sie euch
an den Rand des Abgrunds fiibren sollte,
denn wo die Schonbett nicht ist,
da st nichts.

Nach einer Weile fragte
ihn einer der Schiiler:
»Meister, sprich zu uns
vom Sein. Was heift es,
zu sein?»

Al-Mustafa  blickte
ihn lange voller Liebe an. Dann stand er auf und
entfernte sich ein Stiick von ihnen; als er zurtick-
kehrte, sagte er: »In diesem Garten liegen mein

Vater und meine Mutter, von den Hadnden der Le-
benden begraben; und in diesem Garten liegen die
Samen des verflossenen Jahres begraben, die auf
den Fligeln des Windes herangetragen wurden.
Eintausendmal werden mein Vater und meine
Mutter hier begraben werden, und eintausendmal
wird der Wind die Samenkdrner begraben; und in
eintausend Jahren werden ihr und ich und diese
Blumen so wie jetzt in diesem Garten zusammen-
kommen, und wir werden sein und das Leben lie-
ben, und wir werden sein und von Raum trdumen,
und wir werden sein und der Sonne entgegenstei-
gen.

69



Jetzt aber, heute, bedeutet zu sein, weise zu sein,
doch nicht fremd den Toren; es bedeutet, stark zu
sein, doch nicht zum Schaden der Schwachen; mit
kleinen Kindern zu spielen, doch nicht als Eltern,
sondern vielmehr als Spielkameraden, die ihre
Spiele erlernen mochten;

alten Menschen gegentiber schlicht und aufrich-
tig zu sein und bei ihnen im Schatten der alten Ei-
chen zu sitzen, obgleich ihr selbst noch immer mit
dem Friihling wandelt;

einen Dichter aufzusuchen, und moge er auch
hinter den sieben Fliissen wohnen, und euch wohl-
zufithlen in seiner Gegenwart, ohne Woiinsche,
ohne Zweifel und ohne eine einzige Frage auf den
Lippen;

zu wissen, dass der Heilige und der Stinder Zwil-
lingsbriider sind, deren Vater unser Gnadiger Konig
ist, und dass der eine von ihnen nur einen Augen-
blick vor dem anderen geboren wurde, weshalb wir
ihn als Kronprinzen erachten; der Schénheit zu
folgen, selbst wenn sie euch an den Rand des Ab-
grunds fiihren sollte; und obwohl sie gefliigelt ist
und ihr fliigellos seid, und obwohl sie tiber den Ab-
grund hinausfliegen wird, sollt ihr ihr folgen, denn
wo die Schonheit nicht ist, da ist nichts;

ein Garten zu sein ohne Mauern, ein Weinberg
ohne Hiiter, ein Schatzhaus, das jedem Vortiberge-
henden offen steht;

70






ausgeraubt, betrogen, getduscht, ja in die Irre
geflihrt, eingesperrt und dann auch noch verhéhnt
zu werden, doch bei all dem von der Hohe eures
groferen Selbstes aus ldchelnd herabzublicken im
Wissen darum, dass einst ein Frithling kommen
wird zu eurem Garten, um in den Bldttern zu tan-
zen, und ein Herbst, um eure Trauben zur Reife zu
bringen; im Wissen darum, dass ihr, wenn auch nur
ein einziges eurer Fenster nach Osten gedffnet ist,
nie Mangel leiden werdet; im Wissen darum, dass
all jene, die als Ubeltdter und Rauber, Liigner und
Betrtiger gelten, eure bediirftigen Briider sind, und
dass ihr vielleicht selbst all dies seid in den Augen
der seligen Bewohner jener Unsichtbaren Stadt, die
liber dieser Stadt schwebt.

Und nun auch zu euch, deren Hinde all die
Dinge formen und finden, die fiir das Wohlbefin-
den unserer Tage und unserer Ndchte vonnodten
sind:

Zu sein bedeutet, ein Weber mit sehenden Fin-
gern zu sein, ein Baumeister, der auf Licht und
Raum achtet; ein Ackersmann zu sein, der ahnt,
dass er mit jedem Samenkorn, das er sit, einen
Schatz versteckt; ein Fischer und ein Jager zu sein,
die mit den Fischen und dem Wild mitftihlen, noch
mehr aber mit den hungernden und bediirftigen
Menschen.

Vor allem aber sage ich dies: Ich wiinschte, ihr

72



alle wiirdet euch zu gemeinniitzigem Werk zusam-
mentun, denn nur so kdnnt ihr hoffen, eurem eige-
nen Nutzen zu dienen.

Meine Gefdhrten und meine Geliebten, seid
kithn und nicht verzagt; seid weitherzig und nicht
kleinlich; und seid bis zu meiner und zu eurer
letzten Lebensstunde wahrhaft euer groferes
Selbst. «

Dann verstummte er, und es legte sich eine tie-
fe Triibsal tiber die neun, und ihre Herzen kehrten
sich von ihm ab, denn sie verstanden seine Worte
nicht.

Die drei Médnner, die Seeleute waren, sehnten
sich zurlick nach der See; und die, die im Tempel
gedient hatten, verzehrten sich nach dessen Trost
und Geborgenheit; und jene, die seine Spielgefahr-
ten gewesen waren, verlangte es nach dem Markt-
platz. Sie waren alle taub flir seine Worte, sodass
deren Klang zu ihm zurtickkehrte wie ein Schwarm
muder heimatloser Vogel auf der Suche nach Zu-
flucht.

Al-Mustafa entfernte sich im Garten ein Stiick
Weges von ihnen und sagte nichts und blickte sie
nicht an.

Da begannen sie, miteinander zu reden, und
suchten nach Entschuldigungen, warum sie sich
danach sehnten, anderswo zu sein.

Dann wandten sie sich ab und gingen ein jeder

73



zu seiner eigenen Wohnung, sodass al-Mustafa,
der Auserwdihlte und der Geliebte, alleine zurtick-
blieb.



Meine Secle fliefSt iiber

vom Wein der Zettalter.

Gubt es denn niemanden,
der davon trinken mochte?

Als es vollends Nacht
geworden war, lenkte er
seine Schritte zum Grab
seiner Mutter und setzte
sich unter die Zeder, die

I liber der Statte wuchs. Da
kam der Schatten eines gewaltigen Lichts tiber den
Himmel, und der Garten gldnzte wie ein klarer Edel-
stein an der Brust der Erde.

Und al-Mustafa schrie in der Einsamkeit seines
Geistes auf:

»Schwer beladen ist meine Seele mit ihren reifen
Friichten. Wer mochte kommen und davon neh-
men, um sich zu sédttigen? Ist denn niemand da, der
hungert und der so gut und grofherzig ist, zu kom-
men und sein Fasten mit meinen ersten Dankesga-
ben an die Sonne zu brechen und dadurch die Last
meines eigenen Uberflusses zu lindern?

Meine Seele flieRt (iber vom Wein der Zeitalter.
Gibt es denn keinen Diirstenden, der herkommen
und davon trinken mochte?

Einmal stand ein Mann an einem Kreuzweg, der

75



allen, die vortibergingen, seine mit Edelsteinen ge-
fullten Hande entgegenstreckte. Er sprach die Vo-
rilbergehenden an und sagte: »Erbarmt euch und
nehmt etwas von mir. In Gottes Namen, nehmt et-
was aus meinen Handen und trostet mich.«

Doch die Voriibergehenden blickten ihn nur an,
und keiner nahm etwas aus seiner Hand.

Es wdre besser fiir ihn gewesen, ein Bettler zu
sein, der die Hand ausstreckt, um zu empfan-
gen — eine zitternde Hand, die er leer wieder an sei-
ne Brust nimmt—, als die Hande voller kostbarer
Gaben auszustrecken und keinen zu finden, der
etwas daraus empfangen wollte.

Und es war einmal ein gnadenreicher Fiirst, der
seine seidenen Zelte zwischen dem Berg und der Wiis-
te aufschlug und seinen Knechten befahl, Feuer zu
machen als Zeichen fiir den Fremden und den Wan-
derer; er sandte seine Sklaven aus, um die Landstrafle
zu beobachten und ihm so einen Gast zuzufiihren.
Doch die Strafen und die Pfade der Wiiste waren un-
ergiebig, und sie fanden niemanden.

Es wire besser fiir jenen Fiirsten gewesen, ein
Mann von nirgendwo und nirgendwann zu sein, auf
der Suche nach Speise und Obdach. Es wére besser
fir ihn gewesen, ein Wanderer zu sein, der nichts
besitzt als seinen Stab und ein irdenes Gefaff. Denn
dann hatte er bei Dunkelwerden seinesgleichen ge-
troffen sowie die Dichter von nirgendwo und nir-

76



gendwann; und er hatte ihre Bettelarmut und ihre
Erinnerungen und Trdume mit ihnen geteilt.

Und einmal erwachte die Tochter des grofen Ko-
nigs und legte ihr seidenes Gewand an sowie ihre
Perlen und Rubine. Und sie trdufelte Moschus auf
ihr Haar und tauchte ihre Fingerspitzen in Ambra.
Dann stieg sie von ihrem Turm hinab in ihren Gar-
ten, wo der Tau der Nacht ihre Goldsandalen be-
netzte.

In der Stille der Nacht suchte die Tochter des
grofen Konigs im Garten nach Liebe, aber im
ganzen unermesslichen Reich ihres Vaters gab es
keinen, der sie geliebt hatte.

Es wdre besser fiir sie gewesen, die Tochter eines
Ackersmanns zu sein, die dessen Schafe auf einem
Feld hiitet und zur Abendzeit, den Staub der sich
schlangelnden Pfade an den Fiifen und den Wohl-
geruch der Weingdrten in den Falten ihres Gewands,
zu ihres Vaters Haus zurtickkehrt. Und sobald die
Nacht gekommen ware und der Engel der Nacht tiber
der Welt gelegen hétte, hétte sie sich fortgestohlen,
hinunter zum Flusstal, wo ihr Geliebter sie erwartet
hétte.

Es wdre besser fiir sie gewesen, eine Nonne in
einem Kloster zu sein, die ihr Herz wie Weihrauch
vergliihen ldsst, damit es mit dem Wind aufsteigen
und ihren Geist verbrennen moge, eine Kerze, da-
mit ein Licht zum gréReren Licht aufstreben moge,

77



zusammen mit all jenen, die anbeten, und jenen,
die lieben und geliebt werden.

Es wdre besser fiir sie gewesen, eine Frau, alt an
Jahren zu sein, die in der Sonne sitzt und sich an
den erinnert, der mit ihr jung war.«



Ey wiire besser,
etn ausgetrockneter Brunnen zu sein
als ein Quell lebendigen Wassers,
an dem die Menschen voriibergehen,
obne davon zu trinken.

Eswurde tiefe Nacht, und
al-Mustafa war dunkel
vor Nacht, und sein Geist
war eine unerschopfte
Wolke. Und wieder schrie
erauf:

»Schwer beladen ist meine Seele
mit ihren reifen Friichten;
Schwer beladen ist meine Seele
mit ihren Friichten.
Wer wird jetzt Rommen und essen
und gesdittigt sein?
Meine Seele flieft von ihrem Wein iiber.
Wer wird jetzt daraus schopfen
und davon trinken
und nach der Hitze der Wiiste erfrischt sein?

Es wadre besser, ein Baum zu sein,
bliitenlos und ohne Frucht,
Denn der Schmerz des Uberflusses
ist bitterer als die Unfruchtbarkeit,

79



Und der Kummer des Reichen,
von dem niemand etwas annehmen mag,
Ist grofer als das Leid des Bettlers,
dem niemand etwas gibt.

Es widire besser, ein Brunnen zu sein,
leer und ausgetrocknet,
es wdre besser,
die Menschen wiirden Steine in mich hineinwerfen;
Denn das wdre besser und leichter zu ertragen,
als ein Quell lebendigen Wassers zu sein,
An dem die Menschen voriibergehen,
ohne davon zu trinken.

Ware ich doch eher ein Schilfrohr,
das zertreten wird,
Denn das wdre besser, als eine Lyra
mit silbernen Saiten zu sein
In einem Haus, dessen Herr keine Finger hat
Und dessen Kinder taub sind.«



Ieh lebre euch nicht das Geben,
sondern das Empfangen;
nicht die Entsagung, sondern die Erfiillung;
und nicht das Nachgeben, sondern das Verstehen
mit einem Licheln auf den Lippen.

Sieben Tage und sieben
Néchte lang kam nie-
mand in die Ndhe des
Gartens, und al-Mustafa
war allein mit seinen Er-

P innerungen und seinem
Schmerz; denn selbst jene, die seine Worte voller
Liebe und Geduld angehort hatten, waren zu den Be-
schéftigungen ihres Alltags zurtickgekehrt.

Einzig Karima kam, das Gesicht von Schweigen
verschleiert, einen Becher und einen Teller in der
Hand, Trank und Speise fiir sein Alleinsein und sei-
nen Hunger. Und nachdem sie beides vor ihm nie-
dergesetzt hatte, ging sie ihres Weges.

Al-Mustafa begab sich wieder zur Gruppe von
Silberpappeln diesseits des Gartentores. Dort setzte
er sich und blickte hinaus auf die Landstrafe. Und
nach einer Weile nahm er eine Staubwolke wahr,
die gleichsam, die Strafe entlang, ihm entgegenge-

81



weht wurde. Und aus dieser Wolke traten die neun,
und vor ihnen Karima, die sie anfiihrte.

Al-Mustafa ging hinaus, um sie auf der Landstra-
e zu empfangen, und sie traten durch das Tor, und
alles war gut, als seien sie erst eine Stunde zuvor
ihrer Wege gegangen.

Sie gingen hinein und speisten an seiner kargen
Tafel, nachdem Karima das Brot und die Fische auf-
getragen und den letzten Rest Wein in die Becher
gegossen hatte. Und wahrend sie einschenkte, bat
sie den Meister: »Lass mich in die Stadt gehen und
Wein holen, um eure Becher nachzufiillen, denn
dieser ist aufgebraucht.«

Er sah sie an, und in seinen Augen waren eine
Reise und ein fernes Land, als er sagte: »Nein, denn
fiir jetzt ist es genug.«

Und sie alen und tranken und waren zufrieden.
Als sie fertig waren, sagte al-Mustafa mit einer unge-
heuren Stimme, tief wie die See und anschwellend
wie ein méchtiger Flutberg unter dem Mond: »Mei-
ne Gefdhrten und meine Weggenossen, heute miis-
sen wir scheiden. Lang haben wir die gefahrvollen
Meere durchfahren, die steilsten Berge erklommen
und den Stlirmen getrotzt. Wir haben Hunger ge-
kannt, aber wir haben auch an Hochzeitstafeln
gesessen. Haufig waren wir nackt, doch wir haben
auch firstliche Kleider getragen. Wir sind in der Tat
weit gereist, jetzt aber scheiden wir. Gemeinsam

82






sollt ihr euren Weg gehen, und alleine muss ich den
meinen gehen.

Und werden uns auch die Meere und die gewal-
tigen Erdteile trennen, werden wir dennoch Gefahrten
bleiben auf unserer Reise zum Heiligen Berg.

Aber bevor wir unseres Weges gehen, mochte
ich euch die Ernte und die Nachlese meines Her-
zens zuteil werden lassen:

Geht euren Weg mit Gesang, doch achtet darauf,
dass jedes Lied kurz ist, denn nur die Lieder, die
jung auf euren Lippen sterben, werden in den Her-
zen der Menschen fortleben.

Sprecht eine schone Wahrheit mit wenigen Wor-
ten aus, eine hdssliche Wahrheit aber mit gar keinen
Worten. Sagt der Jungfrau, deren Haar in der Sonne
gldnzt, dass sie die Tochter der Morgenréte ist. Doch
erblickt ihr den Blinden, sagt ihm nicht, dass er eins
mit der Nacht ist.

Lauscht dem Flotenspieler so, als lauschtet
ihr dem April, doch solltet ihr den Norgler und
den Kritiker reden hdren, seid so taub wie eure
eigenen Knochen und so weit entfernt wie eure
Fantasie.

Meine Gefdhrten und meine Geliebten, auf eu-
rem Weg werdet ihr Menschen mit Hufen begegnen;
gebt ihnen etwas von euren Fliigeln ab. Und Men-
schen mit Hornern; bringt ihnen Lorbeerkridnze.
Und Menschen mit Klauen; schenkt ihnen Finger

84






aus Blitenblattern. Und Menschen mit gespaltener
Zunge; beschenkt sie mit Worten aus Honig.

Ja, ihr werdet all diesen und weiteren begegnen;
ihr werdet den Lahmen begegnen, die Kriicken, und
den Blinden, die Spiegel verkaufen. Und ihr wer-
det den Reichen begegnen, die am Tor des Tempels
betteln.

Den Lahmen gebt von eurer Leichtfiifigkeit, den
Blinden von eurer Klarsicht; und seht zu, dass ihr
den reichen Bettlern etwas von euch selbst abgebt;
sie sind die Bediirftigsten von allen, denn sicherlich
wiirde kein Mensch die Hand nach Almosen aus-
strecken, es sei denn, er wére wirklich arm, wenn-
gleich von grofem Vermdogen.

Meine Gefdhrten und meine Freunde, ich trage
euch bei unserer Liebe auf, zahllose Pfade zu sein,
die einander in der Wiiste kreuzen, dort wo die
Lowen und die Kaninchen weilen, ebenso wie die
Wolfe und die Schafe.

Merkt euch meine Worte: Ich lehre euch nicht
das Geben, sondern das Empfangen; nicht die Ent-
sagung, sondern die Erftillung; und nicht das Nach-
geben, sondern das Verstehen, mit einem Lédcheln
auf den Lippen.

Ich lehre euch nicht das Schweigen, sondern viel-
mehr ein nicht zu lautes Lied.

Ich lehre euch euer groReres Selbst, das alle Men-
schen umfasst.«

86



Dann erhob er sich von der Tafel, ging gerade-
wegs hinaus in den Garten und begab sich in den
Schatten der Zypressen, wahrend der Tag zur Neige
ging. Und sie folgten ihm, mit einem kleinen Ab-
stand, denn ihr Herz war schwer und ihre Zunge
klebte ihnen am Gaumen.

Einzig Karima ging zu ihm hin, nachdem sie sich
um die Reste gekiimmert hatte, und sagte: »Meister,
lass mich das Essen fiir den Morgen und fiir deine
Reise herrichten.«

Er blickte sie mit Augen an, die andere Welten
sahen als diese, und er sagte: »Meine Schwester
und meine Geliebte, es ist bereits geschehen, schon
seit Anbeginn der Zeit. Speise und Trank sind be-
reitet, flir das Morgen ebenso wie fiir unser Gestern
und unser Heute.

Ich gehe, doch sollte ich eine Wahrheit mitneh-
men, die ich noch nicht ausgesprochen habe, wird
ebendiese Wahrheit mich suchen und aufsammeln,
selbst wenn meine Elemente im Schweigen der
Ewigkeit verstreut waren. Und wieder werde ich vor
euch treten, um mit einer Stimme zu sprechen, die
aus dem Herzen jenes grenzenlosen Schweigens
wiedergeboren wurde.

Sollte es irgendetwas Schones geben, das ich
euch noch nicht gesagt habe, dann werde ich aufs
Neue gerufen werden, wahrlich, bei meinem Na-
men, al-Mustafa, und ich werde euch ein Zeichen

87



geben, damit ihr wisst, dass ich zurtickgekehrt bin,
um alles, was noch fehlt, zu sagen. Denn Gott wird
es weder dulden, dass Er vor den Menschen ver-
borgen bleibt, noch dass Sein Wort im Abgrund des
Menschenherzens begraben liegt.

Leben werde ich iiber den Tod hinaus,
und singen werde ich eurem Ohr,
Auch nachdem die gewaltige Meereswoge
mich zuriickgetragen hat
In den tiefen Abgrund der See.
Sitzen werde ich an eurer Tafel,
wenn auch ohne einen Korper,
Und euch auf eure Felder begleiten,
ein unsichtbarer Geist.
Ich werde zu euch an eure Feuerstelle kommen,
ein ungesehener Gast.
Der Tod wechselt lediglich die Maske,
die unser Gesicht verhiillt.
Der Holzfdller wird weiterhin ein Holzfdller sein,
Der Ackersmann ein Ackersmann,
Und er, der dem Wind sein Lied sang,
wird es auch singen den Rreisenden Sphdren.«

88



Die Schiiler standen alle regungslos da wie Steine,
und ihre Herzen waren voller Kummer, weil er zu ih-
nen gesagt hatte: »Ich gehe.« Doch keiner streckte die
Hand aus, um den Meister aufzuhalten, noch folgte
einer von ihnen seiner Spur.

Al-Mustafa verlief den Garten seiner Mutter,
und seine Schritte waren rasch und lautlos; und im
Nu war er, wie ein wirbelndes Blatt in einer Wind-
bo, weit fort von ihnen, und ihnen war, als sdhen
sie ein fahles Licht, das in die Hohe aufstieg.

Dann gingen die neun ihrer Wege, die Strafe
entlang. Die Frau aber stand reglos in der herauf-
ziehenden Nacht, und sie erkannte, dass Licht und
Zwielicht eins geworden waren; und sie trostete sich
in ihrer Verlassenheit und ihrem Alleinsein mit sei-
nen Worten: »Ich gehe, doch sollte ich eine Wahr-
heit mitnehmen, die ich noch nicht ausgesprochen
habe, wird ebendiese Wahrheit mich suchen und
aufsammeln, und ich werde wiederkommen.«



O Nebel, meine Schwester,
wetfSer Atem, noch in keine Form gegossen,
zu dir kebre ich zuriick,
ein Atem wedfs und stimmloa.

Nun war es Abend.
Und er hatte die Hiigel
erreicht. Seine Schritte
hatten ihn zum Nebel
geftlihrt, und er stand zwi-
schen den Felsen und den

Weillen Zypressen, vor allem verborgen, und sagte:

»O Nebel,
meine Schwester,
weifler Atem,
noch in keine Form gegossen,
Zu dir kehre ich zurlick,

Ein Atem weif8 und stimmlos,

ein Wort,
das noch nicht ausgesprochen.

O Nebel,
meine gefltigelte Schwester Nebel,
jetzt sind wir zusammen,
Und zusammen werden wir sein
bis zu des Lebens zweitem Tag,

90



Dessen Friihe dich als Tau
in einen Garten legen wird
Und mich als Sdugling
an eine Frauenbrust,
Und wir werden uns erinnern.

O Nebel,
meine Schwester,
ich Rehre jetzt zuriick,
ein Herz, das in seine Tiefen hineinlauscht,
So wie dein Herz,
Eine Sehnsucht, pulsierend und ohne Ziel,
wie deine Sehnsucht,
Ein Gedanke, noch nicht ganz gefasst,
wie dein Gedanke.

O Nebel,
meine Schwester,
Erstgeborene meiner Mutter,
Meine Hdnde halten noch die griinen Samenkdrner,
die du mich verstreuen hiefest,
Und meine Lippen Rleben noch an dem Lied,
das du mich singen hiefSest;
Und ich bringe dir keine Frucht und Reine Echos,
Denn blind waren meine Héinde,
und meine Lippen geizig.

91



O Nebel,
meine Schwester,
herzlich habe ich die Welt geliebt,
und die Welt mich,

Denn all mein Lécheln lag auf ihren Lippen,
und alle ihre Trédnen lagen in meinen Augen.
Doch Rlaffte eine Kluft aus Schweigen
zwischen uns,
die sie nicht tiberbrticken mochte
Und ich nicht tiberwinden konnte.

O Nebel,
meine Schwester, todlose Schwester Nebel,
Ich sang die alten Lieder
meinen kleinen Kindern,
Und sie horten mir zu,
und Staunen lag auf ihren Gesichtern;
Doch morgen werden sie das Lied
vielleicht vergessen,
Und ich weif$ nicht,
zu wem der Wind das Lied
dann tragen wird.
Und war es auch nicht meins,
kam es doch in mein Herz
Und weilte kurz
auf meinen Lippen.

92






O Nebel,
meine Schwester,
auch wenn all dies geschah,
Ist mein Herz in Frieden.
Es war genug,
den schon Geborenen zu singen.
Und ist auch der Gesang
nicht meine Schopfung,
Ist er doch meines Herzens tiefstes Sehnen.

O Nebel,
meine Schwester, Schwester Nebel,
Ich bin jetzt eins mit dir.
Ein Selbst
bin ich nicht mehr.
Gefallen sind die Mauern,
Und die Ketten sind zerbrochen;
Ich steige zu dir auf, ein Nebel,
Und zusammen werden wir
liber der See schweben
Bis zu des Lebens zweitem Tag,
Da die Friihe dich als Tau
in einen Garten legen wird
Und mich als Scdugling
an eine Frauenbrust.«









